
der sich Verborgenes enthüllt.77 Im Bild also, das vom Prozess des
Schaffens aus gesehen wird, können so Interpretationshorizonte für
das Seiende freigegeben werden.

Und mit diesem rationalismuskritischen Denken hat Heidegger
Foucault und Derrida beeinflusst, deren Konzepte gerade auch im
Hinblick auf bildende Kunst im Folgenden dargestellt werden sollen.

4.2. Gegen das Affirmative von Repräsentationen:
Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

4.2.1 Macht und Widerstand

Foucault hat zunächst andere Interessen: Er will Strukturen der
Macht untersuchen, wobei ihn nicht die Makrophysik der Macht in-
teressiert, nicht die durch einen Souverän ausgeübte offensichtliche
Macht »von oben nach unten«, Macht als Mittel zum Zweck der Un-
terwerfung oder Sicherung von Herrschaft. Ihn interessiert eine Ana-
lyse ihrer Mikrophysik, von unten, das hier wirksame System von
Ausschließungen und Disziplinierungen, denn nur so kann die Macht
von oben überhaupt Fuß fassen, weil sie in der Gesellschaft auf Struk-
turen bauen kann, die Zwang, Ausgrenzung und Disziplinierung all-
täglich neu implementieren. Ausgrenzung aber braucht Normierun-
gen, gemäß denen ausgegrenzt wird, und Sanktionierungen des
»Unnormalen«.

Disziplinierungen gibt es auch im Bereich einer Vernunft, mit
der sich all dieses begründet. Schon Foucaults erstes Buch zur Ge-
schichte des Wahnsinns, das zugleich eine Rationalismuskritik ist,
macht deutlich, wie im Namen einer Rationalität, die sich selbst zum
Maßstab erhebt, Nichtangepasstes und Abweichendes als anormal
ausgesondert (oft für primitiver erklärt) und teilweise sogar kaser-
niert bzw. weggesperrt wird. (Die Überlegungen sind natürlich auch
relevant für die Ausgrenzung des Fremdem.)

Da Heidegger die Orientierung am Sehen für eine Gegenstands-
orientierung in der Substanzmetaphysik verantwortlich macht (und
eher »Hören«, »Vernehmen« will), interessiert Foucault auch beson-
ders die Geschichte des Sehens, das er mit Herrschafts- und Kontroll-
bedürfnissen verknüpft.

566

Differenzphilosophie als Vermittlung?

77 a. a.O., S. 277.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paradigmatisch ist hier das »Panoptikum« zu nennen, versinn-
bildlicht durch einen Wachturm, z.B. in Gefängnissen, der totale
Rundumüberwachung (räumlich und zeitlich) ermöglichen soll und
heute als Sinnbild von Kontrollgesellschaften gelten kann78. Seine
Untersuchung der Geschichte von »Strafen und Überwachen« (er
hatte auch eine Zeit als Gefändnispsychologe gearbeitet) macht deut-
lich, dass es zunächst und vor allem die Körper sind, die da gewalttätig
durch Zeit- und Raumzwänge malträtiert werden. Es geht also im
Sinne vorgegebener Normierungen immer um Disziplinierungstech-
niken, z.B. auch in der Erziehung gemäß bestimmter Geschlechtsrol-
lenstereotype. (Die Frage der leiblichen Normierung, der »Zurich-
tung« von Körpern« durch Gesellschaft und Medien wird später von
Judith Butler aufgegriffen werden.)

Immer werden Menschen normiert, zugerichtet und einem
Funktionieren im Sinne des vorgegebenen angeblich Normalen zu-
gebildet79. Die dahinter stehenden Strukturen der Macht und Diszip-
linierung sind zu analysieren, um Bruchstellen zu entdecken, die Wi-
derstand erlauben und »dissonantes und dissidentes Denken«80

ermöglichen: Gerade die Analyse von Machtstrukturen erlaubt es,
diese zu durchschauen, sich zu distanzieren und diese zu überschrei-
ten. Eine Bewegung der »Transgression« ist möglich und auch nötig.

Denn nur hier, an diesen Bruchstellen von Innen und Außen, ist
für Foucault Subjektwerdung81 möglich. Denn Subjekte sind sich
nicht als solche a priori immer schon gegeben, sie müssen sich immer
neu selbst konstituieren.

4.2.2 Rationalismuskritik durch historisierende Genealogie

Auch ein mit Machtansprüchen verknüpfter Wille zu universalen
Wahrheiten, der Wissensmacht ausüben will, muss dekonstruiert
werden, denn vorgeblich universaleWahrheiten neigen dazu, dogma-

567

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

78 vgl Deleuze, Postscript über Kontrollgesellschaften, in: ders., Unterhandlungen
73–90, S. 258: »Die Individuen sind dividuell geworden, und Massen, Stichproben,
Daten, Märkte oder Banken nicht länger Subjekte, sondern Bestandteile von Kontroll-
gesellschaften.«
79 Vgl Karlis Racevskis, Michael Foucault and the Subversion of Intellect, S. 100.
80 James W. Bernauer, Foucaults Force of Flight, S. 90 f und 121 f.
81 zu Foucaults Kritik am Subjektbegriff siehe ausführlicher Münnix, Zum Ethos der
Pluralität, S. 69–75.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Wirkungen zu entfalten. Das gilt auch für den westlichen sub-
stanziellen Subjektbegriff, der nicht a priori aufgrund einer anthro-
pologischen Konfiguration gilt82, sondern sich als Ergebnis westlicher
Diskurse darstellt83. Menschen sind immer sowohl Subjekte als auch
Objekte solcher Diskurse, sie sind immer gleichzeitig aktiv handelnd
und Objekt von Handlungen und erst durch ihre Diskurs- und Kon-
textabhängigkeit entstehen Realität und Bedeutung.84

Es kommt also auf die Geschichte unserer – kontingenten – Dis-
kurse an, die uns (auch kulturell) zu dem gemacht haben, was wir
sind. Damit übernimmt Foucault Nietzsches historisierende Betrach-
tung von Prozessen, deren Genesis es nachzuspüren gilt, um sie bes-
ser zu verstehen. (Bei Heidegger bleibt »Geschichte« / »Seins-
geschichte« seltsam abstrakt.) Diese Methode der Genealogie ist also
ein Weg, universale Wahrheitsansprüche zu relativieren und die
Herrschaft des Dogmatischen zu brechen: Auch die spezifische Natur
der – westlichen – Vernunft ist in ihrer Besonderheit gewachsen und
geworden, weshalb Foucault eine »Archäologie des Wissens« zu sei-
nem Programm macht.85 Der – postmoderne – Affekt gegen das Uni-
versale bedeutet auch für Foucault eine Hinwendung zum Partikulä-
ren und Singulären, und verbietet ihm konsequent, Wegweisungen
und Empfehlungen, seien sie politisch oder lebenspraktisch, abzuge-
ben. Und es ergibt sich auch ein Ressentiment gegen jede Art von
Totalitarismus: Kapitalismus und Kommunismus weisen ihm da glei-
che (Macht)strukturen auf86.

4.2.3 Foucaults Kritik des binären Zeichenbegriffs

Auch die Repräsentationslogik und in diesem Zusammenhang die
zweidimensionale Zeichenlehre Saussures gehört zu den Theorien,
deren Genesis Foucault nachspürt. Auch Zeichen allgemein repräsen-

568

Differenzphilosophie als Vermittlung?

82 Foucault, Wahrheit und Subjektivität, Howison Lecture an der University of Cali-
fornia Berkeley 20.10.1980
83 Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S. 30 fragt sich z.B., »ob sich nicht
gewissse Themen der Philosophie als Antworten auf diese Einschränkungs- und Aus-
schließungsspiele gebildet haben und sie vielleicht auch verstärken.«
84 Racevskis, a. a.O., S25f.
85 daher auch in der Spätphilosophie eine Beschäftigung mit den Selbsttechniken der
Stoa. Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, S. 66, 71–81.
86 Foucault, Dispositive der Macht, S. 228 und Racevskis, a. a.O., S. 122.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tieren, und Foucault zeichnet in seiner archäologisierenden Betrach-
tung die Entwicklung des Zeichenbegriffs nach, der, wie er zeigt, z.B.
im Barock und in früheren Zeiten, multidimensionaler war.

Foucault macht für diese Verengung die Logik von Port Royal
verantwortlich: »Das Zeichen schließt zwei Vorstellungen (idées) ein:
die eine von dem Ding, das repräsentiert, die andere von dem reprä-
sentierten Ding; seine Natur besteht darin, die zweite durch die erste
hervorzurufen«87. Das sei eine dualistische Theorie, die sich unzwei-
deutig der komplexeren Organisation der Renaissance gegenüber-
stelle. Die Zeichentheorie implizierte damals, wie er ausführt, »drei
völlig getrennte Elemente: das, was markiert wurde, das was markie-
rend war, und das, was gestattete, das eine im anderen zu sehen. Das
letzte Element war die Ähnlichkeit« (OD 92). Drei Variablen also
charakterisieren das Zeichen und weisen auf Ursprung, Typ und die
Gewissheit der Verbindung. (ebd.) Gerade im 16 Jh. hätten Ähnlich-
keiten über Raum und Zeit triumphiert, denn es »war nämlich Auf-
gabe des Zeichens, zusammenzuführen und zu vereinigen.« Foucault
spricht von einer »kreisenden Welt konvergierender Zeichen« (OD
94), in einem »globalen System von Entsprechungen und Ähnlich-
keitsbindungen: Das Spiel der Ähnlichkeiten war einst unbegrenzt«
(OD 88). Das Zeichen bildete sich »durch einen Akt der Erkenntnis:
Es existiert erst, indem dieMöglichkeit einer substitutiven Beziehung
zwischen zwei bereits bekannten Elementen erkannt wird« (OD 93).

»Das empirische Gebiet, in dem der Mensch des 16. Jahrhun-
derts noch die Verwandtschaften, die Ähnlichkeiten und Affinitäten
sich verknüpfen sah«, wird neu geordnet, in dem seit dem Cartesi-
schen Rationalismus »die analogischen Hierarchien durch Analyse
substituiert« werden: »Die Aktivität des Geistes besteht nicht mehr
darin, auf die Suche all dessen zu gehen, was in ihnen gewissermaßen
eine Verwandtschaft, eine Anziehungskraft oder eine insgeheim ge-
teilte Natur88 enthüllen kann, sondern vielmehr darin, zu unterschei-
den« (OD 87f). (So legt auch die Erfahrung von Interkulturalität
seither oft den Schwerpunkt auf Identität und Differenz und nicht
auf Ähnlichkeit.)

Descartes nämlich schließt Ähnlichkeit als fundamentale Erfah-

569

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

87 Foucault, Die Ordnung der Dinge (im folgenden mit OD und Seitenzahl abge-
kürzt), S. 95 und 98.
88 die allenfalls noch in der Poesie thematisiert werden kann, so Eichendorf: »Es
schläft ein Lied in allen Dingen …«

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung und erste Form des Wissens aus und denunziert in ihr eine kon-
fuse Mischung, die man in Termini der Identität, des Unterschiedes,
des Maßes und der Ordnung analysieren muss. Er schließt dabei nicht
den Akt des Vergleichens aus dem rationalen Denken aus oder ver-
sucht, ihn zu begrenzen, sondern er universalisiert ihn.«89

Foucault hält es für einen »wesentlichen Bruch in der abendlän-
dischenWelt«, dass es sich nun nicht mehr um die Frage der Ähnlich-
keiten, sondern um die der Identitäten und Unterschiede handelt«
(OD 82), was er als »grausame Vernunft« bezeichnet (OD 81). Denn
die Analyse nehme sehr schnell den Wert einer universalen Methode
an, da die mathesis zu einer allgemeinen Wissenschaft der Ordnung
werde: »Das Ordnen mit Hilfe der Zeichen ist die Konstitution alles
empirischen Wissens als Wissensgebiete der Identität und des Unter-
schiedes.« Die allgemeine Zeichentheorie werde zur Theorie der Ein-
teilungen und Klassifizierungen (OD 90f).

Nunmehr kann die Logik von Port Royal sagen, dass »das Zei-
chen … nicht mehr die Welt sich nahe zu bringen und ihren eigenen
Formen inhärent werden zu lassen hat, sondern die Aufgabe hat, sie
aufzuteilen« (OD 95). Nun ist die Bildung der Zeichen von der Ana-
lyse nicht trennbar, denn das Zeichen muss unterscheiden und von
dem globalen Eindruck losgelöst werden, mit dem es in konfuserWei-
se verbunden ist. (ebd.) So wird auch die Erfindung arbiträrer Zeichen
möglich, die »durch ihre Funktion gemessen« (OD 96) werden: »Ein
willkürliches Zeichensystem muss die Analyse der Dinge in ihren
einfachsten Elementen gestatten.« (ebd.) Und damit war der mathe-
matischen Formelsprache der Weg geebnet.

Es ist für Foucault typisch, dass der Logik von Port Royal als
erstes Beispiel eines Zeichens »weder das Wort oder den Schrei oder
das Symbol ist, sondern die räumliche und graphische Repräsentation
– die Zeichnung: Karte oder Bild« (OD 99). Denn das Bild habe tat-
sächlich nur das zum Inhalt, was es repräsentiere.

Im »klassischen Zeitalter«, dem des Cartesischen Rationalismus
und der Logik von Port Royal, träfen sich Semiologie und Hermeneu-
tik nicht mehr »im 3. Element, der Ähnlichkeit, sondern verbinden
sich in jener der Repräsentation eigenen Kraft, sich selbst zu reprä-

570

Differenzphilosophie als Vermittlung?

89 a. a.O., S. 85. Foucault zitiert zum Beleg die Cartesischen »Regulae«, §45 und 59:
»Obgleich die Natur voller Ungleichheiten ist, legt der Geist den Dingen doch viel
Gleichlaufendes, Übereinstimmendes bei, das es nicht gibt.« Es handelt sich also um
Fiktionen des Geistes, die Bacon schon als »simulacra«, Scheinbilder, bezeichnet hatte.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sentieren. Es wird also keine Zeichentheorie geben, die von der Ana-
lyse der Bedeutung zu unterscheiden wäre. … Das Tableau der Zei-
chen wird das Bild der Dinge sein« (OD 101).

Vorher hätte das Zeichen gleichzeitig Indikation und Erscheinen
sowie Beziehung zu einem Gegenstand und Manifestation ihrer
selbst beinhaltet. Doch nun sind sie dem gesamten Denken bloß noch
ko-extensiv, statt wie vorher Mittel der Erkenntnis und Schlüssel
zum Wissen zu sein.

Es wird daher eine Ordnung der Vernunft etabliert, und sie wird
der Unordnung der Natur, »die sich ihrer eigenen Geschichte, ihren
Katastrophen oder vielleicht auch einfach ihrer verflochtenen Plura-
lität verdankt« (OD 166), gegenübergestellt.

»Die klassische Fülle des Seins gelangte zum Schweigen« (OD
259), bedauert Foucault, und erst aus späterer Perspektive erschien
»das unbegrenzte Feld der Repräsentation … als eine Metaphysik«.
(OD 299) Ihre Kritik muss eine andere Form von Metaphysik ermög-
lichen, die sich jenseits der scheinbaren Objektivität der Dinge (OD
341) (was an Nietzsche und Husserl denken lässt) auf die Suche nach
dem macht, was unserem Leben zugrunde liegt. Jenseits des Objektes
findet Foucault jene »Quasi-Transzendentalien« Leben, Arbeit und
Sprache (OD 307) (als Bedingung der Möglichkeit unserer Existenz).
»Die Philosophie des Lebens denunziert die Metaphysik als Schleier
der Illusion, die der Arbeit denunziert sie als entfremdetes Denken
und Ideologie, die der Sprache als kulturelle Episode« (OD 383).

Da alle drei Bereiche, Leben, Arbeit und Sprache, »nicht durch
das einfache Spiel der Repräsentation gesichert werden« konnten,
verlor der Raum der Analyse (und des analytischen Denkens) seine
Autonomie: »Die Ordnung, die sich dem Blick und dem permanenten
Raster der Unterscheidungen bietet, ist nur noch ein oberflächliches
Glitzern über einer Tiefe«. Es wird »nicht mehr von Identitäten, un-
terscheidenden Merkmalen, zusammenhängenden Tafeln mit all
ihren Wegen und möglichen Bahnen« die Rede sein, sondern von
großen verborgenen Kräften und »vom Ursprung, von der Kausalität
und von der Geschichte« (OD 308f). Dabei ergibt sich für Foucault
mit der Erfahrung des Lebens eine »wilde Ontologie, die das Sein und
das Nicht-Sein als von allen Wesen nicht trennbar bezeichnen will«
(OD 340).

»Man sieht, wie die phänomenologische Aufgabe, die Husserl
sich viel später stellen wird, in der größten Tiefe ihrer Möglichkeiten
und Unmöglichkeiten mit dem Schicksal der abendländischen Phi-

571

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie verbunden ist, so wie sie seit dem 19. Jahrhundert errichtet
wird.« Denn die Philosophie hatte sich in eine Lebensferne begeben,
die die Phänomenologie als eine Art »Gegenphilosophie« (OD 305)
auf den Plan ruft. Das große Ereignis der neueren Philosophie ist für
Foucault dann auch das »Auftauchen des Menschen«, der erstmalig
seit Merleau-Ponty in seiner konkreten Leiblichkeit90 gesehen wird.

Bei einer neuen Art von Metaphysik kann es sich also nur um
»von den menschlichen Endlichkeiten selbst bemessenen Metaphysi-
ken handeln: Um die Metaphysik eines zumMenschen selbst konver-
gierenden Lebens«91, nicht um dem Leben entgegengesetzte Systeme
mit universalem Herrschaftsanspruch.

4.2.4 Der Bruch mit dem Paradigma der Repräsentation

Auch Bilder können Herrschaft ausüben, und es sind nicht nur die
Porträts oder Fotografien von Herrschern, z.B. in Amtsstuben, die
an die Strukturen der Macht nicht nur erinnern, sondern sie auch
allgegenwärtig halten. Deshalb interessiert sich Foucault für Formen
der Kunst, die die Macht der Repräsentation des Abgebildeten im Bild
(z.B. auch in einer Skulptur) brechen. Die findet er aber keineswegs
nur in der modernen Kunst, sondern bereits im 17. Jahrhundert:

»Ähnlichkeit war das Paradigma der Darstellung, doch am Anfang des
17. Jahrhunderts […] hört das Denken auf, sich im Element der Ähnlichkeit
zu bewegen. Die Ähnlichkeit ist nicht die Form des Wissens, sondern eher
die Gelegenheit des Irrtums, die Gefahr, der man sich aussetzt, wenn man
den schlecht beleuchteten Ort der Konfusion nicht prüft […]. Das Zeitalter
des Ähnlichen ist im Begriff, sich abzuschließen. Hinter sich lässt es nur
Spiele, die um jene Verwandtschaft der Ähnlichkeit und Illusion wachsen.
[…] Es ist die privilegierte Zeit des trompe-l’oeil, der komischen Illusi-
on […]. Künftig werden die schönen, strengen und zwingenden Figuren
der Ähnlichkeit vergessen werden. Man wird die sie markierenden Zeichen
künftig für Träumereien und Zauber eines Wissens halten, das noch nicht
vernünftig geworden war« (OD 83f).

572

Differenzphilosophie als Vermittlung?

90 Merleau-Ponty hatte in seiner Phänomenologie der Wahrnehmung diesen Aspekt
herausgearbeitet, den Heidegger in seiner »Jemeinigkeit« konkreter Existenz gar
nicht, aber Husserl zumindest in einer folgenreichen Bemerkung (in Hua XXXIII)
erwähnt hatte.
91 a. a.O., S. 383.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereits bei Bacon finde sich eine Kritik der Ähnlichkeit: eidola (»Bild-
chen«), Idole, seien Simulacren, Götzenbilder, und ließen uns glau-
ben, dass die Dinge dem ähneln, was wir gelernt haben, den Theorien
entsprechen, die wir uns selber gebildet hätten. (ebd.) (Im »Novum
Organon« kann man nachlesen, dass Bacon zwischen »Götzenbil-
dern« der Höhle, des Theaters, des Stammes und des Marktes unter-
scheidet, womit Vorurteile und Vorannahmen persönlicher oder kul-
tureller Art gemeint sind, sowie solche desWissenschaftsbetriebs und
des alltäglichen wirtschaftlichen Umgangs. Es ist bemerkenswert,
dass es sich hierbei schon um mentale Bilder handelt.) »Allein die
Klugheit des Geistes kann sie auflösen, wenn er auf seine Hast und
natürliche Leichtigkeit verzichtet, um ›durchdringend‹ zu werden
und schließlich die der Natur eigenen Unterschiede wahrzunehmen«
(OD 84).

So muss die Beziehung zwischen Bild und Abgebildetem, aber
auch die Rolle des Abbildenden reflektiert werden, und solche Arbeit
kann auch innerhalb der bildhaften Darstellung geleistet werden.

Daher analysiert Foucault das für ihn in dieser Hinsicht bedeut-
same, 1656 entstandene Bild des Spaniers Velasquez und nimmt es
zum Leitfaden der Untersuchung der »Ordnung der Dinge«, denn es
spielt mit verschiedenen Arten der Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit.
(Das Bild der Welt der Dinge zuzurechnen und nicht der Welt der
Zeichen, bringt in in der oben ausgeführten Kontroverse auf die Seite
der Phänomenologen.)

Doch »Essenz und Existenz, Imaginäres und Wirkliches, Sicht-
bares und Unsichtbares – die Malerei bringt alle unsere Kategorien
durcheinander, indem sie ihre Traumwelt leiblicher Wesen, wirk-
samer Ähnlichkeiten und stummer Bedeutungen entfaltet.92

»Wo ist das Bild?«, soll Theophil Gautier angesichts dieses Bildes ge-
fragt haben, und in der Tat gibt es neben dem für den Betrachter
sichtbaren Bild noch Weiteres, das unsichtbar bleibt, aber gleichwohl
zum Bildraum gehört. Was z.B. sieht der Maler? Uns? Das Urbild
dessen, was sich hinten in der Bildmitte im Spiegel spiegelt, also ver-
mutlich König und Königin? Sind sie das Sujet, das er abbilden soll,
oder die Szene mit der Infantin im Vordergrund? Das Dargestellte
entzieht sich, auch die Darstellung ist im Bildraum nicht präsent.

573

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

92 Maurice Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 288, sowie ders., Das Sicht-
bare und das Unsichtbare, S. 275.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was ist auf der Leinwand des Malers zu sehen, vielleicht von dem
Besucher im hellen Türrahmen aus? (Foucault spricht andernorts
von »Heterotopie«, »anderen Räumen«: Zum einen ist ein bestimm-
ter Bildtypus tatsächlich ein Blick in einen anderen Raum, in den man
wie durch ein Fenster schaut, zum anderen gehören aber die unsicht-
baren anderen Räume konstitutiv mit zum Bild hinzu93 und werden
hier durch Andeutung unterschiedlicher Perspektiven angezeigt.)

Bild 36: Diego Velázquez, Las Meninas (1656)

Wer hat die Bildhoheit? Der Maler? Wir? Der Auftraggeber als ver-
meintliches Urbild des zu verfertigenden Abbildes?

»Unter allen Elementen, die die Bestimmung haben, Repräsentationen zu
geben, sie aber in Frage stellen, sie verhüllen oder durch ihre Position oder
ihre Entfernung ausweichen lassen«, ist das Spiegelbild das einzige, das
»funktioniert und zeigt was es zeigen soll […]. Von allen Repräsentationen,

574

Differenzphilosophie als Vermittlung?

93 Foucault, Andere Räume, in Gente / Paris/ Weinmann (Hg.), Michel Foucault.
Shortcuts, S. 31 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die das Bild repräsentiert, ist der Spiegel die einzig sichtbare. Keiner jedoch
schaut ihn an […]. Statt sich um die sichtbaren Dinge zu drehen, durch-
quert dieser Spiegel das ganze Feld der Repräsentation und vernachlässigt
das, was er darin erfassen könnte, stellt die Sichtbarkeit dessen wieder her,
was außerhalb der Zugänglichkeit jedes Blicks bleibt« (OD 35f).

Der Maler schaut uns aus dem Bild heraus an, und in der Tat tut er
dies mit seinem Kunstwerk immer auch im übertragenen Sinn, weil
wir seine Sichtweisen von etwas sehen können: Was setzt er ins Bild,
was lässt er ahnen?

»Der Maler lenkt seine Augen nur in dem Maße auf uns, in dem wir uns an
der Stelle seines Motivs befinden … Sehen wir, oder werden wir gesehen?
An dieser Stelle findet ein ständiger Austausch zwischen Betrachter und
Betrachtetem statt. Kein Blick ist fest, oder: in der neutralen Furche des
Blicks, der die Leinwand senkrecht durchdringt, kehren Subjekt und Objekt,
Zuschauer und Modell ihre Rolle unbegrenzt um … Wir sehen uns als
durch den Maler Betrachtete und seinen Augen als durch das gleiche Licht
sichtbar geworden, durch das er uns sichtbar wird … Der Betrachter sieht
seine Unsichtbarkeit für den Maler sichtbar geworden und in ein für ihn
selbst unsichtbares Bild transponiert« (OD 32f).

Dies hat für Foucault aber im weiteren Verlauf seiner Untersuchung
noch den Sinn, dass der Mensch an die Stelle des Königs tritt.

»With Philip IV commanding the lines of sight, the picture contains a radi-
cally different meaning: it is the image of royal power … But the viewer
standing before Las Meninas plays the same role: He serves the represented
painter … as a model, i. e. as an object of representation. The viewer thereby
founds the visual game that unfolds within the canvas. At the same time
however the entire representation is for him an object of contemplation, i. e.
he is the viewing subject for whom this representation exists. With the
viewer serving both as model and as observer we have in Las Meninas the
same contortions that Foucault located in modern knowledge.«94

Für Tanke ist damit eine größere Tiefe verbunden, die die europäische
Kultur für sich selbst erfindet: Das Sichtbare wird auf das Unsichtbare
zu beziehen sein, z.B. auch auf Ursprung, Kausalität und Geschichte.
Aber ebenso kann das Unsichtbare sichtbar werden95: ein sinnlicher
Eindruck oder ein innerer Ausdruck, der nicht länger vom Diktat
optischer Ähnlichkeit zwischen Darstellung und Dargestelltem be-
herrscht wird.

575

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

94 Joseph J. Tanke, Foucaults Philosophy of Art, S. 45.
95 vgl. Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 200 ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So ist Manet für Foucault eine Gelenkstelle in der Geschichte
derSeherfahrung und des Bildnerischen, weil er die Tradition der Re-
präsentation fundamental änderte, denn er forderte eine Bildtradition
heraus, die lange ihre eigene Materialität durch möglichst original-
getreue Repräsentationen zu verstecken suchte.

Die Ablösung der nachwirkenden Bildkonventionen des Quat-
trocento von der Aufgabe der Repräsentation von Objekten macht
einer zunehmenden Selbstreferentialität des Bildes Platz.96

Malerei ist nicht länger Affirmation des Bestehenden (und das
ist für Foucault interessant), sondern löst sich vom Objektbezug und
der Aufgabe des originalgetreuen Abbildens. (Parallel dazu fand in
der Philosophie eine zunehmende Loslösung von der Aristotelischen
Substanzontologie statt, wenn z.B. bei Diderot die Natur bereits un-
ter dem Aspekt der funktionalen Vernetzung und der Prozesshaftig-
keit betrachtet wird.) Die Lösung vom Objektbezug kann in der
modernen Malerei sowohl durch Abstraktion als auch durch die Dar-
stellung von Surrealem geschehen: immer sind Ähnlichkeit und Af-
firmation ausgehebelt.

Daher interessiert sich Foucault auch besonders für Klee, Kan-
dinsky und Magritte. Zwei Prinzipien haben für ihn die Malerei des
15.–20. Jahrhunderts beherrscht: »Das erste setzt die Trennung von
figürlicher Darstellung (welche die Ähnlichkeit einschließt) und
sprachlicher Referenz fest (welche die – optische – Ähnlichkeit aus-
schließt). Mittels der Gleichheit wird sichtbar gemacht, durch den
Unterschied hindurch wird gesprochen… wesentlich ist, dass sprach-
liche Zeichen und die visuelle Darstellung niemals mit einem Schlag
gegeben sind.«97 Dieses Prinzip habe Klee gebrochen, indem er das
System der Repräsentation durch Ähnlichkeit und das der Referenz
durch Zeichen zu einem einzigen Gewebe verdichtet:

»Schiffe, Häuser, Männchen sind zugleich erkennbare Formen und Schrift-
elemente. Sie stehen oder bewegen sich auf Kanälen, die wie Zeilen zu lesen
sind. Die Bäume der Wälder marschieren auf Notenzeilen. Der Blick begeg-
net, als hätte er sich verlaufen, Wörtern, die ihm seinen Weg anzeigen, die
ihm die Landschaft nennen, die er gerade durchwandert. Und am Knoten-
punkt dieser Figuren und Zeichen taucht immer wieder der Pfeil auf … Der
Pfeil zeigt an, in welcher Richtung sich das Schiff gerade wegbewegt; er

576

Differenzphilosophie als Vermittlung?

96 Tanke, a. a.O., S. 63–68.
97 Foucault, Das ist keine Pfeife, S. 25.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt, dass eine Sonne eben untergeht, er schreibt die Richtung vor, der der
Blick zu folgen hat.«98

Das zweite Prinzip habe Kandinsky gebrochen: Es behauptet die
Äquivalenz zwischen der Tatsache der Ähnlichkeit und der Affirma-
tion eines Repräsentationsbandes. Ob die Malerei auf das Sichtbare
verweise, das sie umgibt, oder ob sie sich allein ein Unsichtbares
schaffe, das ihr gleiche: immer gelte: »Das was man hier sieht, ist das
da.« Nackte Affirmation, die sich auf keine Ähnlichkeit stützt und auf
die Frage, was das sei, nur auf die sichtbare Form und Farbe hinweisen
kann: »rote Form«, »violett-orange« »Dreiecke«, oder auf die Geste,
die sie geschaffen hat: »Improvisation«, »Komposition«; oder auf
innere Spannungen oder Beziehungen: »gelbe Mitte«, »rosa Aus-
gleich«.99

Die Malerei Magrittes scheint durch die bewusst genaue figura-
tive Darstellung zunächst das genaue Gegenteil zu sein. Er scheint
sich durch die Genauigkeit der Ähnlichkeiten, auch zwischen Baum
und Blatt, auch zwischen Meer und Schiff, konventioneller Darstel-
lung verpflichtet zu fühlen. Doch schafft es Magritte durch die
Zusammenstellung der Bildelemente jeden Realitätsbezug zu konter-
karieren. Dies passiert auch durch zunächst völlig unpassend schei-
nende Bildtitel, durch das Thema »Bild im Bild«, aber auch durch
Kombination von Schrift und Bild im Bild. Die Schrift darf hier aber
keinesfalls die klassische Funktion der Erläuterung des abgebildeten
Gegenstandes haben, etwa als Legende zum Bild: »Die Aussage muss
die offensichtliche Identität von Figur und den ihr zustehenden Na-
men in Abrede stellen. Was genau einem Ei gleicht, heißt Akazie, was
einem Schuh gleicht heißt Mond, was einem Hut gleicht heißt
Schnee, was einer Kerze gleicht, heißt Zimmerdecke.«100

Magritte macht auf die Bildkonventionen aufmerksam und
durchbricht sie zugleich: indem er auf die Unmöglichkeit einer neuen
Bedeutungszuweisung für gewohnte Bezeichnungen hinweist, zeigt
er, dass unsere Bezeichnungen keineswegs einer inneren Sachlogik
folgend so und nicht anders sein können, sondern dass sie eben Kon-
ventionen sind. Der Titel »Schlüssel der Träume« besagt, dass der
Traum der Loslösung von Konventionen eben ein Traum ist und

577

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

98 Foucault, a. a.O., S. 26.
99 a. a.O., S. 27.
100 Foucault, a. a.O., S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleibt, die Fantasie aber mit Abweichungen spielen kann, die völlig
andere Referenzen erzeugen. Magritte selbst hat das Bild aber auch
als Gedankenexperiment gesehen: Was prägt unsere innere Vor-
stellung mehr, die bildhafte Darstellung oder diskursive Form des
Schriftbildes, wenn beide gegeneinander stehen und sich konter-
karieren?

Den Hut »Hut« zu nennen, wäre aber auch falsch, denn man sieht
nur das Bild eines Hutes. Der abgebildete Gegenstand kann also auch
durch Verneinung der passenden Attribution in seiner suggestiven
Realpräsenz erschüttert werden: Die Pfeife; die keine Pfeife ist, son-
dern nur das Bild einer Pfeife, hat entweder eine konkrete Vorlage,
nach der sie gemalt worden ist, oder eine Idee zur Grundlage, ein
Begriffsbild, das typische Eigenschaften, aber keine Besonderheiten

578

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Bild 37: René Magritte: Der Schlüssel der Träume (1930)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt und auch wiederum nur ein Bild sein kann, das man sich auf
Grund vieler realer Pfeifen gemacht hat.

Ein grundlegender Unterschied ist natürlich, dass das Bild ge-
macht ist und in einen Rahmen hineingestellt wird, der es als solches
ausweist. So kannMagritte analog dann auch das gerahmte Bild eines
Stücks Käse anstelle eines echten Käses (der aber auch nur ein Bild
wäre) in eine gemalte Glasglocke stellen und mit dem Titel »Das ist
ein Stück Käse« (1937) versehen. Die Affirmation wird sofort durch
die Darstellung konterkariert. Fehlt der Rahmen aber, muss man so-
fort wieder warnen: »ceci n’est pas une pipe«, oder: »ceci n’est pas une
pomme« (1964).

Das gilt insbesondere in einer Zeit, in der virtuelle Realitäten uns
verführerisch echt erscheinen können: Dass die Grenzen zwischen
Fiktion und (im Bild auch gemalter) Realität fließend und oft kaum
wahrnehmbar sind, zeigen die bereits oben besprochenen Bilder der
Serie »La Condition humaine« (»So lebt der Mensch«), in die man

579

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

Bild 38: René Magritte: Das ist ein Stück Käse (1937)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hineintappt wie in Fallen und die einem dann doch die andere und
eigene Qualität des Gemachten zeigen.

Das Bild der Pfeife ist also mitnichten eine Pfeife. Die oftmals
suggestive Gleichheit oder auch nur Ähnlichkeit des Bildes mit dem
Abgebildeten wird gründlich zerstört, eine echte Pfeife wäre räumlich
haptisch erfahrbar, wir sind nur gewohnt (und werden bereits in
Lesebüchern dazu erzogen), dass die sprachschriftlich fixierte Benen-
nung den abgebildeten Gegenstand ersetzen kann. Eine kritische
Bildreflexion aber muss sich der Differenzen zwischenWort und Bild,
aber auch zwischen Bild und Gegenstand sowie zwischen Wort und
Gegenstand bewusst werden. Magritte denkt selber darüber nach und
experimentiert auch mit Ersetzungen von Gegenständen durch
Schriftzeichen im Bild.101

Foucault findet für diese Ersetzungen, für diese substanziellen
Angleichungen viele Beispiele in Magrittes Werk102 und glaubt, »dass
Magritte von der Ähnlichkeit die Gleichartigkeit losgelöst hat und
diese gegen jene ausgespielt hat … Die Ähnlichkeit dient der Reprä-
sentation, welche über sie herrscht; die Gleichartigkeit dient der Wie-
derholung, welche durch sie hindurch läuft. Die Ähnlichkeit ordnet
sich dem Vorbild unter, das sie vergegenwärtigen und wiedererken-
nen lassen soll, die Gleichartigkeit lässt das Trugbild (simulacrum) als
unbestimmten und umkehrbaren Bezug des Gleichartigen zum
Gleichartigen zirkulieren.«103

Magrittes Malerei ist für Foucault dem Unternehmen Klees und
Kandinskys »nicht fremd, sie bildet ihnen gegenüber und in einem
ihnen gemeinsamen System eine zugleich entgegengesetzte und
komplementäre Figur.«104

Gestürzt wird nicht nur die Lehre von der Nachrangigkeit des
Bildhaften gegenüber dem abzubildenden Urbild, es handelt sich
mehr noch um eine immanente Kritik an der Referentialität der Re-
präsentationen, um »nonaffirmative painting« (was sich mit Fou-

580

Differenzphilosophie als Vermittlung?

101 René Magritte, Les mots et les images, in: La Revolution Surrealiste Nr. 12, 1929.
In Sylvesters großer Magritte-Monographie gibt es zum Surrealismus Magrittes ein
eigenes Kapitel zur Technik der verfremdenden Isolierung, in dem ein Brief Magrittes
an Nougé abgedruckt ist: er zeigt u. a. Planskizzen gerade zur »Ewigen Evidenz«. s.
David Sylvester, Magritte, Basel 1992, S. 228–241.
102 Foucault, a. a.O., S. 32–42.
103 a. a.O., S. 40.
104 a. a.O., S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


caults Anti-Platonismus gut verträgt).105 Und schließlich führt ein
Weg von der Abschaffung der Ähnlichkeit über die Gleichartigkeit
zur Simulation von Ähnlichkeit und zur modernen experimentellen
und seriellen Kunst, weshalb Foucaults Magritte-Essay mit einem
Bezug auf Warhol und den Worten »Campbell, Campbell, Campbell«
endet.106

Für Tanke schafft Foucault dabei eine Genealogie der Moderne:

»In this sense, genealogy is opposed to both: the pursuits of metaphysics
and the supposed neutrality of the historian … Genealogy breaks apart the
conceptual, linguistic, and visual sedimentations that assume ›self-evident‹
status. It seeks to restore to thinking the field of forces, events and contin-
gencies from which our being has been abstracted. Genealogy’s historical
sense is a type of vision, following Foucault, … which distinguishes, sepa-
rates and disperses. (…) Genealogy is to a large degree, a visual practice, a
›dissociating look‹, that makes surprising discoveries possible and puts them
to use in the transformation of ourselves …, to in turn make it possible to
think and see otherwise.«107

Und damit ist Foucault auch hier dekonstruktiv und propagiert eine
andere Art des Sehens (dies übrigens auch im übertragenen Sinn).

Um Max Imdahls – auch von Waldenfels übernommene –
Unterscheidung von wiedererkennendem und sehendem Sehen zu
bemühen:108 Die Bilder, für die Foucault sich interessiert, machen
letzteres nötig, setzen es sogar erst in Gang, denn über die bloße
Affirmation dessen was ist -im Bild-, über Bestätigung und Verdopp-
lung hinaus erfordern sie ein Sehen, dass mit den herkömmlichen
Ordnungen des Sehens bricht und im Surrealen oder Abstrakten alte
Ordnungen konterkariert und neue Ordnungen entstehen lässt. Das
Sehen bleibt nicht als Bestätigung des Sichtbaren am Referenzobjekt
orientiert, sondern es subjektiviert sich in dem Maße, wie die Bilder
selbstreferentiell werden.

581

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

105 Joseph J. Tanke, Foucault’s Philosophy of Art, S. 93 ff und 123ff.
106 Foucault, a. a.O., S. 52.
107 Tanke, a. a.O., S. 5 f.
108 Imdahl, Ikonik. Bilder und ihre Darstellung, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?,
S. 300 ff., und Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 103–106.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.2.5 Heterotopien

Damit sind nicht nur Museen und Kinos »Heterotopien«, andere Or-
te, die uns von herkömmlichen Konventionen und Normen befreien
und andere Möglichkeiten vor Augen führen, auch jedes Bild, das
unser Sehen herausfordert, in dem sich »sehendes Sehen« ereignen
kann, ist eine solche Nische für Andersartiges und Nicht-Affirmati-
ves. Anders als Utopien, die keinen Ort haben, sind Heterotopien
nämlich »andere« Räume109 oder eröffnen andere Räume, in denen
abweichendes Sehen und Denken und vielleicht auch Handeln mög-
lich ist. Foucault unterscheidet zwischen Krisenheterotopien (Irren-
häuser, Gefängnisse, aber auch Altenheime), die ausgrenzen, und
Abweichungsheterotopien (wozu er z.B. auch Bordelle zählt)110, die
ein – inselhaftes – Leben jenseits gesellschaftlicher Normativität er-
möglichen.

Schließlich haben Heterotopien »gegenüber dem verbleibenden
Raum eine Funktion […]: Diese entfaltet sich zwischen zwei extre-
men Polen. Entweder haben sie einen Illusionsraum zu schaffen, der
den gesamten Realraum, alle Platzierungen, in die das menschliche
Leben gesperrt ist, als noch illusorischer denunziert. […] Oder man
schafft einen anderen Raum, der so vollkommen, so sorgfältig, so
wohlgeordnet ist wie der unsere ungeordnet, missraten und wirr
ist.«111 Idealisierungen und Desillusionierungen können aber auch
mit und in Bildern möglich sein, auch sie sind »andere Orte«, an
und in denen man sich durch »sehendes Sehen« von normierenden
(Denk- und Seh-) Zwängen befreien kann, und es geht Foucault daher
vor allem um Kunst, die neue Seherfahrungen ermöglicht.

582

Differenzphilosophie als Vermittlung?

109 Foucault, Andere Räume, in: Gente / Pafris / Weinmann (Hg.), Michel Foucault.
Short Cuts, S. 28 f.
110 ebd.
111 Foucault, Andere Räume, a. a.O., S. 36 nennt hier die Kolonien als Beispiel.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566 - am 26.01.2026, 21:52:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.2.1 Macht und Widerstand
	4.2.2 Rationalismuskritik durch historisierende Genealogie
	4.2.3 Foucaults Kritik des binären Zeichenbegriffs
	4.2.4 Der Bruch mit dem Paradigma der Repräsentation
	4.2.5 Heterotopien

