Differenzphilosophie als Vermittlung?

der sich Verborgenes enthiillt.”” Im Bild also, das vom Prozess des
Schaffens aus gesehen wird, konnen so Interpretationshorizonte fiir
das Seiende freigegeben werden.

Und mit diesem rationalismuskritischen Denken hat Heidegger
Foucault und Derrida beeinflusst, deren Konzepte gerade auch im
Hinblick auf bildende Kunst im Folgenden dargestellt werden sollen.

4.2. Gegen das Affirmative von Reprasentationen:
Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

4.2.1 Macht und Widerstand

Foucault hat zunichst andere Interessen: Er will Strukturen der
Macht untersuchen, wobei ihn nicht die Makrophysik der Macht in-
teressiert, nicht die durch einen Souverin ausgetibte offensichtliche
Macht »von oben nach unten«, Macht als Mittel zum Zweck der Un-
terwerfung oder Sicherung von Herrschaft. Thn interessiert eine Ana-
lyse ihrer Mikrophysik, von unten, das hier wirksame System von
AusschlieBungen und Disziplinierungen, denn nur so kann die Macht
von oben iiberhaupt Fufs fassen, weil sie in der Gesellschaft auf Struk-
turen bauen kann, die Zwang, Ausgrenzung und Disziplinierung all-
taglich neu implementieren. Ausgrenzung aber braucht Normierun-
gen, gemifs denen ausgegrenzt wird, und Sanktionierungen des
»Unnormalenc.

Disziplinierungen gibt es auch im Bereich einer Vernunft, mit
der sich all dieses begriindet. Schon Foucaults erstes Buch zur Ge-
schichte des Wahnsinns, das zugleich eine Rationalismuskritik ist,
macht deutlich, wie im Namen einer Rationalitit, die sich selbst zum
Maf3stab erhebt, Nichtangepasstes und Abweichendes als anormal
ausgesondert (oft fiir primitiver erklirt) und teilweise sogar kaser-
niert bzw. weggesperrt wird. (Die Uberlegungen sind natiirlich auch
relevant fiir die Ausgrenzung des Fremdem.)

Da Heidegger die Orientierung am Sehen fiir eine Gegenstands-
orientierung in der Substanzmetaphysik verantwortlich macht (und
eher »Horen, »Vernehmen« will), interessiert Foucault auch beson-
ders die Geschichte des Sehens, das er mit Herrschafts- und Kontroll-
bediirfnissen verkniipft.

7 a.a.0., S.277.

566

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

Paradigmatisch ist hier das »Panoptikum« zu nennen, versinn-
bildlicht durch einen Wachturm, z.B. in Gefingnissen, der totale
Rundumiiberwachung (raumlich und zeitlich) erméglichen soll und
heute als Sinnbild von Kontrollgesellschaften gelten kann’. Seine
Untersuchung der Geschichte von »Strafen und Uberwachen« (er
hatte auch eine Zeit als Gefiandnispsychologe gearbeitet) macht deut-
lich, dass es zunéchst und vor allem die Korper sind, die da gewalttitig
durch Zeit- und Raumzwinge maltritiert werden. Es geht also im
Sinne vorgegebener Normierungen immer um Disziplinierungstech-
niken, z.B. auch in der Erziehung gemif3 bestimmter Geschlechtsrol-
lenstereotype. (Die Frage der leiblichen Normierung, der »Zurich-
tung« von Kérpern« durch Gesellschaft und Medien wird spéter von
Judith Butler aufgegriffen werden.)

Immer werden Menschen normiert, zugerichtet und einem
Funktionieren im Sinne des vorgegebenen angeblich Normalen zu-
gebildet”. Die dahinter stehenden Strukturen der Macht und Diszip-
linierung sind zu analysieren, um Bruchstellen zu entdecken, die Wi-
derstand erlauben und »dissonantes und dissidentes Denken«®
ermoglichen: Gerade die Analyse von Machtstrukturen erlaubt es,
diese zu durchschauen, sich zu distanzieren und diese zu iiberschrei-
ten. Eine Bewegung der »Transgression« ist moglich und auch nétig.

Denn nur hier, an diesen Bruchstellen von Innen und Auflen, ist
fiir Foucault Subjektwerdung® moglich. Denn Subjekte sind sich
nicht als solche a priori immer schon gegeben, sie miissen sich immer
neu selbst konstituieren.

4.2.2 Rationalismuskritik durch historisierende Genealogie

Auch ein mit Machtanspriichen verkniipfter Wille zu universalen
Wahrheiten, der Wissensmacht ausiiben will, muss dekonstruiert
werden, denn vorgeblich universale Wahrheiten neigen dazu, dogma-

78 vgl Deleuze, Postscript tiber Kontrollgesellschaften, in: ders., Unterhandlungen
73-90, S. 258: »Die Individuen sind dividuell geworden, und Massen, Stichproben,
Daten, Mirkte oder Banken nicht linger Subjekte, sondern Bestandteile von Kontroll-
gesellschaften.«

79 Vgl Karlis Racevskis, Michael Foucault and the Subversion of Intellect, S. 100.

% James W. Bernauer, Foucaults Force of Flight, S. 90f und 121 1.

81 zu Foucaults Kritik am Subjektbegriff siehe ausfiihrlicher Miinnix, Zum Ethos der
Pluralitdt, S. 69-75.

567

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

tische Wirkungen zu entfalten. Das gilt auch fiir den westlichen sub-
stanziellen Subjektbegriff, der nicht a priori aufgrund einer anthro-
pologischen Konfiguration gilt®?, sondern sich als Ergebnis westlicher
Diskurse darstellt®. Menschen sind immer sowohl Subjekte als auch
Objekte solcher Diskurse, sie sind immer gleichzeitig aktiv handelnd
und Objekt von Handlungen und erst durch ihre Diskurs- und Kon-
textabhdngigkeit entstehen Realitit und Bedeutung.

Es kommt also auf die Geschichte unserer — kontingenten — Dis-
kurse an, die uns (auch kulturell) zu dem gemacht haben, was wir
sind. Damit ibernimmt Foucault Nietzsches historisierende Betrach-
tung von Prozessen, deren Genesis es nachzuspiiren gilt, um sie bes-
ser zu verstehen. (Bei Heidegger bleibt »Geschichte« / »Seins-
geschichte« seltsam abstrakt.) Diese Methode der Genealogie ist also
ein Weg, universale Wahrheitsanspriiche zu relativieren und die
Herrschaft des Dogmatischen zu brechen: Auch die spezifische Natur
der — westlichen — Vernunft ist in ihrer Besonderheit gewachsen und
geworden, weshalb Foucault eine »Archiologie des Wissens« zu sei-
nem Programm macht.®> Der — postmoderne — Affekt gegen das Uni-
versale bedeutet auch fiir Foucault eine Hinwendung zum Partikula-
ren und Singuliren, und verbietet ihm konsequent, Wegweisungen
und Empfehlungen, seien sie politisch oder lebenspraktisch, abzuge-
ben. Und es ergibt sich auch ein Ressentiment gegen jede Art von
Totalitarismus: Kapitalismus und Kommunismus weisen ihm da glei-
che (Macht)strukturen auf®s.

4.2.3 Foucaults Kritik des bindren Zeichenbegriffs

Auch die Reprisentationslogik und in diesem Zusammenhang die
zweidimensionale Zeichenlehre Saussures gehort zu den Theorien,
deren Genesis Foucault nachspiirt. Auch Zeichen allgemein reprisen-

8 Foucault, Wahrheit und Subjektivitit, Howison Lecture an der University of Cali-
fornia Berkeley 20.10.1980

% Michel Foucault, Die Ordnung des Diskurses, S. 30 fragt sich z.B., »ob sich nicht
gewissse Themen der Philosophie als Antworten auf diese Einschrankungs- und Aus-
schlieBungsspiele gebildet haben und sie vielleicht auch verstirken.«

84 Racevskis, a.a. 0., S25f.

% daher auch in der Spatphilosophie eine Beschiftigung mit den Selbsttechniken der
Stoa. Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, S. 66, 71-81.

8 Foucault, Dispositive der Macht, S. 228 und Racevskis, a.a.O., S. 122.

568

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

tieren, und Foucault zeichnet in seiner archdologisierenden Betrach-
tung die Entwicklung des Zeichenbegriffs nach, der, wie er zeigt, z. B.
im Barock und in fritheren Zeiten, multidimensionaler war.

Foucault macht fiir diese Verengung die Logik von Port Royal
verantwortlich: »Das Zeichen schlief3t zwei Vorstellungen (idées) ein:
die eine von dem Ding, das reprisentiert, die andere von dem repra-
sentierten Ding; seine Natur besteht darin, die zweite durch die erste
hervorzurufen«®. Das sei eine dualistische Theorie, die sich unzwei-
deutig der komplexeren Organisation der Renaissance gegeniiber-
stelle. Die Zeichentheorie implizierte damals, wie er ausfiihrt, »drei
vollig getrennte Elemente: das, was markiert wurde, das was markie-
rend war, und das, was gestattete, das eine im anderen zu sehen. Das
letzte Element war die Ahnlichkeit« (OD 92). Drei Variablen also
charakterisieren das Zeichen und weisen auf Ursprung, Typ und die
Gewissheit der Verbindung. (ebd.) Gerade im 16 Jh. hitten Ahnlich-
keiten iiber Raum und Zeit triumphiert, denn es »war namlich Auf-
gabe des Zeichens, zusammenzufiihren und zu vereinigen.« Foucault
spricht von einer »kreisenden Welt konvergierender Zeichen« (OD
94), in einem »globalen System von Entsprechungen und Ahnlich-
keitsbindungen: Das Spiel der Ahnlichkeiten war einst unbegrenzt«
(OD 88). Das Zeichen bildete sich »durch einen Akt der Erkenntnis:
Es existiert erst, indem die Moglichkeit einer substitutiven Beziehung
zwischen zwei bereits bekannten Elementen erkannt wird« (OD 93).

»Das empirische Gebiet, in dem der Mensch des 16. Jahrhun-
derts noch die Verwandtschaften, die Ahnlichkeiten und Affinitdten
sich verkniipfen sah«, wird neu geordnet, in dem seit dem Cartesi-
schen Rationalismus »die analogischen Hierarchien durch Analyse
substituiert« werden: »Die Aktivitit des Geistes besteht nicht mehr
darin, auf die Suche all dessen zu gehen, was in ihnen gewissermafien
eine Verwandtschaft, eine Anziehungskraft oder eine insgeheim ge-
teilte Natur® enthiillen kann, sondern vielmehr darin, zu unterschei-
den« (OD 87f). (So legt auch die Erfahrung von Interkulturalitdt
seither oft den Schwerpunkt auf Identitit und Differenz und nicht
auf Ahnlichkeit.)

Descartes namlich schliet Ahnlichkeit als fundamentale Erfah-

8 Foucault, Die Ordnung der Dinge (im folgenden mit OD und Seitenzahl abge-
kiirzt), S. 95 und 98.

88 die allenfalls noch in der Poesie thematisiert werden kann, so Eichendorf: »Es
schlaft ein Lied in allen Dingen ...«

569

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

rung und erste Form des Wissens aus und denunziert in ihr eine kon-
fuse Mischung, die man in Termini der Identitdt, des Unterschiedes,
des Mafles und der Ordnung analysieren muss. Er schlief3t dabei nicht
den Akt des Vergleichens aus dem rationalen Denken aus oder ver-
sucht, ihn zu begrenzen, sondern er universalisiert ihn.«®

Foucault hilt es fiir einen »wesentlichen Bruch in der abendlan-
dischen Welt, dass es sich nun nicht mehr um die Frage der Ahnlich-
keiten, sondern um die der Identititen und Unterschiede handelt«
(OD 82), was er als »grausame Vernunft« bezeichnet (OD 81). Denn
die Analyse nehme sehr schnell den Wert einer universalen Methode
an, da die mathesis zu einer allgemeinen Wissenschaft der Ordnung
werde: »Das Ordnen mit Hilfe der Zeichen ist die Konstitution alles
empirischen Wissens als Wissensgebiete der Identitdt und des Unter-
schiedes.« Die allgemeine Zeichentheorie werde zur Theorie der Ein-
teilungen und Klassifizierungen (OD 90f).

Nunmehr kann die Logik von Port Royal sagen, dass »das Zei-
chen ... nicht mehr die Welt sich nahe zu bringen und ihren eigenen
Formen inhédrent werden zu lassen hat, sondern die Aufgabe hat, sie
aufzuteilen« (OD 95). Nun ist die Bildung der Zeichen von der Ana-
lyse nicht trennbar, denn das Zeichen muss unterscheiden und von
dem globalen Eindruck losgelost werden, mit dem es in konfuser Wei-
se verbunden ist. (ebd.) So wird auch die Erfindung arbitrérer Zeichen
moglich, die »durch ihre Funktion gemessen« (OD 96) werden: »Ein
willkiirliches Zeichensystem muss die Analyse der Dinge in ihren
einfachsten Elementen gestatten.« (ebd.) Und damit war der mathe-
matischen Formelsprache der Weg geebnet.

Es ist fiir Foucault typisch, dass der Logik von Port Royal als
erstes Beispiel eines Zeichens »weder das Wort oder den Schrei oder
das Symbol ist, sondern die rdumliche und graphische Reprisentation
— die Zeichnung: Karte oder Bild« (OD 99). Denn das Bild habe tat-
sichlich nur das zum Inhalt, was es représentiere.

Im »klassischen Zeitalter«, dem des Cartesischen Rationalismus
und der Logik von Port Royal, trifen sich Semiologie und Hermeneu-
tik nicht mehr »im 3. Element, der Ahnlichkeit, sondern verbinden
sich in jener der Reprisentation eigenen Kraft, sich selbst zu repri-

8 a.a.0., S. 85. Foucault zitiert zum Beleg die Cartesischen »Regulae«, §45 und 59:
»Obgleich die Natur voller Ungleichheiten ist, legt der Geist den Dingen doch viel
Gleichlaufendes, Ubereinstimmendes bei, das es nicht gibt.« Es handelt sich also um
Fiktionen des Geistes, die Bacon schon als »simulacra«, Scheinbilder, bezeichnet hatte.

570

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

sentieren. Es wird also keine Zeichentheorie geben, die von der Ana-
lyse der Bedeutung zu unterscheiden wire. ... Das Tableau der Zei-
chen wird das Bild der Dinge sein« (OD 101).

Vorher hitte das Zeichen gleichzeitig Indikation und Erscheinen
sowie Beziehung zu einem Gegenstand und Manifestation ihrer
selbst beinhaltet. Doch nun sind sie dem gesamten Denken blof$ noch
ko-extensiv, statt wie vorher Mittel der Erkenntnis und Schliissel
zum Wissen zu sein.

Es wird daher eine Ordnung der Vernunft etabliert, und sie wird
der Unordnung der Natur, »die sich ihrer eigenen Geschichte, ihren
Katastrophen oder vielleicht auch einfach ihrer verflochtenen Plura-
litdt verdankt« (OD 166), gegentibergestellt.

»Die klassische Fiille des Seins gelangte zum Schweigen« (OD
259), bedauert Foucault, und erst aus spiterer Perspektive erschien
»das unbegrenzte Feld der Reprisentation ... als eine Metaphysik«.
(OD 299) Thre Kritik muss eine andere Form von Metaphysik ermog-
lichen, die sich jenseits der scheinbaren Objektivitit der Dinge (OD
341) (was an Nietzsche und Husserl denken lasst) auf die Suche nach
dem macht, was unserem Leben zugrunde liegt. Jenseits des Objektes
findet Foucault jene »Quasi-Transzendentalien« Leben, Arbeit und
Sprache (OD 307) (als Bedingung der Moglichkeit unserer Existenz).
»Die Philosophie des Lebens denunziert die Metaphysik als Schleier
der Illusion, die der Arbeit denunziert sie als entfremdetes Denken
und Ideologie, die der Sprache als kulturelle Episode« (OD 383).

Da alle drei Bereiche, Leben, Arbeit und Sprache, »nicht durch
das einfache Spiel der Reprisentation gesichert werden« konnten,
verlor der Raum der Analyse (und des analytischen Denkens) seine
Autonomie: »Die Ordnung, die sich dem Blick und dem permanenten
Raster der Unterscheidungen bietet, ist nur noch ein oberfldchliches
Glitzern iiber einer Tiefe«. Es wird »nicht mehr von Identititen, un-
terscheidenden Merkmalen, zusammenhingenden Tafeln mit all
ihren Wegen und méglichen Bahnen« die Rede sein, sondern von
grofen verborgenen Kriften und »vom Ursprung, von der Kausalitit
und von der Geschichte« (OD 308f). Dabei ergibt sich fiir Foucault
mit der Erfahrung des Lebens eine »wilde Ontologie, die das Sein und
das Nicht-Sein als von allen Wesen nicht trennbar bezeichnen will«
(OD 340).

»Man sieht, wie die phianomenologische Aufgabe, die Husserl
sich viel spéter stellen wird, in der grofiten Tiefe ihrer Moglichkeiten
und Unméglichkeiten mit dem Schicksal der abendlidndischen Phi-

571

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

losophie verbunden ist, so wie sie seit dem 19. Jahrhundert errichtet
wird.« Denn die Philosophie hatte sich in eine Lebensferne begeben,
die die Phinomenologie als eine Art »Gegenphilosophie« (OD 305)
auf den Plan ruft. Das grofie Ereignis der neueren Philosophie ist fiir
Foucault dann auch das »Auftauchen des Menschenc, der erstmalig
seit Merleau-Ponty in seiner konkreten Leiblichkeit® gesehen wird.

Bei einer neuen Art von Metaphysik kann es sich also nur um
»von den menschlichen Endlichkeiten selbst bemessenen Metaphysi-
ken handeln: Um die Metaphysik eines zum Menschen selbst konver-
gierenden Lebens«”!, nicht um dem Leben entgegengesetzte Systeme
mit universalem Herrschaftsanspruch.

4.2.4 Der Bruch mit dem Paradigma der Reprisentation

Auch Bilder konnen Herrschaft ausiiben, und es sind nicht nur die
Portrits oder Fotografien von Herrschern, z.B. in Amtsstuben, die
an die Strukturen der Macht nicht nur erinnern, sondern sie auch
allgegenwirtig halten. Deshalb interessiert sich Foucault fiir Formen
der Kunst, die die Macht der Reprisentation des Abgebildeten im Bild
(z.B. auch in einer Skulptur) brechen. Die findet er aber keineswegs
nur in der modernen Kunst, sondern bereits im 17. Jahrhundert:

»Ahnlichkeit war das Paradigma der Darstellung, doch am Anfang des
17. Jahrhunderts [...] hort das Denken auf, sich im Element der Ahnlichkeit
zu bewegen. Die Ahnlichkeit ist nicht die Form des Wissens, sondern eher
die Gelegenheit des Irrtums, die Gefahr, der man sich aussetzt, wenn man
den schlecht beleuchteten Ort der Konfusion nicht priift [...]. Das Zeitalter
des Ahnlichen ist im Begriff, sich abzuschlieSen. Hinter sich ldsst es nur
Spiele, die um jene Verwandtschaft der Ahnlichkeit und Illusion wachsen.
[...] Es ist die privilegierte Zeit des trompe-l'oeil, der komischen Mlusi-
on [...]. Kiinftig werden die schonen, strengen und zwingenden Figuren
der Ahnlichkeit vergessen werden. Man wird die sie markierenden Zeichen
kiinftig fiir Trdiumereien und Zauber eines Wissens halten, das noch nicht
verniinftig geworden war« (OD 83f).

% Merleau-Ponty hatte in seiner Phinomenologie der Wahrnehmung diesen Aspekt
herausgearbeitet, den Heidegger in seiner »Jemeinigkeit« konkreter Existenz gar
nicht, aber Husser] zumindest in einer folgenreichen Bemerkung (in Hua XXXIII)
erwihnt hatte.

T a.a.0.,, S. 383.

572

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

Bereits bei Bacon finde sich eine Kritik der Ahnlichkeit: eidola (»Bild-
chen), Idole, seien Simulacren, Gétzenbilder, und lieen uns glau-
ben, dass die Dinge dem éhneln, was wir gelernt haben, den Theorien
entsprechen, die wir uns selber gebildet hitten. (ebd.) (Im »Novum
Organon« kann man nachlesen, dass Bacon zwischen »Gotzenbil-
dern« der Hohle, des Theaters, des Stammes und des Marktes unter-
scheidet, womit Vorurteile und Vorannahmen persénlicher oder kul-
tureller Art gemeint sind, sowie solche des Wissenschaftsbetriebs und
des alltiglichen wirtschaftlichen Umgangs. Es ist bemerkenswert,
dass es sich hierbei schon um mentale Bilder handelt.) »Allein die
Klugheit des Geistes kann sie auflosen, wenn er auf seine Hast und
natiirliche Leichtigkeit verzichtet, um >durchdringend« zu werden
und schliefllich die der Natur eigenen Unterschiede wahrzunehmen«
(OD 84).

So muss die Beziehung zwischen Bild und Abgebildetem, aber
auch die Rolle des Abbildenden reflektiert werden, und solche Arbeit
kann auch innerhalb der bildhaften Darstellung geleistet werden.

Daher analysiert Foucault das fiir ihn in dieser Hinsicht bedeut-
same, 1656 entstandene Bild des Spaniers Velasquez und nimmt es
zum Leitfaden der Untersuchung der »Ordnung der Dinge«, denn es
spielt mit verschiedenen Arten der Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit.
(Das Bild der Welt der Dinge zuzurechnen und nicht der Welt der
Zeichen, bringt in in der oben ausgefiihrten Kontroverse auf die Seite
der Phdnomenologen.)

Doch »Essenz und Existenz, Imagindres und Wirkliches, Sicht-
bares und Unsichtbares — die Malerei bringt alle unsere Kategorien
durcheinander, indem sie ihre Traumwelt leiblicher Wesen, wirk-
samer Ahnlichkeiten und stummer Bedeutungen entfaltet.”

»Wo ist das Bild?«, soll Theophil Gautier angesichts dieses Bildes ge-
fragt haben, und in der Tat gibt es neben dem fiir den Betrachter
sichtbaren Bild noch Weiteres, das unsichtbar bleibt, aber gleichwohl
zum Bildraum gehort. Was z.B. sieht der Maler? Uns? Das Urbild
dessen, was sich hinten in der Bildmitte im Spiegel spiegelt, also ver-
mutlich Kénig und Kénigin? Sind sie das Sujet, das er abbilden soll,
oder die Szene mit der Infantin im Vordergrund? Das Dargestellte
entzieht sich, auch die Darstellung ist im Bildraum nicht prisent.

% Maurice Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 288, sowie ders., Das Sicht-
bare und das Unsichtbare, S. 275.

573

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

Was ist auf der Leinwand des Malers zu sehen, vielleicht von dem
Besucher im hellen Tirrahmen aus? (Foucault spricht andernorts
von »Heterotopie, sanderen Rdumen«: Zum einen ist ein bestimm-
ter Bildtypus tatsichlich ein Blick in einen anderen Raum, in den man
wie durch ein Fenster schaut, zum anderen gehoren aber die unsicht-
baren anderen Riume konstitutiv mit zum Bild hinzu® und werden
hier durch Andeutung unterschiedlicher Perspektiven angezeigt.)

Bild 36: Diego Velazquez, Las Meninas (1656)

Wer hat die Bildhoheit? Der Maler? Wir? Der Auftraggeber als ver-
meintliches Urbild des zu verfertigenden Abbildes?

»Unter allen Elementen, die die Bestimmung haben, Reprisentationen zu
geben, sie aber in Frage stellen, sie verhiillen oder durch ihre Position oder
ihre Entfernung ausweichen lassen, ist das Spiegelbild das einzige, das
»funktioniert und zeigt was es zeigen soll [...]. Von allen Reprisentationen,

% Foucault, Andere Rdume, in Gente / Paris/ Weinmann (Hg.), Michel Foucault.
Shortcuts, S. 311£f.

574

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

die das Bild reprdsentiert, ist der Spiegel die einzig sichtbare. Keiner jedoch
schaut ihn an [...]. Statt sich um die sichtbaren Dinge zu drehen, durch-
quert dieser Spiegel das ganze Feld der Reprisentation und vernachlissigt
das, was er darin erfassen konnte, stellt die Sichtbarkeit dessen wieder her,
was auflerhalb der Zuginglichkeit jedes Blicks bleibt« (OD 35f).

Der Maler schaut uns aus dem Bild heraus an, und in der Tat tut er
dies mit seinem Kunstwerk immer auch im tibertragenen Sinn, weil
wir seine Sichtweisen von etwas sehen kénnen: Was setzt er ins Bild,
was lidsst er ahnen?

»Der Maler lenkt seine Augen nur in dem Mafle auf uns, in dem wir uns an
der Stelle seines Motivs befinden ... Sehen wir, oder werden wir gesehen?
An dieser Stelle findet ein stindiger Austausch zwischen Betrachter und
Betrachtetem statt. Kein Blick ist fest, oder: in der neutralen Furche des
Blicks, der die Leinwand senkrecht durchdringt, kehren Subjekt und Objekt,
Zuschauer und Modell ihre Rolle unbegrenzt um ... Wir sehen uns als
durch den Maler Betrachtete und seinen Augen als durch das gleiche Licht
sichtbar geworden, durch das er uns sichtbar wird ... Der Betrachter sieht
seine Unsichtbarkeit fiir den Maler sichtbar geworden und in ein fiir ihn
selbst unsichtbares Bild transponiert« (OD 32f).

Dies hat fiir Foucault aber im weiteren Verlauf seiner Untersuchung
noch den Sinn, dass der Mensch an die Stelle des Konigs tritt.

»With Philip IV commanding the lines of sight, the picture contains a radi-
cally different meaning;: it is the image of royal power ... But the viewer
standing before Las Meninas plays the same role: He serves the represented
painter ... as amodel, i.e. as an object of representation. The viewer thereby
founds the visual game that unfolds within the canvas. At the same time
however the entire representation is for him an object of contemplation, i.e.
he is the viewing subject for whom this representation exists. With the
viewer serving both as model and as observer we have in Las Meninas the
same contortions that Foucault located in modern knowledge.«**

Fiir Tanke ist damit eine groflere Tiefe verbunden, die die européische
Kultur fiir sich selbst erfindet: Das Sichtbare wird auf das Unsichtbare
zu beziehen sein, z.B. auch auf Ursprung, Kausalitdt und Geschichte.
Aber ebenso kann das Unsichtbare sichtbar werden®: ein sinnlicher
Eindruck oder ein innerer Ausdruck, der nicht linger vom Diktat
optischer Ahnlichkeit zwischen Darstellung und Dargestelltem be-
herrscht wird.

% Joseph J. Tanke, Foucaults Philosophy of Art, S. 45.
% vgl. Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das Unsichtbare, S. 200££.

575

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

So ist Manet fiir Foucault eine Gelenkstelle in der Geschichte
derSeherfahrung und des Bildnerischen, weil er die Tradition der Re-
prisentation fundamental dnderte, denn er forderte eine Bildtradition
heraus, die lange ihre eigene Materialitdt durch moglichst original-
getreue Représentationen zu verstecken suchte.

Die Ablosung der nachwirkenden Bildkonventionen des Quat-
trocento von der Aufgabe der Reprisentation von Objekten macht
einer zunehmenden Selbstreferentialitit des Bildes Platz.%

Malerei ist nicht linger Affirmation des Bestehenden (und das
ist fiir Foucault interessant), sondern 16st sich vom Objektbezug und
der Aufgabe des originalgetreuen Abbildens. (Parallel dazu fand in
der Philosophie eine zunehmende Loslésung von der Aristotelischen
Substanzontologie statt, wenn z.B. bei Diderot die Natur bereits un-
ter dem Aspekt der funktionalen Vernetzung und der Prozesshaftig-
keit betrachtet wird.) Die Losung vom Objektbezug kann in der
modernen Malerei sowohl durch Abstraktion als auch durch die Dar-
stellung von Surrealem geschehen: immer sind Ahnlichkeit und Af-
firmation ausgehebelt.

Daher interessiert sich Foucault auch besonders fiir Klee, Kan-
dinsky und Magritte. Zwei Prinzipien haben fiir ihn die Malerei des
15.-20. Jahrhunderts beherrscht: »Das erste setzt die Trennung von
figiirlicher Darstellung (welche die Ahnlichkeit einschliet) und
sprachlicher Referenz fest (welche die — optische — Ahnlichkeit aus-
schliefit). Mittels der Gleichheit wird sichtbar gemacht, durch den
Unterschied hindurch wird gesprochen ... wesentlich ist, dass sprach-
liche Zeichen und die visuelle Darstellung niemals mit einem Schlag
gegeben sind.«” Dieses Prinzip habe Klee gebrochen, indem er das
System der Reprisentation durch Ahnlichkeit und das der Referenz
durch Zeichen zu einem einzigen Gewebe verdichtet:

»Schiffe, Hiuser, Minnchen sind zugleich erkennbare Formen und Schrift-
elemente. Sie stehen oder bewegen sich auf Kanilen, die wie Zeilen zu lesen
sind. Die Biume der Wilder marschieren auf Notenzeilen. Der Blick begeg-
net, als hitte er sich verlaufen, Wortern, die ihm seinen Weg anzeigen, die
ihm die Landschaft nennen, die er gerade durchwandert. Und am Knoten-
punkt dieser Figuren und Zeichen taucht immer wieder der Pfeil auf ... Der
Pfeil zeigt an, in welcher Richtung sich das Schiff gerade wegbewegt; er

9% Tanke, a.a.0., S. 63—68.
7 Foucault, Das ist keine Pfeife, S. 25.

576

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

zeigt, dass eine Sonne eben untergeht, er schreibt die Richtung vor, der der
Blick zu folgen hat.«*

Das zweite Prinzip habe Kandinsky gebrochen: Es behauptet die
Aquivalenz zwischen der Tatsache der Ahnlichkeit und der Affirma-
tion eines Reprisentationsbandes. Ob die Malerei auf das Sichtbare
verweise, das sie umgibt, oder ob sie sich allein ein Unsichtbares
schaffe, das ihr gleiche: immer gelte: »Das was man hier sieht, ist das
da.« Nackte Affirmation, die sich auf keine Ahnlichkeit stiitzt und auf
die Frage, was das sei, nur auf die sichtbare Form und Farbe hinweisen
kann: »rote Formg, »violett-orange« »Dreiecke«, oder auf die Geste,
die sie geschaffen hat: »Improvisation«, »Komposition«; oder auf
innere Spannungen oder Beziehungen: »gelbe Mitte«, »rosa Aus-
gleich«.”

Die Malerei Magrittes scheint durch die bewusst genaue figura-
tive Darstellung zunidchst das genaue Gegenteil zu sein. Er scheint
sich durch die Genauigkeit der Ahnlichkeiten, auch zwischen Baum
und Blatt, auch zwischen Meer und Schiff, konventioneller Darstel-
lung verpflichtet zu fiihlen. Doch schafft es Magritte durch die
Zusammenstellung der Bildelemente jeden Realitdtsbezug zu konter-
karieren. Dies passiert auch durch zundchst véllig unpassend schei-
nende Bildtitel, durch das Thema »Bild im Bild«, aber auch durch
Kombination von Schrift und Bild im Bild. Die Schrift darf hier aber
keinesfalls die klassische Funktion der Erlduterung des abgebildeten
Gegenstandes haben, etwa als Legende zum Bild: »Die Aussage muss
die offensichtliche Identitdt von Figur und den ihr zustehenden Na-
men in Abrede stellen. Was genau einem Ei gleicht, heif$t Akazie, was
einem Schuh gleicht heifft Mond, was einem Hut gleicht heifSt
Schnee, was einer Kerze gleicht, heifst Zimmerdecke.«'®

Magritte macht auf die Bildkonventionen aufmerksam und
durchbricht sie zugleich: indem er auf die Unmoglichkeit einer neuen
Bedeutungszuweisung fiir gewohnte Bezeichnungen hinweist, zeigt
er, dass unsere Bezeichnungen keineswegs einer inneren Sachlogik
folgend so und nicht anders sein konnen, sondern dass sie eben Kon-
ventionen sind. Der Titel »Schliissel der Traume« besagt, dass der
Traum der Loslgsung von Konventionen eben ein Traum ist und

% Foucault, a.a.0., S. 26.
% a.a.0., S. 27.
100 Foucault, a.a.O., S. 28.

577

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

s

Bild 37: René Magritte: Der Schliissel der Traume (1930)

bleibt, die Fantasie aber mit Abweichungen spielen kann, die véllig
andere Referenzen erzeugen. Magritte selbst hat das Bild aber auch
als Gedankenexperiment gesehen: Was prigt unsere innere Vor-
stellung mehr, die bildhafte Darstellung oder diskursive Form des
Schriftbildes, wenn beide gegeneinander stehen und sich konter-
karieren?

Den Hut »Hut« zu nennen, wire aber auch falsch, denn man sieht
nur das Bild eines Hutes. Der abgebildete Gegenstand kann also auch
durch Verneinung der passenden Attribution in seiner suggestiven
Realprisenz erschiittert werden: Die Pfeife; die keine Pfeife ist, son-
dern nur das Bild einer Pfeife, hat entweder eine konkrete Vorlage,
nach der sie gemalt worden ist, oder eine Idee zur Grundlage, ein
Begriffsbild, das typische Eigenschaften, aber keine Besonderheiten

578

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

Bild 38: René Magritte: Das ist ein Stiick Kise (1937)

zeigt und auch wiederum nur ein Bild sein kann, das man sich auf
Grund vieler realer Pfeifen gemacht hat.

Ein grundlegender Unterschied ist natiirlich, dass das Bild ge-
macht ist und in einen Rahmen hineingestellt wird, der es als solches
ausweist. So kann Magritte analog dann auch das gerahmte Bild eines
Stiicks Kise anstelle eines echten Kises (der aber auch nur ein Bild
wire) in eine gemalte Glasglocke stellen und mit dem Titel »Das ist
ein Stiick Kdse« (1937) versehen. Die Affirmation wird sofort durch
die Darstellung konterkariert. Fehlt der Rahmen aber, muss man so-
fort wieder warnen: »ceci n’est pas une pipe«, oder: »ceci n’est pas une
pommex« (1964).

Das gilt insbesondere in einer Zeit, in der virtuelle Realititen uns
verfiithrerisch echt erscheinen konnen: Dass die Grenzen zwischen
Fiktion und (im Bild auch gemalter) Realitit fliefend und oft kaum
wahrnehmbar sind, zeigen die bereits oben besprochenen Bilder der
Serie »La Condition humaine« (»So lebt der Mensch«), in die man

579

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?

hineintappt wie in Fallen und die einem dann doch die andere und
eigene Qualitdt des Gemachten zeigen.

Das Bild der Pfeife ist also mitnichten eine Pfeife. Die oftmals
suggestive Gleichheit oder auch nur Ahnlichkeit des Bildes mit dem
Abgebildeten wird griindlich zerstort, eine echte Pfeife wire raumlich
haptisch erfahrbar, wir sind nur gewohnt (und werden bereits in
Lesebiichern dazu erzogen), dass die sprachschriftlich fixierte Benen-
nung den abgebildeten Gegenstand ersetzen kann. Eine kritische
Bildreflexion aber muss sich der Differenzen zwischen Wort und Bild,
aber auch zwischen Bild und Gegenstand sowie zwischen Wort und
Gegenstand bewusst werden. Magritte denkt selber dariiber nach und
experimentiert auch mit Ersetzungen von Gegenstinden durch
Schriftzeichen im Bild.**

Foucault findet fiir diese Ersetzungen, fiir diese substanziellen
Angleichungen viele Beispiele in Magrittes Werk'®? und glaubt, »dass
Magritte von der Ahnlichkeit die Gleichartigkeit losgelost hat und
diese gegen jene ausgespielt hat ... Die Ahnlichkeit dient der Repri-
sentation, welche iiber sie herrscht; die Gleichartigkeit dient der Wie-
derholung, welche durch sie hindurch liuft. Die Ahnlichkeit ordnet
sich dem Vorbild unter, das sie vergegenwirtigen und wiedererken-
nen lassen soll, die Gleichartigkeit lisst das Trugbild (simulacrum) als
unbestimmten und umkehrbaren Bezug des Gleichartigen zum
Gleichartigen zirkulieren.«'®

Magrittes Malerei ist fiir Foucault dem Unternehmen Klees und
Kandinskys »nicht fremd, sie bildet ihnen gegeniiber und in einem
ihnen gemeinsamen System eine zugleich entgegengesetzte und
komplementire Figur.«'%

Gestiirzt wird nicht nur die Lehre von der Nachrangigkeit des
Bildhaften gegeniiber dem abzubildenden Urbild, es handelt sich
mehr noch um eine immanente Kritik an der Referentialitit der Re-
prdsentationen, um »nonaffirmative painting« (was sich mit Fou-

101 René Magritte, Les mots et les images, in: La Revolution Surrealiste Nr. 12, 1929.
In Sylvesters grofSer Magritte-Monographie gibt es zum Surrealismus Magrittes ein
eigenes Kapitel zur Technik der verfremdenden Isolierung, in dem ein Brief Magrittes
an Nougé abgedruckt ist: er zeigt u.a. Planskizzen gerade zur »Ewigen Evidenz«. s.
David Sylvester, Magritte, Basel 1992, S. 228-241.

102 Foycault, a.a. O., S. 32—-42.

105 a.a.0., S. 40.

104 3.a.0., S. 28.

580

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Michel Foucault und die Ordnungen des Sichtbaren

caults Anti-Platonismus gut vertragt).’® Und schliefSlich fiihrt ein
Weg von der Abschaffung der Ahnlichkeit iiber die Gleichartigkeit
zur Simulation von Ahnlichkeit und zur modernen experimentellen
und seriellen Kunst, weshalb Foucaults Magritte-Essay mit einem
Bezug auf Warhol und den Worten »Campbell, Campbell, Campbell«
endet.'%

Fiir Tanke schafft Foucault dabei eine Genealogie der Moderne:

»In this sense, genealogy is opposed to both: the pursuits of metaphysics
and the supposed neutrality of the historian ... Genealogy breaks apart the
conceptual, linguistic, and visual sedimentations that assume »self-evident«
status. It seeks to restore to thinking the field of forces, events and contin-
gencies from which our being has been abstracted. Genealogy’s historical
sense is a type of vision, following Foucault, ... which distinguishes, sepa-
rates and disperses. (...) Genealogy is to a large degree, a visual practice, a
»dissociating looks, that makes surprising discoveries possible and puts them
to use in the transformation of ourselves ..., to in turn make it possible to
think and see otherwise.«'””

Und damit ist Foucault auch hier dekonstruktiv und propagiert eine
andere Art des Sehens (dies {ibrigens auch im {ibertragenen Sinn).

Um Max Imdahls — auch von Waldenfels tibernommene —
Unterscheidung von wiedererkennendem und sehendem Sehen zu
bemiihen:!%® Die Bilder, fiir die Foucault sich interessiert, machen
letzteres notig, setzen es sogar erst in Gang, denn iiber die blof3e
Affirmation dessen was ist -im Bild-, tiber Bestitigung und Verdopp-
lung hinaus erfordern sie ein Sehen, dass mit den herkémmlichen
Ordnungen des Sehens bricht und im Surrealen oder Abstrakten alte
Ordnungen konterkariert und neue Ordnungen entstehen ldsst. Das
Sehen bleibt nicht als Bestitigung des Sichtbaren am Referenzobjekt
orientiert, sondern es subjektiviert sich in dem Mafe, wie die Bilder
selbstreferentiell werden.

15 Joseph J. Tanke, Foucault’s Philosophy of Art, S. 93 ff und 123 ff.

106 Foucault, a.a.O., S. 52.

107 Tanke, a.a.0O., S. 5f.

108 Imdahl, Tkonik. Bilder und ihre Darstellung, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?,
S. 300ff., und Waldenfels, Sinnesschwellen, S. 103—-106.

581

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Differenzphilosophie als Vermittlung?
4.2.5 Heterotopien

Damit sind nicht nur Museen und Kinos »Heterotopien«, andere Or-
te, die uns von herkdmmlichen Konventionen und Normen befreien
und andere Moglichkeiten vor Augen fiihren, auch jedes Bild, das
unser Sehen herausfordert, in dem sich »sehendes Sehen« ereignen
kann, ist eine solche Nische fiir Andersartiges und Nicht-Affirmati-
ves. Anders als Utopien, die keinen Ort haben, sind Heterotopien
namlich »andere« Raume!'® oder eréffnen andere Riume, in denen
abweichendes Sehen und Denken und vielleicht auch Handeln mog-
lich ist. Foucault unterscheidet zwischen Krisenheterotopien (Irren-
héduser, Gefingnisse, aber auch Altenheime), die ausgrenzen, und
Abweichungsheterotopien (wozu er z.B. auch Bordelle zihlt)?, die
ein — inselhaftes — Leben jenseits gesellschaftlicher Normativitit er-
moglichen.

SchliefSlich haben Heterotopien »gegeniiber dem verbleibenden
Raum eine Funktion [...]: Diese entfaltet sich zwischen zwei extre-
men Polen. Entweder haben sie einen Illusionsraum zu schaffen, der
den gesamten Realraum, alle Platzierungen, in die das menschliche
Leben gesperrt ist, als noch illusorischer denunziert. [...] Oder man
schafft einen anderen Raum, der so vollkommen, so sorgfiltig, so
wohlgeordnet ist wie der unsere ungeordnet, missraten und wirr
ist.«"! Idealisierungen und Desillusionierungen konnen aber auch
mit und in Bildern moglich sein, auch sie sind »andere Orte«, an
und in denen man sich durch »sehendes Sehen« von normierenden
(Denk- und Seh-) Zwiingen befreien kann, und es geht Foucault daher
vor allem um Kunst, die neue Seherfahrungen ermoglicht.

19 Foucault, Andere Ridume, in: Gente / Pafris / Weinmann (Hg.), Michel Foucault.
Short Cuts, S. 28f.

110 ebd.

1 Foucault, Andere Riume, a.a.O., S. 36 nennt hier die Kolonien als Beispiel.

582

26.01.2026, 21:52:02.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-566
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.2.1 Macht und Widerstand
	4.2.2 Rationalismuskritik durch historisierende Genealogie
	4.2.3 Foucaults Kritik des binären Zeichenbegriffs
	4.2.4 Der Bruch mit dem Paradigma der Repräsentation
	4.2.5 Heterotopien

