
Rezensionen

Anthropos  113.2018

731

(1608) aus und arbeitet die mythischen Motive von kata-
klysmischen Wasserfluten, Erdbeben, Vulkanausbrüchen 
und der Wiederkehr der Dunkelheit heraus, die von kämp-
fenden Gottheiten verursacht werden. Allerdings tritt der 
pachakuti, die Weltenwende und das Ende eines Weltzeit-
zyklus, häufig als Ergebnis einer gestörten sozio-kosmi-
schen Reziprozität zwischen menschlichen Gesellschaf-
ten und Gottheiten ein und ist entgegen der Darstellung 
der Autorin zumal auch Resultat schuldhaft menschli-
chen Verhaltens, wie diesbezügliche Vorstellungen unter 
zeitgenössischen indigenen Gesellschaften des Anden-
raums bezeugen. Hier fehlt die stärkere Akzentuierung 
einer kosmologischen Betrachtungsweise der zyklischen 
Weltzeitalter schon inkaischer Gesellschaften, insbeson-
dere der pachakuti-Modelle, wie sie von Earls und Silver-
blatt (La realidad física y social en la cosmología andina. 
Actes du XLII Congrès International des Américanistes. 
Vol. IV; pp. 299–326. Paris 1978) herausgearbeitet wor-
den waren. 

Als Resultat der vorgestellten Studien kann formu-
liert werden: “Wenn die Heiden von der Welt sprachen, 
so interessierten sie sich immer für die Anfänge und die 
Sprünge von einem Zyklus zum anderen; jetzt aber gibt 
es nur noch ein Ende, das Ende einer langen, flachen Li-
nie, und wir Nekrophilen interessieren uns nur noch für 
jenes Ende, sofern es definitiv ist”; wie Gilles Deleuze 
in “Kritik und Klinik” (Frankfurt 2000: ​63) idealtypisch 
die Differenzen zwischen westlichem, jüdisch-christlich 
beeinflusstem, eigentlich apokalpytisch-soteriologischem 
und indigenem Denken markiert. 

Die kulturhistorischen und ethnologischen Perspekti-
ven werden komplementiert durch die nachfolgenden lite-
raturwissenschaftlichen Beiträge von Elmar Schmidt und 
Joachim Michael. Beiden zufolge besitzen die Vorhersa-
gen der Langen Zählung des Maya-Kalenders in der me-
xikanischen Literatur keine größere Bedeutung, jedoch 
thematisieren Schriftsteller wie Carlos Fuentes oder Oc-
tavio Paz Vorstellungen der Azteken und gehen von ei-
nem Nebeneinander der Zeiten aus, die indigen-azte
kische, “kulturelle” Zeit wirkt kontinuierlich bis in die 
mexikanische Moderne fort. So verkündet Fuentes in sei-
nem Roman “Los cinco soles de México” eine apokalyp-
tische Dimension der Geschichte, wenn die gegenwärtige 
Welt – und hier denkt Fuentes die aztekische Weltzeit-
alter-Vorstellungen neu weiter – durch eine “Sonne der 
Bewegung”, die “Fünfte Sonne”, zerstört werden wird. 
Äußerst kreativ verarbeitet die Schriftstellerin Yuri Her-
rera in ihrem Roman “Señales que precederán al fin del 
mundo” (2009) am Beispiel der Protagonistin des Ro-
mans, der jungen mexikanischen Migrantin Makina, my-
thisch-religiöse Vorstellungen der Azteken. Ihre Reise in 
den Norden wird zur aztekischen Totenreise ins Toten-
reich Mictlán, mit der Bewährungsprobe von neun Höl-
len, der Río Bravo wird zum Höllenfluss, wo sie beinahe 
ertrinkt und unwiderruflich die Grenze zwischen Diesseits 
und Jenseits überschreitet. Es ist eine Reise ohne Rück-
kehr: Die Capos der mexikanischen Drogenmafia sind die 
Herren der Unterwelt, Makina endet im Totenreich der 
von den Capos kontrollierten nordamerikanischen Nacht-
bars, sie wird wie bereits zuvor ihr Bruder ihrer mexika-

nischen Identität verlustig. Elmar Schmidt befasst sich 
in seinem Beitrag “La basura inmortal del hombre efi­
mero” mit dem Roman des mexikanischen Schriftstel-
lers Homero Aridjis, “La leyenda de los soles” aus dem 
Jahre 1993, der das Thema der ökologischen Apokalyp-
se intoniert. Der urbane Raum, sprich Mexico City, die 
2017 “Ciudad Moctezuma” heißt, wird zum Sinnbild der 
ökologischen Katastrophe, die Folge des schier unbe-
grenzten Wirtschaftswachstums des globalen neolibera-
len Entwicklungmodells ist. Die Idee der ökologischen 
Apokalypse nimmt Aridjis dabei aus der aztekischen Kos-
mogonie, derzufolge die Welt der “Fünften Sonne“ durch 
Erdbeben und Hungersnöte vernichtet werden wird. Das 
3. Jahrtausend bricht an als Jahrtausend der Jungfrau Ma-
ria (Virgen de Guadalupe), und in diesem “Sonnenmil-
lenium … [wird] der Mensch die Biosophie, die Weis-
heit des Lebens annehmen” (Aridjis, zitiert im Beitrag 
Seite 169). Markus Melzer liefert einen konkreten Erleb-
nisbericht: am 21. 12. 2012 war er in Palenque (Mexiko) 
und konnte einen regelrechten “Katastrophentourismus” 
beobachten – dieser “Hype” war indessen ausschließlich 
ein Phänomen ausländischer Touristen. Hingegen war den 
mexikanischen Urlaubern, die hier mit ihren Familien 
die Ferien verbringen wollten, die Hysterie der Gringos 
fremd. Als der Weltuntergang aber buchstäblich ins Was-
ser fiel – Palenque versank im tropischen Dauerregen –, 
reisten die ausländischen Touristen teils ernüchtert, teils 
enttäuscht wieder ab. 

Den Band rundet ein Gespräch mit dem internatio-
nal renommierten, profunden Kenner der Maya Nikolai 
Grube ab. Grube fordert in diesem Gespräch eine weiter-
führende Auseinandersetzung mit derartigen Phänomenen 
wie “2012” im Sinne einer ethnologischen Diskussion 
über Krisenphänomene und Krisenkulte, und thematisiert 
so ein Manko des vorliegenden Bandes. Neben einer stär-
ker soziologischen Betrachtungsweise dieses globalisier-
ten Phänomens fehlt eine Untersuchung apokalyptischer 
Vorstellungen unter evangelikalen Maya. Dennoch liefert 
der vorliegende Sammelband einen herausragenden Bei-
trag zum Verständnis der globalisierten Apokalypse 2012 
aus lateinamerikanischer Perspektive. Wer auch immer 
sich mit derartigen eschatologischen Phänomenen und 
Weltuntergangsszenarien auseinandersetzt, wird an die-
sem Standardwerk nicht vorbeikommen. 

Josef Drexler

Hew, Wai Weng: Chinese Ways of Being Muslim. 
Negotiating Ethnicity and Religiosity in Indonesia. Co-
penhagen: Nias Press, 2018. 305 pp. ISBN 978-87-7694-
211-3. Price: £ 18.99

Is Chinese culture correlative to Islam? Could Chinese 
integrate themselves to Islam culture? If yes, in which 
ways do they do it? Should they then completely give 
up their Chineseness or not? These are the basic ques-
tions of Wai Weng Hew’s complex research among the 
Chinese Muslims in contemporary Indonesia. The case 
of Chinese converting to Islam becomes the platform to 
find answer(s). In “Chinese Ways of Being Muslim” the 
author presents clear backgrounds and motives of conver-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:04:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731


732 Rezensionen

Anthropos  113.2018

sion. His work finally lets the reader to make a conclu-
sion, whether Islam in Indonesia is exclusive, conserva-
tive, and puritan or on the contrary: is inclusive, modern, 
and cosmopolitan. Nevertheless, the issue of Chinese be-
coming Muslims is really comprehensive. 

The first arrival of the Chinese or Chinese Muslims to 
the Indonesian archipelago historically is not without con-
troversy. Nevertheless, it is urgent shortly to assume, that 
there have always been Muslims within the Chinese com-
munity in Indonesia, although this question has been and 
until today is controversial (see chap. 1). The platform of 
Hew’s study is the situation of Chinese Muslim converts 
in the precolonial, postcolonial, and modern Indonesia. 
According to the 2000-census, there are only about two 
million who are ethnic Chinese, i.e., 1 per cent of the In-
donesian population. But these figures possibly are not 
very reliable, because most of them prefer to hide their 
identity for fear of being treated with hostility and pres-
sured by the radical part of the majority or the government 
(14). Among them there are about 30,000 to 50,000 Mus-
lims, making up only 0.5–1.0 per cent of the total Chinese 
population and a very tiny proportion of the total Muslim 
population in Indonesia (15). Most of them are converts, 
so called mualaf (229). They can be seen as a double mi-
nority: one within Chinese Indonesians (peranakan) and 
one within Muslim Indonesians (237–239).

The author of this book concentrates his analysis on 
the facts, as how are Chinese becoming Muslims today, 
which motives do they have, and which consequences 
(cultural, religious, political, and social) do follow up the 
conversion. Hew mentions four motives of Chinese’s con-
version to Islam: economic, political, intermarriage or in-
termingling, and religious ones (chap. 7). These motives 
become the basic arguments in the discussion about the 
ways Chinese convert to Islam in Indonesia. But after 
reading this book, one can assume that the fundamental 
ground of conversion is the existential need of acceptance. 
It means the need of being one of the whole, especially 
due to fact that the majority of the country are Muslims. 
This kind of conversion is followed up by many radical 
consequences, for example, once a Chinese converts to 
Islam he is challenged to practice both lifestyles or only 
one of them: Islamic practices or Chinese traditions. It 
comes to confrontation particularly by the notions of ha­
ram or halal (eating pork, filial respects toward ancestries 
or celebrating Imlek, the Chinese New Year) (242). Some 
Chinese avoid their previous practices and devote piously 
to their new religion, some of them still practice the Chi-
nese rituals but without eating pork or gambling. There is 
a small number of those who are nominal Muslims, but 
who live far away from Islamic laws (243–245).

Hew has explored this topic both historically and eth-
nographically, by means of the analysis of media reports 
and cultural signifiers, such as Chinese mosque archi-
tecture, Chinese language, Chinese clothing, and nam-
ing. His Chinese background and knowledge of the Islam 
world in both Malaysia and Indonesia (despite the dif-
ferences among these two communities) are also a great 
help for his research. Indonesia is not so far away from 
his homeland Malaysia, so Hew could visit Indonesia pos-

sibly so often and with no major obstacles, which makes 
his work more credible. 

The structure of this book is lined up in a clear logic. 
Its 305 pages offer the reader a historical, ethnographical, 
and, above all, a scientific journey to get an in-depth un-
derstanding of the multiple identities of all Indonesians 
today, not only the people with Chinese background. In 
the daily reality that demands a coexistence of different 
ethnic, cultural, social, and religious backgrounds and el-
ements, Indonesia finds itself on being constantly chal-
lenged to achieve a harmony and peaceful life for all the 
citizens. This book shows, on the one hand, the efforts 
of Chinese in the name of the idea of integrity or how 
this idea could be, despite their motives to convert, which 
only is one example of many. On the other hand, Hew’s 
research should be seen as a critical voice, showing how 
difficult it is in Indonesia to be accepted as full member 
of the whole nation, without being one of the major com-
munities. The work could emphasize that unity in diver-
sity, a national motto (Bhinneka Tunggal Ika), could also 
be reached despite the pure religious motives of conver-
sions, without changing someone’s own religious identity.

In the last part of his book, Hew concludes that re-
ligion and culture could be affiliated in someone’s life. 
He assumes, that one can be “ ‘more Islamic, but no less 
Chinese’, as well as ‘more Chinese, but no less Indone-
sian’ ” (270). This so-called “double identity” becomes 
the main dilemma of each Chinese converts, due to the 
fact that both Islam and Chinese cultures are very self-
confident. Hew’s research shows, that an appropriate way 
is possible, but only when both sides are more open to 
each other in the sense of being more cosmopolitan. Many 
informants try to separate the traditional practices from 
a religious way of understanding them. It means then, 
Islam requires the sovereignty over Chinese traditional 
practices.

The Indonesian state has a basic philosophy of life, 
pancasila (five principles), which assures a life in a har-
monic society, in which the minority is giving respect 
to the majorities’ privileges and likewise the majority is 
more tolerant and open-minded to the minorities or to oth-
erness. For Indonesians with Chinese background, pan­
casila should be also a warranty to manifest freely their 
background, without any fears of receiving hostility. For 
me, an Indonesian, speaking about diversity and efforts 
to achieve the harmony in the society without a reference 
to the national philosophy makes the arguments not re-
ally complete. Hew has failed to put an emphasis on the 
importance of pancasila as a warranty, that each citizen 
could feel free and unsuppressed in manifesting cultural, 
ethnic, and religious identity. This could be understood, 
since his research tries to describe how and to what ex-
tent do some minority’s members try to be accepted and 
be acknowledged as an equal part of a whole. Pancasila, 
thus, although present in the mind of every Indonesian 
citizen, automatically becomes meaningless in the dai-
ly confrontations with the privileges (ethnic or religious) 
of the majority. In most cases, religious or ethnic prefer-
ences play a bigger role than that of common law (in this 
case: pancasila).

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:04:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731


Rezensionen

Anthropos  113.2018

733

The cultural and religious coexistence in Indonesia 
nowadays is threatened through different radical and fun-
damentalist movements and groups with Islamic back-
ground. It destroys the image of a peaceful and tolerant 
Islam, which is to be striven after. Islam, even in peace-
ful Indonesia, is marked with a bad opinion and always 
be dismissed with terrorists. Hew’s book shows another, 
cosmopolitan side of Indonesian Islam, despite of many 
separate efforts of fundamentalists to disgrace it. Islam is 
open to welcome new members and also to respect the 
cultural and ethnic background of the believers through 
cultural approach (pendekatan dakwah). Islam in Indone-
sia is divers and becomes a place of worship for all eth-
nic groups. Last, but not least, Islam in Indonesia is on 
the way of becoming more inclusive and cosmopolitan.

Vinsensius Adi Gunawan

Hillermann, Hendrik: Victor Witter Turner. Eine 
Biografie. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 2017. 
328 pp. ISBN 978-3-17-033353-6. (Religionswissen-
schaft heute, 12) Preis: € 40,00

Victor Witter Turner zählt zweifelsfrei zu den meist 
rezipierten britischen Ethnologen der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts. Dies trifft insbesondere auch auf die Re-
zeption außerhalb der Grenzen des eigenen Fachbereichs 
zu. Es ist kein Zufall, dass er bereits 1997, also fünfzehn 
Jahre nach seinem frühen Tod, in einen Sammelband über 
Klassiker der Religionswissenschaft aufgenommen wurde 
(A. Michaels: Klassiker der Religionswissenschaft. Mün-
chen 1997; darin P. Bräunlein, 324–341). Aber auch in 
theologischen Disziplinen, wie der Liturgiewissenschaft, 
hat Turner mit seiner Wiederentdeckung und Neuinterpre-
tation des ritualtheoretischen Werkes Arnold van Genneps 
tiefe Spuren hinterlassen und ist letztlich aus dem wis-
senschaftlichen Diskurs nicht mehr wegzudenken; ebenso 
wie seine Bemühungen um die Entwicklung interdiszipli-
närer Forschungsansätze. Aber nicht nur diese Umstände 
führten dazu, dass Turner ein beliebter Bezugspunkt für 
universitäre Einführungsveranstaltungen in die Ethnolo-
gie oder Religionswissenschaften darstellt. Seine Konver-
sion und sein ausdrückliches Bekenntnis zu seiner neuen 
religiösen Überzeugung bilden ein gerne gewähltes Bei-
spiel, um den Einfluss oder die Bedeutungslosigkeit reli-
giöser Überzeugungen für die Entstehung und Ausformu-
lierung sozial- oder religionswissenschaftlicher Studien 
mit Studierenden zu diskutieren. Beide genannten Fakto-
ren führten zu einer umfangreichen Produktion. 

Ein Jahr nach dem Tod von Turners Witwe und For-
schungskollegin, Edith L. B. Turner, legt nun der Reli-
gionswissenschaftler Hendrik Hillermann im Kohlham-
mer Verlag eine Biografie Victor Turners vor, die auf 
seiner an der Universität Erfurt eingereichten Dissertation 
basiert. Der Autor hatte für die Erstellung dieser Biogra-
fie Zugang zu dem Nachlass Turners und zu den Univer-
sitätsarchiven. Der Nachlass Turners umfasst u. a. Feld-
forschungsnotizen, Briefwechsel, aber auch Gedichte, die 
er verfasst hatte. Darüber hinaus konnte Hillermann Ge-
spräche mit Familienmitgliedern Turners führen und frü-
here Kollegen Turners, wie Roy Wagner, H. L. Senevi-

ratne, Walter Hauser, Peter Metcalf und Benjamin Ray, 
interviewen (21 f.). Ebenfalls bezieht sich Hillermann 
auf Buchbesprechungen der Publikationen Turners, die 
ihm Aufschluss über die Rezeption Turners geben sollen. 
Hierbei merkt er jedoch bereits in der Besprechung der 
Quellen an, dass “[d]ie Liste der Rezensenten … auch 
Freunde Turners, wie Renato Rosaldo, Benjamin Ray und 
Roy Wagner [umfasst]” (21). Der Aufbau entspricht dem 
Muster einer chronologisch aufgebauten Standardbiogra-
fie, die zur Gliederung insbesondere auf die jeweiligen 
Lebensmittelpunkte Turners und seine wechselnden For-
schungsinteressen setzt. Diesem Vorgehen entsprechend 
werden Turners Publikationen der jeweiligen als Kapitel 
dienenden Lebensphase zugeordnet, vorgestellt und dis-
kutiert. Hierbei berücksichtigt er, wie bereits betont, in 
besonderem Maße zeitgenössische Rezensionen.

Abschließend geht Hillermann der Frage nach, welche 
Bedeutung Turners wissenschaftlichem Werk “in seiner 
Zeit” zukam (277 ff.). Die selbstgewählte Einschränkung 
“in seiner Zeit” greift aber letztlich zu kurz, da er im An-
schluss an Peter Bräunlein und Stephan Moebius auch die 
Bedeutung für heutige wissenschaftliche Fragestellungen 
und Forschungsansätze aufzeigt (282 ff.). In diesem Punkt 
hätte es weiterführend sein können, das elfte Kapitel, das 
als Fazit dient, in zwei Sektionen zu teilen; eine Sektion, 
die konsequent der Bedeutung Turners “in seiner Zeit” 
nachgeht und eine Sektion, die den bleibenden Wert von 
Turners Werk und die Impulse, die von diesem für heutige 
Forschungsfragen ausgehen, herausarbeitet. Hillermann 
hat eine flüssig zu lesende Biografie verfasst, die quel-
lengesättigt das spannungsreiche Leben Turners darlegt, 
ohne sich in Anekdoten und Nebensächlichkeiten zu ver-
lieren. Dabei ist seine Darstellung durch viel Sympathie 
für den Biografierten geprägt. Das Buch bietet aber mehr 
als “nur” eine interessant zu lesende Wissenschaftlerbio-
grafie. Es kann der Leserin oder dem Leser auch als eine 
Einführung in Turners Werk, insbesondere in religions-
wissenschaftlicher Perspektive, dienen und darüber hin-
aus neue Perspektiven auf sein Werk eröffnen. Es ist der 
Familie Turners zu danken, dass sie dem Autor den Zu-
gang zum Nachlass gewährte und es ist zu hoffen, dass 
der Autor plant, Übersetzungen des Buches zu veröffent-
lichen, um diese Biografie einem weiteren Leserkreis zu 
eröffnen.

Im Blick auf das Literaturverzeichnis ist verwunder-
lich, dass Turners Aufsatz “The Kannokura Festival at 
Shingu” mit dem Hinweis versehen wird “nur auf Japa-
nisch”, da Hillermann im Text selbst darauf hinweist, dass 
bereits eine englische und eine deutsche Übersetzung ver-
öffentlicht wurden (254). Die Aufnahme dieser Überset-
zungen in das Literaturverzeichnis wäre hilfreich gewe-
sen, insbesondere für diejenigen Nutzer und Nutzerinnen, 
die das Buch eher als Nachschlagewerk nutzen. In die-
ser Hinsicht wäre es auch interessant zu wissen, ob der 
Autor alle ihm bekannten Rezensionen von Werken Tur-
ners in das Verzeichnis aufgenommen hat. Er weist selbst 
auf “über 70 Rezensionen zu Turners verschiedenen Bü-
chern” hin, die ihm bekannt seien (20). Die Auflistung all 
dieser Rezensionen im Literaturverzeichnis, am besten in 
einem separaten Abschnitt, wäre für die Nutzerinnen und 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:04:08. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731

