Rezensionen

(1608) aus und arbeitet die mythischen Motive von kata-
klysmischen Wasserfluten, Erdbeben, Vulkanausbriichen
und der Wiederkehr der Dunkelheit heraus, die von kdmp-
fenden Gottheiten verursacht werden. Allerdings tritt der
pachakuti, die Weltenwende und das Ende eines Weltzeit-
zyklus, héufig als Ergebnis einer gestorten sozio-kosmi-
schen Reziprozitit zwischen menschlichen Gesellschaf-
ten und Gottheiten ein und ist entgegen der Darstellung
der Autorin zumal auch Resultat schuldhaft menschli-
chen Verhaltens, wie diesbeziigliche Vorstellungen unter
zeitgenossischen indigenen Gesellschaften des Anden-
raums bezeugen. Hier fehlt die stirkere Akzentuierung
einer kosmologischen Betrachtungsweise der zyklischen
Weltzeitalter schon inkaischer Gesellschaften, insbeson-
dere der pachakuti-Modelle, wie sie von Earls und Silver-
blatt (La realidad fisica y social en la cosmologia andina.
Actes du XLII Congres International des Américanistes.
Vol. IV; pp. 299-326. Paris 1978) herausgearbeitet wor-
den waren.

Als Resultat der vorgestellten Studien kann formu-
liert werden: “Wenn die Heiden von der Welt sprachen,
so interessierten sie sich immer fiir die Anfinge und die
Spriinge von einem Zyklus zum anderen; jetzt aber gibt
es nur noch ein Ende, das Ende einer langen, flachen Li-
nie, und wir Nekrophilen interessieren uns nur noch fiir
jenes Ende, sofern es definitiv ist”; wie Gilles Deleuze
in “Kritik und Klinik” (Frankfurt 2000: 63) idealtypisch
die Differenzen zwischen westlichem, jiidisch-christlich
beeinflusstem, eigentlich apokalpytisch-soteriologischem
und indigenem Denken markiert.

Die kulturhistorischen und ethnologischen Perspekti-
ven werden komplementiert durch die nachfolgenden lite-
raturwissenschaftlichen Beitrdge von Elmar Schmidt und
Joachim Michael. Beiden zufolge besitzen die Vorhersa-
gen der Langen Zihlung des Maya-Kalenders in der me-
xikanischen Literatur keine groere Bedeutung, jedoch
thematisieren Schriftsteller wie Carlos Fuentes oder Oc-
tavio Paz Vorstellungen der Azteken und gehen von ei-
nem Nebeneinander der Zeiten aus, die indigen-azte-
kische, “kulturelle” Zeit wirkt kontinuierlich bis in die
mexikanische Moderne fort. So verkiindet Fuentes in sei-
nem Roman “Los cinco soles de México” eine apokalyp-
tische Dimension der Geschichte, wenn die gegenwirtige
Welt — und hier denkt Fuentes die aztekische Weltzeit-
alter-Vorstellungen neu weiter — durch eine “Sonne der
Bewegung”, die “Fiinfte Sonne”, zerstort werden wird.
AuBerst kreativ verarbeitet die Schriftstellerin Yuri Her-
rera in ihrem Roman “Sefiales que precederdn al fin del
mundo” (2009) am Beispiel der Protagonistin des Ro-
mans, der jungen mexikanischen Migrantin Makina, my-
thisch-religiose Vorstellungen der Azteken. Ihre Reise in
den Norden wird zur aztekischen Totenreise ins Toten-
reich Mictldn, mit der Bewéhrungsprobe von neun Hol-
len, der Rio Bravo wird zum Hollenfluss, wo sie beinahe
ertrinkt und unwiderruflich die Grenze zwischen Diesseits
und Jenseits tiberschreitet. Es ist eine Reise ohne Riick-
kehr: Die Capos der mexikanischen Drogenmafia sind die
Herren der Unterwelt, Makina endet im Totenreich der
von den Capos kontrollierten nordamerikanischen Nacht-
bars, sie wird wie bereits zuvor ihr Bruder ihrer mexika-

Anthropos 113.2018

IP 216.73.21636, am 22.01.2026, 11:04:08. ©
Inhalts Im

731

nischen Identitit verlustig. Elmar Schmidt befasst sich
in seinem Beitrag “La basura inmortal del hombre efi-
mero” mit dem Roman des mexikanischen Schriftstel-
lers Homero Aridjis, “La leyenda de los soles” aus dem
Jahre 1993, der das Thema der okologischen Apokalyp-
se intoniert. Der urbane Raum, sprich Mexico City, die
2017 “Ciudad Moctezuma’ heifit, wird zum Sinnbild der
okologischen Katastrophe, die Folge des schier unbe-
grenzten Wirtschaftswachstums des globalen neolibera-
len Entwicklungmodells ist. Die Idee der dkologischen
Apokalypse nimmt Aridjis dabei aus der aztekischen Kos-
mogonie, derzufolge die Welt der “Fiinften Sonne* durch
Erdbeben und Hungersnéte vernichtet werden wird. Das
3. Jahrtausend bricht an als Jahrtausend der Jungfrau Ma-
ria (Virgen de Guadalupe), und in diesem “Sonnenmil-
lenium ... [wird] der Mensch die Biosophie, die Weis-
heit des Lebens annehmen” (Aridjis, zitiert im Beitrag
Seite 169). Markus Melzer liefert einen konkreten Erleb-
nisbericht: am 21.12.2012 war er in Palenque (Mexiko)
und konnte einen regelrechten “Katastrophentourismus”
beobachten — dieser “Hype” war indessen ausschlieBlich
ein Phinomen auslidndischer Touristen. Hingegen war den
mexikanischen Urlaubern, die hier mit ihren Familien
die Ferien verbringen wollten, die Hysterie der Gringos
fremd. Als der Weltuntergang aber buchstiblich ins Was-
ser fiel — Palenque versank im tropischen Dauerregen —,
reisten die ausldndischen Touristen teils erniichtert, teils
enttduscht wieder ab.

Den Band rundet ein Gesprich mit dem internatio-
nal renommierten, profunden Kenner der Maya Nikolai
Grube ab. Grube fordert in diesem Gesprich eine weiter-
fiihrende Auseinandersetzung mit derartigen Phinomenen
wie “2012” im Sinne einer ethnologischen Diskussion
iber Krisenphdnomene und Krisenkulte, und thematisiert
so ein Manko des vorliegenden Bandes. Neben einer stér-
ker soziologischen Betrachtungsweise dieses globalisier-
ten Phianomens fehlt eine Untersuchung apokalyptischer
Vorstellungen unter evangelikalen Maya. Dennoch liefert
der vorliegende Sammelband einen herausragenden Bei-
trag zum Verstiandnis der globalisierten Apokalypse 2012
aus lateinamerikanischer Perspektive. Wer auch immer
sich mit derartigen eschatologischen Phinomenen und
Weltuntergangsszenarien auseinandersetzt, wird an die-
sem Standardwerk nicht vorbeikommen.

Josef Drexler

Hew, Wai Weng: Chinese Ways of Being Muslim.
Negotiating Ethnicity and Religiosity in Indonesia. Co-
penhagen: Nias Press, 2018. 305 pp. ISBN 978-87-7694-
211-3. Price: £ 18.99

Is Chinese culture correlative to Islam? Could Chinese
integrate themselves to Islam culture? If yes, in which
ways do they do it? Should they then completely give
up their Chineseness or not? These are the basic ques-
tions of Wai Weng Hew’s complex research among the
Chinese Muslims in contemporary Indonesia. The case
of Chinese converting to Islam becomes the platform to
find answer(s). In “Chinese Ways of Being Muslim” the
author presents clear backgrounds and motives of conver-

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731

732

sion. His work finally lets the reader to make a conclu-
sion, whether Islam in Indonesia is exclusive, conserva-
tive, and puritan or on the contrary: is inclusive, modern,
and cosmopolitan. Nevertheless, the issue of Chinese be-
coming Muslims is really comprehensive.

The first arrival of the Chinese or Chinese Muslims to
the Indonesian archipelago historically is not without con-
troversy. Nevertheless, it is urgent shortly to assume, that
there have always been Muslims within the Chinese com-
munity in Indonesia, although this question has been and
until today is controversial (see chap. 1). The platform of
Hew’s study is the situation of Chinese Muslim converts
in the precolonial, postcolonial, and modern Indonesia.
According to the 2000-census, there are only about two
million who are ethnic Chinese, i.e., 1 per cent of the In-
donesian population. But these figures possibly are not
very reliable, because most of them prefer to hide their
identity for fear of being treated with hostility and pres-
sured by the radical part of the majority or the government
(14). Among them there are about 30,000 to 50,000 Mus-
lims, making up only 0.5-1.0 per cent of the total Chinese
population and a very tiny proportion of the total Muslim
population in Indonesia (15). Most of them are converts,
so called mualaf (229). They can be seen as a double mi-
nority: one within Chinese Indonesians (peranakan) and
one within Muslim Indonesians (237-239).

The author of this book concentrates his analysis on
the facts, as how are Chinese becoming Muslims today,
which motives do they have, and which consequences
(cultural, religious, political, and social) do follow up the
conversion. Hew mentions four motives of Chinese’s con-
version to Islam: economic, political, intermarriage or in-
termingling, and religious ones (chap. 7). These motives
become the basic arguments in the discussion about the
ways Chinese convert to Islam in Indonesia. But after
reading this book, one can assume that the fundamental
ground of conversion is the existential need of acceptance.
It means the need of being one of the whole, especially
due to fact that the majority of the country are Muslims.
This kind of conversion is followed up by many radical
consequences, for example, once a Chinese converts to
Islam he is challenged to practice both lifestyles or only
one of them: Islamic practices or Chinese traditions. It
comes to confrontation particularly by the notions of ha-
ram or halal (eating pork, filial respects toward ancestries
or celebrating Imlek, the Chinese New Year) (242). Some
Chinese avoid their previous practices and devote piously
to their new religion, some of them still practice the Chi-
nese rituals but without eating pork or gambling. There is
a small number of those who are nominal Muslims, but
who live far away from Islamic laws (243-245).

Hew has explored this topic both historically and eth-
nographically, by means of the analysis of media reports
and cultural signifiers, such as Chinese mosque archi-
tecture, Chinese language, Chinese clothing, and nam-
ing. His Chinese background and knowledge of the Islam
world in both Malaysia and Indonesia (despite the dif-
ferences among these two communities) are also a great
help for his research. Indonesia is not so far away from
his homeland Malaysia, so Hew could visit Indonesia pos-

IP 216.73.21636, am 22.01.2026, 11:04:08. ©
Inhalts Im

Rezensionen

sibly so often and with no major obstacles, which makes
his work more credible.

The structure of this book is lined up in a clear logic.
Its 305 pages offer the reader a historical, ethnographical,
and, above all, a scientific journey to get an in-depth un-
derstanding of the multiple identities of all Indonesians
today, not only the people with Chinese background. In
the daily reality that demands a coexistence of different
ethnic, cultural, social, and religious backgrounds and el-
ements, Indonesia finds itself on being constantly chal-
lenged to achieve a harmony and peaceful life for all the
citizens. This book shows, on the one hand, the efforts
of Chinese in the name of the idea of integrity or how
this idea could be, despite their motives to convert, which
only is one example of many. On the other hand, Hew’s
research should be seen as a critical voice, showing how
difficult it is in Indonesia to be accepted as full member
of the whole nation, without being one of the major com-
munities. The work could emphasize that unity in diver-
sity, a national motto (Bhinneka Tunggal Ika), could also
be reached despite the pure religious motives of conver-
sions, without changing someone’s own religious identity.

In the last part of his book, Hew concludes that re-
ligion and culture could be affiliated in someone’s life.
He assumes, that one can be “‘more Islamic, but no less
Chinese’, as well as ‘more Chinese, but no less Indone-
sian’” (270). This so-called “double identity” becomes
the main dilemma of each Chinese converts, due to the
fact that both Islam and Chinese cultures are very self-
confident. Hew’s research shows, that an appropriate way
is possible, but only when both sides are more open to
each other in the sense of being more cosmopolitan. Many
informants try to separate the traditional practices from
a religious way of understanding them. It means then,
Islam requires the sovereignty over Chinese traditional
practices.

The Indonesian state has a basic philosophy of life,
pancasila (five principles), which assures a life in a har-
monic society, in which the minority is giving respect
to the majorities’ privileges and likewise the majority is
more tolerant and open-minded to the minorities or to oth-
erness. For Indonesians with Chinese background, pan-
casila should be also a warranty to manifest freely their
background, without any fears of receiving hostility. For
me, an Indonesian, speaking about diversity and efforts
to achieve the harmony in the society without a reference
to the national philosophy makes the arguments not re-
ally complete. Hew has failed to put an emphasis on the
importance of pancasila as a warranty, that each citizen
could feel free and unsuppressed in manifesting cultural,
ethnic, and religious identity. This could be understood,
since his research tries to describe how and to what ex-
tent do some minority’s members try to be accepted and
be acknowledged as an equal part of a whole. Pancasila,
thus, although present in the mind of every Indonesian
citizen, automatically becomes meaningless in the dai-
ly confrontations with the privileges (ethnic or religious)
of the majority. In most cases, religious or ethnic prefer-
ences play a bigger role than that of common law (in this
case: pancasila).

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731

Rezensionen

The cultural and religious coexistence in Indonesia
nowadays is threatened through different radical and fun-
damentalist movements and groups with Islamic back-
ground. It destroys the image of a peaceful and tolerant
Islam, which is to be striven after. Islam, even in peace-
ful Indonesia, is marked with a bad opinion and always
be dismissed with terrorists. Hew’s book shows another,
cosmopolitan side of Indonesian Islam, despite of many
separate efforts of fundamentalists to disgrace it. Islam is
open to welcome new members and also to respect the
cultural and ethnic background of the believers through
cultural approach (pendekatan dakwah). Islam in Indone-
sia is divers and becomes a place of worship for all eth-
nic groups. Last, but not least, Islam in Indonesia is on
the way of becoming more inclusive and cosmopolitan.

Vinsensius Adi Gunawan

Hillermann, Hendrik: Victor Witter Turner. Eine
Biografie. Stuttgart: Verlag W. Kohlhammer, 2017.
328 pp. ISBN 978-3-17-033353-6. (Religionswissen-
schaft heute, 12) Preis: € 40,00

Victor Witter Turner zihlt zweifelsfrei zu den meist
rezipierten britischen Ethnologen der zweiten Hilfte des
20. Jahrhunderts. Dies trifft insbesondere auch auf die Re-
zeption auBerhalb der Grenzen des eigenen Fachbereichs
zu. Es ist kein Zufall, dass er bereits 1997, also fiinfzehn
Jahre nach seinem frithen Tod, in einen Sammelband iiber
Klassiker der Religionswissenschaft aufgenommen wurde
(A. Michaels: Klassiker der Religionswissenschaft. Miin-
chen 1997; darin P. Briunlein, 324-341). Aber auch in
theologischen Disziplinen, wie der Liturgiewissenschaft,
hat Turner mit seiner Wiederentdeckung und Neuinterpre-
tation des ritualtheoretischen Werkes Arnold van Genneps
tiefe Spuren hinterlassen und ist letztlich aus dem wis-
senschaftlichen Diskurs nicht mehr wegzudenken; ebenso
wie seine Bemiithungen um die Entwicklung interdiszipli-
nérer Forschungsansitze. Aber nicht nur diese Umstiinde
fiihrten dazu, dass Turner ein beliebter Bezugspunkt fiir
universitdre Einfithrungsveranstaltungen in die Ethnolo-
gie oder Religionswissenschaften darstellt. Seine Konver-
sion und sein ausdriickliches Bekenntnis zu seiner neuen
religivsen Uberzeugung bilden ein gerne gewihltes Bei-
spiel, um den Einfluss oder die Bedeutungslosigkeit reli-
gioser Uberzeugungen fiir die Entstehung und Ausformu-
lierung sozial- oder religionswissenschaftlicher Studien
mit Studierenden zu diskutieren. Beide genannten Fakto-
ren fithrten zu einer umfangreichen Produktion.

Ein Jahr nach dem Tod von Turners Witwe und For-
schungskollegin, Edith L. B. Turner, legt nun der Reli-
gionswissenschaftler Hendrik Hillermann im Kohlham-
mer Verlag eine Biografie Victor Turners vor, die auf
seiner an der Universitét Erfurt eingereichten Dissertation
basiert. Der Autor hatte fiir die Erstellung dieser Biogra-
fie Zugang zu dem Nachlass Turners und zu den Univer-
sitdtsarchiven. Der Nachlass Turners umfasst u. a. Feld-
forschungsnotizen, Briefwechsel, aber auch Gedichte, die
er verfasst hatte. Dartiber hinaus konnte Hillermann Ge-
spriache mit Familienmitgliedern Turners fithren und frii-
here Kollegen Turners, wie Roy Wagner, H. L. Senevi-

Anthropos 113.2018

IP 216.73.21636, am 22.01.2026, 11:04:08. ©
Inhalts Im

733

ratne, Walter Hauser, Peter Metcalf und Benjamin Ray,
interviewen (21f.). Ebenfalls bezieht sich Hillermann
auf Buchbesprechungen der Publikationen Turners, die
ihm Aufschluss iiber die Rezeption Turners geben sollen.
Hierbei merkt er jedoch bereits in der Besprechung der
Quellen an, dass “[d]ie Liste der Rezensenten ... auch
Freunde Turners, wie Renato Rosaldo, Benjamin Ray und
Roy Wagner [umfasst]” (21). Der Aufbau entspricht dem
Muster einer chronologisch aufgebauten Standardbiogra-
fie, die zur Gliederung insbesondere auf die jeweiligen
Lebensmittelpunkte Turners und seine wechselnden For-
schungsinteressen setzt. Diesem Vorgehen entsprechend
werden Turners Publikationen der jeweiligen als Kapitel
dienenden Lebensphase zugeordnet, vorgestellt und dis-
kutiert. Hierbei beriicksichtigt er, wie bereits betont, in
besonderem Male zeitgendssische Rezensionen.

Abschlieend geht Hillermann der Frage nach, welche
Bedeutung Turners wissenschaftlichem Werk “in seiner
Zeit” zukam (27711.). Die selbstgewihlte Einschrinkung
“in seiner Zeit” greift aber letztlich zu kurz, da er im An-
schluss an Peter Bréaunlein und Stephan Moebius auch die
Bedeutung fiir heutige wissenschaftliche Fragestellungen
und Forschungsansitze aufzeigt (282 ff.). In diesem Punkt
hitte es weiterfithrend sein konnen, das elfte Kapitel, das
als Fazit dient, in zwei Sektionen zu teilen; eine Sektion,
die konsequent der Bedeutung Turners “in seiner Zeit”
nachgeht und eine Sektion, die den bleibenden Wert von
Turners Werk und die Impulse, die von diesem fiir heutige
Forschungsfragen ausgehen, herausarbeitet. Hillermann
hat eine fliissig zu lesende Biografie verfasst, die quel-
lengesittigt das spannungsreiche Leben Turners darlegt,
ohne sich in Anekdoten und Nebenséchlichkeiten zu ver-
lieren. Dabei ist seine Darstellung durch viel Sympathie
fiir den Biografierten geprigt. Das Buch bietet aber mehr
als “nur” eine interessant zu lesende Wissenschaftlerbio-
grafie. Es kann der Leserin oder dem Leser auch als eine
Einfiihrung in Turners Werk, insbesondere in religions-
wissenschaftlicher Perspektive, dienen und dariiber hin-
aus neue Perspektiven auf sein Werk eroffnen. Es ist der
Familie Turners zu danken, dass sie dem Autor den Zu-
gang zum Nachlass gewihrte und es ist zu hoffen, dass
der Autor plant, Ubersetzungen des Buches zu verdffent-
lichen, um diese Biografie einem weiteren Leserkreis zu
eroffnen.

Im Blick auf das Literaturverzeichnis ist verwunder-
lich, dass Turners Aufsatz “The Kannokura Festival at
Shingu” mit dem Hinweis versehen wird “nur auf Japa-
nisch”, da Hillermann im Text selbst darauf hinweist, dass
bereits eine englische und eine deutsche Ubersetzung ver-
Sffentlicht wurden (254). Die Aufnahme dieser Uberset-
zungen in das Literaturverzeichnis wire hilfreich gewe-
sen, insbesondere fiir diejenigen Nutzer und Nutzerinnen,
die das Buch eher als Nachschlagewerk nutzen. In die-
ser Hinsicht wire es auch interessant zu wissen, ob der
Autor alle ihm bekannten Rezensionen von Werken Tur-
ners in das Verzeichnis aufgenommen hat. Er weist selbst
auf “iiber 70 Rezensionen zu Turners verschiedenen Bii-
chern” hin, die ihm bekannt seien (20). Die Auflistung all
dieser Rezensionen im Literaturverzeichnis, am besten in
einem separaten Abschnitt, wire fiir die Nutzerinnen und

Erlaubnls Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-731

