
192

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Prijs, Leo: Die Welt des Judentums. Religion, Geschichte, 
Lebensweise. München 1984
Radday, Yehuda T.; Schultz, Magdalena: Nächstenliebe nach 
jüdischer Auffassung. In: Universitas. Zeitschrift für Wissen-
schaft, Kunst und Literatur 39/1984 
Rosin, David: Die Ethik des Maimonides. In: Jahresbericht 
des jüdisch-theologischen Seminars Fraenckel´scher Stiftung. 
Breslau 1876
Sacks, Jonathan: Wohlstand und Armut: Eine jüdische Ana-
lyse. In: Jüdisches Museum Frankfurt am Main (Hrsg): a.a.O. 
1992
Schneider, Richard Chaim: Fetisch Holocaust. München 
1997
Wieler, Joachim; Zeller, Susanne (Hrsg.) Emigrierte Sozial-
arbeit. Porträts vertriebener SozialarbeiterInnen. Freiburg im 
Breisgau 1995

weiterführende Literatur
Baeck, Leo: Jüdische Wohlfahrtspflege. In: Handwörterbuch 
der Wohlfahrtspflege. Berlin 1929
Ben-Chorin, Schalom: Jüdische Ethik. Tübingen 1983
Caspari, Eugen: Von jüdischer Wohlfahrtspflege. Berlin 1922 
Maòr, Harry: Jüdische Jugend in Deutschland. In: Deutsche 
Jugend 3/1956, S. 102 ff.
Maòr, Harry: Jugend in Israel. In: Deutsche Jugend 7/1956, 
S. 311 ff.
Maòr, Harry: Über den Wiederaufbau der jüdischen Gemein-
den in Deutschland seit 1945. Mainz, Phil. F., Diss. 16. Juli 
1960, 245 Seiten
Maòr, Harry; Mühlmann, Wilhelm: Der gefährdete Mensch 
in der Sicht des Soziologen. In: Krimm, Herbert: Der gefähr-
dete Mensch in der Sicht der Wissenschaften. Stuttgart 1970, 
S. 11
Schilling, Johannes; Zeller, Susanne: Soziale Arbeit. 
Geschichte, Theorie, Profession. München 2012
Zeller, Susanne: Geschichte der Sozialarbeit als Beruf. Bilder 
und Dokumente (1893-1939). Pfaffenweiler 1994
Zeller, Susanne: Juan Luis Vives (1492-1540), (Wieder-)Ent-
deckung eines Europäers, Humanisten und Sozialreformers 
jüdischer Herkunft im Schatten der spanischen Inquisition. 
Freiburg im Breisgau 2006
Zeller, Susanne: Der Humanist Erasmus von Rotterdam 
(1469-1536) und sein Verhältnis zum Judentum. Ein ver-
drängter Aspekt der Geschichte des Humanismus in Europa? 
In: Kirche und Israel 1/2006, S. 17-28

     Zusammenfassung | Der Beitrag rekons
truiert anhand narrativer Interviews die Lebens-
geschichte und die Bewältigungsstrategien trau-
matisierter Opfer des Holocaust und der stalinis-
tischen Verfolgung. Die Autorin weist nach, dass 
es mannigfaltige psychotherapeutische Ansätze 
zur Behandlung jüdischer Opfer gab, der adä
quate Umgang aus sozialarbeiterischer Sicht 
jedoch nicht gefunden wurde.

     Abstract | The article reconstructs biogra-
phies of victims of the shoah and stalinist perse
cution, thus using the method of narrative in-
terviews. The author demonstrates that psycho-
therapy used multiple modes of treament to solve 
jewish clients’ problems whereas an adequate 
approach by social work has not been found.

Schlüsselwörter  Trauma  Coping 
 Biographiearbeit  UdSSR  Judentum  Opfer 

     1 Einleitung | Mein Vater, Mark Agranovsky, ein 
Physikdozent, war im Krieg Offizier der Roten Armee. 
In der Nacht vom 7. auf den 8. Dezember 1942 schrieb 
er in sein Notizbuch: „Das Schicksal hat mich in die 
Steppe Stalingrads verschlagen. Ich sitze in einer Erd-
hütte. [...] Schon eineinhalb Jahre lang verwüstet der 
Orkan des Krieges die Erde und alles, was Menschen 
geschaffen haben. [...] Alles, was vor eineinhalb Jah-
ren war, scheint mir weit entfernt [...] Im Laufe der 
Zeit sind wir zu der Überzeugung gelangt, dass nicht 
nur die Geschichte unseres Volkes von geringer Be-
deutung ist, sondern dass auch die Familiengeschich-
te, sämtliche Traditionen und Bräuche für uns den 
Wert verloren haben.“

     Die Geschichte meiner Familie, meine persönliche 
Konfrontation mit der Erinnerungskultur in der ehe-
maligen Sowjetunion und mein neues Leben hier in 
Deutschland haben dazu geführt, dass ich bewusst 
oder unbewusst mit den Themen Holocaust und 
Trauma konfrontiert war. Während meines Bachelor-
studiums „Jüdische Sozialarbeit“ an der Fachhoch-

Sowjetische Bürger 
werden zu russischen 
Juden | Interviews mit Über­
lebenden des Holocaust
      Bella Liebermann

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


193

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

schule Erfurt führte ich 2010 als Praktikantin im Rah-
men eines Forschungsprojektes narrative Interviews 
mit einem Geschwisterpaar. Beide waren Überlebende 
des Holocaust. Anschließend entstand ein Dokumen-
tarfilm. Während der Vorbereitung des Interviews 
wurde deutlich, dass die schmerzlichen Erfahrungen 
des Krieges auch ihren heutigen Alltag in Deutschland 
nach wie vor stark beeinflussen. Diese Interviews und 
die Erinnerungen meines Vaters gaben den Anstoß 
für meine Bachelorthesis, aus der danach ein Buch 
entstand. Als eine Vertreterin der zweiten Generation 
fühle ich mich dieser Thematik verpflichtet. Die Inter-
views wurden als Quelle herangezogen, um die Ent-
wicklungsprozesse von Traumata zu analysieren.

     2 Fragestellungen und Begründungszusam-
menhänge | Im Vordergrund standen die Fragen, 
welche transfamiliären und transgenerationellen Pro-
zesse von erlittenen Traumata sich bei Überlebenden 
dokumentieren lassen. Es ging um die Herausarbei-
tung eines Verständnisses für die Auswirkungen auf 
die Psyche verfolgter Menschen unter der nationalso-
zialistischen und der stalinistischen Diktatur und um 
die Frage nach den Identitätswechseln bei Überle-
benden als Folge von Vertreibung und Flucht. In An-
lehnung an die zur Beantwortung der Frage nach 
dem Wechselverhältnis zwischen dem Erlebten und 
dem Erzählten herangezogenen Theorieansätze wird 
die Lebensgeschichte der Interviewten erläutert.

     Die konkreten Fragen waren: Welche Besonderhei-
ten hat der Holocaust für die psychischen und psycho-
sozialen Verarbeitungsstrukturen der Überlebenden 
in den Gebieten der ehemaligen Sowjetunion? Wie 
äußern sich Traumata von Holocaust-Überlebenden 
durch die erzählten Erinnerungen? Welche transfa-
miliären und transgenerationellen Dimensionen des 
Traumas können bei den Mitgliedern einer Familie 
dokumentiert werden? Mit welchem analytischen 
Werkzeug kann man diese Erscheinungen interpre-
tieren und auf welchen Ebenen? Welche psychosozia-
len Bewältigungsmuster entwickeln die Betroffenen 
nach erlittenem Leid?

     Den traditionellen wissenschaftlichen Theorien 
über Traumata von Überlebenden des Holocaust ist 
es bisher noch nicht vollständig gelungen, die trau-
matischen Folgen des Holocaust in ihrer Komplexität 
zu erfassen. Zu den Mängeln gehört die Herausar-
beitung eines Verständnisses des Traumas als Folge 

sozialpolitischer Prozesse in der Gesellschaft. Das 
Fehlen von Konzepten beeinträchtigt die notwendige 
Therapie, zu der nicht nur die medizinische Versorgung 
gehört, sondern auch die soziale Therapie. Darunter 
versteht man die Therapie im sozialen Nahraum, die 
auch als Teil der gesundheitsspezifischen Fachsozial-
arbeit definiert werden kann.

     Gottfried Fischers und Peter Riedessers Ansatz des 
„kumulativen Traumas“, ein Verlaufsmodell psychischer 
Traumatisierung, sowie das sequenzielle Modell von 
Hans Keilson und seine Weiterentwicklung durch David 
Becker sind differenzierte Konzepte. Aber sie lassen 
noch viele Fragen offen. Es ist schwer, den Holocaust 
mit traditionellen wissenschaftlichen Begriffen zu fas-
sen, denn er verlangt neue psychosoziale Sichtweisen. 
Die Methode des narrativen Interviews kann dazu 
beigetragen, der Beschreibung und Analyse der Pro-
blematik näher zu kommen. Mit ihr kann versucht 
werden, die durch das narrative Interview gewonne-
ne biographische Gesamtsicht des latent wirkenden 
Mechanismus eines Traumas zu definieren. Im Mittel-
punkt der Analyse standen die tatsächlichen Empfin-
dungen, die während der Interviews entstanden und 
danach reflektiert wurden. Zeugnisse der befragten 
Überlebenden sind eine unschätzbare Quelle für 
nachfolgende Generationen. 

     3 Die Interviewmethoden | Interviews nach 
der Oral History Methode mit Überlebenden des 
Holocaust sollen nicht nur als Datenbasis für unter-
schiedliche Fachdisziplinen verwendet werden, son-
dern auch ganz allgemein zur notwendigen Ausein-
andersetzung mit der Vergangenheit beitragen. Es 
geht um das Verständnis der Auswirkungen auf die 
Psyche der Verfolgten und um den daraus folgenden, 
gleichsam erzwungenen häufigen Identitätswechsel 
der Überlebenden. Diese Identitätswechsel der Befrag-
ten, die aus Polen nach Russland flohen, wurden vom 
sowjetischen System beeinflusst. Die Auswirkung die-
ses Systems auf Psyche und Umwelt der Verfolgten 
ist wenig bekannt.

     Für die Durchführung und Auswertung der Inter-
views mit dem Geschwisterpaar wurden Interpreta
tionsmethoden aus der Phänomenologie, Aspekte der 
Gestalttheorie und Theoriefragmente aus den sozial-
wissenschaftlichen Forschungsarbeiten von Gabriele 
Rosenthal (1993, 1999), Hans Keilson (1992), Gottfried 
Fischer und Peter Riedesser (1998), Alexander Rossberg 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


194

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

und Johan Lansen (2003), Han Groen-Prakken (2003), 
Bruno Bettelheim (1943) und David Becker (2006) her-
angezogen. Unter der Phänomenologie versteht man 
eine philosophische Strömung, die den Ursprung der 
Erkenntnisgewinnung in unmittelbar gegebenen Er-
scheinungen und Erfahrungen sucht. Die Phänome-
nologie, von dem Philosophen und Mathematiker 
Edmund Husserl (1859-1938) entwickelt, wurde zu 
einer der wichtigsten Strömungen zeitgenössischer 
Wissenschaft, darunter auch der Sozialwissenschaf-
ten. Als Gestalttheorie wird das Erlebte als eine Ganz-
heit betrachtet, das auf einer bestimmten Anordnung 
der ihr zugrunde liegenden, sich wechselseitig beein-
flussenden Gegebenheiten beruht.

     4 Die fehlende Aufarbeitung des Holocaust 
in der ehemaligen Sowjetunion | Die Thematisie-
rung des Holocaust war in der Sowjetunion verboten. 
Die ständige Wiederholung des kollektiven Leidens 
unter dem Überfall durch die Deutschen und die 
gleichzeitige Unterdrückung jeder Auseinanderset-
zung mit dem Holocaust und der jüdischen Geschich-
te war in der Sowjetunion üblich. Der Holocaust hin-
terließ tiefe Spuren bei den Menschen. Psychoana-
lytisch kann man dieses Phänomen als massive Ver-
drängung bezeichnen. Die Folge davon war die kollek-
tive Angepasstheit. Aber nicht alle Menschen können 
sich einem totalitären Regime anpassen. Neben Men
schen, die diese Verdrängung mit Loyalität und An
passungsfähigkeit leisteten, gab es in der Sowjet
union auch Menschen, die diesbezüglich keine große 
Frustrationstoleranz entwickeln wollten oder konnten.

     Nach dem Krieg verbot das sowjetische Regime 
über die Ermordung der europäischen Juden zu spre-
chen. Die Zahl der jüdischen Opfer in den besetzten 
Gebieten der ehemaligen Sowjetunion wird auf vier 
Millionen geschätzt (Lange 2000, S. 298). Auch in den 
Nachkriegsjahren wurden viele Juden Opfer des sta-
linistischen Terrors. Der Staat übernahm die Kontrolle 
über alle religiösen Einrichtungen und jüdischen Ins-
titutionen: Schulen und Theater wurden geschlossen, 
Zeitungen eingestellt. Diejenigen, die geblieben wa-
ren, lebten unter der ständigen Kontrolle der Geheim-
polizei KGB.

     In den 1970er-Jahren änderte sich die politische 
Situation in der UdSSR. 1971 wurde den sowjetischen 
Juden die Ausreise nach Israel ermöglicht. Aber nicht 
alle, die eine Ausreise beantragt hatten, bekamen die 

Erlaubnis. Menschen, deren Ausreiseantrag abgelehnt 
wurde, verloren ihre Existenzgrundlage, weil ihnen 
mit der Beantragung der Ausreise die Arbeitsstelle 
sofort gekündigt wurde. In der Regierungszeit von 
Gorbatschow zwischen 1985 und 1991 erhielten die 
sowjetischen Juden zumindest die Möglichkeit, ihre 
Religion und Kultur wieder frei auszuüben und ohne 
größere Probleme auszureisen. Viele nutzten diese 
Chance und kamen ab 1990 im Rahmen des Kontin
gentflüchtlingsgesetzes nach Deutschland.

     Durch die Zeugnisse von älteren Juden, die seit-
dem nach Deutschland emigrierten, kann man einige 
Erkenntnisse über das Schicksal der Juden in dem von 
Deutschen besetzten Gebiet während des Krieges 
gewinnen. Vieles bleibt aber noch offen, weil selbst 
in Russland die Geschichte des Holocaust bis heute 
kaum Beachtung findet.

     5 Die Interviews | Frau A. und Herr B. als Über-
lebende hatten sich bereit erklärt, in mehreren Ge-
sprächen über einige ihrer Lebensstationen zu spre-
chen. Weiterhin wurden die im Interview erwähnten 
Gegenstände aus dem Familienbesitz (alte Fotos, 
Briefe, etc.) gesichtet. In den Biographien des Ge-
schwisterpaares A. und B. spiegelt sich die Geschichte 
der polnischen und sowjetischen Jüdinnen und Juden 
im 20. Jahrhundert: das Leben in einem polnischen 
Städtchen, die Flucht vor dem Nationalsozialismus, 
Veränderungen von Anteilen der Identität in einem 
fremden Land und die notwenigen Anpassungspro-
zesse, Berufs- und Familienleben und schließlich die 
Auswanderung nach Deutschland. Die Familie war 
am 1. September 1939 aus dem kleinen polnischen 
Städtchen Oswiecim, das später unter dem Namen 
Auschwitz zu trauriger Berühmtheit gelangte, nach 
Russland geflohen und das Geschwisterpaar kam 
2001 nach Deutschland. Heute leben Frau A. und 
Herr B. in Köln.

     Um die Folgen der Traumatisierungen der Jüdinnen 
und Juden während des Zweiten Weltkriegs besser 
zu verstehen, geht es weniger um das Ermessen der 
Leiden der Verfolgung anhand einer Skala, sondern 
um Grundkenntnisse der Gemeinsamkeiten und Un-
terschiede der kohortenspezifischen Merkmale für 
weitere Recherchen. Diese Erkenntnisse können bei 
der Differenzierung auch die Gemeinsamkeiten von 
Schicksalen Verfolgter aus den verschiedenen Ländern 
aufzeigen und neue Erkenntnisse eröffnen, etwa über 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


195

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

die Situation der Verfolgung, das Überleben und die 
Traumata von sowjetischen Jüdinnen und Juden. Im 
Westen fanden die Erinnerungen an den Holocaust 
und die Ergebnisse wissenschaftlicher Untersuchun-
gen auf verschiedenen Wegen Eingang in die öffent-
liche Wahrnehmung. Im Gegensatz dazu hatten 
die jüdischen Überlebenden aus Osteuropa hinter 
dem Eisernen Vorhang nicht die Möglichkeit ihre 
Geschichte durch Veröffentlichungen zu verarbeiten.

     Die Interviews wurden in drei Themenschwer-
punkte eingeteilt:
▲ gemeinsame Kindheit, Jugend in Oswiecim und 
Flucht in die Sowjetunion;
▲ getrenntes Leben während des Krieges;
▲ gemeinsames Leben in Deutschland.

     Durch gemeinsam und getrennt durchgeführte 
Befragungen wurden die transfamiliären Bindungen 
rekonstruiert. Mit sich überkreuzenden Fragen war 
es möglich, nicht nur die Biographien zu erforschen. 
Es konnte auch eine Gefühlsrealität herausgearbeitet 
werden, die auf den zeitgleichen Erlebnissen beider 
Befragter basierte. So hatte beispielsweise die Familie 
während des Krieges in Usbekistan gewohnt. Frau A. 
wurde befragt, was die Familie über verschollene Fa-
milienmitglieder wusste. Dieselbe Frage wurde auch 
Herrn B. gestellt.

     Während des Krieges waren die Mitglieder der 
Familie verstreut, Bruder und Schwester hatten sich 
aus den Augen verloren. Wie erlebten sie diese Zeit? 
Was wussten sie voneinander und was nicht? Wie 
empfanden sie die Trennungen und die häufigen trau-
matischen Erlebnisse? Zum Schluss sprachen wir über 
das Leben der Familie in Deutschland und ihr Verhält-
nis zu Israel. Ich schlug den Befragten vor, sich nicht 
auf eine Sprache zu begrenzen. Sie sollten im Inter-
view die Sprache nutzen, die den verschiedenen Ab-
schnitten der Erzählung am nächsten war. Dabei wur-
den die russische, die jiddische und die deutsche 
Sprache verwendet. 

     5-1 Familien- und Lebensgeschichte der 
Geschwister | Die folgende Geschichte wurde wäh-
rend des Interviews von den beiden Befragten er-
zählt: Die Geschwister Frau A. und Herr B., in Oswie-
cim geboren, wuchsen in einer jüdisch-orthodoxen 
Familie auf. Es waren acht Kinder in der Familie, die 
damals in bescheidenen, aber stabilen Verhältnissen 

lebte. Den Schabbat am 1. September 1939, dem 
Tag des deutschen Überfalls auf Polen, verbrachte 
die Familie im Keller, weil sie das Gerücht gehört 
hatte, dass in der Kaserne Gase austreten würden. 
Es habe Getöse gegeben. Sie dachten, dass die 
Brücke in die Luft gesprengt worden sei. Dann sei 
jemand gekommen und habe berichtet, dass die 
Deutschen kämen und man fliehen müsse. 

     Die Familie hatte Lebensmittel für einen Tag mit-
genommen und floh in Richtung Krakov. Der ältere 
Bruder war in der Stadt zurückgeblieben, da er Zionist 
war und andere Pläne hatte. Nach dem Krieg erfuhr 
die Familie, dass er im Konzentrationslager Auschwitz 
umgekommen war. In Krakov traf die Familie auf an-
dere Flüchtlinge und folgte ihnen nach Lemberg. Dort 
hätten die Russen die Flüchtlinge freundlich aufge-
nommen. Sie wohnten in einer Kirche und bekamen 
Essen. Aus Lemberg flohen sie dann weiter in Rich-
tung Osten. Einmal übernachteten sie in einem Haus, 
sechs Menschen auf dem Boden eines Zimmers. Frau 
A. wurde von der Mutter als Letzte in die Reihe ge-
legt. Aber sie wollte nicht die Letzte sein und tauschte 
mit ihrem Bruder C. In der Nacht wurde sie wach von 
Schmerzen und Schreien. Ihr Bruder lag unbeweglich 
und blutig da und ihr Bein tat weh. C. war von einer 
Gewehrkugel ukrainischer Nationalisten und Nazi-
Kollaborateure getötet worden. Dieselbe Kugel, die 
ihren Bruder getötet hatte, war dann in ihren Unter-
schenkel eingedrungen. Viele Jahre später wurde die 
Kugel entfernt, aber Frau A. leidet noch heute unter 
Phantomschmerzen.

     Am nächsten Tag wurde der Bruder im Wald be-
graben und die Familie floh mit dem Zug weiter. Herr 
B. war an den Haltestellen ausgestiegen, um Essen für 
die Familie zu finden. Ein anderer Bruder kam verspä-
tet nach und sie verloren ihn vorübergehend aus den 
Augen. In einer kleinen Stadt in der Ukraine bekam 
die Familie dann eine neue Unterkunft, sowjetische 
Personalausweise und sie änderten die Namen. Der 
Vater fand dann in einer Fabrik Arbeit. Als sich die 
deutschen Truppen der Ukraine näherten, wurde die 
Familie nach Usbekistan evakuiert. Sie wohnte dort 
in der Nähe von Taschkent und musste ihre Existenz 
durch Feldarbeit sichern. Der auf der Flucht verloren 
gegangene Bruder wurde von Bekannten gefunden 
und kam zur Familie zurück. Er hatte Malaria, Diph-
therie, Fieber und war abgemagert. Die gesamte 
Familie musste auf dem Boden schlafen. Frau A. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


196

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

erlebte in einer Nacht, wie der kranke Bruder neben 
ihr mit einem Stück Brot im Mund starb. Herr B. 
hatte sich als ein halbes Jahr älter ausgegeben und 
wurde so in die russische Armee aufgenommen. Er 
schickte von der Front Bezugskarten, mit denen die 
Familie mehr Lebensmittel erhielt. 

     1944 kehrte die Familie durch Georgien in die 
Ukraine zurück. Ab Tbilisi sollte sie mit dem Schiff 
fahren, aber der Vater wurde auf dem Markt ausge-
raubt. Er ging zur Miliz, um neue Personalausweise 
und Lebensmittelkarten zu beschaffen. Unter diesen 
Wirren verpasste die Familie das Schiff. Dies war ihr 
Glück, denn es explodierte auf dem Meer und es gab 
keine Überlebenden. Mit einem anderen Schiff kam 
die Familie weiter. Sie blieb zunächst in der Ukraine, 
was ebenfalls ein glücklicher Umstand war, denn die 
Flüchtlinge aus Polen, die einen Antrag auf Rückkehr 
gestellt hatten, wurden nach Sibirien geschickt und 
kamen dort um.

     Nach dem Krieg hatte Frau A. begonnen, intensiv 
Russisch zu lernen und auch die französische Sprache 
zu studieren. Sie schloss das Studium ab, heiratete 
und bekam zwei Töchter. Sie wurde Lehrerin in einer 
polnischen Schule. Nach der Perestroika arbeitete 
sie als Lehrerin für jiddische Sprache an einer jüdi-
schen Schule. Die Familie von Frau A. kam 2001 nach 
Deutschland und hier verstarb nach schwerer Krank-
heit der Ehemann.

     Herr B. hatte sich in der russischen Armee als Pole 
ausgegeben, wenn ihn jemand nach seiner russischen 
Aussprache fragte. Sein slawisches Aussehen, er trug 
blonde Haare und hatte blaue Augen, rettete ihn vor 
dem Tod. Er hatte miterlebt, wie Russen einen jüdi-
schen Soldaten töteten, weil er „zu jüdisch“ aussah. 
Herr B. kämpfte gegen die Nationalsozialisten und 
berichtete, dass er an der Kriegsfront keine Angst ver-
spürt habe und unter Beschuss immer weiter nach 
Westen gegangen war. In der Armee wurde er Mit-
glied der kommunistischen Partei und fand Freunde 
in der Armee. Am 27. Januar 1945 kämpfte seine Ein-
heit bei Auschwitz. In der russischen Armee wurden 
die Bilder aus dem Konzentrationslager durch Flug-
blätter bekannt. Er wollte die Heimatstadt besuchen, 
unterließ es dann aber. Ein Warschauer erzählte ihm 
über das dortige Ghetto. Auf dem von Deutschen be-
setzten Gebiet in der Nähe Warschaus fanden sow
jetische Soldaten Lebensmittel in den verlassenen 

Häusern. Sie aßen sie und starben daran, denn das 
Essen sei vergiftet gewesen. Nach dem Krieg kehrte 
Herr B. zur Familie in die Ukraine zurück. Er erlernte 
den Kaufmannsberuf, nahm schließlich eine leitende 
Position ein, heiratete und hatte zwei Kinder. Im Jahr 
2000 kam er nach Deutschland. Während des Krieges 
erhielt er 30 militärische Auszeichnungen. Er kennt 
heute noch viele jiddische Lieder, außer Volksliedern 
auch seltenere sowjetisch-jiddische, zum Beispiel 
„Unser Chaver Stalin“ („Stalin, unser Freund“). 1972 
besuchte Herr B. dann erstmals wieder seine Heimat-
stadt Oswiecim. Er fand das Haus wieder, in dem die 
Familie einst gewohnt hatte. Aber lange konnte er 
sich in dieser Stadt nicht aufhalten. Frau A. wollte 
auch immer wieder ihre Heimatstadt besuchen. Herr 
B. und Frau A. betonten, dass sie nicht wüssten, wo 
eigentlich ihre Heimat läge. 

     5-2 Sicherheit versus Identität | Die Geschwis-
ter hatten furchtbare Erlebnisse zu verarbeiten. Ihr 
idyllisches Städtchen der Kindheit, Oswiecim, war zu 
einer Mordfabrik geworden. Sie können dies bis heute 
nicht bewältigen. Der Krieg zerstörte das Kontinui-
tätsgefühl der Familie. Während der Flucht und auch 
danach hatten sie alles verloren: die Heimat, die Spra-
che, den Besitz, die Identität und zwei ihrer Brüder. 
Das Merkmal der Familie war und blieb immer die 
Zusammengehörigkeit und gegenseitige Unterstüt-
zung. Hierin lagen die Wurzeln ihres Überlebens. 
Sie sahen den sowjetischen Staat positiv, weil ihnen 
dieser nach der Flucht Sicherheit gab. Aber für diese 
Sicherheit hätten sie mit der Aufgabe ihrer jüdischen 
Identität bezahlen müssen. Dessen ungeachtet sind 
sie der Sowjetunion nach wie vor dankbar, denn nur 
so konnten sie dem Tod entkommen und hatten dank 
ihrer Geschicklichkeit ein relativ gutes Leben. Auch 
dem deutschen Staat sind sie dankbar, da sie hier 
Sozialhilfe bekommen. 

     Es reicht zum Leben und für die Gesundheits
vorsorge, besser als in der Ukraine und in Russland. 
„Auf dem Koffer zu sitzen“ war ein vertrautes Be-
wältigungsmuster der Familie geworden. Die drei 
umgekommenen Brüder kommen immer wieder in 
Erinnerung. Frau A. leidet unter Phantomschmerzen 
im Bein, Herr B. an sekundären Folgen seiner Kriegs-
verwundung. Beide leiden unter Schlaflosigkeit und 
Albträumen. Der Bruch in der Familiengeschichte 
kann nicht aus dem Gedächtnis getilgt werden. Sie 
verstehen nicht, warum sie das alles haben erdulden 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


197

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

müssen. Sie wissen nicht, wohin sie gehören und 
können in dem Geschehenen keinen Sinn erkennen. 
Herr B. und Frau A. verbleiben in starken familiären 
Verbindungen und unterstützen sich gegenseitig. Der 
heutige Charakter der Beziehung der Geschwister 
untereinander ist nach Aussage von Herrn B. eine 
Abbildung ihrer kindlichen Geschwisterbeziehung: 
Der ältere, sensible Bruder wird von seiner kleinen, 
willensstarken Schwester dominiert. Als Lebensbilanz 
bleibt eine starke Ambivalenz zu all dem Erlebten 
und Erlittenen.

     6 Die Auswertung der Interviews | 6-1 
Traumatische Erlebnisse und psychische Fol-
gen | Während der Interviews waren beide Befrag-
ten emotional stark aufgewühlt und fühlten sich 
danach sehr erschöpft. Obwohl das Ziel der Inter-
views die Erkenntnis der Form von kognitiven Verar-
beitungsprozessen war, stellten sich auch therapeu
tische Funktionen ein. Ich war durch meine Fragen 
in den Prozess affektiver Entlastung eingebunden. 
In diesem Sinne suchte Frau A. die Auseinanderset-
zung mit mir. Dies äußerte sich zum Beispiel durch 
den Versuch, über das Gespräch eine familiäre Be
ziehung mit mir nach dem Muster von Mutter und 
Tochter aufzubauen. Ferner gab es Anklammerungs-
tendenzen und manchmal aggressive emotionale 
Äußerungen und Kommentare von Frau A., wie etwa: 
„Sie machen es nicht richtig, ich weiß es besser“ 
oder „Mein Bruder kann sich nicht richtig äußern, 
ich mache es“. Im psychoanalytischen Sinne kann 
diese Übertragung als eine Art der eigenen Abwehr 
verstanden werden: Die Interviewpartnerin benutzte 
mich und ihren Bruder unterbewusst für diese Ab-
wehr. Dadurch wollte sie ihre Selbstbestimmung 
deutlich machen, die sie zu ihrer heutigen Selbst
verwirklichung braucht.

     Bei Herrn B. waren affektive Offenheit, Schüch-
ternheit, ein bisschen Naivität und Wärme zu beob-
achten, die man als verbliebene Sehnsucht nach 
Verständnis und Mitleid betrachten kann. Sein Baga
tellisieren der Kriegs- und Fluchterlebnisse kann im 
Sinne eines Abwehrmechanismus gedeutet werden. 
Das Besondere für die beiden Befragten war, die 
Vergangenheit als ein bewältigtes Leid aus der Posi-
tion braver Selbstpräsentation zu zeigen. Dies ge-
hört zu den typischen und häufig beobachtbaren 
Abwehrmechanismen ehemaliger Sowjetbürgerin-
nen und -bürger.

     Auf der Ebene der Gegenübertragung kam es zu 
inneren Ambivalenzen bei mir als Interviewerin. Einer-
seits erweckte das Ausmaß des Erlebten mein Mitleid 
und das Gefühl der Zugehörigkeit zur Geschichte der 
Familie, weil ich selbst der zweiten Generation ange-
höre. Andererseits verursachten die autoritäre Art der 
Frau A. und ihre manchmal geäußerte Aggressivität 
mir gegenüber inneren Protest.

     6-2 Traumatische Erlebnisse und die sprach-
liche Ebene | Viele Beobachtungen von Gabriele 
Rosenthal, die sie in ihren Studien gewonnen hat, 
bestätigten sich auch bei meinen Interviewpartnern. 
Rosenthal beschreibt diese Phänomene folgenderma-
ßen: „Die Verfolgung, die physische und psychische 
Vernichtung ihres Lebensumfeldes und von Teilen ihrer 
selbst, zerstörte das Kontinuitätsgefühl nachhaltig. 
Die erlebte Lebensgeschichte bietet sich diesen Men-
schen als „zerrissene“ und fragmentarische dar, und 
ein Zusammenhang zwischen einzelnen Lebenspha-
sen – und dies bedeutet hier: zwischen der Zeit vor 
der Verfolgung, der Verfolgungszeit und der Zeit nach 
dem Überlebthaben – kann nun schwer hergestellt 
werden. Auch innerhalb einzelner Lebensphasen kann 
der Zusammenhang zwischen den einzelnen Erleb-
nissen erheblich durchbrochen worden sein. Ebenso 
versinken ganze Lebensphasen in den Bereich der 
Sprachlosigkeit und sind dem Biographen nur noch 
in einzelnen Bruchstücken, Bildern und Stimmungen 
zugänglich“ (Rosenthal 1993, S. 121).

     Des Weiteren kommt Rosenthal zu dem Ergebnis, 
dass in Lebensgeschichten von Überlebenden „die 
Verfolgung die Zeit zuvor wie die Zeit danach in dem 
Bereich der Geschichtenlosigkeit versinken lassen 
kann. Es gibt Autobiographen, die entweder kaum 
über die Zeit vor der Verfolgung oder kaum über die 
Zeit nach der Verfolgung oder nur über die Zeit der 
Verfolgung erzählen können“ (Rosenthal 1993, S. 124). 
In meinen Interviews wird die Geschichte vor der Ver-
folgung, die Kindheit und Jugend in Oswiecim von 
den beiden Befragten als ein Paradies geschildert. 
Die traumatischen Erlebnisse während des Krieges 
wurden von Herrn B. übersprungen. Über die Ermor-
dung eines jüdischen Soldaten durch eigene Kame-
raden aus Spaß, die Befreiung von Auschwitz und 
von seinem letzten Besuch in Oswiecim berichtete er 
ebenfalls nur knapp. Die von ihm geäußerte eigene 
Tapferkeit und Angstlosigkeit während des Krieges 
kann als eine Art der persönlichen Angepasstheit in-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


198

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

terpretiert werden, die den Verlust des Zukunftshori-
zontes mit sich brachte. Frau A. erzählte ihre Lebens-
geschichte ausführlich und ein wenig theatralisch. Ich 
gewann den Eindruck, dass sie die Geschichte schon 
einige Male erzählt und durch die Wiederholungen 
mit der Zeit ihre authentische Emotionalität verloren 
hatte. Stattdessen gewann das theatralische, nachge-
spielte Pathos. Dies kann als Abwehrmechanismus 
bezeichnet werden.

     Die Lebensphasen der Kindheit und Jugend, die 
Flucht, die Lebensbedingungen in Russland und 
Deutschland wurden getrennt voneinander berich-
tet. Die Bereiche Oswiecim als ein jüdisches Städt-
chen, Auschwitz als Konzentrationslager, Flucht, 
ukrainische Stadt, Usbekistan, Deutschland und am 
Schluss wieder Oswiecim (Auschwitz) waren von
einander abgespaltete biographische Fragmente. 
Sie wurden nicht in eine Kontinuität der eigenen 
Biographie integriert und zwischen ihnen gab es 
keine Verbindungslinien.

     Bei den Berichten über das Erlebte benutzten die 
beiden Befragten ein „Wir“, bei den einzeln Geschich-
ten griffen sie auf das „Ich“ zurück. In der Erzählung 
über das Leben in Deutschland benutzten sie nur das 
„Ich“. Sie kommentierten dann allerdings gegenseitig 
den Prozess des Geschehenen beim Anderen. Dies 
könnte dafür sprechen, dass die im Leben gewonnene 
Autonomie auf eine gewisse Symbiose mit der Familie 
nicht verzichten konnte, was historisch gesehen in 
orthodoxen jüdischen Familien üblich war und ist.

     6-3 Sequenzielle systematische Komplexe 
des Traumas | In Anlehnung an die Studien zur 
sequenziellen Traumatisierung von Keilson (1992) 
und Becker (2006) kann man den traumatischen Pro-
zess in der Familie in folgende Sequenzen einteilen: 
▲ vor dem Beginn des traumatischen Prozesses: das 
Leben in Oswiecim;
▲ Beginn der Verfolgung und direkter Terror: Flucht 
nach Russland;
▲ Zeit des Übergangs: kurze Zeit in Lemberg, die Zeit 
während der Evakuierung nach Usbekistan, Über-
gangszeit in Deutschland;
▲ nach der Verfolgung: das Leben in Russland nach 
dem Krieg, das Leben in Deutschland nach der Emi
gration;
▲ Chronifizierung: Wartezeiten von traumatischer 
Wirksamkeit zwischen den Lebensabschnitten.

     Herauszustellen ist hierbei, dass diese Sequenzen 
miteinander verbunden sind. Die Flucht dauerte meh-
rere Monate und kann über Jahre verfolgt werden: 
Oswiecim, Flucht, ukrainische Stadt, Flucht, Usbekis-
tan, Flucht, ukrainische Stadt, Flucht, Deutschland. 
Während der Flucht standen die Flüchtlinge unter 
Schock und wurden von verschiedenen traumati-
schen Erfahrungen heimgesucht. Die Flucht nach 
Deutschland kann man auch als eine Flucht zu ei-
nem Sicherheitspunkt interpretieren, um überleben 
zu können. Die Flucht, der Übergang und die Zeit 
nach der Verfolgung verhalfen zur Findung einer 
neuen Überlebensstrategie. Die geschickte Suche 
nach neuen Existenzbedingungen und neuen Bezie-
hungen gehören zu diesen Überlebensprozessen. 

     Die Übergangszeit kann auch als bedrohlich be-
zeichnet werden, weil sie ebenso durch traumatische 
Erlebnisse gekennzeichnet war und keine wirkliche 
Sicherheit brachte: Der Tod des Bruders in Usbekis-
tan, Hunger, der Tod des Ehemannes von Frau A. in 
Deutschland und die angegriffene Gesundheit. Die 
auf Chronifizierungen von Leid kann man mit der 
Anpassung an die neuen Lebensverhältnisse in Ver-
bindung bringen. Becker beschreibt dieses folgender-
maßen: „Diese Etappe erleichtert die Integration, be-
deutet aber einen starken Identitätsbruch“ (Becker 
2006, S. 194). In der Sequenz der Chronifizierung der 
Leiden der Geschwister änderte sich ihre Identität. 
Polnische Juden in der Sowjetunion wurden zu sow-
jetischen Bürgern mit Migrationshintergrund, sowje-
tische Bürger in Deutschland wurden zu russischen 
Juden. Die Familie war permanent in einer Ausnahme- 
und Anpassungssituation. Ihr Leben wird von der 
Gastgebergesellschaft bestimmt. In den Sequenzen 
„Chronifizierung“ und „nach der Verfolgung“ kann 
man auch die klinischen Erscheinungen der Traumata 
beobachten, wie zum Beispiel die Phantomschmerzen 
der Frau A., die Schlaflosigkeit beider, Albträume und 
Zwangsgedanken. Diese Symptome können als An-
zeichen einer posttraumatischen Belastungsstörung 
(PTSD) diagnostiziert werden.

     6-4 Traumatische Erlebnisse und psycho
soziale Folgen | In seinem Geleitwort zu dem Stan-
dardwerk von Hans Günther Adler „Theresienstadt 
1941-45. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft“ 
charakterisierte Leo Baeck (1873-1956) als einer der 
bedeutendsten Vertreter des deutschen Judentums 
das ehemalige Konzentrationslager Theresienstadt 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


199

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

folgendermaßen: „In dieser Enge waren Juden aus 
vielen Teilen Europas zusammengedrängt worden, 
Menschen also, die seit Generationen heimatlich, kul-
turell und sprachlich unterschieden waren; jede Eifer-
süchtelei in ihrer Überheblichkeit, so schien es, musste 
aufbrechen und jedes Gesamtheitsempfinden verkom-
men“ (Baeck 1960, S. 7).

     Leo Baeck betonte die Gemeinsamkeit der Empfin-
dung der Juden nach dem Krieg aufgrund der grau-
samen Verfolgung während des Krieges, und des er-
zwungenen Zusammenseins in den Lagern. Dem 
gewann er allerdings auch einige positive, paradoxe 
Aspekte ab: Verfolgung und Trauer hätten das Zusam-
mengehörigkeitsgefühl und die gegenseitige Solida-
rität der Menschen gestärkt. Nach den Jahren des 
kalten Krieges habe die Emigration die jüdischen 
Menschen aus West- und Osteuropa auf paradoxe 
Weise auch wieder zusammengebracht. Dies erzeugt 
viele Fragen und eine davon ist die nach den Trau-
mata des Holocaust.

     Der Bruch in der Familiengeschichte kann nicht 
aus dem Gedächtnis von Frau A. und Herrn B. besei-
tigt werden. Sie verstehen nicht, warum alles gesche-
hen ist. Sie wissen nicht, wohin sie gehören, verblei-
ben aber in einer Familie, haben eine sehr starke Ver-
bindung mit den Kindern und unterstützen einander 
auch in ihrem dritten Emigrationsland – Deutschland.

     7 Schlussbemerkungen | In Bezug auf die Be-
wältigung der durch den Holocaust ausgelösten Trau-
mata von Überlebenden aus Osteuropa sind noch 
viele Forschungsfragen offen. Durch narrative Inter-
views mit älteren Jüdinnen und Juden, die nach 1990 
nach Deutschland emigrierten, können neue Erkennt-

nisse über die Schicksale und Traumata dieser Men-
schen aus Osteuropa während und nach dem Zwei-
ten Weltkrieg gewonnen werden.

     Die Menschen in der Sowjetunion waren jahrzehn-
telang der sowjetischen Propaganda ausgesetzt. Das 
Wort „Holocaust“ wurde nie, selbst das Wort „jewrej“ 
(Jude) wurde selten verwendet und wenn, dann meist 
im negativen Sinne. Der Stalinismus verhinderte, dass 
Hitlers Massenmorde an Juden und anderen Völkern 
in ihrer wirklichen Dimension von der Bevölkerung 
der Sowjetunion wahrgenommen werden konnten. 
Osteuropa, die Ukraine, Weißrussland, Polen und das 
Baltikum waren geographische und politische Zent-
ren der Judenverfolgung unter beiden totalitären 
Regimes, sowohl unter der nationalsozialistischen 
als auch unter der stalinistischen Herrschaft. 

     Dass die Vernichtung des europäischen Juden-
tums in der UdSSR verdrängt werden musste, hatte 
einen Prozess der kollektiven Verdrängung und An-
passung an die Verhältnisse zur Folge. Die sowjeti-
schen Jüdinnen und Juden entwickelten bestimmte 
Bewältigungsmuster für die Auseinandersetzung mit 
den erlittenen Traumata. De Wind (1992) definiert in 
Anlehnung an die Arbeit von Lamp-de Groot drei 
Typen der Anpassung:
▲ Veränderung des Individuums durch passives 
Akzeptieren der Wünsche seiner Umgebung;
▲ Veränderung der Umgebung durch aktive Beein-
flussung;
▲ Wahl einer neuen Umgebung.

     Er bestätigt weiter: In den Lagern war nur eine 
passive Anpassung möglich. Entsprechend war in der 
ehemaligen Sowjetunion, wenn auch unter anderen 

� Onlinezugang in über 200 Hoch- und Fachhochschulbibliotheken

� Individuelle Beratung und Recherche mit Dokumentenlieferung

DZI SoLit

Über 30 Jahre dokumentierte Fachdiskussion
Über 30 Jahre Sozialwissenschaftliche Literaturdokumentation

www.dzi.de
Deutsches Zentralinstitut für soziale Fragen/DZI    

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192


200

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
5.

20
13

Umständen, das Leben nur durch eine passive Anpas-
sung und Akzeptanz des Regimes möglich. Diese pas-
sive Anpassung kann auch ein „schöpferischer Vor-
gang“ sein, aber „das Schöpferische bezieht sich dann 
nicht auf die Außenwelt, sondern auf die Persönlich-
keit durch Reaktivierung latenter innerlicher Möglich-
keiten“ (de Wind 1992, S. 39). Nicht umsonst wurden 
so viele Juden und Jüdinnen in der UdSSR zu promi-
nenten Künstlern. Kunst und Musik waren die weni-
gen Gebiete, in denen sie leichter als in anderen Be-
reichen einen Studienplatz bekommen konnten.

     Die Erzählungen und Interviews bringen nicht nur 
neue Erkenntnisse über das tragische Schicksal des 
jüdischen Volkes und die Folgen der traumatischen 
Erlebnisse für die Psyche der Betroffenen hervor, son-
dern auch über die Entwicklung von Zusammenge-
hörigkeitsgefühlen zur jüdischen Gemeinschaft. Zu 
dieser Gemeinschaft gehören auch Frau A. und Herr 
B., so wie die vielen anderen Überlebenden mehrerer 
Generationen. Juden haben in Europa eine gemein-
same Vergangenheit. Das Schicksal der Familie aus 
Oswiecim, die zwischen West und Ost hin und her 
wandern musste, viel gelitten hat, aber überlebte, 
kann man trotz schrecklicher Erfahrungen als eine 
Herausforderung für ein neues Leben betrachten. 
Die Leiden der Überlebenden des Holocaust ver
schwanden nicht, sie blieben bestehen und kehrten 
nach einer latenten Periode wieder. Rosenthal weist 
auf eine eindrucksvolle Aussage des holländischen 
Psychiaters Jan Bastiaans zu dieser Problematik hin: 
„Für diese Opfer ist das Leben eine unvollendete 
Vergangenheit. Auch wenn nach dem Kriege sich 
eine äußere Anpassungshaltung entwickelt, so kommt 
dadurch noch nicht eine gesunde innere Haltung zur 
Entwicklung. Hinter der Fassade lebt der Mensch in 
aller Angst, in allem Elend, in aller Machtlosigkeit 
von damals“ (Bastiaans 1993, S. 63).

     Die Erkenntnisse des Traumas sind im Rahmen der 
gegenwärtigen Auseinandersetzung mit traumatisier-
ten Überlebenden des Holocaust zu werten. Es ist 
wichtig zu verstehen, dass die grundlegenden Theo-
rien zur Entstehung von Traumata ohne eine psycho-
soziale Erkenntnis, die noch entwickelt wird, unvoll-
ständig sind. Das Trauma ist nicht einfach steuerbar 
und nur kausal bestimmt. Die Problematik dabei ist 
in die Dynamik psychosozialer Prozesse eingebun-
den. Bei der Analyse der erzählten Lebensgeschichte 
wurde das Wechselverhältnis zwischen Erlebtem und 

Erzähltem deutlich. Die traumatischen Erscheinungen 
kann man in ihrer funktionalen Bedeutsamkeit im Zu-
sammenhang mit der gesamten Lebenssituation von 
Überlebenden betrachten, deren Geschichte auch uns 
als Sozialarbeiterinnen und Sozialarbeiter in Deutsch-
land, die mit diesen Menschen in Berührung kommen, 
nicht loslassen darf. 

Literatur
Baeck, Leo: Geleitwort. In: Adler, Hans-Günther: Theresien-
stadt 1941-1945 – Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft. 
Göttingen 1960
Bastiaans, Jan: Vom Menschen im KZ und vom KZ im Men-
schen. In: Rosenthal, Gabriele: a.a.O. 1993
Becker, David: Die Erfindung des Traumas – verflochtene 
Geschichten. Freiburg im Breisgau 2006
Bettelheim, Bruno: Individual and Mass Behavior in 
Extreme Situations. In: Journal of Abnormal and Social 
Psychology 38/1943, pp. 417-452
de Wind, Eddy: Begegnung mit dem Tod. In: Hardtmann, 
Gertrud: Spuren der Verfolgung. Gerlingen 1992
Fischer, Gottfried; Riedesser, Peter: Lehrbuch der Psycho-
traumatologie. München 1998
Groen-Prakken, Han: Trauma als Entwicklungsinterferenz. 
In: Rossberg, A.; Lansen, J.: a.a.O. 2003
Keilson, Hans: Sequentielle Traumatisierung bei Kindern. 
In: Spuren der Verfolgung. Gerlingen 1992
Lange, Nicholas de: Geschichte des Judentums. Frankfurt 
am Main/New York 2000
Lansen, Johann: Was ist ein Trauma. In: Rossberg, A., 
Lansen, J.: a.a.O. 2003
Rosenthal, Gabriele: Erlebte und erzählte Lebensge
schichte. Frankfurt am Main 1993
Rosenthal, Gabriele: Der Holocaust im Leben von drei 
Generationen. Gießen 1999
Rossberg, A.; Lansen, J.: Das Schweigen brechen. Berliner 
Lektionen zu Spätfolgen der Schoa. Frankfurt am Main 2003

Bella Liebermann, Sozialarbeiterin (BA) und 
Dipl.-Musikpädagogin, arbeitet im Bereich „Am­
bulant Betreutes Wohnen“ des Trägers Severin 
in Köln. E-Mail: bellalieber@googlemail.com

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 04:42:12. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:bellalieber@googlemail.com
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2013-5-192
mailto:bellalieber@googlemail.com

