
Die Türkei als politisches Exil?  
Kritische Anmerkungen zur politischen Haltung  
der deutschen Exilwissenschaftler 

Arif Ca lar

Einleitung

Wissenschaftliche Beschäftigung mit und öffentliches Interesse an dem Thema 
Exil sind noch relativ neuen Ursprungs. Erst in den letzten sechs, sieben Jahren 
sehen wir einige wenige Publikationen dazu. Die öffentliche Diskussion über die 
Remigration der deutschen Wissenschaftsmigranten aus ihren Exilländern hat 
noch gar nicht begonnen. Noch fehlen biographische Darstellungen über die 
Rückkehrer und Analysen der wissenschaftlichen und politischen Institutionen in 
der Nachkriegszeit, in denen sie nach ihrer Rückkehr tätig waren. All das beweist, 
daß wir noch keinen rechten Zugang zu diesem wichtigen Thema der Zeitge-
schichte gefunden haben.  

Was das Exilland Türkei betrifft, so ist zu sagen, daß die bisher vorliegende 
Forschung eine differenzierte qualitative wie quantitative Darlegung der Emigra-
tion in die Türkei bisher nicht möglich gemacht hat. Dies gilt in noch stärkerem 
Maße für die Remigration der Wissenschaftler von der Türkei in die Bundesre-
publik.

Generell kann man sagen, daß noch die Entscheidung über die Remigration 
sehr stark mit den Motiven für die vorhergegangene Abwanderung aus dem Ur-
sprungsland zusammenhängt. Bei vielen Migranten sehen wir eine Resignation 
der ehemaligen Heimat gegenüber und einen Willen zur Loslösung von dem 
bisherigen Vaterland mit einer Affinität zur Eingliederung in die andere, die Mi-
grationsgesellschaft. Bei den politisch motivierten Emigranten ist dagegen oft ein 
starker Rückkehrwille vorhanden, der den früheren Kampf gegen die Naziherr-
schaft mit dem Willen zum Aufbau einer demokratischen Gesellschaft im Hei-
matland verbindet. Wie stark die Motivation zur Rückkehr ausgeprägt ist, hängt 
sehr stark mit der Akkulturationskraft des jeweiligen Exillandes zusammen. So 
wurde z.B. in den USA die Motivation zur Rückkehr durch eine sehr starke und 
schnelle Integration der Emigranten geschwächt oder in vielen Fällen verschwand 
sie ganz. Die Türkei bildet das andere Extrem. Sie ist das Musterbeispiel für ein 
Land, in welchem eine wirkliche Integration der Emigranten nahezu unmöglich 
war. Die Erwartungen der Emigranten in die Türkei blieben zum großen Teil un-
erfüllt, und das Exilland wird zum Warteposten, entweder für die weitere Emigra-
tion in ein anderes Land oder für die Rückkehr.  

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AR F CA LAR272 

Die Remigration ist also nicht nur durch die ursprüngliche Zielbestimmung 
des Emigranten, sondern auch durch das Exilland mitbestimmt. So wird zum 
Beispiel in den USA die McCarthy-Ära in vielen Fällen ein Grund zur Rückkehr 
für deutsche und österreichische Emigranten.  

Exilland Türkei 

Einen ganz ähnlichen Effekt hatten die antikommunistischen Verleumdungs-
kampagnen, während derer in der Türkei auch auf die Emigranten Druck ausge-
übt wurde. So wurden damals zum Beispiel die Verträge einiger emigrierter Pro-
fessoren an der ‚Fakultät für Sprache, Geschichte und Geographie (Dil, Tarih, 
Co rafya Fakültesi) der Universität Ankara, welche die Sprach- und Geschichts-
theorie Atatürks ‚wissenschaftlich untermauern‘ sollten, nicht mehr verlängert, so 
daß Professoren wie Wolfram Eberhard (Sinologie), Benno Landsberger (Assyro-
logie) und anderen ihre Arbeit entzogen wurde. Karl-Heinrich Menges beschreibt 
in einem Gespräch diese Schwierigkeiten bildhaft, wenn er von der Verhinderung 
seiner Vorlesungen sogar von den Angehörigen der Dil, Tarih, Co rafya Fakültesi
berichtet, wo er eben auch Slawistik lehrte und dies den Antikommunisten nicht 
paßte. An anderer Stelle erzählt er, daß man, wenn man auf der Straße als Deut-
scher erkannt wurde, sofort mit dem Hitlergruß begrüßt oder positiv auf Hitler 
und die Nazis angesprochen wurde. Ähnliche Szenen kann man auch bei Franz 
Niessen lesen. Es war eine Steigerung der allgemein für die Emigranten ungün-
stigen politischen Atmosphäre, in der die Nazis bisweilen regelrecht verherrlicht 
wurden. Zwar verhielt sich die Türkei außenpolitisch neutral, aber im Inland ließ 
sie die Emigranten die Existenzangst spüren.  

Dazu kam der Druck durch die deutschen Auslandsvertretungen, besonders 
durch zwei Gauleiterstellen in Istanbul und durch die deutsche Geheimpolizei. 
Den  Emigranten blieb nur zu schweigen. Nur mit wenigen Vertrauenspersonen 
konnten sie offen sprechen, und sie mußten sich von türkischen Angelegenhei-
ten und vor allem von politischer Opposition fernhalten. Einige Ausnahmen, 
wie die kritische Stellungnahme Fritz Neumarks gegen die Vermögenssteuer (Var-
lık Vergisi), die in den Kriegsjahren zur Enteignung der nichtmuslimischen Ge-
schäftsleute eingesetzt wurde, ändern dieses Bild nicht. Fritz Neumark hat auch 
im Prozeß gegen Mihri Belli entlastend ausgesagt, obwohl er später in seinen Er-
innerungen, wohl unter dem Einfluß der Polarisierung des Kalten Krieges, den 
letzten Fall relativiert hat.1

Der politische Druck auf die Emigranten hatte weitreichende Folgen: Die Tür-
kei wurde zu keinem echten Exilland für die Wissenschaftler, die sich dort in ih-
rer großen Mehrzahl auf die Wissenschaft als unpolitischen Ort beschränkten. 

1  Mihri Belli, prominentes Mitglied der Türkischen Kommunistischen Partei (TKP), war von 
1943 bis 1944 Assistent Fritz Neumarks. Mihri Belli: nsanlar tanıdım, stanbul 1989. 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÜRKEI ALS POLITISCHES EXIL? 273 

Die Emigranten beschäftigten sich darüber hinaus nämlich nicht auch politisch, 
journalistisch, künstlerisch oder als Schriftsteller mit ihrer Umgebung, wie das 
zum Dasein von politischen Exilanten in der Regel gehört. Richard von Mises 
und Hans Reichenbach, geistig der Wiener Schule zugehörig, schieden früh aus 
der Türkei und gingen in die USA. Gerhard Kessler, Alexander Rüstow und Ernst 
Reuter haben sich in der Türkei nicht in die Politik eingemischt, ja sie nicht ein-
mal kommentiert. In den wenigen von den Emigranten verfaßten Artikeln in tür-
kischen Tageszeitungen oder Zeitschriften gibt es keine kritische oder von der 
herrschenden politischen Linie abweichende Meinung.  

Ein besonderes Beispiel ist hier Alexander Rüstow, der sich mit der Türkei nie 
anfreunden konnte und sich dort immer fremd vorkam. Seine Vorlesungen und 
Seminare wurden von der türkischen Studentenschaft eher als oberflächlich und 
leidenschaftslos empfunden, dabei war er einer der wenigen politischen Emigran-
ten und  einer der am stärksten politisch Engagierten. Sein politisches Engage-
ment nach dem Krieg in Deutschland steht in großer Diskrepanz mit seiner poli-
tischen Untätigkeit in der Türkei. Ohne sein politisches Engagement in Deutsch-
land nach seiner Rückkehr  können wir kaum verstehen, wie er seine Zeit in der 
Emigration erlebte. Überraschend ist auch, daß sein enzyklopädische Wissen und 
seine kritische Denkformation von den türkischen Gelehrten und Studenten 
kaum erkannt wurden. Von der türkischen Öffentlichkeit ist er bis heute nicht 
registriert worden und damit will ich auf ein zentrales Problem des Exillandes 
Türkei hinweisen, ein Problem, das die Forschung zur Migration und damit auch 
die Forschung zur Remigration bis heute belastet.  

Viele Emigranten schwiegen, sie konnten in ihrem Exil ihr Emigrantendasein 
nicht entfalten. Es war eine Emigration in das Schweigen. Selbst wenn viele der 
Emigranten schon vor 1933 keine politisch-sozialkritische exponierten Leute wa-
ren, so haben sie später in diesem besonderen Exilland auch keine Chance ge-
habt, diese Haltung zu ändern. 

Bei den Emigranten in der Türkei kommen deshalb zwei Dinge zusammen: 
Die Emigranten begaben sich nicht nur in eine äußere Emigration, sondern 
gleichzeitig in eine innere. Die Möglichkeit des Widerspruchs zu dem gesell-
schaftlichen-politischen System, in dem sie jetzt lebten, war einfach nicht gege-
ben. Nach dem Schema von Albert O. Hirschmann (in „Selbstbefragung und Er-
kenntnis“, 1996) blieb für die Türkeiemigranten neben dem Schweigen nur – ein 
zweites Mal – die Abwanderung übrig. Von dieser Möglichkeit hatten einige 
Emigranten schon nach ein paar Jahren in der Türkei Gebrauch gemacht: Hans 
Reichenbach, Richard von Mises, Leo Spitzer und viele andere gingen in die 
USA, einige gingen nach Palästina.  

Nach dem Krieg dann setzte ein großer Interessensverlust an den deutschen 
Wissenschaftlern in der Türkei ein. Man wandte sich von den deutschsprachigen 
Wissenschaftlern ab. Deutschland hatte den Krieg verloren und damit auch sein 
Ansehen. Man wandte sich den Gewinnern zu, der neuen Machtzentrale USA. 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AR F CA LAR274 

Daß dies so reibungslos vonstatten ging, zeigt wie unkritisch und oberflächlich 
das Verhältnis der deutschen Wissenschaftler zu ihrer türkischen Umwelt und 
umgekehrt von Beginn an war und geblieben ist. Ein Hinweis darauf ist auch, 
daß die Emigranten sich selbst in der Türkei stärker als deutsche Wissenschaftler 
denn als Emigranten oder Exilanten titulierten.  

Remigration  

Die Mehrzahl der Emigranten behielt ihr politisches Schweigen auch nach ihrer 
Zeit in der Türkei, nach ihrer Rückkehr nach Deutschland, bei. Interessanterweise 
enthalten die autobiographischen Schriften von zwei bekannten Emigranten, die 
aus der Türkei nach Deutschland zurückgekehrt waren, keine direkten Notizen 
über die Remigration, geschweige denn eine Analyse der Verhältnisse in Deutsch-
land.2 Schon in den Titeln der beiden Bücher fehlt jeder Hinweis darauf, wo sie 
sich jetzt befinden. Sie enthalten nur ganz kurze Kapitel und Erwähnungen über 
die Zeit nach der Rückkehr. Dies, obwohl diese Zeit für die beiden Wissenschaftler, 
Fritz Neumark und Ernst Hirsch, ihre reifste Lebenszeit darstellt, und obwohl der 
Zeitpunkt für eine Auseinandersetzung mit den Gründen für die Emigration, mit 
der Emigration selbst und mit dem neuen Deutschland wie geschaffen ist. Anstelle 
dessen bleiben die Aufzeichnungen deskriptiv, weit entfernt von einer analytischen 
Tiefe, und auf Nachkriegsdeutschland bezogen sind sie genauso oberflächlich wie 
die Teile über die Türkei. In den Erinnerungen von Neumark wird die Remigration 
nur am Rande erwähnt, ist rein beschreibenden Charakters und unkritisch gegen-
über den in Deutschland vor und nach der Emigration gemachten schmerzhaften 
Erfahrungen, die doch in eine Kontinuität in seinem Leben darstellen. Dabei ver-
faßt er seine Erinnerungen in Deutschland erst nach dem Ende der Schweigens-
phase über die Kriegszeit. Dieses Schweigen ist  vielleicht die stärkste Erbschaft, die 
Neumark aus der autoritär-repressiven, türkisch-republikanischen Kultur nach 
Deutschland mitgenommen hat: nicht politisch, sondern nur Gelehrter sein.  

Wir erfahren kaum etwas über die Auseinandersetzungen im politischen und 
sozialen Leben Deutschlands, nichts über die Schwierigkeiten des Sprechens über 
die Schrecken der Nazizeit. In einem Gefühl des „Zuhause seins“ folgt er dem 
Rat Marion Gräfin Dönhoffs in Hamburg, die sagte, daß wenn man sich ent-
schließt, eine Professur in Deutschland anzunehmen, das für alle Beteiligten nur 
dann gut ausgehen könne, wenn man ohne Ressentiments zurückzukehren kön-
ne, wie schwer einem das begreiflicherweise auch fallen möge. Diese Aufforde-
rung läuft im Grunde auf die Anerkennung eines Identitätsverlustes hinaus, es ist 
die Aufforderung, zu vergessen, daß man je eine Exilant gewesen ist. Dem politi-
schen Schweigen über die Emigrationszeit folgt das politische Schweigen in 

2  Neumark, Fritz: Zuflucht am Bosporus, Frankfurt am Main 1980 und Hirsch, E. E., Aus des 
Kaisers Zeiten durch die Weimarer Republik in das Land Atatürks, München 1982. 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÜRKEI ALS POLITISCHES EXIL? 275 

Deutschland. Damit verlängerte sich die politische Sprachlosigkeit über die Na-
zizeit in die Zeit in der Türkei und setzte sich auch in der Remigration fort.  

Dabei gehörte es in der BRD zur Normalität der Remigration, daß die Rück-
kehrer mit Ressentiments und Abneigung, oder gar mit Vorwürfen des Loyalitäts-
bruches dem Vaterland und eigenem Staat gegenüber empfangen wurden. Von so 
unangenehmen Erlebnissen, wie sie Ernst Hirsch in München gleich bei seiner er-
sten Reise nach Kriegsende machte, blieben auch die anderen Emigranten nicht 
verschont. Man erinnere sich nur an die symptomatische Emigrantenfeindlichkeit, 
die Ernst Reuter auf dem Wege nach Berlin in der Eisenbahn begegnete. Die 
Rückkehrer waren mit Einladung und Ablehnung gleichzeitig konfrontiert. Von 
den Erinnerungen und Briefen der Emigranten wissen wir, daß viele von ihnen 
die Bewußtseinslage in Deutschland falsch eingeschätzt hatten und ihre erste Be-
gegnung negativ ausgegangen war. Daß sie sich später trotzdem für eine Rückkehr 
entschieden haben, war eher Zufälligkeiten, den nicht mehr attraktiven Umstän-
den in der Türkei und dem verstärkten politischen Druck dort geschuldet. 

Tatsächlich war die Ablehnung der Rückkehrer in der Westseite Deutschlands 
besonders groß. In der DDR dagegen war es die Staatsideologie, eine besondere 
Form des Antifaschismus, die einen erfahrungsbezogenen und reflektierenden 
Umgang mit den Remigranten und ihrem Schicksal verhinderte. Aus der Sicht 
der offiziellen DDR gab es ein Kontinuum des antifaschistischen Kampfes, der 
vor 1933 begonnen hatte und jetzt fortsetzt wurde, mit dem einzigen Unter-
schied, daß in der DDR der Kampf schon fast gewonnen und der Sieg erreicht 
war. Diese fatale Pauschalisierung machte nicht nur einen vernünftigen Umgan-
ges mit dem Exil, sondern auch mit der Rückkehr unmöglich.  

Wie die Fronten in Deutschland zwischen den im Lande gebliebenen ‚inne-
ren‘ Emigranten und den ‚Exil-Emigranten‘ gebildet wurden, zeigt sich zum Bei-
spiel daran, daß selbst die sowjetische Seite in der DDR in ihrer Kampagne ge-
gen die bevorstehende Wahl Ernst Reuters zum regierenden Bürgermeister von 
Berlin in den Zeitungen mit der Schlagzeile „Soll Berlin von einem Türken re-
giert werden?“ arbeiten konnte. 

Dies drückte eine sehr diffizile Emigrantenhetze und Xenophobie zugleich 
aus. Der Vorwurf war zwar allzu konstruiert und unpassend, entsprach aber 
trotzdem den Denkgewohnheiten des Mannes auf der Straße.  

Remigration und akademisches Leben 

Im von den Westalliierten besetzten Teil Deutschlands arbeiteten die Remigran-
ten an der Neubesetzung oder Neugründung von Universitäten und Universitäts-
instituten mit. Ihre politische Ausrichtung zeigte sich daran, sofort alle Maß-
nahmen zu ergreifen, welche die Freiheit und Unabhängigkeit der Wissenschaft 
und der Lehre und eine demokratische Haltung der Studentenschaft gewährlei-
sten sollten, wie dies beispielsweise der Beschluß der Stadtverordnetenversamm-

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AR F CA LAR276 

lung Westberlins vom 11. Mai 1948 vorschrieb. Die erste der beiden Forderun-
gen zu erfüllen, ging noch. Freiheit und Unabhängigkeit der Wissenschaft und 
der  Lehre von staatlichen Instruktionen zu gewährleisten und die Unabhängig-
keit der Universitäten in der Berufung der Lehrenden zu garantieren und damit 
einer Gleichschaltung der Universitäten wie im Dritten Reich vorzubeugen, war 
machbar. Schwieriger war es, die demokratische Haltung der Studentenschaft zu 
gewährleisten; wir wissen, daß dieser Punkt manche Remigranten später, in den 
sechziger Jahren, zu harten Auseinandersetzungen mit der Studentenschaft ge-
führt hat. Ernst Hirsch in Berlin zum Beispiel setzte fleißig genau diese den 
ersten Punkt betreffenden Bestimmungen des Berliner Abgeordnetenhauses um. 
Später in den 60er und 70er Jahren trat er ohne Vermittlung der früheren Forde-
rung nach einer demokratischen Studentenschaft gegen die Studentenbewegung 
in Deutschland und auch die in der Türkei auf, obwohl er anfänglich die Maxi-
men einer Universität als Körperschaft, so ein Titel seiner Schriften, ganz anders 
dargelegt hatte. Hirschs politischer Standpunkt, den er in seiner Rektoratsrede 
von 1953 und auch in späteren Schriften über die Türkei klar formuliert hat, ist 
von den Spannungen des Kalten Krieges überschattet – und dies gilt für fast alle 
Emigranten. Dazu kam, daß ihm seine politische Exilerfahrung in der Türkei in 
Richtung auf die Entwicklung einer souveränen demokratischen Haltung nicht 
weiterhelfen konnte: Er war deshalb nicht in der Lage, die Studentenbewegung 
der sechziger Jahre als eine radikal demokratische und internationalistische Be-
wegung zu erkennen. Für ihn war sie eine Wiederholung der totalistischen Bewe-
gungen, die 1933 zur Naziherrschaft geführt hatten. Auch in seiner Stellung-
nahme zum Memorandum der Generäle von 1971 und zur Studentenbewegung 
in der Türkei, so wie er sie in seinem Buch „Menschenrechte und Grundfreihei-
ten im Ausnahmezustand“ von 1974 darlegte, vertrat Hirsch keinen demokrati-
schen Standpunkt. Als Lobbyist für den türkischen Staat und für das türkische 
Rechtssystem agierte er genauso, wie er es schon 1948 in Ankara zur Zeit der 
rechtsradikalen Ausschreitungen getan hatte: nämlich unpolitisch, nur als Ge-
lehrter.  

Die Türkeiemigranten waren eben – wenn man die ihnen gemeinsame Gei-
steshaltung in der Emigration wie in der Remigration beschreiben will – in einer 
unpolitischen Form gefangen. Hirsch selbst formulierte das so: Man müsse „für 
die Erhaltung und Bewahrung des abendländischen Geistes“ eintreten. Zwar gibt 
es durchaus Unterschiede, etwa zwischen der ‚Weimarer Generation‘ der Migran-
ten, bestehend aus verfolgten Wissenschaftlern der Nazizeit, und den jüngeren, 
den Offiziere und Flaghelfern, wie Ulf Kadritzke es richtig festgestellt hat: „Die 
Wissenschaftlergeneration, welche die Weimarer Republik und die NS-Zeit be-
wußt erlebte, hat ihre Erfahrungen auf zwei deutlich unterschiedene Weisen ver-
arbeitet, die einen belebten ihr ‚nie wieder‘ durch die ständige Bereitschaft zum 
Engagement im politischen als auch in außerparlamentarischen Formen, die an-
deren durch ein fast identifikatorisches Beharren auf Konfliktregelung in demo-

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE TÜRKEI ALS POLITISCHES EXIL? 277 

kratisch-legitimierten, parlamentarisch verfaßten Einrichtungen.“3 Die Mehrheit 
gehörte dem zweiten Typus an. Diese menschlich eindrucksvollen, von uns 
hochverehrten Lehrer der Weimarer Zeit zeigten eine von den Kulturen der west-
lichen und den Erfahrungen der Emigration tief geprägte Lebensorientierung. Ih-
re Haltung faßt Wolf Lepenies als den Glauben zusammen, „daß ihre Disziplin 
nur in einer demokratischen Kultur gedeihen konnte. Sie vertrauten einer Art 
inneren Moralität der Sozialwissenschaften, die es unmöglich machte, sie für to-
talitäre Zwecke zu gebrauchen oder zu mißbrauchen. Weil sie die Komplexität 
des antisozialistischen Herrschaftssystems unterschätzten, unterlagen sie der Illu-
sion, daß das, was moralisch eindeutig ist,  auch strukturell einfach sein muß“ 
(Wolf Lepenies: Die drei Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissen-
schaft, Frankfurt am Main 1985, S. 406). Den Studenten und jüngeren Assisten-
ten fiel es schwer zu begreifen, sagt Kadritzke, warum auch Emigranten unter 
den Professoren der Freien Universität Berlin auf die Politisierung der Studenten-
schaft nach „links“ so institutionen- und wertefixiert antworteten, warum sie sich 
der Erinnerung an ihre eigenen Faschismusdeutungen entzogen, oder sich erst 
unter dem Druck beharrlicher Nachfragen stellten. 

Kulturvermittler versus Radikaldemokrat 

Im Falle Ernst Hirschs läßt sich dazu folgendes sagen: Sein wissenschaftlicher 
Weg vom Rechtsdogmatiker zum Rechtssoziologen war durch seine Erfahrungen 
und Beratertätigkeiten in der Türkei bestimmt. Das von ihm nach seiner Rück-
kehr gegründete Institut für Rechtssoziologie an der FU steht im unmittelbaren 
Erbe seiner Emigrationszeit in der Türkei. Dieses Institut, seine wissenschaftli-
chen Schriften, mehrere Gutachten für deutsche Gerichte, oder auch der Geset-
zesentwurf zum Urheberrecht von Hirsch selbst gehören zu den seltenen Erträ-
gen, die auf die Erfahrungen in der Türkei zurückgehen. Aber das sind eben kei-
ne spezifischen Exilerfahrungen, sondern nur Weiterqualifizierungen in der be-
ruflichen Karriere gewesen, die zufälligerweise in einem Exilland erworben sind. 
Ausfluß von Exilerfahrungen im strikten Sinne, wäre auch keine Kulturvermitt-
ler-Position, sondern der Anspruch, der radikale Anspruch auf Demokratie und 
Internationalismus als die Maxime eines Emigrantenlebens. Exil in diesem Sinne 
wäre primär eine Geisteshaltung, wie Hans Saal es einmal ausdrückte. Zu solch 
einem Emigranten aber konnte man sich in der Türkei leider nicht entwickeln. 
Dies war es sehr wahrscheinlich auch, was Ernst Reuter spürte, als er in Bezug auf 
die Emigranten in der Türkei sagte: „Hier gibt es keine echten Emigranten.“ 

                                                                                         
3  Ulf Kadritzke: „Produktive und unproduktive Illusionen in der Studentenbewegung“, in: 

Bude, H./ Kohli; M. (Hg.), Radikalisierte Aufklärung, Studentenbewegung und Soziologie in Ber-
lin 1965-1970, Weinheim & München, Juventa, S. 239-282.

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AR F CA LAR278 

Nicht nur im Heimatland der Rückkehrer provozieren die Emigranten/ 
Remigranten politische und theoretische Fragestellungen. Auch für das Exilland 
bietet der Abgang der Exilanten die Möglichkeit für neue Fragestellungen in ei-
nem ganz ähnlichen Zusammenhang. Denn mit dem Abschluß eines Zeitab-
schnittes und einer bestimmten sozialen Konstellation wird eine kritische Dar-
stellung dieses Zeitabschnittes möglich. Auch könnte man sagen, daß zum voll-
ständigen Verständnis des (im Exilland) gemeinsam Erlebten die weitere Verfol-
gung der Lebensgeschichte ehemaliger Emigranten wichtig wird. Im Falle der 
Türkei jedoch fehlt bis heute das Interesse an diesen beiden Punkten. Die Auf-
merksamkeit der Öffentlichkeit und das Bewußtsein in den wissenschaftlichen 
Institutionen, die unmittelbar von den Emigranten aufgebaut worden sind, sind 
kaum von dem Zusammentreffen mit Emigranten geprägt. Die mündlichen Er-
zählungen von unmittelbaren Zeitzeugen, die Geschichtsschreibung und eine 
kritische Auseinandersetzung mit dem Faktum der Emigration und deren Folgen 
in der Türkei zeigen in dieser Beziehung eine große Lücke, ja, geradezu eine 
Amnesie. 

Doch auch in Sachen Kulturvermittlung ist das Bild nicht besser. Denn trotz 
aller Vermittlungs- und Übermittlungsversuche ist das Bild der Türkei, das Bild 
der türkischen Gesellschaft und das Bild ihrer Menschen kein Bestandteil der 
Kultur Nachkriegsdeutschlands geworden. Hier fehlen die Emigranten, die oft als 
Kulturvermittler bezeichnet werden, eben als Dichter, Schriftsteller und Journali-
sten, und allein an diesem Beispiel sieht man, wie wichtig die politische Dimen-
sion für die Vermittlung von Kultur ist. Weder in den Erinnerungen der Emi-
granten noch in den späteren Interviews mit ihnen kommen Indizien dafür vor, 
daß sie das Geistesleben ihrer Exillandes aufgenommen hätten. Die türkische Li-
teratur wurde in Deutschland erst viel später, nach der Ansiedlung der Gastarbei-
ter, und durch den Internationalismus der 60er und 70er Jahre aufgenommen. 
Die erste Generation der Emigranten hat hier, was Kunst und Literatur betrifft, 
nicht vermitteln können. Die Kinder beherrschten zum größten Teil die Sprache 
ihres Exillandes und konnten so, wenn auch in beschränkten Maße, als Überset-
zer eine Rolle spielen. Von einer souveränen Vermittlung der Literatur und des 
Geistesleben der Türkei kann aber nicht die Rede sein. Das beschränkte Interesse 
der Emigranten an dem politischen und kulturellen Leben der Türkei bestimmte 
eben auch ihre Vermittlerrolle in der Remigrationszeit. Durch die autoritär-
repressive Gesellschaftsstruktur der Türkei während der Emigrationszeit und da-
nach blieb auch die mögliche Kulturvermittlung auf einer sehr bescheidenen 
Ebene. Nicht nur für die Möglichkeit eines Aufbaus demokratischer Gesinnun-
gen und Lebensformen via Exilerfahrung und kritischer Aufnahme dieser Erfah-
rung auf der türkischen Seite, sondern auch für die Kulturbeziehungen der Län-
der Türkei, Deutschland und Österreich ist die Wissenschaftsmigration bis heute 
leider eine verpaßte Chance. 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271 - am 19.01.2026, 03:46:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506840-271
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

