Dezentrierung und Kritik

Die Frage nach Geschlechterverhéltnissen in der Philosophie

SUSANNE LETTOW

Die akademische Disziplin der Philosophie versteht sich zum grofiten Teil noch
immer als eine Disziplin, deren Fragestellungen, Theorien und Begriffe einer ge-
schlechtertheoretischen Betrachtung enthoben sind, da diese sich auf einer Ab-
straktionsebene bewegen, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie von den
kontingenten Gegebenheiten des Alltagslebens, der Geschichte und der Gesell-
schaft absieht. Bis auf wenige Ausnahmen sind Geschlecht und Geschlechter-
verhéltnisse kein ,legitimer* Gegenstand, was zu der paradoxen Situation fiihrt,
dass Philosophinnen wie Rosi Braidotti und Judith Butler fiir einen Auszug aus
der Philosophie pliadieren — zumindest dafiir, sich in jener ,,ertragreichen Region
[...], welche die Philosophie mit ihren institutionellen Ausschliissen geschaffen
hat“l, anzusiedeln und zu wirken.” Die Philosophie, so die Diagnose, sei ,,in den
heutigen Kulturwissenschaften und in der kulturellen Politikwissenschaft zu neu-
em Leben gekommen, da wo philosophische Vorstellungen sozialwissenschaftli-
che und literarische Texte prigen, die nach Gattungsgesichtspunkten nicht philo-
sophisch sind, gleichwohl aber die Kulturwissenschaft als einen lebendigen Ort
philosophischen Denkens in den Geisteswissenschaften begriinden*. Dies mag
auf einen Teil der Sozialwissenschaften, der Literatur- und Kulturwissenschaften
zutreffen, enthebt jedoch nicht der Aufgabe, sich mit der spezifischen Problema-
tik des philosophischen Feldes auseinanderzusetzen, ndmlich mit der Art und
Weise, wie in diesem Feld die Produktion legitimer und nicht-legitimer Gegen-
stinde reguliert wird. Dabei geht es keineswegs allein darum, von der Peripherie

1 Butler 2009: 392f.
2 Vgl. Braidotti 2010.
3 Butler 2009: 371.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | SUSANNE LETTOW

»ins Zentrum® vorzudringen, um feministischen und geschlechtertheoretischen
Perspektiven jene kulturelle Relevanz zu verleihen, die ihnen zukommt. Es geht
vor allem auch um eine Reflexion der Disziplin auf sich selbst bzw. auf die theo-
retischen Praxen, die als ,,philosophisch® klassifiziert werden und das Unge-
dachte, das sie systematisch erzeugen. Philosophiekritik im Sinne einer Dezent-
rierung und Kritik der tradierten, dominanten theoretischen Praxen, also der Art
und Weise, wie Fragen gestellt, Begriffe eingesetzt und Traditionslinien konstru-
iert werden, ist dabei seit jeher das ureigenste Geschift der Philosophie. Wie
z.B. hitte Descartes die fiir die gesamte neuzeitliche und moderne Philosophie
zentrale Idee des cogito formulieren kénnen, wenn nicht im Bruch mit der Scho-
lastik, ihren Autorititen, Begriffsspielen und Fragen? Nach Geschlechterver-
héltnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet daher, die Potenziale philoso-
phischen Denkens im Modus der Kritik in der Gegenwart neu auszuloten. Nicht
allein ,,Einschluss“ und ,,Aufnahme® geschlechtertheoretischer Fragen in den
philosophischen Diskurs stehen also auf dem Spiel, sondern ein radikales Uber-
denken dessen, was philosophische Reflexion leisten konnte und sollte. Butler
gibt der Hoffnung auf eine solche Verdnderung von Philosophie schlieBlich mit
Bezug auf Hegels Herr-Knecht-Geschichte Ausdruck. Kritische Philosophie, zu
der sie keineswegs nur die feministische Philosophie im engeren Sinne z&hlt, hat
dabei die Rolle des Knechts inne. Dieser ,,schockiert den Herrn, indem er zu ihm
zurlickschaut und damit ein Bewusstsein bezeugt, von dem nicht vermutet wird,
dass er (oder sie) es hat, und zeigt so dem Herrn, dass dieser sich selbst zum An-
deren geworden ist. Der Herr hat sich vielleicht nicht mehr unter Kontrolle, aber
fiir Hegel ist dieser Selbstverlust der Anfang von Gemeinschaft” und mogli-
cherweise auch der Anfang einer Neubestimmung von Philosophie, die so erst
ihren Platz ,,im Gewebe der Kultur findet".

Ausgehend von der skizzierten Problematik werde ich im Folgenden zu-
nichst auf die bisherige Entwicklung feministischer Philosophie eingehen und
argumentieren, dass dieses ,,unvollendete Projekt™ auf produktive Weise weiter-
entwickelt werden kann, wenn nicht allein nach Konstruktionen von Geschlecht,
sondern nach Geschlechterverhéltnissen in der Philosophie gefragt wird. In der
Hauptsache geht es mir darum, dass die Frage nach den Geschlechterverhiltnis-
sen, die ja nicht auf ihre philosophischen Artikulationen zu reduzieren sind, zum
einen auf ein Philosophieverstindnis verweist, das Philosophie als situiertes
Wissen begreift und also iiber die Disziplin der Philosophie hinausweist. Zum
anderen dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen die ,,Kategorie
Geschlecht®, insofern soziale Verhiltnisse und Praxen, in denen diese hergestellt
werden, ihr systematischer Ausgangspunkt sind, nicht aber eine ,,Kategorie®. Im

4 Ebd. 393.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 165

zweiten Teil werde ich dann auf drei theoretische Entwicklungen eingehen, die
fiir die Weiterentwicklung von feministischer Philosophie bzw. Geschlechterfor-
schung in der Philosophie von zentraler Bedeutung sind, ndmlich den sogenann-
ten material turn, den postcolonial turn und den postdisciplinary turn. Diese drei
Wenden, die seit geraumer Zeit die Geistes- und Kulturwissenschaften und ins-
besondere die Genderstudies umtreiben, gilt es mit Blick auf den philosophi-
schen Diskurs fruchtbar zu machen. Auf dem Spiel steht damit erstens ein Uber-
denken und eine ,materialistische‘ Reformulierung jener Dezentrierung des Sub-
jekts, die in poststrukturalistischen und feministischen Theorien vollzogen wur-
de. Insbesondere geht es um die Entwicklung einer Subjektkonzeption, die es
erlaubt, Subjekte als in Naturzusammenhéngen situierte und durch Bezichungen
zu Dingen und anderen Lebewesen konstituierte zu begreifen. Zweitens geht es
um eine kritische Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Blick der mo-
dernen Philosophie, inklusive der feministischen Philosophie, die sich bisher nur
relativ selten mit der kolonialen Artikulation philosophischer Theoreme und Be-
griffe auseinandergesetzt hat. Drittens schlieBlich geht es um die Frage, wie sich
kritische Philosophie in einer post- oder doch zumindest inter- und transdiszipli-
nédren Wissensordnung positionieren kann.

NACH GESCHLECHTERVERHALTNISSEN FRAGEN

Seit ihrer Entstehung in den 1970er und 80er Jahren hat die feministische Philo-
sophie erhebliche Verdanderungen durchgemacht. Stand am Anfang das empoérte
Erstaunen iiber die vielfiltigen sexistischen AuBerungen, die sich in der gesam-
ten Tradition finden, so hat feministische Philosophie in den 1990er Jahren einen
,»Quantensprung®“ gemacht, wie Cornelia Klinger im Anschluss an die australi-
sche Philosophin Moira Gatens formuliert’. Statt explizite AuBerungen iiber
Frauen und Minner zu suchen, wurde nun, iiber dic manifesten Texte hinaus,
auch nach impliziten Geschlechterkonstruktionen gefragt und danach, wie diese
systematisch in die jeweiligen philosophischen Theorien und Entwiirfe eingebaut
sind. Untersucht wurden somit auch das ,,beredte Schweigen* und das Unge-
dachte philosophischer Konzeptionen. Damit verbunden war der Anspruch, ,,das
gesamte Fach®, also sowohl die ,,systematischen Teilbereiche“ als auch die ver-
schiedenen Richtungen und Schulen ,,mit der Problematik der hierarchischen
Geschlechterverhiltnisse zu konfrontieren®.

5 Klinger 2005: 329.
6 Nagl-Docekal 2000: 13.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | SUSANNE LETTOW

Dieses Unternehmen war extrem erfolgreich. Inzwischen gibt es zu so gut
wie allen wichtigen Autorinnen und Autoren und zu allen wichtigen Richtungen
und Ansdtzen Analysen, die die expliziten und impliziten Konstruktionen von
Geschlecht aufweisen und zeigen, dass diese keineswegs allein an den Randern
der Philosophie angesiedelt sind, sondern dass sie von systematischer Bedeutung
fiir das jeweilige konzeptionelle Zentrum sind. Obwohl diese Untersuchungen
noch ldngst nicht abgeschlossen sind, ist es an der Zeit, dass philosophische Ge-
schlechterforschung einen weiteren ,,Quantensprung™ macht. Ein solcher ist
schon deshalb notwendig, weil das Projekt, alle Teilbereiche und Richtungen der
Philosophie geschlechterkritisch zu befragen, von einer relativ stabilen Ordnung
der Disziplin und ihrer Subdisziplinen ausging. In den vergangenen Jahrzehnten
aber haben sich, trotz aller Stabilitét des Feldes, auch Verdnderungen ergeben.
Im Kontext dessen, was vielfach ,,Krise der Geisteswissenschaften® genannt
wird, also im Zuge einer Neubestimmung des Verhiltnisses von Natur- und
Geisteswissenschaften und der Debatten iiber Inter- und Transdisziplinaritét ist
zum Beispiel eine Reihe von neuen Subdisziplinen entstanden: Medienphiloso-
phie, Computerphilosophie, Bioethik sowie der gesamte Komplex der Ange-
wandten Ethik, um nur einige zu nennen. Diese, sowie auch die groe Resonanz,
auf die die Neurowissenschaften in der Philosophie stoBen, zeigen, dass sich die
Konturen der Disziplin verdndert haben.

Philosophie erweist sich somit als ein dynamisches Feld, das auch jenseits
feministischer Interventionen Dezentrierungsbewegungen unterliegt;, es zeigt
sich, dass Zentrum und Peripherie der Disziplin fragil und verénderlich sind. Ge-
schlechterforschung in der Philosophie kann sich demzufolge nicht auf die Ana-
lyse von Traditionsbestinden oder die Etablierung eines eigenen Kanons be-
schranken, sondern muss sich mit diesen Verdnderungen der epistemischen
Grenzen selbst befassen und dazu Stellung beziehen. Dabei leistet die Frage
nach den Geschlechterverhéltnissen zweierlei.

Erstens weist die Frage nach Geschlechterverhiltnissen, im Gegensatz zur
Frage nach Konstruktionen von Geschlecht in der Philosophie, iiber die Ebene
der Texte, der Diskurse und der symbolischen Ordnung hinaus. Geschlechterver-
héltnisse sind zunéchst gesellschaftliche, in der Alltagswelt und im praktischen
Tun von Individuen hervorgebrachte und geformte Verhiltnisse. Wir sind immer
schon ,in‘ Geschlechterverhéltnissen und reproduzieren, modifizieren und ver-
dndern sie. In der Sprache Heideggers kénnte man sagen, dass Geschlechterver-
hiltnisse eine Dimension unseres In-der-Welt-Seins sind, des alltidglichen Um-
gangs mit sich, mit anderen und mit den Dingen. In der Sprache der Feu-
erbachthesen von Marx wiren Geschlechterverhéltnisse eine Dimension des

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 167

,Ensembles der gesellschaftlichen Verhiltnisse*’. In jedem Fall sind Geschlech-
terverhiltnisse vor-theoretisch. Wir handeln in ihnen, bevor wir versuchen, sie
zu benennen und theoretisch zu fassen. Die theoretische Einstellung zur Welt,
8 Das bedeutet, dass

Theorie — also auch Philosophie — eine spezifische Form des Sich-zu-sich- und

das Erkennen, ist dagegen eine ,,,Modalitit® des In-seins

Sich-zur-Welt-Verhaltens, also selbst eine Tétigkeit, eine Form von Praxis ist.
Philosophie ist zwar ein eigensténdiges Feld, das durch ein spezifisches Vokabu-
lar und spezifische Konstruktionsregeln konstituiert wird, aber dennoch im sozi-
alen Gefiige verankert ist. Nach Geschlechterverhiltnissen in der Philosophie zu
fragen, bedeutet also nicht nur philosophische Konzepte und Entwiirfe auf Ge-
schlechterkonstruktionen hin zu untersuchen. Es bedeutet auch danach zu fragen,
wie diese Konzepte und Entwiirfe in die Geschlechterverhiltnisse intervenieren.
Denn sofern es sich bei der Philosophie — mit Donna Haraways Formulierung —
um , situiertes Wissen* handelt’, sind philosophische Entwiirfe zugleich von der
historischen und gesellschaftlichen Situation, in der sie entstehen, gepragt und
greifen in sie ein, modifizieren sie. Daher ist es von zentraler Bedeutung, dass
die Art und Weise der Situierung selbst zum Thema wird und auch die je eigene
philosophische Praxis zum Gegenstand der Reflexion und Auseinandersetzung.
Zweitens dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen auch die
,Kategorie Geschlecht”, indem nicht mehr nach der Konstruktion von Ge-
schlecht oder nach der Geschlechterdifferenz gefragt wird, sondern nach Ver-
hiltnissen. Es geht also von vornherein um ein kontextualistisches Verstdndnis
von Geschlecht, d.h. Geschlechterverhiltnisse konnen grundsétzlich nicht auf
Verhiltnisse zwischen Miannern und Frauen ,als solchen® oder gar zwischen
,,Kategorien® reduziert werden. Sie lassen sich tiberhaupt nur in einem sozialen
Gefiige denken, also in einem Komplex von Verhéltnissen, in denen die Einzel-
nen unterschiedlich situiert sind und handeln. Schlieflich finden Prozesse der
Vergeschlechtlichung in allen Bereichen statt, in denen Individuen Verhiltnisse
zueinander eingehen, sodass die Geschlechterverhéltnisse eine Vielzahl von Be-
ziehungen umfassen: Arbeitsverhiltnisse, Liebesverhiltnisse, Rechtsverhiltnis-
se, politische und 6konomische Verhiltnisse, sexuelle Verhéltnisse, Familien-
und Generationenverhéltnisse, gesellschaftliche Naturverhéltnisse. Schon diese
Reihe, die sich natiirlich weiterfithren ldsst, macht klar, dass sich die verschiede-
nen Formen von Verhiltnissen im Hinblick auf die Art und Weise der mittelba-
ren und der unmittelbaren Bezugnahme auf sich selbst und auf andere erheblich
unterscheiden. Insbesondere im Hinblick auf die institutionellen Gegebenheiten,

7 Marx (1888/1983): 6.
8 Heidegger (1926/1981): 59.
9 Vgl. Haraway 1988.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | SUSANNE LETTOW

in denen Alltagshandeln stattfindet, unterscheiden sie sich betrachtlich. Daher
sind auch die von ihnen produzierten geschlechtlichen Subjekteffekte nicht ho-
mogen und gleichformig, sondern hochst verschieden, je nachdem auf welche
Art wir in sie praktisch eingebunden sind. In diesen Verhiltnissen findet schlief3-
lich nicht allein geschlechtliche Subjektivierung statt, die sozusagen Geschlecht
in Reinform hervorbringt, sondern immer spezifische Formen von geschlechtli-
cher Subjektivitit. Diese sind durch soziale Ungleichheit, kulturelle, religiose,
geopolitische Macht- und Herrschaftsverhéltnisse und insgesamt durch die insti-
tutionellen Settings, in denen wir uns bewegen, geprégt. In gewisser Weise de-
zentriert sich also die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen selbst, insofern
der Verhiltnisbegriff immer schon auf das komplexe Ineinander unterschied-
licher Verhéltnisse, auf Verhiltnisse von Verhéltnissen verweist. Demnach geht
es also nie allein um die Konstitution von Geschlecht, sondern immer um ge-
schlechtliche Konstituierung im Kontext oder um situiertes Geschlecht.

Das bedeutet nicht zuletzt, dass sich das Problem der ,,Intersektionalitit™, al-
so der Verkniipfung und Uberlagerung von Macht- und Herrschaftsverhiltnissen,
verschiebt. Statt von verschiedenen Kategorien wie ,,Klasse®, ,,Ethnizitdt und
,»Geschlecht” auszugehen bzw. von soziologischen Ordnungsbegriffen, richtet
sich der Blick grundsitzlich zunédchst auf die alltdglichen Praxen. Das heiflt es
geht darum, ausgehend von den Phdnomenen der sozialen Welt— die nicht
schlicht ,gegeben‘, sondern Resultate von Praxis, also geronnene Praxis sind —
Begriffe zu bilden, statt umgekehrt von den fertigen Begriffen ausgehend die
Realitét unter sie zu subsumieren. Statt also von unverbundenen, isolierten ,,Ka-
tegorien* auszugehen und dann anschliefend zu fragen, wo und wie sich zwi-
schen den einzelnen Sektionen Verbindungen ergeben, geht die Frage nach den
Geschlechterverhiltnissen hinter diese Kategorien zuriick und wendet sich der
undurchsichtigen Mannigfaltigkeit der Alltagswelt und der gesellschaftlichen
Verhiltnisse zu. Man kann eine solche Perspektive als post-phdnomenologisch
oder praxeologisch bezeichnen, insofern sie die alltdgliche Praxis, Tatigkeit, Ak-
tivitdt zum Ausgangspunkt nimmt und danach fragt, welche Verhiltnisse Indivi-
duen eingehen und unter welchen Bedingungen. Man kann sie auch, im An-
schluss an Etienne Balibar, als eine ,,Ontologie der Verhiltnisse“'’ bezeichnen,
die vom Primat menschlicher Existenz in sozialen und historischen Verhéltnis-
sen ausgeht. ,,Geschlecht — und Gleiches gilt fiir ,,Klasse* sowie fiir ,,Rasse”
oder ,,Ethnizitdt” — ist demnach immer das historisch kontingente Ergebnis ge-
sellschaftlicher Prozesse. Zu einer ,,Kategorie®, unter die Individuen subsumiert
werden konnen, wird ,,Geschlecht™ erst in einem Abstraktionsprozess, der mit
klassifikatorischen Begriffen operiert und ist in diesem Sinne als ein spezifisches

10 Vgl. Balibar 2001.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 169

Resultat, nicht aber als Ausgangspunkt von Theoriebildung zu betrachten. Diese
beiden Dezentrierungsbewegungen, die mit der Frage nach Geschlechterverhilt-
nissen verbunden sind, also die Dezentrierung von Philosophie und die praxeo-
logisch-relationale Dezentrierung der ,,Kategorie Geschlecht* erhalten dabei ge-
genwirtig wichtige Impulse von drei Theorieentwicklungen, ndmlich dem ma-
terial, dem postcolonial und dem postdisciplinary turn.

IMPULSE I: DER MATERIAL TURN

Die Auffassung, dass Subjekte ,,konstituiert* und ,,konstruiert* werden, dass also
Bewusstsein und Subjektivitit keine erste, unmittelbare Gegebenheit sind, daher
auch in der Theoriebildung das reine Selbstbewusstsein nicht, wie etwa bei Kant,
als der ,,oberste [Grundsatz] im Ganzen menschlicher Erkenntnis*!! gelten kann,
ist in den vergangenen Jahrzehnten zu einem Allgemeinplatz feministischer
Theorie geworden. Subjektivitit und Handlungsfihigkeit werden zwar keines-
wegs geleugnet, wenn man, wie Butler im Anschluss an Nietzsche, davon aus-

«12 wohl aber neu artikuliert.

geht, dass es ,.keinen Tater hinter der Tat gibt

Bei Butler ist dabei bekanntermaBlen der Begriff der Performativitit zentral,
der es erlaubt, das Augenmerk auf die Mikroprozesse der Herstellung und der
Inszenierung von Geschlecht und Subjektivitét zu richten, die so als permanente
Wiederholung und Verschiebung von Normen gefasst werden. Diese Prozesse
gelten als Zitierungen von Normen, die dabei immer zugleich aktualisiert und
modifiziert werden. Die Stdrke dieser Perspektive liegt darin, dass sie — dhnlich
wie Foucaults Begriff der Subjektivierung — die Verwobenheit von Handlungs-
fahigkeit und Macht in den Blick riickt, also das Subjekt immer zugleich als
handlungsfiéhiges und als sub-iectum, als unterworfenes, thematisiert. Allerdings
sind Subjektivitdt und Handlungsfdhigkeit in dieser Art der Dezentrierung des
Subjekts auch verengt worden. Auf grundlegende Weise ist Praxis bei und im
Anschluss an Butler ndmlich zur Signifikation geworden, zur Hervorbringung
und Verdnderung von Bedeutung. Nun kann es selbstverstdndlich nicht darum
gehen zu leugnen, dass Handeln, in einem weiten Sinn als Tétigkeit, Praxis ver-
standen, immer sprachvermittelt und also bedeutsam ist. Doch Praxis als Signi-
fikation zu fassen bedeutet, einen Aspekt menschlicher Praxis zum Ganzen zu
machen. Dieses pars pro toto, die Gleichsetzung von Tétigkeit und Bedeutungs-
produktion, hat bekanntermaf3en von Beginn an Kritik und eine endlos scheinen-

11 Kant (1781/1977): B135.
12 Butler 1991: 209.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | SUSANNE LETTOW

de Debatte um das Verhiltnis von Diskurs und Materialitdt hervorgebracht, die
sich allerdings oft in genau jene Dualismen von Idee und Materie, Geist und
Korper, Kultur und Natur verstrickt hat, die sie iiberwinden wollte.

In jiingster Zeit wird das Problem nun unter dem Titel ,,material feminism*
neu aufgerollt, wobei die Problematisierung nicht so sehr vom Praxisbegriff als
von dem der Materie ausgeht. Dennoch wird in diesen Ansétzen meines Erach-
tens die poststrukturalistische Dezentrierung des Subjekts in einer relevanten
Hinsicht weitergefiihrt bzw. selbst dezentriert. Susan Hekman und Stacy Alaimo
gehen von dem Befund aus, dass die linguistische Wende in Form poststruktura-
listischen Denkens nur eine Seite der traditionellen Dualismen, des Geistes und
der Kultur, iiberh6ht hat, sodass die andere, die Seite der ,,Natur®, ,,is implicitly
or explicitly reconfirmed as the treacherous quicksand of misogyny*". Thr An-
liegen ist es daher, dieses Ungedachte der feministischen Theorie ins Zentrum zu
riicken. Die Welt der Dinge, der Artefakte und der nicht-menschlichen Natur,
insbesondere der Tiere und Pflanzen, ist aber auch bei Autorinnen wie Rosi
Braidotti, Donna Haraway, Karen Barad und Nancy Tuana in den vergangenen
Jahren stérker in den Blick geraten.

Donna Haraway hat dabei das Konzept der companion species' bzw. der
»Mit-Gattungen eingefithrt. Damit fligt sie den drei von Freud sogenannten
,narzisstischen Krankungen® des Subjekts eine vierte hinzu. Freud hatte die
Kriankungen durch die kopernikanische Wende, durch den Darwinismus und
durch seine eigene Theorie des Unbewussten im Blick, also theoretische Neue-
rungen, die zu der Einsicht gefiihrt hatten, dass das Subjekt keineswegs im Zent-
rum der Welt steht und souverén tiiber sie verfiigt. Zu diesen drei Krankungen
fugt Haraway eine weitere hinzu, die die Grenzen der menschlichen Gattung in
eine Menge von technologischen und organischen Beziigen auflgst. Dabei geht
es gerade nicht darum, jegliche Differenz zwischen Menschen, Tieren, anderen
Lebewesen und Artefakten posthumanistisch zu negieren. Vielmehr geht es um
ein erweitertes, relationales Verstindnis von Handlungsféhigkeit, das die je spe-
zifischen Beziehungen zwischen Menschen und Tieren und anderen Entitdten

«l

beleuchtet. ,,Contemporary human being’s meetings with other critters“” zu the-
matisieren, bedeutet fiir Haraway zwar, ,menschliche* Subjektivitit zu dezen-
trieren, aber nur insofern diese als Resultat und nicht als Vorgéngiges solcher
»Ireffen” gefasst wird. ,,The partners®, so Haraway, ,,do not precede the meet-

ing; species of all kind, living and not, are consequent to a subject- and object-

13 Hekman/Alaimo 2008: 4.
14 Vgl. Haraway 2008.
15 Ebd. 5.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 171

shaping dance of encounters“'®. Das bedeutet aber nicht, die eigene Perspektive
zu negieren, die freilich nicht nur ;menschlich’ ist, sondern aus der spezifischen
Situierung in sozialen Gefiigen — also unter anderem auch aus Geschlechterver-
hiltnissen — resultiert. Im Gegensatz zu einer posthumanistischen Perspektive,
die jegliche Spezifik menschlicher Handlungsfahigkeit leugnet, geht es hier um
die spezifischen kulturell-natiirlichen Konstellationen und Machtgefiige, in de-
nen sie formiert wird.

Vielversprechend scheint in diesem Kontext auch der von Stacy Alaimo ein-
gefiihrte Begriff der Transkorporalitit. Aus einer umwelt-feministischen Per-
spektive heraus pldadiert Alaimo namlich, dhnlich wie Haraway, dafiir, die Affi-
zierbarkeit, die Durchldssigkeit und die Wechselwirkungen, in denen men-
schliche und nichtmenschliche Korper stehen, in den Blick zu nehmen.

Imagining human corporeality as trans-corporeality in which the human is always en-
meshed with the more-than-human-world, underlines the extent to which the substance of

the human is ultimately inseparable from ,the environment**'’.

Auch Alaimo hebt also materielle Prozesse hervor, die die menschlichen Korper
durchziehen und sie mit anderen Korpern verbinden. Dabei denkt sie etwa an die
oft unvorhergesehenen, zum Teil auch unerwiinschten Prozesse, die aus der Ver-
bindung von menschlichen Korpern, nicht-menschlichen Kreaturen, 6kologi-
schen Systemen, chemischen Substanzen und anderen Akteuren hervorgehen.
Sie vermeidet dabei ebenso wie Haraway eine posthumanistische Uberanstren-
gung des Arguments der Dezentrierung im Hinblick auf die natiirliche Welt.
SchlieBlich kann ein angemessenes Verstdndnis von ethischer und politischer
Handlungsfihigkeit in Bezug auf die Koérper- und Naturverhdltnisse, in denen
wir leben, nur entwickelt werden, wenn die spezifische Situiertheit und Verwo-
benheit menschlicher Kérper mit nichtmenschlichen Kérpern und Prozessen be-
griffen wird.

Obwohl die genannten Ansitze den Praxisbegriff allenfalls streifen und im-
plizit durchaus unterschiedliche Auffassungen von Handlungsfahigkeit vertreten,
geben diese Beitrdge meines Erachtens wichtige Hinweise fiir eine praxeologi-
sche Theorie der Geschlechterverhiltnisse. SchlieBBlich machen sie deutlich, dass
unser Tun immer schon biosozial und artefaktisch, also jeder begrifflichen Dif-
ferenzierung von ,Natur‘ und ,Kultur® vorgéngig ist. Situiert in der sozialen
Welt, in den gesellschaftlichen Verhiltnissen, sind wir auch in der Welt der Din-
ge, der Artefakte und der Natur situiert. Dieser Welt der nichtmenschlichen Ak-

16 Ebd. 4.
17 Alaimo 2010: 2.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | SUSANNE LETTOW

teure muss man keineswegs, wie Bruno Latour dies tut, eine Handlungsfihigkeit
zuschreiben, die sich symmetrisch zur menschlichen verhélt, um anzuerkennen,
dass die Dinge und die Lebewesen nicht in einem separaten Reich fiir sich exis-
tieren, sondern unser In-der-Welt-Sein und Tétig-Sein affizieren und strukturie-
ren. Diese Dimension von Handlungsfihigkeit und Praxis ist sowohl in den
Genderstudies als auch in philosophischen Subjekttheorien bisher kaum bertick-
sichtigt worden. Nicht nur aus theorie-immanenten Griinden scheint dies aber
notwendig, sondern auch, weil Wissenschaften und Technologien Lebensweisen,
Korper- und Selbstverhéltnisse auf grundlegende Weise verdndern und zu einer
Neuordnung gesellschaftlicher Naturverhiltnisse beitragen, die duflerst krisen-
haft ist."

IMPULSE IlI: DER POSTCOLONIAL TURN

Die zweite Theorieentwicklung, von der wichtige Impulse fiir die feministische
Philosophie ausgehen, ist die postkoloniale Wende. Geschlechterverhéltnisse als
Verhiltnisse von Verhiéltnissen zu verstehen, bedeutet auch zu begreifen, dass
Geschlechterverhiltnisse immer schon in globale — und damit koloniale, post-
oder neokoloniale Verhiltnisse — eingebunden sind, wie vermittelt und indirekt
auch immer. Auch wo es um lokale, in einen spezifischen historischen und kul-
turellen Erfahrungshorizont eingebundene Geschlechterverhiltnisse geht, sind
diese — jedenfalls seit dem Beginn der kolonialen Expansion Europas — immer
auch durch globale Verflechtungen mitstrukturiert.

Auf den doppelten Sachverhalt der Verflochtenheit von globalen und lokalen
Geschlechterordnungen einerseits und ihrer Nicht-Thematisierung oder gar Ver-
dringung andererseits hat postkoloniale feministische Theorie seit langem nach-
driicklich aufmerksam gemacht. Gayatri Chakravorty Spivaks inzwischen klassi-
scher Text Can the Subaltern Speak? (1988) zielt denn auch gerade darauf, das
Verhiltnis von Sprechen und Horen, von Gehértwerden und Nichtgehortwerden
im Kontext geopolitischer Hierarchien zu problematisieren. Der ,,epistemischen
Gewalt®, die ein systematisches Schweigen erzeugt, kann dabei nicht durch bes-
seres ,,Zuhoren® und die Hinwendung zum vermeintlich authentischen Sprechen

18 So wird etwa in Szenarien einer ,,Bio6konomie fiir das Jahr 2030%, die u.a. als Ant-
wort auf den Klimawandel und das mogliche Ende der fossilen Energiewirtschaft ge-
dacht sind, zwar eine Rhetorik ,,nachhaltiger Entwicklung® bedient, doch zugleich
wird an technokratischen Fortschrittsvorstellungen festgehalten. Vgl. Schaper-Rin-
kel 2012.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 173

der ,,Anderen begegnet werden, sondern nur ,,indem wir das Schweigen ver-
messen“lg, um so das gewohnte Horen und Vernehmen zu ,,verlernen®. Dieses
Problem des Nichth6rens und Nichth6renkénnens ernst zu nehmen, hat dabei
weitreichende Auswirkungen auf die Philosophie. Denn auch philosophische
Denkprozesse und -formen sind in globalen Zusammenhingen situiert, geopoli-
tisch tiberdeterminiert und durch das Nichtgehorte mitstrukturiert. Wie dies Un-
vernommene vernehmbar gemacht werden kann, ist freilich keine einfache Fra-
ge. Doch dass auch das philosophische Wissen nicht frei und unabhingig von
geopolitischen Ordnungsmustern zirkuliert, zeigt ein Blick in Bibliotheken, Vor-
lesungs- und Literaturverzeichnisse: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts — vor
allem in der zweiten Hailfte — entstammt in erster Linie den USA und einigen
westeuropdischen Landern. Auch im 18. und 19. Jahrhundert hat sie ihren vor-
rangigen Ort, natiirlich mit Ausnahmen, in England, Frankreich und Deutsch-
land. Der Anfang der Philosophie, so ein wirkméchtiges Selbstverstindnis der
Disziplin, liegt im antiken Griechenland. Diese Narrationen und Zuordnungen
aber sind briichig. So setzte erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts eine Art ,Rei-
nigungsarbeit® ein. In der nun beginnenden Geschichtsschreibung der Philoso-
phie wurden auBlereuropdische Denktraditionen zunehmend ausgeblendet. ,,Die
Idee, Philosophie habe in Griechenland begonnen® und sei ein européisches Pha-
nomen, kam jedenfalls, so Robert Bernasconi, erst damals ,,zu ihrem vollsténdi-
gen Durchbruch*®. Shalini Randeria und Sebastian Conrad haben Ahnliches fiir
die Geschichtswissenschaften festgestellt, ndmlich dass ,seit Beginn des
19. Jahrhunderts die auBereuropdischen Kulturen allmidhlich aus [deren] [...]
Gegenstandsbereich [...] verschwanden und an die Regionalwissenschaften de-

: 21
legiert wurden

. Das gesteigerte Interesse an ,orientalischen‘ Gesellschaften
und Kulturen etwa, das sich insbesondere auch in der Philosophie manifestierte,
ist ein Effekt dieser kolonialen Reorganisation des Wissens.

Das bedeutet allerdings nicht, dass dieses Wissen immer und in gleichformi-
ger Art und Weise affirmativ auf den Kolonialismus Bezug nahm. Wie Suzanne
Marchand in der Einleitung zu ihrer umfassenden Untersuchung German

Orientalism in the Age of Empire betont:

,»Though generated by thoroughly western rivalries and concerns, invoking the Orient has

often been the means by which counter-hegemonic positions are articulated; ,orientalism*

19 Spivak 2011: 78.
20 Bernasconi 2002: 127.
21 Conrad/Randeria 2002: 20.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | SUSANNE LETTOW

then, has played a crucial role in the unmaking, as well as the making, of western iden-
«22

tities
Wie in Bezug auf die Untersuchung von Geschlechterverhéltnissen in der Philo-
sophie geht es auch hier weniger um eine Skandalisierung als um kritische Re-
konstruktionen, die das Ungedachte der Texte und des Wissens erhellen. Eine
postkoloniale Perspektive einzunehmen, zielt dabei auch nicht darauf, erneut von
einem vermeintlich neutralen, {ibergeordneten Standpunkt aus Uberblick iiber
,alles* zu gewinnen. Vielmehr geht es darum, die eigene Positionierung in die
Analyse mit einzubeziehen und spezifische Verflechtungen und Verflechtungs-
modalititen zu rekonstruieren. Denn, wie Randeria und Conrad betonen, selbst-
verstindlich ist nicht ,,alles und jeder im gleichen Mafe, auf die gleiche Weise
und zu jeder Zeit miteinander verbunden und entangled“*. Zu verstehen gilt es
gerade die unterschiedlichen, sich iiberlagernden, sich verstirkenden, vielleicht
auch sich widersprechenden Formen kolonialer oder postkolonialer Verflech-
tung.

Dass sich eine postkolonial-globalgeschichtliche Perspektive fruchtbar mit
der Analyse von Geschlechterverhéltnissen verbinden ldsst, zeigt sich beispiels-
weise an Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798. Diese
Schrift ist vielfach Gegenstand feministischer Lektiiren geworden und wird zu-
meist herangezogen, wenn es um Kants Beitrag zur Etablierung der biirgerlichen
Geschlechterordnung geht. In der Tat entwirft Kant ein Modell hierarchischer
Geschlechterkomplementaritit, in dem der Frau die Aufgabe zufillt, fiir den Er-
halt der ,,Gattung™ zu sorgen und zur Kultivierung des Mannes beizutragen.
Zieht man nun zusétzlich Kants Aufsétze zum Begriff der ,,Menschenrasse her-
an,”* die erst in jiingster Zeit kritische Aufmerksamkeit erfahren haben, verindert
sich das Bild zwar nicht grundlegend, aber es vollzieht sich eine Verschiebung,
die noch etwas anderes sichtbar werden ldsst. Wihrend Kants Anthropologie der
Geschlechter ,,pragmatisch® angelegt ist, also davon ausgeht, was der Mensch,
der ,,sein eigener letzter Zweck ist“, also der Mann, ,,aus sich selber macht, oder
machen kann und soll“*’, gehort die Unterscheidung der Rassen in die ,,physi-
sche Anthropologie®. Dort aber geht es nicht um Selbstkultivierung, sondern vor
allem um korperlich-mentale Gegebenheiten. Man sieht, wie Kant in diesen Auf-
sdtzen versucht, die Mannigfaltigkeit globaler Bevélkerungen zu ordnen und zu
hierarchisieren. Der Rassenbegriff wird dabei als zentraler Ordnungsbegriff etab-

22 Marchand 2009: xxvii.

23 Conrad/Randeria 2002: 18.
24 Vgl. Kant (1798/1977).

25 Ebd. 399.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 175

liert. In der pragmatischen Anthropologie taucht er jedoch nur in kurzen Verwei-
sen auf, die die Grenzen dieses Unternehmens verdeutlichen. Gerade in der nur
partiellen, randstindigen Anwesenheit aber entfaltet der Rassenbegriff seine
Wirkung innerhalb von Kants pragmatischer Anthropologie. Denn obwohl die
auller-europdischen Bevdlkerungen, wie Raphaél Lagier in seiner Kant-Studie
schreibt, ausgenommen sind vom jeu pragmatique,’® stellen sie die Negativfolie
dar, von der sich das Projekt biirgerlicher Kultivierung abhebt. Ohne dass dies
im manifesten Text gesagt wiirde, ist somit auch das Geschlechterarrangement
der Anthropologie eingelassen und mitstrukturiert durch die koloniale Ordnung
der Dinge.

Wie dieses Beispiel zeigt, verschiebt eine postkoloniale Perspektive Analy-
sen von Geschlechterverhidltnissen in der Philosophie und verweist auf blinde
Flecken der bisherigen feministischen Lektiiren. Eine der wenigen Philosophin-
nen im deutschsprachigen Raum, die eine feministische und eine postkoloniale
Perspektive verbindet und diese fiir eine Analyse der Philosophie der Moderne
fruchtbar macht, ist Patricia Purtschert. Sie kommt zu dem Ergebnis, dass fiir die
Subjekt-Konzeptionen von Hegel und Nietzsche nicht nur die Abgrenzung von
den Figuren des Wilden, des Nicht-Européischen, des Weiblichen, Androgynen
und Homosexuellen konstitutiv ist,”” sondern dass diese ,,Grenzfiguren zugleich
eine Briichigkeit des Subjekts hervorbringen. ,,Der Prozess der Subjektformati-
on*, so Purtschert, ,,erschopft sich nicht im Gestus eines Subjekts, das sich selbst
als Zentrum der Welt entwirft; e[r] muss vielmehr als Prozess kontinuierlicher
“® Dies macht deutlich,
dass auch postkoloniale Analysen ihr Augenmerk nicht allein auf die monotone

Stabilisierung und Destabilisierung gedeutet werden

Gleichformigkeit von Macht und Herrschaft richten diirfen, sondern zugleich auf
Uneindeutigkeiten und Widerspriiche. Zu fragen ist dann nicht zuletzt, welche
unterschiedlichen Formen die koloniale Artikulation der modernen Philosophie
annimmt und auf welche unterschiedlichen Weisen dabei Geschlechterverhilt-
nisse ins Spiel kommen. Dies aber setzt eine Intensivierung der Auseinanderset-
zung und eine Vervielfiltigung der Analysen voraus.

26 Vgl. Lagier 2004: 127.
27 Vgl. Purtschert 2006: 17.
28 Ebd. 199.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SUSANNE LETTOW

IMPULSE lll: DER POSTDISCIPLINARY TURN

In den letzten Jahrzehnten sind unzdhlige Debatten iiber die Krise der Geistes-
wissenschaften, das Ende der ,,zwei Kulturen®, also der strikten Trennung von
Geistes- und Naturwissenschaften, um Inter-, Trans- und Postdisziplinaritit ge-
fithrt worden. Diesen Entwicklungen entgeht natiirlich auch nicht die Geschlech-
terforschung in der Philosophie. Nicht wie ein stabiles disziplindres Feld mit ei-
ner klaren Struktur von Zentrum und Peripherie zu destabilisieren wiére, ist somit
die vorrangige Frage, die sich fiir feministische Philosophie stellt, sondern wel-
che Perspektiven sich fiir die Hervorbringung kritischer und feministischer The-
orie in diesen Prozessen gewinnen lassen.”’

Dabei ist philosophische Geschlechterforschung geradezu préadestiniert dafiir,
in diese Debatten zu intervenieren, denn schlieBlich ist Geschlechterforschung
insgesamt problemorientierte Forschung und hat sich zuallererst tiber eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit den einzelnen akademischen Disziplinen heraus-
gebildet. Die Orientierung an Formen von Inter- und Transdisziplinaritit nicht
nur innerhalb der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, sondern auch zwi-
schen diesen und den Natur- und Technikwissenschaften ist gerade in den Gen-
derstudies besonders stark ausgeprigt. Denn die Problematik der Geschlechter-
verhéltnisse entzieht sich einer disziplindren Bearbeitung schon deshalb, weil
Geschlechterverhiltnisse alle Lebensbereiche und gesellschaftlichen Formen
durchziehen. Sie sind individuell und kollektiv, materiell und symbolisch und
gehen in die Formierung der Dinge und Artefakte ebenso wie in die Korper, das
Denken und Fiihlen ein. Die Verschlossenheit der allermeisten akademischen
Disziplinen gegeniiber Fragen nach Geschlechterverhdltnissen hat zudem von
Beginn an zu einer kritischen Auseinandersetzung mit den disziplindren Grenz-
regimen und zu Kooperationen iiber Disziplinengrenzen hinweg gefiihrt. In einer
Situation, in der die Philosophie, wie auch andere Geistes- und Kulturwissen-
schaften, um ein neues interdisziplinires Selbstverstdndnis ringt, scheinen die
Bedingungen dafiir, diese Erfahrungen und Perspektiven einzubringen, giinstig.
Moglicherweise wird es dabei, wie Mario Biagioli hervorgehoben hat, nicht nur
um die Zusammenarbeit von Disziplinen gehen und auch nicht um Verbindun-
gen zwischen den Naturwissenschaften und den humanities im Allgemeinen,
sondern um je spezifische und problemorientierte Kombinationen und Koopera-
tionen, um ,,specific lines of work in some scientific and some humanistic dis-
ciplines, for some period of time**’. In einer solchen Perspektive wire Philoso-

29 Vgl. zum Folgenden Lettow 2011: 285ff.
30 Biagioli 2009: 826.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 177

phie keine ,,Disziplin®“ mehr, die sich von anderen Wissensgebieten und gesell-
schaftlichen Erfahrungen absondert. Sie wire vielmehr, wie Michele Le Dceuff
es einmal formuliert hat, ,,Wegbegleiterin“ — eine Philosophie ,,comme compag-
non de route”— von Konflikten, die auBerhalb der Philosophie entstehen und
auch auflerhalb von ihr geldst werden, wenn sie denn tiberhaupt gelost werden.
Dies aber bedeutet nicht, wie Le Dceuff anfiigt, ,,eine Ausloschung des philoso-
phischen Unternehmens [...], sondern eine Mutation, die ziemlich schwer zu
denken ist*’".

Schwer zu denken ist diese ,,Mutation* vor allem deshalb, weil damit insge-
samt jener Typus von Philosophie auf dem Spiel steht, der, wie Foucault zeigt,
,,an der Schwelle zum neunzehnten Jahrhundert entstand*. Dieser Philosophie-
Typ, so heiBit es in der Ordnung der Dinge (1966), ist dadurch charakterisiert,
dass er ,,gleichzeitig Autonomie und Souverénitit gegeniiber jedem empirischen
Wissen*”’
beansprucht. Die Unterscheidung philosophisch/nicht-philosophisch, durch die

ein eigenstdndiges Terrain der Philosophie hervorgebracht wird, gewann dabei

, und letztlich auch gegeniiber jedem anderen theoretischen Wissen,

im Laufe des 19. Jahrhunderts in dem MafBe an Bedeutung, in dem sich die ver-
schiedenen akademischen Disziplinen ausbildeten und nacheinander aus dem
Einflussbereich der Philosophie auswanderten. Das waren nach den Naturwis-
senschaften die Sozialwissenschaften, z.B. die Soziologie, die Psychologie, die
Ethnologie, die Politikwissenschaft, die Kulturwissenschaften wie Sprach- und
Literaturwissenschaft und Kunstgeschichte. Als am Ende des 19. Jahrhunderts
der Ausdruck ,,Geisteswissenschaften” auftauchte, fand sich die Philosophie un-
versehens als eine unter vielen wieder. Im Grunde stand damit die Frage einer
transdisziplindren Neubestimmung von Philosophie — die nun einmal zu einer
akademischen Disziplin geworden war — schon auf der Tagesordnung. Doch wir
wissen, dass die Versuche, die Einzigartigkeit und Spezifik von Philosophie aus-
zuweisen und die Grenzen gegeniiber anderen Disziplinen zu befestigen, im Lau-
fe des 19. und 20. Jahrhunderts erfolgreicher und wirkméchtiger waren. Philoso-
phie sei Erkenntnistheorie, hie8 es am Ende des 19. Jahrhunderts, man brauche
eine neue Metaphysik, hiel es am Beginn des 20. — und Heideggers Entwurf ei-
ner Fundamentalontologie war eine Antwort darauf. Der Wiener Kreis bestimm-
te Philosophie als Wissenschaftstheorie und die Analytische Philosophie folgte
mit dem Riickzug auf Sprachanalyse.

Man miisste die verschiedenen Projekte, die sich in jenem Residualbereich
angesiedelt haben, der sich aus der Ausdifferenzierung der Natur-, Sozial- und

31 Le Dceuff 1980: 154.
32 Foucault 1989: 13.
33 Ebd. 306.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SUSANNE LETTOW

Kulturwissenschaften ergab, eingehend untersuchen. Doch kommt es zunéchst
nur darauf an festzuhalten, dass die dominanten Projekte in der Philosophie seit
dem 19. Jahrhundert allesamt versucht haben, ein spezifisches Terrain der Philo-
sophie einzugrenzen, statt umgekehrt die strukturelle Notwendigkeit, dies zu tun,
zu beleuchten und zu hinterfragen. Dies aber scheint nun auf der Tagesordnung
zu stehen und es scheint eine Moglichkeit zu eroffnen, tiber die Grenzziehungs-
prozeduren der Philosophie als Disziplin neu nachzudenken, um nicht nur die
Frage zu bejahen, die Judith Butler in Anlehnung an Gayatri Spivak gestellt hat,
namlich: ,,Kann das ,Andere® der Philosophie sprechen?, sondern damit Philo-
sophie selbst anders sprechen kann.

DEZENTRIERUNG UND KRITIK

Die drei hier skizzierten Wenden sowie die Impulse wie auch Fragen, die von
ihnen ausgehen, sind zwar keineswegs dazu angetan, die Aufgaben und Mog-
lichkeiten von Geschlechterforschung vollstindig zu umreilen. Sie geben aber
Hinweise fiir eine Weiterentwicklung feministischer Philosophiekritik. Auf un-
terschiedliche Art und Weise tragen der material turn, der postcolonial turn und
der postdisciplinary turn zur Dezentrierung der ,,Kategorie Geschlecht” und zu
einer Dezentrierung von Philosophie bei. Schlielich handelt es sich bei diesen
drei turns selbst um Dezentrierungs- und Kritikprojekte. Das heilit, sie richten
sich nicht allein auf eine Verschiebung von Begriffen, begrifflichen Anordnun-
gen und akademischen Formationen, sondern sie haben einen Uberschuss, der
auf Gesellschaftskritik zielt. So zielt die Dezentrierung des Subjekts im Hinblick
auf die Welt der Dinge, der Artefakte und der Natur auf ein erweitertes Ver-
stindnis von Handlungsfihigkeit, um Handlungsfahigkeit in den ,,gesellschaftli-
chen Wissenschafts- und Technologieverhiltnissen“** sowie in den gesellschaft-
lichen Naturverhéltnissen zu erweitern. Das Projekt, die Impulse der post-
kolonialen Dezentrierung in die Philosophie hineinzutragen, zielt darauf, die
Verstrickungen von Denktraditionen in die Projekte des europdischen Kolonia-
lismus zu rekonstruieren, um in der Gegenwart Denkformen zu entwickeln, die
geeignet sind, geopolitische Herrschaftsverhéltnisse zu {iberwinden, statt sie aus-
zublenden und zu verfestigen. Die Dezentrierung der Disziplin schlieBlich zielt
auf eine Transformation des akademischen Feldes, das den Namen ,,Philoso-
phie trdgt. Sie stellt die Selbstbeziiglichkeit dieses nur scheinbar autonomen

34 Haraway 1995: 54.

- am 14.02.2026, 14:14:18. hitps://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 179

Feldes in Frage, um es fiir Problemformulierungen zu 6ffhen, die sich an gesell-
schaftlichen Konflikten orientieren.

Wenn es eingangs hiel3, dass das Projekt feministischer Philosophie einen er-
neuten ,,Quantensprung nétig hat, dann liegt dessen Einsatz meines Erachtens
darin, tiber die kritische Analyse von Geschlechterkonstruktionen in der Philo-
sophie und die Etablierung eines eigenstdndigen Kanons hinaus eine philoso-
phietheoretische Reflexion in Gang zu setzen — tiber die spezifischen theoreti-
schen Praxen, die das Feld der Philosophie gegenwiértig ausmachen und tiber das
Verhiltnis von philosophischer Reflexion zu anderen Wissensformen und zur
Art und Weise der Bezugnahme auf gesellschaftliche Wirklichkeit. Eine solche
philosophietheoretische Reflexion ist dabei notwendigerweise kritisch, denn sie
zielt darauf zu problematisieren, ,,dass unter bestimmten Bedingungen bestimm-
te Arten von Fragen nicht gestellt werden koénnen“, bzw. nur gestellt werden
konnen, wenn der ,,Bereich des Sagbaren® aktiv iiberschritten wird®. Der Impuls
zu einer solchen Uberschreitung kommt nicht allein aus der Philosophie, noch
erschopft sich sein Sinn in einer Verdnderung des philosophischen Feldes. Den
Bereich des Sagbaren und Denkbaren umzubauen, bedeutet schlieBlich, den Be-
reich des Moglichen insgesamt zu erweitern.

35 Butler 2011: 13.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SUSANNE LETTOW

LITERATUR

Alaimo, Stacy (2010): Bodily Natures. Science, Environment, and the Material
Self, Bloomington und Indianapolis.

Balibar, Etienne (2001): La philosophie de Marx, Paris.

Bernasconi, Robert (2002): Horror alieni. Auf der Suche nach einem philosophi-
schen Pluralismus, in: Iris Darmann/Christoph Jamme (Hg.), Fremderfah-
rung und Reprdsentation, Weilerswirst, S. 125-150.

Biagioli, Mario (2009): Postdisciplinary Liaisons: Science, Studies and the Hu-
manities, in: Critical Inquiry 35, S. 816-833.

Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds. Philosophy in an Age of Transition, in:
dies. (Hg.), After Poststructuralism. Transitions and Transformations, Dur-
ham.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.

Dies. (2011): Kritik, Dissens, Disziplinaritdt, Berlin.

Dies. (2009): Kann das ,,Andere* der Philosophie sprechen?, in: dies., Macht der
Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M.,
S. 367-394.

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (2002): Einleitung. Geteilte Geschichten —
Europa in einer postkolonialen Welt, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria
(Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M./New York, S. 9-49.

Foucault, Michel (1989): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M.

Haraway, Donna J. (2008): When Species Meet, Minneapolis/London.

Dies. (1988): Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the
Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies14 (3), S. 575-599.

Dies. (1995): Ein Manifest fiir Cyborgs: Feminismus im Streit mit den Techno-
wissenschaften, in: dies., Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und
Frauen, Frankfurt a. M./New York, S. 33-72.

Heidegger, Martin (1926/1981): Sein und Zeit, Tiibingen.

Hekman, Susan/Alaimo, Stacy (2008): Material feminisms. Bloomington/Indi-
anapolis.

Kant, Immanuel (1781/1977): Kritik der reinen Vernunfi (Werkausgabe, Band 3),
Frankfurt a. M.

Ders. (1798/1977): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (Werkausgabe,
Band 12), Frankfurt a. M.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 181

Klinger, Cornelia (2005): Feministische Theorie zwischen Lektiire und Kritik
des philosophischen Kanons, in: Hadumod Bufmann/Renate Hof (Hg.), Ge-
nus. Geschlechterforschung/Gender Studies in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Stuttgart, S. 328-364.

Lagier, Raphaél (2004): Les races humaines selon Kant, Paris.

Le Dceuff, Michéle (1980): Recherches sur I'imaginaire philosophique, Paris.

Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Technologie und Ge-
schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M./New
York.

Marchand, Suzanne L. (2009): German Orientalism in the Age of Empire. Reli-
gion, Race and Scholarship, Cambridge.

Marx, Karl (1888/1983): Thesen tiber Feuerbach, in: Karl Marx/Friedrich Engels,
Werke, Band 3, Berlin, S. 5-7.

Nagl-Docekal, Herta (2000): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme,
Perspektiven, Frankfurt a. M.

Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Subjekt und Geschlecht bei
Hegel und Nietzsche, Frankfurt a. M./New York.

Schaper-Rinkel, Petra (2012): Bio-Politische Okonomie. Zur Zukunft des Regie-
rens von Biotechnologien, in: Susanne Lettow (Hg.), Biodkonomie. Die Le-
benswissenschaften und die Bewirtschaftung der Korper, Bielefeld (im Er-
scheinen).

Spivak, Gayatri Chakravorty (2011): Kann die Subalterne sprechen?, Wien.

- am 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IETmE


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

im 14.02.2028, 14:14:18. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.163
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

