D. Transzendentale Freiheit und
das Bose

§ 21 Der Grund des Bisen

Der Vollzug der Freiheit impliziert nicht nur die
Moglichkeit des Guten, sondern auch die des
Bosen. Nach der Realisierung des Guten verlangt
der sittliche Anspruch, von der moglichen Reali-
sierung des Bosen zeugt die menschliche Lebens-
erfahrung.! Der Grund des Bosen ist dabei allein
"im Actus der Freiheit" selbst zu suchen.?2 Nur
der Wille als unbedingte Aktualitdt kann, ebenso
wie er auf unbedingte Weise gut sein kann, auch

1 So ist die Freiheit, sofern sie darin besteht, dem sittlichen
Anspruch zuwider zu handeln, "cine Definition, die iiber den
praktischen Begriff noch die Ausiibung desselben, wie sie die
Erfahrung lehrt, hinzutut" (MS A 28). Dabei bleibt freilich die
Beurteilung je konkreter Fille ebenso prinzipiell problematisch,
wie im Falle der Realisierung des Guten, da das Bose ja, ebenso
wie das Gute, eine Qualitdt des Willens und dessen Maximen
betrifft, deren Lauterkeit aber im Einzelfall nie mit Sicherheit
festgestellt werden kann: "Man nennt aber einen Menschen bése,
nicht darum, weil er Handlungen ausiibt, welche bose (gesetz-
widrig) sind; sondern weil diese so beschaffen sind, daB sie auf
bose Maximen in ihm schlieBen lassen". Dieser SchluB aber ist
prinzipiell problematisch, so daB man "das Urteil, daB der Titer
ein boser Mensch sei, nicht mit Sicherheit auf Erfahrung griinden"
kann (REL AB 5 £.).

2 REL AB 6.

157

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf unbedingte Weise bose sein.3 Abzuhalten ist
nach Kant jede Konzeption, die das Bose in der
Sinnlichkeit und den "daraus entspringenden
natiirlichen Neigungen" begriindet denkt.4 Letz-
tere sind vielmehr "an sich selbst betrachtet gut,
d. i. unverwerflich"S und unschuldig®. "Neigun-
gen sind nur Gegner der Grundsitze iiberhaupt
(sie mogen gut oder bose sein)"’ und konnen des-
halb, sofern sie nicht durch "Klugheit"® in eine
gewisse Hierarchie und Harmonie gebracht wer-
den, auch bdse Vorhaben vereiteln. Sieht man,
wie die stoische Morallehre, "den moralischen
Kampf des Menschen blof als Streit mit seinen
(an sich unschuldigen) Neigungen",? so wird die
Dimension des Sittlichen gewissermaflen unter-
boten und damit verfehlt.

Sind Sinnlichkeit bzw. Neigungen sonach nicht
als Grund des Bdsen anzusehen, so sind sie im
Hinblick auf die Konstitution desselben doch
relevant. Sie stellen ndmlich den méglichen Ver-
mittlungsrahmen des Bosen dar. Denn dieses "be-
steht darin, dafl man jenen Neigungen, wenn sie
zur Ubertretung (sc. des Sittengesetzes) anreizen,

3 Auf diese sachlich erforderliche Erginzung des beriihmten
Einleitungssatzes der GMS weist G. Prauss (1993), S. 258 f.
zurecht hin. Die Frage nach dem Bosen kann von der Problematik
der Freiheit gar nicht abgelost werden, so daB H. Krings (1980),
S. 33 vollig zurecht behaupten kann: "Als Index fiir den Wert
einer transzendentalen Freiheitsphilosophie konnte man den
Beitrag ansetzen, den sie zur Frage nach der Freiheit als dem
Verméogen des Guten und des Bosen leistet."

4 REL A 27, B 31.

S REL A 63, B 69.

6 Vvgl. REL A 64, B 70.

TREL A 63, B 69 Anm.

8 REL A 64, B 70.

PA.a.0.

158

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht widerstehen will, und diese Gesinnung ist
eigentlich der wahre Feind."10 Das Bose konsti-
tuiert sich also dadurch, dafl der Wille sinnliche
Neigungen unreflektiert, also ohne Riicksicht auf
den etwaig diesen entgegenstehenden sittlichen
Anspruch, bestimmend werden 1d8t. Das Bose
wird sonach nicht um seiner selbst willen ge-
wollt, wie das Gute. Die fiir das sittlich Gute
konstitutive Potenzierung, die Pflicht um ihrer
selbst willen zu tun, gilt fiir das sittlich Bose
nicht. Letzteres wird um etwas anderen willen
getan, ndmlich um der Befriedigung der Neigun-
gen willen.

Hinsichtlich der Bestimmung des Grundes des
Bosen darf Freiheit also weder iibergangen wer-
den, noch darf ihr zuviel zugemutet werden.
Einerseits muf3 die Konstitution des Bosen als
ureigene Moglichkeit des Vollzugs der Freiheit
festgehalten werden und andererseits kann Frei-
heit das Bose nicht um seiner selbst willen voll-
ziehen. 11

Diese Gedanken zum Grund des Bosen, die der
REL entnommen werden konnen, lassen sich im
Rekurs auf den Vollzug transzendentaler Freiheit,
soweit dieser bislang iiberwiegend anhand der
GMS sowie der KPV rekonstruiert wurde, besti-

10REL A 63, B 69 Anm.

11 vgl. REL A 28, B 32: "Um also cinen Grund des Moralisch
Bosen im Menschen anzugeben, enthilt die Sinnlichkeit zu
wenig; denn sie macht den Menschen, indem sic die Triebfedern,
die aus der Freiheit entspringen kdnnen, wegnimmt, zu einem
bloB tierischen; eine vom moralischen Gesetz aber freisprechende,
gleichsam boshafte Vernunft (ein schlechthin boser Wille) enthilt
dagegen zu viel, weil dadurch der Widerstreit gegen das Gesetz
selbst zur Triebfeder (denn ohne alle Triebfeder kann die Willkiir
nicht bestimmt werden) erhoben und so das Subjekt zu einem
teuflischen Wesen gemacht werden wiirde."

159

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tigen. Wie wir ndmlich bereits sahen, begriindet
sich das Gute durch den sittlichen Vollzug des
Willens, wobei dieser seine transzendentale Frei-
heit als Autonomie affirmiert und sich damit als
unbedingte Aktualitdt behauptet. Entsprechender-
weise kann der Grund des Bosen, sofern auch
dieser im "Actus der Freiheit" selbst liegt!2, darin
begriindet gesehen werden, dafl der Wille seine
transzendentale Freiheit als Autonomie nicht
affirmiert und sich somit in seiner unbedingten
Aktualitdt nicht behauptet, sondern einer Hete-
ronomie verfallt.

Bereits im Rahmen der Ausfithrungen zur Pro-
blematik der Gliickseligkeit war deutlich gewor-
den, daf} dieser unsittliche Vollzug des Willens
nicht um seiner selbst willen geschieht. Das Bose
konstituiert sich nicht, indem der Wille seine
transzendentale Freiheit der Autonomie als sol-
che negiert. Der unsittliche Akt des Willens ist
nicht im kontriren Gegensatz zum sittlichen Akt
zu denken, so da} der Selbstaffirmation der
Autonomie des Willens cinfachhin eine entspre-
chende Selbstnegation korrespondieren wiirde.
Der unsittliche Akt besteht nicht in einer direkten
Negation, sondern vielmehr im Ausbleiben der
Affirmation, also allenfalls in einer indirekten
Negation. Die Affirmation der Autonomie des
Willens wird verweigert, oder auch nur zuriick-
gestellt zugunsten der Befriedigung sinnlicher
Neigungen. Die Selbstnegation der Freiheit wird
dabei keineswegs gewollt. Dies wire von der
Strukturlogik des Freiheitsbegriffes aus betrach-
tet ja auch widersinnig. Warum sollte Freiheit im
Vollzug ihres Aktes sich selbst abschaffen wol-
len, der Wille seine unbedingte Aktualitit negie-

12REL AB 6.

160

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren wollen und sich damit letztlich selbst nicht
mehr wollen?

Die Moglichkeit der Preisgabe der Freiheit
kann allenfalls verstindlich werden als indirekte
Negation, d. h. als ein nicht gewolltes Resultat
der Affirmation von anderem. Entsprechend
verwirkt der Wille seine Autonomie nicht, indem
er sie direkt negiert, sondern vielmehr indem er
etwas anderes als diese affirmiert. Dieses andere
sind die sinnlichen Neigungen, deren Verlockun-
gen der Wille sich zu widersetzen weigert.
Freiheit verwirkt sich also, sofern sie, anstatt sich
selbst zu affirmieren, sinnliche Neigungen
affirmiert und sich damit indirekt negiert.

Freiheit als Autonomie des Willens will sich
im unsittlichen Akt, wie wir weiter oben bereits
sahen, ja nicht nur nicht abschaffen, sondern
vielmehr absolut setzen, und damit iiber die
sittliche Reflexion hinwegsetzen. Gerade im
Versuch dieser Absolutsetzung, schafft sie sich
freilich dann ab. Das Bose griindet also sowenig
in der direkten Negation der Freiheit, als es
vielmehr in der Intention der Absolutsetzung
derselben besteht. Der bdse Wille will die
absolute, sittlich unreflektierte Freiheit, keines-
wegs das dabei jedoch zwangsweise cintretende
Resultat des Verlustes aller Freiheit!

§ 22 Die Darstellung des Bosen

Die Form, in der sich das Bose ausprigt, ist nach
Kant die Leidenschaft. Diese setzt Freiheit
voraus, denn Leidenschaft bedeutet kein blofes
Uberwiltigtsein durch naturale Determination,
sondern impliziert, daf} der Wille sich dieser De-
termination selbst ausliefert. So sind "Leiden-

161

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schaften ... mehrenteils unheilbar: weil der Kran-
ke nicht will geheilt sein."!3 Leidenschaften set-
zen das Verweigern der Selbstaffirmation der
Freiheit als Autonomie des Willens voraus und
sind deshalb "ohne Ausnahme bése".14 Der
Mensch 14Bt sich hierbei "in Ketten legen"!5 und
findet "Lust und Befriedigung am Sklaven-
sinn".16

Scharf abgegrenzt von den Leidenschaften
werden von Kant die Affekte, die gerade nicht
auf einem Akt der Freiheit beruhen. Sie gehoren
vielmehr allein "zum Gefiihl, sofern es vor der
Uberlegung vorhergehend, diese selbst unmdog-
lich oder schwerer macht."17 Sie sind wie ein
"Sturm", der "bald aufhort”,!8 und konnen Frei-
heit voriibergehend unmdéglich machen. Im
Affekt wird Freiheit von auflerhalb ihrer selbst,
von der Sinnlichkeit her gefidhrdet und etwaig
suspendiert, wihrend die Leidenschaften darauf
beruhen, dafl Freiheit sich selbst verwirkt.

§ 23 Die Anthropologie und das Bise

Kants Ausfiihrungen zufolge kann die Realisie-
rung des Bosen darin gesehen werden, daf} tran-
szendentale Freiheit als Autonomie des Willens
sich selbst verwirkt. Dariiber hinaus fafit er die
Leidenschaften als die je konkreten Auspri-
gungsformen, in denen der sich solchermaflen

13 ANTHR A 227.
14 ANTHR A 228.
15 ANTHR A 206.
16 ANTHR A 228.
17MS A 50.
18A.a 0.

162

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konstituierende bose Wille empirisch vermittelt
im menschlichen Handeln zur Darstellung ge-
langt. Konnte es damit hinsichtlich des Problems
des Bosen nicht sein Bewenden haben? Dieses
scheint nun aus der Struktur des Selbstvollzugs
der Freiheit begriindet und in seinen Auspragun-
gen im menschlichen Handeln reflektiert. Doch
Kant greift dariiber hinaus einen Problembestand
auf, der seit altersher Gegenstand metaphysischer
und theologischer Spekulation war, indem er
bereits eingangs der REL die Frage aufwirft,
inwiefern der Mensch von Natur als gut oder
bdse zu denken sei.

Da diese Frage auf eine gattungsspezifische
Bestimmtheit abzielt, geht Kant zunichst zu einer
kurzen "anthropologischen Nachforschung"
iiber.19 Dabei bietet er zunichst lediglich eine der
Interpretation dringend bediirftige Skizze der "ur-
spriinglichen Anlage zum Guten in der mensch-
lichen Natur", die er folgendermaflen unterteilt:

"1) Die Anlage fiir die Tierheit des Menschen
als eines lebenden,
2) Fiir die Menschheit desselben als cines
lebenden und zugleich verniinftigen,
3) Fiir seine Personlichkeit als eines verniinf-
tigen und zugleich der Zurechnung fihi-
gen Wesens."20

19 REL A 13, B 15; vgl. auch REL AB 8 f.: "Wenn wir also
sagen: der Mensch ist von Natur gut, oder: er ist von Natur bose,
so bedeutet dieses nur so viel als: er enthilt einen (uns unerforsch-
lichen) ersten Grund der Annehmung guter, oder der Annehmung
boser (gesetzwidriger) Maximen; und zwar allgemein als Mensch,
mithin so, daB er durch diesclbe zugleich den Charakter seiner
Gattung ausdriickt."

20 A. a. O. - Dabei handelt es sich freilich nur um Anlagen, die in
praktischer Hinsicht relevant sind, denn es ist "hier von keinen
anderen Anlagen die Rede ... als denen, die sich unmittelbar auf

163

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kant zufolge konnen nur die zwei ersteren
Anlagen zweckwidrig gebraucht werden und
auch nur fiir die Entartung dieser beiden Anlagen
fiihrt er Beispiele von Lastern auf. Dies gibt zu
der Deutung AnlaB}, daf die dritte Anlage nicht
lediglich eine neben den beiden anderen ist,
sondern diesen allererst Sinn verleiht, so daB} in
der Ausrichtung auf die dritte Anlage die ersten
beiden Anlagen zu ihrem zweckmaifigen Ge-
brauch gelangen. Sofern also die Anlagen der
Tierheit und Menschheit auf die Anlage der
Personlichkeit hin ausgerichtet sind, sind sie
Anlagen zum Guten. Die Anlage fiir die Person-
lichkeit aber ist "die Empfanglichkeit der Ach-
tung fiir das moralische Gesetz als einer fiir sich
hinreichenden Triebfeder der Willkiir."2! Daraus
wird ersichtlich: Die Teleologie, die Kant unter-
stellt, wenn er von Anlagen zum Guten spricht,
begriindet sich allererst vom Vollzug transzen-
dentaler Freiheit her. Dieser wird nicht von einer
vorab konzipierten Ontologie als oberstes Telos
des Menschen verstanden, sondern ist vielmehr
die Grundlage eines teleologischen Verstindnis-
ses der menschlichen Natur.

Verwirkt Freiheit sich allerdings im Vollzug
ihrer selbst, so erfahren dabei die Anlagen fiir dic
Tierheit und Menschheit einen zweckwidrigen
Gebrauch und es kommt zur Konstitution von
Lastern. So kann etwa, sofern der Bereich blofer
Tierheit nicht iiberschritten wird, die durch
Instinkt geregelte Selbsterhaltung und Fortpflan-
zung nicht zur "Vollerei" und "Wollust" entarten.

das Begehrungsvermégen und den Gebrauch der Willkiir
beziehen" (REL A 18, B 19 f.).
21REL A 16, B 18.

164

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdriicklich weist Kant darauf hin, da derar-
tige Laster "nicht aus jener Anlage (sc.der Tier-
heit) als Wurzel von selbst entsprieen"22. Erst
wenn, so mufl dann wohl hinzugefiigt werden,
zur Anlage der Tierheit Freiheit hinzutritt, wel-
che die instinktive Regulierung ablost, konnen im
Falle des unsittlichen Vollzuges dieser Freiheit
jene Laster der "Rohigkeit der Natur"2?3 entste-
hen. Mit der Verniinftigkeit, der Anlage fiir die
Menschheit, ist die Dimension unmittelbarer
Bediirfnisbefriedigung immer schon transzen-
diert. Distanzierung von Bediirfnissen wird mog-
lich, wodurch sich Kultur herausbilden kann. Ist
diese aber nicht auf die Personalitdt hin ausge-
richtet, so entartet sie im konkurrierenden Gliick-
seligkeitsverfolg der einzelnen Individuen, wobei
sich als typische Laster der Kultur herauskristalli-
sieren: "Eigensucht", "Nebenbuhlerei", "Neid",
"Undankbarkeit" und "Schadenfreude".2* Auf der
Ebene der Anlage der Personlichkeit nennt Kant
bezeichnenderweise keine Laster sui generis.
Sofern Freiheit sich selbst verwirkt, bedeutet dies
kein Laster, sondern vielmehr den Grund aller
Laster, die dann stets solche der Natur oder der
Kultur sind. Affirmation ihrer selbst oder sich
Verwirken transzendentaler Freiheit entscheidet
in einem strengen Entweder-Oder iiber Tugend-
oder Lasterhaftigkeit iiberhaupt als den konkreten
Ausprigungen eines guten oder bosen Willens.
Im weiteren Verlauf seiner anthropologischen
Erorterung behauptet Kant dann auch einen
gattungsspezifischen "Hange zum Bdosen in der
menschlichen Natur”, den er als eine "habituelle

22RELA15,B 16f.
3 REL A 15,B 17.
24REL A 16, B 18.

165

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begierde" auffaBt.25 Aufgrund dieses Hanges
realisiert sich das Bose angesichts der sittlichen
Forderung in den Modi der Gebrechlichkeit, Un-
lauterkeit und Bosartigkeit.26 "Gebrechlichkeit"
bedeutet in diesem Zusammenhang, daf} das
Gute, obzwar gewollt, aufgrund einer verlocken-
den Neigung jedoch nicht realisiert wird. Man
konnte dies wohl auch dahingehend interpretie-
ren, daf3 der sittliche Wille bloBer Wunsch bleibt.
"Unlauterkeit" bedeutet, dall nur auf duflerliche
Ubereinstimmung des Handelns mit dem sitt-
lichen Anspruch geachtet wird, mithin letztlich
nicht aus sittlicher Willensbestimmung gehandelt
wird. Entsprechend der in der KPV getroffenen
Unterscheidung wird damit auf ein Handeln

25 REL A 18, B 20; - Natur darf bei Kant, will man nicht in
heillose MiBverstindnisse geraten, keinesfalls univok verstanden
werden, sondern es sind zumindest drei verschiedene Ebencn
dieses Begriffs zu unterscheiden. Erstens bedeutet Natur den
Inbegriff der durch die synthetisch-apriorischen Verstandesgrund-
sitze strukturierten Erscheinungen. Zweitens besteht die Natur
des Menschen in dessen Verniinftigkeit und Ireiheit. Und drittens
kann der Mensch, sofern er, wie nun auszufithren sein wird,
immer schon prédisponiert ist, seine Freiheit zu verwirken, auch
als von Natur bose bezeichnet werden. Die erste Bedeutung
betrifft dic Objektivitit der sinnlich wahrnehmbaren Welt, die
zweite Bedeutung die Subjektivitdt des Menschen und die dritte
Bedeutung eine Moglichkeit der Realisierung dieser Subjektivitit,
wobei in jeder dieser Bezichungen der Naturbegriff das Wesent-
liche der entsprechenden Dimension bezeichnet. So bedeutet
Natur im Hinblick auf verfiigbare Objektivitit einen gesetzlichen
Zusammenhang von Erscheinungen, im Hinblick auf die Subjek-
tivitit des Menschen bedeutet sie Vernunft bzw. Freiheit und
hinsichtlich der Realisicrung dieser Freiheit bedeutet sie die von
dieser selbst immer schon hervorgebrachte und deshalb wesent-
liche Maglichkeit, sich selbst auch verwirken zu kénnen. Der
Begriff der Natur steht damit ganz im Sinne der Tradition auch
bei Kant durchwegs in engstem Zusammenhang mit dem des
Wesens bzw. des Wesentlichen.

26 Vgl. REL A 19 ff., B 21 ff.

166

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

abgezielt, das nicht als moralisch, sondern ledig-
lich als legal zu erachten ist. "Bosartigkeit"
schlieBlich kann als die eingestandene Mif3ach-
tung des sittlichen Anspruchs erachtet werden,
womit zwar noch die Legalitidt von Handlungen
einhergehen kann, die sich dann jedoch nur noch
reiner Zufilligkeit verdankt.

Kant denkt sowohl die Anlage zum Guten wie
auch den Hang zum Bdosen als anthropologische
Voraussetzungen im Hinblick auf den Vollzug
transzendentaler Freiheit. Und dies erscheint
auch zwingend, denn das sittliche Sollen hitte
gar keinen Sinn, sofern der Mensch ihm entweder
gar nicht folgen konnte, oder er andererseits
immer schon selbstverstdndlicher Weise das Gute
tun wiirde. Entsprechenderweise wird mit der
Anlage zum Guten aus anthropologischer
Perspektive das Vermogen zur Selbstaffirmation
der Freiheit, mit dem Hange zum Bosen das Ver-
mogen dieser Freiheit, sich selbst zu verwirken,
gedacht. Kants anthropologische Annahmen stel-
len sonach im Lichte der sittlichen Forderung
gesehen Voraussetzungen der Sinnhaftigkeit die-
ser Forderung dar.27

27 Man konnte die Frage aufwerfen, inwiefern es sich hier nicht
um transzendentale Bedingungen handle. Hierzu nur soviel:
Transzendentalphilosophie reflektiert die logische Genese eines
Faktums, mithin dessen immanente Logizitdt. Sie setzt ein
Faktum voraus und reflektiert dieses nun gewissermaBen in sich
selbst. Anthropologie hingegen setzt zwar, zumindest in ihrer
Kantischen Variante, den sittlichen Anspruch ebenfalls voraus,
um den Menschen im Lichte dieses Anspruchs zu interpretieren,
doch sie reflektiert dabei nicht die immanente Logik dieses
Anspruchs, m. a. W. sie sucht den Anspruch nicht zu begriinden,
sondern reflektiert vielmehr auf die faktischen Voraussetzungen
dieses Anspruchs. Im iibrigen ist philosophische Anthropologie
eine hermeneutische Reflexion, wihrend Transzendentalphilo-
sophie eine begriindende Reflexion ist, der es im wesentlichen um

167

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem der anthropologische Rekurs auf die
Natur des Menschen sonach Voraussetzungen fiir
die Sinnhaftigkeit des Faktums des sittlichen
Anspruchs eruiert, wird dieser Anspruch nicht im
Hinblick auf die Rechtmifigkeit seiner Geltung
reflektiert, die vielmehr bereits vorausgesetzt
wird, sondern allein im Hinblick auf seine
Faktizitit. Um der Unbedingtheit des sittlichen
Anspruchs willen ist entsprechenderweise ein
anthropologisches Vermogen anzunehmen, um
transzendentale Freiheit vollzichen zu konnen. In
diesem Sinne setzt Kant als Anlage zum Guten,
wie wir sahen, im wesentlichen "die Anlage fiir
die Personlichkeit" voraus, worunter "dic Emp-
fanglichkeit der Achtung fiir das moralische
Gesetz als einer fiir sich hinreichenden Trieb-
feder der Willkiir" zu verstehen ist.28 Doch um
den sittlichen Anspruch als Anspruch begreiflich
zu machen, ist der Hang zum Bosen vorauszuset-
zen, bedeutet das Sollen doch als solches, daf3 das
Gesollte fiir den Menschen nicht selbstverstind-
lich ist und er immer schon dazu tendiert, sich
diesem Gesollten zu verweigern. Allein bereits
dadurch, daf3 Sittlichkeit in der Form des
Anspruchs an den Menschen herantritt, erscheint
sonach die gattungsspezifische Annahme eines
Hanges zum Bdosen gerechtfertigt.

Niher einzugehen aber ist darauf, da es sich
hinsichtlich der Anlagen zum Guten und des
Hanges zum Bosen in formaler Hinsicht keines-
wegs um Konstituentien der menschlichen Natur
handelt, die auf gleicher Ebene zu denken wiren,

Letztbegriindung zu tun ist und die deshalb das Unbedingte
denken muf.
28 REL A 16, B 18.

168

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie man zundchst annehmen konnte. Vielmehr
bringt Kant damit auch eine Differenz innerhalb
des Begriffs der menschlichen Natur zum Aus-
druck, die er allerdings nur mit wenigen Worten
andeutet. So sind Kants Ausfiihrungen zufolge
die Anlagen zum Guten "urspriinglich, denn sie
gehoren zur Moglichkeit der menschlichen Na-
tur" bzw. zum "Wesen" des Menschen.2? Der
Hang zum Bd&sen hingegen gilt ihm als "erwor-
ben" bzw. "als von dem Menschen selbst sich
zugezogen".30 Entsprechenderweise diirfen dann
auch die Anlagen zum Guten im Gegensatz zum
Hang zum Bosen im Vollsinne als angeboren
vorgestellt werden.3! Der Begriff der Natur des
Menschen fillt damit in zwei Komponenten aus-
einander, und zwar in eine Dimension von Natur,
die dem Menschen als sein Wesen vorgegeben
ist, und in eine Dimension von Natur, als die der
Mensch sich selbst konstituiert. Entsprechender-
weise mufl die Moglichkeit, das Sittengesetz zu
realisieren, zum Wesen des Menschen und damit
zu der ihm vorgegebenen und ihn erst ermogli-
chenden Natur gerechnet werden. Der Mensch
schafft sich sein Wesen nicht selbst, sondern
vollzieht sich allererst im Verhiltnis zu seinem
Wesen. Und erst in dieser, der vorgegebenen
Konstitution seines Wesens logisch nachfolgen-
den Konstitution vermag der Mensch gewisser-
malflen eine zweite Dimension seiner Natur aus-
zubilden, deren Konstitution sich nun ihm allein
verdankt und Ausdruck der Art seines urspriing-
lichen Verhiltnisses gegeniiber seinem Wesen
ist. Der Mensch hat sonach nicht die absolute

29 REL A 17, B 19.
30REL A 18, B 22.
3IREL A 18f,B20f.

169

hittps://dol.org/10.5771/9783495086713-157 - am 17.01.2028, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Freiheit, sein Wesen urspriinglich zu schaffen,
wohl aber die Freiheit, sich diesem Wesen ent-
sprechend nachzuschaffen. Gerade aber Freiheit
selbst ist nach Kant als dieses Wesen des Men-
schen zu denken und sonach muf dessen wesent-
licher Vollzug gerade in der Selbstaffirmation
jener Freiheit als Autonomie des Willens beste-
hen. Dariiber, da3 sein Wesen in transzendentaler
Freiheit besteht, hat der Mensch keine Macht.
Dies ist ihm mit seiner Natur als "Anlage zum
Guten" vorgegeben und so findet er sich in diese
Freiheit immer schon hineingestellt. Aber er kann
und muf} sich angesichts dieser seiner Natur als
Freiheit verhalten und das kann nur bedeuten,
diese Freiheit zu affirmieren oder sich ihr zu
verweigern. ’
Entsprechend nun der Art der Realisierung der
Freiheit kann der Mensch dann die zweite Di-
mension seiner Natur ausbilden, die sich allein
seiner subjektiven Konstitution verdankt. Als
"Anlage" kann sonach die Freiheit unter dem
Aspekt ihrer Gegebenheit aufgefaflit werden als
Voraussetzung und Ermoglichung des Vollzuges
ihrer selbst. Als "Hang" wire die Freiheit unter
dem Aspekt der subjektiven Art dieses Vollzuges
ihrer selbst aufzufassen. Je nachdem, ob dieser
Vollzug durch Selbstaffirmation oder Selbstver-
wirkung der Freiheit gekennzeichnet ist, muf}
dann von einem Hang zum Guten oder zum
Bosen gesprochen werden. Hierbei bedeutet der
Hang zum Guten fiir Kant lediglich eine theoreti-
sche Moglichkeit, der die Erfahrung allzu eindeu-
tig widerspricht. Weit eher sieht Kant sich geno-
tigt, einen urspriinglichen Hang zum Bosen als
Bestandteil der gattungsspezifischen Natur des
Menschen anzunehmen. Im Zusammenhang mit
der "urspriinglichen Anlage zum Guten" bedeutet

170

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dann dieser "Hang zum Bosen": Threr Anlage
zufolge erheischt menschliche Freiheit die Affir-
mation ihrer selbst. Im Vollzug angesichts dieser
Anlage konstituiert der Mensch jedoch immer
schon den Hang, diese Freiheit zu verwirken.

§ 24 Die Aporie des Bosen

Warum nun stellt sich Kant iiberhaupt dem Pro-
blem, da3 der Hang zum Bd&sen, obzwar zur
gattungsspezifischen Natur des Menschen geho-
rig, dennoch aus Freiheit hervorgebracht sei?
Warum greift er eine Problemstellung auf, die
traditionell der theologischen Erbsiindenlehre
entspricht und kaum eine befriedigende Losung
verspricht? Inwiefern stellt sich dieses Problem
tiberhaupt als Problem von Kants Philosophie
und niherhin seiner Freiheitslehre?

Wie wir bereits sahen, begriindet sich der bose
Wille aus dem "Actus der Freiheit"32 als Selbst-
verwirkung dieser Freiheit. Soll ein Hang zum
Bosen dem Menschen von Natur aus eignen, so
muf} deshalb in diesem Zusammenhang diese
Natur des Menschen konsequenterweise als der
"subjektive Grund des Gebrauchs seiner Frei-
heit"33 definiert werden. Aquivalent mit der
Redeweise des von Natur aus Bosen greift Kant
auch die ebenfalls traditionelle Redeweise des
angeborenen Bosen auf. Auch letzteres mufl dann
entsprechend jener Definition als subjektiver
Grund des Gebrauchs der Freiheit verstanden
werden.

32 REL AB 6.
33A.a.0.

171

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Trotz dieser Bezugnahme auf Freiheit aber
stellt sich dabei in aller Schirfe das Problem, ob
nicht dieses angeborene bzw. von Natur beste-
hende Bose die Unbedingtheit transzendentaler
Freiheit aufhebe. Ist damit ein subjektiver Grund
des Gebrauchs dieser Freiheit bezeichnet, so
erscheint die fiir den Begriff transzendentaler
Freiheit ruindse Konsequenz der Aufhebung ihrer
Unbedingtheit ndmlich unumgénglich, sofern
jenes Angeborene bzw. jene Natur als ein
Anderes gegeniiber der Freiheit gedacht wird.
Sofern der Vollzug der Freiheit durch ein ihr
AuBeres determinert wird, wird sie ipso facto als
unbedingte Aktualitdt abgesetzt. Nur wenn der
"subjektive Grund des Gebrauchs der Freiheit"
nicht etwas benennt, das deren Aktualitdt logisch
vorausliegt, sondern vielmehr etwas, das von
derselben noch eingeholt und seinerseits begriin-
dend unterfangen wird, ist die Unbedingtheit der
Freiheit als transzendentaler aufrechterhalten. So
mufl eben "dieser subjektive Grund" des
Gebrauchs der Freiheit "wiederum ein Aktus der
Freiheit sein"34, mithin auch noch die Konstitu-
tion des Hanges zum Bd&sen als Produkt der Frei-
heit gedacht werden. Kant beeilt sich deshalb
auch, darauf hinzuweisen, dafl die Rede von
einem angeborenen Bosen keineswegs bedeute,
"daB die Geburt eben die Ursache sei".35 Ande-
rerseits soll damit aber durchaus "der subjektive
erste Grund" des Gebrauchs der Freiheit gemeint
sein, der "allem in der Erfahrung gegebenen
Gebrauche der Freiheit" vorausliegt, "und so als
mit der Geburt zugleich im Menschen vorhanden

34 A.a0.
35 REL AB 8.

172

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgestellt wird."3¢ Welche Schwierigkeiten auch
immer mit diesem Gedanken verbunden sein
mogen, in keinem Stadium kann das Denken
transzendentaler Freiheit die Aktualitdt dieser
Freiheit auf ein dieser Aufleres zuriickfiihren,
ohne die Unbedingtheit und damit das Eigent-
liche seines Begriffs aufzuopfern. Das Denken,
das stidndig der Versuchung unterliegt, den Akt
der Freiheit von einem ihm AuBeren her ver-
standlich zu machen, muf} sich stattdessen daran
halten, in diesen Akt hineinzudenken.

Kant kann also den Hang zum Bdsen nicht als
blofe Faktizitit stehenlassen, wenn er die Unbe-
dingtheit transzendentaler Freiheit bewahren will.
Dabei allerdings miindet sein Denken in die
Aporie, welche seit jeher mit dem theologischen
Problem einer Erbsiindenlehre verbunden ist, wie
nimlich der Hang zum Bdsen einerseits aus
menschlicher Freiheit konstituiert und dennoch
andererseits in gewisser Weise notwendig bzw.
angeboren oder gattungsspezifisch sein konne.
Wie kann also "das Bdse uns selbst zugerechnet
werden ... und dennoch urspriinglich in uns da"
sein.37 Kant 14Bt keinen Zweifel daran, daf} diese
Aporie fiir unser Denken zwar unldsbar bleiben,
andererseits aber ausgehalten werden muf3.

Allein das Festhalten an der Unbedingtheit
transzendentaler Freiheit fiihrt, wie wir sehen,
dazu, den Hang zum Bo&sen als Produkt
menschlicher Freiheit denken zu miissen, und
damit in die Aporie. Warum aber, so konnte man
letztlich fragen, soll auch angesichts dieser
schier prinzipiell unlosbaren Aporie an der Unbe-
dingtheit transzendentaler Freiheit festgehalten

36 A.a.0.
3TK. Jaspers (1957), S. 314.

173

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden und letztere nicht doch aufgeopfert
werden? Ist das Aushalten dieser Aporie nicht
doch ein zu hoher Preis fiir die Aufrechterhaltung
transzendentaler Freiheit?

Eine Rechtfertigung fiir das Aushalten der
Aporie kann allenfalls darin bestehen, daf3 dies
aus praktischem Interesse notwendig erscheint.
Metaphysische Annahmen rechtfertigen sich ja
Kants kritischem Denken zufolge allein aus
praktischem Interesse. So rechtfertigen sich
bekanntlich nach Kants Metaphysik in prakti-
scher Absicht das Postulat transzendentaler Frei-
heit als Voraussetzung des sittlichen Anspruchs,
die Postulate der Existenz Gottes und der
Unsterblichkeit rechtfertigen sich als Voraus-
setzungen im Hinblick auf die Durchsetzbarkeit
bzw. Erfiillbarkeit dieses Anspruchs. Zusammen-
fassend dienen diese Annahmen der Sicherung
der Seinsmichtigkeit der Sittlichkeit, denn nur
wenn das Sein die Realisierung sittlichen Han-
delns zuldft, ist der sittliche Anspruch sinnvoll.

Der Hang zum Bdsen nun begriindet das Ge-
genteil der Sittlichkeit, ndmlich die Moglichkeit
eines Handelns, das deren Anspruch zuwider ist.
Und die Moglichkeit eines derartigen Handelns
muf} Kant zufolge gedacht werden, da die Reali-
tdt solchen Handelns ein empirisch nicht zu tiber-
sehendes Faktum darstellt. Auflerdem, so hatten
wir in Ergidnzung an Kants Rekurs auf die Empi-
rie angefiihrt, rechtfertigt allein bereits die Tat-
sache, daB} Sittlichkeit formal im Modus eines
Anspruchs auftritt, die Annahme eines Hanges
zum Bdosen, da ein Sollen als solches ja nur dann
sinnvoll erscheint, wenn auch die Moglichkeit
der Abweichung vom Gesollten besteht.

Der Hang zum Bosen kann nun nicht, wie
Freiheit, Gott und Unsterblichkeit als Postulat

174

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

praktischer Vernunft gedacht werden, da er ja der
Realisierung dieser Vernunft gerade entgegenar-
beitet, aber er ist als Bedingung des sittlichen
Anspruchs vorauszusetzen, sofern eben Sittlich-
keit formal als Anspruch auftritt. Um der Auf-
rechterhaltung der Unbedingtheit transzendenta-
ler Freiheit willen aber muf} dieser Hang zum
Bosen als Produkt dieser Freiheit selbst gedacht
werden. Die Aufrechterhaltung transzendentaler
Freiheit in ihrer Unbedingtheit wiederum er-
scheint fiir die Emnsthaftigkeit der sittlichen For-
derung unerldBlich, sofern deren Befolgung ja
auch prinzipiell moglich sein muf.

Entsprechend 143t sich als Konsequenz von
Kants Lehre eine Begriindung der problema-
tischen These des Hanges zum Bosen als einem
Produkt menschlicher Freiheit aus praktischem
Interesse rekonstruieren. Wiirde ndmlich der
Hang zum Bosen als pure, nicht weiter hintergeh-
bare Faktizitit verstanden, so hitte der Mensch
eine partielle Entschuldigung fiir seine sittliche
Verfehlung, von der er schier nach Belieben
Gebrauch machen konnte. Denn miite zwar
auch zugestanden bleiben, dafl ein Hang zum
Bosen, die Realisation desselben noch nicht
unumginglich werden lasse, so bliebe es doch ein
entscheidend mildernder Umstand, daB die Frei-
heit durch einen ihr schlechthin faktisch mitgege-
benen Hang zum Bosen, ohne ihr Zutun der
Gefahrdung ausgesetzt sei. Da sich dariiber
hinaus ja auch kein Kriterium angeben liefle, wie
zwingend der Einfluf} dieses Hanges denn wirk-
lich sei bzw. wieviel Spielraum der Freiheit dann
letztlich noch verbliebe, konnte die Verantwort-
lichkeit fiir sittliche Verfehlung in letzter Konse-
quenz fast bis zur Bedeutungslosigkeit herunter-
gespielt werden. Der Rekurs auf metaphysisches

173

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschick wiirde mit einer erheblichen sittlichen
Entlastung des Menschen einhergehen, womit die
Ernsthaftigkeit des sittlichen Anspruchs kaum
mehr zu vereinbaren wire. Anstatt einer Kritik
der praktischen Vernunft im Sinne einer Begriin-
dung von Sittlichkeit wiirde weit eher eine Theo-
dizee im Sinne einer Rechtfertigung metaphysi-
schen Ubels erforderlich werden.

Um die volle Verantwortlichkeit des Menschen
fiir das durch seine Freiheit realisierte Bose nicht
wieder dadurch einzuschrinken, daf diese Frei-
heit immer schon als schuldlos durch einen Hang
zum Bosen in arge versuchende Bedridngnis
gebracht erscheint, ist also nicht lediglich eine
Freiheit zu denken, die immer schon in der
Versuchung steht, sich selbst zu verwirken,
sondern vielmehr eine Freiheit, die auch diese
Versuchung immer schon selbst hervorgebracht
hat. Entsprechenderweise mufl das vom Men-
schen realisierte Bose letztlich ganz allein seiner
Freiheit zugelastet werden, so da3 die Forderung
Kants verstdndlich wird, wonach "eine jede bose
Handlung, wenn man den Vernunftursprung
derselben sucht, so betrachtet werden" muf3, "als
ob der Mensch unmittelbar aus dem Stande der
Unschuld in sie geraten wire"38, wobei als
"Stand der Unschuld" bezeichnenderweise "der
Zustand des Menschen ... vor allem Hange zum
Bosen" gemeint ist.39

Als etwaiger Entschuldigungsgrund darf der
Hang zum Bosen bei der sittlichen Beurteilung
sonach gar keine Rolle spielen. Und dies muf} er
auch nicht, sofern man ihn mit Kant als von der
Aktualitét transzendentaler Freiheit unterfangen

33 REL A38f.,B41.
39 REL A 40, B 44.

176

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denkt. Der Hang zum Bosen wird damit als Ver-
mittlungsmoment dieser Freiheit gedacht, wo-
durch sich begriinden 148t, daf Sittlichkeit in der
Form des Sollens bzw. eines Anspruchs auftreten
muB. Sofern sich transzendentale Freiheit immer
schon durch einen Hang zum Bésen vermittelt,
hat sie die Moglichkeit, sich selbst zu verwirken,
selbst urpriinglich hervorgebracht. Damit aber
verliert das ihr immanente sittliche Gesetz der
Realisierung der Affirmation ihrer selbst seine
Selbstverstiandlichkeit und wird dieser Freiheit
selbst zum Anspruch.

Kants Lehre von der Freiheit und dem Bdsen
kann also als dreistufig rekonstruiert werden:
Erstens konstituiert sich das Bose indem Freiheit
sich selbst verwirkt. Zweitens wird eine gattungs-
spezifische Priddisposition als Hang zu dieser
Konstitution des Bosen angenommen. Und drit-
tens wird nun auch die Konstitution dieser Pri-
disposition auf den Akt der Freiheit selbst zu-
riickgefiihrt. Transzendentale Freiheit, ein Hang
zum Bosen sowie dessen Konstitution wiederum
durch jene Freiheit, — dies alles sind spekulative
Gedanken, zu denen sich eine philosophische
Anthropologie gendtigt sieht, die sich am unbe-
dingten sittlichen Anspruch orientiert. Ohne Frei-
heit konnte der Unbedingtheit des sittlichen An-
spruchs nicht entsprochen werden. Ohne einen
Hang zum Bosen wire die Form des Anspruchs
als solche nicht begriindet. Und ohne die Kon-
stitution dieses Hanges durch Freiheit wiirde die
Verantwortlichkeit angesichts dieses Anspruchs
zweifelhaft.

177

Iitps://dol.org/10.5771/9783495096713-157 - am 17.01.2026, 14:45:22.


https://doi.org/10.5771/9783495996713-157
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 21 Der Grund des Bösen
	§ 22 Die Darstellung des Bösen
	§ 23 Die Anthropologie und das Böse
	§ 24 Die Aporie des Bösen

