
318

Editorial  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

DOI: 10.5771 / 0342-300X-2020-5-318

Solidarität – national, europäisch, global ?
STEPHAN LESSENICH, MICHAEL REDER, DIETMAR SÜẞ

Solidarität ist gegenwärtig (wieder) in aller Munde“ : Dieser Satz, mit 
dem unser eigener Beitrag zu diesem Schwerpunktheft beginnt, hat 
mittlerweile eine Aktualität erlangt, die wir uns selber nicht hät-

ten träumen lassen. Als das Heft geplant wurde, hielt man „Corona“ noch 
für eine Biermarke oder für eine Leuchterscheinung um Mond und Son-
ne – sofern das Wort überhaupt bekannt war. Spätestens seit März 2020 
aber kennt es jedes Kind. Die Corona-Pandemie hat Hunderttausende 
von Menschenleben gekostet, sie ist Teil des Alltags unzähliger Menschen 
rund um den Globus geworden. Das Corona-Virus hat die Welt verän-
dert – und der Norm der Solidarität eine ungeahnte Renaissance beschert.

Nicht nur die Wenigen, die sich wissenschaftlich mit diesem Hoch-
wertbegriff beschäftigen, dürfte diese plötzliche Sonderkonjunktur über-
rascht haben. Sie hat auch all jene Akteure aufhorchen lassen, denen die 
Beförderung einer solidarischen Gesellschaft ein politisches Anliegen ist. 
Kurzfristig mögen sie gemeint haben, dass die Zeit nun auf ihrer Seite sei. 
Denn mit der Pandemie wurde ganz unmittelbar erfahrbar, was die Men-
schen über all ihre Unterschiede hinweg eint, was sie miteinander teilen : 
das Menschsein nämlich, die Verletzlichkeit der menschlichen Existenz, 
die Sorge um das physische Überleben. Eine*r für alle, alle für eine*n : 
Solidarität ist machbar, so mochte es dank Corona erscheinen – national, 
europäisch, global.

Dass diese Euphorie zum Redaktionsschluss dieses Hefts im Juni 2020 
schon wieder verflogen scheint, mag selbst wiederum nur eine Moment-
aufnahme des Zeitgeschehens sein. Wer weiß schon, was nach dem Ab-
ebben der ersten Infektionswelle in Europa eine mögliche zweite Welle 
bringen wird – an sozialen Verwerfungen, aber auch an Solidaritätsdyna-
miken ? Schon heute allerdings lässt sich eine Zwischenbilanz ziehen, die 
überaus ambivalent ausfällt.

Was nämlich bislang coronabedingt als „Solidarität“ firmierte, waren 
zumeist typische Formen der sozialen Anerkennung und Unterstützung, 
noch häufiger aber bloße Akte individueller und kollektiver Regelbefol-
gung. Es gab symbolisch-demonstrative Kundgebungen von Zusammen-
halt, es gab nachbarschaftliche Einkaufshilfe und die Freiwilligen im Ge-
sundheitswesen. Vor allem aber gab es ein amtlich verfügtes Sozialverhal-
ten, das für ein substanzielles Solidaritätsverständnis weniger Ausweis ist 
denn Problem : Wer seinen Mitmenschen etwas Gutes tun wollte, mach-
te demnach idealerweise gar nichts – verließ nicht das Haus, traf keine 
Freunde, hielt Abstand. Das vielzitierte social distancing, epidemiologisch 
zweifelsohne geboten, ist solidaritätslogisch offenkundig ein Widerspruch 
in sich : geradezu das Gegenteil eines physisch erfahrbaren Zusammen-
stehens, wie es für solidarische Kämpfe etwa um höhere Löhne, kürzere 
Arbeitszeiten oder betriebliche Mitbestimmung charakteristisch war.

Doch nicht nur die generalisierte Distanznahme der gleichermaßen 
Betroffenen setzte der Corona-Solidarität Grenzen. Schon mit der all-
gemeinen Gleichbetroffenheit durch das Virus war es ja erkennbar nicht 
weit her : Auch wenn man zwischenzeitlich den Eindruck gewinnen 
musste, die Deutschen seien ein Volk von Heimarbeitenden, war das In-
fektionsrisiko unter den Beschäftigten doch alles andere als gleich ver-
teilt (man frage nur die osteuropäischen Vertragsarbeiter in deutschen 
Fleischfabriken). Und ebenso wenig egalitär waren die Möglichkeiten, bei 

einer Corona-Infektion das Quarantänegebot zu befolgen bzw. bei schwe-
rem Verlauf die bestmögliche medizinische Versorgung in Anspruch zu 
nehmen – oder, wenn man in einer Flüchtlingsunterkunft hauste, auch 
nur die unbedingt notwendige.

Damit aber sind nur die Grenzen einer solidarischen Bewältigung der 
Pandemie benannt, die sich schon hierzulande auftaten. Die Idee einer 
internationalen Solidarität wurde von den politisch Verantwortlichen 
zwar rhetorisch durchaus bemüht. Faktisch aber war es mit ihr nicht weit 
her, schon im europäischen Kontext nicht, geschweige denn im globalen. 
Nicht zufällig gehörte es zu den ersten Krisenmaßnahmen etwa der Bun-
desregierung, das Aufnahmeprogramm für Flüchtlinge zu stoppen und 
den Export von medizinischer Ausrüstung zu unterbinden, selbst inner-
halb der EU. Und unter den reichen Industrieländern begann bald schon 
der Wettbewerb um nationale Beteiligungen an jenen Unternehmen, die 
an der Entwicklung eines Impfstoffs arbeiten. Dass in diesem Rennen die 
schwer betroffenen Länder Lateinamerikas und zumal Afrikas auf der 
Strecke bleiben werden, liegt auf der (alles andere als unsichtbaren) Hand.

Es sei ein Gebot der Moral, so lauteten denn die Appelle von Verein-
ten Nationen und internationalen Hilfsorganisationen, auch den ärmeren 
Teilen der Weltbevölkerung Zugang zum rettenden Serum zu gewähren. 
Dabei wäre es vielmehr ein Gebot der Solidarität : Einer Praxis also, die 
nicht im Kreis der Familie, der Kommune oder der Nation verbleibt, 
sich nicht ausschließlich unter Gleichen vollzieht, sondern Differenzen 
und Distanzen zu überbrücken sucht ; einer Praxis, die auch diejenigen 
im Blick hat, die (noch) nicht zu der Eigengruppe gehören. Und einer 
Praxis, bei der idealerweise nicht nur für andere gehandelt, also soziale 
Stellvertreterpolitik betrieben wird, sondern mit anderen – im gemeinsa-
men Austausch von Positionen und Perspektiven, um auf dieser geteilten 
Grundlage auch gemeinsam Ziele verfolgen zu können.

Dass das Ringen um Solidarität im Zeichen der Pandemie noch gar 
nicht zu erahnen war, als dieses Heft konzipiert wurde, ist also kein Man-
ko – im Gegenteil : Es zeigt nur, wie schnell sich die gesellschaftlichen Din-
ge verändern können. Ob nun zum Guten oder zum Schlechten, ist nicht 
zuletzt eine Frage ihrer kritischen Reflexion. ■
KONZEPT UND KOORDINATION DES SCHWERPUNKTHEFTES

STEPHAN LESSENICH, Prof. Dr., lehrt Soziologie an der Ludwig-Maximilians-
Universität München.

@  stephan.lessenich@lmu.de

MICHAEL REDER, Prof. Dr. phil., ist Inhaber des Lehrstuhls für Praktische 
Philosophie an der Hochschule für Philosophie München.

@  michael.reder@hfph.de

DIETMAR SÜẞ, Prof. Dr., ist Professor für Neuere und Neueste Geschichte an 
der Universität Augsburg.

@  dietmar.suess@philhist.uni-augsburg.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-318 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:37:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-318

