
6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 207 

Angesichts der Unklarheit im Irak nicht nur zur politischen Machtverteilung, 
sondern zu grundlegenden Fragen darüber, wie ein politisches System ausgestaltet 
sein soll, wie es überhaupt zu begründen ist und was seine Bezugsgrösse darstel

len soll, zeugt von einer derart tiefgreifenden Destabilisierung, dass sich für die

sen Zustand die Bezeichnung »Krise« aufdrängt. Im Verständnis von »krisis«, wie 
es Derrida darlegt, verweist der Begriff auf einen Moment der Entscheidung, ei

ne Zäsur, aber auch eine Situation, die mit den etablierten Instrumenten, die einer 
Gesellschaft zur Verfügung stehen, nicht (mehr) zu meistern ist.6 Die Neuaushand

lung von politischem System, Bevölkerungsordnung und Staatlichkeit verweist auf 
eine solche Situation, in der die bestehenden Herausforderungen nicht mehr inner

halb des Systems gelöst werden können und daher das System selbst ins Wanken ge

rät. Aufgrund dieser Instabilität ist auch eine Entscheidung nötig, eine Setzung und 
nicht etwa eine Schlussforderung (die, beispielsweise in Form eines Kompromisses 
zur Machtteilung, auf stabile Ordnungsvorstellungen angewiesen wäre). Selbstver

ständlich sind im Irak auch Verhandlungen über konkrete Fragen zwischen etablier

ten Akteuren immer wieder Grund für Spannungen oder gar Konflikte (beispiels

weise zwischen den Regierungen in Bagdad und in Erbil). Die beschriebenen Aus

handlungen haben aber offensichtlich einen anderen Charakter. Es werden dabei 
nicht Positionen zwischen Akteuren verhandelt, sondern die Struktur der Akteure 
selbst, die Verhandlungsgegenstände, kurz: die Grundlagen gesellschaftlicher Ord

nung. 

6.2 Die Orientierung an Zugehörigkeit als Klassifikation 

Anhand von ṭāʾifīya wird im Irak eine Diskussion geführt über die Grundlagen 
der irakischen Gesellschaft, des politischen Systems, gar des Nationalstaates. 
Wenn aber ṭāʾifīya derart negativ evaluiert wird wie bisher beschrieben und selbst 
Akteure wie die nach 2003 zurückgekehrten ehemaligen Exilparteien, die ihren 
Machtanspruch auf eine konfessionelle Zugehörigkeitsordnung stützten, diese 
Zuschreibung vehement ablehnen – woher kommt dann der Zuspruch für die 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit? Wie vermag die omnipräsente 
Diskussion von prozentualen Bevölkerungsanteilen ihre Glaubwürdigkeit zu gene

rieren? Umgekehrt lässt sich fragen: Worauf gründet das Ideal, Konfessionalismus 
und Spaltung zu überwinden? In diesen Fragen fällt die Deutung, dass in erster 
Linie über Konfession diskutiert wird und nicht zwischen den Konfessionen, mit 
der Erkenntnis zusammen, dass anhand von Konfessionalität die grundlegenden 

6 Vgl. Pirovolakis, Eftichis: Derrida and the Demand for an Economy of ›Crises‹, in: Manginē, 
Gkolphō u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to ways of life in the con

temporary world, Washington D.C. 2017, S. 194 – 206, S. 203 – 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Elemente von Staat und Gesellschaft ausgehandelt werden. Beide Aspekte verwei

sen auf die Auseinandersetzung mit Konfessionalität anhand der konfessionellen 
Zugehörigkeit. 

Doch was bedeutet die Aussage, dass sich die irakische Öffentlichkeit bei ihrer 
Aushandlung der Grundlagen von Staat und Gesellschaft an konfessioneller (und 
weiterer Formen von) Zugehörigkeit orientiert? Wie ist dieser Bezug gestaltet, wel

che Vorstellungen von Gesellschaft und von Konfessionalität lassen sich daraus re

konstruieren? 
Die bisherigen Untersuchungsergebnisse zeigen: Für das politische System 

nach 2003 erfolgt der Bezug auf Konfession als Klassifikation. Die Bevölkerung 
wird anhand konfessioneller Zugehörigkeit eingeteilt, der schiitische Machtan

spruch aufgrund des Mehrheitsstatus legitimiert. Anhand dieser Deutung wird 
auch deutlich, warum die eigentlich unterschiedlichen Kategorien konfessioneller 
und ethnischer Zugehörigkeit (Schia, Sunna und Kurden) derart gleichwertig ge

handhabt werden. Nicht die Kriterien der Zugehörigkeit sind entscheidend, nicht 
die konkreten Differenzen, sondern die Differenzierung selbst. Darin unterschei

det sich die Klassifikation von einer Typologie. Im Unterschied zur Klassifikation 
würde eine Typologisierung danach fragen, welche Kriterien eine Zugehörigkeit 
rechtfertigen, wo Individuen in Bezug auf definierte Idealtypen zu verorten wä

ren; möglicherweise wären grosse Teile der betroffenen Bevölkerung anhand der 
vorgeschlagenen Idealtypen gar nicht zu fassen. Nicht so in der Klassifikation: Die 
Grenzen werden eindeutig gezogen anhand vordefinierter Kriterien. Die einge

teilte Bevölkerung wird vollständig erfasst (anstatt nur den Anteil an Idealtypen zu 
erfassen, den Individuen aufweisen). Die Klassifikation äussert sich darin, dass die 
konfessionelle Zugehörigkeit für die Strukturierung der Partizipation entschei

dend sein kann – und zwar ungeachtet der individuellen Identitätskonstruktion: 
Selbst wer sich nicht zugehörig fühlt, wird in eine der zur Verfügung stehenden 
Kategorien eingeteilt.7 

Es ist in diesem Kontext bezeichnend, dass die Frage der Bevölkerungsanteile 
von Schia und Sunna in der irakischen Diskussion einen derart hohen Stellenwert 
eingenommen hat. Die Gegenüberstellung von Mehrheit und Minderheit illustriert 
die Funktionsweise der zu beobachtenden Zugehörigkeitsorientierung anschaulich: 
Individuen gehören einer Mehrheit oder einer Minderheit an, abhängig von den ge

setzten Parametern. Das heisst aber nicht, dass dadurch ihre Identität erfasst ist, 
oder der Grad, wie sie auf ihre Identität selbst Bezug nehmen würden. 

Damit stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von Identität und Zugehörigkeit. 
»Identität« erhält seit mehreren Jahren und Jahrzehnten grosse Aufmerksamkeit 
und ist Gegenstand ausführlicher theoretischer Reflexion. Für den deutschen 

7 Sievi: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, 2017, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 209 

Sprachraum waren insbesondere die Arbeiten von Aleida und Jan Assmann ein

flussreich. Deren Unterscheidung in individuelle und kollektive soziale Identitäten 
und besonders die Betonung der Konstruiertheit von sozialen Identitäten und 
deren Verbundenheit mit Konstruktionen der Vergangenheit entsprechen heu

te weitgehend dem wissenschaftlichen Konsens zu Identität.8 Identitäten sind 
nach diesem Verständnis zusammengesetzt aus unterschiedlichen Elementen und 
grenzen sich zu entsprechenden Alteritäten ab, darüber hinaus handelt es sich um 
soziale Konstrukte.9 

Fanar Haddad spricht sich für eine genauere Auseinandersetzung mit konfes

sioneller Identität aus, als Alternative zum unscharfen Konfessionalismus-Begriff. 
Haddads Zugang rahmt »sectarian identity as the sum of its parts [.] [S]ectarian 
identity is simultaneously formulated along four overlapping, interconnected, and 
mutually informing dimensions: doctrinal, subnational, national and transna

tional.«10 Haddad verweist in seiner Studie überzeugend auf die unterschiedlichen 
Bezugsräume, die konfessionell orientiertes Handeln informieren und die in ihrer 
Komplexität kaum voneinander abzugrenzen sind.11 Allerdings wird durch das 
Konzept Identität auf die Charakterisierung der jeweiligen Gruppen verwiesen. 
Ungeachtet der Komplexität, die dem Konzept zugrunde gelegt wird, und der 
Frage, ob (wie bei Haddad) beispielsweise zwischen religiöser und subnationaler 
Identität differenziert wird, ist festzuhalten: Identität bildet den zentralen Begriff, 
um den die dafür konstitutiven Elemente gruppiert werden – »the sum of its parts«. 
Die Ergebnisse dieser Untersuchung haben aber gezeigt, dass die Orientierung an 
konfessioneller Zugehörigkeit in der irakischen Debatte über Konfessionalität 
kaum auf eine solche »Summe von Teilen« verweist. Die irakische Diskussion über 
Konfessionalität verlangt nach einem Konzept, das stärker auf den gesellschaftli

chen Umgang mit Gruppenzugehörigkeiten verweist statt auf deren Konstruktion. 
Einen Schritt in diese Richtung macht Judith Butler, die mit Bezug auf die Arbeiten 
von Michel Foucault und Jacques Derrida das Interesse weg von den Identitäten 
selbst lenkt und hin zu den diskursiven Praktiken, den Machtwirkungen, die erst 
zur Vorstellung einer Identität führen, die den Menschen ein kohärentes Denken 
und Handeln zuschreibt. Butler charakterisiert die Bildung von Identitäten als 
politischen Prozess. Diskurse stellen demnach Identifikationsangebote bereit, 
mit denen Menschen sich oder andere identifizieren können.12 An diesem Punkt 

8 Vgl. Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Ge

schichtspolitik, München 2006, S. 59 – 60. 
9 Vgl. Assmann, Aleida: Einführung in die Kulturwissenschaft. Grundbegriffe, Themen, Frage

stellungen, Berlin 20113, S. 207 – 214. 
10 Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 5. 
11 Vgl. ebd., S. 81 – 87. 
12 Sievi: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, 2017, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

möchte ich ansetzen, allerdings mit einem veränderten Schwerpunkt: Während 
sich Butler für die Konstruktion dieser Identifikationsangebote und die zugrunde

liegenden Machtpraktiken interessiert, lenkt meine Untersuchung den Blick eher 
auf den Umgang mit solchen Identifikationen – das Reden über diese Identifikati

onsangebote. 
Der gesellschaftliche Umgang mit solchen Identifikationsangeboten wird in der 

Forschungsliteratur oft mithilfe des Begriffs Identitätspolitik diskutiert. Da die be

schriebene Klassifikation, die im Irak vorgenommen wird, gerade nicht auf die In

halte einer Identität verweist und damit das fehlt, was eine Identität ausmacht, ist 
es angezeigt, hier eine Abgrenzung zu an Identität orientierten Konzepten vorzu

nehmen. Ansonsten würde die Identitätskonstruktion das Gravitationszentrum der 
Analyse bleiben, wie dies bei Haddad der Fall ist. Hier soll gerade der Aspekt, dass 
die Identitätskonstruktion nicht den Mittelpunkt der irakischen Diskussion bildet, 
auch begrifflich erfasst werden. 

Daher gilt es, die beobachtete Orientierung an Zugehörigkeit von der Last der 
Identitätskonstruktion zu befreien. Pfaff-Czarnecka plädiert für eine Differenzie

rung zwischen »identity« und »belonging«. Dabei unterscheidet sie beispielsweise 
spezifische Gebietsansprüche indigener Bevölkerungen in Latein- und Nordame

rika, die sie mit dem Ausdruck »Identity Politics« anspricht, von gegenwärtigen 
Migrationsdebatten in Europa. Diese beschreibt sie (mit Bezug auf Judith Butler 
und Paul Gilroy) als Zugehörigkeitsdebatten, gemäss dem Anspruch von Aufnah

megesellschaften, über Aufnahme und Zugehörigkeit zu entscheiden.13 Ähnliches 
beschreibt Zygmunt Bauman, der Zugehörigkeit als Anteilhabe an einer Ge

meinschaft versteht.14 Gemeinschaft ist bei Bauman der (imaginierte) Hort des 
Gleichseins und des Gleichverhaltens, wird somit durch eine Praxis hervorgebracht 
– wobei diese Gleichheit aus »brüchigen Fäden subjektiver Urteile« gewoben sei.15 

Die im Irak beobachtete Orientierung an Zugehörigkeit stellt diesen Zugang auf 
den Kopf: Nicht die Anforderungen, die zu erfüllen sind, um Zugehörigkeit zu er

langen, bilden ihren Ausgangspunkt, sondern die Annahme der Gleichheit der je

weiligen konfessionellen Gruppe. 
Diese hier skizzierten Überlegungen reichen selbstredend nicht aus, um die 

akademische Auseinandersetzung zu Identität und Zugehörigkeit zu umreissen, 
geschweige denn umfassend zu diskutieren. Sie illustrieren aber die Differenz, 

13 Vgl. Pfaff-Czarnecka, Joanna: From ›identity‹ to ›belonging‹ in Social Research: Plurality, So

cial Boundaries, and the Politics of the Self, in: Albiez, Sarah; Castro, Nelly; Jüsse, Lara u.a. 
(Hg.): Ethnicity, citizenship and belonging. Practices, theory and spatial dimensions, Madrid, 
Frankfurt a.M. 2011 (Ethnicity, citizenship and belonging in Latin America), S. 199 – 219, 214 – 
217. 

14 Vgl. Bauman, Zygmunt: Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer bedrohli

chen Welt, Frankfurt a.M. 20174 (Edition Suhrkamp Bd. 2565), S. 7. 
15 Vgl. ebd., S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 211 

die sich zwischen der für den Irak beschriebenen Orientierung an konfessionel

ler Zugehörigkeit und der Untersuchung konfessioneller Identitäten abzeichnet. 
Während mit dem Begriff Identität auf die Eigenschaften der so identifizierten 
Individuen oder Kollektive verwiesen wird, betont der Begriff Zugehörigkeit die 
Differenz selbst, die Grenze, die gezogen wird, kurz: die Klassifikation, den Akt des 
Einordnens. 

Das heisst nicht, dass konfessionelle Identitätskonstruktionen nicht relevant 
wären oder von der Forschung nicht berücksichtigt werden sollten. Die bisherige 
Untersuchung hat aber gezeigt, dass der Fokus auf Zugehörigkeit produktiv ist, 
um die Konfessionalisierung im Irak zu deuten. Der deutlichste Bezug auf die 
konkrete Gruppencharakterisierung, die noch als Identitätskonstruktion (bzw. Al

teritätskonstruktion) statt als zugehörigkeitsbasierte Klassifikation gelesen werden 
könnte, findet sich beim IS. Der Schia werden dort konkrete, negative Eigenschaften 
vorgeworfen, die die Gewalt gegen sie legitimieren sollen. Allerdings geschieht dies 
auf klischeehafte Weise. Die ausführlichsten Betrachtungen der Schia behandeln 
die Safawiden als Herrscher, denen Verrat an den Muslimen vorgeworfen wird – 
sozusagen ein »Regierungsverhalten«. Der zweite deutliche Fall, der eine Identität 
definieren soll, sind die Verweise auf eine schiitische Identität um 2003. Wie die Un

tersuchung gezeigt hat, handelt es sich aber auch hier nicht um eine Bestimmung 
anhand positiver Merkmale der Gruppe. Als für die Schia konstitutiv wird vielmehr 
die Diskriminierungserfahrung unter dem früheren Regime herangezogen. Schia 
ist in diesem Kontext definiert durch den Status als Bevölkerungsmehrheit, die 
unterdrückt worden sei. Die Charakterisierung erfolgt relational.16 

Selbst diese beiden deutlichsten Bezüge auf inhaltliche Definitionsversuche 
konfessioneller Identitäten durch die Akteure stellen diese Definitionen also um

gehend in den Kontext der Gestaltung von Politik und Gesellschaft. Um diese 
Verwendung beschreiben zu können, ist das oben beschriebene Verständnis von 
Zugehörigkeit hilfreich. Die Bezüge, die durch die Akteure hergestellt werden, 
können so als Zugehörigkeitsbezüge erfasst werden, ohne dass damit auch eine Be

zugnahme auf die konkreten Identitäten notwendig wäre, sondern nur die Tatsache 
der Differenzierung nach Zugehörigkeit. 

Ist nun die Betrachtung von Zugehörigkeitsorientierungen von der Last der 
Identitätskonstruktion befreit, hat das zwei konkrete Auswirkungen für den Blick 
auf die Konfessionalisierung im Irak. Erstens wird verdeutlicht, dass »Schia« 
und »Sunna« in der irakischen Diskussion über die Grundlagen der Gesellschaft 

16 Diese Gegenüberstellung von Relationalität und positiver Selbstdefinition soll hier nicht 
überdehnt werden. Gerade für die Schia stellt die Verfolgungserfahrung auch losgelöst von 
den Erfahrungen unter dem Baʿṯ-Regime bekanntlich ein konstitutives Element dar. Dass sich 
diese Ebenen hier überlagern, illustriert die historisch kontingente Verfasstheit der Bezugs

grösse Schia. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

eine klassifikatorische Qualität zukommt. Zweitens wird anhand dieser klassi

fikatorischen Qualität fassbar, dass antikonfessionalistisch positionierte Bezüge 
auf übergeordnete Zugehörigkeiten nicht nur konstitutiv sind für die Diskussion 
über Konfessionalität. Der Bezug auf Zugehörigkeit, der durch Gegenkonzepte 
zu ṭāʾifīya wie waḥda, Irak und Islam hergestellt wird, orientiert sich ebenfalls an 
einer Klassifikation. Diese Gegenkonzepte zielen zwar auf eine Überwindung der 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit, bestätigen aber gleichzeitig deren 
klassifikatorische Logik. 

Im politischen Kontext folgt daraus die enge Verbindung zwischen Zugehörig

keit und Repräsentation, da eine auf Zugehörigkeit basierende Klassifikation das 
politische System strukturiert und die so entstehenden Gruppen als Gruppen reprä

sentiert werden. 
Das 2003 eingeführte politische System geht von einer Repräsentation auf 

Basis von Zugehörigkeit aus. Das Gerechtigkeitsversprechen von 2003 liegt darin, 
dass der Schia als Bevölkerungsmehrheit ein privilegierter Zugang zur politischen 
Macht zustehe. Repräsentation erfolgt also nicht anhand von klassischerweise 
als »politisch« bezeichneten Positionen (beispielsweise, wenn politische Parteien 
in ein Rechts-Links-Schema eingeordnet werden und dadurch unterschiedliche 
Programmatiken zur Auswahl stehen). Obwohl nach 2003 innerhalb der Konfes

sionen, namentlich der Schia, durchaus unterschiedliche Parteien um die Gunst 
der Bevölkerung gerungen haben, sind inhaltliche Differenzen kaum Gegenstand 
öffentlicher Debatten gewesen. Vielmehr ist das politische System anhand der 
Legitimität der Repräsentationslogik diskutiert worden. Besonders deutlich wird 
das in der Kritik an diesem System, etwa in den Äusserungen von Muqtadā aṣ-Ṣadr, 
wonach er selbstverständlich Schiit sei, dies aber keine Rolle für die Politik spielen 
solle.17 Ṣadr hat überdeutlich Anteil an einer schiitischen Identität, er hat diese 
nach 2003 sogar massgeblich mitgeprägt. Er kritisiert die an konfessioneller Zuge

hörigkeit orientierte politische Repräsentation – nicht aber eine starke Betonung 
schiitischer Identität. Nicht die konfessionellen Identitäten sind für Ṣadr also das 
Problem; das Problem ist für ihn die Orientierung an konfessioneller Zugehörig

keit, um die irakische Gesellschaft zu ordnen und anhand dieser Ordnung das 
politische System oder den Staat zu strukturieren. Ṣadr formuliert damit die von 
mir beschriebene Unterscheidung von Identität und Zugehörigkeitsorientierung 
selbst. 

Analog können die Proteste von 2019 betrachtet werden. Die dort vertretene Sys

temkritik unterscheidet Volk (šaʿb) und Staat (womit die Regierung und Teile der 
Verwaltung gemeint sind, oft auch mit niẓām, System, angesprochen). Der hier ver

wendete Volksbegriff hat keine ethnische Konnotation. Nicht eine positiv bestimm

bare Identität (unabhängig davon, wie komplex sie rekonstruiert wird) bildet hier 

17 Vgl. aṣ-Ṣadr: aṭ-Ṭāʾifīya fī naẓar al-ʾislām, 2013, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 213 

den Bezugspunkt, sondern die proto-dialektische Abgrenzung von Staat und Sys

tem und die Klassifikation, die sich daraus ergibt. Die Unterscheidung in Volk und 
Staat schafft eine neue Form von Klassifikation: Der Staat wird als eigenständiger 
Akteur wahrgenommen (seine Angehörigen sind dann oft pauschal »die Politiker«), 
der dem Volk gegenübersteht. Es handelt sich also um eine neue, eine Gegen-Klas

sifikation: Aus Sicht der Demonstrantinnen und Demonstranten sind nicht Schia, 
Sunna, Kurden und kleinere Gruppen im Rahmen einer Machtteilung einander ge

genüberzustellen, sondern Volk und Staat. Die vertikale soll die horizontale Klassi

fikation ersetzen. 
Die Orientierung an Zugehörigkeit, so kann zusammengefasst werden, schafft 

konkurrierende Klassifikationen der irakischen Bevölkerung – ohne dass die 
Eigenschaften der entsprechenden Gruppen (wie sie durch die Prozesse der Identi

tätskonstruktion konstituiert werden) für diese Bezugnahme zwangsläufig thema

tisiert würden. 
Die Diskussionen im Irak über die Rolle, die konfessioneller Zugehörigkeit zu

kommen soll, ist eine Diskussion über die irakische Gesellschaft auf Grundlage der 
Klassifikation dieser Gesellschaft. Der Bezugsrahmen ist klar der Irak und kaum je 
eine supranationale konfessionelle Zugehörigkeit; verhandelt werden offensichtlich 
nicht religiöse Wahrheitsansprüche, sondern die irakische Gesellschaft und die Be

zugnahme des politischen Systems auf diese Gesellschaft. 
Diese Folgerung erlaubt eine neue Einschätzung von positiven und negativen 

Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit: Die Orientierung an konfessioneller Zu

gehörigkeit wie auch die Kritik daran zugunsten nationaler Einheitsvorstellungen 
erscheinen nicht mehr als unterschiedliche Pole der Diskussion, sondern als Aus

druck der zugrundeliegenden Frage nach der Klassifikation der irakischen Gesell

schaft. 
Die Diskussion über Konfession, die im Irak geführt wird, könnte somit in der 

Frage gefasst werden: Welches ist die richtige Ordnung? Genauer: Welche Differen

zierung, welche Klassifikation ist die Richtige? Die Ordnung gemäss der richtigen 
Differenzierung wiederum soll die Grundlage bilden für die gesellschaftliche Orga

nisation, als Grundlage des politischen Systems und des Staats. 
Die in dieser Arbeit dargelegte Deutung, dass sowohl solche Positionen, die an 

konfessioneller Zugehörigkeit orientiert sind, wie auch solche, die diese explizit ab

lehnen, beide Ausdruck einer gemeinsamen Orientierung an einer zugehörigkeits

basierten Klassifikation sind, hat zwei Konsequenzen: Sie enttabuisiert erstens den 
Zuspruch, den die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit trotz aller Ableh

nung von Konfessionalismus genossen hat. Eine Reduktion dieser Orientierung auf 
die Machenschaften einzelner Herrscher oder auf eine wie auch immer geartete 
Verblendung oder Verführung der Bevölkerung wird damit hinfällig. Zweitens in

tegriert sie die Idealisierung einer apolitisch vorgestellten nationalen Einheit, mit

tels derer die konfessionelle Spaltung überwunden werden soll, in die Analyse. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit wird genauso wie diejenige an ent

sprechenden Gegenkonzepten als Positionen innerhalb der Ausgestaltung der ge

sellschaftlichen Ordnung durch die jeweiligen Akteure und dadurch als wandelbares 
Produkt gesellschaftlicher Prozesse greifbar. 

6.3 Der Souverän und die Suche nach der richtigen Ordnung 

Die Historisierung der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit und der idea

lisierten Überwindung der Spaltung verlangt danach, beide Phänomene in ihrem 
gesellschaftlichen Kontext zu verorten. Die Vorstellung einer künstlichen, zur Wah

rung von Partikularinteressen implementierten Konfessionalisierung, erfasst die 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit dagegen als einen Fremdkörper – 
eine Deutung, die sich in der Forschung wie in der irakischen Öffentlichkeit (und 
der nahöstlichen Öffentlichkeit insgesamt) findet. Angesichts der Wirkmächtigkeit 
konfessioneller Bezüge und der tiefgreifenden, an die Grundlagen der Gesellschaft 
rührenden Bereiche, die anhand von Bezügen auf Konfessionalität verhandelt wer

den, ist diese Isolierung zu hinterfragen. Diese Diskussion erinnert in gewissen 
Aspekten an den Umgang mit dem Nationalsozialismus. Prominent hat Zygmunt 
Bauman zu einem Umgang mit dem Nationalismus (und dem Stalinismus) aufge

fordert, der diesen nicht als eine Art Unfall versteht, einen Fremdkörper oder Rück

schritt im nachaufklärerischen Europa – wogegen die Aufklärung weiterhin aus

schliesslich positiv bewertet werde, frei von jeglichem Bezug zu den Gräueln des 
zwanzigsten Jahrhunderts. Stattdessen soll laut Bauman die Verwurzelung des na

tionalsozialistischen Denkens im europäischen Denken analysiert und so das Ge

dankengut erkannt werden, das im Bestand europäischer Tradition als Grundlage 
für den Nationalsozialismus wirkte. Hitlers und Stalins Taten seien keine »Ausbrü

che einer Barbarei, die noch nicht vollkommen von der neuen rationalen Ordnung 
der Zivilisation ausgelöscht war«, sondern »legitime Kinder des modernen Geis

tes«.18 Der Befund, wonach sowohl die Orientierung an konfessioneller Zugehörig

keit wie diejenige am irakischen Volk auf einer zugehörigkeitsbasierten Klassifika

tion gründen, verweist auf die Verankerung dieser diskursiven Muster in der iraki

schen Öffentlichkeit. Weder die konfessionelle Gewalt nach 2006 noch die Gräuel

taten des IS und auch nicht die gegen Zivilistinnen und Zivilisten gerichtete Gewalt 
der schiitischen paramilitärischen Verbände sind »Ausbrüche einer Barbarei« oder 
Rückfälle in vorstaatliche Loyalitäten, genauso wenig wie die Orientierung an kon

fessioneller Zugehörigkeit insgesamt. Diese Klassifikation ist der Modus, in dem 
die Herausforderungen einer grundlegenden Destabilisierung, die selbst vor dem 

18 Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Hamburg 20163, 
S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022 - am 12.02.2026, 16:47:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

