2. Jesus Christus

Im Zentrum des christlichen Glaubens steht Jesus Christus — sein Wirken, seine Person.
Da Christen von ihm annehmen, dass in ihm Gott selbst, genauer die zweite géttliche
Person des Sohnes oder Wortes (Logos), Mensch geworden ist, ist im philosophischen Teil
vorab zu kliren, ob eine solche Menschwerdung Gottes itberhaupt denkbar ist und was
sie grundsitzlich bedeutet (Kap. 2.1). Im zweiten Teil wird die Bibel darauthin zu befra-
gen sein, was sie alles von Jesus Christus berichtet oder iiber ihn aussagt (Kap. 2.2), wih-
rend dann im dritten Teil iiber die Glaubensinhalte, die sich mit ihm verbinden, systema-
tisch-theologisch nachgedacht wird (Kap. 2.3). Weil das Christentum ihrem Religionsgriin-
der traditionell die Erlosung der Menschheit zuspricht, sollen im religionswissenschafili-
chen Teil die Religionsgriinder der anderen Weltreligionen, soweit sie greifbar sind, kurz
vorgestellt, vor allem aber deren Erlosungsverstindnis und deren Erlésungswege aus-
fithrlich dargestellt werden (Kap. 2.4). Im spirituellen Teil wird schlieflich eine Ubersicht
iiber die GroRen Exerzitien des Ignatius von Loyola gegeben, sind sie doch weitgehend
dem Leben, Leiden und Auferstehen Jesu gewidmet (Kap. 2.5).

2.1 Die Mdglichkeit der Menschwerdung Gottes

Die Menschwerdung Gottes zahlt — neben seiner Dreieinigkeit und der Verherrlichung des
Menschen — zu den drei groflen Geheimnissen des Christentums. Weil Christen glauben,
dass Gott in Jesus von Nazaret Mensch geworden ist und sich in ihm uniiberbietbar als
die absolute Liebe geoffenbart hat, glauben sie auch, dass Gott in sich dreieinige Liebe
ist und aus Liebe die Menschen an seiner géttlichen Herrlichkeit ewig teilhaben ldsst.

Der Mensch kann mit seiner bloflen Vernunft die Menschwerdung Gottes aus kei-
nem Gottesbegriff oder Gottesgedanken ableiten. Er kann sie nicht von irgendwoher er-
schliefRen, sie nicht gedanklich irgendwie ,vorwegnehmen*. Er kann nur iiber sie nach-
denken, nachdem sie sich, wie Christen glauben, geschichtlich ereignet hat. Mithilfe sei-
ner Vernunft kann er sich dann zunichst einmal philosophisch fragen, ob eine solche
Menschwerdung Gottes tiberhaupt denkméglich ist beziehungsweise wie sie sich den-
kerisch nachvollziehen ldsst.

14,02.2026, 02:30:17. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Der absolute Gegensatz zu Gott ist nicht der Mensch. Wire der Mensch Gott absolut
entgegengesetzt, lie3e sich eine Menschwerdung Gottes nicht denken. Der absolute Ge-
gensatz zu Gott ist, je nachdem, wie man Gott philosophisch bestimmen will, etwa das
absolute Nichts, wenn Gott das absolute Sein ist, oder etwa der absolute Tod, wenn er das
absolute, unendliche Leben ist. Wire das absolute Nichts, wire absolut nichts, kénnte
absolut nichts sein. Da aber etwas ist, ist das absolute Nichts nicht und kann auch nicht
sein. Also kann auch Gott nicht das absolute Nichts sein oder werden, zumindest kénn-
ten wir das nicht denken. Ahnlich gilt: Wire der absolute Tod, gibe es kein Leben, wire
Leben nicht einmal moglich. Nun gibt es aber Leben, nimlich zumindest jenes geisti-
ge Leben, das diese Gedanken denkt. Also ist der absolute Tod absolut unméglich. Auch
Gott konnte, soweit wir ihn jedenfalls denken konnen, nicht der absolute Tod sein oder
werden.

Gott kann nicht das werden, was in absolutem Gegensatz zu ihm steht. Aber es gibt
keinen Grund anzunehmen, dass es ihm prinzipiell unméglich sein sollte, etwas zu wer-
den, das ihm nur relativ entgegengesetzt ist. Weil der Mensch ein zwar materiell-end-
liches, geistig aber unbegrenzt offenes Wesen ist, ist er das Wesen in der Welt, das im
geringsten Gegensatz zu Gott steht. Gott, der das Leben in unendlicher Fiille aus sich
selbsthat, kann metaphysisch betrachtet zugleich ein Mensch sein, weil der Mensch zwar
sein endliches Leben von anderen hat, aber als geistiges Wesen unbegrenzt offen fiir alle
Wirklichkeit ist und darum auch fihig ist, gottliches Leben bewusst in sich aufzuneh-
men. Eine Menschwerdung Gottes ist also metaphysisch moglich. Von da aus lassen sich
dann weitere philosophische Uberlegungen zur Menschwerdung Gottes anstellen.

Wenn Gott, wie Christen annehmen, in Jesus von Nazaret Mensch geworden ist, hat
er nicht aufgehort Gott zu sein, sondern sich mit diesem Menschen auf einzigartige Wei-
se vereinigt und, wie der Kolosserbrief sagt, mit der ganzen Fiille der Gottheit leibhaftig
in ihm gewohnt." Theologisch gesprochen hat die zweite géttliche Person, der ewige Lo-
gos-Sohn, eine menschliche Wirklichkeit als ihre eigene angenommen, so dass man von
Jesus Christus wahrhaft sagen kann, er sei Gottmensch: ganz Gott und ganz Mensch.”

Wird Gott Mensch, wird er zwar nicht ,mehr* oder ,vollkommener“ Gott, aber ein
anderer Gott als er wire, wenn er nicht Mensch wiirde. Das endliche menschliche Leben
Jesu kann der Fiille seines unendlichen Lebens nichts im Sinne gréRerer Vollkommen-
heit hinzufiigen, wie es ihm auch nichts wegnehmen kann.? Aber durch es verindert
sich nicht nur die Welt, sondern auch Gott selbst. Der an sich unverinderliche Gott kann
am Anderen seiner selbst, nimlich einem Menschen, selbst verinderlich sein. Ist Gott
in Jesus von Nazaret selbst Mensch geworden, dann ist die Geschichte dieses Jesus die
Geschichte Gottes selbst.

Metaphysisch-abstrakt gedacht ist Gott das absolut vollkommene Wesen, das nicht
vollkommener sein oder gedacht werden kann, als es tatsichlich ist.* Nach christlichem
Glauben ist er aber nicht das absolut einfache Eine, wie ihn etwa der Philosoph Plotin
gedacht hat, sondern der Dreieine. Er ist Gott als Vater, als Sohn und als Heiliger Geist.

1 Kol 2,9.

2 Kap. 2.3.1.2.

3 Bd. 1, Kap. 2.1.4.
4 Bd. 1, Kap. 2.1.2.

14,02.2026, 02:30:17. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Nicht der Vater und nicht der Heilige Geist, sondern der ewige Sohn oder Logos (das
Wort) ist Mensch geworden.”

Als absolut vollkommenes Wesen muss Gott auch als das Wesen absoluter Freiheit ge-
dacht werden. Wird er als solches gedacht, so war ihm sein konkretes dreieiniges Wesen
nicht einfach vorgegeben. Vielmehr hat er sich seit Ewigkeit in Freiheit selbst dazu be-
stimmt, die dreieinige Liebe von (oder zwischen) Vater, Sohn und Heiligem Geist zu sein.®
Keine ihm tibergeordnete Notwendigkeit hat ihn dazu gezwungen, der Dreieine zu sein.
Nur weil er das von Ewigkeit her so will, sich in Freiheit selbst so vollzieht, ist er unverin-
derlich und fur uns notwendigerweise der Gott der dreifaltigen Liebe. Die Liebe macht
so gesehen sowohl seinen Freiheitsvollzug als auch sein (konkretes) Wesen aus.

Seit Ewigkeit und in Freiheit hat sich Gott nicht nur dazu selbst bestimmyt, dreifalti-
ger Gott, sondern auch Schipfergott zu sein. Nimmt man das Loblied auf den Heilsplan
Gottes im Epheserbrief ernst, hat er wiederum nicht nur seit Ewigkeit beschlossen, Welt
und Mensch zu erschaffen, sondern auch, selbst Mensch zu werden und die Menschen
an seiner Herrlichkeit ewig teilhaben zu lassen.” Auch wenn Gott erst mit dem Beginn
der Zeit aktuell Schopfergott wird und innerhalb der Welt- und Menschheitsgeschichte
erst zu einem bestimmten Zeitpunkt Mensch wird, gehért der Gedanke oder Beschluss
der Erschaffung der Welt und der Menschwerdung nicht weniger zu seinem konkreten
ewigen Wesen als seine Dreieinigkeit. Unter der Riicksicht der freien Selbstbestimmung
Gottes hinsichtlich seines konkreten Wesens relativiert sich der traditionell sehr stark
hervorgehobene Unterschied zwischen dem ,notwendigen Wesen* Gottes, zu dem seine
Dreifaltigkeit gehort, und dem vollkommen , freien Entschluss*, eine Welt mit Menschen
zu erschaffen und selbst Mensch zu werden.

Wie Gott seit Ewigkeit Schopfer sein wollte, wollte er seit Ewigkeit Mensch werden.
Zwischen seinem Schopfersein und seiner Menschwerdung gibt es theologisch keinerlei
Uber- oder Unterordnung. Gott hat nicht eine Welt und einen Menschen erschaffen, nur
um selbst Mensch werden zu kénnen. Er ist aber auch nicht erst, nachdem er Welt und
Mensch erschaffen hatte, auf den Gedanken gekommen, selbst Mensch werden zu kon-
nen und zu sollen. Sein Gedanke, Menschen zu erschaffen und am eigenen goéttlichen
Leben teilhaben zu lassen, und sein Gedanke, selbst Mensch zu werden, sind gleich ur-
spriinglich. Es handelt sich im Grunde um zwei Momente ein und desselben gottlichen
Gedankens oder Entschlusses.

Um Welt und Mensch zu sich zu erhéhen, erniedrigt sich Gott und wird Mensch.
Um selbst Mensch werden zu kdnnen, erschafft er Welt und Mensch. Die Erniedrigung
und die Erhohung sind dabei selbstverstindlich nicht riumlich zu verstehen, denn Gott
ist schon in der Welt, und die Welt ist schon in Gott. Vielmehr erniedrigt sich der un-
endliche Gott, indem er sich durch seine Menschwerdung den begrenzten menschlichen
Daseinsbedingungen einschlief3lich des Leidens und des Todes aussetzt. Gleichzeitig er-
hoht er Welt und Mensch zu sich, indem er durch die Menschwerdung Teil der Welt wird
und so das Géttliche in die Welt und zu den Menschen bringt. Auf diese Weise findet,
wie Kirchenviter gesagt haben, ein wunderbarer Tausch statt: Indem Gott als Mensch arm

5 Joh1,14.
6 Kap. 3.3.8.
7 Eph1,3-14.

14,02.2026, 02:30:17. - -

193


https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

wird, macht er die Menschen reich. Aus Liebe wollte er von vornherein einer von uns
Menschen werden, um unsere Armut mit uns zu teilen und uns mit seinem Reichtum zu
beschenken. , Das Wort Gottes selbst ist“, wie Athanasius der Grofe (300-373) in seiner
Abhandlung Uber die Menschwerdung des Wortes geschrieben hat, ,Mensch geworden, da-
“8 Entsprechend wird in der 3. Weihnachtsprifation in der
katholischen Kirche gebetet: ,Denn einen wunderbaren Tausch hast du vollzogen: dein

mit wir vergéttlicht wiirden.

gottliches Wort wurde ein sterblicher Mensch, und wir sterbliche Menschen empfangen
in Christus dein gottliches Leben.“

Hat man einmal verstanden, dass die Menschwerdung zum urspriinglichen Heils-
plan Gottes gehort und wesentlicher Bestandteil desselben ist, verbieten sich im Grunde
alle Soteriologien (Erlosungslehren), die in der Menschwerdung eine blofRe Antwort Got-
tes auf die Siinde des Menschen oder gar eine nachtrigliche Korrektur seines Heilsplans
sehen. Ein entsprechendes Narrativ konnte lauten: Gott hat Welt und Mensch erschaf-
fen, damit der Mensch vor ihm in Heiligkeit und Gerechtigkeit lebt. Nun ist der Mensch
aber durch die Urstinde (die Siitnde Adams und Evas) von Gott abgefallen. Er hat sich so
von ihm abgewandt und getrennt, dass er von sich aus nicht mehr zu Gott zuriickfindet.
Deshalb muss Gott, um seinen urspriinglichen Heilsplan und die Menschheit zu retten,
selbst Mensch werden.

Abgesehen davon, dass sich die Auffassung von der Ursiinde als einem historischen
Ereignis in einem Paradies nicht aufrechterhalten lisst’, lisst sich eine solche Soterio-
logie auch nicht mit der Souveranitit und absoluten Vollkommenheit Gottes vereinba-
ren. Denn ein Gott, der quasi im Nachhinein in die Menschheitsgeschichte eingreift, in-
dem er Mensch wird, um die aufgrund der Siinde verlorene Menschheit zu retten, wire
kein allwissender, allmichtiger und zugleich allgiitiger Gott. Ein allwissender Gott kann
durch die Siinde des Menschen nicht tiberrascht werden. Ein allmichtiger Gott hat es
nicht nétig, in die Menschheitsgeschichte korrigierend einzugreifen, damit sein Plan
mit dem Menschen noch gelingt. Ein allgiitiger Gott wiirde auch nicht etwa seinen ei-
genen Sohn um der ,Gerechtigkeit“ willen sithnend oder stellvertretend fiir die anderen
Menschen leiden lassen. Das Motiv der Siindenvergebung ist bei der Menschwerdung
Gottes wenn dann im Motiv der Vergéttlichung eingeschlossen, nicht umgekehrt. Alle
Soteriologien und Theologien, die primir oder ausschlieflich auf die Siindenvergebung
beziehungsweise auf den Kreuzestod Jesu abheben, greifen von daher zu kurz.™® So ist
Gott nicht etwa Mensch geworden, damit er durch das Sithnopfer Jesu Christi am Kreuz
in seinem berechtigten Zorn tiber den von ihm abgefallenen Menschen umgestimmt und
mit der Welt verséhnt wird (Sithnopfertheologie). Er ist nicht Mensch geworden, um
durch das Leiden und Sterben Jesu als des Gottmenschen fiir die unendliche Verletzung
seiner Ehre, die ihm durch die Siinde des Menschen zugefiigt wurde, Genugtuung zu er-
fahren (Satisfaktionstheorie). Er ist nicht Mensch geworden, um fiir alle Menschen stell-
vertretend die gerechte Strafe oder unabdingbare Folge fiir ihre sitndhafte Trennung von
Gott zu erleiden und so die Trennung aufzuheben (Stellvertretungssoteriologie). All die-
se Theorien greifen zu kurz.

8 Athanasius: Uber die Menschwerdung des Wortes, 54,3.
9 Kap1.3.2.1.
10 Kap.2.3.2.

14,02.2026, 02:30:17. - -



https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Jesus Christus

Gott ist nicht Mensch geworden, weil die Menschen siindigten. Er ,musste nicht
Mensch werden, um die Siinde irgendwie auszugleichen. Vielmehr ist er als Mensch zu
den Menschen gekommen, weil er von vornherein aus Liebe einer von ihnen werden woll-
te und obwohl er im Voraus wusste, dass sie siindigen wiirden, das heif3t als sich entwi-
ckelnde Wesen Fehler, schwerwiegende Fehler machen wiirden. Er ist nicht Mensch ge-
worden, um eine infolge der Siinde verlorene Menschheit zu retten, sondern um sie un-
abhingig von ihrer Siinde zu sich zu erhéhen und zu verherrlichen. Wer annimmt, Jesus
Christus musste Gott sein Leben als Opfer darbringen, um ihn umzustimmen, muss-
te die Schuld der Menschen sithnen oder stellvertretend fiir sie leiden, um sie vor der
Holle zu bewahren, musste als Gottmensch dem unendlich beleidigten Gott Genugtu-
ung geben, musste also kurzum Mensch werden, um Gottes Gerechtigkeit zu gentigen,
iibersieht, dass es keine iiber Gott stehende Gerechtigkeit gibt. Gott steht iiber der Ge-
rechtigkeit beziehungsweise ist selbst die Gerechtigkeit. Er ist dies aber nach christli-
chem Glauben als absolut vergebende Liebe. So hat ihn jedenfalls, wie sich zeigen wird,
Jesus Christus geoffenbart. Seine Liebe verbietet den Gedanken, er hitte seinen Zorn
iiber seinen Sohn ausgeschiittet, hitte ihn stellvertretend fiir andere verworfen, hitte
ihn, den Unschuldigen, die Strafe erleiden lassen, die die schuldigen Menschen hitten
erleiden miissen. Gott ziirnt nicht und bestraft nicht, er verwirft nicht und verdammt
nicht. All das gehort nicht zum Repertoire seiner Gerechtigkeit. Die Vorstellung einer
solchen Strafgerechtigkeit geht nicht auf Gott, sondern auf Menschen zuriick, die sich,
vermutlich aufgrund eigener menschlicher Erfahrungen, eine absolut vergebende Liebe
Gottes nicht vorstellen kénnen.

Wenn Gott seit Ewigkeit beschlossen hat, Welt und Mensch zu erschaffen und selbst
Mensch zu werden, um den Menschen, und das heif3t alle Menschen, zu sich zu erhéhen
und zu vergéttlichen, und wenn Gott als maximal vollkommenes und souverines Wesen
allwissend, allgiitig und allmichtig ist, dann ist auch nicht wirklich denkbar, dass sein
Schopfungsplan fehlschligt, indem es am Ende Menschen gibt, die das von ihm vorge-
gebene Ziel des ewigen Lebens und Heils verfehlen. Es ist dann nur noch die Frage, ob
es in der Geschichte Hinweise gibt, die den Glauben an seine Menschwerdung in einem
bestimmten Menschen verniinftig erscheinen lassen.

2.2 Jesus Christus: Messias, Menschensohn und Gottessohn

Vieles von dem, was in der heiligen Schrift iiber Jesus Christus geschrieben steht, lisst
sich in drei Titeln biindeln: Er ist der Messias, der Menschensohn und der Gottessohn.
Hoffnungen auf einen Messias sind bereits im Alten Testament bezeugt (Kap. 2.2.1). Was
das Neue Testament angeht, wird zunichst die Frage nach dem historischen Jesus brei-
ten Raum einnehmen (Kap. 2.2.2): Was von all dem, was die Evangelien von ihm berich-
ten, diirfte tatsichlich so in seinem irdischen Leben geschehen sein, diirfte er tatsichlich
so gesagt oder getan haben, und was diirfte erst spiter nach Ostern hinzugefigt wor-
den sein oder auf nachésterliche Uberarbeitung zuriickgehen? Ein eigenes Kapitel wird
sodann der Auferstehung und Erhéhung Jesu gewidmet sein (Kap. 2.2.3). Sie sind der
Grund, weshalb ihm verschiedene Hoheitstitel verliehen wurden, die es zu erliutern gilt
(Kap. 2.2.4). Den Schluss des biblischen Teils bilden neutestamentliche Christologien,

14,02.2026, 02:30:17. - -

195


https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

