
2. Jesus Christus 

Im Zentrum des christlichen Glaubens steht Jesus Christus – sein Wirken, seine Person. 
Da Christen von ihm annehmen, dass in ihm Gott selbst, genauer die zweite göttliche 
Person des Sohnes oder Wortes (Logos), Mensch geworden ist, ist im philosophischen Teil 
vorab zu klären, ob eine solche Menschwerdung Gottes überhaupt denkbar ist und was 
sie grundsätzlich bedeutet (Kap. 2.1). Im zweiten Teil wird die Bibel daraufhin zu befra
gen sein, was sie alles von Jesus Christus berichtet oder über ihn aussagt (Kap. 2.2), wäh
rend dann im dritten Teil über die Glaubensinhalte, die sich mit ihm verbinden, systema
tisch-theologisch nachgedacht wird (Kap. 2.3). Weil das Christentum ihrem Religionsgrün
der traditionell die Erlösung der Menschheit zuspricht, sollen im religionswissenschaftli
chen Teil die Religionsgründer der anderen Weltreligionen, soweit sie greifbar sind, kurz 
vorgestellt, vor allem aber deren Erlösungsverständnis und deren Erlösungswege aus
führlich dargestellt werden (Kap. 2.4). Im spirituellen Teil wird schließlich eine Übersicht 
über die Großen Exerzitien des Ignatius von Loyola gegeben, sind sie doch weitgehend 
dem Leben, Leiden und Auferstehen Jesu gewidmet (Kap. 2.5). 

2.1 Die Möglichkeit der Menschwerdung Gottes 

Die Menschwerdung Gottes zählt – neben seiner Dreieinigkeit und der Verherrlichung des 
Menschen – zu den drei großen Geheimnissen des Christentums. Weil Christen glauben, 
dass Gott in Jesus von Nazaret Mensch geworden ist und sich in ihm unüberbietbar als 
die absolute Liebe geoffenbart hat, glauben sie auch, dass Gott in sich dreieinige Liebe 
ist und aus Liebe die Menschen an seiner göttlichen Herrlichkeit ewig teilhaben lässt. 

Der Mensch kann mit seiner bloßen Vernunft die Menschwerdung Gottes aus kei
nem Gottesbegriff oder Gottesgedanken ableiten. Er kann sie nicht von irgendwoher er
schließen, sie nicht gedanklich irgendwie „vorwegnehmen“. Er kann nur über sie nach
denken, nachdem sie sich, wie Christen glauben, geschichtlich ereignet hat. Mithilfe sei
ner Vernunft kann er sich dann zunächst einmal philosophisch fragen, ob eine solche 
Menschwerdung Gottes überhaupt denkmöglich ist beziehungsweise wie sie sich den
kerisch nachvollziehen lässt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008 - am 14.02.2026, 02:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Der absolute Gegensatz zu Gott ist nicht der Mensch. Wäre der Mensch Gott absolut 
entgegengesetzt, ließe sich eine Menschwerdung Gottes nicht denken. Der absolute Ge
gensatz zu Gott ist, je nachdem, wie man Gott philosophisch bestimmen will, etwa das 
absolute Nichts, wenn Gott das absolute Sein ist, oder etwa der absolute Tod, wenn er das 
absolute, unendliche Leben ist. Wäre das absolute Nichts, wäre absolut nichts, könnte 
absolut nichts sein. Da aber etwas ist, ist das absolute Nichts nicht und kann auch nicht 
sein. Also kann auch Gott nicht das absolute Nichts sein oder werden, zumindest könn
ten wir das nicht denken. Ähnlich gilt: Wäre der absolute Tod, gäbe es kein Leben, wäre 
Leben nicht einmal möglich. Nun gibt es aber Leben, nämlich zumindest jenes geisti
ge Leben, das diese Gedanken denkt. Also ist der absolute Tod absolut unmöglich. Auch 
Gott könnte, soweit wir ihn jedenfalls denken können, nicht der absolute Tod sein oder 
werden. 

Gott kann nicht das werden, was in absolutem Gegensatz zu ihm steht. Aber es gibt 
keinen Grund anzunehmen, dass es ihm prinzipiell unmöglich sein sollte, etwas zu wer
den, das ihm nur relativ entgegengesetzt ist. Weil der Mensch ein zwar materiell-end
liches, geistig aber unbegrenzt offenes Wesen ist, ist er das Wesen in der Welt, das im 
geringsten Gegensatz zu Gott steht. Gott, der das Leben in unendlicher Fülle aus sich 
selbst hat, kann metaphysisch betrachtet zugleich ein Mensch sein, weil der Mensch zwar 
sein endliches Leben von anderen hat, aber als geistiges Wesen unbegrenzt offen für alle 
Wirklichkeit ist und darum auch fähig ist, göttliches Leben bewusst in sich aufzuneh
men. Eine Menschwerdung Gottes ist also metaphysisch möglich. Von da aus lassen sich 
dann weitere philosophische Überlegungen zur Menschwerdung Gottes anstellen. 

Wenn Gott, wie Christen annehmen, in Jesus von Nazaret Mensch geworden ist, hat 
er nicht aufgehört Gott zu sein, sondern sich mit diesem Menschen auf einzigartige Wei
se vereinigt und, wie der Kolosserbrief sagt, mit der ganzen Fülle der Gottheit leibhaftig 
in ihm gewohnt.1 Theologisch gesprochen hat die zweite göttliche Person, der ewige Lo
gos-Sohn, eine menschliche Wirklichkeit als ihre eigene angenommen, so dass man von 
Jesus Christus wahrhaft sagen kann, er sei Gottmensch: ganz Gott und ganz Mensch.2 

Wird Gott Mensch, wird er zwar nicht „mehr“ oder „vollkommener“ Gott, aber ein 
anderer Gott als er wäre, wenn er nicht Mensch würde. Das endliche menschliche Leben 
Jesu kann der Fülle seines unendlichen Lebens nichts im Sinne größerer Vollkommen
heit hinzufügen, wie es ihm auch nichts wegnehmen kann.3 Aber durch es verändert 
sich nicht nur die Welt, sondern auch Gott selbst. Der an sich unveränderliche Gott kann 
am Anderen seiner selbst, nämlich einem Menschen, selbst veränderlich sein. Ist Gott 
in Jesus von Nazaret selbst Mensch geworden, dann ist die Geschichte dieses Jesus die 
Geschichte Gottes selbst. 

Metaphysisch-abstrakt gedacht ist Gott das absolut vollkommene Wesen, das nicht 
vollkommener sein oder gedacht werden kann, als es tatsächlich ist.4 Nach christlichem 
Glauben ist er aber nicht das absolut einfache Eine, wie ihn etwa der Philosoph Plotin 
gedacht hat, sondern der Dreieine. Er ist Gott als Vater, als Sohn und als Heiliger Geist. 

1 Kol 2,9. 
2 Kap. 2.3.1.2. 
3 Bd. 1, Kap. 2.1.4. 
4 Bd. 1, Kap. 2.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008 - am 14.02.2026, 02:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 193 

Nicht der Vater und nicht der Heilige Geist, sondern der ewige Sohn oder Logos (das 
Wort) ist Mensch geworden.5 

Als absolut vollkommenes Wesen muss Gott auch als das Wesen absoluter Freiheit ge
dacht werden. Wird er als solches gedacht, so war ihm sein konkretes dreieiniges Wesen 
nicht einfach vorgegeben. Vielmehr hat er sich seit Ewigkeit in Freiheit selbst dazu be
stimmt, die dreieinige Liebe von (oder zwischen) Vater, Sohn und Heiligem Geist zu sein.6 
Keine ihm übergeordnete Notwendigkeit hat ihn dazu gezwungen, der Dreieine zu sein. 
Nur weil er das von Ewigkeit her so will, sich in Freiheit selbst so vollzieht, ist er unverän
derlich und für uns notwendigerweise der Gott der dreifaltigen Liebe. Die Liebe macht 
so gesehen sowohl seinen Freiheitsvollzug als auch sein (konkretes) Wesen aus. 

Seit Ewigkeit und in Freiheit hat sich Gott nicht nur dazu selbst bestimmt, dreifalti
ger Gott, sondern auch Schöpfergott zu sein. Nimmt man das Loblied auf den Heilsplan 
Gottes im Epheserbrief ernst, hat er wiederum nicht nur seit Ewigkeit beschlossen, Welt 
und Mensch zu erschaffen, sondern auch, selbst Mensch zu werden und die Menschen 
an seiner Herrlichkeit ewig teilhaben zu lassen.7 Auch wenn Gott erst mit dem Beginn 
der Zeit aktuell Schöpfergott wird und innerhalb der Welt- und Menschheitsgeschichte 
erst zu einem bestimmten Zeitpunkt Mensch wird, gehört der Gedanke oder Beschluss 
der Erschaffung der Welt und der Menschwerdung nicht weniger zu seinem konkreten 
ewigen Wesen als seine Dreieinigkeit. Unter der Rücksicht der freien Selbstbestimmung 
Gottes hinsichtlich seines konkreten Wesens relativiert sich der traditionell sehr stark 
hervorgehobene Unterschied zwischen dem „notwendigen Wesen“ Gottes, zu dem seine 
Dreifaltigkeit gehört, und dem vollkommen „freien Entschluss“, eine Welt mit Menschen 
zu erschaffen und selbst Mensch zu werden. 

Wie Gott seit Ewigkeit Schöpfer sein wollte, wollte er seit Ewigkeit Mensch werden. 
Zwischen seinem Schöpfersein und seiner Menschwerdung gibt es theologisch keinerlei 
Über- oder Unterordnung. Gott hat nicht eine Welt und einen Menschen erschaffen, nur 
um selbst Mensch werden zu können. Er ist aber auch nicht erst, nachdem er Welt und 
Mensch erschaffen hatte, auf den Gedanken gekommen, selbst Mensch werden zu kön
nen und zu sollen. Sein Gedanke, Menschen zu erschaffen und am eigenen göttlichen 
Leben teilhaben zu lassen, und sein Gedanke, selbst Mensch zu werden, sind gleich ur
sprünglich. Es handelt sich im Grunde um zwei Momente ein und desselben göttlichen 
Gedankens oder Entschlusses. 

Um Welt und Mensch zu sich zu erhöhen, erniedrigt sich Gott und wird Mensch. 
Um selbst Mensch werden zu können, erschafft er Welt und Mensch. Die Erniedrigung 
und die Erhöhung sind dabei selbstverständlich nicht räumlich zu verstehen, denn Gott 
ist schon in der Welt, und die Welt ist schon in Gott. Vielmehr erniedrigt sich der un
endliche Gott, indem er sich durch seine Menschwerdung den begrenzten menschlichen 
Daseinsbedingungen einschließlich des Leidens und des Todes aussetzt. Gleichzeitig er
höht er Welt und Mensch zu sich, indem er durch die Menschwerdung Teil der Welt wird 
und so das Göttliche in die Welt und zu den Menschen bringt. Auf diese Weise findet, 
wie Kirchenväter gesagt haben, ein wunderbarer Tausch statt: Indem Gott als Mensch arm 

5 Joh 1,14. 
6 Kap. 3.3.8. 
7 Eph 1,3–14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008 - am 14.02.2026, 02:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

wird, macht er die Menschen reich. Aus Liebe wollte er von vornherein einer von uns 
Menschen werden, um unsere Armut mit uns zu teilen und uns mit seinem Reichtum zu 
beschenken. „Das Wort Gottes selbst ist“, wie Athanasius der Große (300–373) in seiner 
Abhandlung Über die Menschwerdung des Wortes geschrieben hat, „Mensch geworden, da
mit wir vergöttlicht würden.“8 Entsprechend wird in der 3. Weihnachtspräfation in der 
katholischen Kirche gebetet: „Denn einen wunderbaren Tausch hast du vollzogen: dein 
göttliches Wort wurde ein sterblicher Mensch, und wir sterbliche Menschen empfangen 
in Christus dein göttliches Leben.“ 

Hat man einmal verstanden, dass die Menschwerdung zum ursprünglichen Heils
plan Gottes gehört und wesentlicher Bestandteil desselben ist, verbieten sich im Grunde 
alle Soteriologien (Erlösungslehren), die in der Menschwerdung eine bloße Antwort Got
tes auf die Sünde des Menschen oder gar eine nachträgliche Korrektur seines Heilsplans 
sehen. Ein entsprechendes Narrativ könnte lauten: Gott hat Welt und Mensch erschaf
fen, damit der Mensch vor ihm in Heiligkeit und Gerechtigkeit lebt. Nun ist der Mensch 
aber durch die Ursünde (die Sünde Adams und Evas) von Gott abgefallen. Er hat sich so 
von ihm abgewandt und getrennt, dass er von sich aus nicht mehr zu Gott zurückfindet. 
Deshalb muss Gott, um seinen ursprünglichen Heilsplan und die Menschheit zu retten, 
selbst Mensch werden. 

Abgesehen davon, dass sich die Auffassung von der Ursünde als einem historischen 
Ereignis in einem Paradies nicht aufrechterhalten lässt9, lässt sich eine solche Soterio
logie auch nicht mit der Souveränität und absoluten Vollkommenheit Gottes vereinba
ren. Denn ein Gott, der quasi im Nachhinein in die Menschheitsgeschichte eingreift, in
dem er Mensch wird, um die aufgrund der Sünde verlorene Menschheit zu retten, wäre 
kein allwissender, allmächtiger und zugleich allgütiger Gott. Ein allwissender Gott kann 
durch die Sünde des Menschen nicht überrascht werden. Ein allmächtiger Gott hat es 
nicht nötig, in die Menschheitsgeschichte korrigierend einzugreifen, damit sein Plan 
mit dem Menschen noch gelingt. Ein allgütiger Gott würde auch nicht etwa seinen ei
genen Sohn um der „Gerechtigkeit“ willen sühnend oder stellvertretend für die anderen 
Menschen leiden lassen. Das Motiv der Sündenvergebung ist bei der Menschwerdung 
Gottes wenn dann im Motiv der Vergöttlichung eingeschlossen, nicht umgekehrt. Alle 
Soteriologien und Theologien, die primär oder ausschließlich auf die Sündenvergebung 
beziehungsweise auf den Kreuzestod Jesu abheben, greifen von daher zu kurz.10 So ist 
Gott nicht etwa Mensch geworden, damit er durch das Sühnopfer Jesu Christi am Kreuz 
in seinem berechtigten Zorn über den von ihm abgefallenen Menschen umgestimmt und 
mit der Welt versöhnt wird (Sühnopfertheologie). Er ist nicht Mensch geworden, um 
durch das Leiden und Sterben Jesu als des Gottmenschen für die unendliche Verletzung 
seiner Ehre, die ihm durch die Sünde des Menschen zugefügt wurde, Genugtuung zu er
fahren (Satisfaktionstheorie). Er ist nicht Mensch geworden, um für alle Menschen stell
vertretend die gerechte Strafe oder unabdingbare Folge für ihre sündhafte Trennung von 
Gott zu erleiden und so die Trennung aufzuheben (Stellvertretungssoteriologie). All die
se Theorien greifen zu kurz. 

8 Athanasius: Über die Menschwerdung des Wortes, 54,3. 
9 Kap 1.3.2.1. 
10 Kap. 2.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008 - am 14.02.2026, 02:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Jesus Christus 195 

Gott ist nicht Mensch geworden, weil die Menschen sündigten. Er „musste“ nicht 
Mensch werden, um die Sünde irgendwie auszugleichen. Vielmehr ist er als Mensch zu 
den Menschen gekommen, weil er von vornherein aus Liebe einer von ihnen werden woll
te und obwohl er im Voraus wusste, dass sie sündigen würden, das heißt als sich entwi
ckelnde Wesen Fehler, schwerwiegende Fehler machen würden. Er ist nicht Mensch ge
worden, um eine infolge der Sünde verlorene Menschheit zu retten, sondern um sie un
abhängig von ihrer Sünde zu sich zu erhöhen und zu verherrlichen. Wer annimmt, Jesus 
Christus musste Gott sein Leben als Opfer darbringen, um ihn umzustimmen, muss
te die Schuld der Menschen sühnen oder stellvertretend für sie leiden, um sie vor der 
Hölle zu bewahren, musste als Gottmensch dem unendlich beleidigten Gott Genugtu
ung geben, musste also kurzum Mensch werden, um Gottes Gerechtigkeit zu genügen, 
übersieht, dass es keine über Gott stehende Gerechtigkeit gibt. Gott steht über der Ge
rechtigkeit beziehungsweise ist selbst die Gerechtigkeit. Er ist dies aber nach christli
chem Glauben als absolut vergebende Liebe. So hat ihn jedenfalls, wie sich zeigen wird, 
Jesus Christus geoffenbart. Seine Liebe verbietet den Gedanken, er hätte seinen Zorn 
über seinen Sohn ausgeschüttet, hätte ihn stellvertretend für andere verworfen, hätte 
ihn, den Unschuldigen, die Strafe erleiden lassen, die die schuldigen Menschen hätten 
erleiden müssen. Gott zürnt nicht und bestraft nicht, er verwirft nicht und verdammt 
nicht. All das gehört nicht zum Repertoire seiner Gerechtigkeit. Die Vorstellung einer 
solchen Strafgerechtigkeit geht nicht auf Gott, sondern auf Menschen zurück, die sich, 
vermutlich aufgrund eigener menschlicher Erfahrungen, eine absolut vergebende Liebe 
Gottes nicht vorstellen können. 

Wenn Gott seit Ewigkeit beschlossen hat, Welt und Mensch zu erschaffen und selbst 
Mensch zu werden, um den Menschen, und das heißt alle Menschen, zu sich zu erhöhen 
und zu vergöttlichen, und wenn Gott als maximal vollkommenes und souveränes Wesen 
allwissend, allgütig und allmächtig ist, dann ist auch nicht wirklich denkbar, dass sein 
Schöpfungsplan fehlschlägt, indem es am Ende Menschen gibt, die das von ihm vorge
gebene Ziel des ewigen Lebens und Heils verfehlen. Es ist dann nur noch die Frage, ob 
es in der Geschichte Hinweise gibt, die den Glauben an seine Menschwerdung in einem 
bestimmten Menschen vernünftig erscheinen lassen. 

2.2 Jesus Christus: Messias, Menschensohn und Gottessohn 

Vieles von dem, was in der heiligen Schrift über Jesus Christus geschrieben steht, lässt 
sich in drei Titeln bündeln: Er ist der Messias, der Menschensohn und der Gottessohn. 
Hoffnungen auf einen Messias sind bereits im Alten Testament bezeugt (Kap. 2.2.1). Was 
das Neue Testament angeht, wird zunächst die Frage nach dem historischen Jesus brei
ten Raum einnehmen (Kap. 2.2.2): Was von all dem, was die Evangelien von ihm berich
ten, dürfte tatsächlich so in seinem irdischen Leben geschehen sein, dürfte er tatsächlich 
so gesagt oder getan haben, und was dürfte erst später nach Ostern hinzugefügt wor
den sein oder auf nachösterliche Überarbeitung zurückgehen? Ein eigenes Kapitel wird 
sodann der Auferstehung und Erhöhung Jesu gewidmet sein (Kap. 2.2.3). Sie sind der 
Grund, weshalb ihm verschiedene Hoheitstitel verliehen wurden, die es zu erläutern gilt 
(Kap. 2.2.4). Den Schluss des biblischen Teils bilden neutestamentliche Christologien, 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008 - am 14.02.2026, 02:30:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

