70

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

tungswesens einordnen zu kénnen und an Hand einiger konkreter Beispiele zu
illustrieren.

3.1 Ablauf einer modernen Bestattung

Shitkatsu- Publikationen liefern einen leicht verstindlichen Uberblick iiber das Be-
stattungswesen — das ist schlieflich eines der erklirten Ziele der Praxis. Um die
Verinderungen des Bestattungswesens in Japan nachzuvollziehen, bietet es sich zu-
nichst an, eine Darstellung der modernen Bestattung zu betrachten. Abbildung 2
zeigt den Prozess zwischen dem Tod einer Person (rinji)) und der Beisetzung (nokot-
su) grafisch. Streng genommen handelt es sich bei dieser Darstellung bereits um ei-
ne verkiirzte Version der modernen Bestattung.' Ahnliche Abbildungen finden sich
in gedruckten wie digitalen shitkatsu- Medien zuhauf. Ihre Funktion ist es, die kom-
plexen und heutzutage von vielen Menschen als zu kompliziert und anstrengend
wahrgenommenen Rituale nach dem Tod eines Menschen zunichst iibersichtlich
und verstindlich darzustellen, um im Anschluss die Moglichkeiten zu erliutern,
diese Zeremonien durchzufithren und ggf. abzukiirzen (etwa um Geld, Zeit und Auf-
wand zu sparen). Es gibt daher nicht das eine Modell, nach dem eine Bestattung
abliuft. In anderen Publikationen kénnen daher auch weitere Rituale aufgefiihrt
sein, die hier nicht vorkommen. Auch gab es frither schon regionale sowie Klas-
senunterschiede, die die Bestattung beeinflusst haben. Es hat sich aber in der Mo-
derne nach und nach ein standardisierter Ablauf durchgesetzt (Bernstein [2006: 6]
spricht von einem »Japanese way of death«), der sich nun wieder in Auflgsung befin-
det. So werden z.B. heute 99 Prozent der Verstorbenen in Japan eingedschert, und
auch wenn dies in Uberblicksdarstellungen gelegentlich filschlicherweise buddhis-
tischen Uberzeugungen zugeschrieben wird, hingt die Universalisierung der Kre-
mation in Japan vielmehr mit der Entstehung eines modernen Nationalstaats seit
der Meiji- Zeit zusammen (Bernstein 2006: 67—90).>

1 Unterschiede zwischen dieser Form und der»traditionellen«werden von miran den entspre-
chenden Stellen erliutert. Die Abbildung basiert auf einer Ubersicht in einem Artikel, den
mir Muto Yoriko, Griinderin der Shikatsu Counselor Association, bei unserem personlichen
Treffen als Kopie iiberlassen hat. Ich habe die Ubersicht adaptiert und deutsche Ubersetzun-
gen eingeflgt.

2 ErstimJahr193s Uiberstieg die Anzahl der Feuer-gegeniiber Erdbestattungen die 50- Prozent-
Marke (Kotani 2015: 5).

https://dol.org/1014361/9783839467411-010 - am 12.02.2026, 14:55:16.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? n

Abbildung 2: »Ablaufvon Todeszeitpunkt bis zur Beisetzung« — Ubersicht des Ablaufs der
Bestattung in Japan

Quelle: eigene Darstellung nach einem Artikel von Mut6 Yoriko

Wie sieht nun dieser standardisierte Ablauf einer Bestattung in Japan aus? Am
Todestag ist zunichst ein Totenschein (shibo shindansho) durch einen Arzt ausstel-
len zu lassen (spitestens am Tag danach). Danach wird der Leichnam an einen Ort
tberfithrt (hanso), z.B. zum Bestattungsinstitut, an dem er gelagert wird (anchi). In-
nerhalbvon 7 Tagen nach dem Tod muss der Totenschein an die lokale Selbstverwal-
tungseinheit iibergeben werden. Daraufhin erfolgen die Einsargung (nokan) und die
nichtliche Totenwache (tsuya) um die verstorbene Person herum. Es folgen die ei-
gentliche Trauerfeier (sogi) und das Ritual des Abschieds (kokubetsushiki), die heutzu-
tage iiblicherweise zusammengefasst werden.’ Im Anschluss findet die Kremation
(kaso) statt, die in Japan tiblicherweise nur eine bis zwei Stunden dauert. Unerwihnt

3 Bernstein (2006: 150) verweist darauf, dass die kokubetsushiki erstmals 1901 als Alternative
zur religiosen sogi durchgefiihrt wurde. Heute werden die Begriffe kokubetsushiki und sogi im
Alltagsgebrauch jedoch nicht auseinandergehalten (ebd. 151).

https://dol.org/1014361/9783839467411-010 - am 12.02.2026, 14:55:16.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

bleibtin der Grafik der nach der Kremation erfolgende und in vielen Teilen Ostasiens
verbreitete Brauch, dass die Familienmitglieder die noch unverbrannten Knochen-
reste mit Stibchen auflesen und in die Urne legen (shitkotsu bzw. kotsuhiroi).* Weiter-
hin sind buddhistische Totenandachtszeremonien am 7. und am 49. Tag nach dem
Tod vorgesehen (shonanoka und shijukunichi); das Ritual heif3t hoyo. Erst am 49. Tag
oder danach wird traditionell die Urne in den Friedhof iiberfithrt (nokotsu). Hiufig
mochten die Menschen heutzutage jedoch nicht so lange warten - viele reisen fiir
die Bestattung von weit her an und miissten fiir die Beisetzung erneut anreisen —
und ziehen stattdessen die Uberfithrung auf den Friedhof auf den Tag der Krema-
tion vor. Dies wurde durch eine technische Neuerung ermdglicht, die in den 1920er
und 1930er Jahren flichendeckend in Krematorien eingefithrt wurde und die Kre-
mationszeit auf bis zu eine Stunde reduzierte: der Betrieb mit fossilen Brennstoften
statt mit Holz (Bernstein 2006: 126—12.8).

In dieser von Muto erarbeiteten Ubersicht sind in der oberen Reihe die (religi6-
sen) Rituale (tsuya, sogi, kokubetsushiki, shonanoka, shijikunichi hoyo) gemeinsam mit
profanen Prozeduren (hanss, anchi, kasd) und in der unteren Reihe einige adminis-
trative Vorginge dargestellt. Dies ist nicht unbedeutend, weist es doch auf die Ver-
flechtung und gegenseitige Uberlagerung von religiésem oder von Brauchtum iiber-
liefertem Zeremoniell, medizinischen Notwendigkeiten und der staatlichen Biiro-
kratie hin, die jeweils andere Erfordernisse an die Trauernden stellen und mit ihren
jeweils eigenen Regeln kodifiziert sind. Diese Regeln lasten denjenigen, die sie be-
folgen miissen, eine immense organisatorische Last auf und wurden vormals wohl
nicht umsonst von vielen Menschen gemeinschaftlich geschultert. Einige von ihnen
wurden von religidsen Institutionen als Trauer- Rituale kodifiziert, andere wurden
erst in der modernen Verhandlung des Todes in Form solcher Grafiken als Teil der
Bestattung kodiert. Die Regelungen, etwa innerhalb von 24 Stunden den Tod an-
zuzeigen und von einer autorisierten Person bestitigen zu lassen oder erst nach 49
Tagen die Uberreste auf den Friedhof zu iiberfithren, haben ihre ihnen jeweils zuge-
dachten Funktionen - sei es, um die verstorbene Person zu ehren und in ihr jenseiti-
ges Buddha- Leben zu tiberfiihren (theologische Funktion), um den leblosen Kérper
fachgerecht aufzubewahren und zu entsorgen und dadurch die Lebenden vor Infek-
tionen zu schiitzen (hygienisch- medizinische Funktion), um den seelischen Trauer-
prozess der Hinterbliebenen und deren soziale Reorganisation nach dem Tod eines
Mitglieds ihrer Gemeinschaft zu unterstiitzen (psychologische und soziale Funkti-
on) oder um der Registrierungspflicht gegeniiber dem Staat nachzukommen, der

4 In Deutschland findet die Kremation iiber einen Zeitraum von mehreren Stunden bis zu ei-
nem Tag statt, sodass nur noch Asche (ibrig bleibt. In Japan bleibt die Familie Giblicherweise
wahrend der Eindscherung in der Nahe des Krematoriums, da die Prozedur nur wenige Stun-
den dauert und direkt im Anschluss das Ritual des Knochenauflesens erfolgt.

https://dol.org/1014361/9783839467411-010 - am 12.02.2026, 14:55:16.



https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Friihere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben?

Daten iiber die Biirger*innen sammelt, um sie fiir deren Regierung auswerten zu
kénnen (administrative Funktion).®

Dieser Ablauf wird zwar als das Standardmodell prasentiert, an dem sich die
Adressierten orientieren konnen. Es ist jedoch weder das althergebrachte Modell —
vielmehr ist es historisch gewachsen und hat sich so erst im Verlauf des 20. Jahr-
hunderts entwickelt, wie im nichsten Abschnitt gezeigt wird; noch wird es so von
der Masse der Gesellschaft befolgt. Allein schon der Fakt, dass es einer Anleitung
bedarf, sollte deutlich machen, dass das System nicht mehr selbstverstindlich und
allen gleichsam gelaufigist. Besonders in den Stidten haben sich in den letzten Jah-
ren viele Alternativen herausgebildet, die dieses Modell nur in abgekiirzter Form
befolgen oder sich ginzlich davon abwenden. Darum wird es in den nichsten Ab-
schnitten gehen.

3.2 Entstehung der modernen Bestattung: Bestattungsbuddhismus,
Familiengrabsystem und die Rolle der Dorfgemeinschaft

Wie hat sich die moderne Bestattung historisch entwickelt und welche Regierungs-
technologien und -rationalititen waren dabei wirksam?

Die moderne Art der Bestattung hat sich in Japan in der Meiji- Zeit (1868—1912)
herausgebildet und blieb noch bis zur Mitte der Showa- Zeit (1926—1989) die vor-
herrschende Form (Suzuki 2000: 40). Ihre Urspriinge hat sie jedoch bereits im »Be-
stattungsbuddhismusc, der sich in der Edo- Zeit (1603-1868) entwickelte (vgl. Rowe
2011: 21). Dass der Buddhismus zum Triger von Bestattungen wurde, wird histo-
risch auf die Einfithrung des Systems zur Fithrung von Familienregistern (danka sei-
do) zuriickgefiithrt, wonach das Shogunat alle Haushalte verpflichtete, sich bei einem
buddhistischen Tempel zu registrieren.® Dies stellt eine Regierungstechnologie dar,
im Rahmen derer alle Staatssubjekte beobachtbar und somit kontrollierbar wurden
(Bernstein 2006: 33). Diese Registrierung nahm insofern bereits biopolitische bzw.
gouvernementale Ziige an, als ab 1671 vom Shogun ein Dekret erlassen wurde, dem-
zufolge lokale Beamte nicht nur die Tempelzugehorigkeit, sondern auch das Alter
und das Geschlecht der Mitglieder sowie deren Todesfille, Geburten und Wohnort-
wechsel erheben sollten, wobei die buddhistischen Tempel hierfiir den Biirokraten
die Anzahl der Todesfille lieferten (ebd.). Die registrierten Haushalte (danka) gingen

5 Diese funktionale Kategorisierung orientiert sich an Yamada (2010; 2007: 4-14).

6 Dieses System hat wiederum seine Wurzeln im Anfang des 17. Jahrhunderts etablierten te-
rauke seido, dessen Ziel der Schutz gegen eine christliche Missionierung war. Demnach muss-
te jeder Haushalt mittels der Registrierung bei einem buddhistischen Tempel jahrlich von
Neuem nachweisen, dass seine Mitglieder nicht zwischenzeitlich zum Christentum konver-
tiert sind (Bernstein 2006: 21).

https://dol.org/1014361/9783839467411-010 - am 12.02.2026, 14:55:16.

13


https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

