
70 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

tungswesens einordnen zu können und an Hand einiger konkreter Beispiele zu

illustrieren.

3.1 Ablauf einer modernen Bestattung

Shūkatsu-Publikationen liefern einen leicht verständlichen Überblick über das Be-

stattungswesen – das ist schließlich eines der erklärten Ziele der Praxis. Um die

VeränderungendesBestattungswesens in Japannachzuvollziehen,bietet es sich zu-

nächst an, eine Darstellung der modernen Bestattung zu betrachten. Abbildung 2

zeigt den Prozess zwischen dem Tod einer Person (rinjū) und der Beisetzung (nōkot-

su) grafisch. Streng genommen handelt es sich bei dieser Darstellung bereits um ei-

ne verkürzte Version der modernen Bestattung.1 Ähnliche Abbildungen finden sich

in gedruckten wie digitalen shūkatsu-Medien zuhauf. Ihre Funktion ist es, die kom-

plexen und heutzutage von vielen Menschen als zu kompliziert und anstrengend

wahrgenommenen Rituale nach dem Tod eines Menschen zunächst übersichtlich

und verständlich darzustellen, um im Anschluss die Möglichkeiten zu erläutern,

dieseZeremoniendurchzuführenundggf.abzukürzen (etwaumGeld,ZeitundAuf-

wand zu sparen). Es gibt daher nicht das eine Modell, nach dem eine Bestattung

abläuft. In anderen Publikationen können daher auch weitere Rituale aufgeführt

sein, die hier nicht vorkommen. Auch gab es früher schon regionale sowie Klas-

senunterschiede, die die Bestattung beeinflusst haben. Es hat sich aber in der Mo-

derne nach und nach ein standardisierter Ablauf durchgesetzt (Bernstein [2006: 6]

spricht von einem»Japaneseway of death«), der sich nunwieder in Auflösung befin-

det. So werden z.B. heute 99 Prozent der Verstorbenen in Japan eingeäschert, und

auchwenn dies in Überblicksdarstellungen gelegentlich fälschlicherweise buddhis-

tischen Überzeugungen zugeschrieben wird, hängt die Universalisierung der Kre-

mation in Japan vielmehr mit der Entstehung eines modernen Nationalstaats seit

der Meiji-Zeit zusammen (Bernstein 2006: 67–90).2

1 Unterschiede zwischen dieser Form und der »traditionellen« werden vonmir an den entspre-

chenden Stellen erläutert. Die Abbildung basiert auf einer Übersicht in einem Artikel, den

mir Mutō Yoriko, Gründerin der Shūkatsu Counselor Association, bei unserem persönlichen

Treffen als Kopie überlassen hat. Ich habe die Übersicht adaptiert und deutsche Übersetzun-

gen eingefügt.

2 Erst im Jahr 1935 überstieg die Anzahl der Feuer-gegenüber Erdbestattungen die 50-Prozent-

Marke (Kotani 2015: 5).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010 - am 13.02.2026, 14:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 71

Abbildung 2: »Ablauf von Todeszeitpunkt bis zur Beisetzung« – Übersicht des Ablaufs der

Bestattung in Japan

Quelle: eigene Darstellung nach einem Artikel vonMutō Yoriko

Wie sieht nun dieser standardisierte Ablauf einer Bestattung in Japan aus? Am

Todestag ist zunächst ein Totenschein (shibō shindansho) durch einen Arzt ausstel-

len zu lassen (spätestens am Tag danach). Danach wird der Leichnam an einen Ort

überführt (hansō), z.B. zumBestattungsinstitut, an dem er gelagert wird (anchi). In-

nerhalb von 7 Tagen nach demTodmuss der Totenschein an die lokale Selbstverwal-

tungseinheit übergebenwerden.Daraufhin erfolgendie Einsargung (nōkan) unddie

nächtliche Totenwache (tsuya) um die verstorbene Person herum. Es folgen die ei-

gentlicheTrauerfeier (sōgi) unddasRitual desAbschieds (kokubetsushiki),die heutzu-

tage üblicherweise zusammengefasst werden.3 Im Anschluss findet die Kremation

(kasō) statt, die in Japanüblicherweise nur eine bis zwei Stundendauert.Unerwähnt

3 Bernstein (2006: 150) verweist darauf, dass die kokubetsushiki erstmals 1901 als Alternative

zur religiösen sōgi durchgeführt wurde. Heute werden die Begriffe kokubetsushiki und sōgi im

Alltagsgebrauch jedoch nicht auseinandergehalten (ebd. 151).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010 - am 13.02.2026, 14:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Dorothea Mladenova: Selbstoptimierung bis in den Tod

bleibt inderGrafikdernachderKremationerfolgendeund invielenTeilenOstasiens

verbreitete Brauch, dass die Familienmitglieder die noch unverbrannten Knochen-

restemit Stäbchen auflesenund indieUrne legen (shūkotsubzw.kotsuhiroi).4Weiter-

hin sind buddhistische Totenandachtszeremonien am 7. und am 49. Tag nach dem

Tod vorgesehen (shonanoka und shijūkunichi); das Ritual heißt hōyō. Erst am 49. Tag

oder danach wird traditionell die Urne in den Friedhof überführt (nōkotsu). Häufig

möchten die Menschen heutzutage jedoch nicht so lange warten – viele reisen für

die Bestattung von weit her an und müssten für die Beisetzung erneut anreisen –

und ziehen stattdessen die Überführung auf den Friedhof auf den Tag der Krema-

tion vor. Dies wurde durch eine technische Neuerung ermöglicht, die in den 1920er

und 1930er Jahren flächendeckend in Krematorien eingeführt wurde und die Kre-

mationszeit auf bis zu eine Stunde reduzierte: der Betriebmit fossilenBrennstoffen

statt mit Holz (Bernstein 2006: 126–128).

In dieser vonMutō erarbeiteten Übersicht sind in der oberen Reihe die (religiö-

sen) Rituale (tsuya, sōgi, kokubetsushiki, shonanoka, shijūkunichi hōyō) gemeinsam mit

profanen Prozeduren (hansō, anchi, kasō) und in der unteren Reihe einige adminis-

trative Vorgänge dargestellt. Dies ist nicht unbedeutend, weist es doch auf die Ver-

flechtungundgegenseitigeÜberlagerung von religiösemoder vonBrauchtumüber-

liefertem Zeremoniell, medizinischen Notwendigkeiten und der staatlichen Büro-

kratie hin, die jeweils andere Erfordernisse an die Trauernden stellen undmit ihren

jeweils eigenen Regeln kodifiziert sind. Diese Regeln lasten denjenigen, die sie be-

folgen müssen, eine immense organisatorische Last auf und wurden vormals wohl

nicht umsonst von vielenMenschen gemeinschaftlich geschultert. Einige von ihnen

wurden von religiösen Institutionen als Trauer-Rituale kodifiziert, andere wurden

erst in der modernen Verhandlung des Todes in Form solcher Grafiken als Teil der

Bestattung kodiert. Die Regelungen, etwa innerhalb von 24 Stunden den Tod an-

zuzeigen und von einer autorisierten Person bestätigen zu lassen oder erst nach 49

Tagen dieÜberreste auf den Friedhof zu überführen, haben ihre ihnen jeweils zuge-

dachtenFunktionen –sei es,umdie verstorbenePerson zu ehrenund in ihr jenseiti-

ges Buddha-Leben zu überführen (theologische Funktion), um den leblosen Körper

fachgerecht aufzubewahren und zu entsorgen unddadurch die Lebenden vor Infek-

tionen zu schützen (hygienisch-medizinische Funktion),umden seelischenTrauer-

prozess der Hinterbliebenen und deren soziale Reorganisation nach dem Tod eines

Mitglieds ihrer Gemeinschaft zu unterstützen (psychologische und soziale Funkti-

on) oder um der Registrierungspflicht gegenüber dem Staat nachzukommen, der

4 In Deutschland findet die Kremation über einen Zeitraum von mehreren Stunden bis zu ei-

nem Tag statt, sodass nur noch Asche übrig bleibt. In Japan bleibt die Familie üblicherweise

während der Einäscherung in der Nähe des Krematoriums, da die Prozedur nur wenige Stun-

den dauert und direkt im Anschluss das Ritual des Knochenauflesens erfolgt.

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010 - am 13.02.2026, 14:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Frühere Sterbe-Dispositive: Wie wurde zuvor in Japan gestorben? 73

Daten über die Bürger*innen sammelt, um sie für deren Regierung auswerten zu

können (administrative Funktion).5

Dieser Ablauf wird zwar als das Standardmodell präsentiert, an dem sich die

Adressierten orientieren können. Es ist jedoch weder das althergebrachte Modell –

vielmehr ist es historisch gewachsen und hat sich so erst im Verlauf des 20. Jahr-

hunderts entwickelt, wie im nächsten Abschnitt gezeigt wird; noch wird es so von

der Masse der Gesellschaft befolgt. Allein schon der Fakt, dass es einer Anleitung

bedarf, sollte deutlich machen, dass das System nicht mehr selbstverständlich und

allen gleichsamgeläufig ist. Besonders in den Städten haben sich in den letzten Jah-

ren viele Alternativen herausgebildet, die dieses Modell nur in abgekürzter Form

befolgen oder sich gänzlich davon abwenden. Darum wird es in den nächsten Ab-

schnitten gehen.

3.2 Entstehung der modernen Bestattung: Bestattungsbuddhismus,
Familiengrabsystem und die Rolle der Dorfgemeinschaft

Wie hat sich diemoderne Bestattung historisch entwickelt undwelche Regierungs-

technologien und -rationalitäten waren dabei wirksam?

Die moderne Art der Bestattung hat sich in Japan in der Meiji-Zeit (1868–1912)

herausgebildet und blieb noch bis zur Mitte der Shōwa-Zeit (1926–1989) die vor-

herrschende Form (Suzuki 2000: 40). Ihre Ursprünge hat sie jedoch bereits im »Be-

stattungsbuddhismus«, der sich in der Edo-Zeit (1603–1868) entwickelte (vgl. Rowe

2011: 21). Dass der Buddhismus zum Träger von Bestattungen wurde, wird histo-

risch auf die Einführung des Systems zur Führung von Familienregistern (danka sei-

do) zurückgeführt,wonachdasShōgunat alleHaushalte verpflichtete, sichbei einem

buddhistischenTempel zu registrieren.6 Dies stellt eineRegierungstechnologie dar,

im Rahmen derer alle Staatssubjekte beobachtbar und somit kontrollierbar wurden

(Bernstein 2006: 33). Diese Registrierung nahm insofern bereits biopolitische bzw.

gouvernementale Züge an, als ab 1671 vomShōgun ein Dekret erlassenwurde, dem-

zufolge lokale Beamte nicht nur die Tempelzugehörigkeit, sondern auch das Alter

und das Geschlecht der Mitglieder sowie deren Todesfälle, Geburten undWohnort-

wechsel erheben sollten, wobei die buddhistischen Tempel hierfür den Bürokraten

die Anzahl der Todesfälle lieferten (ebd.).Die registriertenHaushalte (danka) gingen

5 Diese funktionale Kategorisierung orientiert sich an Yamada (2010; 2007: 4–14).

6 Dieses System hat wiederum seine Wurzeln im Anfang des 17. Jahrhunderts etablierten te-

rauke seido, dessen Ziel der Schutz gegen eine christlicheMissionierungwar. Demnachmuss-

te jeder Haushalt mittels der Registrierung bei einem buddhistischen Tempel jährlich von

Neuem nachweisen, dass seine Mitglieder nicht zwischenzeitlich zum Christentum konver-

tiert sind (Bernstein 2006: 21).

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010 - am 13.02.2026, 14:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467411-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

