
Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als
Herausforderung für das (Straf-)Recht

Felix Butz, Leipzig

I. Einleitung

Nachdem in den vorangegangenen Beiträgen die verschiedenen strafrechtli‐
chen Krisenherde in der Gesellschaft beleuchtet wurden, möchte ich mich
zum Abschluss noch denen zuwenden, die man wohl als Ursprung aller
Krisen sehen kann: uns selbst, den Menschen. Wir können uns fragen: Ste‐
cken wir in all diesen Krisen, gerade weil wir Menschen sind? Brauchen wir
ein neues Selbstverständnis? Einen besseren Menschen? Die Debatte um
„den neuen Menschen“ ist nicht neu, vor allem im vergangenen Jahrhun‐
dert haben verschiedene staatliche Systeme bei ihrer Suche nach ihm viel
Schaden angerichtet. Aber vor dem Hintergrund trans- und posthumanisti‐
scher Diskurse stellen sich solche und ähnliche Fragen rund um Zustand,
Stellung und Perspektiven des „Humanen“ erneut und mit neuer Dringlich‐
keit. Die Begriffe des Trans- und Posthumanismus mögen dabei futuristisch
anmuten. Aber die damit verbundenen Ideologien und Realitäten sind
längst gegenwärtig und haben die Tektonik unseres Selbstverständnisses als
Spezies unaufhaltsam in Bewegung gebracht. Und mit Anhänger:innen in
den technologischen Machtzentren der Welt wie beispielsweise dem Silicon
Valley sind diese Positionen alles andere als randständig. Hinzukommt eine
schnell wachsende biotechnologische Ökonomie, die das Lebendige in all
seinen Formen, mithin auch in der des Menschen, kommodifziert und auf
diese Weise mit zur Zeit vor allem gentechnologischen Verheißungen trans-
und posthumane Begehrlichkeiten weckt. Die Auseinandersetzung mit die‐
sen theoretischen Diskursen ist also kein reines akademisches Glasperlen‐
spiel.1 Es geht vielmehr um reale soziale und politische Machtverhältnisse
und ihre gesellschaftliche Gestaltungskraft.

Denn durch diesen Wandel des Humanen als Maß der Dinge geraten
Rechtsordnungen wie die unsrige, die den Menschen und seine Würde

1 In diese Richtung für die theoretischen Diskurse der Postmoderne, denen insbesonde‐
re der kritische Posthumanismus entstammt, etwa Taylor, Hiding, 1997, S. 207.

225

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in ihr Zentrum stellen, in Ungewissheiten. Aber dennoch scheint das
Recht zentral zu bleiben als Ort normativer Aushandlungsprozesse für
gesellschaftliche Auseinandersetzungen im Kontext von Trans- und Posthu‐
manismus. Solche Krisen bringen Herausforderungen für Althergebrachtes,
aber häufig auch Chancen auf Erneuerndes – lohnt es sich am Ende gar
trans- oder posthuman zu denken und zu werden?

Dieser Frage gehe ich mit einem Blick auf das Recht und insbesondere
das Strafrecht nach. Angelehnt an Loh2 möchte ich die Denkrichtung ana‐
lytisch dreiteilen: Zunächst soll es darum gehen, was Transhumanismus
ist und was er für Recht und Strafrecht bedeutet. Ebenso verfahre ich mit
dem Posthumanismus, der sich in den technologischen Posthumanismus
und den kritischen Posthumanismus teilen lässt. Vor allem im kritischen
Posthumanismus lassen sich auch Chancen für eine positive Erneuerung
des Rechts ausmachen. Die einzelnen Theorierichtungen werden für die
(straf-)rechtliche Analyse jeweils in ihren Grundzügen und mit der ihnen
gegenüber geäußerten Kritik dargestellt, bevor im Anschluss Implikationen
für das (Straf-)Recht beleuchtet werden.

II. Transhumanismus

1. Transhumanismus als ideologische Strömung

Der Transhumanismus propagiert im Kern eine technologievermittelte Ver‐
besserung des Menschen beziehungsweise seines biologischen Substrats.
Transhumane Anliegen reichen von radikaler Lebensverlängerung und Un‐
sterblichkeit, über Kryonik (d.i. das Konservieren und zukünftige Wieder‐
beleben von Organismen), bis hin zum prothetischen oder genetischen
Human Enhancement in Form der generellen Verbesserung des mensch‐
lichen Fähigkeitenspektrums, sowohl geistig als auch körperlich. Seine
Anhänger:innen argumentieren, dass der Mensch vom Moment der Ent‐
stehung unserer Spezies an den Zwängen der darwinistischen Evolution
entkommen sei.3 Der Mensch war in dieser Denkweise schon immer

2 Der Beitrag bezieht sich bei der Rekonstruktion trans- und posthumanistischer Dis‐
kurse ganz explizit auf die insoweit sehr lesenswerte Arbeit von Loh, Trans- und
Posthumanismus zur Einführung, 2018.

3 Serres, Hominescence, 2019; Sterelny, The evolved apprentice, 2014.

Felix Butz

226

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„mehr“ als menschlich,4 nach Clark sind wir – so die sprachlich geschick‐
te Naturalisierung transhumanistischen Denkens – „geborene Cyborgs“
und haben uns schon immer mit Werkzeugen ausgestattet und unsere
Lebensformen mit materiellen, sozialen und sprachlichen Artefakten unter‐
füttert.5 Dieses Selbstverständnis wird dabei gekoppelt mit einer starken
Fortschrittseuphorie, wie sie beispielsweise der sog. Extropianismus pro‐
grammatisch verkörpert: Extropie, als künstliches Gegenwort zu Entropie,
steht metaphorisch für den endlosen Fortschritt und die Unabgeschlossen‐
heit bzw. prinzipiell unabschließbare Veränderbarkeit des Universums als
System; umfasst werden sieben Prinzipien: immerwährender Fortschritt,
Selbsttransformation, praktizierter Optimismus, intelligente Technologie,
offene Gesellschaft, Selbstbestimmung und Rationalität.6

Unterscheiden lässt sich noch zwischen kohlenstoff- und siliziumbasier‐
tem Transhumanismus.7 Deutlich wird die Differenzierung, wenn man
sich die jeweils extremen Transformationsstrategien anschaut: Der kohlen‐
stoffbasierte Transhumanismus will das biologische Substrat des Menschen
erhalten, aber durch genetisches oder prothetisches Enhancement maximal
verbessern. Der siliziumbasierte Transhumanismus hingegen will den Kör‐
per hinter sich lassen und ein technisches Substrat für das Menschliche
– also den menschlichen Geist – finden. Emblematisch hierfür ist das
sog. Mind Uploading, das reduktionistisch davon ausgeht, dass unser Geist
letztlich nur aus Informationen besteht, die einfach in einen Computer
kopiert werden können, wodurch dann eine personale und kontinuierliche
Identität zum vorherigen Menschen hergestellt würde. An dieser Stelle geht
der Transhumanismus bereits in den technologischen Posthumanismus
über.8

Politisch gesehen sind transhumanistische Denker:innen divers und
stammen sowohl aus dem linken wie auch dem rechten Spektrum.9 Vor al‐

4 Mahon, Posthumanism, 2017.
5 Clark, Natural-born cyborgs, 2010; kritisch in Bezug auf die vorgenannten und andere

Autor:innen Osborne/Rose, Theory, Culture & Society 41 (2024), 3 ff.
6 Grundlegend More, Transhumanism. Towards a Futurist Philosophy, 1990, online ab‐

rufbar unter https://www.ildodopensiero.it/wp-content/uploads/2019/03/max-more-
transhumanism-towards-a-futurist-philosophy.pdf (zuletzt abgerufen am: 30.08.2024);
siehe auch die Aktualisierung in More, in: More/Vita‐More (Hrsg.), The Transhuma‐
nist Reader, 2013, S. 3 ff. sowie Mores Substack “Extropic Thoughts”, online abrufbar
unter https://maxmore.substack.com (zuletzt abgerufen am: 30.08.2024).

7 Sorgner, Transhumanismus, 2016, S. 75.
8 Loh (Fn. 2), S. 75 ff.
9 Loh (Fn. 2), S. 70 ff.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

227

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lem von rechter Seite werden mitunter offen problematische Gesellschafts‐
visionen vorgebracht. So steht etwa Land für eine anti-egalitäre, technokra‐
tische Herrschaft einer eugenisch selektierten Elite.10

2. Kritik am Transhumanismus

Die Kritik am Transhumanismus ist ähnlich vielfältig wie seine unter‐
schiedlichen Strömungen.11 Vor allem die Übersimplifizierung, die transhu‐
manistische Denker:innen häufig an den Tag legen, ist angreifbar. Die Rede
ist bei ihnen häufig von „dem Menschen“, wobei die enorme Pluralität
unserer Spezies ausgeblendet wird. Wir sind eine vielfältige Menschheit,
die sich in ihrer Menschlichkeit nicht völlig kontrollieren, kalkulieren
und prognostizieren lassen wird. Zudem ignoriert die starke Zentrierung
aufs Individuum gesellschaftliche Folgewirkungen. Dazu gehören vor allem
eine noch stärkere Elitenbildung als ohnehin schon, denn technologisches
Enhancement kostet und ist nicht für alle zu haben. Auch werden die Le‐
bensrealitäten von Gemeinschaften, die nicht ins transhumane Bild passen
wollen, wie etwa Gehörlose, die ihre Lebensweise und Kommunikations‐
form erhalten wollen, völlig missachtet. Zudem ist der dem Transhuma‐
nismus zugrundeliegende Determinismus, nach dem es die menschliche
Natur ist, sich weiterzuentwickeln, unterkomplex. Der Transhumanismus
bricht schließlich mit dem aufklärerischen bzw. humanistischen Ideal des
Menschen als Selbstzweck seines Handelns. Demgegenüber bedeutet der
gegenwärtige Transhumanismus in großen Teilen die Weiterentwicklung
der menschlichen Spezies nach den Vorstellungen einiger weniger. Der
Mensch wird zum Zweck seines eigenen Enhancements und hierdurch
objektiviert: Menschen entfalten sich nicht mehr aus sich selbst heraus,
sondern werden durch externe (technische) Eingriffe umgestaltet. Das wirft
auch immer die Machtfrage auf: Wer bestimmt über diese Gestaltung?

Widerstand formiert sich allerdings nicht nur theoretisch, sondern auch
auf praktischer Ebene. So erfordert beispielsweise die Verwendung von
Gehirn-Computer-Schnittstellen ein umfangreiches Training und ist für
den Benutzer über einen langen Zeitraum hinweg anstrengend.12 Berichtet

10 Land, The dark enlightenment, 2023, S. 79 ff.; siehe dazu auch Land, Okkultes Den‐
ken, 2023, insbesondere den Korrespondenzessay von Dath.

11 Siehe zur Kritik, auch m.w.N Loh (Fn. 2), S. 79 ff.
12 Olaronke et al., CJAST 29 (2018), 1 ff.

Felix Butz

228

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird auch davon, dass Menschen, denen Elektroden zur Tiefenhirnstimula‐
tion eingesetzt wurden (beispielsweise zur Symptomlinderung von Parkin‐
son oder auch Depressionen), die Auswirkungen derartiger Modifikatio‐
nen auf ihr Persönlichkeitsempfinden als negativ wahrnehmen.13 Insofern
scheint das Konzept des Menschen als „geborener Cyborg“ auch auf der
Machbarkeitsebene fragwürdig. Das gilt für transhumane Technologiepro‐
jekte generell. Denn während einige davon träumen, menschliche Gehirne
in Siliziumeinheiten hochzuladen, ist unser Verständnis der neuronalen
Schaltkreise selbst der einfachsten Lebewesen rudimentär, und trotz millio‐
nenschwerer Forschungsprojekte wie dem European Human Brain Project
und ähnlicher Bemühungen in den Vereinigten Staaten ist auch unser Wis‐
sen um die Funktionen des normalen menschlichen Gehirns schon bei
alltäglichen menschlichen Aktivitäten, ganz zu schweigen von Pathologien,
oberflächlich.14

3. Transhumanismus und Strafrecht

Aufgrund seiner starken technologischen Fundierung ist transhumanes
Recht in erster Linie Technologie-Recht, d.h. Regulierung von Technologi‐
en und, insoweit strafrechtlich relevant, Verhinderung von gesellschaftlich
definiertem Missbrauch. Das Strafrecht markiert – im Angesicht transhu‐
maner Entwicklungen wie auch anderswo – Normen des Zusammenlebens,
die in besonderem Maße als unverhandelbar gelten sollen. Eine für die
tektonischen Verschiebungen im Zuge trans- und posthumanistischer Be‐
wegungen sensible Strafrechtswissenschaft muss insoweit gesellschaftliche
Normativititätsvorstellungen erfassen und verarbeiten können.

Dabei hat das Strafrecht für rein prothetische Enhancements bereits
eine Differenzierung entwickelt, die auch mit etwaiger Zunahme dieser
Form transhumaner Modifizierungen durchhaltbar scheint: Eine Gesund‐
heitsschädigung i.S.d. § 223 I StGB kommt auch bei einer Beschädigung
eingesetzter Körperimplantate in Betracht, während Prothesen infolge bloß
äußerlicher Verbindung mit dem Körper lediglich in den Schutzbereich
von § 303 I StGB fallen.15

13 Bluhm et al., Neuroethics 13 (2020), 289 ff.
14 Osborne/Rose (Fn. 5), 7 f.
15 Schönke/Schröder/Sternberg-Lieben, 30. Aufl (2019), § 223 Rn. 3a.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

229

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weniger ausgereift scheint das strafrechtliche Konzept mit Blick auf
genetische Enhancements zu sein. Das Bedürfnis für strafrechtliche Nor‐
men zum Schutz vor grenzüberschreitenden transhumanen Praktiken in
diesem Kontext lässt sich am Beispiel des chinesischen Biophysikers He
Jiankui aufzeigen.16 Dieser wurde Ende 2019 zu drei Jahren Freiheitsstrafe
verurteilt, weil er mithilfe des gentechnischen CRISPR-Verfahrens im Rah‐
men einer künstlichen Befruchtung zwei Mädchen, deren Vater an HIV
erkrankt war, gegen den Virus immunisierte. Er gilt damit als erster, der –
soweit öffentlich bekannt – gentechnische Eingriffe in die Keimbahn eines
menschlichen Embryos vollzog. Damit sind erstmals genetisch veränderte,
transhumane Menschen geboren worden. Auch in Deutschland wäre dies
nach § 5 ESchG strafbar. Verhindern soll die Norm intergenerationelle
Auswirkungen von künstlichen Genveränderungen.17

Aber es stellt sich die Frage, ob solche Strafnormen mit Fortschreiten
und breiterer Verfügbarkeit der Technik durchhaltbar sind. Vor allem die
transhumane Praktik des Bio-Hackings18 gibt Anlass zur Diskussion. Dabei
versuchen Personen, lebendige Organismen – häufig sich selbst und unter
Verwendung immer modernerer Technologien – zu verändern. Durch Ver‐
fahren wie CRISPR19, mit dem gentechnische Eingriffe immer einfacher
werden und bald schon auf individueller Ebene möglich sein könnten,
rücken transhumane Enhancements immer mehr in greifbare Nähe. Brau‐
chen wir also deutlichere Strafnormen zur Verhinderung der eigenmächti‐
gen Veränderung unseres Erbguts mit Auswirkungen auf nachfolgenden
Generationen? Oder muss die Strafrechtsordnung ihre restriktive Haltung
aufgeben? Zugunsten der Veränderung der eigenen genetischen Kompositi‐
on ließe sich immerhin das Recht auf körperliche Unversehrtheit oder das
allgemeine Persönlichkeitsrecht in Anschlag bringen, insbesondere dort,
wo es um gentechnische Eingriffe von nachvollziehbarer Bedeutung geht,
d.h. etwa bei der Heilung einer Erbkrankheit. Weniger gilt das natürlich

16 Siehe zu seiner Person und zu dem nachfolgenden gentechnischen Eingriff in die
menschliche Keimbahn https://de.wikipedia.org/wiki/He_Jiankui (zuletzt abgerufen
am: 30.08.2024); mittlerweile forscht Jiankui wieder, siehe dazu den Bericht von
Sander, Neue Zürcher Zeitung v. 27.01.2024, online abrufbar unter https://www.nzz
.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-expe
rimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795 (zuletzt
abgerufen am: 30.08.2024).

17 Barth/Spickhoff/Müller-Terpitz, Medizinrecht, 4. Aufl. (2022), § 5 ESchG Rn. 1.
18 Yetisen, Trends in biotechnology 36 (2018), 744 ff.
19 Jinek et al., Science (New York, N.Y.) 337 (2012), 816 ff.; historisch-biografisch zu

CRISPR Isaacson, The Code Breaker, 2021.

Felix Butz

230

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/He_Jiankui
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795
https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/He_Jiankui
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795
https://www.nzz.ch/wissenschaft/der-umstrittenste-wissenschafter-der-welt-will-wieder-gen-experimente-machen-ein-besuch-in-seinem-neuen-labor-in-wuhan-ld.1768795


zunächst bei rein ästhetischen Veränderungen, wobei auch hier schnell die
Frage nach der Grenzziehung zwischen notwendigen und wünschenswer‐
ten Enhancements aufkommt.

Wo wollen wir als Gesellschaft die Grenze des Erlaubten einer geneti‐
schen Eigenoptimierung ziehen? Und können wir sie überhaupt ziehen?
Allein eine Erhöhung der Strafe von Normen wie §§ 38, 39 GenTG, §§ 5, 6,
7 ESchG bewirkt – wie wir wissen20 – keine Abschreckung.

II. Transhumanismus

1. Technologischer Posthumanismus als ideologische Strömung

Gegenüber dem Transhumanismus ist das posthumane Projekt, insbeson‐
dere in seiner technologischen Variante, noch radikaler: In seinen un‐
terschiedlichsten Spielarten wollen seine Theoretiker:innen das Humane
als Kategorie vollständig überwinden und streben – etwa durch die Ma‐
schinenwerdung des Menschen – eine signifikante Entfremdung vom ur‐
sprünglich Lebendigen an.21

Der technologische Posthumanismus nimmt eine nicht leicht zu erfas‐
sende Mittelposition zwischen transhumanistischer und kritisch-posthu‐
manistischer Reflexion ein, die er der inhaltlichen Nähe zum Transhuma‐
nismus hinsichtlich angestrebter Verbesserungen des gegenwärtigen Men‐
schen einerseits sowie der zumindest oberflächlichen Zielverwandtschaft
einer Überwindung des Menschen mit dem kritischen Posthumanismus
andererseits verdankt. Der letztendliche Bruch mit dem Transhumanismus
liegt darin, dass der Mensch im technologisch-posthumanistischen Para‐
digma von einer künstlichen Superintelligenz überholt und in seiner Rolle
als Krone der Schöpfung abgelöst werden soll. Mit anderen Worten: Tech‐
nik ist im Transhumanismus Instrument, im technologischen Posthumanis‐
mus ist sie das Ziel. Dabei gibt es im Wesentlichen zwei Spielarten: Eine
Strömung will das Menschliche ins Technische in Form einer menschlich-
maschinellen Superspezies überführen. Die andere will eine rein technische
Superspezies erschaffen, die den Menschen ablöst. Neben der Frage nach
der Umsetzbarkeit solcher Projekte fehlt es dem technologischen Posthu‐
manismus allerdings auch an einem theoretischen Fundament. Es handelt

20 Siehe etwa Singelnstein/Kunz, Kriminologie, 8. Aufl. (2021), S. 347 f. m.w.N.
21 Siehe auch hierzu den instruktiven Überblick bei Loh (Fn. 2), S. 92 ff.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

231

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich eher um eine offene Sammlung von Ideen, als um eine kohärente
Theoriearchitektur. Seit den 1980er Jahren bearbeitet diese theoretische
Strömung gleichbleibende Themen, die häufig stark verbunden mit Nar‐
rativen aus der Science Fiction sind. Einer der prominentester Vertreter
dürfte Ray Kurzweil sein, u.a. Chef der technischen Entwicklung bei Goog‐
le. Kurzweil ist vor allem durch seine Singularitätsthese bekannt, die im
Wesentlichen ein Verschmelzen des Menschen mit technischer Intelligenz
propagiert.22

2. Kritik am technologischen Posthumanismus

Mangelt es dem Transhumanismus schon an ethischem und politiktheore‐
tischem Bewusstsein, so unterbietet der technologische Posthumanismus
das Reflexionsniveau noch, indem er insgesamt mehr den Eindruck einer
durch die posthumane Leitvision einer artifiziellen Superintelligenz moti‐
vierten Ideensammlung zur Glorifizierung der Technik vermittelt, die auf
systematisch-theoretisch dünnem Eis steht.23 Die schon gegen den Trans‐
humanismus in Stellung gebrachten Kritikpunkte lassen sich für den tech‐
nologischen Posthumanismus zuspitzen, da er in großen Teilen eine Ra‐
dikalisierung des Transhumanismus darstellt. Unpolitisch und unkritisch
stehen seiner Denker:innen de facto bestehenden Machtstrukturen, etwa
in Form von sozioökonomischer Ungleichheit, gegenüber. Auch die Idee
der totalen Entfremdung des Menschen vom Körper beruht auf einem
durch nichts begründeten Verständnis eines alles transzendierenden Geis‐
tes in der Geist-Körper-Dichotomie.24 Letztlich will der technologische
Posthumanismus aber auch Eigenschaften des biologischen Körpers, etwa
unsere Sinne, auf den Silizium-basierten Körper übertragen und ist damit
in sich selbst inkonsequent. Zudem ist die Reduzierung des Geistes auf

22 Bereits früh in diese Richtung in Kurzweil, The age of intelligent machines, op. 1990;
Kurzweil, The singularity is near, 2005, S. 178 ff. Weitere bekannte Vertreter sind etwa
der Robotiker Moravec und der – inzwischen (2024) verstorbene – Informatiker und
Science-Fiction-Autor Vinge.

23 Ausführlicher zu der folgenden zusammengefassten Kritik am technologisch-posthu‐
manistischem Denken Loh (Fn. 2), S. 122 ff.

24 Dagegen der sog. Enaktivismus, der Lebewesen als verkörpert und im Austausch
mit ihrer Umwelt stehend begreift, siehe etwa die Konzepte von Maturana/Varela,
Der Baum der Erkenntnis, 1987, die auch für die Luhmann’sche Systemtheorie grund‐
legende Bedeutung haben.

Felix Butz

232

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein informationelles Muster, das sich vom Körper einfach lösen und ohne
Substanzverluste auf einen technischen Körper im Wege des sog. Mind
Clonings25 übertragen lässt, reduktionistisch und simplifizierend. Völlig
ausgeblendet wird die Frage, ob wir dieselbe Person bleiben (könnten).

3. Technologischer Posthumanismus und (Straf-)Recht

Im technologischen Posthumanismus werden die rechtlichen Herausforde‐
rungen größer. Insbesondere die Entwicklung intelligenter und eventuell
moralischer Akteure ruft große ethische und rechtliche Fragen auf den
Plan. Hier ließe sich die Debatte um die sog. Roboterrechte ansiedeln.26

Allerdings ist der technologische Posthumanismus darüber hinaus rechtlich
schwierig einzuordnen. Denn seine Ideen sind teilweise bisher entweder
kaum realisierbar oder aber sie wollen eine derart gravierende Umgestal‐
tung alles Bestehenden – wie etwa Kurzweils Singularitätskonzept – dass
sie sich einer konkreteren rechtlichen Analyse faktisch entziehen. Aus der
Perspektive des grundgesetzlich verfassten Gemeinwesens dürfte klar sein,
dass alle Versuche den Menschen völlig abzuschaffen unserem Wertefun‐
dament diametral entgegensetzt sind. Anders als in transhumanistischen
Zusammenhängen, in denen man durchaus noch zwischen verschiedenen
Interessen abwägen kann, dürfte die Menschenwürde beispielsweise der
Verschmelzung von menschlicher Zivilisation und der sie ausmachenden
individuellen Menschen und artifizieller Superintelligenz, wie es das Kon‐
zept der Singularität propagiert, widersprechen – wenn unsere Würde nach
der potenziellen Erschaffung einer solchen Intelligenz überhaupt noch gel‐
tend gemacht werden kann.

VI. Kritischer Posthumanismus

1. Kritischer Posthumanismus als ideologische Strömung

Vom technologischen Posthumanismus abzugrenzen ist das Anliegen des
kritischen Posthumanismus. Denn seine Dezentrierung des Humanen bzw.
des Humanismus dient nicht der Verfolgung eines selbstbezüglichen Fort‐

25 Moravec, Mind children, 1990.
26 Siehe dazu aber auch sogleich im Kontext des kritischen Posthumanismus.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

233

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schrittideals oder der weiteren Akkumulation von Macht über alles Unter‐
geordnete in den Händen modifizierter Menschen oder techno-evolvierter
Wesen. Vielmehr will der kritische Posthumanismus der Anerkennung von
nicht-menschlichen Subjekten wie (anderen) Tieren, aber auch belebter,
wie nicht belebter Umwelt, den Weg ebnen. Denn diese im Grundsatz
emanzipative Theorie ringt nicht so sehr mit dem Menschen an sich als mit
dem Humanismus als Ideologie. Der kritische Posthumanismus entsteht
in Auseinandersetzung mit dem (französischen) Poststrukturalismus sowie
mit postmoderner Theorie, insbesondere in ihren postkolonialen und femi‐
nistischen Spielarten. Kritisiert wird dabei hauptsächlich der Humanismus
als Ideologie. Der Mensch des Humanismus sei männlich, weiß und auch
sonst jeweils immer Teil der im Westen herrschenden Mehrheiten, d.h.
wohlhabend, heterosexuell usw. Damit einher geht eine Kritik am Anthro‐
pozentrismus, d.h. der Artenhierarchie, die den Menschen an ihrer Spitze
platziert. Allerdings fehlt auch hier ein einheitliches Theoriegebäude: Der
kritische Posthumanismus kennt keine klaren Disziplinengrenzen und ver‐
eint unter sich programmatisch eine radikale Vielfalt von Perspektiven.27

Bis auf wenige Ausnahmen verfügt hierbei die Technik in den Augen
der kritischen Posthumanist:innen über eine große emanzipatorische Kraft,
aber weniger als Instrument (Transhumanismus) oder als Selbstzweck
(technologische Posthumanismus) sondern vielmehr als Ausgangspunkt für
das emanzipative Programm.28

Die Kritik an Humanismus und Anthropozentrik bedeutet im Kern, dass
der Mensch seine zentrale Stellung in der posthumanistischen Weltordnung
aufgeben muss. Es geht um eine Egalisierung des Menschen im Verhältnis
zu nicht-menschlichen Anderen, wobei sowohl Tiere als auch „unbelebte“
Umwelt erfasst sind. Diese Perspektive ist offenkundig auch stark durch
die immer weiter ausgreifende Klimakatastrophe beeinflusst: Der Mensch –
so kritische Posthumanist:innen – muss seine eigenen Verflechtungen mit
der nicht-menschlichen Welt erkennen und ein anderes Verhältnis zu ihr
entwickeln; Menschen sind nicht dichotomisch getrennt von ihrer Umwelt,
sondern relational in sie eingebettet und auf sie angewiesen. Paradigma‐
tisch hierfür steht das Konzept der Zoé von Braidotti:

„Die Zoé als dynamische, selbstorganisierende Struktur des Lebens
selbst, steht für fruchtbare Vitalität. Sie ist die durchgängige Kraft, die zuvor

27 In dieser Ausrichtung etwa bei Braidotti, Posthumanismus, 2014.
28 Loh (Fn. 2), S. 131.

Felix Butz

234

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abgesonderte Arten, Kategorien und Bereiche durchzieht und miteinander
verbindet. Ein zoézentrischer Egalitarismus ist für mich der Kern der post‐
anthropozentrischen Wende.“29

Vor diesem Hintergrund sollen neue – komplexere, relationalere – Sub‐
jektformen entwickelt und erprobt werden, was auch die Möglichkeit ein
nicht-menschliches Gegenüber als Subjekt anzuerkennen, einschließt. Mit
diesem Appellcharakter trägt der kritische Posthumanismus eine implizite
Normativität für eine Neugestaltung von gesellschaftlichen und planetaren
Beziehungen in sich.30 Gerade dieses emanzipative Potenzial macht den
kritischen Posthumanismus und sein Programm für eine Gesellschaft in
Zeiten multipler Krisen anschlussfähig.

2. Kritik am kritischen Posthumanismus

Auch diese Strömung des Posthumanismus sieht sich tiefgreifender Kritik
ausgesetzt:31 Allen voran betrifft dies die bisweilen bestehende Vagheit so‐
wie die Widersprüchlichkeit der theoretischen Prämissen. Die Postulate
des kritischen Posthumanismus, so seine Kritiker:innen, verbleiben häufig
im unkonkreten und kommen über bloße Phrasen nicht hinaus. So bleibt
offen, wer als Subjekt konstruiert werden muss und auch die Kriterien für
Differenzierung zwischen Subjekten und Nicht-Subjekten sind noch nicht
deutlich genug herausgearbeitet. Schließlich ist nicht klar, was mit der Sub‐
jektstellung konkret einhergeht. Hieran schließt sich die Kritik eines man‐
gelnden Bewusstseins hinsichtlich möglicher praktischer Umsetzbarkeit an.
Insbesondere aus der Perspektive des Rechts müssen wir fragen: Bedeutet
Subjektstellung i.S.d. kritischen Posthumanismus stets das Innehaben von
Rechten und Pflichten? Und wie können diese ausgeübt werden?

3. Kritischer Posthumanismus und (Straf-)Recht

Mit Blick auf das Strafrecht zeigt der kritische Posthumanismus eine Viel‐
zahl von Anknüpfungspunkten.

29 Braidotti (Fn. 27), S. 131; siehe auch schon Braidotti, Transpositions, 2012.
30 Siehe Loh (Fn. 2), S. 157 ff. m.w.N.
31 Loh (Fn. 2), S. 27 ff.; dazu etwa auch Osborne/Rose (Fn. 5), 3 ff.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

235

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


a) Ist das Strafrecht bereits posthuman?

Zwar steht – wie in unserer Rechtsordnung generell – auch im Strafrecht
der Mensch im Mittelpunkt. Einerseits im Rahmen des allgemeinen Teils
als einziges Zurechnungssubjekt und andererseits im besonderen Teil als
einziges handelndes (oder unterlassendes) Subjekt sowie häufig auch als
Schutzobjekt verschiedener Strafvorschriften.

Nichtsdestotrotz ließe sich insbesondere mit Blick auf die strafrechtli‐
chen Rechtsgüter argumentieren, dass das Strafrecht posthumane Züge
trägt. Um nur ein eingängiges Beispiel zu nennen: Das Umweltstrafrecht
schützt regelmäßig Rechtsgüter, die über den Menschen hinaus reichen und
legt auf diese Weise ein systemisches Verständnis des Menschen und seiner
Mitgeschöpfe im ökologischen Zusammenhang an den Tag. Allerdings gibt
es auch hier eine rein ökologische und eine rein anthropologische Rechts‐
gutinterpretation, die sich gegenüberstehen. Bedeutung hat dies etwa für
die Frage, ob ein abstraktes oder ein konkretes Gefährdungsdelikt vorliegt,
was für die Rechtswidrigkeit relevant sein kann – etwa mit Blick auf die
Einwilligungsfähigkeit der Rechtsgutsverletzung.32

Auch strafrechtliche Nebengesetze wie das Tierschutzgesetz (§ 17) schüt‐
zen mit dem Tierwohl gerade nicht den Menschen, sondern Tiere um
ihrer selbst willen, wobei damit gleichwohl kein Subjektstatus verbunden
ist. Daneben kommt es auch durch Artikel 20a GG, das Staatsziel des
Schutzes der natürlichen Lebensgrundlagen zu einer gewissen Berücksich‐
tigung des Nicht-menschlichen Anderen, etwa im Rahmen des Notstandes
wird dies diskutiert.33 Verurteilungen auf Grundlage von § 17 TierSchG
lassen sich auch als Zeichen einer gewandelten normativen Sensibilität im
Umgang mit den Rechtsgütern von Tieren interpretieren. So hat das AG
Ulm (Urteil vom 15.03.2019 – 1 Ls 12 Js 19998/16) die Höchststrafe von drei

32 Die h.M. betrachtet die konkret gefährdete Person lediglich als Repräsentanten der
Allgemeinheit, sodass eine Einwilligung ausscheidet, BGHSt 23, 261; OLG Stuttgart
NJW 1976, 1904; Lackner/Kühl/ Heger, 30. Aufl. (2023), § 315c, Rn. 32; LK-StGB/Kö‐
nig, Bd. 17, 13. Aufl. (2021), § 315c, Rn. 161, 199; die a.A. verweist auf den Individual‐
schutz von konkreten Gefährdungsdelikten, Jansen, ZIS 2019, 2, 5 f. m.w.N. auch für
die abweichende Ansicht.

33 Siehe etwa Wolf, Klimaschutz als rechtfertigender Notstand: Zum Freispruch von Kli‐
maaktivist:innen durch das Amtsgericht Flensburg, VerfBlog, 2022/11/14, online auf‐
rufbar unter: https://verfassungsblog.de/klimaschutz-als-rechtfertigender-notstand/
(zuletzt abgerufen am: 30.08.2024); Diekjobst, Klimanotstand über Gewaltenteilung?:
Zur Annahme eines rechtfertigenden Notstandes aufgrund der Klimakrise durch das
Amtsgericht Flensburg, VerfBlog, 2022/12/11, online aufrufbar unter: https://verfassu
ngsblog.de/klimanotstand-uber-gewaltenteilung/ (zuletzt abgerufen am: 30.08.2024).

Felix Butz

236

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://verfassungsblog.de/klimaschutz-als-rechtfertigender-notstand
https://verfassungsblog.de/klimanotstand-uber-gewaltenteilung
https://verfassungsblog.de/klimanotstand-uber-gewaltenteilung
https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://verfassungsblog.de/klimaschutz-als-rechtfertigender-notstand
https://verfassungsblog.de/klimanotstand-uber-gewaltenteilung
https://verfassungsblog.de/klimanotstand-uber-gewaltenteilung


Jahren für den Angeklagten ausgesprochen und dies im Wesentlichen auf
zwei Gründe gestützt: Zum einen sah das Gericht – der Angeklagte war
Massentierhalter – eine gewerbsmäßige Begehungsweise als belastenden
Beweggrund im Sinne des § 46 II 2 StGB. Dass damit bei Taten nach § 17
TierSchG im Bereich der Massentierhaltung stets dieser Strafschärfungsas‐
pekt gegeben sein wird, erscheint dem Gericht „unter Berücksichtigung
des Umstands, dass Nutztiere zumindest moralisch auch einen besonders
effektiven Schutz verdienen, […] sachgerecht.“ Zum anderen sah sich das
Gericht – ausnahmsweise – wegen eines bestehenden Vollzugsdefizits im
Tierschutzstrafrecht gezwungen, auch generalpräventive Gesichtspunkte
strafschärfend zu berücksichtigen. Damit gibt das Gericht zwar zu verste‐
hen, dass die tierschützenden Normen gerade noch nicht allgegenwärtig
und fest verankert sind. Gleichzeitig operationalisieren Urteile wie das des
AG Ulm strafrechtliche Normen für die normative Auseinandersetzung um
die Rechtsgüter von Tieren in bis dato nicht gekannter Weise.

Interessant ist insofern auch das Bundesnaturschutzgesetz in dessen § 1
es heißt: „Natur und Landschaft sind auf Grund ihres eigenen Wertes und
als Grundlage für Leben und Gesundheit des Menschen auch in Verant‐
wortung für die künftigen Generationen […] zu schützen.“ Die diesbezügli‐
chen Strafvorschriften (§ 71 BNatSchG) dürften also durchaus ökozentrisch
zu verstehen sein.

Gleichwohl ist damit dem posthumanen Programm noch keinesfalls
entsprochen. Denn hiermit ist letztlich kein rechtlicher Subjekt- oder Per‐
sonenstatus verbunden. Der strafrechtliche Schutz ökologischer Belange
von Tier und Umwelt hängt damit weiterhin vom Menschen ab. Zwar
ließe sich anführen, dass auch menschliche Rechtsgutträger:innen im Straf‐
recht außerhalb von Notwehr- und Notstand nicht aktiv auftreten. Aber
das Strafrechtssystem ist auf den Menschen zentriert. So enthält etwa der
Strafprozess mit dem Instrument der Nebenklage für die Beeinträchtigung
menschlicher Interessen ein aktivierendes Element, das den Entitäten, die
der kritische Posthumanismus als Nicht-menschliche Subjekte einordnen
würde, verwehrt ist. Bemerkenswert ist in diesem Zusammenhang aber der
Umstand, dass die Nebenklage auch für die „Verletzung“ juristischen Per‐
sonen zur Verfügung steht,34 sodass eine Nebenklagebefugnis von Nicht-

34 Bott/Kohlhof, StraFo 2019, 412.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

237

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menschlichen Anderen ebenfalls konstruiert werden könnte, gewährte man
ihnen eine Rechtspersönlichkeit.35

b) Posthumane Rechtspersönlichkeit und Strafrecht

Vor diesem Hintergrund ist es umso verständlicher, dass von posthuma‐
ner Seite für den Wandel der anthropozentrischen Rechtsordnung deshalb
immer wieder die Zuschreibung von Rechtspersönlichkeit, etwa für natür‐
liche Systeme (Flüsse u.a.) ins Spiel gebracht wird.36 Allerdings trifft die
Diskussion um die Zuschreibung von Rechtspersönlichkeit i.e.S für Tiere
und Umweltsysteme im Strafrecht nicht den eigentlichen Kern: Denn das
Strafrecht ist wegen seines unter anderem funktionalen37 Strafgüterschut‐
zes weniger auf Rechtspersönlichkeit aufseiten des rechtsguttragenden Sub‐
strats angewiesen. Strafrecht ist auf „Opferseite“ grundsätzlich ein akteurlo‐
ses Recht: Wenn der Straftatbestand der Gewässerverunreinigung Flüsse
und Seen schützt, dann tut er das unabhängig von deren Einordnung als
Rechtsperson. Auch gibt es mit den Strafverfolgungsbehörden bereits öf‐
fentliche Verwalter der Rechtsgüter nicht-menschlicher Anderer. Lediglich
im Bereich der eben erwähnten Nebenklage ließe sich fragen, ob durch ge‐
setzliche Vertreter:innen posthumaner Rechtssubjekte etwas zu gewinnen
wäre, wenn hier eine zusätzliche Interessenvertretung am Prozess beteiligt
wäre.

Das Strafrecht, so könnte man sagen, ist also in einem objektiven Sinne,
nicht aber in einem subjektiven posthuman – indem es nicht-menschliche
Andere schützt, ohne ihnen eine Rechtspersönlichkeit einzuräumen. Aus
posthumanistischer Perspektive ließe sich das weiterhin kritisieren, weil
es die Position des Menschen als vorrangiges Aktionszentrum im Recht
unangetastet lässt.

Auch die Debatte um Roboterrechte, d.h. um Rechte (und Pflichten) für
artifizielle Akteure lässt sich posthuman deuten und hier ansiedeln. Hier

35 Eine solche Rechtspersönlichkeit könnte offenkundig – wie bei Unternehmen eben
auch – wiederum nur von Menschen ausgeübt werden.

36 Hutchison, Alternative Law Journal 39 (2014), 179 ff.
37 Für andere Strafgutslehren siehe die Nachweise bei Hirsch, in: Abraham/Bublitz/Ge‐

neuss/Krell/ Wegner (Hrsg.), Verletzte im Strafrecht, 2020, Fn. 7, 13, 24 f.

Felix Butz

238

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wäre auch die Täter:innen-Seite stärker in den Blick zu nehmen.38 Aller‐
dings haben wir zurzeit noch keine intelligenten bzw. moralisch denkenden
Automaten entwickelt. Sollten wir derartige artifizielle Mitgeschöpfe eines
Tages erschaffen, wäre das aber ohne Zweifel für die Gesellschaft und damit
auch das Recht ein monumentaler Bruch, der vor allem auch das Strafrecht
mit seiner Prämisse beträfe, dass allein der Mensch als autonomes Wesen
Subjekt von Verantwortungszuschreibung sein kann. Bemerkenswert ist
freilich die Bemühung emanzipationsfeindlicher Rechtsfiguren im Ange‐
sicht artifizieller Anderer: Ein prominenter Vorschlag ist die Anwendung
des Sklavereikonzepts auf intelligente Agenten.39 Damit wird die Anthro‐
pozentrik des rechtlichen Denkens eindrücklich zum Ausdruck gebracht.
Insbesondere mit Blick auf unsere weiter bestehende Unkenntnis bezüg‐
lich der Frage, ob nicht die Kreation von intelligenten „Maschinen“ auch
Bewusstsein und/oder Leidensfähigkeit entstehen lassen könnte, erscheint
eine (posthumane) Kritik an derartigem Denken angebracht.

c) Brauchen wir ein posthumane(re)s Strafrecht?

Auch wenn das Strafrecht in seiner gegenwärtigen Konzeption also wenig
Platz für posthumane Rechtsubjektivität bietet, könnte man doch fragen,
ob das erstrebenswerte Anliegen des kritischen Posthumanismus – im
Einklang mit unserer Umwelt und den planetaren Grenzen zu leben, die
zugleich auch die Grundlage unserer Existenz sind – Änderungen des
objektiven Strafrechts erforderlich macht. Es scheint auf den ersten Blick
so, als ob ein konsequentes Weiterdenken dieser wichtigen Anliegen folge‐
richtig Überlegungen etwa zu einem Heraufsetzen der Strafen für die Be‐
einträchtigung von Nicht-menschlichen Anderen stützen würde. Natürlich
wissen wir alle, dass das wenig abschreckende Wirkung hat. Aber – so
ließe sich ja argumentieren – das Strafrecht hat auch eine expressiv-symbo‐
lische40 Funktion. Wären wir alle überzeugt, dass sich die Rechtsordnung
„posthumanisieren“ muss, so wären sicherlich Strafschärfungen denkbar,

38 Zur strafrechtlichen Perspektive vgl. etwa Hilgendorf, in: Beck (Hrsg.), Jenseits von
Mensch und Maschine, 2012, S. 119 ff.; Hilgendorf, in: Wolf (Hrsg.), Transhumanis‐
mus, Posthumanismus und neue Technologien, 2020, S. 179 ff.

39 Gunkel, Person, Thing, Robot, 2023, S. 136 ff. m.w.N.
40 Dazu etwa Hörnle, in: Hirsch et al. (Hrsg.), Strafe – Warum?, 2011, S. 11 ff. sowie der

diesbezügliche Kommentar von Weigend, in: Hirsch et al. (Hrsg.), Strafe – Warum?,
2011, S. 31 ff.; siehe aber auch Günther, Rg 28 (2020), 120 ff.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

239

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um den Stellenwert unserer Mitgeschöpfe und der Umwelt auszudrücken.
Denn die Harmonisierung von Strafrahmen würde eine Egalisierung von
nicht-menschlichen Anderen und Menschen kommunizieren. Eine ähnli‐
che Wirkung hätte die Integrierung von nebenstrafrechtlichen Normen
ins Strafgesetzbuch. Auch eine Ausweitung der Strafbarkeit, etwa indem
man bisherige Bußgeldvorschriften in den Umweltgesetzen zu Straftaten
aufwertet, ließe sich mithilfe des kritischen Posthumanismus durchaus
rechtfertigen. Oder eben die Einführung ganz neuer Tatbestände – Stich‐
wort Ökozid.41 Was es bedeutet, das Strafrecht als ultima ratio einzusetzen,
ist schließlich auch nur eine Frage des Standpunktes. Und vor allem der
Schutz unser aller Lebensgrundlage dürfte ein legitimes Ziel sein. Dass
hierdurch der kritische Posthumanismus mit seinem emanzipativen und
egalisierenden Programm repressiv instrumentalisiert würde, weist auf die
Ambivalenz einer jeden Verschmelzung von Strafrecht und Ideologie hin,
mag sie auch noch so wohlmeinend sein.

Konkret zeigt sich diese Ausweitungstendenz auch, wenn man das Sub‐
jektverständnis dieser Denkrichtung ernst nimmt. Konzipiert man uns
Menschen als relationale Rechtssubjekte oder auch eben Rechtsgüter als
vielfach miteinander verbunden und einander gegenseitig beeinflussend,
so ist die Annahme einer Verletzung oder zumindest Gefährdung leichter
gemacht. Ein solches Strafrechtsverständnis wird es leichter haben, abstrak‐
te Gefährdungsdelikte zu formulieren. Denkbar ist auch eine Erweiterung
der objektiven Zurechnung. Vor allem die Risikoerhöhungslehre42, nach
der es für die objektive Zurechenbarkeit der Handlung im Hinblick auf
einen Erfolg genügt, dass das Verhalten die Wahrscheinlichkeit des Erfolgs‐
eintritts erhöht hat, scheint besonders fruchtbar für ein posthumanes Ver‐
ständnis von Rechtsgüterschutz. Das kann man vor dem Hintergrund der
ökologischen und sonstigen planetaren Herausforderungen für sinnvoll
halten. Anstatt aber auf Expansionskurs zu gehen, erscheint es mir aus der
Perspektive eines rechtsstaatlich eingehegten Strafrechts geboten, weniger
invasive Pfade zu ergründen. Das „posthumane“ Defizit des Strafrechts ist
auf einer ersten Ebene vor allem auch ein Vollzugsdefizit, wie man etwa am
Tierschutzstrafrecht sehen kann.

41 Siehe dazu etwa Satzger/Maltitz, in: dies. (Hrsg.), Klimastrafrecht, 2024, S. 437 ff.
42 Roxin, Zeitschrift für die gesamte Strafrechtswissenschaft 74 (1962), 411 ff.

Felix Butz

240

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Perspektiven

Keine der dargestellten Strömungen kann ganz vom Menschen lassen.43

Der Transhumanismus will den Menschen weiterentwickeln, der technolo‐
gische Posthumanismus will, zumindest in Teilen, den menschlichen Geist
beibehalten und als Muster transferieren und auch der kritische Posthuma‐
nismus bezieht sich abgrenzend immer wieder auf den Menschen und
will selbstredend auch das Menschliche nicht auslöschen, sondern dessen
Privilegien gewissermaßen ausweiten.

Was lässt sich abschließend für das Strafrecht festhalten? Während
ich mich hinsichtlich des Transhumanismus und des technologischen
Posthumanismus auf das schon Gesagte beschränken möchte, sind die
Perspektiven für den kritischen Posthumanismus herausfordernder. Brau‐
chen wir ein Mehr an kritischem Posthumanismus zum Schutz unserer
Lebensgrundlagen und auch, weil unseren Mitgeschöpfen und der Umwelt
schlicht ein zweckloser Eigenwert zukommt?

Mein Argument hinsichtlich der Frage nach Strafschärfung und Straf‐
ausweitung unter einem posthumanen Paradigma wäre im Wesentlichen
beim schon bestehenden rechtsgüterbezogenen Funktionalismus als einzig
sinnvoller Ideologie im Strafrecht zu bleiben. Denn dieser denkt den Ver‐
hältnismäßigkeitsgrundsatz strukturell immer schon mit. Nicht-menschli‐
che Andere haben zwar einen Eigenwert, insbesondere Lebewesen, die zu
Empfindsamkeit in der Lage sind. Ihren Schutz wird das Strafrecht allein
aber nicht leisten können. Nichtsdestotrotz ist auch zuzugestehen, dass mit
einer posthumanen Umstellung des Strafrechts eine große kommunikative
und transformative Kraft verbunden sein kann.

Neben der Frage nach etwaiger Subjektivität der nicht-menschlichen An‐
deren kann aber auch eine Aktualisierung unserer eigenen (Rechts-)Sub‐
jektivität bedenkenswert sein. Hierfür bietet die „kosmische Person“ von
Norman einen unter mehreren Ausgangspunkten.44 Der Begriff „kosmisch“
versucht, einen Rahmen der Verantwortlichkeit zu vermitteln, der sich über
das Selbst hinaus erstreckt (d. h. auf alles, was ist) und gleichzeitig das
Selbst einschließt (als Teil von allem, was ist). Sterngeboren, „kosmisch“
zu sein, bedeutet in ihrer Konzeption, sich um alles kümmern zu müssen.
Die kosmische Person als menschliches Rechtssubjekt, das im Naturkul‐
tur-Kontinuum verkörpert, eingebettet und verstrickt ist, handelt Norman

43 Loh (Fn. 2), S. 180 f.
44 Norman, Posthuman legal subjectivity, 2022, S. 132 et passim.

Jenseits des Menschen? Trans- und Posthumanismus als Herausforderung

241

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zufolge mit Interesse am Projekt des Lebens selbst und nicht (nur) am
individuellen Lebensprojekt. Aber auch hier stellt sich – insbesondere von
strafrechtlicher Warte aus betrachtet – die Frage, wie sich Verantwortungs‐
sphären zumutbar abstecken lassen. Das Individuum der Gegenwart ist
chronisch erschöpft und überfordert. Wie sinnvoll ist es, ihm noch weitere
und dann gegebenenfalls auch noch strafrechtliche Verantwortung zuzu‐
schreiben?

Vor allem gilt es aber auch Folgendes zu beachten: Wenn wir sagen,
dass wir als Antwort auf die gegenwärtige Dysfunktion unseres Weltver‐
hältnisses nicht eine Wiederholung des Gleichen brauchen, sondern eine
grundlegend neu formulierte moralische und rechtliche Ontologie,45 die
den Herausforderungen des 21. Jahrhunderts gewachsen ist, dann heißt das
vielleicht auch, dass wir noch stärker lernen müssen, die Grenzen repressi‐
ver Gewalt anzuerkennen.

Der kritische Posthumanismus steht nicht zuletzt auch für eine Aufgabe
der Idee des alles kontrollierenden Menschen. Insofern könnte der kritische
Posthumanismus auch eine emanzipative Entwicklung des Strafrechts und
insbesondere des Strafens beflügeln, das vor allem im Kontext der Freiheits‐
strafe von einem machtförmigen Kontrollparadigma getragen wird.46 Wir
könnten uns also vor allem auch fragen – und damit möchte ich schließen
– wie könnte ein posthumanes Strafen aussehen, dass die Eingebundenheit
und Verflochtenheit des straffälligen Subjekts ernstnimmt?

45 Gunkel (Fn. 39), S. 184.
46 Norman (Fn. 44), S. 152.

Felix Butz

242

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225 - am 18.01.2026, 09:39:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748919889-225
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Einleitung
	II. Transhumanismus
	1. Transhumanismus als ideologische Strömung
	2. Kritik am Transhumanismus
	3. Transhumanismus und Strafrecht

	II. Transhumanismus
	1. Technologischer Posthumanismus als ideologische Strömung
	2. Kritik am technologischen Posthumanismus
	3. Technologischer Posthumanismus und (Straf-)Recht

	VI. Kritischer Posthumanismus
	1. Kritischer Posthumanismus als ideologische Strömung
	2. Kritik am kritischen Posthumanismus
	3. Kritischer Posthumanismus und (Straf-)Recht
	a) Ist das Strafrecht bereits posthuman?
	b) Posthumane Rechtspersönlichkeit und Strafrecht
	c) Brauchen wir ein posthumane(re)s Strafrecht?


	V. Perspektiven

