>Muslime« und >Antisemitismus:«
Eine ungliickliche Koppelung quergelesen

Rosa Fava

Verkniipft man in einer digitalen Suchmaschine die Begriffe >Muslime« und >Anti-
semitismuss, beziehen sich die Ergebnisse wie zu erwarten fast ausschlieRlich auf
Muslim*innen als Triger*innen antisemitischer Einstellungen und daraus resultie-
render Gewaltbereitschaft. Bildungs- und Priventionsprojekte, Gefahreneinschit-
zungen, Anmerkungen zur Bedeutung von Judenfeindschaft in der islamischen
Theologie sowie Kontroversen um die Bedeutung und Charakteristik des Antisemi-
tismus unter >jungen Muslimens, wie es oft heif’t, und der Nahostkonflikt gehdren
zu den prominenten Eintrigen im Netz. Gelegentlich finden sich Treffer, die auf
eine islamisch-jiidische Kooperation im Kontext eines Begegnungs- oder Dialog-
projekts verweisen, und bei geduldiger Durchsicht der Suchergebnisse stof3t man
vereinzelt auf Muslim*innen als Initiator*innen in Bildungs-, Begegnungs- und
Priventionsprojekten gegen Antisemitismus, etwa im Kontext einer Reise nach Is-
rael oder einer Fahrt in eine KZ-Gedenkstitte. Dabei handelt es sich meist um
Projekte islamischer Triger fiir muslimische Zielgruppen, im Einzelfall geht es bei-
spielsweise auch einmal um einen muslimischen Geschichtslehrer oder Stadtfiih-
rer oder eine Islamwissenschaftlerin, die Aufklirungsarbeit fir die Allgemeinheit
betreiben. Muslim*innen, die sich gegen Antisemitismus engagieren, werden da-
bei in den Medien oft als Ausnahme inszeniert.

Sieht man Internetsuchmaschinen als Spiegel des dominanten 6ffentlichen
Diskurses, wird deutlich, wie sehr Muslim*innen, und dabei vor allem junge Min-
ner und minnliche Jugendliche, ganz tiberwiegend als Objekte der seit einigen
Jahren so genannten Privention von Antisemitismus gesehen werden, aber kaum
als Subjekte. Die (kultur-)rassistische Annahme, Muslimischsein bzw. der Islam
seien intrinsisch mit Judenfeindschaft und Antisemitismus' verbunden, wird da-

1 Es gibt keine konsensuellen Definitionen, wann von Judenfeindschaft und wann von Anti-
semitismus gesprochen wird. Judenfeindschaft ldsst sich gemaR dem Konzept der gruppen-
bezogenen Menschenfeindlichkeiten als eine gegen Personen (und ihre Einrichtungen, Sym-
bole usw.) gerichtete Feindschaft fassen, dhnlich wie Homophobie oder Behindertenfeind-
lichkeit. Darlber hinaus umfasst Antisemitismus aber auch Emotionen und Vorstellungen,
die das Bose personifizieren und auf (meist mannlich gedachte) Juden projizieren, um dar-

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Rosa Fava

durch verfestigt. Mit dem Ziel, muslimische Akteur*innen gegen Antisemitismus
sichtbar und die aus Befragungen gewonnenen Erkenntnisse fiir Bildungsarbeit
nutzbar zu machen, lief? die Arbeitsgruppe Pravention des Unabhingigen Exper-
tenkreises Antisemitismus 2016 eine explorative Studie erstellen. Im Folgenden
werden knapp das Design und die wichtigsten Ergebnisse vorgestellt.*

1 Kontext der Befragung

Bei der Befragung handelt sich um eine nichtreprisentative, explorative Studie,
um das Feld der Bildungsarbeit islamischer Organisationen beziehungsweise mus-
limischer Akteur*innen gegen Antisemitismus zu sondieren und erste Erkenntnis-
se itber Motive, Zielsetzungen, Gelingensbedingungen und Herausforderungen zu
liefern. Es wurden neun leitfadengestiitzte narrative Interviews mit Vertreter*in-
nen von Organisationen und/oder mit Initiator*innen und/oder Teamer*innen von
Projekten gefiihrt, die einerseits als typisch gelten konnen und andererseits die
Bandbreite unterschiedlicher Aktivititen spiegeln und unterschiedliche Akteurs-
sowie Zielgruppen abbilden. Weitere Anspriiche an die Befragung waren der Ein-
bezug verschiedener Regionen und Stidte sowie mit Blick auf die Befragten eine
moglichst gleichmifige Teilnahme von Minnern und Frauen mit unterschiedli-
chem Verstindnis vom Islam und die Zugehorigkeit zu unterschiedlichen Genera-
tionen mit und ohne (persénliche) Einwanderungsgeschichte. Drei der neun In-
terviews wurden mit Frauen gefiihrt, die teilweise Leitungsfunktionen ausiibten.
Soweit sie dariiber Auskunft gaben, haben drei der Befragten, darunter ein Schi-
it, muslimische und nicht muslimische Elternteile, teilweise kommt der*die Mus-
lim*in aus dem Ausland, teilweise der nichtmuslimische Elternteil. Drei der Be-
fragten sprachen tiber Erfahrungen oder Wissensbestinde, die mit der Herkunft

aus Erklirungen fiir das komplexe Weltgeschehen in Okonomie und Politik zu gewinnen.
Gemeinhin wird mit dem Ubergang zur Moderne von Antisemitismus und nicht mehr von
(christlichem) Antijudaismus gesprochen. Vergleichbar ldsst sich ein islamischer Antijudais-
mus, der auf Koranverse und Hadithen zuriickgeht, vom islamistischen Antisemitismus un-
terscheiden, der die Uberlieferung mit modernen antisemitischen Verschwdrungsideologien
verbindet.

2 Die Autorin fiihrte die Befragung Mitte 2016 im Auftrag der Empati gGmbH durch. Die Stu-
die »Erfahrungen in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus mit muslimischen Jugendli-
chen und insbesondere in islamischen Einrichtungen« fand keinen Eingang in den 2017 ver-
offentlichten Zweiten Bericht des Expertenkreises, und es handelt sich bei dem vorliegenden
Artikel um die erste Veroffentlichung von Teilergebnissen. Die Studie kann bei der Autorin
oder bei der Empati gGmbH als pdf-Dokument angefordert werden. Die Empati gGmbH mit
Sitz in Berlin ermutigt junge Muslim*innen, sich gesellschaftlich zu engagieren. Durch ihre
Verankerung in islamischen Gemeinden, Einrichtungen und akademischen Kreisen hatte sie
einen guten Zugang zum Feld.

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

eines oder beider Elternteile aus Marokko verbunden sind. Andere Erfahrungen
sind mit der Herkunft eines Elternteils aus dem Iran und mit der Zugehorigkeit
der Eltern zu den Kurd*innen in der Tiirkei verkniipft; eine selbst eingewander-
te Person kommt aus den palistinensischen Gebieten. Die Interviews dauerten
zwischen 45 Minuten und fast zwei Stunden und wurden inhaltsanalytisch aus-
gewertet.’ Aus der umfangreichen Studie sollen diejenigen Ergebnisse vorgestellt
werden, die Aufschluss itber die Motivation der Akteur*innen geben.

1.1 Vorbemerkungen

Zu den wichtigen gesellschaftspolitischen Rahmungen der Studie, die fiir die In-
terpretation der Befunde wichtig sind, gehorten die folgenden Punkte: a) Aktuelle
islamfeindliche und rassistische Diskurse; b) der Blick auf den Islam in der NS-
Nachfolgegesellschaft; c) die Rolle islamischer Verbinde in der Migration.

a) Aktuelle islamfeindliche und rassistische Diskurse

Die Vorbereitung und Durchfithrung der Befragung fiel in einen Zeitraum, in
dem Flucht und Einwanderung von Menschen aus Syrien und anderen islamisch
gepragten Staaten, oft mit israelfeindlichen politischen Regimes, Akteur*innen in
Deutschland als Anlass dienten und teilweise noch dienen, iltere und tief veranker-
te Diskurse zu aktivieren: Das nationale Selbstverstindnis Deutschlands als durch
Aufarbeitung der Vergangenheit — bis auf extremistische Rinder - frei von Anti-
semitismus wird aufrecht erhalten, auch durch die Rede vom >importierten Anti-
semitismus«. Trotz gegenteiliger empirischer Befunde (UEA 2011, 33ff.; insbes. 39)
wird nach Wahrnehmung der Verfasserin im 6ffentlichen Diskurs antisemitisch
motivierte Gewalt quasi ausschlieRlich der Prisenz einer als nichtdeutsch gedach-
ten Gruppe von >Migrantens, >Muslimen« und >Jugendlichen tiirkischer/arabischer
Herkunft« zugeschrieben.

b) Der Blick auf den Islam in der NS-Nachfolgegesellschaft

Paradoxerweise ist das Bild des Islam stirker mit der Trigerschaft von Antise-
mitismus behaftet als das der im ersten Antisemitismusbericht (UEA 2011) befrag-
ten Einrichtungen, die auf Institutionen im nationalsozialistischen Deutschland
mit stirkerer oder geringerer personeller Kontinuitit aufbauten, wie Justiz, Poli-
zei, Schule, die Kirchen, einzelne Parteien, Medien usw. Der besondere Druck, ein
negatives Bild korrigieren zu wollen, prigt teilweise die Aussagen der befragten
Akteur*innen. Gleichwohl dufierten sich einige der Befragten kritisch gegeniiber
innerislamischen Entwicklungen und Verhiltnissen.

3 Eine Literatur- und Dokumentenanalyse war ebenfalls Teil der Studie.

am 14.02.2026, 08:42:30.

225


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Rosa Fava

Laut Expertenbericht gibt es »in dem meisten gesellschaftlichen Institutio-
nen keine prizisen Handlungsstrategien speziell zum Phinomen Antisemitismus«
(UEA 2011, 144). Nur die katholischen Bischofe, so legt der Bericht nahe, beziehen
»die Geschichte der Shoah« auf die eigene Einrichtung und leiten »eine besondere
Verantwortung der Kirchen fir den christlich-jiidischen Dialog« daraus ab (UEA
2011, 151). Auch hier steht die 6ffentliche Wahrnehmung des Islam im paradoxen
— oder projektiven — Widerspruch zu den ideellen und historischen Grundlagen:
»Der Islam« wird im 6ffentlichen Diskurs, oft mit Verweis auf den Koran, als we-
senhaft antijiidisch und antisemitisch kritisiert, wihrend antijidische und antise-
mitische Traditionsbestinde des Christentums (Staffa 2017) nicht als zum >Wesenc«
des Christentums gehérend dargestellt werden.

c) Die Funktion islamischer Vereine in der Migration

In Bezug auf den Islam in Deutschland tiberlagern sich Phinomene, die mit der
Situation einer Minderheitenreligion zusammenhingen, mit Phinomenen und Ef-
fekten von Einwanderung und Rassismus (Hamdan & Schmid 2014, 158fF.). Mus-
lim*innen sind iberwiegend als Arbeitsmigrant*innen oder auf Grund politischer
Verfolgung oder wegen Krieg und anderer Migrationsmotive nach Deutschland ge-
kommen und wurden, genauso wie andere Gastarbeiter*innen oder Biirgerkriegs-
fliichtlinge und deren Nachkommen, als Ubergangserscheinung betrachtet. Ent-
sprechend des als provisorisch betrachteten Hierseins entstanden islamische Ein-
richtungen ohne staatliche Férderung aus Eigeninitiative und waren lange Zeit ge-
tragen von den Ressourcen einer im Durchschnitt mit Blick auf Einkommen, Ver-
netzung, Bildung und Berufsposition schlecht gestellten Bevélkerung. Daneben be-
stand und besteht materielle Férderung und ideelle Bindung vor allem durch und
an das Herkunftsland Tiirkei. Die ungleiche, mit der Situation deutscher Christ*in-
nen und anderer deutscher Akteur*innen in der Bildungsarbeit gegen Antisemi-
tismus nicht vergleichbare Ausgangslage zeigt sich generell (Hamdan & Schmid
2014, 155) und mit Blick auf die hier interessierenden Bildungs- und Begegnungs-
projekte darin, dass muslimische Akteur*innen Projekte meist ehrenamtlich und
selten als Bestandteil ihrer Stelle und ihres Kompetenzbereichs durchfithren. Die
Schwerpunkte der Kinder-, Jugend- und Bildungsarbeit von Moscheen liegen bei
religiésen Angeboten, vor allem Korankursen und Islamunterricht. Bei den nicht-
religiésen Angeboten handelt es sich in erster Linie um Sport, Exkursionen, in-
terreligiosen/-kulturellen Dialog und Hausaufgabenhilfe und weiter um Deutsch-
kurse und Kurse in den Herkunftssprachen u.a.m. Kurse fiir Arabisch dienen auch
dem Erlernen der Sprache des Koran (alle Angaben Hamdan & Schmid 2014, 169).

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

1.2 Projektauswahl und Kriterien

Es gibt wenige Projekte, die sich explizit und primir gegen Judenfeindschaft
oder Antisemitismus richten. Demgegeniiber gibt es viele islamisch-jiidische
Begegnungs- und Dialogprojekte* islamischer Einrichtungen, die meist das Ken-
nenlernen der Menschen der jeweils anderen Religion und den Wissenserwerb
zum Ziel haben. Dabei kann es sich um einen einmaligen oder einen als dauer-
haftes Angebot gestalteten Besuch des jeweils anderen Gotteshauses durch eine
kleine Gruppe Interessierter handeln, der nicht von Offentlichkeitsarbeit begleitet
wird und so fiir Recherche kaum Spuren hinterlisst. In einigen Fillen handelt
es sich dabei um Mafinahmen mit dem expliziten Ziel, Antisemitismus unter
Muslim*innen entgegenzuwirken. Solche Projekte werden von den Befragten aber
teilweise wegen Paternalismus abgelehnt:

»lch denke, was wichtig ist, ist, dass der Dialog auf Augenhdéhe gefiihrt wird, wo
es nicht darum geht >okay, wir miissen jetzt halt den Antisemitismus in musli-
mischen Gemeinden behandeln«. Sondern es ist ein Dialog, wo einfach zwei Ge-
meinschaften zusammenkommen. Und es gibt genauso antimuslimische Ressen-
timents in jidischen Gemeinden, die genauso thematisiert werden mussen« (19).

Es gehe nicht um Anklage, sondern um Austausch. Der Begegnungsansatz wird im
Expertenbericht — trotz leiser Vorbehalte in Bezug auf die Angemessenheit, wenn
Juden*Jidinnen als Lernobjekte betrachtet werden, und die Wirksamkeit solcher
Ansitze (UEA 2011, 157) — als Praventions- oder Bekimpfungsmafinahme gegen
Antisemitismus verstanden. Wie die Interviews zeigen, trifft die Unterordnung
von Begegnungsprojekten unter die Kategorie Antisemitismusprivention jedoch
nicht oder selten die Motivation der muslimischen Akteur*innen.

In die Vorauswahl einbezogen wurden Projekte gegen Antisemitismus und Pro-
jekte fiir islamisch-jiidische Begegnungen, die einen Anspruch auf Kontinuitit und
nachhaltigen Dialog haben, unter Umstinden von Bildungsmafinahmen begleitet
sind, eine groflere Offentlichkeit erreichen und teilweise auch politisch wirksam
sein wollen. Um den Blick zu erweitern, wurden in einem zweiten Schritt individu-
elle muslimische Akteur*innen hinzugenommen, die in nichtislamischen Einrich-
tungen Bildungs- und Begegnungsmafinahmen zu Antisemitismus und benach-
barten Phinomenen mit Jugendlichen durchfithren. Ob und wie dabei die eige-
ne Zugehorigkeit zum Islam ein Ausgangspunkt des Engagements ist, gehérte zu
den Interviewfragen. Neben Dialog- gibt es auch Trialogprojekte mit Christ*innen.
Der islamische Trager eines solchen Projekts wurde in die Befragung einbezogen.

4 Grob soll >Dialog« von sBegegnung« durch den Anspruch auf Kontinuitit und zielgerichtete
Kommunikation unterschieden werden. Beide Begriffe werden, im Verbund mit>Austauschg,
von den Befragten quasi synonym verwendet.

am 14.02.2026, 08:42:30.

227


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Rosa Fava

Zudem werden islamisch-jiidische Projekte auch in enger Kooperation von Mus-
lim*innen und Juden*Jiidinnen gemeinsam durchgefiithrt. Auch ein solches Tand-
emprojekt ist Teil der Befragung. Der israelbezogene Antisemitismus stellt unter
Nichtmuslim*innen wie unter Muslim*innen eine besondere Herausforderung dar.
Daher wurde ein Dialogprojekt zwischen einer jiidischen und einer paldstinensi-
schen Gemeinde in die Befragung eingeschlossen.

Da die Befragung anonymisiert durchgefithrt wurde, kénnen die Befragten
bzw. die Projekte und Trager nur skizzenhaft charakterisiert werden. Zur besseren
Einordnung der Ergebnisse erscheint ein wenigstens knapper Uberblick aber sinn-
voll, der zudem Einblick in die Heterogenitit der Aktivititen und ihrer Kontexte
gibt:

Schwerpunkt Antisemitismus
Interview 1: Arbeitsgruppe

Eine Arbeitsgruppe zu den Themenfeldern »Chancengleichheit und Diskrimi-
nierung, die sich bei einer dreijihrigen Laufzeit etwa eineinhalb Jahre lang mit
Antisemitismus befasste. Es handelte sich um eine Arbeitsgruppe im Rahmen ei-
nes politisch geférderten Netzwerkes von und fiir junge Muslim*innen bei offenem
Verstindnis der Zugehorigkeit zum Islam.

Interview 8: Plakatwettbewerb

Plakatkampagne fiir Vielfalt und gegen »Intoleranz, Antisemitismus, Rassis-
mus und Islamfeindlichkeit« eines grofien, in der Tiirkei basierten islamischen
Dachverbandes mit religiésem Selbstverstindnis.

Schwerpunkt interreligiose Begegnung und Dialog
Interview 3: Verbandsarbeit

Individuelle und verbandliche Aktivititen mit jidischen Organisationen eines
Akteurs, der einem in Deutschland gegriindeten Dachverband islamischer Orga-
nisationen in einem westlichen Flichenbundesland angehért.

Interview 6: Gedenkstattenfahrt

>Interreligidse Gedenkstittenfahrt« einer der ersten in Deutschland gegriinde-
ten bundesweiten muslimischen Jugendorganisationen in die Gedenkstitte Ausch-
witz mit der jiidischen, katholischen und evangelischen Jugend ihrer Region, in-
itiiert vom ortlichen Jugendring. Das Verstindnis vom Muslimischsein ist offen
definiert.

Interview 7: Begegnung von Studierenden
Kooperation zweier Einrichtungen, die neben dem allgemeinen interreligiésen
Dialog insbesondere der Begegnung und der Kooperation zwischen muslimischen

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

und jiidischen Studierenden und Promovierenden dient, bei offenem Verstindnis
der Zugehorigkeit zum Islam.

Interview 9: Tandemprojekt

Auf Initiative von Jiidinnen*Juden zuriickgehendes Begegnungs- und Dialog-
projekt von Einzelpersonen mit offener, netzwerkartiger Struktur, das sich viel-
fach mit Aktionen an die allgemeine Offentlichkeit wendet. Das Verstindnis vom
Jidisch- und Muslimischsein ist offen definiert und schliefSt atheistische sowie re-
ligionskritische Mitglieder ein. Ein muslimisches und ein jidisches Mitglied wur-
den gemeinsam interviewt.

Einzelakteur*innen
Interview 2: Historisch-politische Bildung

Die befragte Person gibt Auskunft iiber ihr Engagement in der Bildungsarbeit
zu Antisemitismus und anderen gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeiten und
zum Lernen iiber und aus dem Nationalsozialismus. Im Rahmen ihres Studiums
(Kulturwissenschaft und Philosophie) hat sie sich fundiert mit Antisemitismus be-
fasst und arbeitet teilweise ehrenamtlich, teilweise auf Honorarbasis bei zwei un-
terschiedlichen Bildungstrigern als Teamer*in. Die interviewte Person setzt meist
im Zweierteam Projekte und Methoden fiir Schulklassen und Erwachsenengrup-
pen um.

Interview 5: Privention Islamismus und Qualifizierung

Die befragte Person, die Islamwissenschaft und Politik studiert hat, berich-
tet iiber ihre berufliche, vom privaten Engagement begleitete Titigkeit in einem
Mentoringprogramm, in dem Studierende mit eigener oder familidrer Einwande-
rungsgeschichte und/oder aus sozial benachteiligten Verhiltnissen als Vorbilder
fiir andere mit demselben Hintergrund agieren. Ziel des Projekts ist die schulische
und berufliche Qualifizierung von Jugendlichen in marginalisierten Milieus mit
hohem Anteil an eingewanderten Familien als Mafinahme zur Pravention von Ge-
walt und Kriminalitit. Geférdert wird das Projekt durch Bundesmittel sowie Mittel
der regionalen Sicherheitskonferenz. Zum Berufsbild der befragten Person geho-
ren individualisierte Bildungsarbeit und soziale Arbeit, die in einzelnen Fillen die
Betreuung von jungen gewaltbereiten Salafist*innen einschlief3t.

Begegnungsanlass Nahostkonflikt
Interview 4: Palistinensisch-jiidische® Begegnung

Aktivititen einer paldstinensischen Gemeinde in einer westdeutschen Landes-
hauptstadt in Zusammenarbeit mit einer jidischen Gemeinde derselben Stadt.

5 Die Asymmetrie in der Bezeichnung ist bewusst gewahlt, s.u. im Text dazu.

am 14.02.2026, 08:42:30.

229


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Rosa Fava

Ausgangspunkt ist der Nahostkonflikt primdr in politischer Dimension unabhin-
gig von der Religionszugehorigkeit.

2 Zielgruppen und sozialstrukturelle Merkmale der Teilnehmer*innen

Die Begegnungs- und Bildungsaktivititen der islamischen Einrichtungen richten
sich primir an die eigenen Mitglieder. Wenn sie auf andere Zielgruppen ausgrei-
fen, handelt es sich im Rahmen des interreligiosen Dialogs meist um christliche
Gruppen und angesichts der je nach Standort geringen Anzahl jiidischer Gemein-
den in weit geringerem Mafe um jiidische Gruppen. Die Einrichtungen sind ge-
geniiber der Teilnahme von nichtmuslimischen Personen offen, wobei es sich in
der Regel um Angehorige oder Freund*innen der Mitglieder handelt.

Die Befragten machen unterschiedliche Angaben zur innerislamischen und na-
tio-ethno-kulturellen Diversitit ihrer Mitglieder, die sich zwischen zwei Polen ver-
teilt: Im Verein, der im Ausland gegriindet wurde, entspricht die Verteilung der
Mitglieder den Milieus der Eingewanderten in ihrem Herkunftsland. In den in
Deutschland gegriindeten Verbinden und Initiativen gibt es Mitglieder aller Kon-
fessionen und gemaf3 der Einwanderung vorwiegend Sunnit*innen. Wihrend die
Religiositit der Mitglieder als die Grundlage der auslandsbasierten Einrichtungen
verstanden wird, haben die in Deutschland gegriindeten Einrichtungen ein offe-
nes Verstindnis von der Religionszugehérigkeit, und die Mitglieder kénnen sich
auch als wenig religios, sondern im kulturellen Sinne als Muslim*innen verstehen,
gepragt durch Sozialisation und Umfeld. Eine befragte Person betonte die grofRe
Heterogenitit unter heutigen Muslim*innen und bezog biografische Wechsel zwi-
schen den Religionen, multikonfessionelle Familienverhiltnisse und nichtreligise
Partner*innen mit ein.

Eine Gemeinsamkeit aller Projekte besteht im tiberdurchschnittlich niedrigen
sozio-6konomischen Status® der Zielgruppen. Auch die Studierenden oder Pro-
movierenden sind meist die ersten in der Familie, die einen so hohen Bildungsab-
schluss erwerben, und das Einkommen sehr vieler Familien befindet sich unterhalb
der Bafég-Grenze. Eine Ausnahme in vielerlei Hinsicht bildet die betrachtete palis-
tinensische Gemeinde, in der im Dialog mit der jiidischen Gemeinde iiberwiegend
»intellektuelle Manner ab vierzig« (I4) engagiert sind. Der politische Hintergrund
wurde nur in einzelnen Interviews zum Thema. Ubereinstimmend wurde angege-
ben, die jungen Erwachsenen gehérten einem breiten Spektrum von CSU bis die

6 Die Kategorien Bildungshintergrund, soziookonomischer Status (der Familien) sowie politi-
sche Orientierung wurden von der Autorin in die Befragung einbezogen, weil in der Migrati-
onssoziologie in Deutschland viele Phinomene kulturalisiert werden.

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

LINKE an; auslindische Parteien wurden in keinem Fall genannt. Die politische
Orientierung stehe bei den Aktivititen aber im Hintergrund.

3 Themen, Ansatze, Aktivitaten und MaBnahmen

Ebenfalls zur Anschaulichkeit seien eine Reihe von Aktivititen der Befragten auf-
gezihlt:

Begegnung

. Diskussionen mit Reprisentant*innen des Judentums und in einzelnen Fillen
Israels.

«  Besuch eines Jidischen Museums, sofern eines nahegelegen ist oder Ressour-
cen fir eine Reise vorhanden sind.

«  Besuch von Synagogen und Begegnung mit Gemeindemitgliedern, in der Regel
verbunden mit einem Gegenbesuch.

« Interreligioses Projekt zur Schulspeisung. Bei diesem Projekt von Christ*in-
nen, Muslim*innen und Juden*Jiidinnen scheiterte die jiidische Teilnahme an
der geringen Anzahl judischer Schiiler*innen, fiir die sich die vom Rabbiner
gewiinschte strenge Umsetzung der Speisevorschriften nicht gelohnt hitte.

« Teilnahme muslimischer Reprisentant®innen an interreligiésen Veranstaltun-
gen, beispielsweise unter dem Titel »Was machen Juden und Muslime an Weih-
nachten?«

« Einladungvonjidischen Vertreter*innen zu Gemeindeveranstaltungen, bei de-
nen es um allgemeine Fragen der Bildungs- oder Stadtteilpolitik geht.

« Gedenkstittenfahrt einschliefilich Vor- und Nachbereitung.

. Seminare, etwa unter dem Titel »Die Anderen in uns«.

« Gemeinsames Fastenbrechen, auch in Verbindung mit Schabbat-Mahl.

«  Besuch thematisch passender Ausstellungen.

« Gemeinsame und teilweise 6ffentliche Feiern.

«  Workshops in Schulen, Fortbildungen fiir Multiplikator*innen.

«  Offentliche Veranstaltungen zu einschligigen Themen.

« Kleinere, offentlichkeitswirksame politische Aktionen.

«  Veroftentlichen einer Stellungnahme zu Rassismus, Antisemitismus und Kritik
an israelischer Politik im Nahostkonflikt

« Interviews auf Anfrage.

Beispiele fiir Begegnungen und Dialogveranstaltungen des palistinensisch-jiidi-
schen Austauschs sind: Ein »Abend des Zuhorensc, ein Treffen zum unkommen-
tierten Horen jeweils individueller Beziige zur Konfliktgeschichte, und eine Lesung

am 14.02.2026, 08:42:30.

231


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Rosa Fava

eines israelischen Autors aus seinem Buch mit humorvollen Alltagsgeschichten aus
Israel und den paldstinensischen Gebieten. Die Vorsitzenden beider Gemeinden
werden auch in Schulen eingeladen, wo sie freundschaftlich-kontrovers diskutie-
ren. Bewusst werden in den Austausch auch zweckfreie Freizeitaktivititen einbe-
zogen.

Privention von Antisemitismus

« Lesen und Diskutieren wissenschaftlicher Texte iiber Antisemitismus (und an-
timuslimischen Rassismus), teilweise mit den Autor*innen.

« Lesen im Koran und Auseinandersetzung mit judenfeindlichen Abschnitten.

- Diskussionen mit Theolog*innen, Imam®innen und anderen religiésen Autori-
taten.

« Diskussionen mit Reprisentant®innen des Judentums und in einzelnen Fillen
Israels.

- Begegnung mit Juden*Jiidinnen, teilweise in Workshops, teilweise bei Freizeit-
aktivititen.

- Besuch eines Judischen Museums, Beschiftigung mit jidischer Gegenwart und
Geschichte (auch jenseits des Holocaust).

« Produktion von Kurzfilmen, Blogbeitrigen und dhnlichen Formaten vor allem
fir die Verbreitung in Sozialen Medien.

- Plakatwettbewerb und Einsatz der Plakate in den eigenen Riumen.

« Artikel tiber das Judentum, tiber das islamisch-jiidische Verhiltnis und iber
Antisemitismus in der Verbandszeitschrift.

Das Tandemprojekt verbindet Begegnung und Aktivititen gegen Antisemitismus
sowie auch gegen Rassismus gegen Muslim*innen oder gegen Araber*innen/Pa-
listinenser*innen, insbesondere auch unter Juden*Jiiddinnen:

- Videointerviews mit Juden*Jidinnen zur Situation in einem stigmatisierten
Stadtteil.

« Veranstaltungen mindestens im Tandem, auch an Schulen.

«  Podiumsdiskussionen mit Expert*innen, selbst oder durch Dritte veranstaltet.

- Vernetzungsarbeit mit dhnlichen Projekten in anderen Stidten und in anderen
Lindern.

«  Offentlichkeitsarbeit in Sozialen Medien.

- Organisation von Protestkundgebungen und hnlichem.

Als Leitgedanke und iibergreifendes Ziel sowohl von Begegnung als auch von Bil-
dungsarbeit gegen Antisemitismus lisst sich die Erfahrung von Gemeinsamkeiten
und damit verbunden das Uberwinden von Gegensitzen ausmachen, die aus Sicht

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

der Akteur*innen eher durch duflere, im Kern nicht religiés fundierte, sondern
primir durch politische Umstinde in das islamisch-jiidische Verhiltnis getragen
werden. Zu den Gemeinsamkeiten gehort wesentlich auch die Dimension, als Mus-
lim*in oder Jude*Jiidin Deutsche*r zu sein und darin einander und anderen Deut-
schen gleich zu sein und dies als Grundlage politischer Mitwirkung und anderer
Aktivititen zu sehen.

4 Motivation der Initiator*innen und Akteur*innen

4.1 Motivation fiir interreligiésen Dialog bzw. islamisch-jiidische
Begegnung

Die Befragten engagieren sich als Vertreter*innen islamischer Einrichtungen oft-
mals sehr breit im gesellschaftlichen Dialog mit anderen religiésen und nichtre-
ligiésen Einrichtungen. Insofern besteht eine Motivation fiir islamisch-jiidische
Begegnung im Ziel des interreligiésen Dialogs vor allem zwischen den abrahami-
tischen Religionen im Allgemeinen. Dariiber hinaus gibt es als spezifischen Grund
die Erfahrung von Gemeinsamkeiten, und zwar im Sinne von Ahnlichkeiten und
verbindenden Interessen. Diese werden wie folgt differenziert:

Theologisch und religionspraktisch

Die Befragten sehen, gerade im Unterschied zur vom kirchlichen Christentum
geprigten Dominanzkultur, viele Gemeinsamkeiten zwischen Islam und Juden-
tum. Die Gemeinsamkeiten, Ahnlichkeiten und gleichen Urspriinge werden zum
Teil als Uberraschung erfahren, mit Freude aufgenommen und als verbindend er-
lebt. Quasi in jedem Interview erfolgen Bezugnahmen auf vom christlichen Ka-
lender abweichende Feiertage, Speisevorschriften und andere Gebote. Fast immer
genannt wird die Beschneidung. In Einzelfillen werden die folgenden speziellen
Aspekte genannt: Die Angehdorigkeit anerkannter Propheten des Islam zum Juden-
tum und die Entstehung des Islam aus dem Judentum;’” die Verbindung als Buch-
religionen (»Ahl al-kitab« (I5)); theologisch begriindete fortlebende Ressentiments
der lutherisch geprigten Dominanzkultur, basierend auf Martin Luthers Schriften
gegen Juden*Jiidinnen und gegen Muslim*innen bzw. das Osmanische Reich.

Mehrfacher Minderheitenstatus

Die religionspraktischen Gemeinsamkeiten laden aus Sicht der Befragten an-
gesichts der geteilten Minderheitenposition zur gemeinsamen Interessenvertre-
tung ein. Genannt werden dabei vor allem die Beschneidung, das Schichten und

7 Theologische Aussagen werden hier nicht diskutiert.

am 14.02.2026, 08:42:30.

233


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Rosa Fava

die Feiertagsregelungen fiir Arbeitnehmer*innen und Schiiler*innen. Einige Be-
fragte fithren die so genannte Beschneidungsdebatte 2012 als Beispiel und Beleg
dafiir an, dass auf beiden Seiten der Zusammenhang gesehen und die Relevanz der
Zusammenarbeit erkannt wurde. Die Gemeinsamkeit der Ausgrenzung als Min-
derheit wird auch durch diachrone Parallelen erfahren:

»Haben immer wieder Gemeinsamkeiten oder so, was heifit Gemeinsamkeiten?
Oder Momente gehabt, wo wir gesagt haben >Aha, hier gibt es ja Parallelen zum
antimuslimischen Rassismus.< Wenn man zum Beispiel erfahren hat, dass es
hochst schwierig war, Synagogen zu bauen, beziehungsweise gar nicht moglich,
et cetera, man sich an Moscheebaukonflikte erinnert.« (I1)

Die Befragten beziehen den geteilten Minderheitenstatus dariiber hinaus auf fol-
gende Phinomene:

Rassismus und allgemeine Rechtsentwicklung, explizit genannt werden Angriffe auf
Synagogen und Moscheen (oft in beiden Fillen mit Schweinskopf und/oder Haken-
kreuzen) sowie die Pegida-Bewegung und der Erfolg der AfD.

Sichtbar gelebte Religiositit vieler Muslim*innen und Juden*Jiidinnen im Ver-
gleich zur weitgehend sikular geprigten Umwelt. Es bestehe ein gemeinsames
Interesse in der Durchsetzung der Anerkennung 6ffentlich gelebter Religiositit.

Phénomene von Migration und Rassismus. Die Befragten nennen eine Reihe von
pragenden Alltagserfahrungen und strukturellen Bedingungen, die zwar Juden®Jii-
dinnen und Muslim*innen unterschiedlich betrifen, aber zu geteilten und als ver-
bindend erlebten Erfahrungen fithrten:

+ Ressentiments gegen Juden*Jiidinnen und Muslim*innen von verbalen Aufle-
rungen bis zur physischen Bedrohung in der alltiglichen Interaktion.

- Abwertungserfahrungen aufgrund der Sichtbarkeit als >Auslinder< oder >Mi-
grantens, oft in Verbindung mit spezifischen Ressentiments gegen >Russenc
oder >Amerikaner« und >Israelis< einerseits, gegen >Tiirkens, >Araber< und an-
dere andererseits.

- Insbesondere bei der ilteren Generation Schwierigkeiten aufgrund mangelhaf-
ter oder fehlender Deutschkenntnisse.

« Niedriger Sozial- und/oder Bildungsstatus grofier Gruppen; bei Muslim*innen
vor allem durch die Bildungsdiskriminierung der Nachkommen von Gastarbei-
ter*innen und vor Krieg und Armut Gefliichteten, bei Juden*Jidinnen aus der
ehemaligen Sowjetunion vor allem durch Nichtanerkennung von Abschliissen.

Teilweise benennen die Befragten auch den Anspruch, aus dem Austausch mit ji-
dischen Partner*innen von ihren Erfahrungen beispielsweise beim Aufbau von Or-
ganisationen oder beim Umgang mit dhnlichen Problemen zu lernen.

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

Geteilte Geschichte

Das als friedlich oder wenig konflikthaft verstandene Zusammenleben und der
theologische Austausch von Muslim*innen und Juden*Jiidinnen in der Vergangen-
heit fithrt zu der Uberzeugung, dass das Verhiltnis beider Religionen zueinander
grundlegend positiv sein kann und sein soll. Die Befragten nennen als Beispiele
das arabische Andalusien sowie die »gemeinsame« (I9) Vertreibungserfahrung von
Muslim*innen und Juden*Jiidinnen, bestimmte historische Phasen des Osmani-
schen Reichs sowie die verschiedenen europiischen Kolonialgebiete im Nahen Os-
ten und in Nordafrika bzw. die entsprechenden spiteren Staaten. Marokko wird
mehrfach genannt, unter anderem der Schutz der Juden*Jidinnen durch den Kénig
unter dem Vichy-Regime. Die historische Bezugnahme, in der auch Romantisie-
rungen durchschimmern, wird im Sinne einer Riickbesinnung und als Grundlage
fiir eine Neu- oder Gegeninterpretation angefiihrt, um das verbreitete und propa-
gierte Bild von der Feindschaft zwischen beiden Religionen zu korrigieren, sowohl
gegeniiber islamischen Autorititen bzw. politischen Figuren als auch gegeniiber
der Offentlichkeit.

Engagement gegen Antisemitismus bzw. gegen gegenseitige Vorurteile

Kontakt zu Juden*Jiiddinnen suchen muslimische Akteur*innen auch, um Anti-
semitismus in den eigenen Reihen oder gesamtgesellschaftlich etwas entgegenzu-
setzen. Im persénlichen Gesprich soll erfahrbar werden, was Juden*Jidinnen als
Antisemitismus empfinden. Begegnung, Austausch, Dialog und langfristige Zu-
sammenarbeit werden dabei in der Regel als reziproker Prozess verstanden.

»Und auch ja eine Sympathie fiir die andere Seite, ein Bedauern, dass so etwas
existiert in der Gesellschaft. Aber dann auch das Bewusstsein, Mensch wir sind
nicht die Einzigen, denen es so geht. Sondern es gibt auch andere gesellschaftli-
che Gruppen, die ausgegrenzt werden. Und ja die als Minderheit in irgendeiner
Form leiden. Und dass, soweit, dabei ist es geblieben. Dass nicht das eine oder an-
dere Thema in den Mittelpunkt gestellt wurde. Und das da dann problematisiert
wurde oder zum grofen Thema wurde.« (17)

Engagement angesichts des Nahostkonflikts

Beim palistinensisch-jiidischen Begegnungsprojekt liegt die Motivation zur
Begegnung in der Verbindung beider Gruppen, die in der geteilten Bindung an
das Konflikt- und Kriegsgeschehen in Israel und den palistinensischen Gebieten
bestehe sowie in der Gemeinsamkeit als Deutsche. Die lose, nicht als Projekt konzi-
pierte Zusammenarbeit trigt asymmetrische Bezeichnungen: in einem Fall handelt
es sich um eine im Sinne eines Volkes/einer Nation gedachte (proto)nationale Zuge-
hérigkeit, im anderen Fall um eine vordergriindig religis, aber mehrdimensional

am 14.02.2026, 08:42:30.

235


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Rosa Fava

gedachte Zugehorigkeit zum Judentum, oft ebenfalls als Volk und/oder Nation defi-
niert. In der ungleichen Benennung sieht die befragte Person eine Gemeinsamkeit:
Die eine Gruppe von Deutschen wiirde bei Demonstrationen oft israelische Fahnen
mitfithren, obwohl sie jiidisch und nicht israelisch sei, um so ihre Verbundenheit
mit Israel auszudriicken; entsprechend trage die andere Gruppe von Deutschen
palistinensische Fahnen, um ihre Verbundenheit mit Palistina zu zeigen. Motiva-
tion und Ziel der Begegnung sei das respektvolle und friedliche Zusammenleben
beider Gemeinschaften in Deutschland.

4.2 Motivation fiir MaBnahmen und Projekte speziell gegen Antisemitismus

An dieser Stelle erscheint es zunichst sinnvoll, das unter den Befragten verbrei-
tete Verstindnis von Antisemitismus vorzustellen. In den Interviews kamen sehr
unterschiedliche und oft differenzierte Verstindnisse von Judenfeindschaft und
Antisemitismus zum Vorschein:

- Ausgehend von eigenem Unwissen, etwa wenn ein Termin auf den Schabbat
oder einen Feiertag gelegt und nichtkoscheres Essen angeboten wurde, sehen
die Befragten selbstkritisch die eigene und gesellschaftliche Missachtung, feh-
lende Anerkennung und Ignoranz religiéser und/oder kultureller Vorschriften
und Normen als Vorform von Antisemitismus.

- Antisemitismus gilt bei den meisten als Feindschaft gegen eine Religions- oder
auch kulturell definierte Gruppe, vergleichbar mit der Feindschaft gegen Mus-
lim*innen, Christ*innen oder andere.® Hierzu zihlen physische oder verba-
le Angriffe, Ressentiments, negativ besetzte stereotype Wissensbestinde, Ein-
stellungen und Haltungen genauso wie die Beurteilung bzw. Abwertung oder
Ausgrenzung eines Menschen aufgrund seiner Zugehdorigkeit zu einer Gruppe.

« Diein Koransuren und Hadithen fundierte Feindschaft gegen Juden*Jiidinnen,
die von Muslim*innen als Legitimation fiir Feindschaft zwischen Islam und
Judentum gesehen wird, wurde von einigen der Befragten angesprochen.

« Israelbezogener Antisemitismus primir im Kontext des Nahostkonflikts wur-
de von den Befragten angesprochen oder durch den Interview-Leitfaden zum
Thema gemacht.

- Antisemitismus in Versatzstiicken islamistischer und anderer Verschwérungs-
ideologien iiber die bestehende oder anvisierte Kontrolle von Politik und Oko-
nomie durch jiidische Gruppen oder Israel und insbesondere die Interpretati-
on, »der Westen« agiere weltpolitisch aus Feindschaft gegeniiber Muslim*innen,
wurde von einzelnen Befragten angesprochen:

8 Am 16. April 2016 veriibten salafistische Jugendliche einen Sprengstoffanschlag auf das Ce-
betshaus einer Sikh-Gemeinde in Essen.

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

»Die [Jugendlichen; R.F] wollen halt Gerechtigkeit. Sie glauben so, das ist halt die
internationale Verschwoérung, Krieg gegen den Islam und die Muslime. Also stark
dichotomes Weltbild. Das ist natirlich auch das Alter, macht man ja so, Sinnsu-
che, Weltbildkonstruktionen, die ersten Gehversuche. [...] Aber insbesondere die
Juden, solche Verschwérungstheorien sind auf jeden Fall da.« (I5)

In zwei Fillen auch genannt wurde Antisemitismus als positive Bezugnahme auf
Hitler und den Holocaust, die jungen Muslim*innen bei Besuchen im Herkunfts-
land (von Familienmitgliedern) begegne und itbernommen werden konne. Die Be-
fragten unterscheiden dies von einer Partizipation an deutschen rechten Traditio-
nen. Eine Person sieht darin (pan)arabische, aus der Gegnerschaft zur Griindung
Israels resultierende Traditionen.

»Der Antisemitismus, den wir hier in Deutschland gehabt haben und teilweise auch noch
haben auf Grund des Holocausts, das wiirde ich als etwas Anderes, also wenn ich jetzt die-
ses klassisch Antisemitische mit der grofSen Nase und geldgierig und so. Das ist was ganz
Anderes, das sind keine Ressentiments, die man in der muslimischen Gemeinde irgendwie
finden wiirde; das ist dann, ja, sdas sind Mdrder und die bringen uns um<und dann Ver-
schwarungstheorien, >die haben die Weltherrschaft<und so.« (18)

Eine der interviewten Personen definierte spontan Antisemitismus itber die Ge-
meinsambkeit mit »Islamfeindlichkeit« durch Unterscheidung vom Rassismus ge-
gen Schwarze: Allgemein im Rassismus gehe es um das Uberlegenheitsgefiihl ge-
geniiber als minderwertig angesehenen Gruppen. »Bei Islamfeindlichkeit und Anti-
semitismus kommt noch so eine Komponente hinzu, dass man Angst davor hat, dass diese
Gruppe die Weltherrschaft an sich reifSen michte.« Bei Antisemitismus frither und heu-
te gehe es um eine »Weltherrschaft von oben [...] aus der Finanzelite«, »aber Islamfeind-
lichkeit meint eine Welteroberung von unten durch Demographie, durch Geburtenraten bei
unterlegenen armen Menschen. Es wird nicht mehr genetisch argumentiert, es wird nicht
mehr gesagt, sie sind rassig minderwertig, sondern es ist kulturell. Die muslimische Kultur
ist minderwertig und muss ausgerottet werden.« (19) Auch eine religiése Komponente
komme hinzu, die es beim Rassismus gegen Schwarze nicht gebe.

Das Verstindnis von Antisemitismus der Befragten entspricht weitgehend
demjenigen im Expertenbericht (UEA 2011, 9ff.), unterscheidet sich aber durch die
enge Analogisierung mit antimuslimischem Rassismus und durch die Annahme,
die Religion sei der Grund fiir Ressentiments. Religion und religiése Praktiken
haben bei den Befragten einen héheren Stellenwert als im allgemeinen Diskurs
iiber Antisemitismus. Der im gesellschaftlichen Diskurs umstrittene Punkt, in-
wiefern (welche Aspekte von) Antisemitismus und Rassismus gegen Muslime nicht
nur verglichen, sondern gleichgesetzt werden konnten, ist vielen der Befragten
bewusst:

am 14.02.2026, 08:42:30.

237


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Rosa Fava

»Wenn da ein Schweinekopf abgelegt wird, dann ist das echt krass! Oder wenn da
ein Hakenkreuz, die Verbindung dann auch irgendwo zu sehen. Natrlich ist es
gefihrlich, ich bin dagegen, da immer diese Verbindung zu sehen, ja, >Muslime
sind die neuen Judens, gibt ja auch so Slogans, es ist, wir sind nicht, es ist nicht
so wie im Holocaust. Es ist eine ganz andere Situation, man kann das nicht ver-
gleichen mit dem, was da passiert ist, man darf auf gar keinen Fall, dass ist eine
Relativierung und vor allen Dingen, da denk ich auch, es ist unheimlich wichtig,
dass man in Kontakt mit jidischen Vertretern kommt.« (18)

Es lassen sich analytisch finf unterschiedliche Griinde dafiir ausmachen, warum
die Befragten sich mit Antisemitismus auseinandersetzen und sich dagegen enga-
gieren, die selbstverstindlich eng miteinander verkniipft sind:

(1) Personliche, allgemeine Motivation: Lust am gesellschaftspolitischen Engagement.
Die Befragten mochten »die Welt verindern« (12; selbstironisch), sich gesellschaft-
lich engagieren, einen Beitrag fiir die Allgemeinheit leisten. Das gesellschaftspoli-
tische Engagement wird, neben der Selbstbeschreibung als interessiert an Politik
und der Arbeit mit Menschen, auch mit dem islamischen Glauben begriindet, der
zur Verantwortungsiibernahme aufrufe.

(2) Spezifische Motivation aus dem Islam: Auseinandersetzung mit judenfeindlichen
Aussagen in Koran und Hadithen. Die Befragten mochten sich Klarheit dariber
verschaffen, welches judenfeindliche oder antisemitische Elemente im Glauben
sind, und sich damit auseinandersetzen. Ihre Einschitzung, dass judenfeindli-
che Aussagen im Koran und in den Hadithen kontextgebunden seien und keine
allgemeingiiltige Sicht auf das Judentum darstellten, méchten die Befragten wei-
tergeben. Entsprechend mochten die Befragten Argumente gegen antisemitische
islamische Gelehrte, Politiker*innen und andere Akteur*innen entwickeln und
verbreiten. Die quellenkritische Herangehensweise wird dabei nicht als etwas
dem Islam Auferliches verstanden, sondern mit Blick auf unterschiedliche Ge-
lehrte, Expert*innen und die im 8. nachchristlichen Jahrhundert aufkommende
Hadithenwissenschaft als genuin islamische, aber marginalisierte Praxis. Einzelne
der Befragten betonen, dass jedoch auf theologischer Ebene noch viel getan
werden miisse, um einerseits eine theologische Perspektive auf das Verhiltnis von
Islam und Judentum auszuarbeiten und andererseits diese Sichtweise unter den
Muslim*innen zu verbreiten. Dazu gehoére auch, sich von der Tradition aus den
Herkunftslindern zu lésen und in Deutschland eine eigenstindige Theologie zu
entwickeln.

(3) Spezifische Motivation angesichts externer Kritik: Druck zur positiven Selbstdarstel-
lung nach Auflen. Einzelne der Befragten duflern, dass eines ihrer Motive auch darin
bestehe, dem medial dominanten Bild eines antisemitischen Islams entgegenzu-
treten, beziehungsweise auch der teilweise bestehenden pauschalen und ressenti-
menthaften Verurteilung des Islams generell.

am 14.02.2026, 08:42:30.


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

>Muslime« und >Antisemitismus¢

(4) Politische Motivation: Abwehr der rassistischen Instrumentalisierung von Antisemi-
tismus. Insbesondere, aber nicht nur im Tandemprojekt lisst sich eine stark po-
litische Motivation ausmachen, die darin liegt, dem verbreiteten Bild eines allein
auf die Prisenz von Muslim*innen zuriickgehenden Antisemitismus eine Korrek-
tur entgegenzusetzen und den allgemein verbreiteten Antisemitismus zum Thema
zumachen. Damit verbunden ist das Anliegen, der nicht nur unter Rechten verbrei-
teten Instrumentalisierung von Antisemitismus fiir rassistische, gegen Muslim*in-
nen oder aktuell gegen (als muslimisch markierte) Gefliichtete gerichtete Zwecke
den Boden zu entziehen. Einerseits soll dies durch offentlichkeitswirksame Zu-
riickweisung der entsprechenden Positionen und Aufklirung, andererseits auch
durch die Zusammenarbeit und das enge Zusammenstehen von Juden*Jiidinnen
und Muslim*innen selbst erfolgen.

(5) Spezifische Motivation angesichts eigener Rassismuserfahrungen. Manche der Be-
fragten geben an, dass eigene Erfahrungen von Ausgrenzung, Abwertung und dhn-
lichem als Kind von Eingewanderten und/oder als Muslim*in sie dazu motiviert
hitten, sich niher mit dem Phinomen zu befassen und dann auch mit Antisemi-
tismus.

5 Schlussbemerkung

Aus den Interviews mit den Befragten gehen viele Motivationen hervor, warum
Muslim*innen sich sowohl mit dem Judentum als auch mit einer — in Teilen spe-
zifischen — Judenfeindschaft bzw. Antisemitismus auseinandersetzen. Dies bie-
tet fiir unterschiedliche Akteur*innen in der Bildungs- und Priventionsarbeit viele
Ankniipfungspunkte und Gestaltungsmaglichkeiten. Gegeniiber der Mehrheitsbe-
volkerung und ihrer stark nichtreligiésen oder christlichen Prigung sind es gerade
religidse und/oder kulturelle Dimensionen, die auf Grund von Ahnlichkeiten auf
Interesse stoflen. Stirker noch als das Praktizieren religios-kultureller Eigenarten
in der christlich-sakularisierten Umwelt werden Ausgrenzungs- und Abwertungs-
erfahrungen als Gemeinsamkeit erlebt, die Verbindung stiftet. Dieser Erfahrung
wird das Potenzial zugesprochen, das Trennende einer antisemitischen oder rezi-
prok einer antimuslimischen Haltung zu itberwinden. Ob und wie die bei den Be-
fragten vorliegenden Motivationen allgemein unter Muslim*innen verbreitet sind,
ist eine offene Frage — eine Befragung der iberwiegend weif3-deutschen Mitarbei-
ter*innen etablierter Einrichtungen wie Gedenkstitten, die sich auch der Praventi-
on von Antisemitismus widmen, ist sicherlich ebenfalls nicht reprisentativ fiir die
Verbreitung von Antisemitismus in der weif’-deutschen Bevolkerung allgemein.
Ob die jeweilige Motivation in gesellschaftliches Engagement umgesetzt wird, ist
nicht zuletzt eine Frage von Ressourcen.

am 14.02.2026, 08:42:30.

239


https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240 Rosa Fava

Literatur

Hamdan, Hussein & Schmid, Hansjorg (2014): Junge Muslime als Partner: Ein em-
piriebasierter Kompass fiir die praktische Arbeit. Weinheim/Basel.

Staffa, Christian (2017): Antisemitismuskritik in Kirche und Theologie heute. In:
Meron Mendel & Astrid Messerschmidt: Fragiler Konsens. Antisemitismuskri-
tische Bildung in der Migrationsgesellschaft. Frankfurt/New York, 171-185.

UEA Unabhingiger Expertenkreis Antisemitismus (2011): Antisemitismus in
Deutschland - Erscheinungsformen, Bedingungen, Priventionsansitze (=
Drucksache Deutscher Bundestag 17/7700). Online: http://dip21.bundestag.de/
dip21/btd/17/077/1707700.pdf [letzter Zugriff: 01.02.2019].

am 14.02.2026, 08:42:30.


http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf

