
›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹

Eine unglückliche Koppelung quergelesen

Rosa Fava

Verknüpft man in einer digitalen Suchmaschine die Begriffe ›Muslime‹ und ›Anti-

semitismus‹, beziehen sich die Ergebnisse wie zu erwarten fast ausschließlich auf

Muslim*innen als Träger*innen antisemitischer Einstellungen und daraus resultie-

render Gewaltbereitschaft. Bildungs- und Präventionsprojekte, Gefahreneinschät-

zungen, Anmerkungen zur Bedeutung von Judenfeindschaft in der islamischen

Theologie sowie Kontroversen um die Bedeutung und Charakteristik des Antisemi-

tismus unter ›jungen Muslimen‹, wie es oft heißt, und der Nahostkonflikt gehören

zu den prominenten Einträgen im Netz. Gelegentlich finden sich Treffer, die auf

eine islamisch-jüdische Kooperation im Kontext eines Begegnungs- oder Dialog-

projekts verweisen, und bei geduldiger Durchsicht der Suchergebnisse stößt man

vereinzelt auf Muslim*innen als Initiator*innen in Bildungs-, Begegnungs- und

Präventionsprojekten gegen Antisemitismus, etwa im Kontext einer Reise nach Is-

rael oder einer Fahrt in eine KZ-Gedenkstätte. Dabei handelt es sich meist um

Projekte islamischer Träger fürmuslimische Zielgruppen, im Einzelfall geht es bei-

spielsweise auch einmal um einen muslimischen Geschichtslehrer oder Stadtfüh-

rer oder eine Islamwissenschaftlerin, die Aufklärungsarbeit für die Allgemeinheit

betreiben. Muslim*innen, die sich gegen Antisemitismus engagieren, werden da-

bei in den Medien oft als Ausnahme inszeniert.

Sieht man Internetsuchmaschinen als Spiegel des dominanten öffentlichen

Diskurses, wird deutlich, wie sehr Muslim*innen, und dabei vor allem junge Män-

ner und männliche Jugendliche, ganz überwiegend als Objekte der seit einigen

Jahren so genannten Prävention von Antisemitismus gesehen werden, aber kaum

als Subjekte. Die (kultur-)rassistische Annahme, Muslimischsein bzw. der Islam

seien intrinsisch mit Judenfeindschaft und Antisemitismus1 verbunden, wird da-

1 Es gibt keine konsensuellen Definitionen, wann von Judenfeindschaft und wann von Anti-

semitismus gesprochen wird. Judenfeindschaft lässt sich gemäß dem Konzept der gruppen-

bezogenenMenschenfeindlichkeiten als eine gegen Personen (und ihre Einrichtungen, Sym-

bole usw.) gerichtete Feindschaft fassen, ähnlich wie Homophobie oder Behindertenfeind-

lichkeit. Darüber hinaus umfasst Antisemitismus aber auch Emotionen und Vorstellungen,

die das Böse personifizieren und auf (meist männlich gedachte) Juden projizieren, um dar-

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Rosa Fava

durch verfestigt. Mit dem Ziel, muslimische Akteur*innen gegen Antisemitismus

sichtbar und die aus Befragungen gewonnenen Erkenntnisse für Bildungsarbeit

nutzbar zu machen, ließ die Arbeitsgruppe Prävention des Unabhängigen Exper-

tenkreises Antisemitismus 2016 eine explorative Studie erstellen. Im Folgenden

werden knapp das Design und die wichtigsten Ergebnisse vorgestellt.2

1 Kontext der Befragung

Bei der Befragung handelt sich um eine nichtrepräsentative, explorative Studie,

um das Feld der Bildungsarbeit islamischer Organisationen beziehungsweisemus-

limischer Akteur*innen gegen Antisemitismus zu sondieren und erste Erkenntnis-

se über Motive, Zielsetzungen, Gelingensbedingungen und Herausforderungen zu

liefern. Es wurden neun leitfadengestützte narrative Interviews mit Vertreter*in-

nen vonOrganisationen und/odermit Initiator*innen und/oder Teamer*innen von

Projekten geführt, die einerseits als typisch gelten können und andererseits die

Bandbreite unterschiedlicher Aktivitäten spiegeln und unterschiedliche Akteurs-

sowie Zielgruppen abbilden. Weitere Ansprüche an die Befragung waren der Ein-

bezug verschiedener Regionen und Städte sowie mit Blick auf die Befragten eine

möglichst gleichmäßige Teilnahme von Männern und Frauen mit unterschiedli-

chem Verständnis vom Islam und die Zugehörigkeit zu unterschiedlichen Genera-

tionen mit und ohne (persönliche) Einwanderungsgeschichte. Drei der neun In-

terviews wurden mit Frauen geführt, die teilweise Leitungsfunktionen ausübten.

Soweit sie darüber Auskunft gaben, haben drei der Befragten, darunter ein Schi-

it, muslimische und nicht muslimische Elternteile, teilweise kommt der*die Mus-

lim*in aus dem Ausland, teilweise der nichtmuslimische Elternteil. Drei der Be-

fragten sprachen über Erfahrungen oder Wissensbestände, die mit der Herkunft

aus Erklärungen für das komplexe Weltgeschehen in Ökonomie und Politik zu gewinnen.

Gemeinhin wird mit dem Übergang zur Moderne von Antisemitismus und nicht mehr von

(christlichem) Antijudaismus gesprochen. Vergleichbar lässt sich ein islamischer Antijudais-

mus, der auf Koranverse und Hadithen zurückgeht, vom islamistischen Antisemitismus un-

terscheiden, der dieÜberlieferungmitmodernenantisemitischenVerschwörungsideologien

verbindet.

2 Die Autorin führte die Befragung Mitte 2016 im Auftrag der Empati gGmbH durch. Die Stu-

die »Erfahrungen in der Bildungsarbeit gegen Antisemitismus mit muslimischen Jugendli-

chen und insbesondere in islamischen Einrichtungen« fand keinen Eingang in den 2017 ver-

öffentlichten Zweiten Bericht des Expertenkreises, und es handelt sich bei dem vorliegenden

Artikel um die erste Veröffentlichung von Teilergebnissen. Die Studie kann bei der Autorin

oder bei der Empati gGmbH als pdf-Dokument angefordert werden. Die Empati gGmbHmit

Sitz in Berlin ermutigt junge Muslim*innen, sich gesellschaftlich zu engagieren. Durch ihre

Verankerung in islamischen Gemeinden, Einrichtungen und akademischen Kreisen hatte sie

einen guten Zugang zum Feld.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 225

eines oder beider Elternteile aus Marokko verbunden sind. Andere Erfahrungen

sind mit der Herkunft eines Elternteils aus dem Iran und mit der Zugehörigkeit

der Eltern zu den Kurd*innen in der Türkei verknüpft; eine selbst eingewander-

te Person kommt aus den palästinensischen Gebieten. Die Interviews dauerten

zwischen 45 Minuten und fast zwei Stunden und wurden inhaltsanalytisch aus-

gewertet.3 Aus der umfangreichen Studie sollen diejenigen Ergebnisse vorgestellt

werden, die Aufschluss über die Motivation der Akteur*innen geben.

1.1 Vorbemerkungen

Zu den wichtigen gesellschaftspolitischen Rahmungen der Studie, die für die In-

terpretation der Befunde wichtig sind, gehörten die folgenden Punkte: a) Aktuelle

islamfeindliche und rassistische Diskurse; b) der Blick auf den Islam in der NS-

Nachfolgegesellschaft; c) die Rolle islamischer Verbände in der Migration.

 

a) Aktuelle islamfeindliche und rassistische Diskurse

Die Vorbereitung und Durchführung der Befragung fiel in einen Zeitraum, in

dem Flucht und Einwanderung von Menschen aus Syrien und anderen islamisch

geprägten Staaten, oft mit israelfeindlichen politischen Regimes, Akteur*innen in

Deutschland als Anlass dienten und teilweise noch dienen, ältere und tief veranker-

te Diskurse zu aktivieren: Das nationale Selbstverständnis Deutschlands als durch

Aufarbeitung der Vergangenheit – bis auf extremistische Ränder – frei von Anti-

semitismus wird aufrecht erhalten, auch durch die Rede vom ›importierten Anti-

semitismus‹. Trotz gegenteiliger empirischer Befunde (UEA 2011, 33ff.; insbes. 39)

wird nach Wahrnehmung der Verfasserin im öffentlichen Diskurs antisemitisch

motivierte Gewalt quasi ausschließlich der Präsenz einer als nichtdeutsch gedach-

ten Gruppe von ›Migranten‹, ›Muslimen‹ und ›Jugendlichen türkischer/arabischer

Herkunft‹ zugeschrieben.

 

b) Der Blick auf den Islam in der NS-Nachfolgegesellschaft

Paradoxerweise ist das Bild des Islam stärker mit der Trägerschaft von Antise-

mitismus behaftet als das der im ersten Antisemitismusbericht (UEA 2011) befrag-

ten Einrichtungen, die auf Institutionen im nationalsozialistischen Deutschland

mit stärkerer oder geringerer personeller Kontinuität aufbauten, wie Justiz, Poli-

zei, Schule, die Kirchen, einzelne Parteien, Medien usw. Der besondere Druck, ein

negatives Bild korrigieren zu wollen, prägt teilweise die Aussagen der befragten

Akteur*innen. Gleichwohl äußerten sich einige der Befragten kritisch gegenüber

innerislamischen Entwicklungen und Verhältnissen.

3 Eine Literatur- und Dokumentenanalyse war ebenfalls Teil der Studie.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Rosa Fava

Laut Expertenbericht gibt es »in dem meisten gesellschaftlichen Institutio-

nen keine präzisen Handlungsstrategien speziell zum Phänomen Antisemitismus«

(UEA 2011, 144). Nur die katholischen Bischöfe, so legt der Bericht nahe, beziehen

»die Geschichte der Shoah« auf die eigene Einrichtung und leiten »eine besondere

Verantwortung der Kirchen für den christlich-jüdischen Dialog« daraus ab (UEA

2011, 151). Auch hier steht die öffentliche Wahrnehmung des Islam im paradoxen

– oder projektiven – Widerspruch zu den ideellen und historischen Grundlagen:

›Der Islam‹ wird im öffentlichen Diskurs, oft mit Verweis auf den Koran, als we-

senhaft antijüdisch und antisemitisch kritisiert, während antijüdische und antise-

mitische Traditionsbestände des Christentums (Staffa 2017) nicht als zum ›Wesen‹

des Christentums gehörend dargestellt werden.

 

c) Die Funktion islamischer Vereine in der Migration

In Bezug auf den Islam inDeutschland überlagern sich Phänomene, diemit der

Situation einerMinderheitenreligion zusammenhängen,mit Phänomenen und Ef-

fekten von Einwanderung und Rassismus (Hamdan & Schmid 2014, 158ff.). Mus-

lim*innen sind überwiegend als Arbeitsmigrant*innen oder auf Grund politischer

Verfolgung oder wegen Krieg und anderer Migrationsmotive nach Deutschland ge-

kommen und wurden, genauso wie andere Gastarbeiter*innen oder Bürgerkriegs-

flüchtlinge und deren Nachkommen, als Übergangserscheinung betrachtet. Ent-

sprechend des als provisorisch betrachteten Hierseins entstanden islamische Ein-

richtungen ohne staatliche Förderung aus Eigeninitiative und waren lange Zeit ge-

tragen von den Ressourcen einer im Durchschnitt mit Blick auf Einkommen, Ver-

netzung,Bildung undBerufsposition schlecht gestellten Bevölkerung.Daneben be-

stand und besteht materielle Förderung und ideelle Bindung vor allem durch und

an dasHerkunftsland Türkei.Die ungleiche,mit der Situation deutscher Christ*in-

nen und anderer deutscher Akteur*innen in der Bildungsarbeit gegen Antisemi-

tismus nicht vergleichbare Ausgangslage zeigt sich generell (Hamdan & Schmid

2014, 155) und mit Blick auf die hier interessierenden Bildungs- und Begegnungs-

projekte darin, dass muslimische Akteur*innen Projekte meist ehrenamtlich und

selten als Bestandteil ihrer Stelle und ihres Kompetenzbereichs durchführen. Die

Schwerpunkte der Kinder-, Jugend- und Bildungsarbeit von Moscheen liegen bei

religiösen Angeboten, vor allem Korankursen und Islamunterricht. Bei den nicht-

religiösen Angeboten handelt es sich in erster Linie um Sport, Exkursionen, in-

terreligiösen/-kulturellen Dialog und Hausaufgabenhilfe und weiter um Deutsch-

kurse und Kurse in den Herkunftssprachen u.a.m. Kurse für Arabisch dienen auch

dem Erlernen der Sprache des Koran (alle Angaben Hamdan & Schmid 2014, 169).

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 227

1.2 Projektauswahl und Kriterien

Es gibt wenige Projekte, die sich explizit und primär gegen Judenfeindschaft

oder Antisemitismus richten. Demgegenüber gibt es viele islamisch-jüdische

Begegnungs- und Dialogprojekte4 islamischer Einrichtungen, die meist das Ken-

nenlernen der Menschen der jeweils anderen Religion und den Wissenserwerb

zum Ziel haben. Dabei kann es sich um einen einmaligen oder einen als dauer-

haftes Angebot gestalteten Besuch des jeweils anderen Gotteshauses durch eine

kleine Gruppe Interessierter handeln, der nicht von Öffentlichkeitsarbeit begleitet

wird und so für Recherche kaum Spuren hinterlässt. In einigen Fällen handelt

es sich dabei um Maßnahmen mit dem expliziten Ziel, Antisemitismus unter

Muslim*innen entgegenzuwirken. Solche Projekte werden von den Befragten aber

teilweise wegen Paternalismus abgelehnt:

»Ich denke, was wichtig ist, ist, dass der Dialog auf Augenhöhe geführt wird, wo

es nicht darum geht ›okay, wir müssen jetzt halt den Antisemitismus in musli-

mischen Gemeinden behandeln‹. Sondern es ist ein Dialog, wo einfach zwei Ge-

meinschaften zusammenkommen. Und es gibt genauso antimuslimische Ressen-

timents in jüdischen Gemeinden, die genauso thematisiert werdenmüssen« (I9).

Es gehe nicht um Anklage, sondern um Austausch. Der Begegnungsansatz wird im

Expertenbericht – trotz leiser Vorbehalte in Bezug auf die Angemessenheit, wenn

Juden*Jüdinnen als Lernobjekte betrachtet werden, und die Wirksamkeit solcher

Ansätze (UEA 2011, 157) – als Präventions- oder Bekämpfungsmaßnahme gegen

Antisemitismus verstanden. Wie die Interviews zeigen, trifft die Unterordnung

von Begegnungsprojekten unter die Kategorie Antisemitismusprävention jedoch

nicht oder selten die Motivation der muslimischen Akteur*innen.

In die Vorauswahl einbezogenwurden Projekte gegen Antisemitismus und Pro-

jekte für islamisch-jüdische Begegnungen, die einen Anspruch auf Kontinuität und

nachhaltigen Dialog haben, unter Umständen von Bildungsmaßnahmen begleitet

sind, eine größere Öffentlichkeit erreichen und teilweise auch politisch wirksam

sein wollen. Um den Blick zu erweitern, wurden in einem zweiten Schritt individu-

elle muslimische Akteur*innen hinzugenommen, die in nichtislamischen Einrich-

tungen Bildungs- und Begegnungsmaßnahmen zu Antisemitismus und benach-

barten Phänomenen mit Jugendlichen durchführen. Ob und wie dabei die eige-

ne Zugehörigkeit zum Islam ein Ausgangspunkt des Engagements ist, gehörte zu

den Interviewfragen.NebenDialog- gibt es auch Trialogprojektemit Christ*innen.

Der islamische Träger eines solchen Projekts wurde in die Befragung einbezogen.

4 Grob soll ›Dialog‹ von ›Begegnung‹ durch den Anspruch auf Kontinuität und zielgerichtete

Kommunikation unterschiedenwerden. Beide Begriffe werden, im Verbundmit ›Austausch‹,

von den Befragten quasi synonym verwendet.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Rosa Fava

Zudem werden islamisch-jüdische Projekte auch in enger Kooperation von Mus-

lim*innen und Juden*Jüdinnen gemeinsam durchgeführt. Auch ein solches Tand-

emprojekt ist Teil der Befragung. Der israelbezogene Antisemitismus stellt unter

Nichtmuslim*innenwie unterMuslim*innen eine besondereHerausforderung dar.

Daher wurde ein Dialogprojekt zwischen einer jüdischen und einer palästinensi-

schen Gemeinde in die Befragung eingeschlossen.

Da die Befragung anonymisiert durchgeführt wurde, können die Befragten

bzw. die Projekte und Träger nur skizzenhaft charakterisiert werden. Zur besseren

Einordnung der Ergebnisse erscheint ein wenigstens knapper Überblick aber sinn-

voll, der zudem Einblick in die Heterogenität der Aktivitäten und ihrer Kontexte

gibt:

 

Schwerpunkt Antisemitismus 

Interview 1: Arbeitsgruppe

Eine Arbeitsgruppe zu den Themenfeldern »Chancengleichheit und Diskrimi-

nierung«, die sich bei einer dreijährigen Laufzeit etwa eineinhalb Jahre lang mit

Antisemitismus befasste. Es handelte sich um eine Arbeitsgruppe im Rahmen ei-

nes politisch geförderten Netzwerkes von und für jungeMuslim*innen bei offenem

Verständnis der Zugehörigkeit zum Islam.

 

Interview 8: Plakatwettbewerb

Plakatkampagne für Vielfalt und gegen »Intoleranz, Antisemitismus, Rassis-

mus und Islamfeindlichkeit« eines großen, in der Türkei basierten islamischen

Dachverbandes mit religiösem Selbstverständnis.

 

Schwerpunkt interreligiöse Begegnung und Dialog 

Interview 3: Verbandsarbeit

Individuelle und verbandliche Aktivitäten mit jüdischen Organisationen eines

Akteurs, der einem in Deutschland gegründeten Dachverband islamischer Orga-

nisationen in einem westlichen Flächenbundesland angehört.

 

Interview 6: Gedenkstättenfahrt

›Interreligiöse Gedenkstättenfahrt‹ einer der ersten in Deutschland gegründe-

ten bundesweitenmuslimischen Jugendorganisationen in die Gedenkstätte Ausch-

witz mit der jüdischen, katholischen und evangelischen Jugend ihrer Region, in-

itiiert vom örtlichen Jugendring. Das Verständnis vom Muslimischsein ist offen

definiert.

 

Interview 7: Begegnung von Studierenden

Kooperation zweier Einrichtungen, die neben dem allgemeinen interreligiösen

Dialog insbesondere der Begegnung und der Kooperation zwischen muslimischen

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 229

und jüdischen Studierenden und Promovierenden dient, bei offenem Verständnis

der Zugehörigkeit zum Islam.

 

Interview 9: Tandemprojekt

Auf Initiative von Jüdinnen*Juden zurückgehendes Begegnungs- und Dialog-

projekt von Einzelpersonen mit offener, netzwerkartiger Struktur, das sich viel-

fach mit Aktionen an die allgemeine Öffentlichkeit wendet. Das Verständnis vom

Jüdisch- und Muslimischsein ist offen definiert und schließt atheistische sowie re-

ligionskritische Mitglieder ein. Ein muslimisches und ein jüdisches Mitglied wur-

den gemeinsam interviewt.

 

Einzelakteur*innen 

Interview 2: Historisch-politische Bildung

Die befragte Person gibt Auskunft über ihr Engagement in der Bildungsarbeit

zu Antisemitismus und anderen gruppenbezogenen Menschenfeindlichkeiten und

zum Lernen über und aus dem Nationalsozialismus. Im Rahmen ihres Studiums

(Kulturwissenschaft und Philosophie) hat sie sich fundiert mit Antisemitismus be-

fasst und arbeitet teilweise ehrenamtlich, teilweise auf Honorarbasis bei zwei un-

terschiedlichen Bildungsträgern als Teamer*in. Die interviewte Person setzt meist

im Zweierteam Projekte und Methoden für Schulklassen und Erwachsenengrup-

pen um.

 

Interview 5: Prävention Islamismus und Qualifizierung

Die befragte Person, die Islamwissenschaft und Politik studiert hat, berich-

tet über ihre berufliche, vom privaten Engagement begleitete Tätigkeit in einem

Mentoringprogramm, in dem Studierende mit eigener oder familiärer Einwande-

rungsgeschichte und/oder aus sozial benachteiligten Verhältnissen als Vorbilder

für andere mit demselben Hintergrund agieren. Ziel des Projekts ist die schulische

und berufliche Qualifizierung von Jugendlichen in marginalisierten Milieus mit

hohem Anteil an eingewanderten Familien als Maßnahme zur Prävention von Ge-

walt und Kriminalität. Gefördert wird das Projekt durch Bundesmittel sowieMittel

der regionalen Sicherheitskonferenz. Zum Berufsbild der befragten Person gehö-

ren individualisierte Bildungsarbeit und soziale Arbeit, die in einzelnen Fällen die

Betreuung von jungen gewaltbereiten Salafist*innen einschließt.

 

Begegnungsanlass Nahostkonflikt 

Interview 4: Palästinensisch-jüdische5 Begegnung

Aktivitäten einer palästinensischen Gemeinde in einer westdeutschen Landes-

hauptstadt in Zusammenarbeit mit einer jüdischen Gemeinde derselben Stadt.

5 Die Asymmetrie in der Bezeichnung ist bewusst gewählt, s.u. im Text dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Rosa Fava

Ausgangspunkt ist der Nahostkonflikt primär in politischer Dimension unabhän-

gig von der Religionszugehörigkeit.

2 Zielgruppen und sozialstrukturelle Merkmale der Teilnehmer*innen

Die Begegnungs- und Bildungsaktivitäten der islamischen Einrichtungen richten

sich primär an die eigenen Mitglieder. Wenn sie auf andere Zielgruppen ausgrei-

fen, handelt es sich im Rahmen des interreligiösen Dialogs meist um christliche

Gruppen und angesichts der je nach Standort geringen Anzahl jüdischer Gemein-

den in weit geringerem Maße um jüdische Gruppen. Die Einrichtungen sind ge-

genüber der Teilnahme von nichtmuslimischen Personen offen, wobei es sich in

der Regel um Angehörige oder Freund*innen der Mitglieder handelt.

Die Befragtenmachen unterschiedliche Angaben zur innerislamischen und na-

tio-ethno-kulturellen Diversität ihrer Mitglieder, die sich zwischen zwei Polen ver-

teilt: Im Verein, der im Ausland gegründet wurde, entspricht die Verteilung der

Mitglieder den Milieus der Eingewanderten in ihrem Herkunftsland. In den in

Deutschland gegründeten Verbänden und Initiativen gibt es Mitglieder aller Kon-

fessionen und gemäß der Einwanderung vorwiegend Sunnit*innen. Während die

Religiosität der Mitglieder als die Grundlage der auslandsbasierten Einrichtungen

verstanden wird, haben die in Deutschland gegründeten Einrichtungen ein offe-

nes Verständnis von der Religionszugehörigkeit, und die Mitglieder können sich

auch als wenig religiös, sondern im kulturellen Sinne als Muslim*innen verstehen,

geprägt durch Sozialisation und Umfeld. Eine befragte Person betonte die große

Heterogenität unter heutigen Muslim*innen und bezog biografische Wechsel zwi-

schen den Religionen, multikonfessionelle Familienverhältnisse und nichtreligiöse

Partner*innen mit ein.

Eine Gemeinsamkeit aller Projekte besteht im überdurchschnittlich niedrigen

sozio-ökonomischen Status6 der Zielgruppen. Auch die Studierenden oder Pro-

movierenden sind meist die ersten in der Familie, die einen so hohen Bildungsab-

schluss erwerben, und das Einkommen sehr vieler Familien befindet sich unterhalb

der Bafög-Grenze. Eine Ausnahme in vielerlei Hinsicht bildet die betrachtete paläs-

tinensische Gemeinde, in der im Dialog mit der jüdischen Gemeinde überwiegend

»intellektuelle Männer ab vierzig« (I4) engagiert sind. Der politische Hintergrund

wurde nur in einzelnen Interviews zumThema. Übereinstimmend wurde angege-

ben, die jungen Erwachsenen gehörten einem breiten Spektrum von CSU bis die

6 Die Kategorien Bildungshintergrund, sozioökonomischer Status (der Familien) sowie politi-

sche Orientierung wurden von der Autorin in die Befragung einbezogen, weil in der Migrati-

onssoziologie in Deutschland viele Phänomene kulturalisiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 231

LINKE an; ausländische Parteien wurden in keinem Fall genannt. Die politische

Orientierung stehe bei den Aktivitäten aber im Hintergrund.

3 Themen, Ansätze, Aktivitäten und Maßnahmen

Ebenfalls zur Anschaulichkeit seien eine Reihe von Aktivitäten der Befragten auf-

gezählt:

 

Begegnung

• Diskussionen mit Repräsentant*innen des Judentums und in einzelnen Fällen

Israels.

• Besuch eines Jüdischen Museums, sofern eines nahegelegen ist oder Ressour-

cen für eine Reise vorhanden sind.

• Besuch von Synagogen und Begegnungmit Gemeindemitgliedern, in der Regel

verbunden mit einem Gegenbesuch.

• Interreligiöses Projekt zur Schulspeisung. Bei diesem Projekt von Christ*in-

nen, Muslim*innen und Juden*Jüdinnen scheiterte die jüdische Teilnahme an

der geringen Anzahl jüdischer Schüler*innen, für die sich die vom Rabbiner

gewünschte strenge Umsetzung der Speisevorschriften nicht gelohnt hätte.

• Teilnahme muslimischer Repräsentant*innen an interreligiösen Veranstaltun-

gen, beispielsweise unter dem Titel »Wasmachen Juden undMuslime anWeih-

nachten?«

• Einladung von jüdischen Vertreter*innen zuGemeindeveranstaltungen, bei de-

nen es um allgemeine Fragen der Bildungs- oder Stadtteilpolitik geht.

• Gedenkstättenfahrt einschließlich Vor- und Nachbereitung.

• Seminare, etwa unter dem Titel »Die Anderen in uns«.

• Gemeinsames Fastenbrechen, auch in Verbindung mit Schabbat-Mahl.

• Besuch thematisch passender Ausstellungen.

• Gemeinsame und teilweise öffentliche Feiern.

• Workshops in Schulen, Fortbildungen für Multiplikator*innen.

• Öffentliche Veranstaltungen zu einschlägigen Themen.

• Kleinere, öffentlichkeitswirksame politische Aktionen.

• Veröffentlichen einer Stellungnahme zu Rassismus, Antisemitismus und Kritik

an israelischer Politik im Nahostkonflikt

• Interviews auf Anfrage.

Beispiele für Begegnungen und Dialogveranstaltungen des palästinensisch-jüdi-

schen Austauschs sind: Ein »Abend des Zuhörens«, ein Treffen zum unkommen-

tierten Hören jeweils individueller Bezüge zur Konfliktgeschichte, und eine Lesung

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Rosa Fava

eines israelischen Autors aus seinem Buchmit humorvollen Alltagsgeschichten aus

Israel und den palästinensischen Gebieten. Die Vorsitzenden beider Gemeinden

werden auch in Schulen eingeladen, wo sie freundschaftlich-kontrovers diskutie-

ren. Bewusst werden in den Austausch auch zweckfreie Freizeitaktivitäten einbe-

zogen.

 

Prävention von Antisemitismus

• Lesen und Diskutieren wissenschaftlicher Texte über Antisemitismus (und an-

timuslimischen Rassismus), teilweise mit den Autor*innen.

• Lesen im Koran und Auseinandersetzung mit judenfeindlichen Abschnitten.

• Diskussionen mit Theolog*innen, Imam*innen und anderen religiösen Autori-

täten.

• Diskussionen mit Repräsentant*innen des Judentums und in einzelnen Fällen

Israels.

• Begegnung mit Juden*Jüdinnen, teilweise in Workshops, teilweise bei Freizeit-

aktivitäten.

• Besuch eines JüdischenMuseums, Beschäftigungmit jüdischer Gegenwart und

Geschichte (auch jenseits des Holocaust).

• Produktion von Kurzfilmen, Blogbeiträgen und ähnlichen Formaten vor allem

für die Verbreitung in Sozialen Medien.

• Plakatwettbewerb und Einsatz der Plakate in den eigenen Räumen.

• Artikel über das Judentum, über das islamisch-jüdische Verhältnis und über

Antisemitismus in der Verbandszeitschrift.

Das Tandemprojekt verbindet Begegnung und Aktivitäten gegen Antisemitismus

sowie auch gegen Rassismus gegen Muslim*innen oder gegen Araber*innen/Pa-

lästinenser*innen, insbesondere auch unter Juden*Jüdinnen:

• Videointerviews mit Juden*Jüdinnen zur Situation in einem stigmatisierten

Stadtteil.

• Veranstaltungen mindestens im Tandem, auch an Schulen.

• Podiumsdiskussionen mit Expert*innen, selbst oder durch Dritte veranstaltet.

• Vernetzungsarbeit mit ähnlichen Projekten in anderen Städten und in anderen

Ländern.

• Öffentlichkeitsarbeit in Sozialen Medien.

• Organisation von Protestkundgebungen und ähnlichem.

Als Leitgedanke und übergreifendes Ziel sowohl von Begegnung als auch von Bil-

dungsarbeit gegen Antisemitismus lässt sich die Erfahrung von Gemeinsamkeiten

und damit verbunden das Überwinden von Gegensätzen ausmachen, die aus Sicht

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 233

der Akteur*innen eher durch äußere, im Kern nicht religiös fundierte, sondern

primär durch politische Umstände in das islamisch-jüdische Verhältnis getragen

werden. Zu den Gemeinsamkeiten gehört wesentlich auch die Dimension, als Mus-

lim*in oder Jude*Jüdin Deutsche*r zu sein und darin einander und anderen Deut-

schen gleich zu sein und dies als Grundlage politischer Mitwirkung und anderer

Aktivitäten zu sehen.

4 Motivation der Initiator*innen und Akteur*innen

4.1 Motivation für interreligiösen Dialog bzw. islamisch-jüdische

Begegnung

Die Befragten engagieren sich als Vertreter*innen islamischer Einrichtungen oft-

mals sehr breit im gesellschaftlichen Dialog mit anderen religiösen und nichtre-

ligiösen Einrichtungen. Insofern besteht eine Motivation für islamisch-jüdische

Begegnung im Ziel des interreligiösen Dialogs vor allem zwischen den abrahami-

tischen Religionen im Allgemeinen. Darüber hinaus gibt es als spezifischen Grund

die Erfahrung von Gemeinsamkeiten, und zwar im Sinne von Ähnlichkeiten und

verbindenden Interessen. Diese werden wie folgt differenziert:

 

Theologisch und religionspraktisch

Die Befragten sehen, gerade im Unterschied zur vom kirchlichen Christentum

geprägten Dominanzkultur, viele Gemeinsamkeiten zwischen Islam und Juden-

tum. Die Gemeinsamkeiten, Ähnlichkeiten und gleichen Ursprünge werden zum

Teil als Überraschung erfahren, mit Freude aufgenommen und als verbindend er-

lebt. Quasi in jedem Interview erfolgen Bezugnahmen auf vom christlichen Ka-

lender abweichende Feiertage, Speisevorschriften und andere Gebote. Fast immer

genannt wird die Beschneidung. In Einzelfällen werden die folgenden speziellen

Aspekte genannt: Die Angehörigkeit anerkannter Propheten des Islam zum Juden-

tum und die Entstehung des Islam aus dem Judentum;7 die Verbindung als Buch-

religionen (»Ahl al-kitab« (I5)); theologisch begründete fortlebende Ressentiments

der lutherisch geprägten Dominanzkultur, basierend auf Martin Luthers Schriften

gegen Juden*Jüdinnen und gegen Muslim*innen bzw. das Osmanische Reich.

 

Mehrfacher Minderheitenstatus

Die religionspraktischen Gemeinsamkeiten laden aus Sicht der Befragten an-

gesichts der geteilten Minderheitenposition zur gemeinsamen Interessenvertre-

tung ein. Genannt werden dabei vor allem die Beschneidung, das Schächten und

7 Theologische Aussagen werden hier nicht diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Rosa Fava

die Feiertagsregelungen für Arbeitnehmer*innen und Schüler*innen. Einige Be-

fragte führen die so genannte Beschneidungsdebatte 2012 als Beispiel und Beleg

dafür an, dass auf beiden Seiten der Zusammenhang gesehen und die Relevanz der

Zusammenarbeit erkannt wurde. Die Gemeinsamkeit der Ausgrenzung als Min-

derheit wird auch durch diachrone Parallelen erfahren:

»Haben immer wieder Gemeinsamkeiten oder so, was heißt Gemeinsamkeiten?

Oder Momente gehabt, wo wir gesagt haben ›Aha, hier gibt es ja Parallelen zum

antimuslimischen Rassismus.‹ Wenn man zum Beispiel erfahren hat, dass es

höchst schwierig war, Synagogen zu bauen, beziehungsweise gar nicht möglich,

et cetera, man sich an Moscheebaukonflikte erinnert.« (I1)

Die Befragten beziehen den geteilten Minderheitenstatus darüber hinaus auf fol-

gende Phänomene:

Rassismus und allgemeine Rechtsentwicklung, explizit genannt werden Angriffe auf

Synagogen undMoscheen (oft in beiden Fällen mit Schweinskopf und/oder Haken-

kreuzen) sowie die Pegida-Bewegung und der Erfolg der AfD.

Sichtbar gelebte Religiosität vieler Muslim*innen und Juden*Jüdinnen im Ver-

gleich zur weitgehend säkular geprägten Umwelt. Es bestehe ein gemeinsames

Interesse in der Durchsetzung der Anerkennung öffentlich gelebter Religiosität.

Phänomene von Migration und Rassismus. Die Befragten nennen eine Reihe von

prägenden Alltagserfahrungen und strukturellen Bedingungen, die zwar Juden*Jü-

dinnen und Muslim*innen unterschiedlich beträfen, aber zu geteilten und als ver-

bindend erlebten Erfahrungen führten:

• Ressentiments gegen Juden*Jüdinnen und Muslim*innen von verbalen Äuße-

rungen bis zur physischen Bedrohung in der alltäglichen Interaktion.

• Abwertungserfahrungen aufgrund der Sichtbarkeit als ›Ausländer‹ oder ›Mi-

granten‹, oft in Verbindung mit spezifischen Ressentiments gegen ›Russen‹

oder ›Amerikaner‹ und ›Israelis‹ einerseits, gegen ›Türken‹, ›Araber‹ und an-

dere andererseits.

• Insbesondere bei der älteren Generation Schwierigkeiten aufgrundmangelhaf-

ter oder fehlender Deutschkenntnisse.

• Niedriger Sozial- und/oder Bildungsstatus großer Gruppen; bei Muslim*innen

vor allem durch die Bildungsdiskriminierung der Nachkommen von Gastarbei-

ter*innen und vor Krieg und Armut Geflüchteten, bei Juden*Jüdinnen aus der

ehemaligen Sowjetunion vor allem durch Nichtanerkennung von Abschlüssen.

Teilweise benennen die Befragten auch den Anspruch, aus dem Austausch mit jü-

dischen Partner*innen von ihren Erfahrungen beispielsweise beim Aufbau von Or-

ganisationen oder beim Umgang mit ähnlichen Problemen zu lernen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 235

 

Geteilte Geschichte

Das als friedlich oder wenig konflikthaft verstandene Zusammenleben und der

theologische Austausch von Muslim*innen und Juden*Jüdinnen in der Vergangen-

heit führt zu der Überzeugung, dass das Verhältnis beider Religionen zueinander

grundlegend positiv sein kann und sein soll. Die Befragten nennen als Beispiele

das arabische Andalusien sowie die »gemeinsame« (I9) Vertreibungserfahrung von

Muslim*innen und Juden*Jüdinnen, bestimmte historische Phasen des Osmani-

schen Reichs sowie die verschiedenen europäischen Kolonialgebiete im Nahen Os-

ten und in Nordafrika bzw. die entsprechenden späteren Staaten. Marokko wird

mehrfach genannt, unter anderemder Schutz der Juden*Jüdinnen durch denKönig

unter dem Vichy-Regime. Die historische Bezugnahme, in der auch Romantisie-

rungen durchschimmern, wird im Sinne einer Rückbesinnung und als Grundlage

für eine Neu- oder Gegeninterpretation angeführt, um das verbreitete und propa-

gierte Bild von der Feindschaft zwischen beiden Religionen zu korrigieren, sowohl

gegenüber islamischen Autoritäten bzw. politischen Figuren als auch gegenüber

der Öffentlichkeit.

 

Engagement gegen Antisemitismus bzw. gegen gegenseitige Vorurteile

Kontakt zu Juden*Jüdinnen suchen muslimische Akteur*innen auch, um Anti-

semitismus in den eigenen Reihen oder gesamtgesellschaftlich etwas entgegenzu-

setzen. Im persönlichen Gespräch soll erfahrbar werden, was Juden*Jüdinnen als

Antisemitismus empfinden. Begegnung, Austausch, Dialog und langfristige Zu-

sammenarbeit werden dabei in der Regel als reziproker Prozess verstanden.

»Und auch ja eine Sympathie für die andere Seite, ein Bedauern, dass so etwas

existiert in der Gesellschaft. Aber dann auch das Bewusstsein, Mensch wir sind

nicht die Einzigen, denen es so geht. Sondern es gibt auch andere gesellschaftli-

che Gruppen, die ausgegrenzt werden. Und ja die als Minderheit in irgendeiner

Form leiden. Und dass, soweit, dabei ist es geblieben. Dass nicht das eine oder an-

dere Thema in den Mittelpunkt gestellt wurde. Und das da dann problematisiert

wurde oder zum großen Thema wurde.« (I7)

 
Engagement angesichts des Nahostkonflikts

Beim palästinensisch-jüdischen Begegnungsprojekt liegt die Motivation zur

Begegnung in der Verbindung beider Gruppen, die in der geteilten Bindung an

das Konflikt- und Kriegsgeschehen in Israel und den palästinensischen Gebieten

bestehe sowie in der Gemeinsamkeit als Deutsche. Die lose, nicht als Projekt konzi-

pierte Zusammenarbeit trägt asymmetrische Bezeichnungen: in einem Fall handelt

es sich umeine imSinne eines Volkes/einerNation gedachte (proto)nationale Zuge-

hörigkeit, im anderen Fall um eine vordergründig religiös, aber mehrdimensional

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Rosa Fava

gedachte Zugehörigkeit zum Judentum,oft ebenfalls als Volk und/oderNation defi-

niert. In der ungleichen Benennung sieht die befragte Person eine Gemeinsamkeit:

Die eine Gruppe von Deutschen würde bei Demonstrationen oft israelische Fahnen

mitführen, obwohl sie jüdisch und nicht israelisch sei, um so ihre Verbundenheit

mit Israel auszudrücken; entsprechend trage die andere Gruppe von Deutschen

palästinensische Fahnen, um ihre Verbundenheit mit Palästina zu zeigen. Motiva-

tion und Ziel der Begegnung sei das respektvolle und friedliche Zusammenleben

beider Gemeinschaften in Deutschland.

4.2 Motivation für Maßnahmen und Projekte speziell gegen Antisemitismus

An dieser Stelle erscheint es zunächst sinnvoll, das unter den Befragten verbrei-

tete Verständnis von Antisemitismus vorzustellen. In den Interviews kamen sehr

unterschiedliche und oft differenzierte Verständnisse von Judenfeindschaft und

Antisemitismus zum Vorschein:

• Ausgehend von eigenem Unwissen, etwa wenn ein Termin auf den Schabbat

oder einen Feiertag gelegt und nichtkoscheres Essen angeboten wurde, sehen

die Befragten selbstkritisch die eigene und gesellschaftliche Missachtung, feh-

lende Anerkennung und Ignoranz religiöser und/oder kultureller Vorschriften

und Normen als Vorform von Antisemitismus.

• Antisemitismus gilt bei den meisten als Feindschaft gegen eine Religions- oder

auch kulturell definierte Gruppe, vergleichbar mit der Feindschaft gegen Mus-

lim*innen, Christ*innen oder andere.8 Hierzu zählen physische oder verba-

le Angriffe, Ressentiments, negativ besetzte stereotype Wissensbestände, Ein-

stellungen und Haltungen genauso wie die Beurteilung bzw. Abwertung oder

Ausgrenzung eines Menschen aufgrund seiner Zugehörigkeit zu einer Gruppe.

• Die in Koransuren und Hadithen fundierte Feindschaft gegen Juden*Jüdinnen,

die von Muslim*innen als Legitimation für Feindschaft zwischen Islam und

Judentum gesehen wird, wurde von einigen der Befragten angesprochen.

• Israelbezogener Antisemitismus primär im Kontext des Nahostkonflikts wur-

de von den Befragten angesprochen oder durch den Interview-Leitfaden zum

Thema gemacht.

• Antisemitismus in Versatzstücken islamistischer und anderer Verschwörungs-

ideologien über die bestehende oder anvisierte Kontrolle von Politik und Öko-

nomie durch jüdische Gruppen oder Israel und insbesondere die Interpretati-

on, ›derWesten‹ agiere weltpolitisch aus Feindschaft gegenüberMuslim*innen,

wurde von einzelnen Befragten angesprochen:

8 Am 16. April 2016 verübten salafistische Jugendliche einen Sprengstoffanschlag auf das Ge-

betshaus einer Sikh-Gemeinde in Essen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 237

»Die [Jugendlichen; R.F.] wollen halt Gerechtigkeit. Sie glauben so, das ist halt die

internationale Verschwörung, Krieg gegen den Islam und die Muslime. Also stark

dichotomes Weltbild. Das ist natürlich auch das Alter, macht man ja so, Sinnsu-

che, Weltbildkonstruktionen, die ersten Gehversuche. […] Aber insbesondere die

Juden, solche Verschwörungstheorien sind auf jeden Fall da.« (I5)

In zwei Fällen auch genannt wurde Antisemitismus als positive Bezugnahme auf

Hitler und den Holocaust, die jungen Muslim*innen bei Besuchen im Herkunfts-

land (von Familienmitgliedern) begegne und übernommen werden könne. Die Be-

fragten unterscheiden dies von einer Partizipation an deutschen rechten Traditio-

nen. Eine Person sieht darin (pan)arabische, aus der Gegnerschaft zur Gründung

Israels resultierende Traditionen.

»Der Antisemitismus, den wir hier in Deutschland gehabt haben und teilweise auch noch

haben auf Grund des Holocausts, daswürde ich als etwas Anderes, alsowenn ich jetzt die-

ses klassisch Antisemitische mit der großen Nase und geldgierig und so. Das ist was ganz

Anderes, das sind keine Ressentiments, die man in der muslimischen Gemeinde irgendwie

finden würde; das ist dann, ja, ›das sind Mörder und die bringen uns um‹ und dann Ver-

schwörungstheorien, ›die haben die Weltherrschaft‹ und so.« (I8)

Eine der interviewten Personen definierte spontan Antisemitismus über die Ge-

meinsamkeit mit »Islamfeindlichkeit« durch Unterscheidung vom Rassismus ge-

gen Schwarze: Allgemein im Rassismus gehe es um das Überlegenheitsgefühl ge-

genüber als minderwertig angesehenen Gruppen. »Bei Islamfeindlichkeit und Anti-

semitismus kommt noch so eine Komponente hinzu, dass man Angst davor hat, dass diese

Gruppe die Weltherrschaft an sich reißen möchte.« Bei Antisemitismus früher und heu-

te gehe es um eine »Weltherrschaft von oben […] aus der Finanzelite«, »aber Islamfeind-

lichkeit meint eine Welteroberung von unten durch Demographie, durch Geburtenraten bei

unterlegenen armen Menschen. Es wird nicht mehr genetisch argumentiert, es wird nicht

mehr gesagt, sie sind rassig minderwertig, sondern es ist kulturell. Die muslimische Kultur

ist minderwertig und muss ausgerottet werden.« (I9) Auch eine religiöse Komponente

komme hinzu, die es beim Rassismus gegen Schwarze nicht gebe.

Das Verständnis von Antisemitismus der Befragten entspricht weitgehend

demjenigen im Expertenbericht (UEA 2011, 9ff.), unterscheidet sich aber durch die

enge Analogisierung mit antimuslimischem Rassismus und durch die Annahme,

die Religion sei der Grund für Ressentiments. Religion und religiöse Praktiken

haben bei den Befragten einen höheren Stellenwert als im allgemeinen Diskurs

über Antisemitismus. Der im gesellschaftlichen Diskurs umstrittene Punkt, in-

wiefern (welche Aspekte von) Antisemitismus und Rassismus gegen Muslime nicht

nur verglichen, sondern gleichgesetzt werden könnten, ist vielen der Befragten

bewusst:

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Rosa Fava

»Wenn da ein Schweinekopf abgelegt wird, dann ist das echt krass! Oder wenn da

ein Hakenkreuz, die Verbindung dann auch irgendwo zu sehen. Natürlich ist es

gefährlich, ich bin dagegen, da immer diese Verbindung zu sehen, ja, ›Muslime

sind die neuen Juden‹, gibt ja auch so Slogans, es ist, wir sind nicht, es ist nicht

so wie im Holocaust. Es ist eine ganz andere Situation, man kann das nicht ver-

gleichen mit dem, was da passiert ist, man darf auf gar keinen Fall, dass ist eine

Relativierung und vor allen Dingen, da denk ich auch, es ist unheimlich wichtig,

dass man in Kontakt mit jüdischen Vertretern kommt.« (I8)

Es lassen sich analytisch fünf unterschiedliche Gründe dafür ausmachen, warum

die Befragten sich mit Antisemitismus auseinandersetzen und sich dagegen enga-

gieren, die selbstverständlich eng miteinander verknüpft sind:

(1) Persönliche, allgemeine Motivation: Lust am gesellschaftspolitischen Engagement.

Die Befragten möchten »die Welt verändern« (I2; selbstironisch), sich gesellschaft-

lich engagieren, einen Beitrag für die Allgemeinheit leisten. Das gesellschaftspoli-

tische Engagement wird, neben der Selbstbeschreibung als interessiert an Politik

und der Arbeit mit Menschen, auch mit dem islamischen Glauben begründet, der

zur Verantwortungsübernahme aufrufe.

(2) Spezifische Motivation aus dem Islam: Auseinandersetzung mit judenfeindlichen

Aussagen in Koran und Hadithen. Die Befragten möchten sich Klarheit darüber

verschaffen, welches judenfeindliche oder antisemitische Elemente im Glauben

sind, und sich damit auseinandersetzen. Ihre Einschätzung, dass judenfeindli-

che Aussagen im Koran und in den Hadithen kontextgebunden seien und keine

allgemeingültige Sicht auf das Judentum darstellten, möchten die Befragten wei-

tergeben. Entsprechend möchten die Befragten Argumente gegen antisemitische

islamische Gelehrte, Politiker*innen und andere Akteur*innen entwickeln und

verbreiten. Die quellenkritische Herangehensweise wird dabei nicht als etwas

dem Islam Äußerliches verstanden, sondern mit Blick auf unterschiedliche Ge-

lehrte, Expert*innen und die im 8. nachchristlichen Jahrhundert aufkommende

Hadithenwissenschaft als genuin islamische, aber marginalisierte Praxis. Einzelne

der Befragten betonen, dass jedoch auf theologischer Ebene noch viel getan

werden müsse, um einerseits eine theologische Perspektive auf das Verhältnis von

Islam und Judentum auszuarbeiten und andererseits diese Sichtweise unter den

Muslim*innen zu verbreiten. Dazu gehöre auch, sich von der Tradition aus den

Herkunftsländern zu lösen und in Deutschland eine eigenständige Theologie zu

entwickeln.

(3) Spezifische Motivation angesichts externer Kritik: Druck zur positiven Selbstdarstel-

lung nach Außen. Einzelne der Befragten äußern, dass eines ihrer Motive auch darin

bestehe, dem medial dominanten Bild eines antisemitischen Islams entgegenzu-

treten, beziehungsweise auch der teilweise bestehenden pauschalen und ressenti-

menthaften Verurteilung des Islams generell.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Muslime‹ und ›Antisemitismus‹ 239

(4) Politische Motivation: Abwehr der rassistischen Instrumentalisierung von Antisemi-

tismus. Insbesondere, aber nicht nur im Tandemprojekt lässt sich eine stark po-

litische Motivation ausmachen, die darin liegt, dem verbreiteten Bild eines allein

auf die Präsenz von Muslim*innen zurückgehenden Antisemitismus eine Korrek-

tur entgegenzusetzen und den allgemein verbreiteten Antisemitismus zumThema

zumachen.Damit verbunden ist das Anliegen, der nicht nur unter Rechten verbrei-

teten Instrumentalisierung von Antisemitismus für rassistische, gegenMuslim*in-

nen oder aktuell gegen (als muslimisch markierte) Geflüchtete gerichtete Zwecke

den Boden zu entziehen. Einerseits soll dies durch öffentlichkeitswirksame Zu-

rückweisung der entsprechenden Positionen und Aufklärung, andererseits auch

durch die Zusammenarbeit und das enge Zusammenstehen von Juden*Jüdinnen

und Muslim*innen selbst erfolgen.

(5) Spezifische Motivation angesichts eigener Rassismuserfahrungen.Manche der Be-

fragten geben an, dass eigene Erfahrungen von Ausgrenzung, Abwertung und ähn-

lichem als Kind von Eingewanderten und/oder als Muslim*in sie dazu motiviert

hätten, sich näher mit dem Phänomen zu befassen und dann auch mit Antisemi-

tismus.

5 Schlussbemerkung

Aus den Interviews mit den Befragten gehen viele Motivationen hervor, warum

Muslim*innen sich sowohl mit dem Judentum als auch mit einer – in Teilen spe-

zifischen – Judenfeindschaft bzw. Antisemitismus auseinandersetzen. Dies bie-

tet für unterschiedliche Akteur*innen in der Bildungs- und Präventionsarbeit viele

Anknüpfungspunkte und Gestaltungsmöglichkeiten. Gegenüber der Mehrheitsbe-

völkerung und ihrer stark nichtreligiösen oder christlichen Prägung sind es gerade

religiöse und/oder kulturelle Dimensionen, die auf Grund von Ähnlichkeiten auf

Interesse stoßen. Stärker noch als das Praktizieren religiös-kultureller Eigenarten

in der christlich-säkularisierten Umwelt werden Ausgrenzungs- und Abwertungs-

erfahrungen als Gemeinsamkeit erlebt, die Verbindung stiftet. Dieser Erfahrung

wird das Potenzial zugesprochen, das Trennende einer antisemitischen oder rezi-

prok einer antimuslimischen Haltung zu überwinden. Ob und wie die bei den Be-

fragten vorliegenden Motivationen allgemein unter Muslim*innen verbreitet sind,

ist eine offene Frage – eine Befragung der überwiegend weiß-deutschen Mitarbei-

ter*innen etablierter Einrichtungen wie Gedenkstätten, die sich auch der Präventi-

on von Antisemitismus widmen, ist sicherlich ebenfalls nicht repräsentativ für die

Verbreitung von Antisemitismus in der weiß-deutschen Bevölkerung allgemein.

Ob die jeweilige Motivation in gesellschaftliches Engagement umgesetzt wird, ist

nicht zuletzt eine Frage von Ressourcen.

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Rosa Fava

Literatur

Hamdan, Hussein & Schmid, Hansjörg (2014): Junge Muslime als Partner: Ein em-

piriebasierter Kompass für die praktische Arbeit. Weinheim/Basel.

Staffa, Christian (2017): Antisemitismuskritik in Kirche und Theologie heute. In:

Meron Mendel & Astrid Messerschmidt: Fragiler Konsens. Antisemitismuskri-

tische Bildung in der Migrationsgesellschaft. Frankfurt/New York, 171-185.

UEA Unabhängiger Expertenkreis Antisemitismus (2011): Antisemitismus in

Deutschland – Erscheinungsformen, Bedingungen, Präventionsansätze (=

Drucksache Deutscher Bundestag 17/7700). Online: http://dip21.bundestag.de/

dip21/btd/17/077/1707700.pdf [letzter Zugriff: 01.02.2019].

https://doi.org/10.14361/9783839453551-012 - am 14.02.2026, 06:42:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839453551-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf
http://dip21.bundestag.de/dip21/btd/17/077/1707700.pdf

