8 Kindheitsphase

Die soziale Interaktion mit den Bezugspersonen verringert sich mit zunehmendem
Alter der Kinder. In der Offentlichkeit ist das Beisammensein von Bezugspersonen
und Kindern von etwa 3,5 Jahren an kaum noch zu beobachten. Wenn Erwachsene
drauflen beim Essen und Trinken zusammensitzen, halten sich Kinder am Rande des
Geschehens auf. Aufforderungen, am Tisch Platz zu nehmen, kommen sie in der Regel
nicht nach. Sie bekommen von den Erwachsenen Leckerbissen gereicht, die sie in eini-
ger Entfernung zu ihnen im Stehen vertilgen.’ Sie sind viel zu »verlegen« (manig) und
»gehemmt« (kanig), um sich zur Tischgesellschaft dazuzusetzen.? Manchmal machen
sich die Erwachsenen einen Spaf daraus, Kinder durch direktes Ansprechen in eine
sprachlose Verlegenheit zu bringen (vgl. Levy 1973).

Hinwendung zu den Peers

Da Kleinkinder stindig von ihren Bezugspersonen behiitet werden, machen sie ver-
gleichsweise wenig sinnliche Erfahrungen. So ist es ihnen kaum moglich, mit Sand
zu spielen. Auch das Baden an der vanwa findet frithestens mit 3 Jahren unter Auf-
sicht statt. Bestimmte Formen kindlichen Verhaltens, wie die explorative Aneignung
der Umwelt, sind nur in Abwesenheit Erwachsener moglich, da Letztere im kindlichen
Ausprobieren ein beliebiges und somit verwerfliches Verhalten sehen, das sie nach
Moglichkeit zu unterbinden versuchen.

Die aus kindlicher Perspektive strikten Umgangsformen der Erwachsenen, das
stundenlange Schweigen und Stillsitzen im Beisammensein mit den Bezugspersonen
und die teils harschen Formen der Sanktionierung bewirken, dass Kinder vom Uber-
gang in die Kindheitsphase an lieber mit ihren Peers zusammen sind als mit den alte-
ren Angehorigen ihrer Verwandtschaftsgruppe. Die Bezugspersonen tragen aktiv zur
dieser Separation nach Alter und Generation bei, da sie die Kinder durch »Anblaffenc
(ioya) und ihrer zur Schlaggeste erhobenen rechten Hand immer wieder zum »Weg-
laufen« (miyoyohyo) bewegen (siehe Kapitel 13). Die Kinder entfernen sich von zu Hause,

1 Durch das Sitzen der Alteren und das Stehen der Jiingeren wird ein Statusunterschied markiert (vgl.
Kapitel 4, Abschnitt Altershierarchie).

2 Als mein Nachbar einmal einen riesigen Thunfisch angelte und daraufhin den ganzen Tag lang
Caste bewirtete, versteckte sich seine 7-jahrige Tochter im Inneren des Hauses vor dem Fernseher und
schaute sich von morgens bis abends Zeichentrickfilme an.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Geister der Kindheit

um Sanktionierungen oder Arbeitsauftrigen zu entgehen, und treffen ihre Peers, die
sich in derselben Situation befinden.

Es gehort zu meinen ersten Eindriicken auf Lanyu, dass sich Kinder zusammen
mit ihren Peers und in Abwesenheit von Erwachsenen sehr ungezwungen verhalten,
ja geradezu frech und forsch auftreten. Es handelt sich hierbei um Verhaltensweisen,
die gegeniiber ihren Bezugspersonen undenkbar wiren. Wenn Kinder in der Gruppe

zusammen sind, reden sie viel miteinander, auch hier besteht ein gegenliufiges Ver-
halten zu ihrem Schweigen zu Hause bei den Eltern. Gefiihle der Nihe und Geborgen-
heit sowie des gegenseitigen Verstehens werden vor allem zu den engsten »Freundenc
(kagagan) aus der Gruppe der Peers empfunden. Man ist einander nahe, durchaus auch
in einem korperlichen Sinn. Kinder im GYB-Alter (4 bis 6 Jahre) verbringen wesentlich
mehr Zeit miteinander als mit ihren Eltern. Auch haben sie mehr Kérperkontakt zu-
einander als zu ihren Bezugspersonen.?

Abbildung 13: Mddchen beim Spielen an der vanwa

Wenn Kinder sich verletzt haben und Schmerzen empfinden* oder aus irgendei-
nem Grund »traurig« oder »niedergeschlagen« (marahet so onowned) sind, kann man

3 Bevor Ausbildungs- und Arbeitsaufenthalte in Taiwan seit den 1970er-Jahren dem Leben junger Tao
eine gewisse Dynamik verschafften, verbrachten die Angehdrigen einer Altersgruppe ihr gesamtes
Leben zusammen im Dorf. Die ausgepragte Tendenz zur Dorfendogamie verhinderte eine spitere
Verstreuung der kindlichen Peergruppe. Da man die Erlebnisse aus der Kindheit teilte, kannte man
sich auf eine intime Weise und wusste um die Starken und Schwiachen der anderen. Zeitlebens hatte
man miteinander zu tun: als Konkurrenten bei der Partnerwerbung, als Tauschpartner, als Mitglieder
bestimmter Arbeitsgruppen und unter Umstanden durch das Teilen ein und desselben Namens bei
der Ceburt des ersten Enkelkindes.

»

Von etwa 4 Jahren an ertragen Kinder ihre Schmerzen in der Regel ohne zu weinen, zu stéhnen oder
zu klagen. Wenn die Schmerzen so stark sind, dass Kinder ihre Tranen nicht mehr zuriickhalten

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Kindheitsphase

gelegentlich beobachten, wie sie von ihren Peers getrostet werden. Die Peers sitzen
dann um das betroffene Kind herum und streicheln es am Kopf.” Ein Erkliren und
Besprechen der »schlechten Gefithle« findet in der Regel nicht statt; sie miissen im
onowned verbleiben. Oftmals erfahren Eltern und andere Bezugspersonen aus der hie-
rarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe nichts vom »Kummer« (marokow so
onowned) ihrer Kinder. Wenn Kinder tiber ein marahet so onowned verfiigen, begeben

sie sich normalerweise nicht nach Hause, um die Bezugspersonen aufzusuchen. Denn
fursorgliche Reaktionen durch diese sind erst zu erwarten, nachdem sich Kinder
erfolgreich reguliert und wieder ein »lichelndes Gesicht« (apiya so moin) aufgesetzt
haben (siehe Kapitel 15, Abschnitt Friihzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsre-
gulation). Kommen Kinder dagegen mit einem »hisslichen Gesicht« (marahet so moin)
nach Hause, werden sie von ihren Angehérigen »nicht weiter beachtet« (jiozayan) oder
aber ausgeschimpft. Dieses Verhalten der Bezugspersonen bewirkt, dass »schlech-
te Dinge« nach auflen verbannt werden und in der geschiitzten Zone des Wohnbe-
reichs nicht anzutreffen sind. Nach dieser gelebten Praxis ist das Zentrum (das Haus
bzw. die Siedlung) der Bereich der tao, wohingegen die anito — ebenso wie die dorthin
gelangten und mit den bésartigen Geistwesen in Verbindung stehenden negativen
Gefiihle — in der Peripherie verortet werden.

Das stindige Unterwegssein mit den Peers hat Auswirkungen auf das Ess- und
Schlafverhalten der Kinder. Da Tao-Kinder von der Kindheitsphase an von den Er-
wachsenen »nicht mehr beachtet werden« (RE bu guan)®, kommen sie oftmals erst
nach Hause, wenn sie Hunger haben oder schlafen wollen. Frither fand das Leben der
Tao ohne Uhr statt. Man richtete sich bei den Schlafenszeiten nach der Jahreszeit und
den Arbeitsanforderungen. Traditionellerweise werden die Zubettgehzeiten von Kin-
dern als deren personliche Angelegenheit betrachtet. Da Tao-Kinder heute jedoch mit
4 Jahren zunichst die staatliche Vorschule (GYB)” und mit 6 bis 7 Jahren die Grund-
schule (DQGX) in Iranmeylek besuchen, achten einige Eltern — vor allem solche mit
hoherer Schulbildung — darauf, dass ihre Kinder zumindest innerhalb der Woche
frither zu Bett gehen.

Midchen und Jungen spielen gleichermaflen miteinander. Bis zum Ende des Vor-
schulalters lassen sich nur wenige genderspezifische Unterschiede im Spielverhalten
der Peers feststellen. Erst nach dem Eintritt in die DQGX beginnt sich das genderspe-
zifische Interaktionsverhalten der Kinder allmihlich zu verindern, Jungen und Mid-
chen bilden nun in immer mehr Situationen getrennte Gruppen. Da der Fokus meiner

koénnen, laufen sie davon und begeben sich in die Alleinsituation (siehe Kapitel 15, Abschnitt Umgang
mit Schmerzen, Krankheitszustinden und Miidigkeit).

5 Tao-Kinder trosten sich bis zum Alter von ca. 8 Jahren auf diese Weise. Méglicherweise dient das
Streicheln am Kopf der Festigung der Freiseele pahad, die neben ihren Aufenthaltsorten in den
Gelenken auch im Kopfresidiert.

6 Nichtbeachtung bedeutet hier, dass sich die Erwachsenen nicht in kindliche Angelegenheiten einmi-
schen und Kinder sich weitestgehend selbst iberlassen sind. Dies wird u.a. dadurch zum Ausdruck ge-
bracht, dass Erwachsene Kinder in diesem Alter nicht mehr direkt anblicken —was in vielen Kontexten
als Kritik oder »Verargerung«aufgefasst werden wiirde.

7 Der Besuch der GYB ist freiwillig. Wahrend meiner Forschung war mir nur ein einziges Kind bekannt,
das dem dortigen Unterricht fernblieb.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

235


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Geister der Kindheit

Arbeit auf der Sozialisation von Emotionen in der frithen und mittleren Kindheit liegt,
ist es nicht notwendig, die Entwicklungsverliufe von Madchen und Jungen getrennt
voneinander zu betrachten. Sofern wichtige genderspezifische Unterschiede vorliegen,
weise ich in den nachfolgenden Kapiteln hierauf hin.

Leben in der Gruppe

Eine Besonderheit der Peers ist, dass sie immer als Gruppe auftreten. Wenn einmal
nur zwei Kinder aus einer Peergruppe zusammen spielen, dann tun sie dies nicht, weil
sie eine dyadische Form des Beisammenseins priferieren, sondern weil gerade keine
weiteren Kinder anwesend sind. Am Anfang meines Feldaufenthaltes hatten wir in
unserer Wohnung stindig Besuch von den Altersgenossen aus Johanns GYB-Klasse.
Jeden Nachmittag nach Schulschluss klopften kleine Kindergruppen bei uns an die
Tir und gaben vor, mit Johann spielen zu wollen. Daneben diirfte sie aber auch unser
Wohnzimmer interessiert haben, in dem wir fiir lokale Verhiltnisse viele Spielsachen
deponiert hatten.

Wir lassen in unsere Wohnung nie Individuen herein, sondern immer kleine Kollek-
tive bestehend aus Personen einer Peergruppe. Die Erfahrung des Einzelnen inner-
halb der Gruppe ist also keine Erfahrung des personlichen, individuellen Zutritts
zu unserer Wohnung, sondern eine gemeinsame, kollektive Erfahrung mit den
ibrigen Mitgliedern dieser Altersgruppe. Als Heranwachsender lerne ich, dass der
Zugang zu einer Ressource (hier unserer Wohnung mit dem Spielzeug) nicht nur
von meinen individuellen Fahigkeiten abhingt, sondern in einem weitaus grofie-
ren MafSe von meiner Zugehorigkeit zu dieser Altersgruppe und meiner Akzeptanz
innerhalb dieser Gruppe.

Feldtagebucheintrag 1; geschrieben am 29.11.2010.

Die Kinder kamen in Gruppen, weil sie sich dann »stirker« (moyat) und weniger
»schiichtern« (kanig) fihlten. Sie kamen aber auch zusammen mit anderen, weil sie
immer alles »miteinander teilten« (3% fenxiang) und der Besuch eines Einzelnen sus-
pekt gewesen wire. Denn wenn nur ein einzelnes Kind in unsere Wohnung gekommen
wire, hitte es sich durch sein Privileg iiber die anderen Mitglieder seiner Altersgruppe
gestellt, es wire — so wie die Tao es begreifen — »hochmiitig« (mazwey) aufgetreten.
Jegliche Form der Bevorzugung fithrt automatisch zu Empfindungen von »Neid« (ikey-
nanahet), die als verwerflich gelten und iiber die man nicht reden darf. In diversen
Gesprichen und Interviews wurde mir gegeniiber zum Ausdruck gebracht, was leer
ausgegangene Personen in solchen Situationen denken: »Wieso hat er/sie etwas be-
kommen und ich nicht?« Hierbei muss es sich um ein sehr niederschmetterndes Ge-
fihl handeln, denn bei den Tao werden sozialer Status und personliche »Zuneigung«
(ikakey) in der Regel iiber das Geben und Teilen von Ressourcen ausgedriickt. Eine leer
ausgegangene Person empfindet also nicht nur Ungerechtigkeit und Empérung, son-
dern auch eine Verunglimpfung ihres Selbstwertes. Wenn man innerhalb der Peer-
gruppe (oder Ingroup) nicht mit anderen teilt, erfahren die betreffenden Personen
demnach keine spezifische, sondern eine globale negative Evaluation ihrer Person (vgl.
Lewis 1995).

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Kindheitsphase

Da unser ilterer Sohn Johann in Berlin eine dyadische Form des zusammen Spielens
erlernt hatte, kam er mit dem vergleichsweise wilden Verhalten in seiner Altersgruppe
auf Lanyu nicht sonderlich gut klar. Um ihm ein ruhigeres Spielen mit Kindern zu er-
moglichen, beschrinkten wir nach einer Weile den Zugang zu unserer Wohnung und
liefien nur ein bis zwei andere Kinder zu einem gegebenen Zeitpunkt hinein.® Diese
Taktik erwies sich jedoch als wenig praktikabel, da wir auf diese Weise den »Neid«
der ausgeschlossenen Peers erweckten und die bevorzugt behandelten Kinder unter
Sanktionen durch ihre Altersgenossen zu leiden hatten.

Die tibrigen Kinder aus der GYB sind »neidisch«, dass zurzeit nur Johanns bester
und einziger Freund (ein 5-jahriger Junge) Zutritt zu unserer Wohnung erhilt. Als
am Nachmittag Johann und sein Freund auf dem Balkon stehen, rufen die um die
9-jahrige Enkelin unseres Vermieters versammelten Kinder von unten Sachen zu
ihnen hoch. Es geht darum, dass Johanns Freund in unserer Wohnung nichts zu
suchen hat und dass er besser herunterkommen soll. Der Junge zuckt erschreckt
zusammen.

Feldtagebucheintrag 2; geschrieben am 16.01.2011.

Kinder treten nicht nur von sich aus im Kollektiv auf, sie werden auch von anderen
(z.B. Bezugspersonen oder Dorfbewohnern) als solches behandelt. Selbst wenn sich
nur eines von mehreren anwesenden Kindern fehlverhilt, wird normalerweise die
gesamte Gruppe sanktioniert.

Die Ausweitung des Aktionsradius

In der Kindheitsphase verfiigen Tao-Kinder iiber einen erweiterten Aktionsradius, der
nun immerhin eine Fliche von ca. zehn Fufiballfeldern umfasst. Im Dorf kénnen sie
sich frei bewegen. Allerdings werden von ihnen Nachbarschaften gemieden, in denen
vermehrt Angehdérige der Outgroup wohnen.

Ich habe nicht beobachtet, dass Kinder im Vor- oder Grundschulalter sich jemals
in den an das Dorf angrenzenden Tarofeldern oder Obstgirten aufgehalten hitten.
Heutige Kinder gelten aufgrund ihres Verbleibs in der Ganztagsschule als weniger wi-
derstandfihig als Kinder fritherer Generationen, die von einem recht frithen Alter an
von ihren Eltern mit auf die Felder genommen wurden (vgl. Siyapen Jipengaya 2004).°
Wihrend Tao-Kinder in der traditionellen Zeit im Alter von 8 bis 10 anfingen, auf den
Feldern zu arbeiten und teilweise unabhingig von den Erwachsenen Siifkartoffeln
zu pflanzen, hat sich heute der Zeitpunkt, an dem Kinder »autonom« (makaveyvo)
agieren konnen, um einige Jahre nach hinten verlagert. Nach gegenwartiger Auffas-
sung haben Kinder erst nach dem Abschluss der értlichen Grundschule mit 12 Jahren

8 Ein weiterer Grund fir unser restriktives Verhalten war die Sorge unseres Vermieters um seine
Inneneinrichtung.

9 Aus den Erzdhlungen alterer Erwachsener geht hervor, dass die Felder und Obstgarten bis in die
1980er-Jahre hinein noch zum erweiterten Aktionsradius der Kinder gehorten. Die Lehrer der DQGX
schickten frither Tao-Kinder in die angrenzenden Walder, um Feuerholz zu sammeln, das zum
Kochen der Schulspeisung benotigt wurde.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

2317


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Geister der Kindheit

geniigend kulturelles Wissen in ihrem nakenakem angehiuft, um mit ausreichend ge-
festigten Freiseelen die Halbwildnis der Felder und Obstgirten zu betreten.”

Als ein sicherer Aufenthaltsort fiir Kinder gilt heute die Inselrundstrafe in der
Nihe des Dorfes. In den Abendstunden treffen sie sich hier, um fangen zu spielen
oder miteinander um die Wette zu laufen. Am Ortsausgang Richtung Ivalino befindet
sich die DQGX, deren Sportplatz direkt an den Dongqing-Fluss anschliefit, der die
menschliche Siedlung vom auf der anderen Seite gelegenen Kiistenwildchen trennt, in
dem die Bewohner von Iranmeylek ihre Toten bestatten. Die Kinder diirfen bei ihren
Streifziigen bis zur Briicke itber den Dongqing-Fluss vordringen, miissen an dieser
Stelle jedoch Halt machen, da am anderen Ende der Bereich der anito beginnt. Wie ich
weiter unten noch darstellen werde, haben alle Kinder vor einer Briicken- oder Fluss-
iiberquerung »Angst« (maniahey), weil ein Betreten des jenseitigen Ufers Gefahr fiir
Leib und Leben bedeutet. Wihrend meiner gesamten Feldforschung sah ich kein ein-
ziges Mal ein Kind im Grundschulalter diese absolute Grenze iiberschreiten.”

Wenn man die Inselrundstrafie in die andere Richtung geht, kommt man auf
der Landseite an Hiusern und Hiitten vorbei, die neueren Datums sind und den seit
einigen Jahren in Iranmeylek stattfindenden Zersiedlungsprozess dokumentieren.
Nach etwa 200 Metern erreicht man die an der Seeseite gelegenen Schweinestaille
und zugleich das Ende des kindlichen Aktionsradius. Diese Grenze ist jedoch we-
niger absolut, gelegentlich sieht man Kinder in kleinen Griippchen - jedoch nicht
allein! — wenige Hundert Meter weiter die InselrundstrafRe entlanggehen.

Manchmal suchen Kindergruppen die an das Dorf angrenzenden Kiistenabschnit-
te auf. Dies gilt jedoch als gefihrlich und wird von vielen Bezugspersonen nicht gerne
gesehen. Bei Sonnenschein, wenn viele Personen auf der Inselrundstrafie unterwegs
sind und den Kiistenbereich einsehen kénnen, wird dieses Verhalten eher von den Er-
wachsenen toleriert als an Tagen mit schlechtem Wetter oder solchen, denen im tra-
ditionellen Kalender der Tao eine Marahet-Qualitit zugeschrieben wird."? Die Kiiste
vor Iranmeylek ist von Korallenfelsen und Gesteinsbrocken umgeben. Wenn ahnungs-
lose Kinder bei Ebbe auf die von der Kiiste aus leicht zu erreichenden Steine klettern,
kann es sein, dass bei einsetzender Flut bereits nach wenigen Minuten der Riickweg
versperrt ist. Auch gibt es in den Gewissern starke Meeresstromungen, die allgemein
mit den anito assoziiert werden. In der Vergangenheit sind immer wieder Personen in

10 Eine Partizipation der Grundschulkinder an diversen Subsistenztatigkeiten kann aufgrund des bis in
die Nachmittagsstunden hineinreichenden obligatorischen Schulunterrichts heute nicht mehr er-
folgen. Die Tao glauben, dass am spaten Nachmittag die anito vermehrt in Erscheinung treten. Alle
Personen, die auf den Feldern gearbeitet haben, kehren deshalb zwischen 16 und 17 Uhr nach Hau-
se zurlick. Somit bleibt nach der Schule keine Zeit mehr fiir eine sichere Unterweisung der Kinder in
Subsistenztatigkeiten.

11 Auch Frauen betreten den Kistenabschnitt jenseits des Flusses normalerweise nicht. Manner su-
chen diesen Ort fiir gewohnlich nur auf, wenn sie Verstorbene zum Naturfriedhof geleiten. Die ein-
zigen Personen, die gelegentlich dort anzutreffen sind, sind alleinstehende &dltere Madnner, die iilber
genlgend Abwehrkrifte verfiigen, um den sich dort vermehrt aufhaltenden anito zu trotzen. Nach

Sturmfluten holen sie sich das am Strand vor dem Friedhof angeschwemmte Treibholz, das sie zum
Feuermachen verwenden. Auch wenn sich ihnen bei der Rickkehr ins Dorf »schlechte Dinge« an-
heften, gehtaufgrund ihres Alleinwohnens keine Gefahr fiirjiingere und schwéchere Menschen von
ihnen aus.

12 Hierbei handeltes sich vor allem um Tage des abnehmenden Mondes.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Kindheitsphase

der Bucht von Iranmeylek ertrunken, darunter auch Kinder. Wie iiber alle »schlechten
Sachen« reden die Tao hieriiber allerdings nicht.

Neben den durch den erweiterten Aktionsradius vorgegebenen sozialriumlichen
Begrenzungen gibt es auch zeitliche Einschrinkungen, wann Tao-Kinder in den
Peergruppen unterwegs sein diirfen. Kinder diirfen generell nur wihrend der hellen
Tagesstunden die nihere Umgebung des Dorfes erkunden. Spitestens beim Einset-
zen der Dimmerung milssen sie von ihren Streifziigen in das als sicher geltende Dorf
zuriickgekehrt sein, da dies die Zeit ist, in der die anito vermehrt aktiv werden. Das
abendliche Spielen in den hell ausgeleuchteten Gassen von Iranmeylek wird heute als
unproblematisch angesehen. Nur an Ungliick verheiflenden Tagen oder wenn sich im
Dorf ein Todesfall ereignet hat, erhalten jiingere Tao-Kinder von ihren Bezugsperso-
nen fiir gewohnlich die Anweisung, zu Hause zu bleiben.

Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung fiir andere produzieren

In der traditionellen Lebensweise bestand das Problem, dass tagsiiber alle gesunden
Erwachsenen zu Subsistenztitigkeiten auflerhalb des Dorfes aufbrachen, weshalb
Kinder von etwa 3,5 Jahren an zusammen mit ihren Peers allein im Dorf zuriickblie-
ben. Ohne die schiitzende Anwesenheit der Bezugspersonen bestand - je nach ein-
genommener Perspektive —eine erhohte Anfilligkeit fiir die Attacken der anito bzw.
die Gefahr einer »schlechten Behandlung« (jyasnesnekan) durch Angehérige antago-
nistischer Verwandtschaftsgruppen (siehe Kapitel 9, Abschnitt Marginalisierung, Stig-
matisierung, Missbrauch). Fiir gewohnlich bekamen Kinder um die Mittagszeit Hun-
ger, da die Hauptmahlzeit des Tages erst in den spaten Nachmittagsstunden von den
von ihren Arbeitstitigkeiten heimgekehrten Erwachsenen zubereitet wurde und die
am Morgen aufgewirmten Reste der Vortagsmahlzeit nicht ausreichend satt mach-
ten. Das stindige Hungerleiden fithrte zur selbststindigen Suche nach Essbarem. Bei
den Streifziigen der Kindergruppen durch die Obstgirten und Felder sowie in die an
das Dorf angrenzenden Kiistenbereiche brachten die dlteren Kinder den jingeren bei,
welche pflanzlichen und tierischen Nahrungsmittel ihre Umgebung bereithielt.”® Auf
diese Weise stillten die Kinder ihren Hunger und lernten zugleich, wie man in Krisen-
zeiten an alternative wilde Nahrung gelangen konnte.* Seitdem in den 1970er-Jahren
die Ganztagsschule auf Lanyu eingefithrt wurde, in der Kinder zweimal tiglich Schul-
speisung erhalten, finden die oben beschriebenen Kinderexpeditionen nur noch selten
statt.

Der Ubergang von der Kindheit zum Erwachsenenalter erfolgt, wenn Jungen
und Midchen ihren Haushalt das erste Mal mit Nahrung versorgen. Bei Jungen ist
dies normalerweise der Fall, wenn sie erstmals einen Fisch gefangen haben, der grof3

13 Z.B. alen die Kinder das Mark einer Schilfkolbenart sowie das Innere von Seeigeln, die sie bei Ebbe
in Wasserlochern fanden.

14 Die von den Kindern erbeutete Nahrung besafS einen der normalen Nahrung untergeordneten Sta-
tus, weil sie roh und an Ort und Stelle verspeist wurde. Auch fand keine Redistribution statt, weshalb
der»wilden Kindernahrung«kein sozialer Wert beigemessen wurde. Eine Ausnahme stellten die von
den Kindern heimlich gepliinderten Obstbaume dar, deren Friichte von allen Tao —auch den Erwach-
senen—gerne gegessen werden.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

239


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Geister der Kindheit

genug ist, dass sich alle daran satt essen kénnen. Bei Midchen erfolgt der Ubergang
ins Erwachsenenalter, wenn sie das erste Mal geniigend Schnecken gesammelt haben,
um daraus eine komplette Mahlzeit zu bereiten.” Es gibt bei den Tao kein Entwick-
lungsalter, das dem westlichen Konzept der »Jugend« entsprechen wiirde. Personen
verfiigen entweder iiber einen Status als Nahrungsempfinger (Kinder; hochbetagte
Alte) oder Nahrungsgeber (Erwachsene); eine liminale Zwischenphase ist kulturell
nicht hervorgehoben.

Kindheit ist somit ein Prozess, der mit einem passiven Zustand beginnt, der von
Kindern mit Unterstiittzung ihrer Bezugspersonen sukzessiv iiberwunden werden
muss und mit dem eigenen Aktivwerden bzw. der autonomen Nahrungsproduktion
endet (wilde Nahrung erbeuten; Nahrung fiir andere produzieren). Der riumliche und
emotionale Distanzierungsprozess der Kinder von ihren Bezugspersonen vollzieht
sich durch eine allmihliche Uberwindung kérperlicher Abhingigkeit bei zeitgleich
erfolgender fortschreitender Akkumulation spirituellen »Wissens« (katentengan) im
Denk- und Fithlorgan des nakenakem.

Das Wissen um die Methoden der Nahrungsproduktion kénnen sich die Tao aller-
dings durch eigenes Ausprobieren und Beobachten nur zu einem gewissen Grad selbst
aneignen. Bestimmte (spirituelle) Wissensinhalte bediirfen einer Weitergabe durch
die Viter an die S6hne und durch die Miitter an die Téchter. Die Tradierung erfolgt in
diesem Fall iiber das Medium »Sprache« (ciring), das es erméglicht, kulturelles Wis-
sen in einem generationeniibergreifenden Prozess an die Nachkommen weiterzurei-
chen. Es sind letztlich sprachliche Akte, durch die immer wieder aufs Neue Nahrung
produziert wird. Ich will dies an einem Beispiel demonstrieren: Wenn der Vater den
Sohn »belehrt« (nanaon), von welchen Kiistenabschnitten aus er wann und wie Tinten-
fische fangen kann, dann fithrt der Erwerb dieses unsichtbaren spirituellen Wissens
am Ende zur Hervorbringung tatsichlicher, sichtbarer Tintenfische durch den Sohn.
Wissen und Sprache sind heilig, weil sie die von den Ahnen erschaffene Lebensgrund-
lage von Generation zu Generation immer wieder hervorbringen und auf diese Weise
eine Verbindung der Lebenden zu den Ahnen herstellen.

Belehrungen durch nanaon vs. Lernen in den Altersgruppen

Ein letztes Thema, das ich im Zusammenhang mit der sich zu Beginn der Kindheits-
phase herausbildenden kindlichen Peergruppe behandeln méochte, betrifft den Unter-
schied zwischen Lernen durch »Ermahnungen«/»Belehrungen« (nanaon) und dem
»Lernen in den Altersgruppen« (miyahahap). »Ermahnungen« (nanaon) dienen in erster
Linie dem Aussprechen von Verboten sowie der »Belehrung« iiber anzestrale Tabus.
Ein wichtiges Merkmal von nanaon ist die Tatsache, dass immer nur statushohere/il-
tere Personen statusniedrigere/jiingere »belehren« kénnen, jedoch nicht andersher-
um. Das »Instruieren« findet somit ausschlief3lich in hierarchischen Kontexten statt
und beschrinkt sich auf die sozialen Beziehungen innerhalb der Verwandtschafts-
gruppe. Nanaon wird vornehmlich bei der Vermittlung kultureller Inhalte angewandt,
die vom Vater auf die S6hne und von der Mutter auf die Téchter erfolgt. Wenn Eltern

15 Die Schnecken leben in den Nasstarofeldern, wo sie von den Frauen bei der Feldarbeit gesammelt
werden. Sie werden von vielen Tao mehrmals wochentlich gegessen.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 Kindheitsphase

gerade eine bestimmte praktische oder rituelle Tatigkeit ausitben und ihre Kinder
in der Nihe sind, rufen sie diese herbei und erzihlen ihnen, was sie bei der Verrich-
tung der verschiedenen Arbeitsschritte zu beachten haben.' Da die Lernstrategie des
nanaon iber Sprache verliuft, der die Tao eine besondere Wirkungskraft nachsagen,
darf das gesprochene Wort niemals auf beliebige Weise eingesetzt werden.

In den egalitiren Geschwistergruppen reagieren »Briider« und »Schwestern« du-
Rerst empfindlich, wenn ihnen alters- und statusgleiche Personen »verbale Anweisun-
gen« geben. Dergleichen Verhalten wird als herabwiirdigend empfunden, da es unter
Peers verpont ist, hochmiitig« (mazwey) aufzutreten und sich selbst itber andere zu
stellen.” Kinder lernen voneinander, wenn sie gemeinsam mit ihren Altersgenossen
durch die nihere Umgebung des Dorfs streifen, zusammen Aktivititen nachgehen
und neue Spielideen ausprobieren. So zeigen sie sich beim Erbeuten wilder Nahrung
gegenseitig, wie man Seeigel ausgribt oder sandige Schnecken von sauberen unter-
scheiden kann. Ohne Anleitung Erwachsener bringen sie sich Fertigkeiten wie das
Schwimmen auf »natiirliche« Weise selbst bei. Beim »Lernen in den Altersgruppen«
(miyahahap) stehen praktische Lerninhalte aus der unmittelbaren Erfahrungsum-
welt der Kinder im Vordergrund. Miyahahap bedeutet wortlich ibersetzt »zusammen
[irgendwohin] gehen und immer wieder verschiedene Dinge greifen«.”® Kinder er-
schliefien sich Zusammenhinge in der Regel durch genaues Beobachten (vgl. Kapitel 2,
Abschnitt Lernen durch Beobachten) und indem sie Gegenstinde in die Hand nehmen.
Das selbststindige Aneignen der Umwelt fordert die Autonomie von Tao-Kindern, die
sich aufgrund ihres eigenstindigen Lernens »stark« (moyat) fithlen. Ein wesentliches
Merkmal des »Lernens in den Altersgruppen« besteht darin, dass vornehmlich non-
verbale Strategien der Wissensvermittlung zur Anwendung gelangen.

Tao-Kinder schlagen den kulturellen Entwicklungspfad des genauen Beobachtens
ein, weil ihnen aufgrund des strikten unidirektionalen Erziehungsstils ihrer Bezugs-
personen keine andere Wahl bleibt. Die Benimmregeln der Altershierarchie sehen
vor, dass jiingere Personen respektable iltere Personen nicht von sich aus ansprechen
diirfen. Stattdessen miissen sie schweigen, bis sie von den Alteren gefragt werden.
Kinder nehmen in der Regel an den Aktivititen der Erwachsenen nicht teil und blei-
ben oftmals sogar den spektakuliren Bootseinweihungsritualen fern. Nur manch-
mal sieht man, wie sie aus einiger Entfernung den Erwachsenen bei ihren Titigkeiten
zusehen. Sie trauen sich nicht, niher heranzukommen, weil sie zu »schiichtern« und
»gehemmt« (kanig) sind.

16 Beispielsweise erzdhltein Vater,dereinen bestimmten Fisch gefangen hat, den sein Sohn noch nie ge-
sehen hat, diesem bei dieser Gelegenheit, wie der Fisch heifst, mit welcher Methode man ihn fangen
kann und fiir wen er bestimmtist (ob es sich um einen Manner- oder Frauen-Fisch handelt). Auch klart
erden Sohn auf, wie er den Fisch auf respektvolle Weise behandeln muss (z.B. in welcher Reihenfolge
man welche Schnitte ansetzt, um den Fisch fir das Trockengestell oder den Verzehr vorzubereiten).

17 Selbst wenn man die eigene Schwester bitten wiirde, einem aus dem Supermarkt im Inselhauptort
Yayo etwas dringend Benétigtes mitzubringen, empfianden viele Tao dies als eine unzulédssige Ein-
mischung in private Angelegenheiten. Aufforderungen dieser Art erinnern sie an ihre Kindheit und
Jugend, in der sie von den &lteren Mitgliedern der Verwandtschaftsgruppe »herumkommandiert«
(pakamothdeh) wurden, um fiir sie Dinge zu erledigen.

18 Die diesem Lernen zugrunde liegende Idee spiegelt sich auch im deutschsprachigen Begreifen wider,
das einen Zusammenhang zwischen Verstehen und Anfassen herstellt.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR

241


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Geister der Kindheit

Die beiden Arten des Lernens bei den Tao zeigen, dass sich die Unterscheidung in
Geistartiges und Menschliches bis auf die Ebene der Sinneswahrnehmung auswirkt.
Das Lernen iiber »Belehrungen« (nanaon) — das mit dem Horen verbunden ist — stellt
eine direkte Verbindung zu den Ahnen her, deren an die »lebenden Menschen« gerich-
teten Worte iiber eine ernst zu nehmende Wirkungsmacht verfiigen; das »Lernen in
den Altersgruppen« (miyahahap) hingegen, das mit dem Sehen und Tasten verbunden
ist, bezieht sich auf Gegenstinde, die iiber eine Korperlichkeit verfiigen und oftmals
lebenswichtige Nahrungsmittel darstellen (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Bisartige Geistwe-
sen). Auf diese Weise wird bereits in der frithen Kindheit ein System von Bedeutun-
gen sozialisiert, das tiber Praktiken des Horens und Sehens/Tastens Zuginge zu zwei
unterschiedlichen Welten herstellt.

Des Weiteren korrespondieren die beiden Modalititen des Lernens mit den unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen, die zwischen der »Abstammungsgruppe«
(asa so inawan) und der »erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe« (zipos) be-
stehen (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Hierarchische, egalitire und anatagonistische Gruppen
und Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Innerhalb der asa so inawan wird iiber fort-
laufende Bande der Filiation eine Verbindung zwischen Ahnen und »lebenden Men-
schen« geschaffen, die an sich zeitlos ist. Die bilaterale Verwandtschaftsgruppe der
zipos hingegen ist eine auf diesseitige Bediirfnisse ausgerichtete Institution, in der
sich die »lebenden Menschen« bei der Bewerkstelligung ihrer lebensnotwendigen
Aufgaben unterstiitzen. Nanaon und miyahahap kénnen somit als Arten des Lernens
aufgefasst werden, die mit der vertikalen bzw. der horizontalen sozialen Ebene ver-
bunden sind.

13.02.2026, 15:50:38. https//www.inlibra.com/de/agb - Open Access - T KR


https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

