
8  Kindheitsphase

Die soziale Interaktion mit den Bezugspersonen verringert sich mit zunehmendem 
Alter der Kinder. In der Öffentlichkeit ist das Beisammensein von Bezugspersonen 
und Kindern von etwa 3,5 Jahren an kaum noch zu beobachten. Wenn Erwachsene 
draußen beim Essen und Trinken zusammensitzen, halten sich Kinder am Rande des 
Geschehens auf. Aufforderungen, am Tisch Platz zu nehmen, kommen sie in der Regel 
nicht nach. Sie bekommen von den Erwachsenen Leckerbissen gereicht, die sie in eini-
ger Entfernung zu ihnen im Stehen vertilgen.1 Sie sind viel zu »verlegen« (manig) und 
»gehemmt« (kanig), um sich zur Tischgesellschaft dazuzusetzen.2 Manchmal machen 
sich die Erwachsenen einen Spaß daraus, Kinder durch direktes Ansprechen in eine 
sprachlose Verlegenheit zu bringen (vgl. Levy 1973).

Hinwendung zu den Peers

Da Kleinkinder ständig von ihren Bezugspersonen behütet werden, machen sie ver-
gleichsweise wenig sinnliche Erfahrungen. So ist es ihnen kaum möglich, mit Sand 
zu spielen. Auch das Baden an der vanwa findet frühestens mit 3 Jahren unter Auf-
sicht statt. Bestimmte Formen kindlichen Verhaltens, wie die explorative Aneignung 
der Umwelt, sind nur in Abwesenheit Erwachsener möglich, da Letztere im kindlichen 
Ausprobieren ein beliebiges und somit verwerf liches Verhalten sehen, das sie nach 
Möglichkeit zu unterbinden versuchen.

Die aus kindlicher Perspektive strikten Umgangsformen der Erwachsenen, das 
stundenlange Schweigen und Stillsitzen im Beisammensein mit den Bezugspersonen 
und die teils harschen Formen der Sanktionierung bewirken, dass Kinder vom Über-
gang in die Kindheitsphase an lieber mit ihren Peers zusammen sind als mit den älte-
ren Angehörigen ihrer Verwandtschaftsgruppe. Die Bezugspersonen tragen aktiv zur 
dieser Separation nach Alter und Generation bei, da sie die Kinder durch »Anblaffen« 
(ioya) und ihrer zur Schlaggeste erhobenen rechten Hand immer wieder zum »Weg-
laufen« (miyoyohyo) bewegen (siehe Kapitel 13). Die Kinder entfernen sich von zu Hause, 

1 � Durch das Sitzen der Älteren und das Stehen der Jüngeren wird ein Statusunterschied markiert (vgl. 
Kapitel 4, Abschnitt Altershierarchie).

2 � Als mein Nachbar einmal einen riesigen Thunfisch angelte und daraufhin den ganzen Tag lang  
Gäste bewirtete, versteckte sich seine 7-jährige Tochter im Inneren des Hauses vor dem Fernseher und 
schaute sich von morgens bis abends Zeichentrickfilme an.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit234

um Sanktionierungen oder Arbeitsaufträgen zu entgehen, und treffen ihre Peers, die 
sich in derselben Situation befinden.

Es gehört zu meinen ersten Eindrücken auf Lanyu, dass sich Kinder zusammen 
mit ihren Peers und in Abwesenheit von Erwachsenen sehr ungezwungen verhalten, 
ja geradezu frech und forsch auftreten. Es handelt sich hierbei um Verhaltensweisen, 
die gegenüber ihren Bezugspersonen undenkbar wären. Wenn Kinder in der Gruppe  
zusammen sind, reden sie viel miteinander, auch hier besteht ein gegenläufiges Ver-
halten zu ihrem Schweigen zu Hause bei den Eltern. Gefühle der Nähe und Geborgen-
heit sowie des gegenseitigen Verstehens werden vor allem zu den engsten »Freunden« 
(kagagan) aus der Gruppe der Peers empfunden. Man ist einander nahe, durchaus auch 
in einem körperlichen Sinn. Kinder im GYB-Alter (4 bis 6 Jahre) verbringen wesentlich 
mehr Zeit miteinander als mit ihren Eltern. Auch haben sie mehr Körperkontakt zu-
einander als zu ihren Bezugspersonen.3

Wenn Kinder sich verletzt haben und Schmerzen empfinden4 oder aus irgendei-
nem Grund »traurig« oder »niedergeschlagen« (marahet so onowned) sind, kann man  

3 � Bevor Ausbildungs- und Arbeitsaufenthalte in Taiwan seit den 1970er-Jahren dem Leben junger Tao 
eine gewisse Dynamik verschaf f ten, verbrachten die Angehörigen einer Altersgruppe ihr gesamtes 
Leben zusammen im Dorf. Die ausgeprägte Tendenz zur Dorfendogamie verhinderte eine spätere 
Verstreuung der kindlichen Peergruppe. Da man die Erlebnisse aus der Kindheit teilte, kannte man 
sich auf eine intime Weise und wusste um die Stärken und Schwächen der anderen. Zeitlebens hatte 
man miteinander zu tun: als Konkurrenten bei der Partnerwerbung, als Tauschpartner, als Mitglieder 
bestimmter Arbeitsgruppen und unter Umständen durch das Teilen ein und desselben Namens bei 
der Geburt des ersten Enkelkindes.

4 � Von etwa 4 Jahren an ertragen Kinder ihre Schmerzen in der Regel ohne zu weinen, zu stöhnen oder 
zu klagen. Wenn die Schmerzen so stark sind, dass Kinder ihre Tränen nicht mehr zurückhalten  

Abbildung 13: Mädchen beim Spielen an der vanwa

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  Kindheitsphase 235

gelegentlich beobachten, wie sie von ihren Peers getröstet werden. Die Peers sitzen 
dann um das betroffene Kind herum und streicheln es am Kopf.5 Ein Erklären und 
Besprechen der »schlechten Gefühle« findet in der Regel nicht statt; sie müssen im 
onowned verbleiben. Oftmals erfahren Eltern und andere Bezugspersonen aus der hie-
rarchisch organisierten Verwandtschaftsgruppe nichts vom »Kummer« (marokow so 
onowned) ihrer Kinder. Wenn Kinder über ein marahet so onowned verfügen, begeben 
sie sich normalerweise nicht nach Hause, um die Bezugspersonen aufzusuchen. Denn 
fürsorgliche Reaktionen durch diese sind erst zu erwarten, nachdem sich Kinder 
erfolgreich reguliert und wieder ein »lächelndes Gesicht« (apiya so moin) aufgesetzt 
haben (siehe Kapitel 15, Abschnitt Frühzeitiges Erlernen der intrapersonalen Emotionsre­
gulation). Kommen Kinder dagegen mit einem »hässlichen Gesicht« (marahet so moin) 
nach Hause, werden sie von ihren Angehörigen »nicht weiter beachtet« (jiozayan) oder 
aber ausgeschimpft. Dieses Verhalten der Bezugspersonen bewirkt, dass »schlech-
te Dinge« nach außen verbannt werden und in der geschützten Zone des Wohnbe-
reichs nicht anzutref fen sind. Nach dieser gelebten Praxis ist das Zentrum (das Haus 
bzw. die Siedlung) der Bereich der tao, wohingegen die anito – ebenso wie die dorthin  
gelangten und mit den bösartigen Geistwesen in Verbindung stehenden negativen 
Gefühle – in der Peripherie verortet werden.

Das ständige Unterwegssein mit den Peers hat Auswirkungen auf das Ess- und 
Schlafverhalten der Kinder. Da Tao-Kinder von der Kindheitsphase an von den Er-
wachsenen »nicht mehr beachtet werden« (不管 bu guan)6, kommen sie oftmals erst 
nach Hause, wenn sie Hunger haben oder schlafen wollen. Früher fand das Leben der 
Tao ohne Uhr statt. Man richtete sich bei den Schlafenszeiten nach der Jahreszeit und 
den Arbeitsanforderungen. Traditionellerweise werden die Zubettgehzeiten von Kin-
dern als deren persönliche Angelegenheit betrachtet. Da Tao-Kinder heute jedoch mit 
4 Jahren zunächst die staatliche Vorschule (GYB)7 und mit 6 bis 7 Jahren die Grund-
schule (DQGX) in Iranmeylek besuchen, achten einige Eltern – vor allem solche mit 
höherer Schulbildung – darauf, dass ihre Kinder zumindest innerhalb der Woche  
früher zu Bett gehen.

Mädchen und Jungen spielen gleichermaßen miteinander. Bis zum Ende des Vor-
schulalters lassen sich nur wenige genderspezifische Unterschiede im Spielverhalten 
der Peers feststellen. Erst nach dem Eintritt in die DQGX beginnt sich das genderspe-
zifische Interaktionsverhalten der Kinder allmählich zu verändern, Jungen und Mäd-
chen bilden nun in immer mehr Situationen getrennte Gruppen. Da der Fokus meiner 

können, laufen sie davon und begeben sich in die Alleinsituation (siehe Kapitel 15, Abschnitt Umgang 
mit Schmerzen, Krankheitszuständen und Müdigkeit).

5 � Tao-Kinder trösten sich bis zum Alter von ca. 8 Jahren auf diese Weise. Möglicherweise dient das 
Streicheln am Kopf der Festigung der Freiseele pahad, die neben ihren Aufenthaltsorten in den  
Gelenken auch im Kopf residiert.

6 � Nichtbeachtung bedeutet hier, dass sich die Erwachsenen nicht in kindliche Angelegenheiten einmi-
schen und Kinder sich weitestgehend selbst überlassen sind. Dies wird u. a. dadurch zum Ausdruck ge-
bracht, dass Erwachsene Kinder in diesem Alter nicht mehr direkt anblicken – was in vielen Kontexten 
als Kritik oder »Verärgerung« aufgefasst werden würde.

7 � Der Besuch der GYB ist freiwillig. Während meiner Forschung war mir nur ein einziges Kind bekannt, 
das dem dortigen Unterricht fernblieb.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit236

Arbeit auf der Sozialisation von Emotionen in der frühen und mittleren Kindheit liegt, 
ist es nicht notwendig, die Entwicklungsverläufe von Mädchen und Jungen getrennt 
voneinander zu betrachten. Sofern wichtige genderspezifische Unterschiede vorliegen, 
weise ich in den nachfolgenden Kapiteln hierauf hin.

Leben in der Gruppe

Eine Besonderheit der Peers ist, dass sie immer als Gruppe auftreten. Wenn einmal 
nur zwei Kinder aus einer Peergruppe zusammen spielen, dann tun sie dies nicht, weil 
sie eine dyadische Form des Beisammenseins präferieren, sondern weil gerade keine 
weiteren Kinder anwesend sind. Am Anfang meines Feldaufenthaltes hatten wir in 
unserer Wohnung ständig Besuch von den Altersgenossen aus Johanns GYB-Klasse. 
Jeden Nachmittag nach Schulschluss klopften kleine Kindergruppen bei uns an die 
Tür und gaben vor, mit Johann spielen zu wollen. Daneben dürfte sie aber auch unser 
Wohnzimmer interessiert haben, in dem wir für lokale Verhältnisse viele Spielsachen 
deponiert hatten.

Wir lassen in unsere Wohnung nie Individuen herein, sondern immer kleine Kollek-
tive bestehend aus Personen einer Peergruppe. Die Erfahrung des Einzelnen inner-
halb der Gruppe ist also keine Erfahrung des persönlichen, individuellen Zutritts 
zu unserer Wohnung, sondern eine gemeinsame, kollektive Erfahrung mit den 
übrigen Mitgliedern dieser Altersgruppe. Als Heranwachsender lerne ich, dass der 
Zugang zu einer Ressource (hier unserer Wohnung mit dem Spielzeug) nicht nur 
von meinen individuellen Fähigkeiten abhängt, sondern in einem weitaus größe-
ren Maße von meiner Zugehörigkeit zu dieser Altersgruppe und meiner Akzeptanz 
innerhalb dieser Gruppe.
Feldtagebucheintrag 1; geschrieben am 29.11.2010.

Die Kinder kamen in Gruppen, weil sie sich dann »stärker« (moyat) und weniger 
»schüchtern« (kanig) fühlten. Sie kamen aber auch zusammen mit anderen, weil sie 
immer alles »miteinander teilten« (分享 fenxiang) und der Besuch eines Einzelnen sus-
pekt gewesen wäre. Denn wenn nur ein einzelnes Kind in unsere Wohnung gekommen 
wäre, hätte es sich durch sein Privileg über die anderen Mitglieder seiner Altersgruppe 
gestellt, es wäre – so wie die Tao es begreifen – »hochmütig« (mazwey) aufgetreten. 
Jegliche Form der Bevorzugung führt automatisch zu Empfindungen von »Neid« (ikey­
nanahet), die als verwerf lich gelten und über die man nicht reden darf. In diversen 
Gesprächen und Interviews wurde mir gegenüber zum Ausdruck gebracht, was leer 
ausgegangene Personen in solchen Situationen denken: »Wieso hat er / sie etwas be-
kommen und ich nicht ?« Hierbei muss es sich um ein sehr niederschmetterndes Ge-
fühl handeln, denn bei den Tao werden sozialer Status und persönliche »Zuneigung« 
(ikakey) in der Regel über das Geben und Teilen von Ressourcen ausgedrückt. Eine leer 
ausgegangene Person empfindet also nicht nur Ungerechtigkeit und Empörung, son-
dern auch eine Verunglimpfung ihres Selbstwertes. Wenn man innerhalb der Peer-
gruppe (oder Ingroup) nicht mit anderen teilt, erfahren die betreffenden Personen 
demnach keine spezifische, sondern eine globale negative Evaluation ihrer Person (vgl. 
Lewis 1995).

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  Kindheitsphase 237

Da unser älterer Sohn Johann in Berlin eine dyadische Form des zusammen Spielens 
erlernt hatte, kam er mit dem vergleichsweise wilden Verhalten in seiner Altersgruppe 
auf Lanyu nicht sonderlich gut klar. Um ihm ein ruhigeres Spielen mit Kindern zu er-
möglichen, beschränkten wir nach einer Weile den Zugang zu unserer Wohnung und 
ließen nur ein bis zwei andere Kinder zu einem gegebenen Zeitpunkt hinein.8 Diese 
Taktik erwies sich jedoch als wenig praktikabel, da wir auf diese Weise den »Neid« 
der ausgeschlossenen Peers erweckten und die bevorzugt behandelten Kinder unter 
Sanktionen durch ihre Altersgenossen zu leiden hatten.

Die übrigen Kinder aus der GYB sind »neidisch«, dass zurzeit nur Johanns bester 
und einziger Freund (ein 5-jähriger Junge) Zutritt zu unserer Wohnung erhält. Als 
am Nachmittag Johann und sein Freund auf dem Balkon stehen, rufen die um die 
9-jährige Enkelin unseres Vermieters versammelten Kinder von unten Sachen zu 
ihnen hoch. Es geht darum, dass Johanns Freund in unserer Wohnung nichts zu 
suchen hat und dass er besser herunterkommen soll. Der Junge zuckt erschreckt 
zusammen.
Feldtagebucheintrag 2; geschrieben am 16.01.2011.

Kinder treten nicht nur von sich aus im Kollektiv auf, sie werden auch von anderen 
(z. B. Bezugspersonen oder Dorf bewohnern) als solches behandelt. Selbst wenn sich 
nur eines von mehreren anwesenden Kindern fehlverhält, wird normalerweise die  
gesamte Gruppe sanktioniert.

Die Ausweitung des Aktionsradius

In der Kindheitsphase verfügen Tao-Kinder über einen erweiterten Aktionsradius, der 
nun immerhin eine Fläche von ca. zehn Fußballfeldern umfasst. Im Dorf können sie 
sich frei bewegen. Allerdings werden von ihnen Nachbarschaften gemieden, in denen 
vermehrt Angehörige der Outgroup wohnen.

Ich habe nicht beobachtet, dass Kinder im Vor- oder Grundschulalter sich jemals 
in den an das Dorf angrenzenden Tarofeldern oder Obstgärten aufgehalten hätten. 
Heutige Kinder gelten aufgrund ihres Verbleibs in der Ganztagsschule als weniger wi-
derstandfähig als Kinder früherer Generationen, die von einem recht frühen Alter an 
von ihren Eltern mit auf die Felder genommen wurden (vgl. Siyapen Jipengaya 2004).9 
Während Tao-Kinder in der traditionellen Zeit im Alter von 8 bis 10 anfingen, auf den 
Feldern zu arbeiten und teilweise unabhängig von den Erwachsenen Süßkartoffeln 
zu pf lanzen, hat sich heute der Zeitpunkt, an dem Kinder »autonom« (makaveyvo) 
agieren können, um einige Jahre nach hinten verlagert. Nach gegenwärtiger Auffas-
sung haben Kinder erst nach dem Abschluss der örtlichen Grundschule mit 12 Jahren  

8 � Ein weiterer Grund für unser restriktives Verhalten war die Sorge unseres Vermieters um seine  
Inneneinrichtung.

9 � Aus den Erzählungen älterer Erwachsener geht hervor, dass die Felder und Obstgärten bis in die 
1980er-Jahre hinein noch zum erweiterten Aktionsradius der Kinder gehörten. Die Lehrer der DQGX 
schickten früher Tao-Kinder in die angrenzenden Wälder, um Feuerholz zu sammeln, das zum  
Kochen der Schulspeisung benötigt wurde.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit238

genügend kulturelles Wissen in ihrem nakenakem angehäuft, um mit ausreichend ge-
festigten Freiseelen die Halbwildnis der Felder und Obstgärten zu betreten.10

Als ein sicherer Aufenthaltsort für Kinder gilt heute die Inselrundstraße in der 
Nähe des Dorfes. In den Abendstunden treffen sie sich hier, um fangen zu spielen 
oder miteinander um die Wette zu laufen. Am Ortsausgang Richtung Ivalino befindet 
sich die DQGX, deren Sportplatz direkt an den Dongqing-Fluss anschließt, der die 
menschliche Siedlung vom auf der anderen Seite gelegenen Küstenwäldchen trennt, in 
dem die Bewohner von Iranmeylek ihre Toten bestatten. Die Kinder dürfen bei ihren 
Streifzügen bis zur Brücke über den Dongqing-Fluss vordringen, müssen an dieser 
Stelle jedoch Halt machen, da am anderen Ende der Bereich der anito beginnt. Wie ich 
weiter unten noch darstellen werde, haben alle Kinder vor einer Brücken- oder Fluss-
überquerung »Angst« (maniahey), weil ein Betreten des jenseitigen Ufers Gefahr für 
Leib und Leben bedeutet. Während meiner gesamten Feldforschung sah ich kein ein-
ziges Mal ein Kind im Grundschulalter diese absolute Grenze überschreiten.11

Wenn man die Inselrundstraße in die andere Richtung geht, kommt man auf 
der Landseite an Häusern und Hütten vorbei, die neueren Datums sind und den seit 
einigen Jahren in Iranmeylek stattfindenden Zersiedlungsprozess dokumentieren. 
Nach etwa 200 Metern erreicht man die an der Seeseite gelegenen Schweineställe 
und zugleich das Ende des kindlichen Aktionsradius. Diese Grenze ist jedoch we-
niger absolut, gelegentlich sieht man Kinder in kleinen Grüppchen – jedoch nicht 
allein ! – wenige Hundert Meter weiter die Inselrundstraße entlanggehen.

Manchmal suchen Kindergruppen die an das Dorf angrenzenden Küstenabschnit-
te auf. Dies gilt jedoch als gefährlich und wird von vielen Bezugspersonen nicht gerne 
gesehen. Bei Sonnenschein, wenn viele Personen auf der Inselrundstraße unterwegs 
sind und den Küstenbereich einsehen können, wird dieses Verhalten eher von den Er-
wachsenen toleriert als an Tagen mit schlechtem Wetter oder solchen, denen im tra-
ditionellen Kalender der Tao eine Marahet-Qualität zugeschrieben wird.12 Die Küste 
vor Iranmeylek ist von Korallenfelsen und Gesteinsbrocken umgeben. Wenn ahnungs-
lose Kinder bei Ebbe auf die von der Küste aus leicht zu erreichenden Steine klettern, 
kann es sein, dass bei einsetzender Flut bereits nach wenigen Minuten der Rückweg 
versperrt ist. Auch gibt es in den Gewässern starke Meeresströmungen, die allgemein 
mit den anito assoziiert werden. In der Vergangenheit sind immer wieder Personen in 

10 � Eine Partizipation der Grundschulkinder an diversen Subsistenztätigkeiten kann aufgrund des bis in 
die Nachmittagsstunden hineinreichenden obligatorischen Schulunterrichts heute nicht mehr er-
folgen. Die Tao glauben, dass am späten Nachmittag die anito vermehrt in Erscheinung treten. Alle 
Personen, die auf den Feldern gearbeitet haben, kehren deshalb zwischen 16 und 17 Uhr nach Hau-
se zurück. Somit bleibt nach der Schule keine Zeit mehr für eine sichere Unterweisung der Kinder in  
Subsistenztätigkeiten.

11 � Auch Frauen betreten den Küstenabschnitt jenseits des Flusses normalerweise nicht. Männer su-
chen diesen Ort für gewöhnlich nur auf, wenn sie Verstorbene zum Naturfriedhof geleiten. Die ein-
zigen Personen, die gelegentlich dort anzutref fen sind, sind alleinstehende ältere Männer, die über 
genügend Abwehrkräf te verfügen, um den sich dort vermehrt aufhaltenden anito zu trotzen. Nach 
Sturmfluten holen sie sich das am Strand vor dem Friedhof angeschwemmte Treibholz, das sie zum 
Feuermachen verwenden. Auch wenn sich ihnen bei der Rückkehr ins Dorf »schlechte Dinge« an-
hef ten, geht aufgrund ihres Alleinwohnens keine Gefahr für jüngere und schwächere Menschen von 
ihnen aus.

12 � Hierbei handelt es sich vor allem um Tage des abnehmenden Mondes.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  Kindheitsphase 239

der Bucht von Iranmeylek ertrunken, darunter auch Kinder. Wie über alle »schlechten 
Sachen« reden die Tao hierüber allerdings nicht.

Neben den durch den erweiterten Aktionsradius vorgegebenen sozialräumlichen 
Begrenzungen gibt es auch zeitliche Einschränkungen, wann Tao-Kinder in den 
Peergruppen unterwegs sein dürfen. Kinder dürfen generell nur während der hellen 
Tagesstunden die nähere Umgebung des Dorfes erkunden. Spätestens beim Einset-
zen der Dämmerung müssen sie von ihren Streifzügen in das als sicher geltende Dorf 
zurückgekehrt sein, da dies die Zeit ist, in der die anito vermehrt aktiv werden. Das 
abendliche Spielen in den hell ausgeleuchteten Gassen von Iranmeylek wird heute als 
unproblematisch angesehen. Nur an Unglück verheißenden Tagen oder wenn sich im 
Dorf ein Todesfall ereignet hat, erhalten jüngere Tao-Kinder von ihren Bezugsperso-
nen für gewöhnlich die Anweisung, zu Hause zu bleiben.

Wilde Nahrung erbeuten, Nahrung für andere produzieren

In der traditionellen Lebensweise bestand das Problem, dass tagsüber alle gesunden 
Erwachsenen zu Subsistenztätigkeiten außerhalb des Dorfes auf brachen, weshalb 
Kinder von etwa 3,5 Jahren an zusammen mit ihren Peers allein im Dorf zurückblie-
ben. Ohne die schützende Anwesenheit der Bezugspersonen bestand – je nach ein-
genommener Perspektive –eine erhöhte Anfälligkeit für die Attacken der anito bzw. 
die Gefahr einer »schlechten Behandlung« (jyasnesnekan) durch Angehörige antago-
nistischer Verwandtschaftsgruppen (siehe Kapitel 9, Abschnitt Marginalisierung, Stig­
matisierung, Missbrauch). Für gewöhnlich bekamen Kinder um die Mittagszeit Hun-
ger, da die Hauptmahlzeit des Tages erst in den späten Nachmittagsstunden von den 
von ihren Arbeitstätigkeiten heimgekehrten Erwachsenen zubereitet wurde und die 
am Morgen aufgewärmten Reste der Vortagsmahlzeit nicht ausreichend satt mach-
ten. Das ständige Hungerleiden führte zur selbstständigen Suche nach Essbarem. Bei 
den Streifzügen der Kindergruppen durch die Obstgärten und Felder sowie in die an 
das Dorf angrenzenden Küstenbereiche brachten die älteren Kinder den jüngeren bei, 
welche pf lanzlichen und tierischen Nahrungsmittel ihre Umgebung bereithielt.13 Auf 
diese Weise stillten die Kinder ihren Hunger und lernten zugleich, wie man in Krisen-
zeiten an alternative wilde Nahrung gelangen konnte.14 Seitdem in den 1970er-Jahren 
die Ganztagsschule auf Lanyu eingeführt wurde, in der Kinder zweimal täglich Schul-
speisung erhalten, finden die oben beschriebenen Kinderexpeditionen nur noch selten 
statt.

Der Übergang von der Kindheit zum Erwachsenenalter erfolgt, wenn Jungen 
und Mädchen ihren Haushalt das erste Mal mit Nahrung versorgen. Bei Jungen ist 
dies normalerweise der Fall, wenn sie erstmals einen Fisch gefangen haben, der groß  

13 � Z. B. aßen die Kinder das Mark einer Schilfkolbenart sowie das Innere von Seeigeln, die sie bei Ebbe 
in Wasserlöchern fanden.

14 � Die von den Kindern erbeutete Nahrung besaß einen der normalen Nahrung untergeordneten Sta-
tus, weil sie roh und an Ort und Stelle verspeist wurde. Auch fand keine Redistribution statt, weshalb 
der »wilden Kindernahrung« kein sozialer Wert beigemessen wurde. Eine Ausnahme stellten die von 
den Kindern heimlich geplünderten Obstbäume dar, deren Früchte von allen Tao – auch den Erwach-
senen – gerne gegessen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit240

genug ist, dass sich alle daran satt essen können. Bei Mädchen erfolgt der Übergang 
ins Erwachsenenalter, wenn sie das erste Mal genügend Schnecken gesammelt haben, 
um daraus eine komplette Mahlzeit zu bereiten.15 Es gibt bei den Tao kein Entwick-
lungsalter, das dem westlichen Konzept der »Jugend« entsprechen würde. Personen 
verfügen entweder über einen Status als Nahrungsempfänger (Kinder; hochbetagte 
Alte) oder Nahrungsgeber (Erwachsene); eine liminale Zwischenphase ist kulturell 
nicht hervorgehoben.

Kindheit ist somit ein Prozess, der mit einem passiven Zustand beginnt, der von 
Kindern mit Unterstützung ihrer Bezugspersonen sukzessiv überwunden werden 
muss und mit dem eigenen Aktivwerden bzw. der autonomen Nahrungsproduktion 
endet (wilde Nahrung erbeuten; Nahrung für andere produzieren). Der räumliche und 
emotionale Distanzierungsprozess der Kinder von ihren Bezugspersonen vollzieht 
sich durch eine allmähliche Überwindung körperlicher Abhängigkeit bei zeitgleich 
erfolgender fortschreitender Akkumulation spirituellen »Wissens« (katentengan) im 
Denk- und Fühlorgan des nakenakem.

Das Wissen um die Methoden der Nahrungsproduktion können sich die Tao aller-
dings durch eigenes Ausprobieren und Beobachten nur zu einem gewissen Grad selbst 
aneignen. Bestimmte (spirituelle) Wissensinhalte bedürfen einer Weitergabe durch 
die Väter an die Söhne und durch die Mütter an die Töchter. Die Tradierung erfolgt in 
diesem Fall über das Medium »Sprache« (ciring), das es ermöglicht, kulturelles Wis-
sen in einem generationenübergreifenden Prozess an die Nachkommen weiterzurei-
chen. Es sind letztlich sprachliche Akte, durch die immer wieder aufs Neue Nahrung 
produziert wird. Ich will dies an einem Beispiel demonstrieren: Wenn der Vater den 
Sohn »belehrt« (nanaon), von welchen Küstenabschnitten aus er wann und wie Tinten-
fische fangen kann, dann führt der Erwerb dieses unsichtbaren spirituellen Wissens 
am Ende zur Hervorbringung tatsächlicher, sichtbarer Tintenfische durch den Sohn. 
Wissen und Sprache sind heilig, weil sie die von den Ahnen erschaffene Lebensgrund-
lage von Generation zu Generation immer wieder hervorbringen und auf diese Weise 
eine Verbindung der Lebenden zu den Ahnen herstellen.

Belehrungen durch nanaon vs. Lernen in den Altersgruppen

Ein letztes Thema, das ich im Zusammenhang mit der sich zu Beginn der Kindheits-
phase herausbildenden kindlichen Peergruppe behandeln möchte, betrif ft den Unter-
schied zwischen Lernen durch »Ermahnungen« / »Belehrungen« (nanaon) und dem 
»Lernen in den Altersgruppen« (miyahahap). »Ermahnungen« (nanaon) dienen in erster 
Linie dem Aussprechen von Verboten sowie der »Belehrung« über anzestrale Tabus. 
Ein wichtiges Merkmal von nanaon ist die Tatsache, dass immer nur statushöhere / äl-
tere Personen statusniedrigere / jüngere »belehren« können, jedoch nicht andersher-
um. Das »Instruieren« findet somit ausschließlich in hierarchischen Kontexten statt 
und beschränkt sich auf die sozialen Beziehungen innerhalb der Verwandtschafts-
gruppe. Nanaon wird vornehmlich bei der Vermittlung kultureller Inhalte angewandt, 
die vom Vater auf die Söhne und von der Mutter auf die Töchter erfolgt. Wenn Eltern 

15 � Die Schnecken leben in den Nasstarofeldern, wo sie von den Frauen bei der Feldarbeit gesammelt 
werden. Sie werden von vielen Tao mehrmals wöchentlich gegessen.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  Kindheitsphase 241

gerade eine bestimmte praktische oder rituelle Tätigkeit ausüben und ihre Kinder 
in der Nähe sind, rufen sie diese herbei und erzählen ihnen, was sie bei der Verrich-
tung der verschiedenen Arbeitsschritte zu beachten haben.16 Da die Lernstrategie des  
nanaon über Sprache verläuft, der die Tao eine besondere Wirkungskraft nachsagen, 
darf das gesprochene Wort niemals auf beliebige Weise eingesetzt werden.

In den egalitären Geschwistergruppen reagieren »Brüder« und »Schwestern« äu-
ßerst empfindlich, wenn ihnen alters- und statusgleiche Personen »verbale Anweisun-
gen« geben. Dergleichen Verhalten wird als herabwürdigend empfunden, da es unter 
Peers verpönt ist, »hochmütig« (mazwey) aufzutreten und sich selbst über andere zu 
stellen.17 Kinder lernen voneinander, wenn sie gemeinsam mit ihren Altersgenossen 
durch die nähere Umgebung des Dorfs streifen, zusammen Aktivitäten nachgehen 
und neue Spielideen ausprobieren. So zeigen sie sich beim Erbeuten wilder Nahrung 
gegenseitig, wie man Seeigel ausgräbt oder sandige Schnecken von sauberen unter-
scheiden kann. Ohne Anleitung Erwachsener bringen sie sich Fertigkeiten wie das 
Schwimmen auf »natürliche« Weise selbst bei. Beim »Lernen in den Altersgruppen« 
(miyahahap) stehen praktische Lerninhalte aus der unmittelbaren Erfahrungsum-
welt der Kinder im Vordergrund. Miyahahap bedeutet wörtlich übersetzt »zusammen  
[irgendwohin] gehen und immer wieder verschiedene Dinge greifen«.18 Kinder er-
schließen sich Zusammenhänge in der Regel durch genaues Beobachten (vgl. Kapitel 2, 
Abschnitt Lernen durch Beobachten) und indem sie Gegenstände in die Hand nehmen. 
Das selbstständige Aneignen der Umwelt fördert die Autonomie von Tao-Kindern, die 
sich aufgrund ihres eigenständigen Lernens »stark« (moyat) fühlen. Ein wesentliches 
Merkmal des »Lernens in den Altersgruppen« besteht darin, dass vornehmlich non-
verbale Strategien der Wissensvermittlung zur Anwendung gelangen.

Tao-Kinder schlagen den kulturellen Entwicklungspfad des genauen Beobachtens 
ein, weil ihnen aufgrund des strikten unidirektionalen Erziehungsstils ihrer Bezugs-
personen keine andere Wahl bleibt. Die Benimmregeln der Altershierarchie sehen 
vor, dass jüngere Personen respektable ältere Personen nicht von sich aus ansprechen 
dürfen. Stattdessen müssen sie schweigen, bis sie von den Älteren gefragt werden. 
Kinder nehmen in der Regel an den Aktivitäten der Erwachsenen nicht teil und blei-
ben oftmals sogar den spektakulären Bootseinweihungsritualen fern. Nur manch-
mal sieht man, wie sie aus einiger Entfernung den Erwachsenen bei ihren Tätigkeiten 
zusehen. Sie trauen sich nicht, näher heranzukommen, weil sie zu »schüchtern« und 
»gehemmt« (kanig) sind.

16 � Beispielsweise erzählt ein Vater, der einen bestimmten Fisch gefangen hat, den sein Sohn noch nie ge-
sehen hat, diesem bei dieser Gelegenheit, wie der Fisch heißt, mit welcher Methode man ihn fangen 
kann und für wen er bestimmt ist (ob es sich um einen Männer- oder Frauen-Fisch handelt). Auch klärt 
er den Sohn auf, wie er den Fisch auf respektvolle Weise behandeln muss (z. B. in welcher Reihenfolge 
man welche Schnitte ansetzt, um den Fisch für das Trockengestell oder den Verzehr vorzubereiten).

17 � Selbst wenn man die eigene Schwester bitten würde, einem aus dem Supermarkt im Inselhauptort 
Yayo etwas dringend Benötigtes mitzubringen, empfänden viele Tao dies als eine unzulässige Ein-
mischung in private Angelegenheiten. Auf forderungen dieser Art erinnern sie an ihre Kindheit und 
Jugend, in der sie von den älteren Mitgliedern der Verwandtschaf tsgruppe »herumkommandiert« 
(pakamothdeh) wurden, um für sie Dinge zu erledigen.

18 � Die diesem Lernen zugrunde liegende Idee spiegelt sich auch im deutschsprachigen Begreifen wider, 
das einen Zusammenhang zwischen Verstehen und Anfassen herstellt.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Geister der Kindheit242

Die beiden Arten des Lernens bei den Tao zeigen, dass sich die Unterscheidung in 
Geistartiges und Menschliches bis auf die Ebene der Sinneswahrnehmung auswirkt. 
Das Lernen über »Belehrungen« (nanaon) – das mit dem Hören verbunden ist – stellt 
eine direkte Verbindung zu den Ahnen her, deren an die »lebenden Menschen« gerich-
teten Worte über eine ernst zu nehmende Wirkungsmacht verfügen; das »Lernen in 
den Altersgruppen« (miyahahap) hingegen, das mit dem Sehen und Tasten verbunden 
ist, bezieht sich auf Gegenstände, die über eine Körperlichkeit verfügen und oftmals 
lebenswichtige Nahrungsmittel darstellen (vgl. Kapitel 5, Abschnitt Bösartige Geistwe­
sen). Auf diese Weise wird bereits in der frühen Kindheit ein System von Bedeutun-
gen sozialisiert, das über Praktiken des Hörens und Sehens / Tastens Zugänge zu zwei 
unterschiedlichen Welten herstellt.

Des Weiteren korrespondieren die beiden Modalitäten des Lernens mit den unter-
schiedlichen Bedeutungszuschreibungen, die zwischen der »Abstammungsgruppe« 
(asa so inawan) und der »erweiterten bilateralen Verwandtschaftsgruppe« (zipos) be-
stehen (vgl. Kapitel 3, Abschnitt Hierarchische, egalitäre und anatagonistische Gruppen 
und Kapitel 4, Abschnitt Genderrelationen). Innerhalb der asa so inawan wird über fort-
laufende Bande der Filiation eine Verbindung zwischen Ahnen und »lebenden Men-
schen« geschaf fen, die an sich zeitlos ist. Die bilaterale Verwandtschaftsgruppe der 
zipos hingegen ist eine auf diesseitige Bedürfnisse ausgerichtete Institution, in der 
sich die »lebenden Menschen« bei der Bewerkstelligung ihrer lebensnotwendigen 
Aufgaben unterstützen. Nanaon und miyahahap können somit als Arten des Lernens 
aufgefasst werden, die mit der vertikalen bzw. der horizontalen sozialen Ebene ver-
bunden sind.

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010 - am 13.02.2026, 15:50:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460290-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

