3. Die Ideologie des Schénen. Subjektivitit und
asthetische Erfahrung in Kants Kritik der Urteilskraft

In diesem Kapitel mochte ich die griindende Funktion des (Natur-)Schonen und die
Konzeption einer dsthetisch bestimmten Subjektivitit in Kants Kritik der Urteils-
kraft diskutieren. Dazu ist es notwendig, die transzendentalphilosophische Erldu-
terung des Schonen und des Geschmacksvermogens durch Kant ausfiihrlich und
genau zu rekonstruieren und zu diskutieren, um darauf aufbauend die dsthetische
Subjektivitit bei Kant zu beschreiben und zu ihr ins Verhiltnis zu setzen. Dieses
Kapitel folgt also scheinbar einem Umweg, bevor es sich explizit mit der dsthe-
tischen Subjektivitit befalt (vor allem im Abschnitt X). Ich diskutiere zunichst die
in der Analytik des Schonen implizierten Theoreme, insbesondere die paradoxale
Bestimmung des Geschmacksurteils als ,subjektiv-allgemein’, die ZweckmiBig-
keit dsthetischer Zustinde, die Autonomie des Geschmacks und das Verhiltnis von
Freiheit und GesetzmaBigkeit in der dsthetisch spielenden Einbildungskraft.

Die Argumentation dieses Kapitels entwickelt sich als der Versuch', den fol-
genden Satz Kants aus der Kritik der Urteilskraft unplausibel erscheinen zu las-
sen: ,,.Der Gesang der Vogel verkiindigt Frohlichkeit und Zufriedenheit mit seiner
Existenz‘®. Dieser erstaunliche Satz, der bereits Kants Annahmen iiber das Na-
turschone in nuce enthélt, findet sich in § 42 in der sogenannten Deduktion der
reinen dsthetischen Urteile. Es handelt sich offensichtlich um eine subjektive oder
idealistische Projektion, die von der Schonheit des Gesangs auf eine Harmonie
zwischen Welt und Vogel schliefit. Das raumt Kant selbst auch gleich im nichsten
Satz ein: ,,Wenigstens so deuten wir die Natur aus, es mag dergleichen ihre Absicht
sein oder nicht” (KdU B 172). In der Weise, wie der Gesang hier sinnvoll gemacht
wird, enthiillt sich eine illegitime Ubertragung aus der Welt des Menschen auf die
der Vogel. Wir kénnen schlechterdings nicht wissen, wovon der Gesang der Vogel
nun wirklich kiindigt, daB3 er aber von der Zufriedenheit der Existenz ,singt’, ist
— wie zu zeigen sein wird — eine idealistische Unterstellung, die weitreichende Im-

1 Die Zugriffsweise der hier protokollierten philosophischen Meditationen auf Kants
Texte ist konstitutiv und irreduzibel pluralistisch, gerade weil sie stets versuchen, ein
sich durchhaltendes Unbehagen an der Kantischen Philosophie mit dem auszutarie-
ren, was moglicherweise immer noch an Kant {iberzeugt.

2 Im folgenden zitiert nach der Ausgabe: Immanuel Kant: Kritik der Urteilskraft (hg.
von W. Weischedel, Suhrkamp, Frankfurt/Main 1974). Zitiert nach der Paginierung
B unter dem Sigel [KdU B]. Zitat hier KdU B 172.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

plikationen oder Voraussetzungen in sich birgt. Es sind mindestens die folgenden
Thesen impliziert, die ich im Verlauf dieses Kapitels versuchen werde systema-
tisch in Frage zu stellen:

1. Der Gesang der Vogel ist offensichtlich deshalb prototypisch schon, weil er von
der Harmonie in der Existenz zu kiinden scheint, wie Kant denkt.

2. Die (Natur-)Schonheit zeigt oder ist an sich selbst die Angemessenheit von Sub-
jekt (oder Vogel bzw. dessen Gesang) und Objekt (oder Welt).

3. Die Naturschonheit (zu der der Gesang der Vogel zu zéhlen ist) enthilt eine Art
,Wink® der Natur, ,als ob® diese fiir unsere Vorstellungsvermégen zweckméBig
oder angemessen ist. Gerade aufgrund dieser hypothetisch der Natur unterlegten
ZweckmaBigkeit ist das Naturschone fiir uns Menschen schon bzw. wird als Scho-
nes lustvoll gefiihlt.

4. Nur das Naturschone erfiillt die Funktion, ein (z.B. moralisches) Interesse beim
rezipierenden Subjekt wecken zu kénnen (cf. KdU B 172). Denn das Kunstschone
téuscht uns, indem es sich dem Naturschonen dhnlich gibt. Auf die Frage, welcher
Art dieses Interesse ist, werde ich zuriickkommen.

Kant spricht in der Kritik der Urteilskraft auf zwei Weisen von Subjektivitit. Zum
einen strukturell, wenn er im Rahmen einer Analyse der Grammatik unseres Be-
griffs der ,Schonheit® das beschreibt, was man spéter (spitestens seit Bubner)® ,,ds-
thetische Erfahrung™ genannt hat. Zum anderen entwirft er aber auch Gestalten
einer genuin dsthetisch bestimmten Subjektivitit wie etwa den Kiinstler, den Dich-
ter oder das Genie. Die Differenz dieser beiden Beschreibungen von Subjektivitét
ist nur vordergriindig identisch mit der Differenz zwischen einer passiv gedachten
Erfahrung des Schonen und einer aktiven Kunstproduktion. Aktive wie passive
Momente liegen vielmehr in beiden subjektiven Verhiltnissen zum Schénen. Die-
ses Kapitel versucht, das Verhiltnis dieser beiden Sprechweisen tiber Subjektivitit
zumindest ein wenig zu erhellen. Aus Platzgriinden beschriankt es sich allein auf
diejenigen dsthetischen Erfahrungen, die am Schénen gemacht werden kénnen.
Ausgespart werden also alle Arten des Nichtschénen (Erhabenes, HéBliches, Ekel-
haftes), soweit Kant sie verhandelt.

Kant schreibt: ,,Ein Prinzip des Geschmacks, welches das allgemeine Kriterium
des Schonen durch bestimmte Begriffe angébe, zu suchen, ist eine fruchtlose
Bemiihung, weil, was gesucht wird, unmoglich und an sich selbst widerspre-
chend ist” (KdU B 53). Ich mochte gleich die Frage stellen, in welcher Weise es
Kants Projekt ist oder aber nicht ist, sich selbst auf die Suche nach einem solchen
allgemeinen Prinzip zu begeben, was nach Kant eine unmogliche und selbstwi-
derspriichliche Bewegung ist. Moglich ist ndmlich ein solches Prinzip nur, wenn
es sich nicht auf (bestimmte) Begriffe griindet und doch Allgemeingiiltigkeit be-
ansprucht. Einerseits behauptet Kant ja (die obige These einschrinkend), dal3 ein

3 Cf. Riidiger Bubner: Asthetische Erfahrung (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1989).

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 87

solches Prinzip (nur) nicht objektiv gegeben sein konne. Was immer hier ,objek-
tiv auch noch meinen konnte: es bezieht sich zunichst auf die Beschaffenheit
von Gegenstianden, die wir schon finden. Keine Eigenschaft dieser Objekte aber
kann das Gefiihl der Lust erzwingen. Es gibt also a priori keine kausale Verkniip-
fung von Gegenstand und dem Gefiihl angesichts der empfundenen Vorstellung
dieses Gegenstandes im Subjekt, sondern das Subjekt ist im Wohlgefallen am
Schonen frei. Andererseits muf es eine Begriindung fiir den allgemeinen Gel-
tungsanspruch &sthetischer Urteile geben, und wenn diese nicht im Objekt zu
finden ist, so ist sie im Subjekt zu suchen. Asthetische Urteile iiber das Schone
sind nédmlich genau deshalb allgemein (und zwar allgemein auf eine nichtem-
pirische Weise) bzw. erheben einen allgemeinen Giiltigkeitsanspruch, weil das
formale Spiel der Erkenntniskréfte des Subjekts angesichts eines schonen Gegen-
standes allen Subjekten gemeinsam ist: alle Menschen teilen ndmlich einen ,.tief
verborgenen [...] gemeinschaftlichen Grunde der Einhelligkeit in Beurteilung der
Formen, unter denen ihnen Gegenstiande gegeben werden” (KdU B 53), wie es
im Anschlufl an das am Beginn dieses Abschnitts erwéhnte Zitat bei Kant heifit.
Kants Formel, in der er diesen vielleicht nur scheinbaren Widerspruch faf3t, lau-
tet bekanntlich, daf3 das dsthetische Urteil bzw. das dsthetische Wohlgefallen am
Schonen einerseits auf der allgemeinen Mitteilbarkeit dieses Zustands oder des
auf diesem Zustand aufbauenden Urteils beruhen soll (§ 9), wihrend andererseits
der Gegenstand dieses Wohlgefallens genau deshalb schon genannt wird, weil er
die Erkenntnis- oder Vorstellungs- oder Gemiitskréfte (d.h. hier Einbildungskraft
und Verstand), wie Kants laxe Terminologie behauptet, in ein freies Spiel ver-
wickelt, das sowohl harmonisch sein oder doch ausgehen soll als auch zu einer
wechselseitigen Belebung eben jener Erkenntniskrifte fithren oder diese aber mit
sich bringen soll, die es angeblich ins Spiel setzt. Ich werde weiter unten auf das
Verhiltnis von Urteil und Lust bzw. édsthetischer Erfahrung, die Kant unter Um-
gehung einer naheliegenden Problematisierung ihrer Beziehung zueinander oft
scheinbar leichtfertig identifiziert, zurtickkommen. In diesem Zusammenhang
wird auch das Verhiltnis von Freiheit und Teleologie dsthetischer Zustdnde zu
befragen sein.

Geschmacksurteile beruhen also weder auf einem objektiven Prinzip (dann
wiren sie Erkenntnisurteile oder praktische Urteile) noch sind sie prinzipienlos
(dann wire das Schone blof3 subjektiv-angenehm). Dieses gesuchte und paradoxer-
weise sowohl subjektive wie auch allgemeingiiltige Prinzip ist der Gemeinsinn, der
seine Urteile im Unterschied zum gemeinen Verstand nicht auf dunklen Begriffen
griindet (wie dieser das Kants Uberzeugung nach tut), sondern angeblich nach Ge-
fiihl urteilt (wobei zundchst offen bleiben muB, ob hier das Gefiihl des Schénen auf
dem Gemeinsinn oder aber der Gemeinsinn auf dem Gefiihl griindet):

»Wenn Geschmacksurteile (gleich den Erkenntnisurteilen) ein bestimmtes objektives
Prinzip hitten, so wiirde der, welcher sie nach dem letztern fillet, auf unbedingte Not-
wendigkeit seines Urteils Anspruch machen. Wiren sie ohne alles Prinzip, wie die des
bloBen Sinnengeschmacks, so wiirde man sich gar keine Notwendigkeit derselben in
Gedanken kommen lassen. Also miissen sie ein subjektives Prinzip haben, welches nur

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

durch Gefiihl und nicht durch Begriffe, doch aber allgemeingiiltig bestimme, was gefalle
oder missfalle. Ein solches Prinzip aber konnte nur als ein Gemeinsinn angesehen wer-
den [..]- (KdU B 64)

Es gibt also einen allen Menschen gemeinsamen Grund fiir die Einhelligkeit — oder
sollte man sagen Gleichférmigkeit? — dsthetischer Urteile, die nur gewissermalien
durch empirische Verunreinigung differieren kénnen. Und das betrifft auch die
Moglichkeit eines Streits dariiber, was legitimerweise schén zu nennen sei, ein
Streit, der gerade kein Streit tiber den Geltungsanspruch &sthetischer Urteile selber
ist, sondern vielmehr auf diesem beruht und durch ihn allererst ermdoglicht wird:
wir fordern ndmlich die allgemeine Einstimmung in unsere Urteile tiber das Scho-
ne und muten sie jedermann zu, ,,ohne da} die Urteilenden wegen der Moglichkeit
eines solchen Anspruchs in Streite sind, sondern sich nur in besonderen Fillen
wegen der richtigen Anwendung dieses Vermogens nicht einigen kénnen“ (KdU
B 23). Dieser Gedankenzug wird spiter den Regelbegriff unschoén verwirren und
paradoxieren: es gibt ndmlich einerseits keine allgemeine Regel des Geschmacks,
wihrend andererseits alles auf die richtige Anwendung von Regeln ankommt, die
— so wird zu zeigen sein — nur durch Ubung gelernt werden kann. Doch dazu
spéter. Das irreduzibel empirische Moment, das im Problem der richtigen Anwen-
dung des Geschmacks liegt, versteht Kant als diesem blof3 akzidentiell. Die Kon-
sequenz daraus wire, daf} die gesellschaftlichen Geschmacksurteile unter idealen
Bedingungen — und das meint hier unter Bedingungen der Reinheit von allem
Empirischen, insbesondere von Reiz, Rithrung, Interessen, Begriffen, Zwecken
etc. — gleich wiren, obwohl das Geschmacksurteil nicht objektiv begriindbar oder
ableitbar ist. Daraus folgte als Konsequenz, da3 am Ende einer gedachten histo-
rischen Verwirklichung unseres apriorischen Geschmacksvermégens dann auch
jede Moglichkeit eines Streits iiber die Schénheit endete.

In diesem Abschnitt werde ich das Verhiltnis von Selbstbeschreibung und Selbst-
reflexion bei Kant diskutieren. Die allgemeine Frage, die Kant stellt und mit der
er sich explizit von der rationalistischen Tradition abzuheben trachtet, soweit sie
Urteile tiber das Schone als verworrene Erkenntnisurteile (und damit zugleich als
objektiv begriindbar) fafite, lautet also: wie 148t sich eine Allgemeingiiltigkeit be-
griinden, die nicht objektiv belegbar ist? Und spezieller: wie 148t sich Schonheit
bestimmen, wenn sie sich nicht auf bestimmte Eigenschaften von Gegenstdnden
und vielleicht nicht einmal auf begrifflich Pradizierbares reduzieren 146t? Es wird
zu zeigen sein, dal wir in der Tat iiber Schonheit so sprechen, ja zu sprechen ge-
zwungen sind, ,,als ob“ sie eine Bestimmung des Gegenstandes sei.' Die Analyse
der Grammatik unseres Gebrauchs des Begriffs ,Schon® bzw. ,Schonheit® miindet
in einer Analyse dieses ,,als ob“, und diese Analyse taugt nun, so meine These,

4 Es ist allerdings die Frage, ob wir das, was dsthetische Lust bereitet, zwangsldufig
schon nennen.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 89

zu einer kritischen Reflexion dessen, wie sich hier bei und ausgehend von Kant
eine Tradition ankiindigt, die die dsthetische Differenz als ideologische’ Recht-
fertigungsinstanz aufBerésthetischer Selbstverhiltnisse des Subjekts zu verstehen
sucht. Bei aller Rede vom reflexiven Charakter des édsthetischen Urteils beschreibt
Kant im wesentlichen nur die eine Hélfte der Phanomenologie und Funktion der
asthetischen Erfahrung, so wie sie hier angesetzt wird: er behandelt vor allem die
subjektfundierende Funktion der dsthetischen Erfahrung, die sich iiber den affir-
mativen Bezug des Subjekts auf das Schone konstituiert. Das reflexive Moment
(im Sinne einer Verunsicherung der subjektiven Selbst- und Weltverhéltnisse) in
der dsthetischen Erfahrung bleibt dagegen weitgehend ausgeblendet, auch wenn
Kant das dsthetische Urteil als Reflexionsurteil bestimmt. Aber Kants Reflexions-
begriff ist ein anderer als der von mir in dieser Arbeit angesetzte. Er bezeichnet
keine Verunsicherungsbewegung, sondern ist Mittel auf dem Weg zu einer Selbst-
vergewisserung des Subjekts durch das Schone. Reflexiv ist diese Bewegung laut
Kant, weil sich in ihr die Urteilskraft der Bedingungen ihres normalen Funktionie-
rens versichert und diese eben nicht in Frage stellt.

Einmal mehr wird hier nur in zweiter Linie nach der ph&nomenologischen
Angemessenheit der Kantischen Analyse gefragt, sondern die Weise beobachtet,
in der Kant beobachtet und damit zugleich Modelle kultureller Selbstreflexionen
oder Selbstbeschreibungen anbietet. Diese vielleicht nur dulerst geringfiigige Dif-
ferenz zwischen dem Modell der Selbstreflexion und dem der Selbstbeschreibung
steht im Zentrum dessen, was hier versucht wird zu befragen. Die theoretische
Bestimmung der Weise dieser angeblich selbstreflexiven Modelle durch kultu-
relle Selbstbeschreibungen wird hier als &sthetische Ideologie verstanden. Denn
eine Selbstreflexion, bei der das Resultat schon feststeht (bei Kant ist dies die
Angemessenheit unserer subjektiven Erkenntniskréfte mit der Beschaffenheit der
Objekte der Welt) ist keine wahrhafte Selbstreflexion, sondern eine Inanspruch-
nahme einer bestimmten Erfahrungsweise (ndmlich hier der dsthetischen) fiir eine
ideologische oder fundierende Funktion. Damit entspricht sie nur einem Moment
der hier normativ ausgezeichneten Theorie der dsthetischen Erfahrung. Durch die
Selbstreflexion der Urteilskraft anhand eines schonen Gegenstandes soll sich de-
ren Angemessenheit mit den Objekten der Welt erfahren lassen. Ausgeblendet oder
vielmehr funktional vereinnahmt wird das verunsichernde Moment der Reflexion,
das sich eben kritisch auf das griindende Moment bezieht.

Kants Modell der &sthetischen Erfahrung als Erfahrung einer Erkenntnis
iberhaupt — wie immer man das verstehen soll — ist eine theoretische Selbstbe-
schreibung einer scheinbar selbstreflexiven Funktion der &dsthetischen Erfahrung

5 Unter Ideologie wird hier die funktionale Inanspruchnahme der dsthetischen Erfah-
rung fiir auBBerdsthetische Zwecke verstanden. Daneben wird der Terminus ,Ideolo-
gie® in dieser Arbeit auch noch in zwei weiteren Bedeutungen gebraucht: zum einen
bezeichnet er ein auf Illusionen beruhendes und deshalb falsches Welt- und Selbst-
verhéltnis der Subjekte, zum anderen die Verdeckung der Endlichkeit alles Mensch-
lichen. Diese drei Bestimmungen hdngen aber zusammen. Ideologisch ist namlich
das subjektive Wéhnen in einer gesicherten Welt, das z.B. dsthetisch gegriindet wird
und das die Verginglichkeit menschlicher Sinnstiftung ausblendet.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

fiir jedes Subjekt’, das diese Erfahrung macht, und das heifit bei Kant: Lust am
Schonen fiihlt.” BloB scheinbar reflexiv ist diese theoretische Selbstbeschreibung
einer Selbstreflexion, weil sie eben beschreibt und das Beschriebene affirmiert,
wihrend bei einer kritischen Selbstreflexion, die diesen Namen verdiente — soweit
sie moglich ist — das Ergebnis offen bleiben mufl. Wenn es denn auf ein Ergebnis
tiberhaupt ankommt und nicht vielmehr auf eine Praxis, eine philosophisch-hi-
storische oder aber dsthetische Praxis, die es zu reaffirmieren gilt. Es steht dann
nicht von vornherein fest, ob im Durchgang durch die Reflexion etwas begriindet
oder fundiert werden kann, oder ob nur radikaler Zweifel, Unsicherheit, Skepsis
und Kritik (etwa der Ideologie) — also Disharmonie (von Subjekt, Objekt und Welt)
—librig bleiben. Eine Theorie der wahren Funktion &dsthetischer Erfahrungen miif3-
te genau hier ansetzen: sie wire radikale Infragestellung der #sthetischen Ideo-
logie des Schonen (die ndmlich eine letztlich illusiondire Harmonie von Subjekt
und Objekt als notwendige Bedingung des Asthetischen postuliert)* gerade in der
asthetischen oder durch die dsthetische Erfahrung selbst. Auf die kritische Funkti-
on der &dsthetischen Erfahrung, bei der zunédchst unklar ist, in wie weit sie von der
Beschaffenheit der Gegenstéinde abhdngt, an denen sie gemacht wird (miissen das
z.B. notwendigerweise Kunstwerke sein?), konnen Kunstobjekte wiederum refle-
xiv bezogen sein. Solche Kunstwerke thematisieren explizit ihre eigene Funktion,
sei es formalistisch (indem sie sich schoner Formen irgendwie selbstreflexiv entle-
digen oder deren Funktion zumindest problematisieren) oder inhaltistisch (indem
sie sich AuB3erdsthetisches zum Thema machen, etwa Politisches oder Soziales),
indem sie das Konzept und die konstitutive Funktion des Schonen selbst in Frage
stellen oder negieren. Avancierte Kunstwerke leisten diese (Selbst-)Destruktions-
arbeit, die selbst nicht metaphysisch ist, sondern negativ auf die ideologischen Im-
plikationen des Konzepts der Schonheit bezogen ist, durch die formale Anordnung
des Materials’, und genau deswegen verdienen sie den Namen ,Avanciert* (cf. Ka-
pitel 1, Abschnitt VIII).

v

Schon ist also die Harmonie von Subjekt und Welt. In dieser Harmonie offenba-
ren unsere Erkenntniskrifte selbst die angemessene Weise ihres Funktionierens,
wenn man sie (angeblich) frei betdtigt, d.h. spielen 146t. Teleologie und Freiheit

6 Bei Kant ist es der selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft, der dsthetisch ist.

7 Cf. Andrea Kern: Schine Lust: eine Theorie der dsthetischen Erfahrung nach Kant
(Suhrkamp, Frankfurt/Main 2000).

8  Allerdings ist zu betonen, daf die vom Subjekt gefiihlte Harmonie allein nicht schon
Ideologie ist. Dazu wird sie erst, wenn sie sich einerseits als die einzig zulédssige Wei-
se der dsthetischen Relation von Subjekt und Objekt setzt und ihr andererseits (z.B.
durch dsthetische Theorien) eine Funktion zur Griindung auBerdsthetischer subjekti-
ver Selbst- und Weltverhiltnisse zugesprochen wird.

9 Cf Ruth Sonderegger: Fiir eine Asthetik des Spiels (Suhrkamp, Frankfurt/Main
2000).

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 91

dieses Spiels schlieBen sich aus. Entweder endet das dsthetische Spiel immer mit
einem abschlieBenden Urteil und ist dann nicht mehr frei, oder es setzt sich nur
genau so lange fort bzw. erhilt sich nur so lange selbst, wie es frei ist und d.h.
sich des Urteils enthebt. Dann aber kulminiert es nicht mehr zwangslaufig (wie
Kant zu denken scheint) iiberhaupt in einem Urteil, geschweige denn in einem
Urteil, das dem Gegenstand der dsthetischen Lust Schonheit pradiziert. Ein freies
Spiel muf} der Moglichkeit nach auch disharmonisch sein bzw. enden konnen (also
auch ohne abschlieBendes Urteil aufhoren kénnen) und trotzdem eine dsthetische
Erfahrung sein kénnen. Ebenso kann das Urteilen eine mitlaufende Dimension
der dsthetischen Erfahrung sein. Vielleicht markieren Erfahren und Urteilen zwei
Weisen der subjektiven Bezugnahme auf Objekte: einmal als aktiv-passive mittel-
bare Erfahrung dieser Objekte, einmal als aktive Beurteilung dieser Objekte. Kant
beschiftigt sich in der Tat mehr mit dem Geschmacksurteil als mit dem diesem
vorgéngigen dsthetischen Zustand, fiir den sich Theorien &sthetischer Erfahrung
seit Bubner interessieren. Bei Kant wird die Differenz zwischen &sthetischer Er-
fahrung und dsthetischem Urteil niemals explizit befragt.” Die mindestens laxe
Gleichsetzung von &sthetischen Zustéinden und Urteilen referiert auf Kants mehr
oder weniger implizite Unterstellung, dafl unsere Praxis gleich welcher Art im-
mer eine Urteilspraxis ist, und zwar eine Urteilspraxis, die ausschlieBlich auf drei
Arten Urteilen basiert und reduzibel ist, ndmlich auf theoretische, auf praktische
und auf dsthetische Urteile. Dies ist sozusagen der Restrationalismus, an dem Kant
entgegen seiner Kritik am Rationalismus festhilt. Dagegen lieB3e sich sagen, da3
moglicherweise dsthetische Zustdnde gerade mit einer Aufhebung, Aufschiebung
oder Suspension von Urteilen einhergehen. So beschreibt Kant ja auch die Weise
des dsthetischen Funktionierens der Urteilskraft: diese befindet sich dann ndmlich
in einem reflexiven Spiel, das darin anders ist gegeniiber anderen (z.B. erkennen-
den) Reflexionen, daf3 es eben nicht teleologisch auf ein Urteil hinauslduft, sondern
in ihm die Urteilskraft als solche gewissermaf3en ihr eigenes reines und formales
Funktionieren lustvoll fiihlt.

v

In diesem Abschnitt mochte ich den Charakter des ,,Als-ob* diskutieren. Es wird
zu fragen sein, inwieweit Kants Projekt genau das versucht, was er selbst nur als
unmoglich und in sich widerspriichlich denken kann, namlich subjektiv-allgemei-
ne Prinzipien des Geschmacks zu finden oder zumindest zu suchen und damit
seine empirischen Bemerkungen tiber das Schoéne und Erhabene zu revidieren.
Hier wird daher weniger nach der Rechtmifigkeit der Kantischen Beschreibung
gefragt als vielmehr nach der Weise, in der Kant selbst die Frage der Asthetik
transzendentalphilosophisch problematisiert. Die Analyse seiner Argumentation

10 Allerdings ist festzuhalten, dafl Kant (im Unterschied zu mir) weder von &sthetischer
Erfahrung noch von &sthetischen Zustdnden des Subjekts spricht. Es ist aber sach-
lich gerechtfertigt, mit diesen Begriffen das zu benennen, was Kant beschreibt, auch
wenn diese Terminologie zu Kants Zeiten nicht gebrauchlich war.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

orientiert sich dabei zunéchst an jenem ,,als ob®, das den Kern der ideologischen
Funktion dsthetischer Zustdande bei Kant begriindet. Kant fiihrt die Denkfigur des
,als ob“ zunidchst ein als Erlduterung der spezifischen Weise, in der dsthetische
Urteile einen allgemeinen Geltungsanspruch erheben und damit geméf Kants aus
der Kritik der reinen Vernunft implantierten Kategorientafel als fragwiirdigem
Ordnungsschema einer dsthetischen Theorie (so sie denn tiberhaupt eine sein soll)
quantitativ bestimmt werden. Asthetische Urteile erheben namlich einen Anspruch
auf Beistimmung aller als ob sie logische Urteile wéren — was hier in erster Linie
Erkenntnisurteile und dariiber hinaus auch moralische Urteile meint, eine weitere
laxe Identifizierung Kants. Sie erheben Anspruch auf subjektive Allgemeinheit,
wie Kants zugespitzte Formel fiir dieses offensichtliche Paradoxon lautet, als ob
sie objektive Urteile wéren: ,,Das Geschmacksurteil bestimmt seinen Gegenstand
in Ansehung des Wohlgefallens (als Schonheit) mit einem Anspruch auf jeder-
manns Beistimmung, als ob es objektiv wire* (KdU B 136).

Man kann vielleicht sagen, daf3 die Kritik der Urteilskraft ihre argumentative
Kraft aus der streng analytischen Entfaltung dieses Paradoxons oder Zirkels be-
zieht, und dafl Kant das Geschmacksurteil gegen dessen (dsthetische) Tradition
paradoxiert. Das Paradoxon lautet in Kurzform: einerseits ist das schon, was mir
gefillt (ein Gefallen, das sich indifferent zum blof3 Angenehmen und damit zum
bloB Subjektiven verhilt), andererseits gefillt mir das, was schon ist und zwar
gerade deswegen, weil es schon ist (hier griindet also das subjektive Gefiihl auf
der Beschaffenheit des Gegenstandes bzw. scheint es zunéchst so0). Man befindet
sich hier offensichtlich in einem Zirkel, aus dem es weniger herauszukommen
gilt als vielmehr auf die rechte Weise hineinzukommen, wie man in Anspielung
auf eine Formulierung Heideggers in Sein und Zeit sagen konnte." Schonheit ist
also weder subjektiv noch objektiv, oder genauer: sie ist zugleich subjektiv (da
sie sich auf das Verhiltnis einer gegebenen Vorstellung auf unser subjektives Ge-
fithl bezieht) und objektiv (weil sie einen allgemeinen Geltungsanspruch unserer
Urteile postuliert, der zumindest nicht v6llig unabhéngig von der Beschaffenheit
der dsthetisch erfahrenen Objekte sein kann).

Dieses Paradoxon zieht sich wie ein Rif3 durch den &sthetischen Teil der K7i-
tik der Urteilskraft, die nichts anderes ist als die temporalisierende Entfaltung
der Darstellung und Begriindung dieses unmoglichen subjektiv-allgemeinen
Geltungsanspruchs dsthetischer Urteile. Es wird im Verlauf des Textes all die Be-
griffe, die Kant in seinen Antworten in Anspruch nimmt, kontaminieren: Idee,
Ideal, Zweck, Gesetz, Regel, Spiel, Harmonie, Gemeinsinn, Mitteilbarkeit etc.

Der Versuch der Auflosung dieses Paradoxons fiihrt nun dazu, Schonheit als
eine Weise der Relation von Subjekt und Objekt zu verstehen, ndmlich als eine
harmonische Relation. Die Denkfigur dieser Harmonie oder Einhelligkeit, wie
Kant auch sagt, ist deshalb ideologisch ausd/beutbar, weil sie zwar offensichtlich
nicht die einzige mogliche (dsthetische) Relation von Subjekt und Objekt ist, die-
ses aber mit scheinbarer Notwendigkeit behauptet oder zumindest voraussetzt.
Alle anderen (moglicherweise) nichtharmonischen Relationen von Subjekt und
Objekt werden von Kant aus der Asthetik bzw. genauer: der Analyse der Ge-

11 Cf. Martin Heidegger: Sein und Zeit (Niemeyer, Tiibingen 1993), hier S. 153.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 93

schmacksurteile entweder ausgeschlossen oder auf Harmonie reduziert (wie das
Erhabene und das HéBliche).

Andersherum ist auch nicht einzusehen, warum eine solche Harmonie auf
ein dsthetisches Verhiltnis von Subjekt und Objekt beschriankt sein sollte. Jede
bestimmte Erkenntnis scheint vielmehr (zumindest wenn man Kants Erkennt-
nismodell ungefragt gelten 14Bt) bereits eine Harmonie oder ein bestimmtes Zu-
sammenstimmen der Erkenntniskréfte (also Verstand und Einbildungskraft) zu
implizieren, ja nichts weiter zu sein als eben diese harmonische Relation, wenn
auch unter Maf3gabe nicht der reflektierenden, sondern der bestimmenden Ur-
teilskraft eine Subsumption des Besonderen (was Kant zumeist mit der Anschau-
ung gleichsetzt) unter das Allgemeine (das Begriffsvermogen oder der Verstand).
,»Reflektierend” meint hier einen Gebrauch der Urteilskraft, der ausgehend vom
Einzelnen das Allgemeine sucht, wihrend ,,bestimmend ein Gebrauch der Ur-
teilskraft ist, der ,einfach® das Besondere unter dem Allgemeinen subsumiert.
Kant wiirde sagen, dafl die Harmonie in der bestimmenden Urteilskraft nicht
frei(willig) zustande kommt, sondern unter dem Diktat des begrifflich identi-
fizierenden Verstandes (cf. KdU B 66), wihrend sie im dsthetischen Urteil auf
freie Weise harmoniert. Es ist die Frage, ob diese Differenz zu halten ist. Die Dif-
ferenz zwischen reflektierender und bestimmender Urteilskraft 1ige dann nicht
darin, daB3 es nur bei der ersteren eine Reflexion gibt (die gibt es auch bei jeder
Subsumption einer Anschauung unter einen allgemeinen Begriff), sondern dar-
in, daf3 diese Reflexion anders bzw. iiberhaupt endet. Dann lieBe sich die Spezifik
der Weise, wie in dsthetischen Urteilen Reflexion im Spiel ist, so verstehen, daf3
sich die Urteilskraft reflexiv auf ihr normales Funktionieren bezieht, und zwar
in der Weise, daB sie dies tut, indem sie (angesichts eines vorgestellten Gegen-
stands) formal mit sich selbst spielt.

Festzuhalten ist noch, dafl Kant grole Schwierigkeiten hat, seine leitende Ab-
grenzung von Erkenntnisurteilen und &sthetischen Urteilen durchzufiihren bzw.
-zuhalten. Zum einen behauptet Kant, da3 die Freiheit der Einbildungskraft im
asthetischen Zustand darin bestehe, daB sie ,,ohne Begriff schematisiert™ (KdU B
146). Dies tut sie jedoch nicht nur im dsthetischen Zustand, sondern auch in jedem
ErkenntnisprozeB, wie aus der Kritik der reinen Vernunft® erhellt, denn sie ver-
mittelt ja gerade zwischen Begriff und Sinnlichkeit, wenn sie schematisiert, und
wendet nicht einfach Begriffe auf Anschauungen an, wie Kant félschlicherweise
(falsch in Bezug auf seine eigene Theorie) in der Kritik der Urteilskraft wiederholt
zu behaupten scheint. Wenn der Schematismus der Einbildungskraft begrifflich
wire, konnte er eben das nicht leisten, was er doch laut Kant leisten soll: die (zu-
dem richtige) Anwendung der Begriffe auf Anschauungen zu gewihrleisten. Zum
anderen ist die Bestimmung des freien Spiels der Erkenntniskrifte als ein Zusam-
menstimmen von Verstand und Einbildungskraft insofern unspezifisch fiir dsthe-
tische Zusténde, als daB auch bei jeder Erkenntnis ein solches Zusammenstimmen
vorhanden sein muf3. Kant wiirde wohl darauf erwidern, dal das Zusammen-
stimmen in beiden Féllen — wenn es denn iiberhaupt die gleiche Weise des Zu-

12 Cf. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft (hg. von W. Weischedel, Suhrkamp,
Frankfurt/Main 1974), Ausgabe B, S. 176-187.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

sammenstimmens ist — auf unterschiedliche Weisen zustande kommt: ndmlich im
asthetischen Zustand auf eine freie Weise (es ist vor allem die Einbildungskraft,
die frei ist, und zwar irgendwie von begrifflichen Zwangen, wie auch immer das
zu verstehen sein soll), wihrend es beim Erkenntnisurteil angeblich einen Zwang
gibt, den der Verstand auf die Einbildungskraft ausiibt.

\'Al

Eine Leitfrage der hier vorgenommenen Analyse ist die Frage, ob Kant tiber die
Beschaffenheit von schon genannten Gegenstidnden Auskunft gibt oder zu geben
gezwungen ist. In den ersten Paragraphen der Analytik des Schonen verweigert
Kant konsequent jede objektive Bestimmung des Schénen”, und zwar mit dem Ar-
gument, es beruhe weder auf Eigenschaften der Gegenstinde noch auf Begriffen.
Wihrend es also zunichst so scheint, als streiche Kant das Objekt aus der dsthe-
tischen Erfahrung, was u.a. eine Nivellierung der Differenz zwischen Kunstwer-
ken und sonstigen Gegenstinden zur Konsequenz hitte, an denen wir &sthetische
Erfahrungen machen kénnen, so ist er gleichwohl gezwungen, doch etwas tiber
Objekte zu sagen und damit Beispiele einer Regel anzufiihren, von der er behaup-
tet, daf} diese selber nicht angebbar sei und daher die Beispiele (Zeichnungen a la
greque, Laubwerk zu Einfassungen, Papiertapeten, Blumen, musikalische Phan-
tasien, Musik ohne Text (cf. KdU B 49)) nur ,,als ob* Erfiillung dieser Regel sein
konnen. Die Frage ist, ob es lediglich eines Einstellungswechsels des Subjektes als
einer aktiven Handlung bedarf, um &sthetische Wahrnehmungen oder Erfahrungen
machen zu konnen, der Gegenstand also bloBer AnlaB fiir dsthetische Erfahrungen
ist. Oder ob nicht doch die Beschaffenheit des Gegenstandes nicht beliebig sein
kann, sondern eben doch so sein muf3, daB sich in der Vorstellung des Gegenstan-
des zwischen der Einbildungskraft und dem Verstand ein freies Spiel zumindest
einstellen kann, was dsthetisch lustvoll gefiihlt wird oder aber selbst diese Lust ist.
Das wiirde heiflen, daf3 das je ne sais quoi der dsthetischen Zustinde oder Urteile,
also die Unmoglichkeit eines addquaten sprachlichen Ausdrucks derselben oder
einer angemessenen Beschreibung ihres Zustandekommens, nicht heift, daf3 es
nichts im Objekt gibt, was Bedingung der Moglichkeit bestimmter Erfahrungen
ist, sondern nur, daf} es begrifflich nicht zu fassen und am Objekt begrifflich nicht
zu identifizieren ist. Schonheit ist nur zu verstehen als Verhéltnis von Subjekt und
Objekt. Dies betrifft also nur die Weise unseres Zugriffs auf Objekte, der eben in
asthetischen Beziigen anders ist als in erkennenden: ndmlich nicht begrifflich, son-
dern fithlend bzw. lustvoll. Immer wenn Kant letzteres einzurdumen gezwungen
ist (wortiber er nie Rechenschaft abgibt), dann betont er die Bedeutung der forma-
len Beschaffenheit der Gegenstinde fiir das Zustandekommen des &sthetischen
Spiels und das dsthetische Geschmacksurteil:

,Alle Form der Gegensténde der Sinne (der &uB3ern sowohl als mittelbar auch des innern)

13 Z.B. als sinnliche Vollkommenheit, wie es Teile der rationalistischen Tradition ver-
standen, z.B. Baumgarten.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 95

ist entweder Gestalt, oder Spiel: im letztern Falle entweder Spiel der Gestalten (im Raume,
die Mimik und der Tanz); oder bloBes Spiel der Empfindungen (in der Zeit). Der Reiz der
Farben, oder angenehmer Téne des Instruments, kann hinzukommen, aber die Zeichnung
in der ersten und die Komposition in dem letzten machen den eigentlichen Gegenstand
des reinen Geschmacksurteils aus [...].“ (KdU B 42/Hervorhebungen von mir, J.S.)

Es kommt also alles auf die Zeichnung oder Komposition der Gegenstdnde an,
auf ihre bloBe Form, denn sonst wiren die Geschmacksurteile nicht rein, son-
dern durch Reiz und Rithrung kontaminiert. Es ist die Frage, ob die Bestimmung
der Form der Gegensténde, auf die sich die &dsthetische Erfahrung bezieht, durch
Zeichnung und Komposition schon hinreichend ist. Gleichwohl ist hier das Spiel
nicht erst im Subjekt, sondern bereits im Gegenstand irgendwie praformiert: z.B.
in der Musik als Spiel der Tone. ,,Form™ dient hier als Gegenbegriff gegen eine
ganze Reihe von Bestimmungen dessen, was auf keinen Fall eine Rolle spielen
darf fiir das Zustandekommen dsthetischer Zustédnde und/oder Urteile: Inhalt, Ma-
terie, Zweck, Begriff, Interesse, Reiz, Rithrung etc.: die Reihung wiederholt sich
in der negativen abgrenzenden Bestimmung der Reinheit des édsthetischen Urteils.
So daB nur streng formale Beschaffenheiten des Gegenstandes der an ihm zu ma-
chenden &sthetischen Erfahrung ihre Reinheit und damit dessen freie Schonheit zu
sichern vermogen. Vielleicht miissen diese formalen Bestimmungen des Gegen-
standes der dsthetischen Erfahrung gerade deshalb so vage bleiben, weil sie sich
dem Konzept der absoluten Reinheit fligen miissen, das konstitutiv mit der Idee
asthetischer Freiheit verbunden scheint: Freiheit ist dann die Freiheit von allen em-
pirischen, begrifflichen, utilitaristischen etc. (absurderweise vielleicht sogar: allen
affektiven/emotionalen) Zusétzen des dsthetischen Zustands. Das freie Wohlge-
fallen am Schonen bezeichnet Kant auch als ,,Gunst®, die weder mit der Neigung
noch mit dem Begehren zusammenfallen darf (cf. KdU B 15 f)). Denn im Schénen
darf die ,,Freiheit der Einbildungskraft, die in Beobachtung der Gestalt gleichsam
spielt (KdU B 50) nicht durch Zwecke oder Begriffe von Zwecken eingeschrénkt
werden. Zwar keine Zwecke, aber doch ZweckmaBigkeit, sei es Zweckmafigkeit
ohne Zweck oder bloB formale ZweckméBigkeit. Auf die Frage der ZweckmaBig-
keit komme ich zuriick.

Vil

Dieser Abschnitt beschéftigt sich mit der Freiheit der Einbildungskraft und der
damit zusammenhéngenden Autonomie des Geschmacks(urteils). Wéhrend in der
Dichtkunst die Einbildungskraft wirklich frei ist, ist sie bei der dsthetischen Be-
trachtung von schonen Gegenstinden an deren Form gebunden, die ein Spiel er-
moglichen mul:

»Wenn nun im Geschmacksurteile die Einbildungskraft in ihrer Freiheit betrachtet wer-
den muB, so wird sie erstlich nicht reproduktiv, wie sie den Assoziationsgesetzen" un-

14 Dieser Begriff der ,,Assoziationsgesetze™ wirft eine Reihe von Fragen auf: Was ist

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

terworfen ist, sondern als produktiv und selbsttétig (als Urheberin willkiirlicher Formen
moglicher Anschauungen) angenommen; und, ob sie zwar bei der Auffassung eines gege-
benen Gegenstandes der Sinne an eine bestimmte Form dieses Objekts gebunden ist und
sofern kein freies Spiel (wie im Dichten) hat, so 1a8t sich doch noch wohl begreifen: daf3
der Gegenstand ihr gerade eine solche Form in die Hand geben konne, die eine Zusam-
mensetzung des Mannigfaltigen enthilt, wie sie die Einbildungskraft, wenn sie sich selbst
frei Uiberlassen wire, in Einstimmung mit der VerstandesgesetzméBigkeit tiberhaupt ent-
werfen wiirde. Allein daB die Einbildungskraft frei und doch von selbst gesetzméaBig sei,
d.i. daB sie eine Autonomie bei sich fiihre, ist ein Widerspruch. Der Verstand allein gibt
das Gesetz.”“ (KdU B 69)

Die Moglichkeit der Freiheit der Einbildungskraft wirft also unmittelbar die Frage
auf, wer dazu befugt ist, Gesetze zu geben oder zu erlassen. Offensichtlich ist das
freie Spiel der Einbildungskraft, wie zweckmiBig und fiir was auch immer, per se
gesetzlos oder gesetzwidrig. Die Produktivitit der Einbildungskraft — die man heu-
te ,Phantasie‘ nennen wiirde — bildet Vorstellungen, die sich auf3erhalb des gesetz-
lichen Rahmens des Verstandes bewegen. Thre Gesetzlosigkeit muf3 daher selbst
gerahmt bleiben, es miissen Grenzen gezogen werden, die das Reservat, in dem die
Einbildungskraft frei (und womdglich folgenlos) spielen darf, konstituieren. Kant
hat die Phantasie (die frei spielende Einbildungskraft) auf die Kunst beschrénkt
und damit die Wissenschaft bzw. Metaphysik von der schwiarmenden Vernunft
gereinigt und auf Verstand und Erfahrung gegriindet. Kunst unterscheidet Kant
einerseits vom Handwerk, andererseits von der Wissenschaft. Die freie Kunst ist
ein Spiel, das nur als Beschéftigung, die fiir sich selbst angenehm ist, zweckmafig
ausfallen (gelingen) kann (cf. KdU B 175). Es gibt weder eine Wissenschaft des
Schoénen noch eine schéne Wissenschaft, wihrend aber die Wissenschaft sehr wohl
ein Hilfsmittel fiir schone Kunst sein kann.

Allerdings findet das Schone seine Grenze in den ,eigentlichen Phantasien,
womit sich das Gemiit unterhilt”, indem die Einbildungskraft ,,zu dichten Anlaf3
bekommt®. Die verénderlichen Gestalten eines Kaminfeuers und eines rieselnden
Baches sind ndmlich tiberraschender Weise (denn sie sind reines Formenspiel)
nicht schon, sondern reizvoll, also mit Empirischem vermischt (cf. KdU B 73). Das
folgenlose Spiel der Einbildungskraft im schonen (durch die #sthetische Differenz
abgesteckten) Reservat ist die Begriindung fiir die Moglichkeit der dsthetischen
Autonomie. Denn nur der Verstand kann sich selbst Gesetze geben, nicht aber die
Einbildungskraft. Gleichwohl ist das Subjekt in seinen Geschmacksurteilen durch-
aus autonom gegeniiber anderen Subjekten, auch wenn dies die diesen zugrunde-
liegende Tatigkeit der Einbildungskraft nicht ist:

[ Dliese Allgemeingiiltigkeit [des &dsthetischen Urteils, J.S.] [soll] sich nicht auf Stim-
mensammlung und Herumfragen bei andern, wegen ihrer Art zu empfinden, griinden,

das? Sind diese empirisch oder apriorisch? Im Subjekt bzw. seinen Vorstellungen
oder im Objekt? Sind diese Gesetze notwendig und in jedem Fall giiltig? Ist das Sub-
jekt bzw. dessen Einbildungskraft passiv in der Anwendung dieser Gesetze? Oder
bestimmen diese Gesetze auch deren Aktivitét?

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 97

sondern gleichsam auf einer Autonomie des tiber das Gefiihl der Lust (an der gegebenen
Vorstellung) urteilenden Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmacke beruhen, gleich-
wohl aber doch auch nicht von Begriffen abgeleitet werden [...].” (KdU B 135)

,,Der Geschmack macht blof3 auf Autonomie Anspruch. Fremde Urteile sich zum Bestim-
mungsgrunde des seinigen zu machen, wire Heteronomie.“ (KdU B 137)

Man 146t sich von seinen Urteilen tiber die Schonheit durch die Urteile Ande-
rer nicht abbringen, denn auch die Mehrheit des Publikums kann sich offenbar
in ihren Urteilen irren.!* Auf der anderen Seite sind Geschmacksurteile durch
die Einheit ihrer Praxis konstitutiv auf Kollektive bezogen, und zwar konstitutiv
sowohl fiir diese Urteile selbst als auch fiir die Kollektive, die sich durch eine
gewisse Gleichformigkeit dieser Urteile definieren. Die Allgemeingiiltigkeit der
asthetischen Urteile griindet auf der Autonomie des tiber das Gefiihl urteilenden
Subjekts, d.i. auf seinem eigenen Geschmack. Daraus folgt die logische Eigen-
timlichkeit: 1. Allgemeinheit einzelner Urteile und 2. Notwendigkeit (die jeder-
zeit auf Griinden a priori beruhen muB), die aber doch von keinen Beweisgriinden
a priori abhéngt. Es bleibt die Frage, wie das zu denken ist (cf. KdU B 135).
Autonom ist also das Subjekt, wenn es seine Urteile auf sein Gefiihl angesichts
der Vorstellungen von Gegensténden stiitzt. Dieses Gefiihl ist aber dasselbe wie
die Harmonie oder das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand, die
bzw. das die Allgemeingiiltigkeit dsthetischer Urteile a priori sichern soll. Kant
begriindet also die Autonomie des dsthetisch urteilenden Subjekts mit der Auto-
nomie des Geschmacks im Subjekt. Geschmack dagegen wird iiber den Gemein-
sinn erldutert, der ein allen menschlichen Subjekten gemeinsamer Sinn sein soll
(ein ,,sensus communis aestheticus*/KdU B 160 (FuBnote)), der vom gemeinen
Verstand differiert und {iber den wir a priori verfiigen, auch wenn seine Ausbil-
dung der iibenden Betétigung bediirfen sollte. Dieses Verhiltnis von apriorischer
Bestimmung des Geschmacks und der Realitét seiner praktischen Ausiibung ist
hier noch weiter zu befragen. Kant muf ein apriorisches Prinzip unterstellen, das
im Geschmack sich irgendwie ,ausdriickt® oder zumindest zeigt, um die Analyse
der Geschmacksurteile in sein transzendentalphilosophisches Begriindungsun-
ternehmen" einzugliedern (dazu spiter). Zum Problem wird dabei die reale Dif-

15 Das wirft eine ganze Reihe von Fragen auf: was besagt diese immer gegebene Mog-
lichkeit? Was heifit hier irren? Was ist der MaBstab fiir die Richtigkeit dsthetischer
Urteile? (cf. KdU B 136 f))

16 Cf. vor allem §§ 20-22 und 40.

17 Die transzendentale Kritik soll ndmlich ,,das subjektive Prinzip des Geschmacks, als
ein Prinzip a priori der Urteilskraft, entwickeln und rechtfertigen (KdU B 144). Auch
ein solches subjektives Prinzip a priori bedarf einer Deduktion (cf. KdU B 148), wo-
bei der Leitfaden der Deduktion die formale Eigentiimlichkeit bzw. die Betrachtung
der logischen Form #sthetischer Urteile ist (cf. KAU B 146). — In § 36 stellt Kant fest,
daf es wenigstens ein subjektives Prinzip a priori geben muf}, welches Geschmacks-
urteilen zum Grunde liegt, wenn schon kein objektives moglich ist. Die Aufgabe ist
also zu zeigen: Wie sind Geschmacksurteile moglich? Dies betrifft die Prinzipien a
priori der reinen Urteilskraft, die sich in dsthetischen Urteilen deshalb zeigen, weil

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

ferenz der Geschmacksurteile, die nicht in ihren Geltungsanspriichen zu liegen
scheint (wie Kant ja auch richtig ausfiihrt), sondern in den Objekten, tiber die ge-
urteilt wird. Welche Rolle spielen Kultur, Bildung, Empirisches, Ubung etc. fiir
die Praxis des &sthetischen Urteilens?”® Kants Antwort darauf ist paradox, da er
einerseits nicht alles Nichtapriorische per Dekret aus dem Geschmack ausschlie-
Ben kann, wenn er nicht eine sehr schiefe und verkiirzte Beschreibung desselben
geben will, und andererseits den apriorischen Charakter der Geschmacksurteile
braucht, um sie der Transzendentalphilosophie einzufiigen.” In der Konsequenz
des Kantischen Denkansatzes liegt es, nicht nur Pluralitit und apriorische Be-
griindung der Geschmacksurteile zusammenzudenken, sondern paradoxerweise
die apriorische Begriindung der Geschmacksurteile zur notwendigen Bedingung
ihrer Pluralitit zu machen:

,»Wenn also das Geschmacksurteil [...] notwendig als pluralistisch gelten muf3, wenn man
es als ein solches wiirdigt, welches zugleich verlangen darf, daB jedermann ihm beipflich-
ten soll: so muf} ihm irgend ein (es sei objektives oder subjektives) Prinzip a priori zum
Grunde liegen, zu welchem man durch Aufspidhung empirischer Gesetze der Gemiitsver-
anderungen niemals gelangen kann [...].“ (KdU B 130)

Die transzendentalphilosophische Voraussetzung der Geschmacksurteile ist eine
unmittelbare Verkniipfung von Vorstellung (sinnlicher Empfindung) und Wohlge-
fallen (subjektivem Gefiihl), die ,,eine transzendentale Erdrterung dieses Vermo-
gens® moglich und ,,zur Kritik des Geschmacks wesentlich gehérig* macht (KdU
B 130 f). Diese Verbindung ist zugleich notwendig, weil apriorisch, und zuféllig
bzw. frei, weil blof3 subjektiv.

sie hier fiir sich selbst subjektiv Gegenstand sowohl als Gesetz sind (cf. KdU B 148).
Anders formuliert lautet die Aufgabe, wie sich die Notwendigkeit der mit einer Vor-
stellung verbundenen Lust beurteilen 146t. Hierzu stellt Kant fest, daB Geschmacks-
urteile synthetische Urteile sind, da sie Lust als Pradikat (also doch!) zur Vorstellung
eines Gegenstandes dazu tun, auch wenn dies keine Erkenntnis ist. Das Pradikat der
Schonheit ist zwar empirisch, gleichwohl will das dsthetische Urteil durch die ange-
sinnte Zustimmung fiir ein Urteil a priori gelten. Daher gehort die Untersuchung der
asthetischen Urteile zu der Aufgabe der Transzendentalphilosophie, deren allgemeine
Fragestellung bekanntlich lautet: wie sind synthetische Urteile a priori moglich?

18 In der Tat gewinnt der Geschmack durch Erfahrung: ,,Es gibt gar keinen Gebrauch un-
serer Krifte, so frei er auch sein mag, und selbst der Vernunft (die alle ihre Urteile aus
der gemeinschaftlichen Quelle a priori schopfen mufB), welcher, wenn jedes Subjekt
immer génzlich von der rohen Anlage seines Naturells anfangen sollte, nicht in fehler-
hafte Versuche geraten wiirde, wenn nicht andere mit den ihrigen ihm vorangegangen
wiren, nicht um die Nachfolgenden zu bloBen Nachahmern zu machen, sondern durch
ihr Verfahren andere auf die Spur zu bringen, um die Prinzipien in sich selbst zu su-
chen, und so ihren eigenen, oft besseren, Gang zu nehmen* (KdU B 138).

19 So scheint die Klassik der (apriorisch fundierten) Autonomie des dsthetisch urteilen-
den Subjektes zu widersprechen, da sie ndmlich Quellen des Geschmacks a posteriori
anzeigt (cf. KdU B 138).

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 99

Unsere Praxis ist bei Kant nichts anderes als die Subsumption des situativ ge-
gebenen Besonderen unter den allgemeinen Begriff. Diese Praxis der Subsump-
tion kann theoretisch (erkennend) sein, praktisch oder ethisch und eben #sthetisch.
Die dsthetische Subsumption ist nicht die eines Einzelnen (eine einzelne Anschau-
ung oder Vorstellung eines Gegenstandes) unter einen bestimmten Begriff (das
wire ein Effekt der bestimmenden Urteilskraft), sondern ,,des Verméogens der An-
schauungen oder Darstellungen (d.i. der Einbildungskraft) unter das Vermégen der
Begriffe (d.i. den Verstand), sofern das erstere in seiner Freiheit zum letzteren
in seiner GesetzmiBigkeit zusammenstimmt™ (KdU B 146). Den Vorgang dieser
asthetischen Subsumption bezeichnet Kant auch als ,,reflektierende Urteilskraft*,
d.h. eine solche Verwendung unserer Erkenntniskrifte, die vom Einzelnen ausge-
hend den passenden Begriff sucht. Man kann mit guten Griinden fragen, inwieweit
es sich bei dieser Bewegung noch um ein Urteil handelt: was ist hier noch Urteil
zu nennen, wenn es keine Subsumption eines Besonderen unters Allgemeine gibt,
sondern wenn man ausgehend vom Einzelnen das Allgemeine — die Regel — sucht?
Wenn das Allgemeine zum Einzelnen passen soll? Allerdings scheint auch der
normale Gebrauch unserer Erkenntniskréfte nicht einfach in Subsumptionen des
Besonderen unter das Allgemeine zu bestehen, sondern in einer dialektischen Be-
wegung, in der sich Besonderes und Allgemeines wechselseitig bestimmen. Worin
liegt dann aber noch die Differenz zum dsthetischen Gebrauch unserer Erkenntnis-
kréfte? Vielleicht darin, daB diese Bewegung nicht zum Abschlufl kommt und also
offen gehalten wird? Oder darin, dal3 sie vom Einzelnen und nicht vom Besonde-
rem (das ja schon begrifflich nur ein Fall des Allgemeinen ist) ausgeht?

Kant spricht davon, da3 das Geschmacksurteil auf der subjektiven formalen
Bedingung eines Urteils tiberhaupt griindet. Dies erldutert er so, dal im &sthe-
tischen Zustand sich so etwas zeigt wie Urteilskraft tiberhaupt. Das wire ihr blofes
Funktionieren, das sich dann rein formal bestimmte: ,,Die subjektive Bedingung
aller Urteile ist das Vermogen zu urteilen selbst, oder die Urteilskraft (KdU B
145). Urteilskraft tiberhaupt erfordert Zusammenstimmung von Einbildungskraft
und Verstand, die aber in deren &sthetischer Relation irgendwie anders gegeben
sein muf3, ndmlich auf eine formale Weise. Weiter heift es:

,»Weil nun dem Urteile hier kein Begriff vom Objekte zum Grunde liegt, so kann es nur
in der Subsumtion der Einbildungskraft selbst (bei einer Vorstellung, wodurch ein Ge-
genstand gegeben wird) unter die Bedingungen, daf3 der Verstand iiberhaupt von der An-
schauung zu Begriffen gelangt, bestehen. D.i. weil eben darin, dafl die Einbildungskraft
ohne Begriff schematisiert, die Freiheit derselben besteht: so mufl das Geschmacksurteil
auf einer bloen Empfindung der sich wechselseitig belebenden Einbildungskraft in ihrer
Freiheit, und des Verstandes mit seiner GesetzméBigkeit, also auf einem Gefiihle beru-
hen, das den Gegenstand nach der ZweckmaéBigkeit der Vorstellung (wodurch ein Gegen-
stand gegeben wird) auf die Beforderung des Erkenntnisvermdgens in ihrem freien Spiele
beurteilen 146t (KdU B 145 £)

Es werden also nicht einzelne Anschauungen unter Begriffe subsumiert, sondern
das, was Kant das ,,Vermogen der Einbildungskraft* nennt, unter das Vermégen

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

der Begriffe (Verstand). Es ist aber unklar, wie sich das zu der Erkenntnis verhilt,
daf} wir dsthetische Urteile immer nur iiber einzelne Gegensténde bzw. deren Vor-
stellung fillen. In welcher Weise zeigt sich in einer solchen einzelnen Vorstellung
vielleicht ja exemplarisch das blof formale Funktionieren der Urteilskraft? In der Tat
ist es schwer, diese beiden Bestimmungen dsthetischer Urteile zugleich zu denken:
einerseits ihre analytische Einzelheit, andererseits ihre transzendentale Funktion.

Vil

Ich komme jetzt zur Diskussion der ZweckmaBigkeit. Der Weg vom schonen Ob-
jekt zum lustfiihlenden Subjekt wird durch eine Kette von ZweckmaiBigkeiten
gesichert, die sich zunehmend und problematischerweise mit einer ideologischen
Funktion aufladt. ZweckmiBig ist zundchst der Gegenstand fiir eine Vorstellung,
diese Vorstellung dann fiir eine an ihr gefiihlte Lust bzw. deren Selbsterhaltung,
diese Lust wiederum fiir die wechselseitige Belebung der Erkenntniskrifte, auf-
grunddessen wir wiederum der Beschaffenheit des Gegenstands, dem wir Schon-
heit zusprechen, unterstellen, da3 er absichtlich (und zwar real absichtlich in der
Kunst, hypothetisch absichtlich in der Natur) und zweckvoll genau so beschaffen
ist wie er ist. Nichts anderes zeichnet die Schonheit von Gegenstanden aus als die-
ses ,,als ob™ sie fiir uns — d.h. fiir den Menschen und seine Lust — gemacht seien.
Kant schreibt:

,In einer Kritik der Urteilskraft ist der Teil, welcher die dsthetische Urteilskraft enthilt, ihr
wesentlich angehorig, weil diese allein ein Prinzip enthélt, welches die Urteilskraft vollig a
priori ihrer Reflexion tiber die Natur zum Grunde legt, nimlich das einer formalen Zweck-
maBigkeit der Natur nach ihren besonderen (empirischen) Gesetzen fiir unser Erkenntnis-
vermdgen, ohne welche sich der Verstand in sie nicht finden kénnte [...].“ (KdU B L £))

In der ersten Einleitung zur Kritik der Urteilskraft heifit es, da3 die Natur fiir uns
zweckmiBig ist, ,,so fern diese sich nach unserer Urteilskraft richtet”, so daf3 es
den ,,Begriff von einer ZweckmaBigkeit der Natur zum Behuf unseres Vermogens
sein, sie zu erkennen, so fern dazu erfodert wird, daf3 wir das Besondere als unter
dem Allgemeinen enthalten beurteilen und es unter den Begriff einer Natur sub-
sumieren konnen* (KdU 16).” Die Urteilskraft setzt eine formale ZweckméaBigkeit
der Natur a priori voraus und betrachtet damit die Natur, als wére sie Kunst (cf.
KdU 17). Denn wihrend Kunst immer absichtsvoll hervorgebracht wird, 146t sich
der Natur ein Zweck blo8 hypothetisch (oder metaphorisch) unterstellen: eben dies
ist die tiefere Bedeutung all der Passagen, in denen Kant vom ,,als ob“-Charakter
u.a. der &dsthetischen Urteile spricht (ndmlich als ob diese objektive Urteile wéren)
(cf. KdU 18). So miissen z.B. ,,gewisse Naturdinge so betrachtet werden konnen,
als ob sie Produkte einer Ursache sein, deren Kausalitéit nur durch eine Vorstel-
lung des Objekts bestimmt werden konnte* (KdU 46). Daher ist die Betrachtung

20 Zitate aus der ersten Einleitung werden nach der Paginierung der Suhrkampausgabe
(cf. FuBinote 2) unter [KdU] belegt.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 101

der Natur, als wire sie Kunst, blo8 ein ,,Idee®, die unserer Naturerforschung zum
Prinzip dient (cf. KdU 18). Die in den dsthetischen Zustdnden {iber sich selbst re-
flektierende Urteilskraft setzt voraus, daf3 die Natur selbst ihre transzendentalen
Gesetze ,,spezifiziere nach dem Prinzip ,,der Angemessenheit zum Verméogen der
Urteilskraft selbst™ (KdU 28). Daraus ,,entspringt* nun ,,der Begriff einer Zweck-
méifigkeit der Natur” fiir die reflektierende Urteilskraft, ,,indem der Zweck gar
nicht im Objekt, sondern lediglich im Subjekt und zwar dessen bloem Vermogen
zu reflektieren gesetzt wird“ (KdU 29). Daher ist das &sthetische Urteil immer
ein Reflexionsurteil, denn die Beurteilung der Schonheit ist nichts anderes als der
selbstreflexive Gebrauch der Urteilskraft (cf. KdU 38), wobei Reflektieren hier
Vergleichen meint: ,,Reflektieren (Uberlegen) aber ist: gegebene Vorstellungen
entweder mit andern, oder mit seinem Erkenntnisvermédgen, in Beziehung auf einen
dadurch moglichen Begriff, zu vergleichen und zusammen zu halten” (KdU 24).”!
Die ZweckmaiBigkeit der Natur ist jedoch ,,gar kein konstitutiver Begriff der Er-
fahrung, keine Bestimmung einer Erscheinung™ (KdU 33), sondern zeigt sich nur
als die oder in der Reflexion der Urteilskraft selbst, d.h. iiber das Verhiltnis von
Allgemeinem und Besonderem als solchem (das dann z.B. aus gewaltsamen oder
freien Griinden harmonisch sein kann). Im dsthetischen Reflexionsurteil ist die
Urteilskraft a priori gesetzgebend und beweist so ihre (nicht objektive bzw. objek-
tiv begriindbare, sondern subjektive) Autonomie als oberes Erkenntnisvermdogen,
die aber eigentlich ,,Heautonomie™ heiflen miifite, da die Urteilskraft weder der
Natur (wie der Verstand) noch der Freiheit (wie die Vernunft) das Gesetz gibt, son-
dern allein sich selbst (cf. KdU 39).

In der zweiten Einleitung der Kritik der Urteilskraft wird die subjektive Zweck-
maBigkeit des Naturschonen ganz dhnlich beschrieben und genauer erldutert. Kant
unterscheidet zwei Funktionsweisen der Urteilskraft, nimlich entweder bestim-
mend zu sein (das vor allem in ihrem Alltagsgebrauch) oder aber reflektierend (in
ihrem dsthetischen Gebrauch):

,,Urteilskraft tiberhaupt ist das Vermogen, das Besondere als enthalten unter dem Allgemei-
nen zu denken. Ist das Allgemeine (die Regel, das Prinzip, das Gesetz) gegeben, so ist die
Urteilskraft, welche das Besondere darunter subsumiert, (auch, wenn sie, als transzenden-
tale Urteilskraft, a priori die Bedingungen angibt, welchen geméf allein unter jenem Allge-
meinen subsumiert werden kann) bestimmend. Ist aber nur das Besondere gegeben, wozu
sie das Allgemeine finden soll, so ist die Urteilskraft bloB reflektierend. (KdU B XXV)™

21 Hier zeigt sich also einmal mehr, daf der von mir in dieser Arbeit angesetzte Refle-
xionsbegriff nicht der Kantische ist.

22 Diese Differenz im Vernunftgebrauch ist wohl nicht so sehr die zwischen Erkennt-
nis und &dsthetischem Spiel (wie Kant nahe legt), sondern zwischen dem alltdglichen
unreflektierten Verstandesgebrauch, der immer alles schon kennt (=richtig unters
Allgemeine subsumiert) und dem nichts fremd ist auf der einen Seite, und einem
selbstreflexiven Verstandesgebrauch, der dem jeweiligen Besonderen oder Einzelnen
gerecht zu werden versucht auf der anderen Seite. Dann wire die dsthetisch verfah-
rende Urteilskraft ein Modell fiir einen besseren, weil reflexiv auf seine Téatigkeit
der Subsumption gerichteten Verstandesgebrauch. Hier griindet wohl Adornos For-

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Die reflektierende Urteilskraft gibt sich selbst ein transzendentales Prinzip als Ge-
setz, das sie sich nur aus sich selbst geben kann. Dieses Prinzip schreibt der Natur eine
ZweckméBigkeit zu, ,,als ob gleichfalls ein Verstand (wenn gleich nicht der unsrige)
sie zum Behuf unserer Erkenntnisvermdgen, um ein Sys-tem der Erfahrung nach
besonderen Naturgesetzen moglich zu machen, gegeben hitte” (KdU B XXVII).
Dieser Als-ob-Charakter der Natur, der sich im Schonen offenbart, sichert und fun-
diert erst die transzendentalphilosophische Griindung der Erscheinungen und ihrer
GesetzméBigkeit im Subjekt, denn diese Lust oder dieses Wohlgefallen, die/das wir
am Schonen fiihlen, ist die gefiithlte Angemessenheit unserer als Urteilskraft organi-
sierten Erkenntniskréfte mit den Objekten der Welt bzw. deren Ordnung. Das Prinzip
der Urteilskraft ist ,,die ZweckmaBigkeit der Natur in ihrer Mannigfaltigkeit®, in dem
die Natur so vorgestellt wird, ,,als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Man-
nigfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthalte. Die ZweckmaBigkeit der Natur zeigt
sich also darin, daB sie sich durch den Verstand iiberhaupt unter Regeln und Gesetze
bringen 146t. Diese ZweckmaBigkeit ist aber blof hypothetisch in den Objekten und
keine real zu beweisende Teleologie der Natur. Daraus folgt, daf3 die ,,ZweckméBigkeit
der Natur [...] ein besonderer Begriff a priori [ist], der lediglich in der reflektierenden
Urteilskraft seinen Ursprung hat“ (KdU B XXVIII). Die ZweckméBigkeit der Natur
fiir unsere Erkenntnisvermdgen ist also ein transzendentales Prinzip, das selbst nicht
einfach erkannt, sondern nur dsthetisch erfahren werden kann bzw. muf3, auch wenn
Kant selbst scheinbar iiber ein ausreichend fundiertes transzendentales Wissen ver-
fiigt, um diese Funktion der &sthetisch verfahrenden Urteilskraft trotz ihrer angeb-
lichen blolen Subjektivitdt objektiv beschreiben zu konnen. Hier zeigt sich einmal
mehr die Funktion philosophisch-ésthetischer Theorien fiir ein reflexives und/oder
beschreibendes Selbstverhdltnis von Kulturen oder Gesellschaften. Wie auch im-
mer: jedenfalls glaubt Kant, die transzendentale Fundierung des Geschmacksurteils
nicht nur beweisen zu miissen, sondern auch beweisen zu kénnen, und zwar mit-
tels seiner grundlegenden philosophischen Technik: der Deduktion der Weise, wie
uns Phdnomene oder Erscheinungen gegeben sind, aus transzendentalen Prinzipien,
die zumindest fiir Kant apriorischen Charakter haben.” Die Deduktion der Ge-
schmacksurteile ist also laut Kant der entscheidende Teil seiner Kritik der Urteils-
kraft: ,,Also ist die ZweckmaBigkeit der Natur fiir unsere Erkenntnisvermdgen und
ihren Gebrauch, welche offenbar aus ihnen hervorleuchtet™, ein transzendentales
Prinzip der Urteile, und bedarf also auch einer transzendentalen Deduktion, ver-
mittelst deren der Grund, so zu urteilen, in den Erkenntnisquellen a priori aufge-
sucht werden muf3 (KdU B XXXI).

derung, auch auBerhalb des Asthetischen Gerechtigkeit gegeniiber dem Nicht-Identi-
schen zu iiben.

23 Es ist vielleicht sehr erhellend, die Differenz von Kant und Hegel oder den Schritt
zwischen ihnen in der jeweiligen Arbeitsweise festzumachen: Kants Methode ist die
deduktive Auflosung der Antinomien der Vernunft, wihrend Hegel sie dynamisiert,
indem er sie dialektisch beschreibt. Cf. hierzu Dieter Henrich: Kant und Hegel. Ver-
such zur Vereinigung ihrer Grundgedanken (in: ders.: Selbstverhdiltnisse, Reclam,
Stuttgart 1982, S. 173-208).

24 Was fiir eine Art Leuchten ist das? MuB3 man an Heideggers ,,Lichtung™ denken?

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 103

Fiir Kant kann die Philosophie also nur dann ihrer Fundierungsfunktion gerecht
werden, wenn sie sich deduktiv®® der Grundlagen der Vernunft und des Vernunftge-
brauchs versichert. Die Reflexion auf die ZweckméBigkeit der Natur soll die Liicke
fiillen, die Kant in seinem System zwischen Natur und Freiheit gesehen hat:

,Dieser transzendentale Begriff einer ZweckméBigkeit der Natur ist nun weder ein Na-
turbegriff, noch ein Freiheitsbegriff, weil er gar nichts dem Objekte (der Natur) beilegt,
sondern nur die einzige Art, die wir in der Reflexion tiber die Gegenstéinde der Natur
in Absicht auf eine durchgingig zusammenhingende Erfahrung verfahren miissen, vor-
stellt, folglich [muf er] ein subjektives Prinzip (Maxime) der Urteilskraft [sein].” (KdU B
XXXIV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Aufdieses,,Miissen“ komme ich gleich zuriick. Kant versucht in der Tat, das schwie-
rige Verhiltnis zwischen unserer inneren natiirlichen Vernunftanlage und der uns
dufBerlich erscheinenden Natur zu denken. Es bedarf fiir die Angemessenheit von
innerer und duferer Natur einer gewissen Ordnung der dulleren Natur, denn wiirde
sie vollig willktirlich erscheinen, konnten wir sie nicht unter Gesetze bringen und
also auch nicht erkennen. Aber wire es vorstellbar, da3 wir ein Verstandesvermo-
gen hitten, das versucht, dem ihm duferlich Erscheinenden Gesetze unterzulegen,
wenn die Natur sich nie unter solche Gesetze bringen liee, d.h. uns als zufillig
erschiene? Das gesetzgebende Vermogen des Verstandes und die Beschaffenheit
der Natur in der Weise, in der wir sie wahrnehmen, konnen nur in wechselseiti-
ger Relation, also (ko-)evolutionir, entstanden sein: beiderlei Ordnungen bedingen
sich wechselseitig (wenn auch nicht v6llig symmetrisch: die Entwicklung der Welt
hiangt wohl kaum von der Weise ab, wie der Mensch sie wahrnimmt). Es ist nicht
vorstellbar, da3 der Verstand ein gesetzgebendes Vermdgen sein kann, wenn nicht
die Erscheinungen der Natur mindestens gewisse objektive RegelméBigkeiten auf-
weisen wiirden. Kant schreibt:

»Der Verstand ist zwar a priori im Besitze allgemeiner Gesetze der Natur, ohne welche
sie gar kein Gegenstand einer Erfahrung sein konnte: aber er bedarf doch auch tiberdem
noch einer gewissen Ordnung der Natur, in den besonderen Regeln derselben, die ihm
nur empirisch bekannt werden konnen, und die in Ansehung seiner zufdllig sind.” (KdU
B XXXV/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die ZweckmaiBigkeit der natiirlichen Ordnung fiir den Verstand kann nicht von
diesem gegriindet werden, da seine Verfahrensweise selbst auf der Angemessen-
heit von Subjekt und Welt beruht. Die ZweckmaBigkeit oder Angemessenheit der
Natur fiir unseren Verstand muf} also auflerhalb seiner griinden: in der lustvollen
Erfahrung des Schonen. Auf Verstand (und wahrscheinlich nicht einmal selbstre-
flexive Vernunft) allein kann sich das transzendentale Subjekt mit seiner Erkennt-

25 Esistdie Frage, wie sich dieses deduktive Vorgehen zu einer systematisch angelegten
Reflexion verhilt bzw. zum Verfahren von Descartes, die erste Philosophie meditativ
in der (letztlich wahnsinnigen) Fiktion eines absoluten Zweifels im Durchgang durch
diesen auf der GewiBheit des ego cogito zu griinden.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

nisweise nicht fundieren. Hier zeigt sich eine Revision des Kantischen Projektes,
die nur vordergriindig in einer Integration der Lust am Schénen in das transzen-
dentale System der beiden anderen Kritiken besteht. Der Riickgriff auf das Schone
und unsere Gefiihle angesichts des Schonen erfolgt ndmlich, weil sich auch durch
einen kritischen Bezug auf Vernunft auf dieser allein nichts Positives griinden 14f3t.
Aus dieser (von Kant selbst hier nicht explizit formulierten) Einsicht darein, daf3
sein ganzes friiheres Projekt einer kritischen philosophischen Selbstgriindung der
Vernunft so nicht durchfiihrbar ist, erhellt Kants spéter Riickgriff auf Schonheit
zur Sicherung seines transzendentalen Projektes. Dessen Voraussetzung, die es
mit dem Rationalismus trotz aller kritischen Abhebung von demselben teilt, be-
steht in der Annahme, dafl Subjekt und Welt beide verniinftig verfaflt sind, worauf
sich tiberhaupt erst die Moglichkeit wahrer Vernunfterkenntnisse stiitzt. Nur die
Urteilskraft, deren reines Funktionieren sich in der dsthetischen Erfahrung fiih-
len 146t, kann die rationalistischen Voraussetzungen der Transzendentalphiloso-
phie — ndmlich die angemessene Erkennbarkeit der Objekte der Welt durch das
menschliche Subjekt — begriinden. Denn die Erkenntnis dieser Angemessenheit
kann selbst kein Resultat des Verstandesgebrauchs sein, sondern muf3 (sinnlich)
erfahren werden, da sie dem Verstandesgebrauch a priori eingeschrieben ist:

,Diese Zusammenstimmung der Natur zu unserem Erkenntnisvermogen wird von der
Urteilskraft, zum Behuf ihrer Reflexion iiber dieselbe, nach ihren empirischen Gesetzen,
a priori vorausgesetzt; indem sie der Verstand zugleich objektiv als zufillig anerkennt,
und blof die Urteilskraft sie der Natur als transzendentale Zweckmdfigkeit (in Beziechung
auf das Erkenntnisvermdgen des Subjekts) beilegt, weil wir, ohne diese vorauszusetzen,
keine Ordnung der Natur nach empirischen Gesetzen, mithin keinen Leitfaden fiir eine
mit diesen nach aller ihrer Mannigfaltigkeit anzustellende Erfahrung und Nachforschung
derselben haben wiirden.“ (KdU B XXXVI/Hervorhebung von mir, J.S.)

,,Die gedachte Ubereinstimmung der Natur in der Mannigfaltigkeit ihrer besonderen
Gesetze zu unserem Bediirfnisse, Allgemeinheit der Prinzipien fiir sie aufzufinden,
muB, nach aller unserer Einsicht, als zufdllig beurteilt werden, gleichwohl aber doch, fiir
unser Verstandesbediirfnis, als unentbehrlich, mithin als ZweckmaBigkeit, wodurch die
Natur mit unserer, aber nur auf Erkenntnis gerichteten, Absicht sibereinstimmt.* (KdU B
XXXVIll/alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

Diese Ubereinstimmung, die Kant hier als zufillig bezeichnet, kann so zufil-
lig nicht sein: ihre kontingente Notwendigkeit lieBe sich wohl in der Idee einer
Koevolution von Mensch und Natur denken. Zufillig kann sie nur erscheinen,
wenn man den Gegensatz von kausaler Notwendigkeit und verniinftiger Freiheit
ohne die Moglichkeit einer Vermittlung in den Erscheinungen denkt, wie Kant
das zu tun gezwungen war. Zwischen der (wenn auch idealistisch unterstellten)
Kausalitédt der Natur und der menschlichen Freiheit qua Vernunft 146t sich Kant
zufolge nur vermitteln, wenn man auf das Ubersinnliche rekurriert: das gesamte
kritische Geschift Kants 146t sich als der Versuch verstehen, den verniinftigen und
aus Vernunftgriinden notwendigen Zugriff auf Ubersinnliches (oder iibersinnliche
Ideen) selbst verniinftig zu regeln und so die Metaphysik als Wissenschaft neu zu

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 105

fundieren. Denn die Vernunft gerét bekanntlich ins Schwérmen, wenn man sie un-
kritisch gebraucht. Nur das Gefiihl der Lust sichert also die Angemessenheit von
Subjekt und Welt, und zwar ,,durch die Beziechung des Objekts auf das Erkennt-
nisvermdgen” (KdU B XXXIX). Diese unterstellte ZweckmaBigkeit der Natur fiir
die Erkenntniskréfte des menschlichen Subjekts markiert historisch die Schwelle
zwischen vorkantischem Rationalismus und nachkantischem Idealismus. Uber den
Rationalismus weist hinaus, da3 das Schone in der Perspektive des subjektiven Zu-
griffs analysiert wird. Auf den Idealismus hin weist die subjektgriindende Funk-
tion des Schonen und die Interpretation des subjektiven Gewinns am Schonen als
die Erfahrung der ZweckmaéBigkeit der Dinge fiir uns. Kant selbst nennt die hypo-
thetische ZweckmaBigkeit der Natur ,,idealisch” (cf. KdU B XLI). Es ist dabei ein
,,Geheifl unserer Urteilskraft, nach dem Prinzip der Angemessenheit der Natur zu
unserem Erkenntnisvermdgen zu verfahren, so weit es reicht, ohne (weil es keine
bestimmende Urteilskraft ist, die uns die Regel gibt) auszumachen, ob es irgendwo
seine Grenzen habe, oder nicht* (KdU B XLI). Die ZweckmaiBigkeit ist selbst das
Subjektive: ,,Die ZweckmaiBigkeit also, die vor’* dem Erkenntnisse eines Objekts
vorhergeht, ja sogar, ohne die Vorstellung desselben zu einem Erkenntnis brauchen
zu wollen, gleichwohl mit ihr unmittelbar verbunden wird, ist das Subjektive der-
selben, was gar kein Erkenntnisstiick werden kann* (KdU B XLIII).

Die Lust ist selbst eine dsthetische Vorstellung der ZweckmaBigkeit, und diese
,Lust kann nichts anders als die Angemessenheit desselben zu den Erkenntnis-
vermdgen [sein], die in der reflektierenden Urteilskraft im Spiel sind, und sofern
sie darin sind, also blof} eine subjektive formale ZweckmaBigkeit des Objekts aus-
driicken” (KdU B LIV). Der Gegenstand, an dessen Vorstellung sich die Urteils-
kraft lustvoll und zugleich selbstreflexiv betétigt, mufl durch seine Form diese
asthetische Erfahrung, die an ihm gemacht werden kann, erméglichen, vielleicht
sogar (mindestens im Erhabenen, wenn auch dort gerade durch seine Unférmig-
keit) erzwingen. Auch wenn Kant nicht miide wird zu betonen, Schonheit sei ent-
gegen der rationalistischen Tradition keineswegs irgendwie objektiv bestimmbar
oder regelgeleitet herstellbar, so muf3 er doch bestimmte Gegensténde auszeichnen,
die eben durch ihre Beschaffenheit zumindest sich eher als andere dazu eignen, an
ihnen eine &sthetische Lust zu erfahren, und zwar notwendigerweise:

»Wessen Gegenstandes Form (nicht das Materielle seiner Vorstellung, als Empfindung
[also nicht seine sinnliche Anschauung, J.S.]) in der bloen Reflexion tiber dieselbe (ohne
Absicht auf einen von ihm zu erwerbenden Begriff) als der Grund einer Lust an der Vor-
stellung eines solchen Objekts beurteilt wird: mit dessen Vorstellung wird diese Lust auch
als notwendig verbunden geurteilt, folglich als nicht bloB fiir das Subjekt, welches diese
Form auffafit, sondern fiir jeden Urteilenden tiberhaupt. Der Gegenstand heif}t alsdann
schon; und das Vermogen, durch eine solche Lust (folglich auch allgemeingiiltig) zu ur-
teilen, der Geschmack.”“ (KdU B XLIV f./Hervorhebung von mir, J.S.)

Auf der anderen Seite betont Kant immer wieder, daB die Ubereinstimmung von

26 Die Frage ist, wie dieses ,,vor* zu verstehen ist: Logisch? Strukturell? Apriorisch?
Temporal? Transzendental?

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Gegenstand und Vermogen zufdllig ist (was ich durch koevolutiondre Kontingenz
zu er- oder iibersetzen versuchte) und nicht notwendig (daf sich zumindest ihre
Notwendigkeit aus menschlicher Perspektive nur als zuféllig darstellt):

,s[...] so ist es allein die GesetzméBigkeit, im empirischen Gebrauche der Urteilskraft iiber-
haupt (Einheit der Einbildungskraft mit dem Verstande) in dem Subjekte, mit der die
Vorstellung des Objekts in der Reflexion, deren Bedingungen a priori allgemein gelten,
zusammen stimmt; und da diese Zusammenstimmung des Gegenstandes mit den Vermd-
gen des Subjekts zufdllig ist, so bewirkt sie die Vorstellung einer ZweckmaBigkeit des-
selben in Ansehung der Erkenntnisvermogen des Subjekts.“ (KdU B XLV/Hervorhebung
von mir, J.S.)

Hier scheint es so, als wiirde gerade die Zufilligkeit der Zusammenstimmung der
Beschaffenheit des Gegenstands mit den Vermdgen des Subjekts deren Zweckma-
Bigkeit sichern. Auf diesen Punkt komme ich im letzten Abschnitt (XII) dieses
Kapitels zuriick. Es wird von Kant an dieser Stelle nicht weiter reflektiert, wie sich
dieser Widerspruch zwischen Notwendigkeit oder Notigung zu &sthetischen Erfah-
rungen durch die Form schoner Objekte und der subjektiven Freiheit, mit der die
Erkenntniskrifte zur Ubereinstimmung gelangen sollen, wenn die Harmonie schén
(und zweckvoll) sein soll, auflosen 146t. Vielleicht schreibt sich hier nur das grund-
legende Paradoxon Kants fort, das aus dem Versuch resultiert, das Verhiltnis von
Gesetz (oder Kausalitét) und Freiheit im Subjekt simultan — als freie Selbstgesetzge-
bung — zu denken. Jedenfalls lassen sich Gesetz und Freiheit nicht auf den Dualis-
mus von Objekt und Subjekt verrechnen. Es ist vielleicht aussichtsreicher, beide als
Bestimmungen von Relationen zwischen Subjekt und Objekt zu denken, wenn man
sich dieser problematischen Terminologie tiberhaupt noch bedienen will.

Wir sprechen in der Tat so, ,.gleich als ob es [das Gefiihl der Lust an der Schon-
heit, J.S.] ein mit dem Erkenntnisse des Objekts verbundenes Pradikat wire, jeder-
mann zugemutet und mit der Vorstellung desselben verkniipft werden soll“ (KdU
B XLVI/Hervorhebung von mir, J.S.). Dieses als ob begriindet den allgemeinen
Geltungsanspruch dsthetischer Urteile,

,weil der Grund zu dieser Lust in der allgemeinen obzwar subjektiven Bedingung der re-
flektierenden Urteile, nimlich der zweckmiBigen Ubereinstimmung eines Gegenstandes
(er sei Produkt der Natur oder der Kunst) mit dem Verhiltnis der Erkenntnisvermogen
unter sich, die zu jedem empirischen Erkenntnis erfordert wird (der Einbildungskraft und
des Verstandes), angetroffen wird.“ (KdU B XLVII)

Es bleibt jedoch zweifelhaft, ob das Kunstschone die ZweckmaBigkeit der Erkennt-
nisvermdgen sichern kann, wenn es sein Zustandekommen einer kiinstlerischen
Absicht verdankt, die nicht(s) mehr griinden kann, da sie sich selbst blof3 subjektiv
setzt. Kants Integration des Kunstschonen erfolgt daher durch seine im Abschnitt
X dieses Kapitels erlduterte Behauptung, daf3 die Natur durch das Genie der Kunst
die Regel gibt. Jedenfalls kann die Lust an — seien es naturschonen oder kunst-
schonen — Gegenstanden niemals (schon gar nicht a priori) aus der Beschaffenheit

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 107

des Gegenstandes oder aus den ihn subsumierenden Begriffen abgeleitet werden.
Daraus folgt, dal man den Gegenstand eben versuchen muf3, wenn man feststel-
len will, ob er Lust erregt. Hierin griindet die ganze Abhingigkeit der apriorischen
Konstruktion der Kantischen Asthetik von einem irreduzibel empirischen Moment,
das den Geschmack zu einem Vermogen macht, das man durch Ubung verfeinern
und immer wieder priifen muf3, da er letztlich kein Vermdgen a priori sein kann.
Geschmack ist eben nicht angeboren, sondern stellt sich in einer kulturell und sozial
gerahmten Urteilspraxis in der Entwicklung der je einzelnen Subjekte erst her — ein
Argument, das u.a. Bourdieu” in Erinnerung ruft. Diesen Zusammenhang zwischen
vorgeblicher individueller dsthetischer Erfahrung und in dsthetischen Urteilen (oder
durch asthetische Urteile) hergestellten positiven (subjektive Zustimmung) oder ne-
gativen (subjektive Abgrenzung) Bezug® auf eine soziale Urteilsgemeinschaft hat
Kant zumindest auch gesehen, da er an einer Stelle schreibt, daf} die dsthetischen Ur-
teile den Geschmack des Subjekts ,,beweisen” sollen.” Das wiirde bedeuten, daB sich
durch eine Urteilspraxis, die sich auf bestimmte Objekte dsthetisch bezieht und diese
dsthetisch reflektiert, eine Gemeinschaft zu griinden vermag. Asthetische Urteile
haben also einen intrinsischen Bezug auf eine normative Kollektivitit (oder eine kol-
lektive Normativitit). Kant hingegen kniipft den Nachweis dessen, daf3 ein Subjekt
Geschmack habe, daran, dafl das Subjekt sein Urteil nicht durch Nachahmung ge-
winnt, sondern a priori griindet, ohne doch auf Begriffe zuriickzugreifen. Man miif3-
te also gegen Kant zeigen, daB3 die Abhéngigkeit des Geschmacks von (kulturellen)
Kontexten jedweder Art es zweifelhaft macht, ihn unter die apriorischen Vermogen
zu zdhlen, wie immer man das modifiziert. Das Paradoxon, das Kant umtreibt und
das er immer wieder wiederholt, ist nicht aufzulosen, schon gar nicht durch eine
transzendentale Verankerung der Lust am Schonen. Denn diese ist weder subjektiv
noch objektiv, sondern bezeichnet eine Weise, in der wir in bestimmten (z.B. dstheti-
schen oder kiinstlerischen) Praktiken auf Objekte Bezug nehmen. Insofern ist Kants
Analyse und Beschreibung des Geschmacksurteils treffend, seine transzendental-
philosophische Deduktion dessen, da3 es notwendigerweise so sein muf, wie er es
beschreibt, ist keineswegs zwingend. Gleichférmigkeit dsthetischer Urteile kommt
nicht durch transzendentale Tieferlegung (z.B. Geschmack als allgemeines Substrat
der Menschheit) zustande, sondern durch bestimmte subjektive Praktiken, die kul-
turell und historisch variieren kénnen. Diese Moglichkeit ist ithnen nicht akzidentiell
(wie Kant zu glauben scheint), sondern sie ist ihnen konstitutiv eingeschrieben.
Daher muf3 Kant entgegen seinen transzendentalphilosophischen Annahmen
einrdumen, da Geschmack und Kultur zumindest irgendwie zusammenhéngen,

27 Cf. Pierre Bourdieu: Die Regeln der Kunst (Suhrkamp, Frankfurt/Main 1999).

28 Uber positive wie negative Beziige des subjektiven #sthetischen Urteilens auf Urteils-
gemeinschaften — wie immer fiktional diese letztlich auch sein mogen — kénnen sich
Individuen wiederum selbst konstituieren bzw. beschreiben. Die angebliche Singula-
ritdt bzw. Originalitét der Urteile soll dann die Individualitét des solcherart Urteilen-
den verbiirgen.

29 ,Uberdies wird von jedem Urteil, welches den Geschmack des Subjekts beweisen
soll, verlangt: da3 das Subjekt [...] sein Urteil [...] a priori absprechen [nach der Aka-
demieausgabe: aussprechen, J.S.] solle” (KdU B 136/Hervorhebung von mir, J.S.).

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

und zwar nicht im Kantischen Sinne des a priori. Kultur ist nicht einfach Effekt ei-
nes transzendentalen Geschmacksvermdogens, sondern bedingt zumindest auch die
Konstitution des Geschmacksvermogens selbst, was Kant auch indirekt einrdumt,
wenn er die Bedeutung der Ubung innerhalb kultureller Praktiken zu betonen ge-
zwungen ist, um seine Beschreibung nicht falsch werden zu lassen. Das Gefiihl fiir
Schonheit griindet auf sittlicher Kultur der Menschbheit:

,,Da aber der Geschmack im Grunde ein Beurteilungsvermogen der Versinnlichung sitt-
licher Ideen (vermittelst einer gewissen Analogie der Reflexion iiber beide) ist, wovon
auch, und von der darauf zu griindenden gréferen Empfénglichkeit fiir das Gefiihl aus
den letzteren (welches das moralische heif3t) diejenige Lust sich ableitet, welche der Ge-
schmack, als fiir die Menschheit iiberhaupt, nicht blo8 fiir eines jeden Privatgefiihl, giiltig
erklért: so leuchtet ein, dafs die wahre Propdideutik zur Griindung des Geschmacks die
Entwickelung sittlicher Ideen und die Kultur des moralischen Gefiihls sei; da, nur wenn
mit diesem die Sinnlichkeit in Einstimmung gebracht wird, der echte Geschmack eine
bestimmte unverdnderliche Form annehmen kann.” (KdU B 263 f./alle Hervorhebungen
von mir, J.S.)

In dieser intellektuellen Aufrichtigkeit des Kantischen (Be-)Schreibens, die nicht
zogert, im Namen der richtigen Beschreibung ihre eigenen argumentativen Vor-
aussetzungen zu suspendieren, liegt in der Tat eine grof3e Stérke und Fruchtbarkeit
Kants, die ihn bzw. seine Texte bis heute noch aktuell erscheinen lassen.

IX

In diesem Abschnitt geht es um die Weise, wie das Naturschone laut Kant fiir uns
einen transzendentalen ,,Wink* enthilt, den es zu entziffern gilt. Das prototypisch
Schéne ist laut Kant die Mannigfaltigkeit der bis zur Uppigkeit verschwenderischen
Natur (cf. KdU B 72). Schon ist also die absolute und reine Gabe der Natur, wenn
es so etwas geben kann. Diese Gabe der Natur gilt es zu entziffern, was zugleich
das transzendentalphilosophische Unternehmen Kants ermdoglicht wie begriindet.
Es gilt namlich, die ,,wahre Auslegung der Chiffreschrift” zu finden, wodurch ,,die
Natur in ihren schonen Formen figiirlich zu uns spricht (KdU B 170) — z.B. im
Vogelgesang. Die Sprache der Natur kénnen wir nur vernehmen oder gar verste-
hen, wenn es eine Distanz zum vorgestellten Gegenstand gibt, die es ermdglicht,
die Urteilskraft in ein reflektierendes Spiel iiber die Modifikationen der Sinne zu
versetzen. Daher konnen nur gesehene oder gehorte und solchermafien distanzier-
te Dinge schon sein. Es bedarf einer Distanz (Sehen und Horen), um tiber die sich
in der Empfindung zeigenden Modifikationen der Sinne zu reflektieren. Nur Licht
und Schall enthalten ,,gleichsam eine Sprache, die die Natur zu uns fiihrt, und die
einen hohern Sinn zu haben scheint® (KdU B 172). Farben und Laute kiinden von
der Wohlgeordnetheit der Welt, so da3 unser Interesse am Schonen (zumindest
der Natur) immer zugleich ein moralisches ist, denn: ,,Dagegen aber behaupte ich,
daB ein unmittelbares Interesse an der Schonheit der Natur zu nehmen (nicht blof3

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 109

Geschmack haben, um sie zu beurteilen) jederzeit ein Kennzeichen einer guten
Seele ist [...]" (KdU B 164). Hier beschreibt Kant also das eingangs dieses Kapitels
erwihnte moralische Interesse, dafl der Mensch am Naturschonen entwickelt. Wer
Naturdinge &sthetisch betrachtet, nimmt ein intellektuelles bzw. moralisches Inter-
esse an deren Schoénheit: nicht nur die Form der Produkte der Natur, sondern auch
das Dasein derselben gefillt. Dagegen ist das Interesse am Kunstschénen nicht
automatisch gut bzw. kiindet nicht vom moralisch Guten. Dies begriindet auch den
,Vorzug der Naturschonheit vor der Kunstschoénheit™ (KdU B 167). So verschwin-
det unser Interesse an Dingen, wenn diese nicht mehr naturschon sind, sondern
blo dem Naturschénen nachgemacht. Der Gedanke an den Betrug, in dem uns
Kunstschones als Naturschones verkauft wird (z.B. wenn man den Gesang der
Vogel imitiert, der ja von der Frohlichkeit und Zufriedenheit mit der Existenz kiin-
det)”, zerstort unsere Lust. Der Gedanke des natiirlichen Hervorgebrachtseins muf3
unsere Anschauung der Natur und die Reflexion iiber diese Vorstellung begleiten.

Das Naturschone enthilt eine Botschaft, es zeigt eine Spur oder gibt einen
Wink, anzunehmen, es ,,enthalte in sich irgend einen Grund, eine gesetzmafige
Ubereinstimmung ihrer Produkte zu unserm von allem Interesse unabhingigen
Wohlgefallen [..]: so muB die Vernunft an jeder AuBerung der Natur von einer die-
ser dhnlichen Ubereinstimmung ein Interesse nehmen; [..] Dieses Interesse aber
ist der Verwandtschaft nach moralisch® (KdU B 169). Dieses Interesse haben wir
nur, wenn es sich wirklich um Naturschonheit handelt. Natur zeigt sich in ihren
schonen Produkten als gleichsam absichtlich nach gesetzmiBiger Anordnung her-
gestellt und als ZweckmaiBigkeit ohne Zweck, welchen wir nattirlicher Weise in
uns selbst (in unserer moralischen Bestimmung) finden. In der &sthetischen Be-
urteilung geht es um die Angemessenheit der Vorstellung zur harmonischen (sub-
jektiv-zweckmaiBigen) Beschiftigung beider Erkenntnisvermdgen in ihrer Freiheit,
wobei die Urteilskraft genétigt wird, diesen Vorstellungszustand mit Lust zu emp-
finden. Diese Lust muf} notwendig bei jedermann auf den ndmlichen Bedingungen
beruhen, weil sie subjektive Bedingungen der Moglichkeit einer Erkenntnis iiber-
haupt sind (cf. KdU B 155).

In § 38 — also der Deduktion, deren lapidare Kiirze eigentiimlich ihrer lange
angekiindigten angeblichen Bedeutung kontrastiert — erlautert Kant die Weise, in
der das Naturschone einen ,,Wink* enthilt.”” Im reinen Geschmacksurteil ist nim-

30 Das heif}t in der Konsequenz: Kunstschones kiindet nicht von der Zufriedenheit und
Frohlichkeit mit der Existenz. Kunst ist entweder blol Nachahmung des Naturscho-
nen bis zur Tduschung und dann ist ihre Wirkung der des Naturschénen abgeborgt,
oder sie ist auf unser Wohlgefallen sichtbarlich gerichtete Kunst, dann ist aber kein
unmittelbares Interesse, sondern ein mittelbares Interesse an der zum Grunde lie-
genden Ursache einer Kunst, welche nur durch ihren Zweck, niemals an sich selbst,
interessieren kann (cf. KdU B 171).

31 Es ist hier die Frage, ob jede Erkenntnis mit gefiihlter Harmonie einhergehen soll
oder nur Erkenntnis tiberhaupt.

32 Es stellt sich hier auch die Frage, warum Kant tiberhaupt noch neben der ,,Expositi-
on“ (die Analyse des Schonen und Erhabenen) eine ,,Deduktion® schreibt. Die erste
Antwort darauf ist natiirlich, dafl nur diese den transzendentalen Anspruch &stheti-

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

lich das Wohlgefallen an dem Gegenstande mit der bloBen Beurteilung seiner
Form verbunden. In diesem Wohlgefallen zeigt sich die subjektive ZweckmaBig-
keit derselben (ndmlich der Form des Gegenstandes) fiir die Urteilskraft, welche
wir mit der Vorstellung des Gegenstandes im Gemiite verbunden empfinden. Da-
bei ist unsere Urteilskraft in Ansehung der formalen Regeln der Beurteilung auf
die subjektiven Bedingungen des Gebrauchs der Urteilskraft iiberhaupt gerichtet.
Die Allgemeingiiltigkeit dsthetischer Urteile bezieht sich auf ,,dasjenige Subjek-
tive, welches man in allen Menschen (als zum méglichen Erkenntnisse tiberhaupt
erforderlich) voraussetzen kann* und daraus folgt, daf ,,die Ubereinstimmung ei-
ner Vorstellung mit diesen Bedingungen der Urteilskraft als fiir jedermann giiltig
a priori angenommen werden® kann, weshalb die Lust an einer schénen Vorstel-
lung jedermann angesonnen werden kann. Sehr interessant ist auch die FuBnote
zur Deduktion:

,,Um berechtigt zu sein, auf allgemeine Beistimmung zu einem blof3 auf subjektiven
Griinden beruhenden Urteile der &sthetischen Urteilskraft Anspruch zu machen, ist
genug, daBl man einrdume: 1) Bei allen Menschen seien die subjektiven Bedingungen
dieses Vermogens, was das Verhéltnis der darin in Tétigkeit gesetzten Erkenntniskrifte
zu einer Erkenntnis tiberhaupt betrifft, einerlei; welches wahr sein muf3, weil sich sonst
Menschen ihre Vorstellungen und selbst das Erkenntnis nicht mitteilen kénnten. 2) Das
Urteil habe blof3 auf dieses Verhéltnis (mithin die formale Bedingung der Urteilskraft)
Riicksicht genommen, und sei rein, d.i. weder mit Begriffen vom Objekt noch Empfin-
dungen, als Bestimmungsgriinden, vermengt. Wenn in Ansehung dieses letztern auch
gefehlt worden, so betrifft das nur die unrichtige Anwendung der Befugnis, die ein
Gesetz uns gibt, auf einen besondern Fall, wodurch die Befugnis iiberhaupt nicht aufge-
hoben wird.” (KdU B 151)

Was Kant der Schonheit an Beweislast aufbiirdet, folgt aus einer Einsicht, die nie-
mals explizit ausgesprochen und héchstens in den beiden Einleitungen (vor allem
der fritheren) angedeutet wird, aber gerade die Notwendigkeit begriindet, den
ersten beiden Kritiken eine dritte hinzuzufiigen, die die ersten beiden fundiert.
Offensichtlich ist es Kants fritheres kritisches und transzendentales Projekt, die
Metaphysik im Durchgang durch eine selbstreflexive Kritik der Vernunft neu (als
Wissenschaft) zu begriinden. Notwendig wird die dritte Kritik deshalb, weil dies
letztlich unmdglich ist: auf Vernunft oder Verstand allein 146t sich nichts Positi-
ves griinden. Auf diese (implizit bleibende) Einsicht reagiert Kant, indem er die
Schonheit der Natur und die Weise unseres Bezuges zu ihr als transzendentalen
Beweis dafiir nimmt, dafl der Mensch in die Welt pafit und seine Vernunft die-
se angemessen erkennen kann, auch wenn alle Erkenntnis im transzendentalen
Subjekt die Bedingung ihrer Moglichkeit findet. Schonheit stiftet hier also Sinn,
indem sie eine Subjektivitit transzendental fundiert, die selbst transzendental
fiir die Moglichkeit der Erkenntnisse ist. Womit nicht gesagt sein soll, daB3 der

scher Urteile ableiten kann. Faktisch jedoch scheint Kant nichts Neues gegeniiber der
Exposition zu liefern. Er fingt lediglich noch einmal an (oder tut jedenfalls so) und
behauptet dann, dies sei eine Deduktion.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 111

Mensch nicht in die Welt passe, sondern nur, da3 es Unsinn ist, dies philosophisch
(also qua Vernunft) beweisen zu wollen. Damit zugleich rdumt Kant den Einwand
des Skeptikers beiseite, der die Frage aufwirft, woher wir denn wissen konnen,
daf3 unsere Erkenntnis der Welt dieser auch angemessen ist bzw. zugespitzt: ob es
sich rational beweisen lasse, da3 es eine duflere Realitét tiberhaupt gibt.

X

Ich komme jetzt zur Rekonstruktion einer genuin &dsthetisch bestimmten Subjek-
tivitét in der Kritik der Urteilskraft. Natur und Kunst verweisen laut Kant aufein-
ander und bedingen sich wechselseitig: einerseits mufl Naturschones so scheinen,
als ob es durch eine Absicht geformt wurde, die aber nur hypothetisch angenom-
men werden kann, wihrend andererseits die Kunst (zumindest die Kunst des
Genies) als Natur scheinen muf, also ihren kiinstlichen Charakter gerade verber-
gen muB. Diese Forderung hat schon Pseudo-Longin in seiner Schrift Uber das
Erhabene erhoben: demnach miissen rhetorische Figuren, wenn sie gelingen sol-
len, ihren kiinstlichen Charakter verbergen und eine pseudo-natiirliche Genese
ausstellen.” Kant schreibt: ,,An einem Produkte der schonen Kunst muf3 man sich
bewullt werden, dafl es Kunst sei, und nicht Natur; aber doch muf} die Zweck-
maiBigkeit in der Form desselben von allem Zwange willkiirlicher Regeln so frei
scheinen, als ob es ein Produkt der bloBen Natur sei“ (KdU B 179). Kunst mul3
also vortduschen, dal} sie Natur sei. Und zwar mul} sie das zunichst aus strate-
gischen Griinden der transzendentalphilosophischen Argumentation Kants. Denn
auf dem Kunstschonen 148t sich fiir den Menschen nichts griinden, eben weil es
real von Menschen gemacht ist. Daher muf3 auch das Kunstschone auf Natur und
natiirlich scheinende Notwendigkeit zuriickgefiihrt werden, weil es sonst keine
transzendentale Funktion in Kants System haben konnte. Weiter heif3t es:

Auf diesem Gefiihle der Freiheit im Spiele unserer Erkenntnisvermdgen, welches doch
zugleich zweckmaBig sein muf, beruht diejenige Lust, welche allein allgemein mitteilbar
ist, ohne sich doch auf Begriffe zu griinden. Die Natur war schén™, wenn sie zugleich als
Kunst aussah; und die Kunst kann nur schon genannt werden, wenn wir uns bewuft sind,
sie sei Kunst, und sie uns doch als Natur aussieht.” (KdU B 179)

Als Natur erscheinen kann Kunst paradoxerweise nur, wenn sie auf eine be-
stimmte Weise regelgeleitet produziert wird. Sie darf ndmlich einerseits nicht
mechanisch aus Regeln abgeleitet werden (hier griindet Kants Kritik an z.B. ra-
tionalistischen Regelpoetiken), andererseits muf sie aber irgendeinen Bezug auf
Regeln immer noch haben. Das Kunstwerk erscheint genau dann als Natur, wenn
es diese wie auch immer gearteten Regeln erfiillt. Diese schwierige Bestimmung
der Regelerfiillung von Kunstwerken, die letztlich ihre Schénheit verbiirgen soll,
beschreibt Kant als ,,Piinktlichkeit*:

33 Cf. Longinus: Vom Erhabenen (Reclam, Stuttgart 1988).
34 Aus welchen Griinden benutzt Kant hier die Vergangenheitsform?

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

,»Also muB} die ZweckmaBigkeit im Produkte der schénen Kunst, ob sie zwar absichtlich
ist, doch nicht absichtlich scheinen; d.i. schone Kunst muf3 als Natur anzusehen sein, ob
man sich ihrer zwar als Kunst bewuft ist. Als Natur aber erscheint ein Produkt der Kunst
dadurch, daB zwar alle Piinktlichkeit in der Ubereinkunft mit Regeln, nach denen allein
das Produkt das werden kann, was es sein soll, angetroffen wird; aber ohne Peinlichkeit,
ohne daf} die Schulform durchblickt, d.i. ohne eine Spur zu zeigen, daB die Regel dem
Kiinstler vor Augen geschwebt, und seinen Gemiitskréften Fesseln angelegt habe.” (KdU
B 180/Hervorhebung von mir, J.S.)

Hier kiindigt sich an, daB tiber die Regelproblematik bereits die Frage nach der Frei-
heit des Kiinstlers bzw. Genies eingeleitet wird, die laut Kant durch die Regel be-
grenzt werden muB3, damit das Genie nicht blofl genialen Unsinn produziert. Kants
Beschreibung schwankt hier zwischen der Hypothese einer aktiven, starken Indivi-
dualitit des Genies und einer schwachen, medialen Theorie derselben. Einerseits ist
es namlich der geniale Kiinstler, der durch sein Produkt ein Exempel fiir eine Regel
gibt, die es vor diesem Produkt so nicht gegeben hatte (was man als gattungseroff-
nende Funktion grofer Kunst erlautern konnte), ein Kiinstler also, der aus sich selbst
heraus sich bzw. seinen Produkten Regeln oder Gesetze geben kann. Andererseits
beschreibt Kant den Vorgang der genialen Regelsetzung auch medial: es sei die Na-
tur, die durch das Genie der Kunst die Regel gebe. Die Frage ist also, ob der Kiinstler
souverdn und bewuft neue Regeln setzen oder verwenden kann (aber warum kann
er dann tiber diesen Vorgang keine Auskunft geben, wie Kant bemerkt?), oder ob
sich die Regel irgendwie ,von selbst® in das Kunstprodukt als Natur einschreibt:
»@enie ist das Talent (Naturgabe), welches der Kunst die Regel gibt. Da das Talent,
als angebornes produktives Vermogen des Kiinstlers, selbst zur Natur gehort, so
konnte man sich auch so ausdriicken: Genie ist die angeborne Gemiitslage (ingeni-
um), durch welche die Natur der Kunst die Regel gibt* (KdU B 181).

Das Genie ist also selbst Natur bzw. deren Medium. Alle schone Kunst ist laut
Kant notwendig Kunst des Genies, gerade weil sie Beispiel einer Regel ist, die erst
das Genie oder die Natur in ihm oder durch ihn erfunden hat:

,Denn eine jede Kunst setzt Regeln voraus, durch deren Grundlegung allererst ein Pro-
dukt, wenn es kiinstlich heiflen soll, als moglich vorgestellt wird. Der Begriff der schonen
Kunst aber verstattet nicht, dafs das Urteil iiber die Schonheit ihres Produkts von irgend
einer Regel abgeleitet werde, die einen Begriff zum Bestimmungsgrund habe, mithin
einen Begriff von der Art, wie es moglich sei, zum Grunde lege. Also kann die schone
Kunst sich selbst nicht die Regel ausdenken, nach der sie ihr Produkt zu Stande bringen
soll. Da nun gleichwohl ohne vorhergehende Regel ein Produkt niemals Kunst heifsen
kann, so muf} die Natur im Subjekte (und durch die Stimmung der Vermégen desselben)
der Kunst die Regel geben, d.i. die schone Kunst ist nur als Produkt des Genies moglich.
(KdU B 181 f./Hervorhebungen von mir, J.S.)

Offensichtlich sind hier zwei Regelbegriffe im Spiel, die sich keineswegs einfach

identifizieren lassen. Und zwar gibt es einerseits normative Geschmacksregeln,
die aber nicht objektiv und begrifflich sein kénnen, und andererseits kiinstle-

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 113

rische Produktionsregeln, deren Befolgung allein nicht ausreicht, um die Schonheit
des Produkts zu sichern.” Das Argument ist, daB die Regelbefolgung in letzterem
Sinne im Produkt nicht auffallen darf und von daher natiirlich wirken muf}, was
nur das Genie zustandebringt, da das Genie Medium einer regelsetzenden Natur
ist. Die Frage ist natiirlich, was hier eigentlich ,,Natur” meint. Sie kann kaum als
Gegenbegriff zu ,,Kultur” fungieren und wire wohl eher als eine urspriinglich
herstellende Kraft zu verstehen.

Einen Ubergang von der Beschreibung struktureller Subjektivitit im Ge-
schmacksurteil bzw. des ihm zugrundeliegenden Zustands zu Gestalten spezifisch
dsthetischer Subjektivitét gibt es erstmals in § 32, in der die Figur des Dichters
eingefiihrt wird (cf. KdU B 137). Dieser Ubergang markiert einen Wechsel dessen,
was Kant beobachtet: wihrend es in der Analytik des Schonen um rezipierende und
urteilende Subjekte ging, steht jetzt das produktive dsthetische Subjekt im Zen-
trum. Allerdings 148t sich die Differenz zwischen diesen beiden Perspektiven, in
denen Subjektivitit verhandelt wird, nicht einfach gleichsetzen mit der Differenz
von Passivitdt und Aktivitdt. Im Genie waltet selbst eine Dialektik von regelsetzen-
der Natur (Produktivitét) und nicht auf Regeln zu reduzierendem Geschmack (in
der Selbstbeurteilung von Kunstwerken). Auch der Rezipient nimmt nicht einfach
passiv nur Wahrnehmungen auf, sondern spielt aktiv mit seinen Vorstellungen.
Zudem scheint das Genie den Zusammenhang von Kunst- und Naturschénem zu
sichern, denn das geniale Kunstwerk ist nur deshalb schon, weil es auf der Natur
beruht, die im Medium des Genies durch dieses hindurch mittels der Regeln bzw.
Regelsetzung das schone Kunstwerk schafft. Das Genie setzt Exempel einer Regel,
die es (oder sich in ihm) erst generiert. Hier stellt sich zunéchst die Frage, ob die-
ses Paradoxon eines sich selbst die Regel gebenden exemplarischen Individuums
(denn als solches wird Genie hier verstanden) das gleiche Paradoxon und nur eine
Umformung dessen ist, was in der Analytik des Schonen Anspruch auf ,,subjektive
Allgemeinheit® heifit. Die Antwort sei zunichst dahingestellt.

Im folgenden mochte ich eine Interpretation des Genies geben, die den Zusam-
menhang der beiden Sprechweisen tiber Subjektivitét, deren sich Kant bedient, er-
hellen soll. Und zwar mochte ich dies erldutern, indem ich versuche, die Dialektik
von Selbstreflexion und Selbstbeschreibung zusammenzudenken mit der Dialek-
tik von Allgemeinheit der Sprache und individueller Selbstbeschreibung. Indivi-
duelle Selbstbeschreibungen lassen sich nur verstehen als (textuelles) Resultat ei-
ner selbstreflexiven Infragestellung der subjektkonstituierenden Voraussetzungen.
Diese Voraussetzungen verstehe ich nicht wie Kant als transzendentalphilosophi-
sches Apriori im Subjekt oder in der Vernunft des Subjekts, sondern als ein Aprio-
ri, das in der strukturellen und irreduziblen Vorgéngigkeit der Sprache (und héher-

35 Diese zweite Weise, wie hier Regeln tiberhaupt im Spiel sind, lieBe sich auch so ver-
stehen, dal mit einem Produkt bzw. dessen Herstellung, sofern es Kunst sein will,
notwendigerweise eine Absicht des Produzierenden verbunden sein muf3. Kunstwer-
ke sind eben nicht kausalerweise so, wie sie sind, sondern aus subjektiven Griinden.
Daher sind die Regeln hier auch nicht natiirlich, sondern sie dienen nur dazu, das
Produkt natiirlich erscheinen zu lassen.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

stufig der Kultur) gegeniiber dem Subjekt besteht.” Die Allgemeinheit der Sprache
— etwa ihrer Begriffe —, als die und in der sich das Vergangene aufhebt, steht den
Versuchen individueller Selbstbeschreibungen zunichst diametral entgegen. Offen-
sichtlich muf3 die eigene Individualitét je gegen diesen allgemeinen Charakter der
Sprache entworfen werden. Sie féllt auch nicht einfach vom Himmel, sondern muf}
je erarbeitet und wiederhergestellt werden.” Das fiihrt zuriick zum Paradoxon der
genialen Regelsetzung ohne Regel. Das alltidgliche Man kann sich nédmlich seiner
Individualitdt nur versichern, wenn es eine je neue individuelle Sprechweise, ei-
nen individuellen Sprachgebrauch erfindet, d.h. eine neue Art der (z.B. autobiogra-
phischen) Selbstbeschreibung, die sich sowohl inhaltlich/thematisch als auch formal
(z.B. als formales Spiel: das wire wohl der anspruchsvollere Fall) vollziehen kann.
Solche individuellen Selbstbeschreibungen miissen keineswegs immer die Gestalt
eines Textes haben, sie konnen auch Bilder, Kompositionen oder Theaterauffithrun-
gen sein. All diese kiinstlerischen Produkte zeigen auch immer etwas iiber ihren
Autor, der sich im Produkt als diesem scheinbar vorgingig zwangsldufig entwirft,
unabhéngig von der Frage, ob er das bewuf}t will und tut oder ob nicht. Denn es gibt
kein kiinstlerisches Produkt ohne Perspektive auf das, was es darstellt. Diese un-
hintergehbare Perspektivitit, wie sie jeder Darstellung fundamental eingeschrieben
ist, bezeichnet die Subjektivitdt bzw. deren Selbstbeschreibung im Produkt. Dies
lieBe sich etwa am Ethos-Begriff der aristotelischen Rhetorik erlautern: das Ethos
bezeichnet namlich die Weise, in der sich der Redner durch seine Rede selbst als
dieser scheinbar temporal und strukturell vorgingig entwirft, um durch die Glaub-
wiirdigkeit dieses Selbstentwurfes iiberzeugend zu wirken.* Die Dialektik von All-
gemeinheit der Sprache (oder Geworfenheit) und individueller Selbstbeschreibung
(oder Entwurf) meint dasselbe wie das Kantische Paradox eines zugleich regelfol-
genden (d.h. tiberhaupt allgemeine Sprache mit ihren Regeln gebrauchenden) und
regelsetzenden (eine neue Strategie einer Sprechweise erfindenden) Genies, d.h. ei-
nes exemplarischen Individuums in doppeltem Sinn.” Paradox ist dieser Anspruch,
weil das Genie nicht einfach nur bestehende Regeln anwendet, sondern sie selbst erst
setzt. Die blofle Anwendung bestehender allgemeiner Regeln entgeht dem Anspruch
einer individuellen Griindung. Das Genie ist deswegen exemplarisch fiir subjektive
Vollziige (und damit fiir deren RegelméBigkeit), weil es explizit vollzieht, was allen
Subjektvollziigen eigen ist. Kiinstler und Philosophen bzw. alle, die mit Sprache auf
eine handwerkliche Weise operieren kénnen, sind deshalb prototypisch individuell,

36 Das bleibt in gewisser Weise im Rahmen einer Transzendentalphilosophie, nur daf3
es nicht mehr das Subjekt ist, das transzendental angesetzt wird, sondern Sprache
bzw. Kultur.

37 Menninghaus versteht die subjektive Selbstdarstellung als sexuelle Werbung des In-
dividuums. Cf. Winfried Menninghaus: Das Versprechen der Schonheit (Suhrkamp,
Frankfurt/Main 2003), S. 223 ff.

38 Es ist natiirlich die Frage, inwieweit der Rhetor Kontrolle tiber die Aufnahme dieser
Selbstbeschreibungen durch das Publikum ausiiben kann. Genau dies versucht die
Rhetorik ja (vielleicht unmdéglicherweise) zu regeln.

39 Es ist ndmlich darin exemplarisch fiir subjektive Vollziige, das es durch Exempel
Regeln setzt.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 115

weil sie es gewohnt sind, auf ihren Sprachgebrauch zu reflektieren und damit auch
auf Sprache iiberhaupt, die allen subjektiven Beschreibungen und Selbstverhéltnis-
sen unhintergehbar zugrundeliegt. Erst durch diese Reflexion der eigenen Sprach-
praktik mitsamt ihren Voraussetzungen kann es iiberhaupt so etwas wie eine hand-
werkliche Zuhandenheit der Sprache geben, der sich ein Individuum bedienen kann,
um sich selbst als autonomes Einzelnes zu beschreiben bzw. zu entwerfen.

Hier ergibt sich die Moglichkeit einer Aussicht auf die Antwort der anfénglich
gestellten Frage, wie die zwei Sprechweisen iiber Subjektivitit, deren sich Kant
bedient, moglicherweise zusammenhéngen kénnten. In der strukturellen Erldute-
rung der Subjektivitit scheint die édsthetische Erfahrung die zu sein, dafl das em-
pirische Subjekt in ihr seine kontingente Abhéngigkeit von einer transzendentalen
Subjektivitit spiirt oder erfahrt. Fiir das menschliche Subjekt als allgemeines
Vernunftsubjekt handelt es sich also um eine Fundierungserfahrung, die anhand
des (Natur-)Schonen gemacht werden kann oder sogar muf3. Das Individuum wird
sich dagegen in der oder durch die dsthetische(n) Erfahrung zunichst seiner Grund-
losigkeit und Kontingenz bewuf3t, um sich dann in der Erfahrung des Naturschonen
als Subjekt transzendental zu versichern. Fiir das Individuum ist die dsthetische
Erfahrung von daher eine Reflexions- und Verunsicherungserfahrung, in der es die
Voraussetzungen seiner Individualitdt und damit deren irreduzible Bedingtheit als
narzifltische Krinkung erfihrt. Diese Voraussetzungen sind bei Kant die transzen-
dentale Verankerung des menschlichen Subjekts und seiner Vernunft in der Welt.
Es erscheint mir aber plausibler, diese Voraussetzungen im apriorischen (und me-
taphysischen) Charakter der Sprache zu situieren. Auf diese reflexive Verunsiche-
rung reagiert das Subjekt, indem es die Texte (also die Selbstbeschreibungen), die
seine Individualitét sicherstellen sollen, revidiert oder neu schreibt. Aufgrund der
(asthetischen) Erfahrung des Individuums — daf} es ndmlich abhingig ist von einer
allgemeinen Fundierung des Subjekts in einem letztlich sprachlich (oder héherstu-
fig: kulturell) vermittelten Bezug zur Welt —, reagiert es mit einem individuellen
(Neu-)Entwurf seiner selbst qua reflexiver Sprechweise oder reflexiven Sprach-
gebrauchs zur Griindung von Individualitit. Aus der Verunsicherung heraus, die
das Individuum durch die Spannung zwischen der beanspruchten Autonomie, die
durch seine individuelle Selbstbeschreibung gesichert werden soll, und deren all-
gemeinen Grundlagen (vor allem Sprache, aber auch Kultur) erfédhrt, erfolgt der
Versuch einer individuellen (Neu-)Konstitution mittels Selbstbeschreibung. Diese
Neubeschreibung ist der paradoxe Versuch einer regelsetzenden (also individuel-
len) Sprachverwendung (denn es kann nicht nur einmal jemand einer Regel gefolgt
sein, wie Wittgenstein wuBte), der letztlich nur wiederholt, aber nie abgeschlossen
werden kann.” Die Griindung der Individualitét ist unabschlieBbar, weil das Indi-

40 Offensichtlich reicht eine mehr oder wenige passive Regelerfiillung, eine bloBe Re-
gelanwendung, nicht aus, um Individualitit zu griinden. Solange ,man‘ das Gebot der
autonomen (also iibersetzt: selbstgesetzgebenden) Griindung von Individualitét fiir
giiltig halt, braucht es zur Einlosung dieses Anspruchs eine aktive Regeltranszendenz,
die eben anders sein muf} als blofie Regelerfiillung. Das scheint auch Kant im Auge
zu haben, wenn er fiir die dsthetische Erfahrung eine reflektierende und eben keine
blof} bestimmende Verfahrensweise der Urteilskraft annimmt, wie sie automatisch im

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

viduum sich weder selbst griinden kann noch durch Rekurs auf allgemeine Grund-
lagen der Subjektivitit (z.B. Sprache etc.) sich im radikalen Sinn als Individuum
bestimmen oder gar erschaffen kann. Dieses Paradoxon ist der abendldndischen
Kultur wohl unhintergehbar eingeschrieben: einerseits die Forderung nach absolut
autonomer (iibersetzt also: selbstgesetzgebender) Individualitit (z.B. als Selbstset-
zung des SelbstbewulBtseins), auf der alles andere griinden soll, andererseits die Un-
moglichkeit, jemals einen Akt der subjektiven Selbstgriindung durchzufiihren, der
diesem Anspruch geniigen kénnte. Dieses Paradoxon bestimmt auch die dsthetische
Konzeption von Subjektivitdt. In der modernen Forderung nach Individualitit ver-
birgt sich also der sehr menschliche Versuch, sich selbst in der Weise gottgleich zu
setzen, da3 man sich selbst unbedingt auf sich selbst zu griinden versucht. Es ist
eine offene Frage, ob diese Forderung bloB aus kontingenten Griinden (historischer
oder kultureller Natur) oder aber mit Notwendigkeit erhoben wird, etwa weil sie der
menschlichen Verfassung unhintergehbar eingeschrieben ist. Wenn tiberhaupt, kann
,man‘ den Anspruch auf absolute Individualitét wohl nur ironisch erfiillen. Auf die-
se Moglichkeit komme ich im vierten Kapitel zurtick.

Der Prozef} der Produktion schoner bzw. genialer Kunst bleibt ein unlgsbares Ge-
heimnis, weil der Kiinstler nicht dariiber Bescheid geben kann, da es sich nicht um
selbsttransparente und souverdne Regelsetzungen handelt, sondern um eine mediale
Selbstschopfung der von Kant sogenannten ,Natur‘. Dem kiinstlerischen ProzeB der
Produktion eignet also ein je ne sais quoi, das sich aus der Dunkelheit ergibt, in der
sich der Kiinstler in Bezug auf sein Vermdgen zur Schépfung notwendig befindet.
Denn ohne diese Dunkelheit wire das Produkt kein Produkt der schonen Kunst, son-
dern mechanisch aus bereits bestehenden Regeln abgeleitet. Ohne diese konstitutive
Dunkelheit wire auch durch die genialen Produkte {iberhaupt keine Individualitét zu
griinden. Daher hat der Kiinstler auch keine uneingeschriankte Verfiigungsgewalt iiber
seine Produkte, die er eben nicht nach Belieben oder planméBig sich ausdenken kann,
da sie ihm durch das, was Kant ,,Natur* nennt, vorgeschrieben werden." Auf diese bei
Kant bereits angelegte Ambiguitét des kiinstlerischen Produktionsprozesses zwischen
souveraner Beherrschung der kiinstlerischen Techniken und Materialien und medialer
Selbstpreisgabe des Subjekts an einen selbstgenerierenden oder autopoietischen Her-
stellungsprozef einer urspriinglichen Kraft (die Derrida différance nannte), werde ich
in den folgenden Kapiteln tiber Schlegel und Nietzsche zurtickkommen.

In seiner Beschreibung genuin dsthetisch bestimmter Gestalten von &sthetischer
Subjektivitit tibersteigt Kant seine noch metaphysische Konzeption in der Analytik des
Schonen: jetzt geht es nicht mehr blo um affirmierende Subjektgriindung, sondern er
entfaltet implizit (oder sogar explizit) genau jene Dialektik von selbstbeschreibender
Griindung und deren reflexiver Infragestellung, die in dieser Arbeit als Kennzeichen

Alltag geschieht. Reflektierend ist die Urteilskraft im dsthetischen Zustand namlich
deswegen, weil sie vom Besonderen ausgehend die allgemeine Regel erst (er-)findet.

41 Von hier aus wire Heideggers These zu erldutern, dafl Kunstproduktion sich ereig-
nendes Ins-Werk-Setzen der Wahrheit ist. Cf. Martin Heidegger: Der Ursprung des
Kunstwerks (in: ders.: Holzwege, Klostermann, Frankfurt/Main 1950, S. 1-74), hier S.
62: ,,.Die Kunst ist als das Ins-Werk-Setzen der Wahrheit Dichtung®. Die Konsequenz
daraus wére dann, da3 Wahrheit und urspriingliche Kraft das Selbe waren.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 117

der wahren Struktur der dsthetischen Erfahrung angesetzt ist. Subjektsetzung und
Subjektdepotenzierung, Selbstbeschreibung und Selbstreflexion verschranken sich
auch bei Kant. Wie bei Schlegel und Nietzsche (wie spéter gezeigt werden wird) gibt es
in Kants Beschreibung dsthetischer Subjektivitit eine Ambivalenz zwischen absoluter
Erméchtigung und totaler Ohnmacht. Méglicherweise 148t sich dsthetische Subjektivi-
tét nur in dieser unaufloslichen Ambivalenz beschreiben.

Wenn man den genialen Kiinstler hier als édsthetisch bestimmtes Subjekt versteht,
so ist dieses — zumindest im &sthetischen Zustand — nicht Herr seiner selbst und hat
weder eine absolute Kontrolle des Produktionsprozesses noch verfiigt es iiber eine
Selbsttransparenz (cf. KdU B 182). Daher 14t sich die Geschicklichkeit des Genies
nicht mitteilen oder lehren, sondern sie muf} sich je neu in jedem Genie ausbilden,
das sich deshalb auch nicht (nur) nachahmend zur kiinstlerischen Tradition verhilt,
sondern nachfolgend. Das Genie muf3 sich also zwar an den Produkten seiner Vor-
gdnger orientieren, aber dabei diese nicht blol nachmachen, sondern an ihnen etwas
lernen, was man eigentlich gar nicht lernen kann (und was vielleicht ein angeborenes
Vermdogen sein muf3): neue Regeln zu setzen, ohne gegen Regeln zu verstoflen. Ori-
ginal zu sein, ohne bloBen regellosen Unsinn zu produzieren. Die geniale Weise der
Regelbefolgung durch Regeltranszendenz erlernen. Sich durch Selbstgesetzgebung als
Individuum erschaffen. Und so weiter.

Schone und geniale Kunstwerke lassen sich nicht aus Regeln konstruieren, da sie
Beispiel einer erst durch sie gesetzten Regel sind. Nur nachtriglich lassen sich aus den
Produkten Regeln ableiten:

,»Da die Naturgabe der Kunst (als schénen Kunst) die Regel geben muf: welcherlei Art ist
denn diese Regel? Sie kann in keiner Formel abgefafit zur Vorschrift dienen; denn sonst wiir-
de das Urteil tiber das Schone nach Begriffen bestimmbar sein: sondern die Regel muf; von
der Tat, d.i. vom Produkt abstrahiert werden [also nachtraglich formuliert werden, J.S.], an
welchem andere ihr eigenes Talent priifen mogen, um sich jenes zum Muster, nicht der Nach-
machung, sondern der Nachahmung, dienen zu lassen. Wie dieses moglich sei, ist schwer zu
erkldren. [...] Die Muster der schonen Kunst sind daher die einzigen Leitungsmittel [...].* (KdU
B 185/Hervorhebung von mir, J.S.)

Die Urteilskraft bzw. der Geschmack ist das Korrektiv der genialen Originalitét:
,,Das Genie kann nur reichen Stoff, zu Produkten der schénen Kunst hergeben; die
Verarbeitung desselben und die Form erfordert ein durch die Schule gebildetes Ta-
lent, um einen Gebrauch davon zu machen, der vor der Urteilskraft bestehen kann®
(KdU B 186). Vor dem Geschmack kann das Kunstwerk also nur bestehen, wenn es
auf einem gewissen Maf} an technischem Vermogen beruht. Das Zitat weist voraus
auf das Verhiltnis von Genie und Geschmack, dessen richtige Austarierung die we-
sentliche Bedingung aller schonen Kunst ist. Zur Beurteilung schoner Gegenstén-
de bedarf es ndmlich Geschmack, zur ihrer Hervorbringung aber Genie. Wéhrend
Geschmacksurteile durch das freie Spiel zwischen Einbildungskraft und Verstand
zustande kommen, ist das Genie durch die Simultanitdt von Regelsetzung und Re-
gelbefolgung ausgezeichnet.”

42 Die interessante These Kants ist: es gibt etwas, dessen Miligestalt sich im Kunst-

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Inder Tatsichert das Talent des Genies das Zustandekommen geistreicher Kunst,
wihrend der Geschmack deren Schonheit beurteilt. Daher ist der Geschmack regu-
lierend auf das Genie und seine Originalitit bezogen. Der Geschmack beschneidet
das Genie und dessen geistreiche Einbildung:

,»,Reich und original an Ideen zu sein, bedarf es nicht so notwendig zum Behuf der Schon-
heit, aber wohl der Angemessenheit jener Einbildungskraft in ihrer Freiheit zu der Gesetz-
miBigkeit des Verstandes.” Denn aller Reichtum der ersteren bringt in ihrer gesetzlosen
Freiheit nichts als Unsinn hervor; die Urteilskraft ist aber das Vermdgen, sie dem Ver-
stande anzupassen. Der Geschmack ist, so wie die Urteilskraft tiberhaupt, die Disziplin
(oder Zucht) des Genies, beschneidet diesem sehr die Fliigel und macht es gesittet oder ge-
schliffen; zugleich aber gibt er diesem eine Leitung [...], indem er Klarheit und Ordnung
in die Gedankenfiille hineinbringt, macht er die Ideen haltbar™, eines dauernden zugleich
auch allgemeinen Beifalls, der Nachfolge anderer, und einer immer fortschreitenden Kul-
tur, fdhig. Wenn also im Widerstreite beiderlei Eigenschaften an einem Produkte etwas
aufgeopfert werden soll, so miifite es eher auf der Seite des Genies geschehen: und die
Urteilskraft, welche in Sachen der schonen Kunst aus eigenen Prinzipien den Ausspruch
tut, wird eher der Freiheit und dem Reichtum der Einbildungskraft, als dem Verstande
Abbruch zu tun erlauben. Zur schonen Kunst wiirden also Einbildungskraft, Verstand,
Geist und Geschmack erforderlich sein.” (KdU B 202 f)*

Dem urteilenden Geschmack eignet also letztlich ein Vorrang vor dem Genie. An
diesem Zitat 148t sich noch einmal der Zusammenhang der Sprechweise tiber Sub-
jektivitét in der Analytik des Schonen mit der Theorie des Genies bzw. der schonen
Kunst erldutern. Kants Regelbegriff bleibt ndmlich doppeldeutig: einerseits meint
er eine Produktionsregel des Genies (z.B. KdU B 181 f)), die paradoxerweise durch
ein Beispiel erst gesetzt wird und insofern original ist, andererseits meint er eine
Regel des Geschmacks, die nur aus unserer empirischen &sthetischen Urteilspra-
xis nachtréglich ableitbar ist, aber nicht allein aus den beurteilten Objekten. Das
Genie braucht eine Regel zum Schaffen eines Kunstwerks, und der Geschmack
urteilt, als ob es eine Regel gébe. Die Verbindung zwischen beiden Regelbegrif-
fen ist vielleicht, daf3 die Schonheit weder auf der Produktionsseite noch auf der
Rezeptionsseite durch RegelméBigkeit (und auch nicht durch Vollkommenheit)
zu garantieren ist. Es bleibt aber trotzdem schwer zu verstehen, wie die beiden
Regelbegriffe sich zueinander verhalten. Denn Geschmack ist bei Kant ein nor-
mativer Begriff, der anders mit Regeln operiert als das Genie (als Vermdgen des

werk auch durch das Genie nicht vollig ausmerzen 146t. Nur das Genie darf sich im
Namen seines Geistesschwunges iiber Regeln hinwegsetzen, was aber gleichwohl
immer ein Fehler bleibt und nicht nachahmungswiirdig ist (insbesondere von Nicht-
genies) (cf. KdU B 200 £.).

43 Was ist das fiir eine Freiheit, die zur GesetzméaBigkeit des Verstandes angemessen
sein muf3?

44 Mittels welcher Konservierungstiatigkeit soll das funktionieren?

45 Kant fiihrt in einer FuBinote aus, daB3 der Geschmack die iibrigen drei Vermogen in
sich vereinigt.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 119

Hervorbringens). Der Geschmack beurteilt immer erst nachtriaglich die Innova-
tionen der Kunst, die nicht immer schon sein miissen, wihrend das Genie eine
Regel durch sein Produkt erst setzt. Die Dialektik von regelsetzendem Genie und
beurteilendem Geschmack 148t sich also reformulieren als Dialektik von genialer
Innovation und nachtriglicher Selektion durch Geschmacksurteile. Es reicht eben
nicht, einfach nur von der Regel abzuweichen (das wire blof3 genialer Unsinn),
sondern ,man‘ muf} es zudem auf strategisch geschickte Weise zu tun verstehen
—und d.h. regelsetzend, denn die produktive Abweichung vom Allgemeinen muf3
zunidchst vor der kritischen Selbstbeurteilung bestehen: die Frage ist dann, ob die
Abweichung originell genug ist bzw. auf die richtige Weise (ndmlich regelfolgend)
originell (ndmlich regelsetzend) ist, um durch die Abweichung Individualitdt zu
griinden. Hier stellt sich wieder einmal die Frage nach dem Zusammenhang von
konventionellen sozialen Urteilspraktiken und der Unableitbarkeit der Schonheit
aus empirischer Publikumszustimmung. Um diesem Zusammenhang gerecht zu
werden, miiite man die Tatigkeit des Genies so verstehen, daf} seine Titigkeit ei-
gentlich darin besteht, durch seine Produkte neue Geschmacksregeln zu erfinden
und zu setzen, also den Geschmack selbst weiterzuentwickeln. Denn nur die Ge-
schmacksregeln, die es nicht objektiv geben kann, kénnen die Schonheit des Ge-
genstandes sichern, auch wenn sie ihm nicht vorgéngig sind. Kant verheddert sich
immer wieder in dem Versuch, dieses Paradoxon transzendentalphilosophisch auf-
zulosen. Jedenfalls gibt er zwei Beschreibungen der Bedingungen schoner Kunst,
die nicht miteinander zu vereinbaren sind. Einerseits soll ndmlich schéne Kunst
durch exemplarische Regelsetzung des Genies entstehen bzw. diese sein, was in
einem radikalen Sinn nur neue und innovative Kunst zur schénen Kunst machte
(nur gattungserdffnende Kunst wire dann schon) und damit die meisten Kunst-
werke qua Definition als nichtschon etikettierte. Andererseits soll schone Kunst in
der Herstellung solcher Formen bestehen, die ein freies Spiel von Einbildungskraft
und Verstand erméglichen sollen. In dieser Lesart wire alle Kunst schon — egal ob
gattungseréffnend oder nicht —, sofern sie eben dieses Spiel an sich zufilligerwei-
se ermoglicht oder gar notwendigerweise hervorruft. Diese Zweideutigkeit ergibt
sich aus einer doppelten Bestimmung dessen, was Kant Geschmack nennt: er ist
ndmlich einerseits das (vielleicht dialektisch zu denkende) Verhiltnis von Regel
und Geist bzw. Genie, andererseits das von Einbildungskraft und Verstand. Diese
Differenz ist nicht einfach identisch mit der Differenz von produktiven und rezep-
tiven Subjektbeziigen auf Kunstobjekte.

Xl

Aus dem Anspruch auf Allgemeinheit a priori der &sthetischen Urteile und der
Entgegensetzung solcher Urteile folgt ihre Dialektik. Es handelt sich um keine
Dialektik in Geschmacksurteilen, so weit sich jeder auf seinen Geschmack be-
ruft, sondern nur um eine Dialektik der Kritik des Geschmacks (nicht des Ge-
schmacks selbst) in Ansehung ihrer Prinzipien: ,,da ndmlich tiber den Grund der
Moglichkeit der Geschmacksurteile iiberhaupt einander widerstreitender Begriffe

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

natiirlicher und unvermeidlicher Weise auftreten” (KdU B 232). Eine Dialektik
der dsthetischen Urteilskraft gibt es nur, wenn ,,sich eine Antinomie der Prinzipi-
en dieses Vermogens findet, welche die GesetzmaiBigkeit desselben, mithin auch
seine innere Moglichkeit, zweifelhaft macht™ (KdU B 232). Zur Einfithrung der
Antinomie erldutert Kant zunéchst zwei Gemeinorte des Geschmacks: zum einen
hat ein jeder seinen eigenen Geschmack (d.h. er ist subjektiv) und zum anderen
148t sich tiber den Geschmack nicht disputieren (d.h. er ist nicht objektiv begriind-
bar). Er fiihrt eine subtile Unterscheidung zwischen Streiten und Disputieren ein:
wihrend letzteres ein logisches Ableiten der Notwendigkeit von Argumenten ist,
unterliegt einem Streit ein freieres Prinzip. Bei diesem geht es um den Austausch
von Argumenten, von denen keines jemals unbedingte Notwendigkeit beweisen
kann. Solchen Streit gibt es iiber die Geschmacksurteile. Uber diese kann zwar
gestritten werden, aber nicht durch Beweise entschieden werden, also disputiert
werden. Daraus schlieffit Kant, dal zwischen den beiden Gemeinortern der Satz
fehlt: iber den Geschmack 148t sich streiten. Das heifit, daf er einen Anspruch auf
Allgemeinheit ohne bestimmte Begriffe erhebt und damit postuliert, da3 es Griin-
de fiir dsthetische Urteile geben muf. Aus dieser Beschreibung folgt folgende An-
tinomie: 1) Thesis. Das Geschmacksurteil griindet sich nicht auf Begriffen; denn
sonst lieBe sich dariiber disputieren (durch Beweise entscheiden) 2) Antithesis. Das
Geschmacksurteil griindet sich auf Begriffen; denn sonst liee sich, ungeachtet der
Verschiedenheit desselben, dariiber auch nicht einmal streiten (auf die notwendige
Einstimmung anderer mit diesem Urteile Anspruch machen) (cf. KdU B 234).
Der antinomische Widerstreit der jedem Geschmacksurteile untergelegten
Prinzipien ist nach Kant nur hebbar, wenn man zeigt, daf3 der Begriff des ,Be-
griffs® hier in zweierlei Sinn verwendet wird. Aus der Vermengung dieser beiden
folgt eine transzendentale Illusion: ,, [...]; dieser zwiefache Sinn, oder Gesichts-
punkt, der Beurteilung sei unserer transzendentalen Urteilskraft notwendig; aber
auch der Schein, in der Vermengung des einen mit dem andern, als natiirliche
Ilusion, unvermeidlich® (KdU B 234). Das Geschmacksurteil muf3 sich auf'einen
Begriff beziehen, kann sich aber nicht aus einem Begriff erweisen lassen, ,,weil
ein Begriff entweder bestimmbar [also Verstandesbegriff, J.S.], oder auch an sich
unbestimmt und zugleich unbestimmbar [also transzendentaler Vernunftbegriff
des Ubersinnlichen, I.S.], sein kann* (KdU B 235). Zwar geht das Geschmacks-
urteil auf Gegenstidnde der Sinne und ist sofern auf das Gefiihl der Lust bezogene
anschauliche einzelne Vorstellung und Privaturteil (jeder hat seinen Geschmack);
gleichwohl ist ,,im Geschmacksurteile eine erweiterte Beziehung der Vorstellung
des Objekts (zugleich auch des Subjekts) enthalten, worauf wir eine Ausdehnung
dieser Art Urteile, als notwendig fiir jedermann, griinden [...] (KdU B 235). Hier
ist also ein Begriff im Spiel, der sich nicht bestimmen und durch den sich auch
nichts erkennen 14Bt: ndmlich ein bloBer reiner Vernunftbegriff von dem Uber-
sinnlichen, ,,was dem Gegenstande (und auch dem urteilenden Subjekte) als Sin-
nenobjekte, mithin als Erscheinung, zum Grunde liegt™ (KdU B 236). Dies fiihrt
Kant in einem Satz, der die gesamte Anlage der Kritik der Urteilskraft als trans-
zendentale Begriindung des Geschmacksurteils in nuce beschreibt, niher aus:

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 121

,»Nun fillt aber aller Widerspruch weg, wenn ich sage: das Geschmacksurteil griindet
sich auf einem Begriffe (eines Grundes {iberhaupt* von der subjektiven ZweckmiBigkeit
der Natur fiir die Urteilskraft), aus dem aber nichts in Ansehung des Objekts erkannt
und bewiesen werden kann, weil er an sich unbestimmbar und zum Erkenntnis untaug-
lich ist; es bekommt aber durch eben denselben doch zugleich Giiltigkeit fiir jedermann
(bei jedem zwar als einzelnes, die Anschauung unmittelbar begleitendes Urteil): weil der
Bestimmungsgrund desselben vielleichf” im Begriffe von demjenigen liegt, was als das
tibersinnliche Substrat der Menschheit angesehen werden kann.” (KdU B 236 f./Hervor-
hebungen von mir, J.S.)

Der transzendentale Schein ist natiirlich und der menschlichen Vernunft unver-
meidlich eingeschrieben, soweit sie sich immanent versteht und darauf verzichtet,
sich auf scholastische Weise dogmatisch zu deduzieren. Die Antinomie 148t sich
folgendermaflen auflosen: es geht einmal um bestimmte und das andere Mal um
unbestimmte Begriffe (ndmlich vom iibersinnlichen Substrat der Erscheinungen).
Man kann nicht mehr tun, als nur diesen Widerspruch heben, denn: ,,Ein bestimm-
tes objektives Prinzip des Geschmacks, wornach die Urteile desselben geleitet,
gepriift und bewiesen werden kénnten, zu geben, ist schlechterdings unmaoglich;
[...]* (KdU B 237 f)). Es muB sich also um ein subjektives Prinzip handeln, daf3
sich in der transzendentalen Reflexion zeigt: ,,Das subjektive Prinzip, ndmlich die
unbestimmte Idee des Ubersinnlichen in uns, kann nur als der einzige Schliissel
der Entritselung dieses uns selbst seinen Quellen [aber anscheinend nicht seiner
Phénomenalitdt nach, zumindest fiir Kant, J.S.] nach verborgenen Vermogens an-
gezeigt, aber durch nichts weiter begreiflich gemacht werden* (KdU B 238).

Man muf} die Antinomien auflsen, weil ,,kein anderer Ausweg tibrig bleibt®,
um ,,die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen®. Dies geht nur so, daf3
,,die Antinomien wider Willen nétigen, {iber das Sinnliche hinaus zu sehen, und
im Ubersinnlichen den Vereinigungspunkt aller unserer Vermogen a priori zu
suchen” (KdU B 239). Die Moglichkeit und Notwendigkeit dieses Schrittes von
der Formulierung der Antinomie zu ihrer Auflésung gehort zu dem, was hier
substantiell bestritten werden soll.

Es gibt laut Kant drei Arten der Antinomie der reinen Vernunft, die alle die
Vernunft zwingen, von der ,,sehr natiirlichen Voraussetzung, die Gegenstinde
der Sinne fiir die Dinge an sich selbst zu halten, abzugehen, sie vielmehr blof3
fiir Erscheinungen gelten zu lassen, und ihnen ein intelligibles Substrat (etwas
Ubersinnliches, wovon der Begriff nur Idee ist und keine eigentliche Erkenntnis
zuldft) unterzulegen (KdU B 243). Alles hingt vielleicht davon ab, wie man die-
sen Satz versteht: gibt es auch noch Dinge an sich, die uns blof} als Erscheinungen
zuginglich sind, oder ist die Differenz unsinnig, weil es eben keine Dinge an sich
gibt? Laut Kant zwingen die Antinomien die Vernunft, sich von ihren Hoffnun-
gen (auf iibersinnliche Erkenntnis der Dinge an sich) zu trennen. Jedes Erkennt-

46 Genau hier griindet meine Kritik an der grilndenden Funktion der dsthetischen Er-
fahrung bei Kant.

47 Was fiir eine Art Vorbehalt manifestiert sich in diesem ,,vielleicht“? Bezweifelt Kant sei-
ne eigene, in seinem transzendentalen Projekt absolut unentbehrliche Voraussetzung?

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

nisvermdgen (Verstand, Urteilskraft, Vernunft) hat seine eigene Antinomie, so
wie jedes als oberes Erkenntnisvermogen seine Prinzipien a priori hat (cf. KdU B
243 f)): der Verstand in der theoretischen Erkenntnis, die Vernunft in ihrer Praxis
und die Urteilskraft in der Asthetik.”

Kant schreibt, da3 die Antinomien fiir den menschlichen Vernunftgebrauch
unvermeidlich sind, wenn sie nicht auf ein tibersinnliches Substrat der gegebenen
Objekte, als Erscheinungen, zuriicksehen (cf. KdU B 244). Laut Kant folgt aus
der Deduktion die Idee des Ubersinnlichen als eines ,,Prinzips der subjektiven
ZweckmaiBigkeit der Natur fiir unser Erkenntnisvermogen (KdU B 245). Es gibt
daher nur eine Ausflucht vor der Antinomie, denn es gibt nur die Moglichkeit,

»entweder zu leugnen, da3 dem ésthetischen Geschmacksurteile irgend ein Prinzip a prio-
ri zum Grunde liege, daB aller Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Beistimmung
grundloser leerer Wahn sei, und ein Geschmacksurteil nur sofern fiir richtig gehalten
zu werden verdiene, weil es sich trifft, daf} viele in Ansehung desselben iibereinkom-
men, und auch dieses eigentlich nicht um deswillen, weil man hinter dieser Einstimmung
ein Prinzip a priori vermutet, sondern (wie im Gaumengeschmack), weil die Subjekte
zufdilliger Weise gleichformig organisiert seien; oder man miifite annehmen, daf} das Ge-
schmacksurteil eigentlich ein verstecktes Vernunfturteil {iber die an einem Dinge und die
Beziehung des Mannigfaltigen in ihm zu einem Zwecke entdeckte Vollkommenheit sei,
mithin nur um der Verworrenheit willen, die dieser unserer Reflexion anhingt, dsthetisch
genannt werde, ob es gleich im Grunde teleologisch sei: in welchem Falle man die Auf-
16sung der Antinomie durch transzendentale Ideen fiir unnétig und nichtig erklaren, und
so mit den Objekten der Sinne nicht als bloBen Erscheinungen, sondern auch als Dingen
an sich selbst, jene Geschmacksgesetze vereinigen koénnte.” (KdU B 244 f./alle Hervorhe-
bungen von mir, J.S.)

Das scheint eben die falsche Alternative zu sein, die Kant aufmacht, um den Ratio-
nalismus seiner Vorgénger zu kritisieren und — vielleicht — zu tiberwinden. Hier ist
gleich mehreres einzuwenden. Zunéchst ist die Gleichférmigkeit der dsthetischen
Urteile nicht zufillig, sondern Effekt einer gemeinsamen Praxis der geschmack-
vollen Beurteilung schoner Dinge und der daraus resultierenden Ubung: #stheti-

48 Die Gleichsetzung von Einbildungskraft und Urteilskraft bzw. deren wechselseitiger
Austausch je nach Kontext und Erfordernis der Argumentation scheint hochst proble-
matisch. Denn die Urteilskraft ist ja selbst von Kant als die Kraft der Relationierung
von Allgemeinem (also Verstandesbegriffen) und Besonderem (sinnlicher Anschau-
ung in der Einbildungskraft) definiert worden und kann von daher nicht mit einem
der Elemente dieser Relation identisch sein. In diesem permanenten Austausch des
Vokabulars zeigt sich vielleicht das Schwanken Kants zwischen einer phdnomeno-
logisch inspirierten Analyse der &dsthetischen Verfahrensweise der Einbildungskraft
einerseits und der funktionalen Bestimmung des Naturschonen als tauglich fiir eine
reflexive Griindung der transzendentalen Angemessenheit der menschlichen Urteils-
kraft mit den Dingen der Welt andererseits. Das betrifft auch die Frage, wo im Sub-
jekt das dsthetische Spiel angesetzt wird: entweder innerhalb der Einbildungskraft
oder aber zwischen Einbildungskraft und Verstand.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 123

sche Urteile sind trotz aller allgemeingiiltigen Anspriiche faktisch abhidngig vom
kulturellen, historischen und sozialen Kontexten der Urteilenden, woran u.a. Bour-
dieu erinnert hat. Zweitens ist der Anspruch auf Notwendigkeit allgemeiner Bei-
stimmung nicht schon deshalb ,,grundlos leerer Wahn*, weil er sich in der Tat auf
nichts Transzendentalem griinden kann. Das Transzendentale ist uns unverfiigbar,
wir konnen es hochstens benennen: z.B. als différance. Der Anspruch auf allge-
meine Beistimmung, den unsere Geschmacksurteile erheben, 146t sich als Analyse
der Grammatik unserer Verwendung des Begriffs ,,schon® verstehen. Also wird
hier nicht der allgemeine Anspruch und die Richtigkeit der Beschreibung Kants
kritisiert, sondern deren Ableitung (Deduktion) aus transzendentalphilosophischen
Voraussetzungen, die selbst auf nichts griinden konnen, da sie als selbstgriindend
von Kant gedacht werden. Dal das Geschmacksurteil auf Prinzipien a priori griin-
de (seien diese subjektiv oder objektiv), ist eine leere Illusion, ein transzendentaler
Schein, der letztlich voraussetzt, dal3 das Schone und das Wahre identisch sind.
Die Idee der Funktion der Schonheit als (wahrheits-)griindende Harmonie (z.B. der
Erkenntniskréfte) beruht auf einem transzendentalen Schein, den es philosophisch
zu reflektieren gilt. Das, was Schonheit angeblich (oder tatsdchlich) griindet, ist
absolut beliebig, arbitrir, konventionell.

Die transzendentalen Annahmen Kants lassen sich mit Nietzsche kritisieren:
man kann sehr wohl die transzendentale Begriindung der Geschmacksurteile ab-
lehnen, ohne damit Erscheinung und Dinge an sich gleichzusetzen. Die Pointe ist ja
dann gerade, daB3 es eben nichts anderes ,gibt* als die Dinge, so wie sie uns erschei-
nen.” Alles andere ist nutzlose Spekulation iiber Fundierungen der menschlichen
Vernunft, die letztlich immer illusionér sind, d.h. sich niemals selbst erkldren und
griinden konnen, was sie doch mii3ten, wenn sie einen Anspruch auf transzenden-
tale Geltung erheben. Vernunft hat ihren Sinn erst von da an, wo sie sich auf etwas
anderes als sich selbst griindet. Dal} dies (nicht nur) bei Kant die Schonheit ist,
ist hinreichend dargetan worden. Statt auf die Schonheit wird hier vorgeschlagen,
nicht nur den &dsthetischen Gebrauch der Vernunft auf die paradoxale Verbindung
aus Liebe und Schonheit zu griinden: wir lieben das Schone, wiahrend uns doch das
schon erscheint, was wir lieben.

Xl

Kants Kritik gilt sowohl dem Empirismus wie dem Rationalismus seiner Zeit: am
Empirismus kritisiert er, dal dieser den Geschmack als Urteilsvermodgen a poste-
riori versteht und damit die Differenz zwischen Schonem und Angenehmen ver-
schleift. Am Rationalismus stort ihn, da3 dieser dem Geschmack objektive Griin-
de unterlegt und damit das Schone und das Gute gleichsetzt. Es muf3 aber laut Kant

49 ,.Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb tibrig? die scheinbare viel-
leicht? ...aber nein! Mit der wahren Welt haben wir auch die scheinbare abgeschafft!“
(Friedrich Nietzsche: Gétzen-Dédmmerung (in: ders.: Kritische Studienausgabe Band
VI, Deutscher Taschenbuch Verlag/de Gruyter, Miinchen/Berlin/New York 1967-77,
S. 55-162), hier S. 81.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

auch Griinde des Wohlgefallens a priori geben, die mit dem Prinzip des Rationalis-
mus zusammen bestehen konnen, obwohl sie nicht auf bestimmte Begriffe griin-
den. Weiter stellt er fest: ,,Der Rationalism des Prinzips des Geschmacks ist dage-
gen entweder der des Realisms der ZweckmaBigkeit, oder des Idealism derselben®
(KdU B 246). Die ZweckmaBigkeit ist dabei nicht objektiv gedacht, ,,sondern nur
isthetisch, auf die Ubereinstimmung seiner Vorstellung in der Einbildungskraft
mit den wesentlichen Prinzipien der Urteilskraft tiberhaupt, im Subjekte* (KdU B
247). Mit der Frage, ob es sich bei dieser ZweckméBigkeit um ein reales oder aber
um ein idealistisches Prinzip handelt, befafit sich Kant im weiteren Verlauf des
Paragraphen:

,,Folglich kann, selbst nach dem Prinzip des Rationalisms, das Geschmacksurteil und der
Unterschied des Realisms und Idealisms desselben nur darin gesetzt werden, dafl entwe-
der jene subjektive ZweckmaiBigkeit im erstern Falle als wirklicher (absichtlicher) Zweck
der Natur (oder der Kunst), mit unserer Urteilskraft iibereinzustimmen, oder im zweiten
Falle nur als eine, ohne Zweck, von selbst und zufilliger Weise sich hervortuende zweck-
miBige Ubereinstimmung zu dem Bediirfnis der Urteilskraft, in Ansehung der Natur und
ihrer nach besondern Gesetzen erzeugten Formen, angenommen werde.” (KdU B 247)

Die Angemessenheit von Subjekt und Welt, die wir in der Erfahrung des (Na-
tur-)Schonen erfahren, ist nicht real (dann wire sie objektiv-teleologisch in der
Natur angelegt, was wir schlechterdings nicht wissen kénnen), sondern blof3 hy-
pothetisch: ndmlich eine idealistische Projektion, die die Welt als zweckméBig fiir die
Menschen begreift. Nietzsches Kritik setzt hier ein: woher nehmen wir die Berechti-
gung, diese Hypothese unhinterfragt zu glauben? Miissen wir nicht der harmonischen
Erfahrung des Schonen abgrundtief mifitrauen, weil nichts jemals subjektiv oder ob-
jektiv begriinden kann, was diese Erfahrung (durch Schonheit) angeblich begriindet?
Thr auch deshalb mifitrauen, weil wir in dieser Erfahrung naiverweise einer Illusion
folgen und ihrer Verfithrungskraft erliegen, die in unsere kulturellen Praktiken — aus
welchen Griinden auch immer — unhintergehbar eingeschrieben ist? Nietzsche wird
sagen, dal} es die Aufgabe der Kunst sein muf}, diesen Abgrund nicht durch Illusio-
nen zu verdecken, sondern ihn gerade erfahren zu lassen: etwa durch die dionysisch
genannten Techniken im Kunstwerk, die dessen Schonheit und die méglicherweise in
der subjektiven Erfahrung liegende harmonische Identifikation so problematisieren,
daf} die Konventionalitit des Schonen (seine Abhidngigkeit vom kulturellen Kontext
genauso wie seine kultur- und sinnstiftende Funktion) sichtbar oder erfahrbar wird.
Wahrheit und Schonheit treten bei und seit Nietzsche in das Zeitalter der Problema-
tisierung ihrer Beziehung, die fortan nicht mehr die einer einfachen wechselseitigen
Stiitzung sein kann (cf. Kapitel 5). Eine Weise dieser Problematisierung zeigt sich im
Wechsel der Thematik der Kunst im 19. Jahrhundert: auch Nichtschones oder HaB3-
liches wird jetzt durch die Kunst dargestellt, ohne daf3 es in der &sthetischen Dar-
stellung zwangsldufig schon werden mufl oder kann, wie Kant noch voraussetzte.”

Zwar redet dem Realismus der dsthetischen ZweckmaiBigkeit die beobachtbare

50 ,,Die schone Kunst zeigt darin eben ihre Vorziiglichkeit, daf sie Dinge, die in der
Natur haBlich oder mififallig sein wiirden, schon beschreibt* (KdU B 189).

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 125

Naturschonheit das Wort. Die Naturschonheiten ,,geben der Erklarungsart durch
Annehmung wirklicher Zwecke der Natur fiir unsere &sthetische Urteilskraft ein
grofles Gewicht (KdU B 248). Aber die Vernunft widersetzt sich der Annahme
einer ZweckmiBigkeit der Natur, denn zu dieser Erzeugung des Naturschonen, das
fiir uns zweckmafig scheint, bedarf es nur des Mechanismus der Natur (und also
keiner weiteren Absicht) (cf. KdU B 248). Beispiele hierfiir sind etwa die Bildung
von Kristallen oder von Eis, die wir schon finden. Die Natur als einen Inbegriff von
Gegenstdnden des Geschmacks a priori anzunehmen heifit, sie teleologisch auszu-
deuten in der Weise, daB sie die fiir unsere Urteilskraft zweckmiBige Formen ab-
sichtlich aufstellen wiirde. Diese Annahme ist jedoch laut Kant zu bezweifeln, in-
des die ,,Wirklichkeit der Naturschonheiten der Erfahrung offen liegt* (KdU B 153).
Das interessante Argument Kants lautet nun: Die ZweckméBigkeit der Natur kann
fiir das Spiel unserer Erkenntniskréifte deshalb nicht teleologischer Naturzweck
sein, weil dann dieses Spiel nichts mehr begriinden konnte. Die ZweckmaBigkeit
schoner Gegenstande fiir das Spiel unserer Erkenntniskréifte muf3 zufillig (d.h. hier
subjektiv-notwendig, was man vielleicht als Kontingenz iibersetzen kénnte) und
nicht objektiv-notwendig sein, da die Lust am Schénen nur etwas griinden kann,
wenn sie auf einer freien Relation von Subjekt und Objekt beruht. Kant schreibt:

,-Was aber das Prinzip der Idealitdt der ZweckméaBigkeit im Schonen der Natur, als dasjeni-
ge, welches wir im 4sthetischen Urteil selbst jederzeit zum Grunde legen, und welches uns
keinen Realism eines Zwecks derselben fiir unsere Vorstellungskraft zum Erklarungsgrun-
de zu brauchen erlaubt, geradezu beweiset: ist, dafl wir in der Beurteilung der Schonheit
tiberhaupt das Richtmaf3 derselben a priori in uns selbst suchen, und die ésthetische Ur-
teilskraft in Ansehung des Urteils, ob etwas schon sei oder nicht, selbst gesetzgebend ist™,
welches bei Annehmung des Realisms der Zweckmdifigkeit der Natur nicht Statt finden
kann; weil wir da von der Natur lernen miifiten, was wir schon zu finden hdtten, und das
Geschmacksurteil empirischen Prinzipien unterworfen sein wiirde. Denn in einer solchen
Beurteilung kommt es nicht darauf an, was die Natur ist, oder auch fiir uns als Zweck ist,
sondern wie wir sie aufnehmen. Es wiirde immer eine objektive ZweckméiBigkeit der Natur
sein, wenn sie fiir unser Wohlgefallen ihre Formen gebildet hétte; und nicht eine subjektive
ZweckmaBigkeit, welche auf dem Spiele der Einbildungskraft in ihrer Freiheit beruhete, wo
es Gunst ist, womit wir die Natur aufnehmen, nicht Gunst, die sie uns erzeigt. Die Eigen-
schaft der Natur, daB} sie fiir uns Gelegenheit enthilt, die innere ZweckmaBigkeit in dem
Verhiltnisse unserer Gemiitskrifte in Beurteilung gewisser Produkte derselben wahrzu-
nehmen, und zwar als eine solche, die aus einem zibersinnlichen Grunde fiir notwendig und
allgemeingiiltig erklart werden soll, kann nicht Naturzweck sein, oder vielmehr von uns als
ein solcher beurteilt werden; weil sonst das Urteil, das dadurch bestimmt wurde, Hetero-
nomie, aber nicht, wie es einem Geschmacksurteile geziemt, frei sein, und Autonomie zum
Grunde haben wiirde.“ (KdU B 252 f./alle Hervorhebungen von mir, J.S.)

51 Also jetzt doch? Vorher hief es doch immer, daB3 die Urteilskraft gerade nicht selbst-
gesetzgebend sein konne (im Unterschied zu Verstand und Vernunft). Oder betrifft
dies nur die Einbildungskraft? Hier zeigt sich jedenfalls beispielhaft der begriffliche
Austausch von Urteilskraft und Einbildungskraft je nach strategischen Griinden der
Argumentation. Cf. Fulnote 48 zum gleichen Thema.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SUBJEKTIVITAT UND ASTHETIK

Was wir also durch die Lust am Schonen durch Freiheit wahrnehmen, ist eine tiber-
sinnliche Notwendigkeit, die wir den Naturerscheinungen idealistischerweise unter-
legen. Die ZweckmaBigkeit des Naturschonen besteht nicht darin, dafl es Wohlge-
fallen erregt, sondern dal3 es — oder sich in ihm — die Angemessenheit von Subjekt
und Welt qua Lust zeigt und beweist. Asthetische Lust ist also bloB sinnliches Mittel
zur Erfahrung eines tibersinnlichen Zwecks und nicht Selbstzweck, wie in der Kunst
und der sie reflektierenden Theorie seit dem 19. Jahrhundert oft propagiert. Daher ist
Kants Theorie letztlich auch keine Begriindung der Autonomie der Kunst (was sie
auch gar nicht sein will), sofern sie sich tiberhaupt fiir Kunst und nicht nur fiir Natur-
schones interessiert. Die dsthetische Lust bzw. ihre Berechtigung ist nur begriindbar,
wenn sie weder auf Angenehmes noch auf Gutes als solches rekurriert, sondern
funktional in Kants transzendentalphilosophisches Begriindungsprojekt eingebun-
den ist. Die ideologische Funktion des Schonen liegt dann darin, weder einfach Lust
zu bereiten (wie das blol Angenehme und daher in seiner Giite Zweifelhafte, da es
nur fiir mich, also subjektiv, angenehm ist), noch mit dem begrifflich ableitbaren
Guten zusammenzufallen, da die Lust dann nichts mehr begriinden konnte, sondern
aus der Achtung vor den moralischen Ideen etc. entsprénge. Die Lust am Guten ist
bloB sekundére Lust (ndmlich Achtung), auf der sich nichts fundieren 148t. Gerade
die Autonomie der dsthetischen Lust gegeniiber dem Angenehmen und dem Guten,
die gerade keine Autonomie der Lust an der Kunst oder Natur selbst ist, soll laut Kant
ihre subjektive Griindungsfunktion verbiirgen. Die Autonomie der dsthetischen Lust
griindet ndmlich in dem angeblichen Substrat der Menschheit (das in jedem Subjekt
irgendwie ,da‘ sein soll), als dessen Erfahrungsmedium der Geschmack fungiert.
Durch die Existenz des Geschmacks zeigt sich, da3 die Erkenntniskrifte sowohl bei
allen Menschen gleichférmig funktionieren als auch die Objekte der Welt zu ihnen
(den Erkenntniskréften namlich) passen.

Gerade die transzendentalphilosophische Funktion der Lust am Schonen si-
chert also absurderweise ihre Autonomie. Wir fithlen Lust an den schonen Dingen
der Natur, als ob ihrer Schonheit der Zweck zugrundelége, genau diese Lust in uns
hervorzurufen. Die Lust beweist, daf3 es Dinge in der Welt gibt, die Lust hervorru-
fen konnen. Ist diese Lust also letztlich tautologisch? Und begriindet die Tautologie
(Lustisteben Lust, A = A) als logische Form nicht kontextlos wahre Behauptungen?
Liegt also die Uberzeugungskraft der transzendentalphilosophischen Griindung der
Lust in der Formulierung nicht eines Paradoxes, sondern einer Tautologie? Oder in
der tautologischen Auflésung bzw. Reformulierung des Paradoxes? Das Paradox
war ja: daf3 wir eine Lust an Dingen empfinden, die nichts mit ihrer Beschaffenheit
zu tun haben soll oder zumindest nicht auf diese reduzibel ist und trotzdem nicht
bloB subjektiv ist; eine Lust, die zugleich notwendig sein und auf Freiheit beruhen
soll. Wenn jetzt diese Dinge nur so sind, wie sie sind, damit wir eine Lust an ihnen
empfinden, dann erkldrt die Lust nichts mehr (schon gar nicht transzendentalphi-
losophisch), sondern beschreibt nur noch eine Weise unseres Bezugnehmens auf
Objekte der Welt, die nicht mehr vor anderen privilegiert wire. Damit wire dann
das transzendentale Beantwortungsprojekt der Frage: wie synthetische Urteile a
priori moglich seien (hier der dsthetischen Urteile) allerdings im Ansatz geschei-
tert. Denn die auf Lust beruhenden Urteile sind nicht mehr synthetische Urteile,

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE IDEOLOGIE DES SCHONEN | 127

sondern tautologische Urteile: ich fithle eben Lust, weil ich sie fithle und kann
nicht sagen, warum. Allenfalls konnte ich historisch-empirische RegelmaBigkeiten
dieser Urteile beschreiben, denen nun der Streit tiber ihre Richtigkeit konstitutiv
(und nicht mehr bloB regulativ® wie anscheinend von Kant) eingeschrieben ist.
Gegen die tautologische Auflosung des Paradoxes (unter Rekurs auf Ubersinn-
liches und unter dem Diktat der Forderung, alle verniinftige Erkenntnis diirfe nicht
paradox oder antinomisch sein, wenn sie wahr sein soll)” als Grundlegung der
Vernunft wird hier die Unhintergehbarkeit der paradoxalen Relation von Liebe und
Schonheit mindestens der Asthetik zugrundegelegt.” Denn einerseits lieben wir
das Schone, wihrend andererseits uns das schon erscheint, was wir lieben. Dieses
Paradox oder diesen Zirkel gilt es nicht auszuschalten, sondern allererst in seiner
Urspriinglichkeit zu denken und zu denken zu wagen.

Denn die Konsequenzen sind betréchtlich. Diese Arbeit pladiert dafiir, da3
der Zweck des menschlichen Vernunftgebrauchs sich darin griinden sollte, dem
Zusammenhang von Liebe und Schonheit gerecht zu werden. Damit wird dieser
Zweck, wie in der Einleitung gefordert, aulerhalb der Vernunft selbst gesetzt. Was
noch zu beschreiben bleibt, ist die Weise, wie wir unsere Vernunft gebrauchen
sollten, um diesem Zweck gerecht werden zu kénnen oder dies zumindest zu ver-
suchen. Zwei Weisen eines solchen Vernunftgebrauchs sind die Ironie und das
Spiel. Deren Analyse widmen sich die folgenden Kapitel.

52 ,,Der Begriff der Urteilskraft von einer ZweckméBigkeit der Natur ist noch zu den
Naturbegriffen gehorig, aber nur als regulatives Prinzip des Erkenntnisvermogens*
(KdU B LVI f./Hervorhebung von mir, J.S.).

53 Kant ist der Meinung, man miisse die Antinomien aufldsen, weil ,,kein anderer Ausweg
iibrig bleibt*, um ,,die Vernunft mit sich selbst einstimmig zu machen“ (KdU B 239).

54 Das hier zugrundegelegte Ideal des philosophischen Textes ist von daher nicht ratio-
nale oder verniinftige Einhelligkeit, sondern eine der Komplexitit der Wirklichkeit
der Phinomene angemessene Beschreibung, verbunden mit einem selbstreflexiven
Vernunftgebrauch (den man durchaus immer noch von Kant lernen kann): ad res, wie
der alte Schlachtruf der Phanomenologie lautet.

hittps://dol.org/1014361/9783839407087-004 - am 14.02.2026, 14:32:14



https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/9783839407067-004 - am 14.02.2026, 14:32:14. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=T


https://doi.org/10.14361/9783839407097-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

