
Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas’ und Max Webers 
Rechts- und Herrschaftskonzeptionen 

Nach der Darlegung der Konzeption von Recht und Herrschaft im Denken 
von Bartolomé de Las Casas und Max Weber sowie der Verortung von 
Las Casas im Denken Webers werden im Folgenden ihre Konzeptionen 
zu Recht und Herrschaft anhand von vier Begrifflichkeiten einander gegen­
übergestellt. Dazu wird zuerst auf einer Metaebene dem Verhältnis von 
Sein und Sollen nachgegangen, um daran anknüpfend die Verwendung des 
Legitimitätsbegriffs bei Las Casas und Weber einzuordnen. Anschliessend 
werden die philosophischen Voraussetzungen des Phänomens Herrschaft 
der beiden Denker geklärt und die Verhältnisse von Naturrecht und positi­
vem Recht sowie kanonischem und profanem Recht dargelegt, wie sie sich 
bei den beiden Denkern darstellen. Abschliessend wird die enge Verbin­
dung von Vernunft bzw. Ratio, Recht und Herrschaft bei beiden Denkern 
offengelegt.1

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Las Casas und Max Weber haben sich beide intensiv mit den Themati­
ken Recht und Herrschaft und deren Zusammenwirken auseinandergesetzt. 
Während Las Casas’ Antrieb die beabsichtigte Verbesserung der Situation 
der Indios war, durchdrang Weber die Materie aus zunächst rein wissen­
schaftlichem Interesse. Dies hatte unterschiedliche Herangehensweisen zur 
Konsequenz. In welchem Verhältnis stehen das von Las Casas verfolgte 
Naturrechtsdenken an der Schwelle zur Neuzeit und Max Webers erfah­
rungswissenschaftliches Vorgehen und seine Forderungen nach einer wert­
urteilsfreien Wissenschaft?

1 Wo das im folgenden Vergleich Dargelegte auf dem in den vorangegangenen Sätzen 
Erarbeiteten aufbaut bzw. es wiedergibt, wird auf eine erneute Angabe der verwendeten 
Literatur verzichtet.

327

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum Sollen

Las Casas als in beiden Rechten gebildeter Jurist und Theologe entwickelt 
auf religiöser Grundlage naturrechtliche Sollensansprüche, an denen er die 
beobachtete Empirie bemisst. Als Quellen für die Formulierung der norma­
tiven Sollensansprüche fungieren ihm dabei die anerkannten Autoritäten 
seiner Zeit: antike Philosophie (u. a. Aristoteles und Cicero), Patristik (u. a. 
Augustinus), Scholastik (u. a. Thomas von Aquin), das römische Recht als 
Kaiserrecht und Gebrauchsnaturrecht (Corpus Iuris Civilis) und das kano­
nische Recht, aber auch das Langobardische Lehensrecht (Consuetudines 
Feudorum) und Kommentatoren zu den verschiedenen Rechtssystemen 
(u. a. Baldus de Ubaldis und Bartollus de Sassoferrato). Im Abgleich der be­
obachteten faktisch seienden Realität mit dem mittels Vernunft erkannten 
kontrafaktisch sein sollenden Zustand stellt Las Casas eine Diskrepanz fest, 
die es zu schliessen gilt. Das Seiende soll mit dem Sollenden in Einklang ge­
bracht werden, aber nicht indem das mittels Vernunfterkenntnis geronnene 
Sollende, sondern indem der seiende Zustand verändert wird. Um dies 
zu erreichen, beschreitet Las Casas den Weg der rechtlichen Prinzipienfin­
dung. Am Beginn der Auseinandersetzung steht also die empirische Beob­
achtung, die er anschliessend mittels (Natur-)Rechtsprinzipien normativ 
bewertet, um dann auf politischer Ebene einen zu erreichenden Sollzustand 
einzufordern.

19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit

Max Weber wollte verstehend erklären und setzte sich für ein erfahrungs­
wissenschaftliches Vorgehen ein. An seine eigene wissenschaftliche Tätig­
keit stellte er folglich dieselben Anforderungen, wie er sie mit Blick auf 
alle empirisch wissenschaftlich arbeitenden Personen erhob, und das be­
deutete vor allem: Werturteilsfreiheit. Hatte schon Kant die Scheidung von 
Erkenntnissen aus Vernunft und Erfahrung betont, wird sie in Webers neu­
kantianischem Umfeld noch einmal akzentuiert und von Weber schliess­
lich als Postulat scharf prononciert.2 Das von ihm vertretene Postulat for­
dert, „zwischen wissenschaftlichem Urteil (Tatsachen-, Seinsaussage) und 

2 Vgl. etwa Turner, Stephen, Weber and His Philosophers, in: International Journal 
of Politics, Culture, and Society, Vol. 3/4 (1990), 539–553; Merz, Max Weber und 
Heinrich Rickert; Seiffarth, Achim, Die Sprache Max Webers. Eine soziologische 
Untersuchung, Marburg 2016, 300–320.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

328

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werturteil (Sollensaussage)“3 strikt zu trennen. Mit dieser Forderung legte 
Weber den Startpunkt für eine seit nunmehr über 100 Jahren andauernde 
und immer wieder aufflammende innerwissenschaftliche Diskussion.4 Da 
schon Weber zu Lebzeiten begriffen hatte, dass seine Forderungen auch 
in akademischen Kreisen vielfach missverstanden wurden,5 muss hier aller­
dings eine kurze Bestimmung vorgenommen werden, die historisch exem­
plarisch an den Entwicklungen im „Archiv für Socialwissenschaften und 
Socialpolitik“‘ festgemacht wird.6

Als Weber 1904 zusammen mit Werner Sombart und Edgar Jaffé das 
„Archiv für soziale Statistik und Gesetzgebung“ übernahm, benannten sie 
die Zeitschrift um: Neu erschien sie unter dem Titel „Archiv für Sozialwis­
senschaft und Sozialpolitik“. Bereits diese Umbenennung kündete von einer 
Neuausrichtung, deren Gehalt Max Weber der Leserschaft in einem pro­
grammatischen Essay7 im ersten Heft vorführte. Anders als bisher sollten 
die Beiträge in der Zeitschrift keinerlei Wertungen politischer, ethischer 
oder weltanschaulicher Art mehr enthalten. In der wissenschaftlichen Ar­
beit, so die neuen Schriftleiter, hätten praktische Wertungen aussen vorge­
lassen zu werden. Denn sobald sich eine in der Wissenschaft tätige Person 
politisch oder weltanschaulich wertend äussere, befinde sie sich nicht mehr 
in der Sphäre der Wissenschaft, sondern in jener der Politik oder Religion. 
Dafür stünden in der modernen Welt aber Orte zur Verfügung, die auch 
Personen ausserhalb des Wissenschaftsbetriebs zugänglich seien. Dieses 
anzustrebende Ideal der Rollendifferenzierung8 bezieht sich nicht nur auf 

3 Ritsert, Jürgen, Einführung in die Logik der Sozialwissenschaften, 2., überarb. Aufl., 
Münster 2003, 25.

4 An dieser Stelle kann diese Diskussion nicht dargestellt werden. Vgl. stattdessen insbe­
sondere die Sammelbände Albert, Hans / Topitsch, Ernst (Hgg.), Werturteilsstreit, 
Darmstadt 1979 (= Wege der Forschung, Bd. 175); Adorno, Theodor W. / Albert, 
Hans / Dahrendorf, Ralf / Pilot, Harald / Habermas, Jürgen / Popper, Karl R. 
(Hgg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Sonderausgabe der Samm­
lung Luchterhand, ungekürzte Sonderausgabe, Neuwied / Berlin 1972 (= Soziologische 
Texte, Bd. 58).

5 Vgl. MWG I/12, 349–350 („Diskussionbeitrag im Verein“), 459–460 („Der Sinn der 
Wertfreiheit“).

6 Ebenso gut könnte die Problematik anhand der Diskussionen im Verein für Socialpoli­
tik und in der Gesellschaft für Soziologie aufgezeigt werden.

7 Abgedruckt als „Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er­
kenntnis“ in MWG I/7, 142–234.

8 Dass Weber die Trennung zwischen der Rolle des Wissenschaftlers und der Rolle 
des Staatsbürgers selber in aller Vehemenz zu leben versuchte, zeigt sich nicht nur 
daran, dass er selber zeitlebens Politiker blieb, sondern besonders exemplarisch an

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

329

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die schreibende und forschende Tätigkeit, sondern auch auf die Lehre. 
Politische und weltanschauliche Wertungen hätten im Hörsaal (Lehre) 
ebensowenig verloren wie auf dem Lehrstuhl (Forschung).9 Bisher habe 
sich die Zeitschrift mit einem „bestimmten ‚sozialpolitischen‘ Standpunkt“10 

zu verbinden gewusst, womit unweigerlich Werturteile gefällt worden seien 
und „neben der Sozialwissenschaft wenigstens dem Ergebnis nach auch 
Sozialpolitik getrieben“11 worden sei.12 Genau dies könne, so Weber, eine 
Erfahrungswissenschaft aber nicht leisten: Eine empirische Studie kann 
nicht zur Formulierung von praktischen Wertungen führen, wohl kann sie 
aber aufzeigen, auf welche Weise praktische Wertungen zustande kommen 
und welche Effekte aus diesen folgen können.

So bedeutet dies nicht, dass Werturteile und Werte in der Wissenschaft 
keine Rolle spielen sollen. Das Gegenteil ist der Fall: Werte und Wertungen 
sollen explizit wissenschaftlich thematisiert werden.13 Zudem ist bereits die 
Auswahl des Themas und der Forschungsfrage eine bestimmte subjektive 
Wertung von Seiten der forschenden Person. Hinzu kommt, dass jede wis­

seinem Verhältnis zum Ersten Weltkrieg: Die „Erklärung der Hochschullehrer des 
Deutschen Reiches“ (1914), in der sich Akademiker für Deutschland und den Ersten 
Weltkrieg aussprachen, wurde von Weber nicht unterzeichnet. Stattdessen setzte er 
sich in Heidelberg dafür ein, dass sich die Universität nicht zum Krieg äussere. 
Zeitgleich aber hatte sich Weber sofort zum Kriegsdienst gemeldet und äusserte sich 
in seinen Briefen niedergeschlagen, dass er als Fünfzigjähriger den Dienst nicht an 
der Front leisten dürfe (vgl. etwa MWG II/8, 782). Zu Max Webers Reflexionen über 
den Ersten Weltkrieg vgl. detaillierter Bruhns, Max Weber.

9 Besonders klar formuliert in der Rede „Wissenschaft als Beruf “: „Man sagt, und ich 
unterschreibe das: Politik gehört nicht in den Hörsaal. Sie gehört nicht dahin von 
seiten der Studenten. […] Aber Politik gehört allerdings auch nicht dahin von seiten 
des Dozenten“ (MWG I/17, 95–96).

10 Sombart, Werner / Weber, Max / Jaffé, Edgar, Geleitwort der Herausgeber, in: Ar­
chiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, Bd. 1 (1904) (= Neue Folge des Archivs 
für Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 19), I–VII, hier III (jetzt auch abgedruckt 
in: MWG I/7, 125–134).

11 Ebd.
12 Tatsächlich sah sich der Herausgeber des Archivs der voraussetzungslosen Suche 

nach wissenschaftlicher Wahrheit verpflichtet (vgl. Braun, Heinrich, Zur Einführung 
vom Herausgeber, in: Archiv für Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 1 (1888), 
1–6, hier 5). Dazu fähig war in seinen Augen jedoch nur eine Person, die zeitgleich 
Sozialdemokrat und anerkannter Akademiker war (vgl. Ders., Abschiedswort, in: 
ebd., Bd. 18 (1903), V–VI. Noch in diesem Abschiedswort gab sich Heinrich Braun 
zuversichtlich, dass die neuen Herausgeber „das Archiv im alten Geist weiterzufüh­
ren“ (ebd., VI) gedächten).

13 MWG I/12, 280: „Wir behandeln selbstverständlich auch ‚Werturteile‘, die wir vorfin­
den […] als Objekt unserer Betrachtung und suchen sie erklärend zu ‚verstehen‘.“

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

330

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senschaftliche Disziplin ihrerseits von Voraussetzungen lebt, die sie nicht 
selbst schaffen oder beweisen kann.14 Wissenschaft kann Wertungen zwar 
nicht letztgültig begründen, setzt Wertungen, Wertbeziehungen und Wert­
urteile aber für sich selbst voraus. Die Grundlage der Jurisprudenz etwa ist 
die Existenz von Recht, ohne dass sie darauf eine Antwort geben könnte, ob 
überhaupt Recht existieren soll.15

Im Grunde sind denn auch die methodischen und wissenschaftstheoreti­
schen Schriften Webers jene, in denen er mit seinen in diesen selbst formu­
lierten Ansprüchen bricht und statt Idealtypen Ideale formuliert. An die 
Stelle der deskriptiven Erfassung, wie faktisch Wissenschaft betrieben wird, 
rücken in seinen methodischen und wissenschaftstheoretischen Schriften 
Ansprüche, wie Wissenschaft betrieben werden soll.

19.3 Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken

Ausgehend von Webers methodologischen und wissenschaftstheoretischen 
Schriften entwickelten sich schon bald verschiedene Ansichten zum Ver­
hältnis zwischen Naturrechtsdenken und dem Werturteilsfreiheitspostulat. 
Sie fassen Weber im Allgemeinen als Kritiker des Naturrechtsdenkens auf 
und machen aus ihm zuweilen einen rigorosen Rechtspositivisten, obschon 
er selber in seinen Schriften immer wieder gegen einen absoluten Positivis­
mus Stellung bezog.16 Während er beispielsweise Rudolf Stammlers Auffas­
sung, dass naturrechtliche Überlegungen im positiven Recht als gerechtes 
Recht aufgehe, kritisiert, zeigt sich Weber stark beeinflusst von seinem 
Lehrer Rudolf Ihering. Dieser lernte das scholastische Naturrechtsdenken 
hoch zu schätzen und meinte in der zweiten Auflage, er hätte sein bekann­
tes Werk „Der Zweck im Recht“ eventuell gar nicht geschrieben, wenn er 

14 MWG I/17, 106: „Keine Wissenschaft ist absolut voraussetzungslos, und keine kann 
für den, der diese Voraussetzungen ablehnt, ihren eigenen Wert begründen.“ Zu den 
Voraussetzungen einzelner Wissenschaftsdisziplinen vgl. MWG I/17, 94–95. Ähnlich 
formulierte später mit Blick auf die Voraussetzungen des freiheitlich-liberalen Staates 
der Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Böckenförde sein Diktum: „Der freiheitliche, 
säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann“ 
(Böckenförde, Ernst Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkula­
risation, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie 
und Verfassungsgeschichte, 2., erw. Ausgabe, Frankfurt 1991, 92–114, hier 112).

15 Vgl. MWG I/17, 95.
16 Vgl. auch Breuer, „Herrschaft“, 209–210.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

331

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas von Aquins Naturrechtsdenken gekannt hätte.17 Die Positionsbe­
stimmungen zwischen Naturrechtsdenken und Weber auf der Grundlage 
seiner wissenschaftstheoretischen Schriften lassen sich in drei Richtungen 
kategorisieren: Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat (1), 
Weber als Kritiker des Naturrechts (2), Webers Methode als Grundlage von 
Kritiken am Naturrechtsdenken (3).

19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat

Naturrechtsdenken gilt als eine jener Kritikrichtungen am Werturteilsfrei­
heitspostulat, die bereits vor Webers Formulierung in der Kritiktradition 
einer scharfen Trennung von Sein und Sollen im wissenschaftlichen Arbei­
ten stand. Um das Postulat bestreiten zu können, müssen Kritiker im All­
gemeinen Möglichkeiten vorführen, wie sich die einzelne wissenschaftlich 
tätige Person der Objektivität einer Wertung vergewissern kann. Zu den 
klassischen Kritiken am Werturteilsfreiheitspostulat werden gemeinhin Of­
fenbarung, Autorität und Tradition, idealistisches und ontologisches (anti­
kes) Naturrecht, religiöses (scholastisches) Naturrecht, materiale Wertethik, 
Dialektik und Diskursethik gezählt.18

In einem Naturrechtsdenken wird auf ein Werte- und Wertungssystem 
rekurriert, das sich der individuellen Wertung entzieht, gleichwohl aber 
vom menschlichen Individuum mittels Vernunftanwendung als objektiv 
gelten sollend erkannt werden kann. Dies ist in einem rationalen Natur­
rechtsdenken die vorgeschaltete, nicht hinterfragbare Prämisse, ohne die 
das ganze Denken in sich zusammenbrechen würde, gleich wie jegliche Na­
turwissenschaft zusammenbrechen würde ohne die Grundannahme, dass 
eine beobachtbare Natur existiert. Mit dem Rekurrieren auf ein als objektiv 
gesetztes Werte- und Wertungssystem kann Naturrechtsdenken als direkte 
Kritik am Postulat einer werturteilsfreien Wissenschaft gelten. Wenn Las 
Casas naturrechtliche Prinzipien vorführt, an die sich selbst Könige und 
Päpste zu halten haben, geht er von der Existenz einer objektiven Gerech­
tigkeits- und Vernunftordnung aus, die vom Subjekt erkannt werden kann. 

17 Vgl. Ihering, Rudolph von, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 2. Aufl. Leipzig 1886, 161, 
Anm. ** (= 8. Aufl. Leipzig 1923, 125–126, Anm. **). Es war der Rote Priester und 
Karl-Marx-Spezialist Wilhelm Hohoff, der Ihering auf Thomas von Aquins Rechts­
philosophie aufmerksam machte (vgl. ebd.).

18 Vgl. Röhl, § 18: Das Werturteilsproblem, in: Ders., Rechtssoziologie-online: https:/
/rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem/ 
[24.6.2024].

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

332

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem


Wenn gezeigt werden könnte, dass es eine solche objektive vernünftige 
Ordnung nicht gibt, gäbe es in der Folge auch gar keine naturrechtlichen 
Prinzipien, die eingefordert werden könnten.

19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker

Webers wissenschaftstheoretische und methodologische Ausführungen 
wurden nicht nur zu seinen Lebzeiten missverstanden, sondern führten 
auch dazu, dass er vor allem in der kurzen Naturrechtsrenaissance nach 
dem Zweiten Weltkrieg zum Naturrechtsgegner schlechthin stilisiert wur­
de. Zu den bekanntesten unter jenen, die in Webers Forderung nach wer­
tungsfreier empirischer Wissenschaft eine direkte Kritik am Naturrechts­
denken sehen, zählen der Weberschüler und Neuscholastiker Johannes 
Messner19 und der deutsch-amerikanische Philosoph Leo Strauss. Messner 
sieht in Webers Methodologie die Vollendung von Auguste Comtes positi­
vistischer Soziologie. Allerdings betont er, dass Webers Forderung nach 
werturteilsfreier Wissenschaft nur für die „exakte, erfahrungssoziologische 
Erforschung der Ursachen und Wirkungen innerhalb der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit“20 gelten kann. Dies sagte schon Weber selbst wiederholt.

Der sich für ein Wiederbeleben des antiken Naturrechts einsetzende 
Strauss widmet der Weberkritik den ganzen zweiten Teil seines bekannten 
Werks „Naturrecht und Geschichte“.21 Er nimmt an, dass aus der Sicht 
Webers dessen methodische Ansätze auch für nicht-empirische Forschung 
gelten sollen. „Die heutige Sozialwissenschaft“, schreibt Strauss, „verwirft 
das Naturrecht aus zwei verschiedenen, wenngleich meistens miteinander 
verbundenen Gründen; sie lehnt es ab im Namen der Geschichte [His­
torismus] und auf Grund der Unterscheidung zwischen Tatsachen und 
Werten.“22 Webers Denken und sein Einsatz für die Werturteilsfreiheit in 
den Sozialwissenschaften führten schliesslich im Strauss’schen Verständnis 

19 Messner hörte 1919 als Student die Vorlesung Webers in München über die universa­
le Sozial- und Wirtschaftsgeschichte (vgl. Messner, Johannes, Moderne Soziologie 
und scholastisches Naturrecht, mit einem Vorwort von Alfred Verdross und einem 
Anhang von Alfred Klose: Johannes Messner – Leben und Werk, Wien 1961 (= Ruf 
und Antwort, Bd. 2), 8).

20 Vgl. Messner, Johannes, Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staats­
ethik und Wirtschaftsethik, 8. Aufl., Berlin 2018, 465.

21 Vgl. Strauss, Leo, Naturrecht und Geschichte, übers. v. Horst Boog, Stuttgart 1977 
(= stw 216), 37–82.

22 Ebd., 9.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

333

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Nihilismus und bereiteten den Nährboden für den Nationalsozialis­
mus.23 Strauss bestreitet nicht nur die Sinnhaftigkeit und Praktikabilität der 
strikten Unterscheidung von Sein und Sollen und das Werturteilsfreiheits­
postulat, sondern auch den wissenschaftlichen Nutzen der Weber’schen 
Unterscheidung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik. Den 
„‚redlichen Atheismus‘“24 des Wissenschaftlers Max Weber führt Strauss 
zurück „auf die Beunruhigung durch die Unentscheidbarkeit der ‚grundle­
genden Alternative‘ zwischen Glauben und Wissen“25. Mit Webers Wissen­
schaftsideal könnten, so Strauss, die Verbrechen in den Konzentrationsla­
gern nur in all ihren Details beschrieben, aber nie als grausam kritisiert 
werden.26 Weber würde hier wohl dagegenhalten: „Die Konzentrationslager 
als grausam zu kritisieren, erbringt noch kein Verständnis im kausalen 
Sinne, wie es zu dieser organisierten Grausamkeit kam und wie ihre Wie­
derholung verhindert werden könnte.“27

Wenn man, wie Strauss, davon ausgeht, Weber stelle seine Forderungen 
nach Werturteilsfreiheit als generalisierte Forderung an alle wissenschaftli­
chen Disziplinen, kann man tatsächlich zu dem Schluss kommen, Weber 
sei ein vehementer Gegner jeglichen Naturrechtsdenkens gewesen. Bei 
einer solch einseitigen Leseart ohne Rücksicht auf den inhaltlichen Rest 
des Gesamtwerks wird allerdings nicht nur ein durchwegs verzerrtes Bild 
Webers gezeichnet;28 sondern daneben wird auch geflissentlich überlesen, 
worauf Weber seine Forderungen überhaupt bezieht: nämlich auf empi­
risch arbeitende Wissenschaften, d. h. auf das Ergründen des Seienden. In 
einem rationalen naturrechtlichen Vorgehen, wie es Las Casas betrieben 
hat, wird das beobachtete faktisch Seiende aber mit dem mittels Vernunft 
erkannten Soll-Zustand abgeglichen. Auf die Erkenntnis des Sollens bezieht 
sich Webers Postulat nun gerade nicht. Eine normative Wissenschaft hat im 
Gegensatz zur empirisch-deskriptiven, wie es Weber als junger Professor 
in den Vorlesungen am Beispiel der Volkswirtschaftspolitik formuliert, das 
Seiende zu beurteilen unter dem „Gesichtspunkt dessen, was sein soll“29. 

23 Vgl. ebd., 37–82.
24 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 48–49, Anm. 19.
25 Ebd.
26 Vgl. Strauss, Naturrecht, 54.
27 Bluhm, Harald, Die Ordnung der Ordnung. Das politische Philosophieren von Leo 

Strauss, 2., bearbeitete Aufl., Berlin 2007 (= Politische Ideen, Bd. 13), 214.
28 Zur Kritik sowohl des methodischen Vorgehens als auch am Inhalt der Strauss’schen 

Kritik mit umfangreichen Literaturangaben vgl. ebd., 202–219.
29 MWG III/2, 132.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

334

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine normative Wissenschaft hat Fragen zu beantworten wie „was soll denn 
sein? was ist der Maßstab dafür?“30 oder „giebt es einen letzten allgemeinen 
Maßstab? – ein Ideal der Wirtschaftspolitik?“31.

19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage für Naturrechtskritik

Webers Idealforderungen an die empirischen Wissenschaften wurden seit 
seinen Äusserungen zur Grundlage dafür, jegliches Naturrechtsdenken zu 
verwerfen. So wurde Weber zum Ursprung von naturrechtskritischen So­
ziologien des 20. Jahrhunderts, die ihrerseits von rechtswissenschaftlichen 
Naturrechtskritikern zur Untermauerung ihrer Ansätze verwendet wurden. 
Der österreichische Weberschüler Johannes Messner fasst die Grundposi­
tionen der auf einer Interpretation von Webers wissenschaftstheoretischen 
Überlegungen fussenden soziologischen Naturrechtskritik in vier Thesen 
zusammen,32 wobei die beiden letzten auf dem Werturteilsfreiheitspostulat 
gründen. Die Kritiken lassen sich entlang der vier Thesen gruppieren, dass 
insbesondere das mittelalterlich-scholastische Naturrecht den herrschenden 
Kreisen der Klerikerkirche als Instrument zur Beherrschung der Massen 
gedient habe (A), dass Naturrechtssätze nicht rechtliche, sondern sittliche 
Sätze darstellten (B), dass Naturrecht dem Sein-Sollen-Fehlschluss unterlie­
ge (C) und dass Naturrechtssätze inhaltsleer und beliebig seien (D).

(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische 
Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.

Diese These zielt darauf ab, dass das religiös-scholastische Naturrecht des 
Mittelalters ein Mittel zum Machterhalt der Eliteschicht in der damaligen 
Gesellschaft gebildet, d. h. zur Stützung kirchlicher Machtansprüche ge­
dient habe. Die scholastische Naturrechtslehre sei allein pastoralen Zwecks 
und habe die Funktion, die Autorität derjenigen zu stützen, die es formu­
lieren: der Kleriker. Voraussetzung dafür sei wiederum ein bestimmtes 
Kirchenbild, nämlich das Bild der Kirche als Klerikerkirche. Die Kirche 
besteht in dieser Auffassung aus Klerikern, die mit dem Vorschieben der 

30 MWG III/2, 132.
31 MWG III/2, 132.
32 Vgl. Messner, Moderne Soziologie, 8–9.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

335

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pastoral die Menschen zu beherrschen suchen, wobei ihnen ein von ihnen 
selbst in die Welt gesetztes Naturrecht behilflich ist.33

Diese These müsste nun gemäss wissenschaftlichen Standards in seinen 
Einzelfällen überprüft werden. Doch „die Behauptung des ausschließlich 
pastoralen Wesens der Naturrechtslehre“ wird von den Kritikern nur allge­
mein formuliert und „nicht hinsichtlich der einzelnen [Naturrechts-]Leh­
ren nachgewiesen, wie es nach den […] Prinzipien der Wissenschaftslehre 
erforderlich wäre.“34 Der Naturrechtsdenker Bartolomé de Las Casas hat 
gerade nicht die Herrschaft der Christen über Nicht-Christen gestützt, son­
dern naturrechtlich für die Selbstbestimmung der nicht-christlichen Indios 
argumentiert.

(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind nicht rechtlicher, 
sondern lediglich sittlicher Natur.

Vertreter dieses Einwands gegen ein Naturrechtsdenken sehen, so Messner, 
den Ursprung jeglichen Rechts im Gesetzgebungsakt. Verbunden damit 
ist die weberianische Vorstellung, Recht müsse notfalls mit Zwang durchge­
setzt und zur faktischen Geltung gebracht werden können. Insofern aber 
für die Durchsetzung von Naturrechtssätzen kein eigens dafür abgestellter 
Zwangs- und Durchsetzungsstab existiere, handele es sich beim Naturrecht 
nicht um Recht, sondern um nicht verpflichtende Sitten.35

Dagegen ist einzuwenden, dass aus einem naturrechtswissenschaftlichen 
Standpunkt betrachtet Recht nicht dem Gesetzgebungsakt, sondern dem 
natürlichen Rechtsbewusstsein entspringt. Dem Naturrecht zugrunde lie­
gen „die Grundprinzipien des sittlich-rechtlichen Bewußtseins des Men­
schen“36. Solche finden sich aber in allen Gemeinschaften und Menschen­
kollektiven. Der sozialistische Rechtsphilosoph und Weberschüler Gustav 
Radbruch ist sich gegen Ende seines Lebens mit Thomas von Aquin darin 
einig, dass Recht die Bedingungen schaffe, „sittliche Pflichterfüllung zu 
ermöglichen“37, und nicht umgekehrt.

33 Vgl. ebd., 19–20.
34 Ebd., 20.
35 Vgl. ebd., 7–42.
36 Ebd., 10.
37 Radbruch, Gustav, Einführung in die Rechtswissenschaft, nach dem Tode des Ver­

fassers besorgt von Konrad Zweigert, 12., durchgearbeitete Aufl., Stuttgart 1969, 39.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

336

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Sitte und Recht besteht zudem ein Zusammenhang, den be­
reits Max Weber selbst erkannt hat. Die Übergänge von Sitte, Konvention 
und Recht sind für Weber durchwegs fliessend zu denken. Ein sittliches 
Gebot trägt in sich die Grundlage für seine Verrechtlichung, und der In­
halt einer konkreten Rechtsnorm wird bei konsequenter Durchsetzung mit 
der Zeit in eine Konvention und/oder Sitte transformiert, so dass für die 
Durchsetzung der spezifischen Norm der Zwangs- und Durchsetzungsstab 
nicht mehr benötigt wird. Weber folgert: „Es gibt kein sozial wichtiges 
‚sittliches‘ Gebot, welches nicht irgend einmal irgendwo ein Rechtsgebot 
gewesen wäre.“38 Die aus der traditionellen Naturrechtslinie39 fliessenden 
Einsichten allerdings sind in Anbetracht ihrer historischen Wirkmächtig­
keit wohl solche sozial wichtigen Gebote und demgemäss zumindest zeit­
weilig Recht gewesen.

(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-
Fehlschluss.

Diese These zielt direkt auf die wissenschaftliche Logik des Naturrechts­
denkens ab. David Hume war bereits im 18. Jahrhundert aufgefallen, dass 
vor allem Moralphilosophen dazu tendieren, aus einem beobachteten Sein 
auf das Sollen zu schliessen. Dies sei aber logisch falsch, aus dem Seienden 
könne niemals ein Sollendes deduziert werden.40 Die Naturrechtslehre, so 
der Vorwurf, mache aber genau dies: Sie schliesse von der vermeintlich be­
obachteten Menschennatur darauf, wie der Mensch zusammenleben solle.41 

Max Webers Postulat der Werturteilsfreiheit zielt in eine ähnliche Richtung 
wie Hume, wenn er dafür plädiert, dass Tatsachen und Meinungen, Sei­
endes und Seinsollendes auseinandergehalten werden müssen. In seinem 

38 MWG I/22.3, 224.
39 Als „traditionelles Naturrecht“ bezeichnet Messner die „auf Plato, Aristoteles, Cicero, 

Augustin, Justinians Corpus iuris, Thomas, Suarez, Vitoria, Grotius zurückgehende“ 
Naturrechtslinie (Messner, Moderne Soziologie, 8).

40 Vgl. Hume, David, A Treatise of Human Nature (1739/1740), Book III, Part I, Sec­
tion I, digital entnommen aus dem „Projekt Gutenberg“, online: https://www.gutenb
erg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085 [24.6.2024]. Weber 
behandelt Hume in seinen Abhandlungen zwar nicht, der Kern ist aber derselbe, und 
Weber scheint ihn vorauszusetzen (vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 55–58).

41 So auch die absoluten Rechtspositivisten, vgl. exemplarisch Kelsen, Hans, Reine 
Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Aufl. 1960, hg. v. Matthias Jestaedt, unter Berück­
sichtigung von Kelsens Änderungen anlässlich der Übersetzung ins Italienische, 
Wien 2017, 692–754.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

337

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085


Stammleraufsatz schreibt Weber im Allgemeinen zur Rechtsregel, die in 
diesem Sinne auch für rationale Naturrechtssätze zu gelten hat:

„Die Rechtsregel, als ‚Idee‘ gefasst, ist ja keine empirische Regelmäßigkeit 
oder ‚Geregeltheit‘, sondern eine Norm, die als ‚gelten sollend‘ gedacht 
werden kann, also ganz gewiß keine Form des Seienden, sondern ein 
Wertstandard, an dem das faktische Sein wertend gemessen wird, wenn 
wir ‚juristische Wahrheit‘ wollen.“42

Obwohl die Geschichte des Naturrechtsgedankens aufzeigt, dass die Gefahr 
des naturalistischen und des Sein-Sollen-Fehlschlusses immer latent vor­
handen ist, so würde es doch zu weit führen, in jedem Einzelfall einer Na­
turrechtslehre einen solchen zu sehen. So hat etwa Bartolomé de Las Casas 
zwar die Gewalt der spanischen Konquistadoren beschrieben, daraus aber 
nicht gefolgert, die Spanier müssten oder sollten gemäss Naturrecht Gewalt 
ausüben. Ähnliches auch mit Bezug auf die Indios: Aus der faktischen Un­
terdrückung der Indios hat Las Casas nicht gefolgert, dass sie unterdrückt 
werden sollen. Er hat zwar das Seiende beschrieben, daraus aber nicht den 
Schluss gezogen, dass dieser seiende Zustand auch sein soll. Eine Tyrannei 
soll in Las Casas’ Auffassung nie sein, auch nicht, wenn sie faktisch vorliegt 
– und auch dann nicht, wenn sie die verbreitetste Herrschaftsform ist. 
Sein und Sollen sind bei Las Casas demgemäss ebenso auseinandergehalten 
wie bei Weber – mit dem Unterschied, dass Las Casas das Seiende nicht 
nur beschreibt, sondern auch ein Sollen formuliert, während Weber in 
seinen Schriften versucht, konsequent bei der Erfassung des Seienden zu 
verweilen. Das Seinsollende und die Frage, wie dieses erreicht werden soll, 
ist nicht Aufgabe des empirisch arbeitenden Wissenschaftlers Max Weber, 
sondern des Politikers und Staatsmanns Max Weber. Eine solch streng ge­
handhabte Rollendifferenzierung lag Las Casas nicht, obgleich auch er eine 
methodische Trennung von Sein und Sollen vollzogen hat. Allerdings stand 
Las Casas auch nie auf dem Universitätskatheder, sondern sass lediglich 
zeitweise formal auf dem Bischofskatheder.

Wenn Naturrechtslehren das Seiende an einem als objektiv wahrgenom­
menen Seinsollenden zu prüfen haben und Soziologie eine Wissenschaft 
zur Erfassung des Seienden ist, so scheint es naheliegend, dass bereits das 
traditionelle Naturrecht allgemeine soziologische Grunderkenntisse formu­
lieren musste.43 Denn bevor ein Seiendes an sein-sollenden Prinzipien 
gemessen werden kann, muss das Seiende erfasst worden sein. Las Casas 

42 MWG I/7, 560.
43 Vgl. Messner, Das Naturrecht, 170–176; Ders., Moderne Soziologie, 7–42.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

338

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Weber bemerkten beide, dass überall auf der Welt so etwas wie Herr­
schaft zu existieren scheint und diese überall immer ähnlich strukturiert ist: 
Es gibt einen oder mehrere Herrschende, Beherrschte und dazwischen Ver­
waltungsbeamte, die an der Befehlsgewalt und Legitimität des Herrschen­
den Anteil nehmen. Beide bemerkten, dass für diese drei Elemente einer 
Herrschaft zwar unterschiedliche Bezeichnungen existieren, sie in ihren 
Grundfunktionen aber immer ähnlich sind.

(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind inhaltsleer, denn 
Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch 
jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stützen.

Diese Kritik zählt zu den wohl bekanntesten Kritiken am Naturrechtsden­
ken, weil sie zu den beliebtesten der rechtspositivistischen Schule gehört 
und sich sowohl durch die Historismen im 19. Jahrhundert als auch die 
faktische Selbstlegitimation von Revolutionären stützen lässt. Max Weber 
ist der Ansicht, dass in der wissenschaftlichen Arbeit zwar keine prakti­
schen Werturteile gefällt, Werte und Wertungen sowie ihre Beziehungen 
zueinander und zu den Menschen im Laufe ihrer Geschichte aber in die 
Forschung einbezogen werden sollen. Grundlegend ist hier die Beobach­
tung, dass sich Wertvorstellungen im Laufe der Zeit und in verschiedenen 
Kontexten ändern. Darauf stützt sich etwa Kelsen, wenn er schreibt, die 
Naturrechtslehren seien die vorgegaukelte Illusion einer objektiven und 
absolut gültigen Maxime, und feststellt, dass es eine solche Beständigkeit 
empirisch nicht gibt. Das Naturrecht sei deswegen in seinem Inhalt als 
leer zu betrachten und könne dementsprechend mit jeglichem Inhalt gefüllt 
werden.44 Insbesondere mit dem scholastischen Naturrechtsdenken seien 
auch „die Polygamie, die Sklaverei, die Versklavung der Kriegsgefangenen, 
die Feudalordnung, die Leibeigenschaft, Kastratensängertum, Eigentums­
mißbrauch“45 und vieles mehr legitimiert worden, was durch die histo­
rische Soziologie mit empirischen Resultaten auch entsprechend untermau­
ert werden kann. In Valladolid argumentierte Sepúlveda genauso mit dem 
Naturrecht für eine Versklavung der Indios, wie Las Casas mit dem Na­
turrecht dagegen argumentierte. Auch eine totalitäre Herrschaft kann na­
turrechtlich gestützt werden: Dies taten sowohl Kommunisten als auch 

44 Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, 692–754.
45 Messner, Moderne Soziologie, 30.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

339

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationalsozialisten.46 Bereits in seiner ersten Ansprache als Reichskanzler 
führte Hitler am 10. Februar 1933 der Weltöffentlichkeit die Grundlage 
einer nationalsozialistischen Naturrechtsversion vor – ein ewiges Recht, 
das dem deutschen Volk spezielle Anspruchsrechte verleihe.47 In dieselbe 
Richtung wie ihr Führer gingen entsprechend auch die Reden der Juristen 
am Deutschen Juristentag 1933, welche die neue Ordnung auf ein solches 
Pseudo-Naturrecht aus „Blut und Boden“ abstützten.48

19.4 Neunter Halbschluss

Las Casas setzte sich mit Herrschaft und Recht aus einem konkreten An­
liegen heraus auseinander. Sein Ziel war die Besserstellung der Indios. 
Daraus resultierte eine normative Herrschafts- und Rechtskonzeption. In 
seinem Vorgehen erfasst er zuerst den faktisch seienden Zustand, gewinnt 
anschliessend aus den zu seiner Zeit anerkannten Autoritäten und Rechts­
systemen den seinsollenden Zustand und fordert die Änderungen des Sei­
enden in Richtung des Sollenden ein.

Vehement forderte Max Weber eine strikte Trennung des Seienden vom 
Seinsollenden ein. Empirische Wissenschaften hätten sich der Formulie­
rung von Seinsollendem zu entziehen und in ihre wissenschaftliche Betäti­

46 Vgl. etwa die kondensierten Fassungen dieser Lehren in der Vorlesung des Sozialisten 
Bernstein, Eduard, Der Sozialismus einst und jetzt. Streitfragen des Sozialismus in 
Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart / Berlin 1922, 11–23; und des Nationalsozia­
listen und Rechtsreferenten der Hitlerjugend Dietze, Hans-Helmut, Naturrecht aus 
Blut und Boden, in: Zeitschrift der Akademie für Deutsches Recht, 3. Jg. (1936), 
818–821.

47 Adolf Hitler legitimierte bereits am 10. Februar 1933 in seiner ersten Rede als Kanzler 
im Berliner Sportpalast sein Programm im vierten und fünften Programmpunkt mit 
einem rassischen Pseudonaturrecht (vgl. Hitler, Adolf, Rede im Sportpalast vom 
10. Februar 1933, in: Domarus, Max (Hg.), Hitler. Reden und Proklamationen 1932 
bis 1945, kommentiert von einem deutschen Zeitgenossen, Bd. 1: 1932–1934, Leon­
berg 1973, 203–208, hier 205. Mit Spannung darf das am 1. Januar 2024 in Angriff 
genommene Desiderat einer wissenschaftlichen Quellenedition der Reden Hitlers 
ab 1933 erwartet werden (vgl. dazu Brechtken, Magnus / Becker, Maximillian / 
Küpper, René, Projektwebseite „Edition der Reden Adolf Hitlers von 1933 bis 1945“ 
des Instituts für Zeitgeschichte München-Berlin: https://www.ifz-muenchen.de/forsc
hung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945 [24.6.2024]).

48 Vgl. ausführlich Schenkel, Silvan, Der Deutsche Juristentag 1933. Die kumulative 
Selbstmobilisierung der juristischen Professionselite in der Formierungsphase des 
NS-Regimes, Tübingen 2023 (= Beiträge zur Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts, 
Bd. 122).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

340

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945


gung insbesondere keine praktischen Werturteile einzubauen. Eine wissen­
schaftlich tätige Person habe ihre Rolle in Forschung und Lehre und ihre 
Rolle als Angehörige einer Religionsgemeinschaft oder einer politischen 
Partei strikt zu trennen.

Im Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken wird häu­
fig ein Widerspruch konstatiert: Naturrechtsdenken wird als Kritik am 
Postulat der wissenschaftlichen Werturteilsfreiheit, das Werturteilsfreiheits­
postulat als Kritik am Naturrechtsdenken betrachtet. So wurde zum einen 
Weber zum rigorosen Rechtspositivisten und Naturrechtsgegner stilisiert, 
zum anderen wurden seine Forderungen an die empirische wissenschaft­
liche Tätigkeit zur Grundlage von soziologischen Naturrechtskritiken im 
20. Jahrhundert, auf die sich wiederum juristische Naturrechtskritiker ab­
zustützen wussten. Insofern Weber sein Postulat aber konkret nur auf die 
empirische Erfassung des Seins bezieht, rationale naturrechtliche Denker 
wie Las Casas aber gerade nicht das subjektiv beobachtete Seiende zum 
objektiv zu verwirklichenden Seinsollenden erheben, sondern die Erkennt­
nis des Seinsollenden von der Erkenntnis des Seins zunächst scheiden, um 
im Anschluss das Seiende mit einem als vernünftig und gerecht erkannten 
Seinsollenden abzugleichen, kann das Postulat per definitionem nur einen 
Teil des naturrechtlichen Vorgehens betreffen. In einem solchen rationalen 
Naturrechtsdenken, das Seiendes und Sollendes getrennt betrachtet, wer­
den werturteilsfrei zunächst das Seiende und das Seinsollende getrennt 
voneinander untersucht und erst in einem nächsten Schritt miteinander in 
Verbindung gebracht.

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

Sowohl Las Casas als auch Weber verwenden den Begriff der Legitimität 
in enger Verbindung mit dem Konzept der Herrschaft von Menschen über 
Menschen. An wohl keiner Begriffssemantik und -verwendung äussert sich 
allerdings der Unterschied zwischen Max Webers und Bartolomé de Las 
Casas’ Schreiben und Denken infolge der methodisch angelegten Sein-Sol­
len-Differenzen deutlicher als an jener der Legitimität.

In der historischen Entfaltung des Legitimitätsbegriffs kann im Allgemei­
nen eine duale Traditionsstruktur ausgemacht werden, welche die Differen­
zen in der Verwendung des Legitimitätsbegriffs zwischen Las Casas und 
Weber auf eine nutzbare Weise eröffnet: die der normativ-ethischen und 
empirisch-deskriptiven Legitimitätsverständnisse. Las Casas kann in der 

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

341

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits seit der Antike dominierenden normativ-ethischen Traditionslinie 
gesehen, Max Weber hingegen als Gründerfigur der empirisch-deskriptiven 
Tradition verstanden werden.

20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs

Die normativ-ethische Traditionslinie ist verbunden mit normativen 
Wissenschaftsdisziplinen wie zum Beispiel Rechtswissenschaften, politi­
scher/praktischer Philosophie, normativer Theologie und Ethik, während 
die empirisch-deskriptive Linie erst mit der Entdeckung und Ausdifferen­
zierung der empirischen Politik- und Sozialwissenschaften denkmöglich 
wurde. Entsprechend positionierte sich die deskriptiv-empirische Denktra­
dition erst im 20. Jahrhundert, beginnend mit Max Weber, neben norma­
tiv-ethischen Legitimitätsvorstellungen und gewann vor allem nach dem 
Zweiten Weltkrieg (1950–1970) an wissenschaftlichem Einfluss.49 In der 
normativ-ethischen Begriffsauffassung steht die Rechtfertigung der Struk­
turen eines Herrschaftsverbandes im Zentrum der Anwendung des Legiti­
mitätsbegriffs, während die empirisch-deskriptive Traditionslinie mit dem 
Begriff nach Erklärungsmustern für gesellschaftliche Ordnungsstrukturen 
sucht.50

20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitätsbegriffs

Legitimität als normatives Konzept bezeichnet Normen, Ordnungen und 
Institutionen dann als legitim, wenn sie normativ anerkennungswürdig 
sind. Davon zu scheiden ist, ob die Personen und Organisationen, über 
die Geltung beansprucht wird, diese Normen, Ordnungen und Institutio­
nen auch faktisch als anerkennungswürdig annehmen. Normen sowie eine 
Herrschafts- oder Rechtsordnung gelten als richtig oder gut, weil es gute 
Gründe dafür gibt, dass sie gelten sollen. Auch wenn die Mitglieder eines 

49 Vgl. Wiesner, Claudia / Harfst, Philipp, Legitimität als „essentially contested con­
cept“. Konzeption und Empirie, in: Dies. (Hgg.), Legitimität und Legitimation. 
Vergleichende Perspektiven, Wiesbaden 2019, 11–32; Blöchlinger, Moritz, Norma­
tive Legitimität von Recht, Moral und Menschenrechten im Lichte der positivisti­
schen Trennungsthese, Berlin 2022 (= Schriften zur Rechtstheorie, Bd. 304), 72–75; 
Beetham, David, The Legitimation of Power, 2. Aufl., New York 2013, 3–41.

50 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 72–75.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

342

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaftsverbandes die geltende Ordnung als nicht legitim betrachten, 
kann sie aus dieser Warte dennoch legitim sein. Vertreter dieser Linie set­
zen als objektiv angenommene Kriterien und Massstäbe, an denen gemes­
sen wird, ob eine bestimmte Norm gelten oder nicht gelten soll. Dafür ist 
es notwendig, Kriterien aufzustellen, an denen erkennbar wird, ob es sich 
um einen legitimen oder illegitimen Normgehalt handelt. Die Objektivität 
der Kriterien ist nun allerdings empirisch wandelbar in dem Sinne, dass 
verschiedene Menschen und Menschengruppen im Laufe der Geschichte in 
ihrem jeweiligen Kontext jeweils eigene solche Kriterien aufgestellt haben. 
Beispiele dafür sind etwa das Gottesgnadentum, die Vernunft oder die 
Nation, die als Kriterium für die Anerkennungswürdigkeit fungierten.51 

Insofern ist die Objektivität normativer Legitimität keine absolute oder 
stark ausgeprägte, sondern dient lediglich dazu, die Entsubjektivierung der 
verwendeten Kriterien anzugeben. Schlussendlich sind es diese Legitimi­
tätskriterien, die eine Herrschaftsordnung als legitim oder nicht legitim 
ausweisen. Der normative Gehalt, so der Rechtswissenschaftler Moritz 
Blöchlinger mit Rainer Forst, ergibt sich damit nicht aus dem Begriff der 
Legitimität selbst, sondern ist abhängig von anderen normativen Quellen. 
Mit normativen Legitimitätskriterien wird für oder gegen die Anerken­
nungswürdigkeit der Ordnung argumentiert.52 „Legitimität bedeutet also 
ein Gerechtfertigtsein von Geltung anhand bestimmter normativer Legiti­
mitätskriterien.“53

Unter normativer Perspektive ist die Bezeichnung legitim oder dessen 
Gegenteil illegitim zeitgleich Wertung: Eine legitime Herrschaft ist eine 
gute Herrschaft, eine illegitime Herrschaft eine schlechte. In diese Reihe 
ist auch Las Casas zu setzen. Er formuliert unter der Beschreibung als 
legitime Herrschaft Ansprüche, wie eine Herrschaft sein soll und welche 
Rechtsgrundsätze in ihr gelten sollen. Wenn die Herrschaft empirisch diese 
Kriterien nicht erfüllt, ist sie für Las Casas eine nicht-legitime Herrschaft 
und Tyrannei. So bemisst er die Legitimität einer Herrschaft an Kriterien, 
die ihm als objektiv anerkennungswürdig gelten. Er schöpft sie – weil sie, 
um Geltung beanspruchen zu können, nicht subjektiver Art sein dürfen – 
aus bekannten Rechtsquellen und anerkannten Autoritäten, vor allem dem 

51 Vgl. Hofmann, Hasso, Legitimität und Rechtsgeltung, Verfassungstheoretische Be­
merkungen zu einem Problem der Staatslehre und der Rechtsphilosophie, Berlin 1977 
(= Schriften zur Rechtstheorie, H. 64), 11–24.

52 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 78–79; Forst, Rainer, Normativität und 
Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen, Berlin 2015 (= stw 2132), 
188–189.

53 Blöchlinger, Normative Legitimität, 79 [Hervorhebung getilgt].

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

343

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als objektiv vernünftig und erkennbar angenommenen Natur- und Völker­
recht. Zum normativen Grundkriterienkatalog der Messung des Legitimi­
tätsgehalts einer Herrschaft gehören für Las Casas die anthropologische 
Vernunftfähigkeit, Gerechtigkeit, Gemeinwohl, Freiheit und freier Wille.

Eng damit verknüpft ist bei Las Casas eine Variante des römisch-rechtli­
chen Legitimitätsbegriffs anzutreffen, gemäss dem eine Herrschaft als legi­
tim bezeichnet wird, wenn sie gemäss den Gesetzen zustande gekommen 
und geführt wird. Im ursprünglichen lateinischen Wortsinn bedeutet legi­
timus „gesetzes- und/oder rechtmässig“. Die Bezeichnung wurde im römi­
schen Recht entsprechend für all jene Einrichtungen verwendet, die gemäss 
der öffentlichen Rechtsordnung funktionierten.54 Für Las Casas ist unter 
Rückbesinnung auf Thomas von Aquin und Augustinus ein Gesetz nun 
aber nur dann ein Gesetz, wenn es gerecht ist. Um bestimmen zu können, 
was ein Gesetz oder Recht ist, muss deswegen zuerst angegeben werden, 
was als gerecht aufgefasst werden kann. Legitimität meint daher im lascasa­
sianischen Verständnis nicht allein die blosse Legalität im Sinne desjenigen, 
was im positiven Recht als geltend beansprucht wird, sondern dieses Recht 
hat sich an objektiven Grundsätzen der Gerechtigkeit zu bemessen, um 
überhaupt als Gesetz oder Recht bezeichnet werden zu können. Insofern ist 
für Las Casas eine legitime Herrschaft immer auch eine gerechte. Las Casas 
befindet nur ein solches Recht als anerkennungswürdig (d. h.: legitim), 
das im Einklang mit den als vernünftig erkannten Gerechtigkeitsprinzipien 
und den aus der Natur des Menschen als Ebenbild Gottes abgeleiteten 
naturrechtlichen Grundlagen steht.

20.1.2 Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven 
Legitimitätsbegriffs

Max Weber gilt gemeinhin als Begründer des empirisch-deskriptiven Le­
gitimitätsverständnisses.55 In seinem Herrschaftsverständnis kommt der 
Legitimität die zentrale Stellung des Garanten für die Fortdauer und 
Stabilität einer Herrschaft zu. Eine Herrschaft kann zwar auch ohne Le­
gitimität auskommen, in diesem Fall wird sie aber mit hoher Wahrschein­
lichkeit nur von kurzer Dauer sein. Die Legitimität konstituiert sich in We­

54 Vgl. Würtenberger jun., Thomas, Die Legitimität staatlicher Herrschaft. Eine 
staatsrechtlich-politische Begriffsgeschichte, Berlin 1973 (= Schriften zur Verfassungs­
geschichte, Bd. 20), 33–34.

55 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 75–77.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

344

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bers Verständnis in einem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschen­
den und einem diesem entsprechenden Legitimitätsglauben von Seiten 
der Beherrschten. Wenn der Legitimitätsanspruch oder Legitimitätsglaube 
schwindet, verliert eine Herrschaft an Legitimität. Aus Webers Warte ist 
legitim nicht das Geltensollende, sondern das faktisch Geltende: Legitim 
ist jene Herrschaft, die faktisch für legitim gehalten wird. Eine Norm 
wird dann als legitim bezeichnet, wenn diejenigen, für die sie Geltung 
beansprucht, die Norm auch tatsächlich als verbindlich oder vorbildlich 
erachten und ihr Handeln an ihr ausrichten. Mit dieser empirischen Sicht 
auf Legitimität entkernt Weber die bisherige begriffliche Traditionslinie 
von deren normativem Gehalt und macht den Begriff der Legitimität für 
deskriptive Zugangsweisen nutzbar.

Eine legitime Herrschaft unterscheidet sich von anderen Herrschaften 
dadurch, dass sie auf die äusseren Möglichkeiten der Ordnungsgarantie 
verzichten kann. In diesem Sinne ist es ein untrügliches Zeichen für eine 
einsetzende Delegitimierung, wenn Herrschende und Verwaltungsstab Ge­
walt, Zwang und Sanktionen zur Anwendung bringen müssen, um die 
Ordnung aufrechtzuerhalten. Daran schliesst sich eine Frage an, die Weber 
nicht explizit beantwortet hatte: Kommt die Eigenschaft der Legitimität 
auch einem Herrschaftsverband zu, in dem willkürliche physische Gewalt­
anwendungen als legitime Standardhandlungen gelten? Kann auch eine 
Tyrannei, wie sie Las Casas beschrieben hat, legitim sein?

Webers Ausführungen legen zunächst zumindest nahe, dass dem so sei. 
Wenn das, was als faktisch legitim gilt, auch legitim ist, so kann auch eine 
reine Gewaltherrschaft legitim sein, solange sie als legitim gilt. Dies macht 
das von Weber deskriptiv genutzte Legitimitätskonzept allerdings beliebig 
und relativ. Nun grenzt Weber aber die Eigenschaft der Legitimität von 
anderen Formen der Herrschaftsgarantie ab. Die Legitimität ist die inne­
re Garantin der Stabilität und fortdauernden Geltung der Ordnung, von 
der die äusseren Garantien wie Zwang, physische und psychische Gewalt 
und Drohung abzugrenzen sind. Wenn die Legitimität wegfällt, wird zur 
Aufrechterhaltung der Herrschaft und Durchsetzung der Ordnung Gewalt 
notwendig. Zu diesem Zeitpunkt ist aber eine Herrschaft bereits nicht mehr 
legitim, denn wäre sie es, bräuchte sie in Webers Auffassung keine Ge­
walt. Hier überschneidet sich die lascasasianische normative Ansicht, eine 
Gewaltherrschaft sei in jedem Fall tyrannisch und nicht-legitim, mit der 
Weber’schen Ansicht von legitimer Herrschaft, dessen Proprium gegenüber 
anderen Herrschaftstypen darin besteht, dass sie auf die Anwendung von 
physischem Zwang und Gewalt eben gerade verzichten kann. Daher schei­

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

345

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen auch aus Webers Sicht tyrannische Herrschaften im Sinne Las Casas’ 
nicht legitim zu sein – selbst dann nicht, wenn sie als faktische Gewaltherr­
schaften zu gelten scheinen, was empirisch eben gerade am Gewalteinsatz 
festgestellt werden kann. Wie Las Casas der Ansicht ist, eine Herrschaft, 
der die Beherrschten aus Furcht zustimmen, sei eine illegitime, so ist auch 
Weber der Ansicht, dass eine auf „‚Furcht‘ der Gehorchenden“56 beruhende 
Herrschaft nicht als legitime Herrschaft bezeichnet werden kann.

So gibt es denn gemäss Weber streng genommen nur drei reine Typen 
legitimer Herrschaft, die in der Empirie vermischt vorkommen: traditiona­
le, charismatische und legale Herrschaft. Mit ihnen lassen sich die Grün­
de erfassen, weshalb eine Herrschaft den ihr Unterworfenen als legitim 
gilt: Liegen eher traditionale, charismatische oder rationale Gründe vor? 
Dass die drei legitimen Herrschaftstypen lediglich deskriptive Idealtypen 
zur Erfassung und Beschreibung der Empirie sind, ohne dass Weber eine 
normative Wertung der Typen formulierte, führte unter anderem in der 
normativen Rechtswissenschaft für Verwirrung und Kritik. So hatte etwa 
der junge Böckenförde, der sich später zum wohl einflussreichsten deutsch­
sprachigen Staats- und Verwaltungsrechtler der zweiten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts entwickelte, noch zwei Jahre nach seiner rechtswissenschaftlichen 
Promotion ebensolche Fragezeichen zur Verwendbarkeit von Webers Ideal­
typen legitimer Herrschaft, wie dies Carl Schmitt als Student hatte.57 Eine 
Weber-Renaissance, so Böckenförde in der Zeit des Kalten Krieges, müsse 
verhindert werden, weil mit Webers Typologien kein Gespräch mit Marxis­

56 MWG I/12, 436.
57 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 24.05.1958, in: Meh­

ring, Reinhard (Hg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl 
Schmitt: Briefwechsel 1953–1984, Baden-Baden 2022 (= Beiträge zum ausländischen 
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 311), 163–165. Schmitt seinerseits dankte 
seinem „Schutzengel für diesen Abscheu vor den Neukantianern und ihrem metho­
dologischen Schaum“, den er bereits als Student gehabt habe (Schmitt, Carl, Brief 
an Ernst-Wolfgang Böckenförde vom 25.05.1957, in: ebd., 102–103). Das geistige Ver­
hältnis von Schmitt zu Weber war im Allgemeinen Gegenstand heftiger, zuweilen 
emotionaler Debatten – mal gilt Schmitt als „gelehriger Schüler Max Webers“ (so 
Mommsen, Max Weber, 407), mal wird er zu Webers nicht-legitimem, legitimem 
oder „natürliche[m]“ Sohn (so Jürgen Habermas auf dem 15. Deutschen Soziologen­
tag: Habermas, Diskussionsbeitrag, 74–81), und mal wird Schmitt zum Mephistoles 
und Weber zum Faust stilisiert (so Willms, Bernard, Er hat Illusionen verschmäht. 
Max Webers Aktualität: Der Riss im deutschen Bürger, in: Deutsches Allgemeines 
Sonntagsblatt, Nr. 24 vom 14. Juni 1970, 6–7). Schmitt besuchte als Dozent die Vorle­
sung Webers in München 1920 (vgl. Schmitts Notizen zur Vorlesung 1919/1920, in: 
MWG III/6, 531–533).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

346

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten möglich sei. Denn schliesslich seien „die Weberschen Typenbegriffe 
[…] im Kern doch formal und abstrakte Ordnungsschemata“58.

20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch Einverständnis

Trotz der Verortung von Las Casas und Max Weber in zwei unterschiedli­
chen Verwendungstraditionen des Legitimitätsbegriffs als Eigenschaft, die 
einer Herrschaft zukommen kann (Weber) oder zukommen soll (Las Ca­
sas), lassen sich Berührungspunkte feststellen, die sich auf den Prozess der 
Legitimitätsherstellung, die Legitimation, beziehen.

Aus der Beschäftigung mit dem kanonischen und dem römischen Recht 
folgert Las Casas, dass das, was alle angeht, von allen gebilligt werden 
müsse. Die Bestellung eines Herrschers betrifft alle, weshalb alle im Herr­
schaftsgebiet zusammengerufen werden und der neuen Herrschaft aktiv 
zustimmen müssten. Die Legitimität einer Herrschaft entsteht so allein 
durch das aktive Bejahen derselben und lässt erkennen, dass für Las Casas 
nur durch demokratische Prinzipien und Vorgehensweisen eine Herrschaft 
legitimiert werden kann. Dieser Anspruch an die Legitimation als Legitimi­
tät herstellender Prozess ist für Las Casas universeller Natur: Nicht nur 
die Völker in der Alten, sondern auch in der Neuen Welt legitimieren 
auf diese Weise ihre jeweiligen Herrschaftsverbände und haben die jeweils 
anderen legitimen Herrschaften zu akzeptieren. Stimmen die Betroffenen 
nicht vollständig oder unter Androhung und Zwang zu, handelt es sich um 
eine nicht-legitime Herrschaft und tyrannisches Herrschaftshandeln.

Wenn sich die Legitimität für Weber aus einem Legitimitätsanspruch 
und einem Legitimitätsglauben konstituiert, so bedeutet dies, dass die 
der autoritären Befehlsgewalt unterworfenen Gehorsamspflichtigen mit der 
Herrschaft und dem Herrschaftshandeln in einem gewissen Sinne einver­
standen sind. Die aktive Zustimmung aller im Sinne des lascasasianischen 
Demokratieprinzips meint Weber damit allerdings nicht. Gehorsamspflicht 
und ihre Anerkennung sind für Weber zunächst eine rein formale Ange­
legenheit. Lediglich im Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft kann 
eine Vereinbarung als mögliche Legitimation der Legalität notwendig wer­
den: „Diese Legalität kann als legitim gelten α) kraft Vereinbarung der 
Interessenten für diese; β) kraft Oktroyierung auf Grund einer als legitim 

58 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 29.04.1957, in: Meh­
ring (Hg.), Welch gütiges Schicksal, 96.

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

347

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geltenden Herrschaft von Menschen über Menschen und Fügsamkeit“59. 
Weber spricht deswegen auch stärker vom Momentum des Einverständnis­
ses und nicht von Zustimmung: Die Mitglieder des Herrschaftsverbandes 
sehen die Herrschaft auch subjektiv als verbindlich an, sie sind mit ihr 
einverstanden.60

Die Legitimation einer Herrschaft mittels Zustimmung oder Einver­
ständnis der von ihr Betroffenen ist weder eine Erfindung von Las Casas 
noch von Max Weber. Vielmehr ist sie ein immer wiederkehrendes Motiv 
in der Geschichte, wie Las Casas selber aufzeigt, indem er sich etwa auf 
das römische und das kanonische Recht abstützt. In der antiken römischen 
Geschichtsschreibung findet das Motiv der Legitimation durch aktive Zu­
stimmung der Betroffenen seinen Anfang beim sagenumwobenen zweiten 
König Roms, Numa Pompilius. Er soll, glaubt man Titus Livius und Plut­
arch, der erste Herrscher Roms gewesen sein, der im Auftrag des gesamten 
römischen Volkes zum König bestellt wurde.61 Mit dem vom ganzen Volk 
gewählten und als vorbildlich, weise, gerecht und vernünftig charakteri­
sierten König Numa verglich Las Casas in seiner „Kurzen apologetischen 
Geschichte“ den Inkaherrscher Pachacútec.62

Las Casas war denn auch nicht der einzige Denker, der im 16. Jahrhun­
dert mit der Zustimmung und Übereinkunft zur Herrschaftslegitimation 
argumentierte. Für sie sprachen sich etwa auch der etwas ältere Engländer 
Thomas Morus63 und Las Casas’ Zeitgenossen, die spanischen Klassiker 
des Naturrechts wie Francisco de Vitoria und Francisco Suárez, aus.64 

Im aufklärerischen 17. Jahrhundert verbindet sich mit der „Legitimitätsbe­
dingung der allgemeinen Zustimmung zur Einrichtung einer politischen 
Herrschaftsordnung ein egalitäres Element“65. Zum Ausdruck kommt dieses 
im 17. Jahrhundert beispielsweise in den normativen politischen Philoso­

59 MWG I/23, 190.
60 Vgl. MWG I/12, 436–437.
61 Vgl. Livius, Titus, Römische Geschichte, I, 17,7–21,6, in: Ders., Römische Geschichte, 

Bd. 1: Buch I–III, lat. u. dt. hg. v. Hans Jürgen Hillen, Sammlung Tusculum, 4. Aufl., 
Düsseldorf / Zürich 2007, 48–59; Plutarch, Numa, in: Ders., Große Griechen und 
Römer, Bd. 1, 194–226, hier 195–203.

62 Vgl. LC OC 8, 1525–1528.
63 Epigramm 103: „Die Zustimmung des Volkes verleiht und nimmt Herrschaft“ (Mo­

rus, Thomas, Epigramm 103, in: Ders., Epigramme, übers., eingeleitet u. kommen­
tiert v. Uwe Baumann, München 1983 (= Thomas Morus Werke, Bd. 2), 113).

64 Vgl. zum Motiv der Zustimmung des Volkes und ihren Nuancen bei Vitoria, Las 
Casas und Suárez Delgado, Die Zustimmung.

65 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 102–103.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

348

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phien von Thomas Hobbes (England)66, Baruch de Spinoza (Niederlan­
de/Portugal)67, John Lilburne und den Levellers (England)68, John Locke 
(England)69 und Samuel Pufendorf (Deutschland)70. Besonders akzentuiert 
betonten das normative Legitimationsprinzip der Zustimmung die geisti­
gen Wegbereiter der demokratischen Revolutionen des 18. Jahrhunderts, 
John Locke und Jean-Jacques Rousseau71. Auf Ablehnung stiess das Prinzip 
hingegen seit Las Casas insbesondere bei Anhängern der monarchischen 

66 Für Hobbes kam die erste politische Vergemeinschaftung mittels Zustimmung und 
vertraglicher Vereinbarung aller mit allen zustande (vgl. Hobbes, Thomas, Leviathan, 
aus dem Englischen übertragen v. Jutta Schlösser, mit einer Einführung u. hg. v. 
Hermann Klenner, Hamburg 2005 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 491), 144–146). 
Mit diesem historischen Ursprung verbunden ist allerdings bei Hobbes, anders als 
dies Webers soziologischer Zeitgenosse Ferdinand Tönnies interpretierte (vgl. Tön­
nies, Ferdinand, Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversammlung 
in Hobbes’ Leviathan, in: Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft / Journal of 
Institutional and Theoretical Economics, Bd. 89/1 (1930), 1–22), nicht eine Bevorzu­
gung der demokratischen Staatsform (vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 3.1, 265–321, 
hier 296–298; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 103–104).

67 Vgl. zu Spinoza, der wie Las Casas die Zustimmung aller aus dem Naturrecht ableitet, 
etwa Saar, Martin, Macht und Menge. Spinoza und die Philosophie der Demokratie, 
in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Bd. 63/3 (2015), 518–535. Wie für Las Casas, 
sind auch für Spinoza „Zusammenschlüsse von Menschen […] Zusammenschlüsse 
ebendieser natürlichen Rechte und Fähigkeiten“ (ebd., 521), die es auch nach dem 
Zusammenschluss zu beachten gilt.

68 Vgl. für die radikaldemokratischen Forderungen der Levellerpartei etwa das Traktat 
von Lilburn, John, Regall Tyrannie discovered: Or, A Discourse, shewing that all 
lawfull (approbational) instituted power by God amongst men, is by common agree­
ment, and mutual consent, London 1647.

69 Nach Locke kann die Legitimität eines Staates nur durch freie, individuelle, mehr­
heitliche und explizite Zustimmung zustande kommen und durch vertrauensvolle 
und stillschweigende Zustimmung bestehen bleiben (vgl. Locke, John, Second Trea­
tise of Government (1689), hier v. a. Chapter VIII., Sect. 95–122, entnehmbar aus dem 
„Projekt Gutenberg“, online: https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-i
mages.html#CHAPTER_VIII [24.6.2024]).

70 Für Pufendorf konstituiert sich die Gesellschaft in Verträgen, die durch Konsens 
zustande kommen (vgl. Pufendorf, Samuel, De Jure Naturae et Gentium libri octo, 
1672: Liber III, c. 6 („De consensu circa promissa et pacta adhibendo“), hg. v. Frank 
Böhling, Berlin 1998 (= Samuel Pufendorf Gesammelte Werke, Bd. 4.2), 170–185; vgl. 
auch Würtenberger jun., Die Legitimität, 65–69.

71 Anders als etwa für Grotius oder Pufendorf ist aber für Rousseau eine Monarchie 
auch illegitim, falls das Volk dieser zustimmt. Sowohl die väterliche Gewalt wie auch 
das Recht des Stärkeren (d. h.: Legitimität durch Gewalt) sind für ihn illegitim (vgl. 
neben dem Primärtext Rousseau, Jean-Jacques, Du contrat social ou, Principes du 
droit politique (1762), Französisch / Deutsch, Stuttgart 2010 (= Reclams Universalbi­
bliothek, Bd. 18682) auch Würtenberger jun., Die Legitimität, 101–107).

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

349

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII


Tradition. So haben beispielsweise Niccolò Machiavelli, Jean Bodin, David 
Hume und auch Montesquieu die Notwendigkeit der Zustimmung des 
Volkes relativiert oder ganz verneint.72

Alle diese Klassiker politischen Denkens bezüglich der Befürwortung 
und Ablehnung einer Legitimation durch Zustimmung sucht man in 
Webers rechts- und herrschaftssoziologischen Schriften fast vergeblich.73 

Wenn überhaupt, werden sie nur beiläufig am Rande oder als historische 
Beschreibung eines verbreiteten Ideals74 erwähnt. Weber möchte sich be­
wusst aus der normativen Denktradition der „Staatsmetaphysik“75 heraus­
nehmen.76 Dies mag auch mit erklären, weshalb er statt des Begriffs der 
Zustimmung den Begriff des Einverständnisses bevorzugt. Dass er dennoch 
stark von dieser Tradition beeinflusst ist, zeigt sein Legitimationsverständ­
nis, gemäss dem doch ein Einverständnis oder zumindest keine aktive 
Ablehnung von Seiten der Gehorchenden vorhanden sein muss, um Legiti­
mität herzustellen. Indem Weber den normativen Grundmodus der Legiti­
mation durch Einverständnis zum Kern seines deskriptiven Legitimitätsbe­
griffs macht, wird sie nicht nur zur Grundlage der drei Idealtypen legitimer 
Herrschaft, sondern auch in der von ihm begründeten Verwendungstraditi­
on der deskriptiv-empirischen Legitimität zur stillschweigend akzeptierten 
Konstante – und führt die normativ aufgeladene Tradition der Legitimation 
durch Zustimmung in anderer Begrifflichkeit deskriptiv fort.

20.3 Zehnter Halbschluss

Las Casas bewegt sich in seiner Verwendung des Legitimitätsbegriffs in 
der Jahrtausende alten Tradition, ihn als normative Wertungskategorie zu 
gebrauchen. Eine Herrschaft ist für Las Casas entweder legitim oder nicht 
legitim. Mit der römisch-rechtlichen Bestimmung des Begriffs als gemäss 
dem Gesetz verbindet er die rechtsphilosophische Rechtsauffassung in der 
Tradition des stoisch-christlichen Naturrechts, gemäss dem nur ein gerech­
tes Gesetz überhaupt ein Gesetz ist. Insofern eine Herrschaft nach gerech­

72 Vgl. auch Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 98–136.
73 Anders bei anderen als Gründerväter der Soziologie geltenden Denkern, die gerade 

in der Auseinandersetzung mit den Klassikern der praktischen Philosophie ihren 
Ursprung nahmen (z. B. Durkheim mit Rousseau, Tönnies mit Hobbes und Simmel 
mit Nietzsche).

74 Vgl. etwa MWG I/12, 436.
75 MWG I/7, 216.
76 Vgl. Hanke / Kroll, Einleitung, 8–10.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

350

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Kriterien funktioniert, ist sie für Las Casas eine legitime Herrschaft. 
Eine Herrschaft, die mittels Gewalt oder Zwang zustande kommt oder 
geführt wird, ist für Las Casas nie eine legitime Herrschaft, sondern immer 
eine Tyrannei.

Max Weber hat demgegenüber eine ganz eigene Verwendung des Begriffs 
grundgelegt. Er verwendet den Legitimitätsbegriff als deskriptiv-empirische 
Kategorie zur Beschreibung von Herrschaft und Recht. Die Legitimität 
konstituiert sich aus dem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschen­
den und dem Legitimitätsglauben von Seiten der Gehorchenden. Die in 
einer legitimen Herrschaft Involvierten sind mit der Herrschaft einverstan­
den. Über den normativen Inhaltsgehalt sagt der Begriff zunächst noch 
nichts aus. Ist eine Herrschaft oder eine Ordnung oder eine einzelne Norm 
legitim, kann auf Gewalt und Zwang zur Durchsetzung verzichtet werden.

Für Las Casas kann die Legitimität einer Herrschaft nur dadurch her­
gestellt werden, dass alle, die sie betrifft, aktiv zustimmen. Einzig diese 
Zustimmung aller kann eine Herrschaft legitimieren. Für Weber gibt es 
zwar viele Gründe dafür, dass eine Herrschaft den an ihr Beteiligten als 
legitim gelten kann. Zur Konstituierung der Legitimität führt er allerdings 
das Momentum des Einverständnisses zur Herrschaft ein. Eine legitime 
Herrschaft zeichnet somit aus, dass die an ihr Beteiligten mit ihr einver­
standen sind. Eine aktive Zustimmung der Beteiligten, wie dies Las Casas 
und in der Zeit zwischen ihm und Weber viele andere normative politische 
Denker einfordern, ist zwar etwas anderes als ein allgemeines Einverständ­
nis. Trotzdem haftet Letzterem auch ein normatives Momentum an, womit 
auch der deskriptive Legitimitätsbegriff einen normativen Kern besitzt.

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

Um zu erfassen, was eine Herrschaft als Gesamtkonstrukt ausmacht, rekur­
rieren Las Casas und Weber auf unterschiedliche Oberkategorien: Für Las 
Casas ist Herrschaft von Menschen über Menschen eine Sonderform von 
Eigentum, für Weber hingegen von Macht.

Las Casas nähert sich dem Phänomen der Herrschaft ausgehend vom 
römischen Eigentumsverständnis an. Herrschaft bedeutet für ihn zunächst 
Eigentum. Von der Herrschaft bzw. dem Eigentum des Menschen über 
nicht-menschliche Dinge scheidet er streng die Herrschaft von Menschen 
über Menschen. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen Menschen 
und Nicht-Menschen, misst er den beiden Herrschaftskategorien jeweils 

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

351

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Wesensnaturen und Spielarten zu. Aus der natürlichen Veranlagung 
des Menschen als vernunftfähiges Wesen und den nicht-menschlichen und 
nicht-vernunftfähigen Dingen resultieren unterschiedliche Sollens-Ansprü­
che, wie diese zu behandeln seien. Im Vergleich zu einer Herrschaft über 
Dinge ist eine Herrschaft über Menschen deswegen nicht einmal eine hal­
bierte Herrschaft. Der Mensch kann andere Menschen gar nicht im glei­
chen Sinne wie nicht-menschliche Dinge besitzen; über Menschen kann 
der Mensch legitimerweise nur die Jurisdiktionsgewalt innehaben. So wen­
det sich Las Casas gegen die Übertragung des römisch-rechtlichen Prinzips 
der Erstaneignung als Zeichen legitimer Herrschaft auf die Herrschaft über 
Menschen. Erstaneignung als Grundlage einer Herrschaft gilt für ihn nur 
für eine Herrschaft über Dinge.

Für Las Casas ist Herrschaft über Menschen in diesem Sinne eine Son­
derform von Eigentum – eine Sonderform, die so sonderbar ist, dass sie 
nicht mehr viel mit der Gemeinform zu tun hat. Wenn Herrschaft über 
Menschen gleich ausgeübt wird wie Herrschaft über Dinge, d. h. im Um­
gang mit Menschen und Dingen kein Unterschied gemacht wird, so ist 
das zwar noch immer eine Herrschaft, allerdings keine legitime Herrschaft, 
sondern eine nicht-legitime Tyrannei. Gleichwohl ist die Herrschaft von 
Menschen über Dinge nach Las Casas auch in einer legitimen Herrschaft 
eines Menschen über Menschen wichtig. Es muss in einem politischen 
Herrschaftsverband, etwa einem Königreich, auch einige wenige Personen 
mit besonders hohem materiellem Eigentum geben, um gegebenenfalls die 
regierende Person oder Personengruppe in die Schranken weisen zu kön­
nen. Materielle Konkurrenz und Herrschaft eines Menschen über Dinge 
dient also der Begrenzung von potenzieller Missleitung einer Herrschaft 
über Menschen. Dies ist dann der Fall, wenn die Herrscherperson mehr als 
die Jurisdiktion beansprucht.

Für Weber ist Herrschaft nur verständlich mit Rückbezug auf das Kon­
zept Macht: Herrschaft ist für ihn ein „Sonderfall von Macht“77. Macht ist 
in Webers Denken wiederum eng verknüpft mit den Aspekten der sozialen 
Beziehung, der Potenzialität, dem subjektiven Willen, der Möglichkeit des 
Widerstrebens und mit Machtmitteln. Alle diese Elemente kommen zwar 
bereits in Las Casas’ Herrschaftsverständnis vor – es ist für Las Casas der 
freie Wille, der im Akt der freien Willensäusserung im Kollektiv eine Herr­
schaft konstituiert, allerdings nicht gegen Widerstand, sondern im Einver­
ständnis. Bei Weber sind sie aber die Vorbedingungen von Herrschaft 

77 MWG I/22.4, 127.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

352

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Menschen über Menschen, während sie bei Las Casas auch in einer 
Herrschaft über nicht-menschliche Dinge von Bedeutung sind. Unter der 
Vorbedingung der Macht als der Herrschaft übergeordnetes Konzept ver­
schliesst sich Weber der Möglichkeit, Eigentum als Herrschaft zu charakte­
risieren. Dieses ist lediglich eines der möglichen Mittel zur Stützung des 
Machtverhältnisses. Für ihn bedeutet Macht als Sonderform der sozialen 
Beziehung stets soziale Macht. Nur dann, wenn sich eine soziale Beziehung 
zu einer Machtbeziehung hin umformt, sind die Voraussetzungen dafür ge­
geben, dass sich möglicherweise ein Herrschaftsverhältnis etablieren kann. 
Herrschaft ist für ihn ein Machtverhältnis, das sich innerhalb einer sozia­
len Beziehung so weit verfestigt hat, dass es nicht mehr als „soziologisch 
amorph“78, sondern als beschreibbare Form des Zusammenlebens greifbar 
wird. Eine Herrschaft ist für Weber nicht ein Eigentumsverhältnis, sondern 
ein Beziehungsverhältnis zwischen Menschen.

Mit der Zuspitzung von Macht zur relationalen Macht zwischen Men­
schen verlieren die Beziehungen des Menschen zu nicht-menschlichen 
Objekten an Bedeutung und können nicht mehr als Herrschaftsbeziehung 
beschrieben werden. Genau die Beziehung von Menschen zu Objekten 
wird mitunter aber als zentral für die weitere Entwicklung der Beziehungen 
zwischen Menschen betrachtet. Aus diesem Grund setzte sich etwa der 
deutsch-dänische Rechtssoziologe Theodor Geiger79 nach dem Zweiten 
Weltkrieg für eine Revision von Webers Macht- und damit auch Herr­
schaftsdefinition in Richtung einer Definition ein, wie sie auch Las Casas 
der Idee nach kannte: „Unter Macht will ich [T. Geiger] in Anlehnung 
an Max Weber verstehen: Die Chance, gewisse Ereignisverläufe steuern 

78 MWG I/23, 211.
79 Nach der Machtergreifung fand der sich auf der Abschussliste der Nationalsozialis­

ten befindende Geiger in Århus (Dänemark) in der ersten Soziologie-Professur in 
Skandinavien eine akademische Anschlusslösung. Aus diesem Grund gilt er bis heute 
als jener, der die damals junge Wissenschaft in Skandinavien einführte: 1939 publi­
zierte er mit dem Werk „Sociologi. Grundrids og Hovedproblemer“ (dt.: Soziologie. 
Grundriss und Hauptprobleme) das erste dänische (skandinavische) Lehrbuch für 
Soziologie. Mit Weber verbindet Geiger insbesondere sein Einsatz für eine praktische 
Werturteilsfreiheit in den empirischen Sozialwissenschaften. Vgl. zur Person Geigers 
den Eintrag Blegvad, Mogens, Theodor Geiger, in: Dansk Biografisk Leksiskon, on­
line: https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger [24.6.2024]; zu Geigers Werk 
die Monographie Meyer, Thomas, Die Soziologie Theodor Geigers. Emanzipation 
von der Ideologie, Wiesbaden 2001.

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

353

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger


zu können.“80 Damit, so Geiger, werde „die Begrenzung des Machtbegriffs 
auf soziale Beziehungen aufgegeben“, womit der Begriff sowohl auf die 
soziale Beziehung „zwischen Mensch und Mensch“ als auch auf die ausser­
soziale Beziehung „zwischen Mensch und Ding“ anwendbar wird.81 Das ist 
nichts Neues, sondern eine Rückkehr zur Auffassung, wie sie vor Weber 
etwa von Las Casas vertreten wurde. Mit der so gearteten Definition von 
Macht wird es zudem möglich, und darauf zielt Geiger ab, auch solche 
Zustände als Machtverhältnisse zu charakterisieren, die auf den ersten Blick 
äusserlich nicht als solche erscheinen. So finden mit Geigers Abwandlung 
des Weber’schen Machtbegriffs „[a]uch manipulative, sich unterhalb der 
Bewußtseinsschwelle vollziehende Formen der Fremdbestimmung“82 ihre 
Beachtung.

22 Rechtsverhältnisse

Der Dominikanerjurist Bartolomé de Las Casas baut seine Argumentarien 
zur Verbesserung der Lebensumstände der Indios auf die in seiner Zeit 
allgemein anerkannten und verbreiteten Rechtskategorien auf. Es sind im 
Kern dieselben, wie sie bereits seit Beginn der modernen Kanonistik (De­
cretum Gratiani) und Thomas von Aquin verbreitet waren: göttliche Ord­
nung, göttliches Recht, Naturrecht und menschliches Recht. Für Las Casas 
sind die zentralsten jener Rechtskategorien das (primäre und sekundäre) 
Naturrecht und das mit diesem eng verbundene Völkerrecht im menschli­
chen Recht. Dem göttlichen Recht kommt lediglich die Funktion zu, die 
aus dem Natur- und Völkerrecht fliessenden Bestimmungen und Einsichten 
zu bestätigen, was eine konsequente Fortführung der von Thomas von 
Aquin getroffenen Einsicht darstellt, dass das göttliche Recht das natürliche 
nicht bricht, sondern vollendet. Die enge Verbindung von Natur- und Völ­
kerrecht wurde nach den spanischen Klassikern des Naturrechts zumindest 
im deutschsprachigen Raum institutionell weiterverfolgt: Knapp 100 Jahre 
nach Las Casas’ Ableben wurde der Grotius-Kenner Samuel Pufendorf 
1661 nach langem Hin und Her zwischen ihm, dem Kurfürsten und der 

80 Geiger, Theodor, Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Mit einer Einleitung 
und internationalen Bibliographie zur Rechtssoziologie von Paul Trappe, Neuwied 
a. Rhein / Berlin 1964 (= Soziologische Texte, Bd. 20), 340.

81 Ebd.
82 Meyer, Die Soziologie, 195, Anm. 456.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

354

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Universität in Heidelberg weder auf den Lehrstuhl für Natur- noch auf den 
für Völkerrecht, sondern auf jenen für Natur- und Völkerrecht berufen.83

Das Hauptinteresse Webers lag in der Nachverfolgung der Rechtsent­
wicklung. Seine als „Rechtssoziologie“ bekannt gewordenen Schriften zum 
Recht verfasste er dementsprechend unter dem Titel „Die Entwicklungsbe­
dingungen des Rechts“. In diesen Entwicklungen stellt er fest, dass Rechts­
gebilde in unterschiedlicher, im Falle des Okzidents aber zunehmender Art 
und Weise rationalisiert sind. Ein Rechtsdenken kann formal und/oder 
material stärker rational oder irrational orientiert und ausgestaltet sein. 
Das Ausmass und die Art und Weise der Rationalität im Recht ist für das 
Ausmass und die Art und Weise der Rationalität einer Herrschaft konstitu­
tiv. Für die Entwicklung im Abendland war zum einen die Entwicklung 
des positiven Rechts und des Naturrechts und ihres Verhältnisses zueinan­
der, zum anderen die faktische Simultanexistenz mehrerer Rechtssysteme 
in Form des kanonischen und der weltlichen Rechtssysteme besonders 
entscheidend. Sowohl Weber als auch Las Casas setzten sich mit diesen bei­
den Differenzierungen auseinander, weshalb im Folgenden beide Bereiche 
vertieft werden.

22.1 Naturrecht und positives Recht

Obgleich in Las Casas’ Argumentationssträngen dem Naturrecht gegenüber 
dem positiven Recht eine gewichtigere Rolle zukommt, so ist auch für ihn 
klar, dass es neben den vier für ihn besonders zentralen scholastischen 
Rechtskategorien und der römisch-rechtlichen Unterscheidung zwischen 
Zivil- und Völkerrecht die ebenfalls vom Aquinaten übernommene Unter­
scheidung in positives Recht und Naturrecht gibt. Las Casas führt im 
Wesentlichen die Bestimmung des Naturrechts fort, gemäss der das Natur­
recht das bei allen Völkern anzutreffende Recht sei. Als niedergeschriebene 
Vernunft (ratio scripta) kann auf dieses zugegriffen werden. Für Weber 
hat Naturrecht die Funktion, positives Recht zu legitimieren oder zu 
delegitimieren. Ähnlich wie Las Casas das de jure geltende Recht und 
dessen empirische De-facto-Ergebnisse an naturrechtlichen Überlegungen 

83 Vgl. Klein, Eckart, Samuel Pufendorf und die Anfänge der Naturrechtslehre, in: 
Wadle, Elmar (Hg.), Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität 
Heidelberg 1386–1986. Festschrift in sechs Bänden, Bd. 1: Mittelalter und Frühe 
Neuzeit 1386–1803, Berlin / Heidelberg 1985, 414–439. Pufendorf war der Erste, der 
eine solche Professur in Deutschland innehatte.

22 Rechtsverhältnisse

355

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bemisst, um aufzuzeigen, was legitim und was tyrannisch sei, hat sich auch 
nach Weber das positive Recht zwecks Legitimierung am Naturrecht zu 
orientieren. In seiner politischen Funktion ist für Weber deswegen das 
Naturrecht zunächst vor allem das Recht derjenigen, die mit einer etablier­
ten Herrschaftsordnung nicht einverstanden sind – es ist das Recht der 
Revolutionäre. Für seine Zeit, zu Beginn des 20. Jahrhunderts, stellt Weber 
etwas pessimistisch fest, dass die naturrechtliche Fundierung, wie sie etwa 
ein Las Casas stark grundgelegt hat, hinter ein rein positivistisches Rechts­
verständnis zurückzutreten scheine – und damit die metaphysische Würde 
aus dem Recht zu verschwinden drohe. Beide, sowohl Las Casas als auch 
Weber, setzten sich für eine gedankliche Differenzierung von Naturrecht 
und positivem Recht ein. Ausgehend von der empirischen Beobachtung, 
was für Konsequenzen eine fehlende gedankliche Differenzierung haben 
kann, wird im Folgenden die historische Ausformung der gedanklichen 
Trennung von Naturrecht und positivem Recht in der gebotenen Kürze 
formuliert.

22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht 
keine Gerechtigkeit

Gerade die nach Webers Tod folgenden Entwicklungen Deutschlands zum 
nationalsozialistischen und später kommunistischen Staat sollten ihm in 
Bezug auf die Notwendigkeit der gedanklichen Unterscheidung von Natur­
recht und positivem Recht aus normativer Perspektive in vielen Punkten 
recht geben. In der ersten Ausgabe der „Süddeutschen Juristenzeitung“ 
nach dem Zweiten Weltkrieg schreibt der Weberschüler Gustav Radbruch84 

rückblickend zur Bedeutung der positivistischen Rechtsauffassung für die 
Gräueltaten im Dritten Reich:

„Der Positivismus hat in der Tat mit seiner Überzeugung ‚Gesetz ist 
Gesetz‘ den deutschen Juristenstand wehrlos gemacht gegen Gesetze 
willkürlichen und verbrecherischen Inhalts. Dabei ist der Positivismus 

84 Zum Verhältnis von Webers Denken zu demjenigen von Radbruch, Kries und Rickert 
vgl. Wagner, Gerhard / Zipprian, Heinz, Methodologie und Ontologie: Zum Prob­
lem kausaler Erklärung bei Max Weber, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 14/2 (1985), 
115–130.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

356

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar nicht in der Lage, aus eigener Kraft die Geltung von Gesetzen zu 
begründen.“85

Soldaten können einen Befehl verweigern, wenn ihnen dessen Ausführung 
moralisch verwerflich und ungerecht erscheint. Für einen rein rechtsposi­
tivistisch denkenden Juristen hingegen ist das positiv gesatzte Recht syno­
nym mit Gerechtigkeit. Mit Gerechtigkeit oder Gerechtigkeitsempfinden 
kann deswegen nicht dagegen opponiert werden; das ist nur möglich, wenn 
die stets vorhandene Unvollkommenheit der Gerechtigkeit im positiven 
Recht anerkannt wird und sich das positive Recht an ausserpositivistischen 
Gerechtigkeitspostulaten orientieren muss.86 Die gedankliche Trennung 
zwischen vom Menschen gesatztem positivem Recht und Naturrecht ist 
so schon aus materialen Gründen der Gerechtigkeit, dem eigentlichen Kern 
jeden rationalen Rechts, zentral.

Für Radbruch ist es rückblickend nach dem Zerfall des NS-Staates denn 
auch gerade nicht das Naturrechtsverständnis, das die nationalsozialisti­
schen Taten begünstigt hatte, sondern es war das Fehlen echten, objektiven 
und rationalen Naturrechtsdenkens bzw. einer Rechtsphilosophie jenseits 
des Rechtspositivismus, das die Konzentrationslager ermöglichte.

22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht 
und positivem Recht

Die Unterscheidung zwischen positivem Recht und Naturrecht wurde be­
reits von Aristoteles getroffen. Das aristotelisch-vernunftbasierte Naturrecht 
und dessen Trennung vom positiv gesatzten Recht waren auch den römi­
schen Juristen bereits bekannt, sie spielten jedoch nur eine geringe Rolle in 
ihrer pragmatischen Rechtspraxis. Erst verbunden mit dem christlich-theo­
logischen Hintergrund der hochmittelalterlichen Juristen begann die Unter­
scheidung zwischen Naturrecht und positivem Recht im Rechtsdenken eine 
grössere Rolle zu spielen.87 So wurde die Unterscheidung in positives Recht 

85 Radbruch, Gustav, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht, in: Süddeut­
sche Juristenzeitung, Bd. 1/5 (1946), 105–108, hier 107.

86 Vgl. ebd., 105–108.
87 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 668–669.

22 Rechtsverhältnisse

357

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Naturrecht bei den ersten Kirchenjuristen88 und in der Scholastik 
schlechthin konstitutiv.

„Dieser Anschluss der bis dahin pragmatisch behandelten Rechtssphäre 
an die theologische Vorstellung des Naturrechts, für den die kosmolo­
gisch angelegte stoische Naturrechtslehre ein Anregungspotenzial bot, 
stellt die Weichen für die einzigartige okzidentale Rechtsentwicklung“89,

folgert der Philosoph und Soziologe Jürgen Habermas in seiner Genealogie 
der Philosophie. Doch wie kann es dazu kommen, dass ein katholischer 
Ordenspriester im 16. Jahrhundert und ein religiös unmusikalischer Ge­
lehrter im beginnenden 20. Jahrhundert beide davon überzeugt sind, dass 
ein Rechtssystem ohne naturrechtliche Überlegungen – d. h. ohne die 
ausserhalb des positiv gesatzten Rechts betriebene Reflexion darüber, ob 
geltendes Recht auch gelten sollendes und gerechtes Recht sei – zu einem 
Recht ohne Würde wird? Dieser Frage soll nachfolgend ausgehend von Las 
Casas’ Denken, dem eine Gegenüberstellung des Disputs von Valladolid 
und des Rassendisputs am „Ersten Deutschen Soziologentag“ 1910 angeglie­
dert wird, über die Trennungslinie von Thomas bis Kant kürzestmöglich 
nachgegangen werden.90

Las Casas entwickelt eine Naturrechtsauffassung, deren Konstante eine 
Zuwendung zum Einzelindividuum beinhaltet: Jeder Mensch ist qua seines 
Menschseins von Natur aus frei und grundsätzlich vernunftbegabt, eine 
Freiheit und Gleichheit, die keine Rücksicht auf Akzidentien, wie z. B. die 
Glaubens-, Standes- oder Volkszugehörigkeit, nehmen kann. Verhalten gilt 
bereits für Las Casas, was einige Jahrzehnte nach ihm Hugo Grotius zuge­
schrieben wird: „Etsi Deus non daretur.“91 Die fundamentale Freiheit zeigt 

88 Gratian begann das erste systematische Recht der Kirche mit der Klärung, was 
Naturrecht sei (vgl. CICan Decretum D.1).

89 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 669.
90 Eine tiefergehende historische Untersuchung ist an dieser Stelle nicht möglich.
91 Der bereits von Gregor von Rimini entwickelte Gedanken lautet bei Grotius eigent­

lich: Et haec quae iam diximus, locum aliquem haberent etiamsi daremus, quod sine 
summo scelere dari nequit, non esse Deum, aut non curari ab eo negotia humana 
(Grotius, De iure, Prolegomena Nr. 11) (dt.: „Diese hier dargelegten Bestimmungen 
würden auch Platz greifen, selbst wenn man annähme, was freilich ohne die grösste 
Sünde nicht geschehen könnte, dass es keinen Gott gebe, oder dass er sich um die 
menschlichen Angelegenheiten nicht bekümmere“; Ders., Recht des Krieges und 
Friedens, 31). Die spanischen Klassiker des Naturrechts wurden lange Zeit (bis ca. 
Mitte des 20. Jahrhunderts) lediglich als Wegbereiter von Grotius – und weniger als 
eigenständige Denker – betrachtet (vgl. zeitgenössisch Truyol y Serra, Antonio, Die 
Grundlagen der völkerrechtlichen Ordnung nach den spanischen Völkerrechtsklas­

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

358

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich bei Las Casas in der Art und Weise, wie Menschen zusammenleben 
sollen. Nicht nur ist jeder einzelne Mensch von Natur aus frei, er hat auch 
ein Recht darauf, dass diese Freiheit von den anderen (ebenfalls freien) 
Menschen akzeptiert wird. Die Freiheit des Menschen äussert sich in der 
Folge sowohl auf der Makro- wie auch auf der Mikroebene des menschli­
chen Zusammenlebens: Auf der Makroebene müssen alle der Einsetzung 
eines Herrschers aktiv zustimmen; auf der Mikroebene müssen selbst beim 
Sexualakt in der Ehe beide Ehepartner zustimmen.

Die lascasasianische Interpretation des aristotelisch-thomasischen Natur­
rechtsdenkens mit egalisierender Wirkung wurde bekannterweise nicht 
von allen geteilt. Auch die Verfechter und Profiteure des Encomienda- 
und Repartimientosystems fanden philosophisch-rechtliche Unterstützung 
aus der aristotelischen Naturrechtstradition und argumentierten gegen die 
Argumente der spanischen Klassiker des Naturrechts. Sépulveda argumen­
tierte im Disput von Valladolid mit denselben naturrechtlichen Quellen 
wie Las Casas. Während Las Casas aus ihnen aber Argumente für die 
Vernunftfähigkeit und Freiheit der Indios fand, argumentierte Sépulveda in 
die entgegengesetzte Richtung. Ähnlich waren auch die Diskussionen nach 
dem Referat des Rassentheoretikers und Sozialdarwinisten Alfred Ploetz 
auf dem Ersten Deutschen Soziologentag 1910 über „Die Begriffe Rasse 
und Gesellschaft und einige damit zusammenhängende Probleme“92. Ploetz 
meinte, dass einige Rassen nun einmal von Natur aus intellektuell und 
moralisch minderwertiger als andere seien, denn es gebe Rassen mit einem 
erhöhten Anlagezustand und solche mit einem biologisch niedrigeren. Dies 
zeige sich beispielsweise daran, dass die amerikanischen „Negerärzte“93, wie 
sie Ploetz despektierlich nannte, weitaus schlechtere Behandlungen böten 
als weisse Ärzte, oder auch daran, dass

sikern, in: Universitäts-Gesellschaft Heidelberg (Hg.), Heidelberger Jahrbücher II, 
Berlin / Göttingen / Heidelberg 1958, 53–67). Zu den Verbindungslinien des christ­
lichen Naturrechts im 15./16. Jh. und dem säkularen Naturrecht der Moderne mit 
den zunehmenden Unterscheidungen zwischen positivem Recht und Naturrecht sowie 
juristisches Naturrecht und religiöses Naturrecht vgl. Jansen, Nils, Verwicklungen 
und Entflechtungen. Zur Verbindung und Differenzierung von Recht und Religion, 
Gesetz und rechtlicher Vernunft im frühneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs, in: Zeit­
schrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – Germanistische Abteilung, Bd. 132 
(2015), 30–81.

92 Ploetz, Alfred, Die Begriffe Rasse und Gesellschaft und einige damit zusammenhän­
gende Probleme, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentages, 111–136.

93 Ploetz, Alfred, Diskussionsbeitrag, in: ebd., 163.

22 Rechtsverhältnisse

359

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„der Yankee und auch der sonstige bessere Einwohner […] sich weigert, 
gesellschaftlich mit dem Neger zu verkehren, weil er sich kompromittiert 
fühlt durch das moralisch hemmungslosere, durch den mangelhaften 
Intellekt und das durchschnittlich albernere Betragen der Neger […].“94

In den Diskussionen hielt Weber Ploetz mittels sozial-historischer Kon­
textualisierung entgegen: Wenn in Amerika den Schwarzen dieselben Bil­
dungschancen eröffnet würden wie den weissen, wenn auch Schwarze die­
selbe Ärzteausbildung wie die weissen erhalten würden und Universitäten 
besuchen dürften, sähe dies reichlich anders aus. Mit dem bedeutendsten 
Soziologen der Südstaaten etwa, dem Afroamerikaner Du Bois95, könne 
sich kein weisser Gelehrter messen. Jemand aus den Südstaaten hingegen 
würde wohl selbst jemanden wie den Gelehrten und Gentleman Du Bois 
als „intellektuell und moralisch minderwertig“96 empfinden.97

Jürgen Habermas zeichnet in seiner Geschichte der Philosophie hinsicht­
lich der Entwicklung des Naturrechts und seiner Beziehung zum positiven 
Recht, die schliesslich in den modernen Rechtsstaat münden sollte, eine 
Linie von seinen Anfängen bei den hellenistischen Philosophen über die 
jesuanische Goldene Regel98, das Fehlen der Synthese von Vernunft und 
Recht bei den Kirchenvätern, über Abaelard, Gratian und anderer Kano­
nisten, Thomas von Aquin und die spanischen Klassiker des Naturrechts 
bis Kant.99 Thomas erweiterte durch eine Verquickung der alttestamentli­
chen Dekalogsgebote mit der wiederentdeckten aristotelischen Metaphysik 
die praktische Philosophie um allgemeine rechtsphilosophische Gerechtig­

94 Ebd.
95 Die Zuschreibung Afroamerikaner in diesem spezifischen Fall ist bewusst getroffen 

und dient der sprachlichen Präzisierung unter zeitgleicher Berücksichtigung antiras­
sistischen Sprachgebrauchs.

96 MWG I/12, 257.
97 Vgl. die ausführliche Kritik Webers am Referat von Ploetz, in: MWG I/12, 243–260. 

Weber verwendet in der Diskussion wechselhaft die Begriffe „Schwarze“ und „Neger“. 
Zur Frage, inwiefern Weber als Rassist einzustufen ist, vgl. Müller, „Rasse“ und 
„Nation“, 553–560.

98 Mt 7,12: „Alles, was ihr wollt, dass euch die Menschen tun, das tut auch ihnen!“ Mit 
ihr beginnt Gratian seine Abhandlung über das Naturrecht (vgl. CICan Decretum, 
D. 1, 1).

99 Vgl. Loretan, Adrian, Interaktion von Philosophie und Recht [= Rezension Haber­
mas, Geschichte der Philosophie], in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie, Bd. 67/2 (2020), 482–489. Eine ähnliche Linie für die Ausformung des 
juristischen Rationalismus aus naturrechtlichem Denken formulierte bereits Weber 
in seiner Rede „Politik als Beruf “ (vgl. MWG I/17, 186–188). Habermas bezieht sich 
vor allem auf Francisco de Vitoria und Francisco Suárez.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

360

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keitsprinzipien aus dem römischen Recht.100 An diesen hatte sich nun ver­
meintlich legitimes Recht zu messen. Mit dieser Leistung wird Thomas von 
Aquin, so Habermas, zum Wegbereiter einer Entwicklung, „die über den 
Nominalismus, Luther und das Vernunftrecht zur deontologischen Ethik 
Kants führen wird“101. Während Hume explizit mit dem rationalistischen 
Verständnis einer gegenseitigen Ergänzungsbedürftigkeit von naturrechtli­
chen und positivrechtlichen Axiomen gebrochen hat,102 rettete Kant das po­
litisch-rechtliche Erbe der scholastisch-mittelalterlichen Metaphysik in das 
nachmetaphysische Denken der Moderne.103 Denn Kant koppelt das ver­
nünftige Naturrecht, anders als Hume, nicht an empirische Gegebenheiten, 
sondern an die „Selbstgesetzgebung des vernünftigen Willens“104. In seiner 
Einleitung in die Rechtslehre scheidet Kant entsprechend scharf zwischen 
positivem Recht und Naturrecht105: Während positives Recht „aus dem 
Willen eines Gesetzgebers hervorgeht“106, beruhe Naturrecht auf Prinzipien 
a priori.107 Das positive Recht hat sich am vernünftigen Naturrecht zu ori­
entieren (und nicht umgekehrt), denn positives Recht kann im Gegensatz 
zum vernünftigen Naturrecht nicht rechtsbegründend wirken.108 Positives 
Recht kann, im Gegensatz zum vernünftigen Naturrecht, die kantianische 
Frage „Was ist Recht?“109 nicht beantworten. So liefert das Naturrecht mit­
tels metaphysischer Vernunfterkenntnis Kriterien für Recht und Unrecht 
als Grundlage für positives Recht.110 Wie Las Casas geht auch Kant von 

100 So z. B. Ulpian in: STh I-II, q. 97 a. 2; STh II-II, q. 57 a. 3, q. 58 a.1; Isidor in: STh 
I-II, q. 95 a. 3; STh II-II q. 57 a. 1.

101 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 158.
102 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 228–297. Habermas fasst die hierfür 

zentrale Wirkung des Denkens Humes zusammen mit den Worten: „[D]as Problem 
der Herrschaftslegitimation stellt sich grundsätzlich nicht, weil die Gesetze ohne 
natürliche subjektive Rechte keinen intrinsischen Maßstäben der Gerechtigkeit un­
terliegen“ (ebd., 297).

103 Vgl. ebd., 332–374.
104 Loretan, Interaktion, 486. Die zentrale Kritik Kants an der empirischen Rechtsleh­

re, wie sie Hume betrieben hat, lautet: „Eine bloß empirische Rechtslehre ist (wie 
der hölzerne Kopf in Phädrus’ Fabel) ein Kopf, der schön sein mag, nur Schade! 
dass er kein Gehirn hat“ (Kant, Metaphysik der Sitten, AA VI, 230).

105 Vgl. Höffe, Otfried, Der kategorische Rechtsimperativ. „Einleitung in die Rechts­
lehre“, in: Ders. (Hg.), Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgründe der Rechts­
lehre, Berlin 1999 (= Klassiker Auslegen, Bd. 19), 41–62.

106 Kant, Metaphysik, AA VI, 237.
107 Vgl. ebd.
108 Vgl. ebd., 229–230.
109 Ebd., 229.
110 Vgl. Höffe, Der kategorische Rechtsimperativ.

22 Rechtsverhältnisse

361

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer allen Menschen angeborenen Freiheit aus, die von den anderen eben­
falls freien Menschen zu akzeptieren ist.111

22.1.3 Neukantianismen

Obschon seit seinem Ableben darüber gestritten wird, ob Weber als Neu­
kantianer im engeren Sinne gelten darf oder nicht, lässt sich zumindest 
nicht leugnen, dass er sein ganzes akademisches Leben lang von einigen 
der damals bedeutendsten Neukantianer umgeben war.112 Das Spezifikum 
des Neukantianers Max Weber wird zunächst vor allem in seinen erkennt­
nistheoretischen Überzeugungen113 und im historischen Positivismus114 ge­
sehen. Diesem Positivismus habe Weber jedoch, anders als etwa Comte115,

„energisch eine transzendentallogische und insoferne idealistische 
Grundlegung gegeben und die historische Welt ungleich reicher, tiefer 
lebendiger und beseelter gesehen. […] Ja, er hat den Positivismus beinahe 
übertrumpft, indem er die der deutschen Philosophie entstammenden 
teleologisch-evolutionistischen Momente desselben gänzlich ausmerzte 
und die persönliche, stellungnehmende Wertbejahung […] als völlig 

111 Vgl. Kant, Metaphysik, AA VI, 237–238.
112 So zählten etwa die Neukantianer Georg Simmel, Theodor Kistiakowski, Gustav 

Radbruch, Heinrich Rickert, Emil Lask und Wilhelm Windelband zu seinen per­
sönlich regelmässigen Austauschpartnern (vgl. das Gesamtregister der Abteilung II 
(Briefe), in: MWG II/11, 233–419 (Personenregister)). Bereits in Webers Kindheit 
und Jugend ging der frühe Neukantianer Wilhelm Dilthey als Freund von Max 
Weber sen. im Weberhaus ein und aus.

113 Vgl. etwa Prewo, Rainer, Max Webers Wissenschaftsprogramm. Versuch einer me­
thodischen Neuerschließung, Frankfurt 1979; Merz, Max Weber; Kim, Duk-Yung, 
Georg Simmel und Max Weber. Über zwei Entwicklungswege der Soziologie, Opla­
den 2002, 417–518; König, Menschenrechte, 81–98.

114 Vgl. Troeltsch, Ernst, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das 
logische Problem der Geschichtsphilosophie (1922), Ernst Troeltsch Kritische Ge­
samtausgabe Bd. 16.2, Berlin 2008, 709–1099, 854: „Max Weber ist von allen Neu­
kantianern in Bezug auf die Historik am meisten zum Positivismus übergegangen 
[…].“

115 Auguste Comte war der Ansicht, parallel zu den physischen Naturgesetzen seien 
solche auch in der Gesellschaft am Werk. Wie die physischen Naturgesetze darauf 
warten, von Naturwissenschaftlern entdeckt zu werden, warten die sozialen Natur­
gesetze auf ihre Entschlüsselung durch Sozialwissenschaftler. Dies war auch die 
Auffassung des Neukantianers Rickert, aber nicht jene Webers (vgl. MWG II/5, 
45–47, hier 46).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

362

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerwissenschaftliche, praktisch dafür um so bedeutsamere Angelegen­
heit völlig und ausschließend neben die kausale Wissenschaft stellte.“116

Neben den wissenschaftstheoretischen Idealen stehen aber auch die von 
Weber benutzten Begriffe in einer (neu-)kantianischen Tradition,117 wie 
Webers Rechtsbegriff deutlich macht. So wurde im Verlaufe des 19. Jahr­
hunderts etwa zunehmend der Begriff Naturrecht durch Vernunftrecht oder 
Rechtsphilosophie ersetzt.118 Weber spricht demgegenüber allerdings, wie 
Kant, noch immer meist vom Naturrecht. Das Wort Vernunftrecht kommt 
in keiner einzigen der überlieferten Schriften von Weber vor – nicht einmal 
in seinen privaten Briefen.

116 Troeltsch, Der Historismus, 854–855.
117 Vgl. etwa Albrow, Martin, Max Weber’s construction of social theory, London 1990, 

v. a. 29–45. Darauf machte im Allgemeinen auch Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 
56–57 aufmerksam.

118 Diese Entwicklung der Wortverwendung im 19. Jahrhundert lässt sich bestens 
anhand der damals beliebten Enzyklopädien, die auch in Webers Bücherregal ge­
standen haben dürften, dokumentieren. Hier nur die Entwicklungen der beiden 
grössten und bekanntesten, Brockhaus und Meyers, die sich ab 1840 jeweils für 
den Begriff „Rechtsphilosophie“ (Brockhaus) oder „Vernunftrecht“ (Meyers) ent­
schieden. 1839 hält das „Brockhaus Bilder-Conversations-Lexikon“ noch fest, man 
solle „das Naturrecht […] passender Vernunftrecht oder philosophische Rechtslehre 
nennen“ (Naturrecht, in: Brockhaus Bilder-Conversationslexikon für das deutsche 
Volk in vier Bänden, Bd. 3, Leipzig 1839, 246–247). In den folgenden Jahren 
lässt die Herausgeberschaft die Bezeichnung „Vernunftrecht“ fallen und schreibt 
in der 9. Auflage (1846) des „Konversations-Lexikons“ zum „Naturrecht“, dass „die 
Ausdrücke Rechtsphilosophie oder philosophische Rechts- und Staatslehre […] die 
Aufgabe dieser Untersuchungen viel besser [bezeichnen] als das Wort Naturrecht“ 
(Naturrecht, in: Allgemeine deutsche Real-Encyklopädie für die gebildeten Stände. 
Conversations-Lexikon in fünfzehn Bänden, Bd. 10, 9. Aufl., Leipzig 1846, 173–177, 
hier 173). Ab der 10. Auflage (1851–1855) verweist das „Brockhaus’ Konversations-Le­
xikon“ unter dem Stichwort „Naturrecht“ schliesslich nur noch auf den Eintrag 
„Rechtsphilosophie“. Auch der sog. „Ur-Meyer“ (1840–1852) diskutierte unter „Na­
turrecht“ (Das grosse Conversations-Lexicon für die gebildeten Stände, Bd. 22, 
Hildburghausen 1852, 1195–1231) noch ausführlich Konzepte und Begrifflichkeiten 
und nennt als alternative mögliche Bezeichnungen „Rechtsphilosophie“ und „Ver­
nunftrecht“. In der 1. Auflage von „Meyers Grossem Konversations-Lexikon“ ist 
vermerkt, dass „man in neuerer Zeit den Namen des N.s mit dem des Vernunft­
rechts vertauscht“ (Meyers Konversations-Lexikon, Bd. 11, Hildburghausen / New 
York 1860, 880–884, hier 880) und dieses wiederum mit „Rechtsphilosophie“ gleich­
gesetzt werde. Letzteres aber sei problematisch, da Rechtsphilosophie als Disziplin 
viel mehr umfasse als die Beschäftigung mit einem „philosophischen Recht“, einem 
Natur- oder Vernunftrecht (vgl. ebd.). So verweist „Meyers Grosses Konversations­
lexikon“ ab der 2. Aufl. unter „Naturrecht“ nur noch auf den Eintrag zum „Vernunft­
recht“ (Bd. 11, 1865, 997).

22 Rechtsverhältnisse

363

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch Webers Beschreibung dessen, was Recht überhaupt sei, ähnelt 
Kants Rechtsauffassung. Webers Definition von Recht als Ordnung, deren 
faktische Geltung notwendigenfalls mittels Zwang durchgesetzt werden 
können muss, erinnert an Kants Rechtsbegriff in der „Metaphysik der 
Sitten“.119 Für Kant ist Recht im engeren Sinne mit äusserem Zwang verbun­
den.120 Zudem ist Recht für Weber, wie bereits für Kant, nur im Rahmen 
einer sozialen Beziehung denkbar.121 Kants Imperativ, die Neuformulierung 
der Goldenen Regel, bleibe in seiner Sache immer gleich, „einerlei in wel­
cher mehr oder minder modernisierten Form“122 er sich präsentieren möge, 
schreibt Weber 1909 an die Adresse von Ferdinand Tönnies.

22.2 Kanonisches und profanes Recht

Im 16. Jahrhundert geht Las Casas davon aus, dass kirchliches Recht in 
der Vergangenheit konkret ausserhalb der Kirche angewandt wurde. Daraus 
folgert er, deswegen auch fordern zu dürfen, dass Rechtssätze, die innerhalb 
der Kirche gelten sollten, auch ausserhalb zur Geltung gelangen und ange­
wandt werden sollten. Er bezieht dieses Begründungsmuster hauptsächlich 
auf rechtsphilosophische Forderungen nach Gerechtigkeit und Freiheit, 
insbesondere mit Bezug auf die Art und Weise der Etablierung einer Herr­
schaft und darauf, wie regiert werden soll bzw. muss.

Ähnliches stellt um die Jahrhundertwende in historischer Perspektive 
auch Weber fest. Das kanonische Recht sei im Abendland zu einem „Führer 
auf dem Wege zur Rationalität“123 für das profane Recht geworden. Er 
sieht die Kirche als ersten modernen Anstaltsbetrieb, d. h., rechtsstaatliche 
Strukturen entwickelten sich zuerst in der Westkirche und dienten für die 
Rechts- und Ordnungsgenese der modernen Staaten gewissermassen als 
Blaupause.

Im Folgenden wird nur der gemäss Weber wichtigste Rechtsbegriff her­
ausgegriffen, der im Okzident aus dem Rechtssystem der Kirche auf das 
profane Recht übergeschwappt ist, und mit den Forderungen von Las 
Casas abgeglichen: der Begriff der Korporationen (Körperschaften). Ganz 

119 Vgl. Kant, Metaphysik der Sitten, AA VI, 231–232.
120 Vgl. ebd.
121 Vgl. ebd., AA VI, 230: „Der Begriff des Rechts […] betrifft erstlich nur das äußere 

und zwar praktische Verhältnis einer Person gegen eine andere, sofern ihre Hand­
lungen als Facta aufeinander (unmittelbar oder mittelbar) Einfluß haben können.“

122 MWG II/6, 63–66, 63.
123 MWG I/22.3, 547.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

364

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allgemein gefasst zeichnet sich eine Korporation dadurch aus, dass sie ein 
Zusammenschluss mehrerer Personen ist, nach aussen aber als eine einzel­
ne Person rechts- und handlungsfähig ist oder zumindest als solche auftritt. 
Eine Korporation besteht unabhängig von den einzelnen Mitgliedern fort. 
Prominente Beispiele dafür sind heute noch die Kirchen, politisch-staat­
liche Gemeinwesen, Vereine und Verbände oder Konzerne. Es ist kein 
wortgeschichtlicher Zufall, dass diese Organisationen aus verschiedenen 
Organen bestehen.

22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs

Im römischen Recht nach Justinian (Corpus Iuris Civilis) gibt es drei 
Arten von Korporationen: 124 den römischen Staat (populus Romanus), 
Gemeinden und Städte sowie private (Zweck-)Vereinigungen (z. B. reli­
giöse, politische oder wirtschaftliche Zusammenschlüsse).125 Dieser dritte 
Korporationstypus unterlag insofern Einschränkungen gegenüber den an­
deren beiden, als die der Korporation zugestandenen Rechte, wie etwa 
Eigentums-, Vertrags-, Erb- und Schenkungsrecht, abhängig waren von 
Privilegien und Freiheitsgarantien des Kaisers.126 Als den Christen von den 
beiden Kaisern Konstantin und Licinius 313 n. Chr. in der Mailänder Ver­
einbarung die Religionsfreiheit zugestanden wurde, definierten die beiden 
Kaiser die Kirche als Korporation,127 und die Christen organisierten sich 

124 Im Weiteren folgt die Untersuchung im Wesentlichen den Untersuchungen von 
Harold Berman, der sein über Sprachgrenzen hinweg bekanntes Werk „Law and 
Revolution“ nicht unwesentlich in kritischer Auseinandersetzung mit dem „grossen 
Sozialtheoretiker Max Weber“ (Berman, Law and Revolution, 454; Übers. d, Verf.) 
entwickelte. Neben Weber beschäftigt sich Berman im Werk u. a. auch kritisch mit 
Montesquieu, Hegel, Saint-Simon, Comte, Tocqueville und Marx.

125 Vgl. Berman, Law and Revolution, 215–216.
126 Vgl. ebd.
127 Aus der Mailänder Vereinbarung zwischen den Kaisern Konstantin und Licinius 

(zit. in der Fassung nach Laktanz Nr. 9 = griech. Fassung n. Euseb Nr. 11): „Nun 
besaßen die Christen nicht nur die Stätten, wo sie zusammenzukommen pflegten, 
sondern auch anderes, was ihrer Körperschaft, d. h. der Kirche [lat.: ius corporis 
eorum id est ecclesiarum], gehörte, nicht aber Privatpersonen. Daher […] sollst Du 
befehlen, daß dies alles nach dem Gesetz, das wir oben dargelegt haben, ohne 
jede Zweideutigkeit und ohne jeden Widerspruch diesen Christen, d. h. ihrer Kör­
perschaft und ihren Gemeinden, zurückgegeben wird“ (dt. Übersetzung zit. nach: 
Keil, Volkmar (Hg. und Übers.), Quellensammlung zur Religionspolitik Konstan­
tins des Großen, Lat.-Deutsch, Darmstadt 1989 (= Texte zur Forschung, Bd. 54), 
58–66, hier 60–63; Hervorhebung d. Vf.). Die Christen organisierten sich also 

22 Rechtsverhältnisse

365

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


forthin im letztgenannten Korporationstypus. Von Universalkirche kann 
zum damaligen Zeitpunkt allerdings noch keine Rede sein – Ortskirchen, 
Klöster und (seit Justinian im 6. Jahrhundert) einzelne kirchlich-karitative 
Einrichtungen waren in voneinander jeweils unabhängigen lokalen Territo­
rialkorporationen organisiert. Eine Korporation privaten Anstrichs zu sein, 
bedeutete nicht nur die Abhängigkeit der korporativen Rechte vom Kaiser, 
sondern auch, nur durch einen Repräsentanten handlungsfähig zu sein 
(und nicht durch die Gesamtheit der Mitglieder) und dass zwischen der 
Korporation und deren Mitgliedern strikt unterschieden werden musste.128

Die Christen hatten zu diesem Zeitpunkt aber bereits ein eigenes theolo­
gisch-spirituelles Korporationsverständnis, das dem römischen Rechtsver­
ständnis diametral gegenüberzustehen schien. Paulus entwickelte bereits im 
ersten Jahrhundert, wohl in bewusster Umdeutung der Organismus-Meta­
pher aus der griechisch-römischen Staatsphilosophie,129 eine Leib-Glieder-
Ekklesiologie, der zufolge der Kopf und die Glieder als Teile des Körpers 
interdependent miteinander verbunden und nicht scharf voneinander zu 
trennen sind. Auch der sichtbare Kopf einer Gemeinde ist Teil der körperli­
chen Einheit, denn der eigentliche Kopf ist Christus und nicht der Leiter 
der Gemeinde. Kurzum: Mit der Taufe wird das Individuum Glied am Cor­
pus Christi Mysticum.130 In dieselbe Richtung ging auch Augustinus, der der 
Kirche die philosophisch-theologische Grundlage für ihre Positionierung 
gegenüber weltlichen Mächten lieferte: Er verstand die Kirche als Leib und 
Christus als Kopf des Leibes.131

zunächst nicht freiwillig als römisch-rechtliche Korporation, sondern sie wurden 
vom weltlichen Herrscher als solche definiert.

128 Vgl. CICiv D. 3, 4, 2.
129 Vgl. Söding, Thomas, Blick zurück nach vorn. Bilder lebendiger Gemeinden im 

Neuen Testament, Freiburg / Basel / Wien 1997, 94–95.
130 Vgl. auch Tierney, Brian, Foundations of the Conciliar Theory. The contribution of 

the medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, 2. Aufl., Cambridge 1968, 
132–141.

131 Augustinus schreibt in Civitate Dei, Lib. XV, c. 18: Quid significatum sit in Abel et 
Seth et Enos, quod appareat ad Christum et corpus eius, id es ecclesiam, pertinere 
(dt..: „Die vorbildlichen Beziehungen, die von Abel, Seth und Enos auf Christus 
und seinen Leib, die Kirche, hindeuten“) (Augustinus, De Civitate Dei XV, 18, 
lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: 
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundz
wanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv [24.6.2024]; Hervorhebung d. Vf.). Diese 
ekklesiologische Selbstverortung als Leib Christi hat sich in den Jahrhunderten 
der Kirchengeschichte nicht wesentlich verändert. So schreibt mitten im Zweiten 
Weltkrieg Pius XII. (29. Juni 1943) eine Enzyklika unter dem Titel „Mystici Corpori 

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

366

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv


Obwohl die römisch-rechtliche Körperschaftsauffassung dieser christli­
chen Selbstauffassung widersprach, hielten die (Orts-)Kirchen lange am 
römisch-rechtlichen Körperschaftsstatus fest.132 Je für sich waren nicht nur 
die einzelnen Ortskirchen korporativ verfasst, sondern auch die Benedikti­
nerklöster. Wie die Pfarrei zunächst unter der Leitung des Pfarrers bzw. 
Prälaten und dieser wiederum unter dem Bischof stand, standen auch die 
Benediktinerklöster unter der Leitung ihres jeweiligen Abtes, der wiederum 
dem Bischof unterstand. Ganz anders verfasste sich hingegen der um 910 
n. Chr. gegründete Cluny-Orden – in diesem waren die einzelnen Klöster 
unter der Leitung eines Priors, als gesamter Ordenskörper aber unter der 
Leitung des Abtes von Cluny organisiert. Cluny wurde in der auf die Or­
densgründung folgenden Zeit der päpstlichen Revolutionen als überlokale 
Einheitskorporation zum Vorbild für die Organisation der Universalkir­
che.133 Denn in der päpstlichen Reform- bzw. Revolutionszeit des 11. Jahr­
hunderts organisierte sich die Kirche neu und begann nach aussen und 
nach innen als universelle Körperschaft aufzutreten. Dafür entwickelten die 
Kanonisten einen eigenen Korporationsbegriff, in dem das römisch-rechtli­
che mit dem christlich-theologischen Korporationsverständnis verschmolz. 
Nach Harold Berman unterscheidet sich der neue kanonisch-rechtliche 
Korporationsbegriff vom bisherigen römisch-rechtlichen Begriff v. a. in vier 
Punkten:134

• Neu galt jedes Kollektiv, das bestimmte Struktur- und Zweckmerkmale 
aufwies, als vollwertige Korporation. Es brauchte keine Bestätigung von 
irgendeinem Herrscher, wie dies die kirchlichen Korporationen unter 
römischer Herrschaft noch kannten.

• Neu hatte jede Korporation legislative und richterliche Befugnisse über 
seine Mitglieder – ebenfalls etwas, das der Kirche als privater Korporati­
on im römischen Recht verwehrt geblieben war.

• Eine kanonische Korporation benötigte zur Handlungsfähigkeit keinen 
Repräsentanten, sondern war als Kollektiv handlungsfähig. Unter römi­

Christi“ (mehrsprachig online einsehbar: https://www.vatican.va/content/pius-x
ii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.
html [24.6.2024]), die die Konzilsbrüder im Zweiten Vatikanischen Konzil in der 
Konstitution „Lumen Gentium“ (LG) merklich beeinflusste – „Lumen Gentium“ 
zitiert die Enzyklika elf Mal. So gilt noch für das Zweite Vatikanische Konzil: „Das 
Haupt dieses Leibes ist Christus. […] Er ist das Haupt des Leibes, welcher die Kirche 
ist“ (LG 7).

132 Vgl. Berman, Law and Revolution, 216–217.
133 Vgl. ebd., 89–90.
134 Zu den folgenden vier Punkten vgl. ebd., 219.

22 Rechtsverhältnisse

367

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html


schem Recht war die Korporation hingegen allein durch den Repräsen­
tanten handlungsfähig.

• Im neuen Korporationsbegriff wurde in Bezug auf das Eigentum nicht 
mehr strikt zwischen der Korporation und deren Mitgliedern unterschie­
den. Das korporative Material- und Fiskalvermögen war nun Gemeinei­
gentum der Gesamtheit der Korporationsmitglieder, d. h., deren Mitglie­
der hafteten im Fall, dass das Korporationsvermögen nicht zur Beglei­
chung von Schulden ausreichen sollte, solidarisch für den Restbetrag.

22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs

Die Autorität, die der Klerus zuvor allein aufgrund des Weihesakraments 
ausübte, wurde nun ergänzt durch die Einsetzung aus dem Jurisdiktions­
prinzip, indem Kleriker durch die päpstliche Autorität in ihrer Einsetzung 
bestätigt und abgesetzt wurden. Die rechtliche Konstitution der Kirche als 
eine einzige grosse Körperschaft hatte zudem den Vorteil, dass Simonie 
und Weitergabe kirchlicher Besitztümer deutlich erschwert oder gar ver­
unmöglicht wurden. Denn der Eigentümer des kirchlichen Besitzes war 
nicht, wie im weltlichen Feudalbesitz, eine Person, sondern die kirchliche 
Körperschaft. Dies garantiert zum einen materiale Kontinuität; der Besitz 
blieb bei der Kirche und war zeitgleich ein nützliches Instrument zum 
Erwerb weiterer Besitztümer und Ländereien. Das immer weiter um sich 
greifende Eigenkirchenwesen wurde damit zurückgedrängt.135

Das Korporationsrecht entwickelte sich in der Folge zum Verfassungs­
recht der Universalkirche. „Die Parole ‚Freiheit für die Kirche‘ hatte in 
der Rechtsfigur einer allein von ihren Mitgliedern getragenen Korporation 
Ausdruck gefunden“136, schreibt Jürgen Habermas. Mit dieser neuen Verfas­
sungsform stellten sich den Kanonisten aber neue Fragen, die nach Antwor­
ten verlangten, etwa: Wie verhält sich der Kopf zu den übrigen Gliedern? In 
welchen Fällen muss der Kopf die Einzelglieder um deren Einverständnis 
anfragen, und wie muss dieses ausgedrückt werden? In welchen Fällen 
braucht eine kirchliche Korporation das Einverständnis des Papstes als 
Kopf der übergeordneten Körperschaft?137

135 Vgl. auch hierzu neben dem bereits Geschriebenen Berman, Law and Revolution.
136 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667–668.
137 Vgl. Berman, Law and Revolution, 218.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

368

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bis in das 14. Jahrhundert hinein wurden daraufhin zunehmend Erlasse 
und Bestimmungen getroffen, welche die Macht von Leitungspersonen be­
schränkten und Mitbestimmungsrechte der Korporationsmitglieder stärk­
ten.138 Ohne die Kombination des römischen Korporationsrechts mit der 
christlichen Corpus-Ekklesiologie wäre dies nicht denkmöglich gewesen. 
So bilden im kanonischen Korporationsbegriff Kopf und Glieder gemein­
sam einen einzigen organischen Körper. Der Prälat steht nicht über dem 
Kapitel, der Papst nicht über den versammelten Bischöfen. Später wurde im 
kanonischen Korporationsrecht im Grundsatz die Beantwortung der Fra­
gen in drei Kategorien vorgenommen: 1. Rechte der Korporation als Korpo­
ration; 2. Rechte der Einzelmitglieder oder Vorsteher als Einzelmitglieder 
oder Vorsteher; 3. gemeinsame Rechte der Korporation, ihrer Mitglieder 
und Vorsteher.139

Im Zusammenhang mit solchen korporativen Kompetenzfragen wird 
denn auch zum ersten Mal überhaupt von subjektiven Rechten gesprochen: 
1310 verfasst der Kanonist Johannes Monachus eine Glosse zu einem Dekret 
aus dem „Liber Sextus“, in dem Nikolaus III. festhält, dass bei einer Wahl, 
in der die Zustimmung des Papstes notwendig sei, der Gewählte zur Bestä­
tigung in Rom vor dem Papst zu erscheinen habe.140 Beim Verfassen der 
Glosse fällt Monachus auf, dass darin unter dem Begriff ius offensichtlich 
etwas anderes verstanden wird als an einer anderen Stelle aus dem „Liber 
Sextus“.141 Er kommt zu dem Schluss, dass ius auch als subjektive Tugend­
macht, d. h. subjektives Recht, definiert werden kann.142

Die Kirche kam als ein im Schnelldurchlauf durchrationalisierter Ver­
band aus der päpstlichen Revolutionszeit heraus. Die rationalen Rechtsbe­
stimmungen für die eigene Verfasstheit als Korporation verschafften der 
Westkirche gegenüber den weltlichen Herrschaften einen organisatorischen 
Vorsprung. Darauf mussten auch die weltlichen Herrschaften reagieren, 
wollten sie im Streit mit der Kirche nicht unterliegen. So organisierten 

138 Vgl. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory, 87–131.
139 Vgl. Berman, Law and Revolution, 220–221.
140 Vgl. CICan VI., 1, 6, 16.
141 Gemäss Tierney, The Idea of Natural Rights, 40–42, handelt es sich um die folgen­

de Stelle aus CICan VI., 1, 2, 1: Romanus Pontifex qui iura omnia in scrinio pectoris 
sui censetur habere (dt.: „Vom Römischen Pontifex wird angenommen, dass er alles 
Recht in seiner Brust habe“).

142 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 40–41. Jürgen Habermas geht in seiner 
Geschichte der Philosophie demgegenüber noch davon aus, dass es erst William 
von Ockham gewesen sei, der subjektive Rechte zu denken begonnen habe (vgl. 
Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 836).

22 Rechtsverhältnisse

369

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich schon bald in ganz Europa nach dem Vorbild der Kirche zuerst 
Städte143, Zünfte und Universitäten, später auch grössere politische Terri­
torialherrschaften nach korporativen Standards und Regeln, die sie von 
der Kirche übernommen hatten. Wenn sich die Kirche nach Eigengesetz 
und als von den Leitungspersonen entkoppelte Rechtspersönlichkeit kon­
stituieren konnte, so die Parole, konnten dies auch Städte, Universitäten 
und Königreiche machen.144 „Dauerndes vorbildliches Beispiel eines in sich 
einheitlichen Verbandes bot aber allen Staaten des Mittelalters die Kirche 
dar“145, schrieb Webers Freund und Inspirator Georg Jellinek ab 1900 in 
seiner „Allgemeinen Staatslehre“.

22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs für Las Casas

Ähnliche Fragen wie jene, welche die mittelalterlichen Kanonisten korpora­
tionsrechtlich zu beantworten hatten, stellte Las Casas im 16. Jahrhundert 
neu. So fragt er sich etwa: Wie ist das Verhältnis zwischen Leiter und Mit­
glieder, d. h. zwischen Herrscher und Untertanen? Wie ist das Verhältnis 
der einzelnen Korporationen zueinander, d. h. der einzelnen Herrschafts­
verbände? Aus den im Kontext des kanonischen Korporationsrechts ent­
wickelten Mitbestimmungsprinzipien gewinnt Las Casas beispielsweise die 
Ansicht, dass das, was alle betrifft, von allen bekräftigt und bejaht werden 
müsse. Das Prinzip der Unterscheidung zwischen ius ad rem und ius in re 
fordert Las Casas nun auch ausserhalb der korporativ verfassten Kirche ein. 
Die Mitbestimmungsrechte, die bisher in der korporativ verfassten Kirche 
und der von diesen inspirierten profanen Herrschaften bereits angewandt 
wurden, sollten nun auch in der Behandlung der Indios angewandt wer­
den. Ähnlich wie die römischen Kaiser in der Mailänder Vereinbarung 313 
n. Chr. die Kirche als Korporation römischen Rechts mit allen rechtlichen 
Folgen definiert hatten, fordert nun Las Casas, dass die Völker in der 
Neuen Welt wie Korporationen im kanonischen Sinne behandelt werden 

143 Ging man bisher davon aus, dass sich – wie bereits Weber meinte – der kanonische 
Korporationsbegriff zuerst vor allem in den Städten bemerkbar gemacht hatte, 
deutet neueste Forschung in diesem Gebiet in die Richtung, dass er nicht weniger 
auch im ländlichen Raum Fuss fassen konnte. Vgl. dazu Bacher, Mike, Die Korpo­
rationen von Obwalden und Nidwalden. Ein Beitrag zur Rechtskulturgeschichte, 
Dissertation (im Erscheinen).

144 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667–669.
145 Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, Berlin 1900, 294 (=2. Aufl., Berlin 1905, 

315; 3. Aufl., Berlin 1914, 323).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

370

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen.146 Ihnen sollen dieselben Rechte zuerkannt werden wie den korpo­
rativen Verbänden in der Alten Welt. Insbesondere soll auch ihnen ein 
Recht auf Selbstbestimmung zuerkannt werden, inklusive des Rechts, für 
die eigenen Mitglieder Gesetze zu erlassen und als Gemeinschaft Eigentum 
zu besitzen.147

Selbst die lascasasianische Ansicht, dass der legitime Herrscher dem 
Zweck der Herrschaft zu dienen habe, kann rechtlich im Kontext des ka­
nonischen Korporationsbegriffs verortet werden. Gemäss diesem ist das 
Vermögen einer Körperschaft ein Zweckvermögen, die Körperschaft hat 
ihre Mittel für den von ihr bestimmten Zweck einzusetzen.148 Der Zweck 
der Errichtung einer Herrschaft ist, so Las Casas, das Gemeinwohl, der 
Schutz der natürlichen menschlichen Freiheit und subjektiven Rechte sei­
ner einzelnen Mitglieder. Ergo muss die Jurisdiktionsgewalt genau zu die­
sen Zwecken eingesetzt werden und nicht für persönliche Interessen der 
herrschenden Person.

22.3 Elfter Halbschluss

Las Casas und Weber lassen sich einordnen in die mit der Bestimmung 
des Naturrechts bei den griechischen Philosophen der Antike beginnende 
Tradition der gedanklichen Trennung des Naturrechts und des positiven 
Rechts. Ohne diese gedankliche Trennung ist es unmöglich, geltendes 
(Un-)Recht als ungerecht zu kritisieren. Zentrale Figuren in der Entwick­
lung dieser Unterscheidung sind für Las Casas das Denken von Thomas 
von Aquin, für Weber dasjenige Kants, was sich unter anderem in den 
verwendeten Begriffen zeigt.

Aus der historischen Tatsache, dass kirchliche Rechtsbestimmungen im 
Mittelalter zunehmend auch ausserhalb der Kirche Anwendung fanden, ge­
winnt Las Casas das Argument, im 16. Jahrhundert dasselbe fordern zu dür­
fen. Die konkreten Forderungen von Las Casas sind jene Bestimmungen, 
welche die Westkirche im Rahmen ihres Korporationsbegriffs entwickelt 

146 In eine ähnliche Richtung analysierte bereits Hoornaert, Eduardo, Las Casas 
zwischen ständisch-körperschaftlichem und internationalem Recht. Studie zu einem 
Abschnitt aus dem Vorwort zur „Geschichte der Westindischen Länder“ (aus dem 
Portugiesischen übers. von Horst Goldstein), in: Meier / Langenhorst (Hgg.), Barto­
lomé de Las Casas, 45–61.

147 Die historische Entwicklung des Selbstbestimmungsrechts der Völker kann hier 
nicht vertiefter behandelt werden.

148 Vgl. Berman, Law and Revolution, 238–239.

22 Rechtsverhältnisse

371

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Der Begriff der Korporationen ist jener, der gemäss Weber die einfluss­
reichste Schöpfung der Kanonistik war.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

Las Casas und Weber verbinden in ihren Überlegungen Herrschaft mit 
Ratio. Während Las Casas aber von einem singulären Vernunftverständnis 
ausgeht, bricht Weber mit dem Verständnis der einen richtigen Vernunft 
und spricht von einer Pluralität der Rationalitäten. Nachfolgend werden 
ausgehend von dieser Differenz die gemeinsamen Grundlagen ihres Ver­
nunft- und Ratioverständnisses geklärt und es wird aufgezeigt, wie dieses 
mit der Idee einer Herrschaft des Rechts anstelle der Herrschaft einer 
Person zusammenhängt.

23.1 Vernunft und die Pluralität der Ratio

Las Casas diente in seiner Argumentation das römische Recht als recta 
ratio, d. h., Las Casas ging davon aus, dass es richtige Vernunfterkennt­
nisse und nicht-richtige Vernunft gibt. Für Weber trifft dies nicht mehr 
zu, denn er nimmt an, dass es viele unterschiedliche Rationalitäten und 
Rationalisierungen gibt: „Man kann eben das Leben unter höchst verschie­
denen letzten Gesichtspunkten und nach sehr verschiedenen Richtungen 
hin ‚rationalisieren‘“149. Entsprechend spricht er auch nicht von Vernunft 
oder vernünftig, sondern verwendet Begriffe wie rational, Rationalität, Ra­
tionalisierung oder Rationalismus. Für den Begriff Vernunft existiert keine 
Pluralform – aber für Weber war gerade die Feststellung zentral, dass es 
eine Pluralität der Ratio gibt.150

149 MWG I/9, 177.
150 Zudem können mit den neueren Schöpfungen von Begriffen wie Rationalität oder 

Rationalisierung Pejorative des Vernunftbegriffs seit dem 19. Jahrhundert abgewehrt 
werden: Die Verbindung des Vernunft- mit dem Herrschaftsbegriff wurde in Form 
der Logokratie seit dem 19. Jahrhundert zunehmend mit Totalitarismus und Idio­
kratie gleichgesetzt (vgl. Linz, Juan José, Totalitäre und autoritäre Regime, hg. v. 
Raimund Krämer, 2., überarbeitete Aufl., Berlin 2003 (= Potsdamer Textbücher, 
Bd. 4), 34–37). Im 20. Jahrhundert wurde der Begriff Logokratie sowohl zur Be­
schreibung des faschistischen wie auch des sowjetkommunistischen Systems beliebt. 
So argumentierte etwa Hannah Arendt dafür, statt der Bezeichnung „Idiokratie“ die 
Bezeichnung „Logokratie“ zu verwenden, da in der Entstehung von Totalitarismen 

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

372

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas ist die grundsätzliche Vernunftbegabung das Proprium, 
das den Menschen von Tieren und anderen Geschöpfen unterscheidet. 
Es ist dem Menschen aufgrund seiner Vernunftfähigkeit möglich, eine ver­
nünftige Ordnung zu erkennen und als Kollektiv umzusetzen. Vernunftfä­
higkeit des Menschen bedeutet für Las Casas die Akzeptanz des Potenzials 
jedes Menschen, Wissenschaft zu betreiben und Unbekanntes zu ergrün­
den. Zur vollen Aktivierung der Vernunftpotenzialität benötigen der Einzel­
mensch und das Menschenkollektiv einen Lehrer, der sie zur Anwendung 
der ihnen innewohnenden Vernunft anleitet. Die Vernunftbegabung ist 
bei Las Casas demnach eng verknüpft mit intellektueller und wissenschaft­
licher Tätigkeit. Vernunftfähig ist sowohl das Individuum wie auch das 
Kollektiv.

Die immer weitergehende Aktualisierung intellektuellen Potenzials steht 
bei Max Weber am Beginn eines umfassenden Rationalisierungsprozesses, 
der – insbesondere im Okzident – sämtliche Lebensbereiche zu erfassen 
beginnt und schliesslich die Gesellschaft in das transformierte, was heute 
als modern bezeichnet wird. Rational ist für Weber im weitesten Sinne 
alles, was in irgendeiner Weise geordnet, strukturiert und methodisch dif­
ferenziert vorliegt. So beginnt denn auch die Rationalisierung des Rechts 
mit einem geordneten und intellektuellen Vorgehen: Rechtssätze werden 
zunehmend zweck- oder wertrational formuliert, sie werden analysiert, 
generalisiert und systematisiert. Im Gegensatz zu irrationalem Recht wird 
rationales Recht nicht von Fall zu Fall gefällt, sondern folgt einer über­
geordneten Logik; aus übergeordneten objektiven Rechtssätzen folgt das 
Recht des Einzelfalls.

Die Unterscheidung von positivem Recht und Naturrecht ist in dieser 
Hinsicht ebenso Ergebnis einer Rationalisierung wie die Unterteilung des 
Naturrechts in subjektives und objektives Naturrecht. Bei den spanischen 
Klassikern des Naturrechts kristallisierte sich neben dieser innernaturrecht­
lichen Unterscheidung auch der Beginn des modernen Völkerrechts als 
Recht zwischen den Völkern heraus, das im ursprünglichen Sinne als ein 
Recht in den Völkern gedacht wurde. Solche Trennungsansätze finden sich 
verhalten zwar auch bei Las Casas, die nachhaltige Prägung wird allerdings 
massgeblich nicht ihm zugeschrieben, der noch stark in den römischen und 

von logischen Prozessen ausgegangen werde, die als pseudowissenschaftliche Natur­
gesetze zum Vorschein kämen (vgl. Arendt, Hannah, Ideology and Terror. A Novel 
Form of Government, in: The Review of Politics, Vol. 15/3 (1953), 303–327; Dies., 
Diskussionsbeitrag, in: Friedrich, Carl J. (Hg.), Proceedings of the Conference held 
at the Academy of Arts and Sciences, March 1953, Cambridge 1954, 134).

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

373

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scholastischen Rechtskategorien dachte, sondern Francisco de Vitoria151 

und Francisco Suárez152. Das ius gentium (Völkerrecht) wurde bei Vitoria153 

und Suárez154 aus dem ius intra gentes (Recht in den Völkern) ausgegliedert 
und zu einem ius inter gentes (Recht zwischen den Völkern) transformiert.

23.2 Herrschaft des Rechts

Herrschaftsverband und Rechtssystem können grundsätzlich auf zwei Wei­
sen miteinander verbunden sein: Entweder dient das Recht den Interessen 
der Herrschenden, oder die Herrschaft vollzieht sich in den Schranken 
des Rechts. Im ersten Fall ist das Recht das Instrument zur Herrschafts­
ausübung und zur Rechtfertigung des Herrschenden gegenüber den Be­

151 Vgl. Böckenförde, Rechtsgeschichte, 346–356. Böckenförde beschreibt die Natur­
rechtskategorien Vitorias als subjektives und objektives Naturrecht, wie es Troeltsch, 
unter dessen diesbezüglichen Einfluss Weber stand, tat.

152 Vgl. Campagna, Norbert, Völkerrecht, in: Hilgendorf, Eric / Joerden, Jan C. (Hgg.), 
Handbuch Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin 2021, 57–60. Auf die historischen Dis­
kussionen, ob diese Leistung an erster Stelle Vitoria oder Suárez zugeschrieben 
werden kann, wird hier nicht eingegangen. Dass die Anfänge der modernen Völker­
rechtskonzeption nicht erst bei Hugo Grotius zu finden sind, sondern in den spani­
schen Klassikern des Naturrechts, gilt inzwischen aber als allgemein akzeptiert.

153 In der „Relectio de Indis“ (1539) bestimmt Vitoria mit Rückgriff auf CICiv I 1, 2, 1 
das Völkerrecht als Recht „inter omnes gentes“ (dt.: „zwischen allen Völkern“). Die 
entsprechende Passage in De Vitoria, De Indis, 460, lautet auf Latein: Quod natu­
ralis ratio inter omnes gentes constituit, vocatur ius gentium (dt.: „Was die natürliche 
Vernunft unter allen Völkern festgesetzt hat, heisst Völkerrecht“; ebd., 461).

154 Suárez bemerkte, dass die Bezeichnung ius gentium sowohl für rechtliche Beziehun­
gen zwischen den Völkern als auch für die rechtliche Selbstbestimmung innerhalb 
der Völker diene, und macht sich dafür stark, künftig nur noch Ersteres als Völker­
recht zu bezeichnen. In Kapitel 19.8 im zweiten Buch über die Gesetze schreibt er 
mit Rekurs auf Isidor von Sevilla: Addo vero ad maiorem declarationem duobus 
modi […] dici aliquid de iure gentium: uno modo quia est ius quod omnes populi 
et gentes variae inter se servare debent; alio modo quia est ius quod singulae civi­
tates vel regna intra se obersvant, per similitudinem autem et convenientiam ius 
gentium appellatur. Prior modus videtur mihi propriissime continere ius gentium 
(dt.: „Zur größeren Klarheit füge ich aber hinzu, dass etwas auf zweierlei Weise 
ein völkerrechtliches Institut sein kann […]: erstens als Recht, das alle Völker und 
verschiedenen Stämme im Umgang miteinander befolgen sollen; zweitens als das 
Recht, welches die einzelnen Stadtstaaten und Königreiche innerhalb ihres Gebietes 
beachten; aufgrund der Ähnlichkeit und der inneren Übereinstimmung spricht man 
auch bei diesem Völkergemeinrecht von Völkerrecht. Die erste Weise beinhaltet 
meines Erachtens das Völkerrecht im eigentlichen Sinne.“) (Suárez, De Legibus 
Liber Secundus / Über die Gesetze Zweites Buch, 422–423).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

374

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herrschten. Im zweiten Fall verhält es sich gerade umgekehrt: Der Herr­
scher ist das Instrument des Rechts und folglich an dieses gebunden. Dies 
ist für Las Casas normativ vernünftiger, für Weber deskriptiv rationaler.

In einer vernünftigen, legitimen und gerechten Herrschaft ist für Las Ca­
sas der Herrscher ein „Diener des Gesetzes“, weil der Herrscher weder der 
ursprüngliche Grund für die Herrschaft noch der eigentliche Besitzer der 
Jurisdiktionsgewalt ist. Der Herrscher hat die Jurisdiktionsgewalt und das 
Recht, Gesetze zu erlassen, nur vom Volk übertragen erhalten, und zwar 
nicht als Person, sondern als vom Volk mit Kompetenzen ausgestattetes 
Amt. Gesetze sind zwar das Instrument des Herrschers zur Herrschaftsaus­
übung, werden jedoch begrenzt durch ein höheres Recht. Dieses höhere 
Recht grenzt ein, dass die Gesetze dem Gemeinwohl zu dienen haben. Im 
Konfliktfall sind die Gesetze dem Gemeinwesen und öffentlichen Wohl 
anzupassen, nie aber ist das Gemeinwohl irgendwelchen Gesetzen anzupas­
sen.155 „Und so bleiben die Bürger frei, da sie nicht dem Menschen, sondern 
dem Gesetz gehorchen“, schreibt Las Casas in „Regia Potestate“.156

In eine ähnliche Richtung denkt auch Max Weber: Eine legitime Herr­
schaft rationalen Charakters ist eine Herrschaft, in der als oberste Richt­
schnur nicht die Person und der Wille des Herrschers steht, sondern das 
Rechtssystem. Der deskriptive Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft 
ist rationaler als jener der traditionalen oder charismatischen Herrschaft, 
weil in den beiden anderen Typen alles auf die Person des Herrschers 
abstellt. In der primär legalen Herrschaft jedoch gilt der Legitimitätsglaube 
der Gehorchenden dem Herrschaftssystem selber, und das heisst: dem 
Rechtssystem. Mit der Rationalisierung des Rechts und des Rechtssystems 
wird Recht zudem nicht von Fall zu Fall gesetzt, sondern es wird aus allge­
meinen Rechtssätzen auf den Einzelfall geschlossen, was zu einer erhöhten 
Berechenbarkeit führt.

Die Gründe, weshalb für Las Casas und Weber eine Herrschaft, in der 
nicht eine Person, sondern ein entpersonalisiertes Rechtssystem die oberste 
Regierungs- und Leitungsgewalt innehat, rationaler bzw. vernünftiger ist 
als andere Herrschaftsformen, verhalten sich komplementär zueinander: 
Für Las Casas ist es die normative Funktion des Schutzes der natürlichen 
anthropologischen Rechte, für Weber die deskriptiv feststellbare Steigerung 
der Chance des temporalen Fortbestandes und der Effizienzsteigerung 
durch erhöhte Berechenbarkeit. Wenn auch die in einem Verband höchst­

155 Vgl. LC WA 3/2, 213.
156 LC WA 3/2, 213.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

375

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestellte Person unter dem Recht steht, wenn Gesetze auch für jene gelten, 
die sie setzen, ist dies ein wirksames Mittel gegen eine Willkürherrschaft. 
So war das Ziel von Las Casas die Beseitigung tyrannischer Herrschaft in 
Westindien. In diesem Kontext besinnt er sich auf das römische Recht als 
Kaiserrecht, in dem Justinian die Bemerkung seiner Vorgänger Theodosius 
(Ostrom) und Valentinianus III. (Westrom) von 429 n. Chr. festgehalten 
hat, dass auch der Gesetzgebende an dieses Gesetz gebunden sein soll.157 

Eine Willkürherrschaft ist für Weber ein Spezifikum, das allein bei einer 
Herrschaft im reinen legalen Idealtypus rationalen Charakters ausgeschlos­
sen werden kann, denn es ist der einzige Typus, in dem nicht auf eine 
Person als Herrscher abgestellt wird.

Seit der kognitiven Transformation der Weltbilder der achsenzeitlichen 
Hochkulturen, denen nach Jaspers „ein ähnliches Vernunftpotential“158 in­
newohnt wie der verwirklichten Rationalisierung im Abendland,159 wird die 
Herrschaft des Rechts als Mittel gegen Tyrannei und Willkür immer wieder 
aufs Neue aktuell.160 Durchgehend zentral war in rechts- und herrschafts­
philosophischem Denken in dieser mittlerweile weit über 2000-jährigen 
Historie stets der Konnex der Herrschaft des Gesetzes mit der Vernunft. 
Häufig war es, wie im Falle Solons, die Erfahrung von Willkür, die auf 
die Notwendigkeit einer Beschränkung der legitimen Handlungen eines 
Herrschers hinwies.161

Für Platon ist eine Herrschaft mit Gesetzen zwar einer gesetzeslosen 
Herrschaft vorzuziehen, die idealste Herrschaft ist für Platon aber jene 
der vernünftigsten Männer, und nicht jene des Gesetzes. Dies hat seinen 
Grund: Schriftliche Gesetze vermögen, so Platon, nie die Menschen in all 
ihren Unterschiedlichkeiten zu erfassen und für alle jeweils das Gerechtes­
te herbeizuführen. Platon erkannte: Menschen und Gesellschaft ändern 
sich stetig und lassen sich nicht ein für alle Mal in Buchstaben fassen, 

157 Vgl. CICiv C. 1, 14, 4. Ein Herrscher, so die beiden Kaiser, sei würdiger und 
grösser, wenn auch er den Gesetzen untergeordnet sei und nicht willkürlich und 
unbeschränkt herrsche (vgl. ebd.).

158 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 151.
159 Vgl. ebd., 146–151.
160 Vgl. ausführlich Thomalla, Klaus, „Herrschaft des Gesetzes, nicht des Menschen“. 

Zur Ideengeschichte eines staatphilosophischen Topos, Tübingen 2019 (= Beiträge 
zu normativen Grundlagen der Gesellschaft, Bd. 2).

161 Diese lange Traditionslinie kann an dieser Stelle nicht abgebildet werden. Stell­
vertretend wird im Folgenden lediglich die Verbindung von Vernunft mit der 
Herrschaft des Rechts bei Platon und Aristoteles knapp umrissen. Vgl. stattdessen 
Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

376

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weshalb zur Herbeiführung von Gerechtigkeit vernünftige Menschen zur 
Auslegung notwendig sind.162 Bei Platon setzt Aristoteles an, indem er sich 
die platonischen Fragen neu stellt und sich fragt, was jeweils besser sei: 
„Herrschaft des Gesetzes oder des Menschen[?] und Herrschaft des besten 
Gesetzes oder des besten Mannes“163? Auf die erste Frage findet Aristoteles 
eine klare Antwort: Die Herrschaft des Gesetzes ist jener des Menschen 
vorzuziehen. Den Grund findet er in der natürlichen Veranlagung des 
Menschen: Der Mensch, obgleich vernunftfähig, ist mit verschiedenen Lei­
denschaften ausgestattet, die seine Vernunft zuweilen zurücktreten lassen. 
„[W]er aber einen Menschen dazu [zum Regieren] beansprucht, der nimmt 
auch das Tier dazu. Denn die Begierde ist von solcher Art, und der Zorn 
verwirrt die Beamten und die besten Menschen“164, schreibt Aristoteles in 
seiner „Politik“. Das macht die Herrschaft des Menschen immer wieder 
unvernünftig, die Herrschaft des Gesetzes aber zur Herrschaft der begier­
defreien Vernunft.165 „Wer also fordert, daß das Gesetz regiere, scheint zu 
fordern, daß nur Gott und die Vernunft regieren“166, schreibt der Philosoph. 
Favorisiert und vernünftiger, weil potenziell gerechter, ist nach Aristoteles 
die leidenschaftsfreie Herrschaft des Gesetzes, nicht des von Leidenschaft 
und Begierde bestimmten Menschen. Anders verhält es sich bei der zweiten 
Frage: Als besten Mann charakterisiert Aristoteles den absolut tugendhaften 
und vernünftigen Menschen. Er ist in solch einem Ausmass vernünftig, 
tugendhaft und leidenschaftsfrei, dass er nicht mehr länger als Teil der 
menschlichen Gemeinschaft gelten kann, sondern göttliche Züge annimmt. 
Falls es einen solchen geben sollte, ist seine Herrschaft derjenigen des 
Gesetzes vorzuziehen. Da aber auch ein solcher Herrscher ein Mensch 
ist, wird seine Existenz höchst unwahrscheinlich – schliesslich gehört das 
leidenschaftsgetriebene Agieren nach Aristoteles gerade zum Menschen. 
„Weil also der Mensch allzu häufig seinen Leidenschaften unterliegt, gelingt 
es [empirisch] nicht, die nach Platon an sich beste Lösung [die Herrschaft 
des vernünftigsten Menschen] zu realisieren, sodass es bei der Herrschaft 
des Gesetzes bleibt.“167

Genau so charakterisiert Weber die praktizierte legale (rationale) Herr­
schaft: Der Beamte schaltet und waltet ohne Leidenschaft, ohne Zorn 

162 Vgl. Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“, 40–56.
163 Ebd., 62.
164 Aristoteles, Politik III, 16, 1287a.
165 Vgl. ebd.
166 Ebd.
167 Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“, 65.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

377

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Eifer, gemäss den Vorgaben des Gesetzes. Wie für Weber ist es aber 
bereits für Aristoteles wichtig, um was für Gesetze es sich dabei handelt: Es 
müssen solche sein, die richtig gefasst sind und sich auf objektive Gerech­
tigkeitskriterien abstützen, d. h. auf naturrechtliche Prinzipien rationaler 
Art.168 Die Beachtung naturrechtlicher Grundprinzipien der Gerechtigkeit 
betont Las Casas, der an der praktischen Umsetzung solcher Prinzipien 
als Mittel gegen die Tyrannei der spanischen Eroberer interessiert war, 
ungleich stärker als Weber. Dafür nimmt er aber nicht Bezug auf Prin­
zipien „der materialen ethischen Billigkeit, Gerechtigkeit oder utilitaristi­
schen Zweckmäßigkeit“169, wie es in seinem historisch-sozialen Kontext 
zu erwarten wäre, sondern – wie in einer legalen Herrschaft rationalen 
Charakters – auf Rechtsprinzipien und Rechtstexte, die er in formaler 
Form als ratio scripta systematisiert und rationalisiert vorfindet, etwa in 
Form des römischen Rechts als Gebrauchsnaturrecht und im kanonischen 
Recht. Las Casas argumentiert also so, als ob er in einer rationalen legalen 
Herrschaft leben würde. Dies zeigt sich auch daran, dass er darlegt, dass 
zwischen Privat- und Gemeineigentum getrennt werden muss und dass das 
Herrscheramt nicht an die Person gebunden ist.

Die Funktion der Herrschaft des Rechts zum Schutz der Menschen vor 
Willkür und Tyrannei fand denn auch im 20. Jahrhundert seine Fortset­
zung. Es ist, wie schon in der griechischen Poleiswelt der Achsenzeit und in 
den eroberten Gebieten des 16. Jahrhunderts, die Erfahrung und Beobach­
tung konkreter tyrannischer Herrschaften, die die Vereinten Nationen nach 
dem Zweiten Weltkrieg zur Abfassung der „Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte“ (1948) führte. In der Präambel betont die Erklärung die 
Bedeutung der Herrschaft des Rechts für den Schutz der Menschenrechte 
und als Mittel gegen Tyrannei und Willkür: „[…] da es notwendig ist, 
die Menschenrechte durch die Herrschaft des Rechtes zu schützen, damit 
der Mensch nicht gezwungen wird, als letztes Mittel zum Aufstand gegen 
Tyrannei und Unterdrückung zu greifen.“170

168 Vgl. ebd., 65–68.
169 MWG I/22.4, 730.
170 Vereinte Nationen, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (217 A (III.)) 

[10. Dezember 1948], Präambel, Paris 1948, entnommen von: https://www.un.or
g/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf [17.6.2024].

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

378

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf


23.3 Zwölfter Halbschluss

Während Las Casas von der einen richtigen Vernunft ausgeht, existieren 
für Weber multiple Rationalitäten. Entsprechend spricht Weber denn auch 
nicht von Vernunft, sondern nutzt neuere Wortschöpfungen wie z. B. Ra­
tionalität, Rationalisierung oder Rationalismus. Die Vernunftfähigkeit des 
Menschen zeigt sich für Las Casas unter anderem in dessen Fähigkeit 
zur intellektuellen Betätigung, was für Weber am Beginn eines Rationali­
sierungsprozesses steht. Beide behandeln je auf ihre Weise den Zusammen­
hang von Vernunft oder Ratio und Herrschaft. Für Las Casas ist eine nor­
mativ vernünftige Herrschaft jene des Gesetzes, für Weber die deskriptiv 
rationale Herrschaft jene des Rechts. In dieser hat sich auch der Gesetzge­
ber an die Gesetze zu halten, was sie zum Gegenmittel gegen Willkür und 
Tyrannei macht.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

379

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327 - am 21.01.2026, 08:00:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht
	19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum Sollen
	19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit
	19.3 Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken
	19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat
	19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker
	19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage für Naturrechtskritik
	(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.
	(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind nicht rechtlicher, sondern lediglich sittlicher Natur.
	(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-Fehlschluss.
	(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind inhaltsleer, denn Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stützen.


	19.4 Neunter Halbschluss

	20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe
	20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs
	20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitätsbegriffs
	20.1.2 Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven Legitimitätsbegriffs

	20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch Einverständnis
	20.3 Zehnter Halbschluss

	21 Herrschaft: Macht und Eigentum
	22 Rechtsverhältnisse
	22.1 Naturrecht und positives Recht
	22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht keine Gerechtigkeit
	22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht und positivem Recht
	22.1.3 Neukantianismen

	22.2 Kanonisches und profanes Recht
	22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs
	22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs
	22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs für Las Casas

	22.3 Elfter Halbschluss

	23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft
	23.1 Vernunft und die Pluralität der Ratio
	23.2 Herrschaft des Rechts
	23.3 Zwölfter Halbschluss


