Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas’ und Max Webers
Rechts- und Herrschaftskonzeptionen

Nach der Darlegung der Konzeption von Recht und Herrschaft im Denken
von Bartolomé de Las Casas und Max Weber sowie der Verortung von
Las Casas im Denken Webers werden im Folgenden ihre Konzeptionen
zu Recht und Herrschaft anhand von vier Begrifflichkeiten einander gegen-
ubergestellt. Dazu wird zuerst auf einer Metaebene dem Verhiltnis von
Sein und Sollen nachgegangen, um daran ankniipfend die Verwendung des
Legitimitétsbegriffs bei Las Casas und Weber einzuordnen. Anschliessend
werden die philosophischen Voraussetzungen des Phianomens Herrschaft
der beiden Denker gekldrt und die Verhéltnisse von Naturrecht und positi-
vem Recht sowie kanonischem und profanem Recht dargelegt, wie sie sich
bei den beiden Denkern darstellen. Abschliessend wird die enge Verbin-
dung von Vernunft bzw. Ratio, Recht und Herrschaft bei beiden Denkern
offengelegt.!

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Las Casas und Max Weber haben sich beide intensiv mit den Themati-
ken Recht und Herrschaft und deren Zusammenwirken auseinandergesetzt.
Wihrend Las Casas’ Antrieb die beabsichtigte Verbesserung der Situation
der Indios war, durchdrang Weber die Materie aus zundchst rein wissen-
schaftlichem Interesse. Dies hatte unterschiedliche Herangehensweisen zur
Konsequenz. In welchem Verhiltnis stehen das von Las Casas verfolgte
Naturrechtsdenken an der Schwelle zur Neuzeit und Max Webers erfah-
rungswissenschaftliches Vorgehen und seine Forderungen nach einer wert-
urteilsfreien Wissenschaft?

1 Wo das im folgenden Vergleich Dargelegte auf dem in den vorangegangenen Satzen
Erarbeiteten aufbaut bzw. es wiedergibt, wird auf eine erneute Angabe der verwendeten
Literatur verzichtet.

327

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen - vom Seienden zum Sollen

Las Casas als in beiden Rechten gebildeter Jurist und Theologe entwickelt
auf religiéser Grundlage naturrechtliche Sollensanspriiche, an denen er die
beobachtete Empirie bemisst. Als Quellen fiir die Formulierung der norma-
tiven Sollensanspriiche fungieren ihm dabei die anerkannten Autorititen
seiner Zeit: antike Philosophie (u. a. Aristoteles und Cicero), Patristik (u. a.
Augustinus), Scholastik (u. a. Thomas von Aquin), das rdmische Recht als
Kaiserrecht und Gebrauchsnaturrecht (Corpus Iuris Civilis) und das kano-
nische Recht, aber auch das Langobardische Lehensrecht (Consuetudines
Feudorum) und Kommentatoren zu den verschiedenen Rechtssystemen
(u. a. Baldus de Ubaldis und Bartollus de Sassoferrato). Im Abgleich der be-
obachteten faktisch seienden Realitit mit dem mittels Vernunft erkannten
kontrafaktisch sein sollenden Zustand stellt Las Casas eine Diskrepanz fest,
die es zu schliessen gilt. Das Seiende soll mit dem Sollenden in Einklang ge-
bracht werden, aber nicht indem das mittels Vernunfterkenntnis geronnene
Sollende, sondern indem der seiende Zustand verandert wird. Um dies
zu erreichen, beschreitet Las Casas den Weg der rechtlichen Prinzipienfin-
dung. Am Beginn der Auseinandersetzung steht also die empirische Beob-
achtung, die er anschliessend mittels (Natur-)Rechtsprinzipien normativ
bewertet, um dann auf politischer Ebene einen zu erreichenden Sollzustand
einzufordern.

19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit

Max Weber wollte verstehend erkldren und setzte sich fiir ein erfahrungs-
wissenschaftliches Vorgehen ein. An seine eigene wissenschaftliche Tatig-
keit stellte er folglich dieselben Anforderungen, wie er sie mit Blick auf
alle empirisch wissenschaftlich arbeitenden Personen erhob, und das be-
deutete vor allem: Werturteilsfreiheit. Hatte schon Kant die Scheidung von
Erkenntnissen aus Vernunft und Erfahrung betont, wird sie in Webers neu-
kantianischem Umfeld noch einmal akzentuiert und von Weber schliess-
lich als Postulat scharf prononciert.? Das von ihm vertretene Postulat for-
dert, ,zwischen wissenschaftlichem Urteil (Tatsachen-, Seinsaussage) und

2 Vgl. etwa TURNER, Stephen, Weber and His Philosophers, in: International Journal
of Politics, Culture, and Society, Vol. 3/4 (1990), 539-553; MErz, Max Weber und
Heinrich Rickert; SEIFFARTH, Achim, Die Sprache Max Webers. Eine soziologische
Untersuchung, Marburg 2016, 300-320.

328

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Werturteil (Sollensaussage)“® strikt zu trennen. Mit dieser Forderung legte
Weber den Startpunkt fiir eine seit nunmehr tiber 100 Jahren andauernde
und immer wieder aufflammende innerwissenschaftliche Diskussion.* Da
schon Weber zu Lebzeiten begriffen hatte, dass seine Forderungen auch
in akademischen Kreisen vielfach missverstanden wurden,® muss hier aller-
dings eine kurze Bestimmung vorgenommen werden, die historisch exem-
plarisch an den Entwicklungen im ,Archiv fiir Socialwissenschaften und
Socialpolitik“ festgemacht wird.®

Als Weber 1904 zusammen mit Werner Sombart und Edgar Jafté das
»Archiv fiir soziale Statistik und Gesetzgebung® iibernahm, benannten sie
die Zeitschrift um: Neu erschien sie unter dem Titel ,,Archiv fiir Sozialwis-
senschaft und Sozialpolitik®. Bereits diese Umbenennung kiindete von einer
Neuausrichtung, deren Gehalt Max Weber der Leserschaft in einem pro-
grammatischen Essay’ im ersten Heft vorfithrte. Anders als bisher sollten
die Beitrdge in der Zeitschrift keinerlei Wertungen politischer, ethischer
oder weltanschaulicher Art mehr enthalten. In der wissenschaftlichen Ar-
beit, so die neuen Schriftleiter, hatten praktische Wertungen aussen vorge-
lassen zu werden. Denn sobald sich eine in der Wissenschaft titige Person
politisch oder weltanschaulich wertend dussere, befinde sie sich nicht mehr
in der Sphiare der Wissenschaft, sondern in jener der Politik oder Religion.
Dafiir stinden in der modernen Welt aber Orte zur Verfiigung, die auch
Personen ausserhalb des Wissenschaftsbetriebs zugidnglich seien. Dieses
anzustrebende Ideal der Rollendifferenzierung® bezieht sich nicht nur auf

3 RITSERT, Jiirgen, Einfithrung in die Logik der Sozialwissenschaften, 2., tiberarb. Aufl.,
Minster 2003, 25.

4 An dieser Stelle kann diese Diskussion nicht dargestellt werden. Vgl. stattdessen insbe-
sondere die Sammelbidnde ALBERT, Hans / TopiTscH, Ernst (Hgg.), Werturteilsstreit,
Darmstadt 1979 (= Wege der Forschung, Bd. 175); ADorNO, Theodor W. / ALBERT,
Hans / DAHRENDORE, Ralf / PiLoT, Harald / HABERMAS, Jirgen / POPPER, Karl R.
(Hgg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Sonderausgabe der Samm-
lung Luchterhand, ungekiirzte Sonderausgabe, Neuwied / Berlin 1972 (= Soziologische
Texte, Bd. 58).

5 Vgl. MWG 1/12, 349-350 (,Diskussionbeitrag im Verein®), 459-460 (,Der Sinn der
Wertfreiheit).

6 Ebenso gut konnte die Problematik anhand der Diskussionen im Verein fiir Socialpoli-
tik und in der Gesellschaft fiir Soziologie aufgezeigt werden.

7 Abgedruckt als ,Die Objektivitit sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er-
kenntnis“in MWG 1/7, 142-234.

8 Dass Weber die Trennung zwischen der Rolle des Wissenschaftlers und der Rolle
des Staatsbiirgers selber in aller Vehemenz zu leben versuchte, zeigt sich nicht nur
daran, dass er selber zeitlebens Politiker blieb, sondern besonders exemplarisch an

329

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

die schreibende und forschende Tatigkeit, sondern auch auf die Lehre.
Politische und weltanschauliche Wertungen hétten im Horsaal (Lehre)
ebensowenig verloren wie auf dem Lehrstuhl (Forschung).® Bisher habe
sich die Zeitschrift mit einem ,bestimmten ,sozialpolitischen’ Standpunkt“1®
zu verbinden gewusst, womit unweigerlich Werturteile geféllt worden seien
und ,neben der Sozialwissenschaft wenigstens dem Ergebnis nach auch
Sozialpolitik getrieben!! worden sei.”> Genau dies konne, so Weber, eine
Erfahrungswissenschaft aber nicht leisten: Eine empirische Studie kann
nicht zur Formulierung von praktischen Wertungen fiihren, wohl kann sie
aber aufzeigen, auf welche Weise praktische Wertungen zustande kommen
und welche Effekte aus diesen folgen konnen.

So bedeutet dies nicht, dass Werturteile und Werte in der Wissenschaft
keine Rolle spielen sollen. Das Gegenteil ist der Fall: Werte und Wertungen
sollen explizit wissenschaftlich thematisiert werden.> Zudem ist bereits die
Auswahl des Themas und der Forschungsfrage eine bestimmte subjektive
Wertung von Seiten der forschenden Person. Hinzu kommt, dass jede wis-

seinem Verhaltnis zum Ersten Weltkrieg: Die ,Erklirung der Hochschullehrer des
Deutschen Reiches (1914), in der sich Akademiker fiir Deutschland und den Ersten
Weltkrieg aussprachen, wurde von Weber nicht unterzeichnet. Stattdessen setzte er
sich in Heidelberg dafiir ein, dass sich die Universitat nicht zum Krieg &dussere.
Zeitgleich aber hatte sich Weber sofort zum Kriegsdienst gemeldet und dusserte sich
in seinen Briefen niedergeschlagen, dass er als Fiinfzigjahriger den Dienst nicht an
der Front leisten diirfe (vgl. etwa MWG 11/8, 782). Zu Max Webers Reflexionen iiber
den Ersten Weltkrieg vgl. detaillierter BRUHNS, Max Weber.

9 Besonders klar formuliert in der Rede ,Wissenschaft als Beruf“: ,,Man sagt, und ich
unterschreibe das: Politik gehort nicht in den Horsaal. Sie gehort nicht dahin von
seiten der Studenten. [...] Aber Politik gehort allerdings auch nicht dahin von seiten
des Dozenten“ (MWG 1/17, 95-96).

10 SomBART, Werner / WEBER, Max / JAFFE, Edgar, Geleitwort der Herausgeber, in: Ar-
chiv fiir Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, Bd. 1 (1904) (= Neue Folge des Archivs
fiir Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 19), I-VII, hier III (jetzt auch abgedruckt
in: MWG 1/7, 125-134).

11 Ebd.

12 Tatsachlich sah sich der Herausgeber des Archivs der voraussetzungslosen Suche
nach wissenschaftlicher Wahrheit verpflichtet (vgl. BRAUN, Heinrich, Zur Einfithrung
vom Herausgeber, in: Archiv fir Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 1 (1888),
1-6, hier 5). Dazu fahig war in seinen Augen jedoch nur eine Person, die zeitgleich
Sozialdemokrat und anerkannter Akademiker war (vgl. DERS., Abschiedswort, in:
ebd., Bd. 18 (1903), V-VI. Noch in diesem Abschiedswort gab sich Heinrich Braun
zuversichtlich, dass die neuen Herausgeber ,das Archiv im alten Geist weiterzufiih-
ren (ebd., VI) gedéchten).

13 MWG 1/12, 280: ,Wir behandeln selbstverstandlich auch Werturteile; die wir vorfin-

3

den [...] als Objekt unserer Betrachtung und suchen sie erklarend zu yerstehen

330

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

senschaftliche Disziplin ihrerseits von Voraussetzungen lebt, die sie nicht
selbst schaffen oder beweisen kann.'* Wissenschaft kann Wertungen zwar
nicht letztgiiltig begriinden, setzt Wertungen, Wertbeziehungen und Wert-
urteile aber fiir sich selbst voraus. Die Grundlage der Jurisprudenz etwa ist
die Existenz von Recht, ohne dass sie darauf eine Antwort geben kénnte, ob
tberhaupt Recht existieren soll.>

Im Grunde sind denn auch die methodischen und wissenschaftstheoreti-
schen Schriften Webers jene, in denen er mit seinen in diesen selbst formu-
lierten Anspriichen bricht und statt Idealtypen Ideale formuliert. An die
Stelle der deskriptiven Erfassung, wie faktisch Wissenschaft betrieben wird,
riicken in seinen methodischen und wissenschaftstheoretischen Schriften
Anspriiche, wie Wissenschaft betrieben werden soll.

19.3 Verhaltnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken

Ausgehend von Webers methodologischen und wissenschaftstheoretischen
Schriften entwickelten sich schon bald verschiedene Ansichten zum Ver-
héltnis zwischen Naturrechtsdenken und dem Werturteilsfreiheitspostulat.
Sie fassen Weber im Allgemeinen als Kritiker des Naturrechtsdenkens auf
und machen aus ihm zuweilen einen rigorosen Rechtspositivisten, obschon
er selber in seinen Schriften immer wieder gegen einen absoluten Positivis-
mus Stellung bezog.!® Wihrend er beispielsweise Rudolf Stammlers Auffas-
sung, dass naturrechtliche Uberlegungen im positiven Recht als gerechtes
Recht aufgehe, kritisiert, zeigt sich Weber stark beeinflusst von seinem
Lehrer Rudolf Ihering. Dieser lernte das scholastische Naturrechtsdenken
hoch zu schitzen und meinte in der zweiten Auflage, er hitte sein bekann-
tes Werk ,Der Zweck im Recht” eventuell gar nicht geschrieben, wenn er

14 MWG 1/17, 106: ,Keine Wissenschalft ist absolut voraussetzungslos, und keine kann
fiir den, der diese Voraussetzungen ablehnt, ihren eigenen Wert begriinden.“ Zu den
Voraussetzungen einzelner Wissenschaftsdisziplinen vgl. MWG 1/17, 94-95. Ahnlich
formulierte spéter mit Blick auf die Voraussetzungen des freiheitlich-liberalen Staates
der Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Bockenforde sein Diktum: ,,Der freiheitliche,
sakularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann®
(BOCKENFORDE, Ernst Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Sakula-
risation, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie
und Verfassungsgeschichte, 2., erw. Ausgabe, Frankfurt 1991, 92-114, hier 112).

15 Vgl. MWG 1/17, 95.

16 Vgl. auch BREUER, ,,Herrschaft, 209-210.

331

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Thomas von Aquins Naturrechtsdenken gekannt hitte.” Die Positionsbe-
stimmungen zwischen Naturrechtsdenken und Weber auf der Grundlage
seiner wissenschaftstheoretischen Schriften lassen sich in drei Richtungen
kategorisieren: Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat (1),
Weber als Kritiker des Naturrechts (2), Webers Methode als Grundlage von
Kritiken am Naturrechtsdenken (3).

19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat

Naturrechtsdenken gilt als eine jener Kritikrichtungen am Werturteilsfrei-
heitspostulat, die bereits vor Webers Formulierung in der Kritiktradition
einer scharfen Trennung von Sein und Sollen im wissenschaftlichen Arbei-
ten stand. Um das Postulat bestreiten zu konnen, mussen Kritiker im All-
gemeinen Moglichkeiten vorfiithren, wie sich die einzelne wissenschaftlich
tatige Person der Objektivitit einer Wertung vergewissern kann. Zu den
klassischen Kritiken am Werturteilsfreiheitspostulat werden gemeinhin Of-
fenbarung, Autoritat und Tradition, idealistisches und ontologisches (anti-
kes) Naturrecht, religioses (scholastisches) Naturrecht, materiale Wertethik,
Dialektik und Diskursethik gez&hlt.8

In einem Naturrechtsdenken wird auf ein Werte- und Wertungssystem
rekurriert, das sich der individuellen Wertung entzieht, gleichwohl aber
vom menschlichen Individuum mittels Vernunftanwendung als objektiv
gelten sollend erkannt werden kann. Dies ist in einem rationalen Natur-
rechtsdenken die vorgeschaltete, nicht hinterfragbare Pramisse, ohne die
das ganze Denken in sich zusammenbrechen wiirde, gleich wie jegliche Na-
turwissenschaft zusammenbrechen wiirde ohne die Grundannahme, dass
eine beobachtbare Natur existiert. Mit dem Rekurrieren auf ein als objektiv
gesetztes Werte- und Wertungssystem kann Naturrechtsdenken als direkte
Kritik am Postulat einer werturteilsfreien Wissenschaft gelten. Wenn Las
Casas naturrechtliche Prinzipien vorfiihrt, an die sich selbst Konige und
Pépste zu halten haben, geht er von der Existenz einer objektiven Gerech-
tigkeits- und Vernunftordnung aus, die vom Subjekt erkannt werden kann.

17 Vgl. IHERING, Rudolph von, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 2. Aufl. Leipzig 1886, 161,
Anm. ** (= 8. Aufl. Leipzig 1923, 125-126, Anm. **). Es war der Rote Priester und
Karl-Marx-Spezialist Wilhelm Hohoff, der Thering auf Thomas von Aquins Rechts-
philosophie aufmerksam machte (vgl. ebd.).

18 Vgl. ROHL, § 18: Das Werturteilsproblem, in: Ders., Rechtssoziologie-online: https:/
/rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem/
[24.6.2024].

332

08:00:38. [Er—


https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Wenn gezeigt werden konnte, dass es eine solche objektive verniinftige
Ordnung nicht gibt, gdbe es in der Folge auch gar keine naturrechtlichen
Prinzipien, die eingefordert werden kénnten.

19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker

Webers wissenschaftstheoretische und methodologische Ausfithrungen
wurden nicht nur zu seinen Lebzeiten missverstanden, sondern fithrten
auch dazu, dass er vor allem in der kurzen Naturrechtsrenaissance nach
dem Zweiten Weltkrieg zum Naturrechtsgegner schlechthin stilisiert wur-
de. Zu den bekanntesten unter jenen, die in Webers Forderung nach wer-
tungsfreier empirischer Wissenschaft eine direkte Kritik am Naturrechts-
denken sehen, zahlen der Weberschiiler und Neuscholastiker Johannes
Messner!® und der deutsch-amerikanische Philosoph Leo Strauss. Messner
sieht in Webers Methodologie die Vollendung von Auguste Comtes positi-
vistischer Soziologie. Allerdings betont er, dass Webers Forderung nach
werturteilsfreier Wissenschaft nur fiir die ,exakte, erfahrungssoziologische
Erforschung der Ursachen und Wirkungen innerhalb der gesellschaftlichen
Wirklichkeit“?? gelten kann. Dies sagte schon Weber selbst wiederholt.

Der sich fiir ein Wiederbeleben des antiken Naturrechts einsetzende
Strauss widmet der Weberkritik den ganzen zweiten Teil seines bekannten
Werks ,Naturrecht und Geschichte?! Er nimmt an, dass aus der Sicht
Webers dessen methodische Ansitze auch fiir nicht-empirische Forschung
gelten sollen. ,Die heutige Sozialwissenschaft®, schreibt Strauss, ,verwirft
das Naturrecht aus zwei verschiedenen, wenngleich meistens miteinander
verbundenen Griinden; sie lehnt es ab im Namen der Geschichte [His-
torismus] und auf Grund der Unterscheidung zwischen Tatsachen und
Werten:?> Webers Denken und sein Einsatz fiir die Werturteilsfreiheit in
den Sozialwissenschaften fithrten schliesslich im Strauss’schen Verstdndnis

19 Messner horte 1919 als Student die Vorlesung Webers in Miinchen iiber die universa-
le Sozial- und Wirtschaftsgeschichte (vgl. MESSNER, Johannes, Moderne Soziologie
und scholastisches Naturrecht, mit einem Vorwort von Alfred Verdross und einem
Anhang von Alfred Klose: Johannes Messner — Leben und Werk, Wien 1961 (= Ruf
und Antwort, Bd. 2), 8).

20 Vgl. MESSNER, Johannes, Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staats-
ethik und Wirtschaftsethik, 8. Aufl., Berlin 2018, 465.

21 Vgl. STrAUsS, Leo, Naturrecht und Geschichte, tibers. v. Horst Boog, Stuttgart 1977
(= stw 216), 37-82.

22 Ebd.,9.

333

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

in den Nihilismus und bereiteten den Néhrboden fiir den Nationalsozialis-
mus.?® Strauss bestreitet nicht nur die Sinnhaftigkeit und Praktikabilitat der
strikten Unterscheidung von Sein und Sollen und das Werturteilsfreiheits-
postulat, sondern auch den wissenschaftlichen Nutzen der Weber’schen
Unterscheidung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik. Den
»redlichen Atheismus“?* des Wissenschaftlers Max Weber fiihrt Strauss
zuriick ,auf die Beunruhigung durch die Unentscheidbarkeit der ,grundle-
genden Alternative’ zwischen Glauben und Wissen“?®. Mit Webers Wissen-
schaftsideal kdnnten, so Strauss, die Verbrechen in den Konzentrationsla-
gern nur in all ihren Details beschrieben, aber nie als grausam kritisiert
werden.2® Weber wiirde hier wohl dagegenhalten: ,Die Konzentrationslager
als grausam zu kritisieren, erbringt noch kein Verstindnis im kausalen
Sinne, wie es zu dieser organisierten Grausamkeit kam und wie ihre Wie-
derholung verhindert werden konnte.?”

Wenn man, wie Strauss, davon ausgeht, Weber stelle seine Forderungen
nach Werturteilsfreiheit als generalisierte Forderung an alle wissenschaftli-
chen Disziplinen, kann man tatsdchlich zu dem Schluss kommen, Weber
sei ein vehementer Gegner jeglichen Naturrechtsdenkens gewesen. Bei
einer solch einseitigen Leseart ohne Riicksicht auf den inhaltlichen Rest
des Gesamtwerks wird allerdings nicht nur ein durchwegs verzerrtes Bild
Webers gezeichnet;?® sondern daneben wird auch geflissentlich iiberlesen,
worauf Weber seine Forderungen iiberhaupt bezieht: namlich auf empi-
risch arbeitende Wissenschaften, d. h. auf das Ergriinden des Seienden. In
einem rationalen naturrechtlichen Vorgehen, wie es Las Casas betrieben
hat, wird das beobachtete faktisch Seiende aber mit dem mittels Vernunft
erkannten Soll-Zustand abgeglichen. Auf die Erkenntnis des Sollens bezieht
sich Webers Postulat nun gerade nicht. Eine normative Wissenschaft hat im
Gegensatz zur empirisch-deskriptiven, wie es Weber als junger Professor
in den Vorlesungen am Beispiel der Volkswirtschaftspolitik formuliert, das
Seiende zu beurteilen unter dem ,,Gesichtspunkt dessen, was sein soll“?.

23 Vgl. ebd., 37-82.

24 HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 48-49, Anm. 19.

25 Ebd.

26 Vgl. STrRAUSS, Naturrecht, 54.

27 Brunwm, Harald, Die Ordnung der Ordnung. Das politische Philosophieren von Leo
Strauss, 2., bearbeitete Aufl., Berlin 2007 (= Politische Ideen, Bd. 13), 214.

28 Zur Kritik sowohl des methodischen Vorgehens als auch am Inhalt der Strauss’schen
Kritik mit umfangreichen Literaturangaben vgl. ebd., 202-219.

29 MWG II1/2, 132.

334

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Eine normative Wissenschaft hat Fragen zu beantworten wie ,,was soll denn
sein? was ist der Maf3stab dafiir?“3 oder ,,giebt es einen letzten allgemeinen
Mafistab? - ein Ideal der Wirtschaftspolitik?“3.

19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage fiir Naturrechtskritik

Webers Idealforderungen an die empirischen Wissenschaften wurden seit
seinen Ausserungen zur Grundlage dafiir, jegliches Naturrechtsdenken zu
verwerfen. So wurde Weber zum Ursprung von naturrechtskritischen So-
ziologien des 20. Jahrhunderts, die ihrerseits von rechtswissenschaftlichen
Naturrechtskritikern zur Untermauerung ihrer Ansétze verwendet wurden.
Der 6sterreichische Weberschiiler Johannes Messner fasst die Grundposi-
tionen der auf einer Interpretation von Webers wissenschaftstheoretischen
Uberlegungen fussenden soziologischen Naturrechtskritik in vier Thesen
zusammen,>? wobei die beiden letzten auf dem Werturteilsfreiheitspostulat
griinden. Die Kritiken lassen sich entlang der vier Thesen gruppieren, dass
insbesondere das mittelalterlich-scholastische Naturrecht den herrschenden
Kreisen der Klerikerkirche als Instrument zur Beherrschung der Massen
gedient habe (A), dass Naturrechtssitze nicht rechtliche, sondern sittliche
Satze darstellten (B), dass Naturrecht dem Sein-Sollen-Fehlschluss unterlie-
ge (C) und dass Naturrechtssitze inhaltsleer und beliebig seien (D).

(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische
Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.

Diese These zielt darauf ab, dass das religids-scholastische Naturrecht des
Mittelalters ein Mittel zum Machterhalt der Eliteschicht in der damaligen
Gesellschaft gebildet, d. h. zur Stiitzung kirchlicher Machtanspriiche ge-
dient habe. Die scholastische Naturrechtslehre sei allein pastoralen Zwecks
und habe die Funktion, die Autoritdt derjenigen zu stiitzen, die es formu-
lieren: der Kleriker. Voraussetzung dafiir sei wiederum ein bestimmtes
Kirchenbild, ndmlich das Bild der Kirche als Klerikerkirche. Die Kirche
besteht in dieser Auffassung aus Klerikern, die mit dem Vorschieben der

30 MWG III/2,132.
31 MWGIII/2,132.
32 Vgl. MESSNER, Moderne Soziologie, 8-9.

335

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Pastoral die Menschen zu beherrschen suchen, wobei ihnen ein von ihnen
selbst in die Welt gesetztes Naturrecht behilflich ist.3*

Diese These miisste nun gemiss wissenschaftlichen Standards in seinen
Einzelfallen tberpriift werden. Doch ,die Behauptung des ausschliefilich
pastoralen Wesens der Naturrechtslehre® wird von den Kritikern nur allge-
mein formuliert und ,nicht hinsichtlich der einzelnen [Naturrechts-]Leh-
ren nachgewiesen, wie es nach den [...] Prinzipien der Wissenschaftslehre
erforderlich wire** Der Naturrechtsdenker Bartolomé de Las Casas hat
gerade nicht die Herrschaft der Christen iiber Nicht-Christen gestiitzt, son-
dern naturrechtlich fiir die Selbstbestimmung der nicht-christlichen Indios
argumentiert.

(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssatze sind nicht rechtlicher,
sondern lediglich sittlicher Natur.

Vertreter dieses Einwands gegen ein Naturrechtsdenken sehen, so Messner,
den Ursprung jeglichen Rechts im Gesetzgebungsakt. Verbunden damit
ist die weberianische Vorstellung, Recht miisse notfalls mit Zwang durchge-
setzt und zur faktischen Geltung gebracht werden kdnnen. Insofern aber
fiir die Durchsetzung von Naturrechtssdtzen kein eigens dafiir abgestellter
Zwangs- und Durchsetzungsstab existiere, handele es sich beim Naturrecht
nicht um Recht, sondern um nicht verpflichtende Sitten.?

Dagegen ist einzuwenden, dass aus einem naturrechtswissenschaftlichen
Standpunkt betrachtet Recht nicht dem Gesetzgebungsakt, sondern dem
natilirlichen Rechtsbewusstsein entspringt. Dem Naturrecht zugrunde lie-
gen ,die Grundprinzipien des sittlich-rechtlichen Bewuf3tseins des Men-
schen“. Solche finden sich aber in allen Gemeinschaften und Menschen-
kollektiven. Der sozialistische Rechtsphilosoph und Weberschiiler Gustav
Radbruch ist sich gegen Ende seines Lebens mit Thomas von Aquin darin
einig, dass Recht die Bedingungen schaffe, ,sittliche Pflichterfiillung zu
ermoglichen”, und nicht umgekehrt.

33 Vgl. ebd., 19-20.

34 Ebd, 20.

35 Vgl. ebd., 7-42.

36 Ebd., 10.

37 RapBRUCH, Gustay, Einfithrung in die Rechtswissenschaft, nach dem Tode des Ver-
fassers besorgt von Konrad Zweigert, 12., durchgearbeitete Aufl., Stuttgart 1969, 39.

336

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Zwischen Sitte und Recht besteht zudem ein Zusammenhang, den be-
reits Max Weber selbst erkannt hat. Die Uberginge von Sitte, Konvention
und Recht sind fiir Weber durchwegs fliessend zu denken. Ein sittliches
Gebot trigt in sich die Grundlage fiir seine Verrechtlichung, und der In-
halt einer konkreten Rechtsnorm wird bei konsequenter Durchsetzung mit
der Zeit in eine Konvention und/oder Sitte transformiert, so dass fiir die
Durchsetzung der spezifischen Norm der Zwangs- und Durchsetzungsstab
nicht mehr benétigt wird. Weber folgert: ,Es gibt kein sozial wichtiges
,sittliches” Gebot, welches nicht irgend einmal irgendwo ein Rechtsgebot
gewesen wire.® Die aus der traditionellen Naturrechtslinie’ fliessenden
Einsichten allerdings sind in Anbetracht ihrer historischen Wirkmachtig-
keit wohl solche sozial wichtigen Gebote und demgemiss zumindest zeit-
weilig Recht gewesen.

(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-
Fehlschluss.

Diese These zielt direkt auf die wissenschaftliche Logik des Naturrechts-
denkens ab. David Hume war bereits im 18. Jahrhundert aufgefallen, dass
vor allem Moralphilosophen dazu tendieren, aus einem beobachteten Sein
auf das Sollen zu schliessen. Dies sei aber logisch falsch, aus dem Seienden
konne niemals ein Sollendes deduziert werden.*’ Die Naturrechtslehre, so
der Vorwurf, mache aber genau dies: Sie schliesse von der vermeintlich be-
obachteten Menschennatur darauf, wie der Mensch zusammenleben solle.4!
Max Webers Postulat der Werturteilsfreiheit zielt in eine dhnliche Richtung
wie Hume, wenn er dafiir pladiert, dass Tatsachen und Meinungen, Sei-
endes und Seinsollendes auseinandergehalten werden miissen. In seinem

38 MWG 1/22.3, 224.

39 Als ,traditionelles Naturrecht® bezeichnet Messner die ,,auf Plato, Aristoteles, Cicero,
Augustin, Justinians Corpus iuris, Thomas, Suarez, Vitoria, Grotius zuriickgehende®
Naturrechtslinie (MESSNER, Moderne Soziologie, 8).

40 Vgl. HuME, David, A Treatise of Human Nature (1739/1740), Book III, Part I, Sec-
tion I, digital entnommen aus dem ,,Projekt Gutenberg, online: https://www.gutenb
erg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085 [24.6.2024]. Weber
behandelt Hume in seinen Abhandlungen zwar nicht, der Kern ist aber derselbe, und
Weber scheint ihn vorauszusetzen (vgl. OTTMANN, Geschichte, Bd. 4.1, 55-58).

41 So auch die absoluten Rechtspositivisten, vgl. exemplarisch KeLsEN, Hans, Reine
Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Aufl. 1960, hg. v. Matthias Jestaedt, unter Beriick-
sichtigung von Kelsens Anderungen anlasslich der I"Jbersetzung ins Italienische,
Wien 2017, 692-754.

337

08:00:38. [Er—



https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Stammleraufsatz schreibt Weber im Allgemeinen zur Rechtsregel, die in
diesem Sinne auch fiir rationale Naturrechtssitze zu gelten hat:

»Die Rechtsregel, als ,Idee’ gefasst, ist ja keine empirische Regelmafiigkeit
oder ,Geregeltheit;, sondern eine Norm, die als ,gelten sollend® gedacht
werden kann, also ganz gewify keine Form des Seienden, sondern ein
Wertstandard, an dem das faktische Sein wertend gemessen wird, wenn
wir ,juristische Wahrheit wollen.“4?

Obwohl die Geschichte des Naturrechtsgedankens aufzeigt, dass die Gefahr
des naturalistischen und des Sein-Sollen-Fehlschlusses immer latent vor-
handen ist, so wiirde es doch zu weit fithren, in jedem Einzelfall einer Na-
turrechtslehre einen solchen zu sehen. So hat etwa Bartolomé de Las Casas
zwar die Gewalt der spanischen Konquistadoren beschrieben, daraus aber
nicht gefolgert, die Spanier miissten oder sollten geméss Naturrecht Gewalt
ausiiben. Ahnliches auch mit Bezug auf die Indios: Aus der faktischen Un-
terdriickung der Indios hat Las Casas nicht gefolgert, dass sie unterdriickt
werden sollen. Er hat zwar das Seiende beschrieben, daraus aber nicht den
Schluss gezogen, dass dieser seiende Zustand auch sein soll. Eine Tyrannei
soll in Las Casas’ Auffassung nie sein, auch nicht, wenn sie faktisch vorliegt
— und auch dann nicht, wenn sie die verbreitetste Herrschaftsform ist.
Sein und Sollen sind bei Las Casas demgemaiss ebenso auseinandergehalten
wie bei Weber — mit dem Unterschied, dass Las Casas das Seiende nicht
nur beschreibt, sondern auch ein Sollen formuliert, wihrend Weber in
seinen Schriften versucht, konsequent bei der Erfassung des Seienden zu
verweilen. Das Seinsollende und die Frage, wie dieses erreicht werden soll,
ist nicht Aufgabe des empirisch arbeitenden Wissenschaftlers Max Weber,
sondern des Politikers und Staatsmanns Max Weber. Eine solch streng ge-
handhabte Rollendifferenzierung lag Las Casas nicht, obgleich auch er eine
methodische Trennung von Sein und Sollen vollzogen hat. Allerdings stand
Las Casas auch nie auf dem Universitdtskatheder, sondern sass lediglich
zeitweise formal auf dem Bischofskatheder.

Wenn Naturrechtslehren das Seiende an einem als objektiv wahrgenom-
menen Seinsollenden zu priifen haben und Soziologie eine Wissenschaft
zur Erfassung des Seienden ist, so scheint es naheliegend, dass bereits das
traditionelle Naturrecht allgemeine soziologische Grunderkenntisse formu-
lieren musste.*> Denn bevor ein Seiendes an sein-sollenden Prinzipien
gemessen werden kann, muss das Seiende erfasst worden sein. Las Casas

42 MWG 1/7, 560.
43 Vgl. MESSNER, Das Naturrecht, 170-176; DERs., Moderne Soziologie, 7-42.

338

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

und Weber bemerkten beide, dass tiberall auf der Welt so etwas wie Herr-
schaft zu existieren scheint und diese tiberall immer dhnlich strukturiert ist:
Es gibt einen oder mehrere Herrschende, Beherrschte und dazwischen Ver-
waltungsbeamte, die an der Befehlsgewalt und Legitimitat des Herrschen-
den Anteil nehmen. Beide bemerkten, dass fiir diese drei Elemente einer
Herrschaft zwar unterschiedliche Bezeichnungen existieren, sie in ihren
Grundfunktionen aber immer ahnlich sind.

(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssatze sind inhaltsleer, denn
Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch
jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stiitzen.

Diese Kritik zdhlt zu den wohl bekanntesten Kritiken am Naturrechtsden-
ken, weil sie zu den beliebtesten der rechtspositivistischen Schule gehort
und sich sowohl durch die Historismen im 19. Jahrhundert als auch die
faktische Selbstlegitimation von Revolutiondren stiitzen lasst. Max Weber
ist der Ansicht, dass in der wissenschaftlichen Arbeit zwar keine prakti-
schen Werturteile gefdllt, Werte und Wertungen sowie ihre Beziehungen
zueinander und zu den Menschen im Laufe ihrer Geschichte aber in die
Forschung einbezogen werden sollen. Grundlegend ist hier die Beobach-
tung, dass sich Wertvorstellungen im Laufe der Zeit und in verschiedenen
Kontexten andern. Darauf stutzt sich etwa Kelsen, wenn er schreibt, die
Naturrechtslehren seien die vorgegaukelte Illusion einer objektiven und
absolut giiltigen Maxime, und feststellt, dass es eine solche Bestdndigkeit
empirisch nicht gibt. Das Naturrecht sei deswegen in seinem Inhalt als
leer zu betrachten und kénne dementsprechend mit jeglichem Inhalt gefiillt
werden.** Insbesondere mit dem scholastischen Naturrechtsdenken seien
auch ,die Polygamie, die Sklaverei, die Versklavung der Kriegsgefangenen,
die Feudalordnung, die Leibeigenschaft, Kastratensingertum, Eigentums-
miflbrauch®® und vieles mehr legitimiert worden, was durch die histo-
rische Soziologie mit empirischen Resultaten auch entsprechend untermau-
ert werden kann. In Valladolid argumentierte Septlveda genauso mit dem
Naturrecht fiir eine Versklavung der Indios, wie Las Casas mit dem Na-
turrecht dagegen argumentierte. Auch eine totalitire Herrschatt kann na-
turrechtlich gestiitzt werden: Dies taten sowohl Kommunisten als auch

44 Vgl. KeLsSEN, Reine Rechtslehre, 692-754.
45 MESSNER, Moderne Soziologie, 30.

339

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Nationalsozialisten.*® Bereits in seiner ersten Ansprache als Reichskanzler
tithrte Hitler am 10. Februar 1933 der Weltoffentlichkeit die Grundlage
einer nationalsozialistischen Naturrechtsversion vor - ein ewiges Recht,
das dem deutschen Volk spezielle Anspruchsrechte verleihe.#” In dieselbe
Richtung wie ihr Fithrer gingen entsprechend auch die Reden der Juristen
am Deutschen Juristentag 1933, welche die neue Ordnung auf ein solches
Pseudo-Naturrecht aus ,,Blut und Boden® abstiitzten.*3

19.4 Neunter Halbschluss

Las Casas setzte sich mit Herrschaft und Recht aus einem konkreten An-
liegen heraus auseinander. Sein Ziel war die Besserstellung der Indios.
Daraus resultierte eine normative Herrschafts- und Rechtskonzeption. In
seinem Vorgehen erfasst er zuerst den faktisch seienden Zustand, gewinnt
anschliessend aus den zu seiner Zeit anerkannten Autorititen und Rechts-
systemen den seinsollenden Zustand und fordert die Anderungen des Sei-
enden in Richtung des Sollenden ein.

Vehement forderte Max Weber eine strikte Trennung des Seienden vom
Seinsollenden ein. Empirische Wissenschaften hitten sich der Formulie-
rung von Seinsollendem zu entziehen und in ihre wissenschaftliche Betiti-

46 Vgl. etwa die kondensierten Fassungen dieser Lehren in der Vorlesung des Sozialisten
BERNSTEIN, Eduard, Der Sozialismus einst und jetzt. Streitfragen des Sozialismus in
Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart / Berlin 1922, 11-23; und des Nationalsozia-
listen und Rechtsreferenten der Hitlerjugend DieTzE, Hans-Helmut, Naturrecht aus
Blut und Boden, in: Zeitschrift der Akademie fiir Deutsches Recht, 3. Jg. (1936),
818-821.

47 Adolf Hitler legitimierte bereits am 10. Februar 1933 in seiner ersten Rede als Kanzler
im Berliner Sportpalast sein Programm im vierten und fiinften Programmpunkt mit
einem rassischen Pseudonaturrecht (vgl. HITLER, Adolf, Rede im Sportpalast vom
10. Februar 1933, in: Domarus, Max (Hg.), Hitler. Reden und Proklamationen 1932
bis 1945, kommentiert von einem deutschen Zeitgenossen, Bd. 1: 1932-1934, Leon-
berg 1973, 203-208, hier 205. Mit Spannung darf das am 1. Januar 2024 in Angriff
genommene Desiderat einer wissenschaftlichen Quellenedition der Reden Hitlers
ab 1933 erwartet werden (vgl. dazu BRECHTKEN, Magnus / BECKER, Maximillian /
KUPPER, René, Projektwebseite ,Edition der Reden Adolf Hitlers von 1933 bis 1945¢
des Instituts fiir Zeitgeschichte Miinchen-Berlin: https://www.ifz-muenchen.de/forsc
hung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945 [24.6.2024]).

48 Vgl. ausfithrlich ScHENKEL, Silvan, Der Deutsche Juristentag 1933. Die kumulative
Selbstmobilisierung der juristischen Professionselite in der Formierungsphase des
NS-Regimes, Tiibingen 2023 (= Beitrdge zur Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts,
Bd. 122).

340

08:00:38. [Er—



https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

gung insbesondere keine praktischen Werturteile einzubauen. Eine wissen-
schaftlich tétige Person habe ihre Rolle in Forschung und Lehre und ihre
Rolle als Angehorige einer Religionsgemeinschaft oder einer politischen
Partei strikt zu trennen.

Im Verhiltnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken wird hdu-
fig ein Widerspruch konstatiert: Naturrechtsdenken wird als Kritik am
Postulat der wissenschaftlichen Werturteilsfreiheit, das Werturteilsfreiheits-
postulat als Kritik am Naturrechtsdenken betrachtet. So wurde zum einen
Weber zum rigorosen Rechtspositivisten und Naturrechtsgegner stilisiert,
zum anderen wurden seine Forderungen an die empirische wissenschaft-
liche Tatigkeit zur Grundlage von soziologischen Naturrechtskritiken im
20. Jahrhundert, auf die sich wiederum juristische Naturrechtskritiker ab-
zustiitzen wussten. Insofern Weber sein Postulat aber konkret nur auf die
empirische Erfassung des Seins bezieht, rationale naturrechtliche Denker
wie Las Casas aber gerade nicht das subjektiv beobachtete Seiende zum
objektiv zu verwirklichenden Seinsollenden erheben, sondern die Erkennt-
nis des Seinsollenden von der Erkenntnis des Seins zunachst scheiden, um
im Anschluss das Seiende mit einem als verniinftig und gerecht erkannten
Seinsollenden abzugleichen, kann das Postulat per definitionem nur einen
Teil des naturrechtlichen Vorgehens betreffen. In einem solchen rationalen
Naturrechtsdenken, das Seiendes und Sollendes getrennt betrachtet, wer-
den werturteilsfrei zundchst das Seiende und das Seinsollende getrennt
voneinander untersucht und erst in einem néchsten Schritt miteinander in
Verbindung gebracht.

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

Sowohl Las Casas als auch Weber verwenden den Begriff der Legitimitat
in enger Verbindung mit dem Konzept der Herrschaft von Menschen iiber
Menschen. An wohl keiner Begriffssemantik und -verwendung dussert sich
allerdings der Unterschied zwischen Max Webers und Bartolomé de Las
Casas’ Schreiben und Denken infolge der methodisch angelegten Sein-Sol-
len-Differenzen deutlicher als an jener der Legitimitat.

In der historischen Entfaltung des Legitimitatsbegriffs kann im Allgemei-
nen eine duale Traditionsstruktur ausgemacht werden, welche die Differen-
zen in der Verwendung des Legitimitatsbegriffs zwischen Las Casas und
Weber auf eine nutzbare Weise eréffnet: die der normativ-ethischen und
empirisch-deskriptiven Legitimititsverstindnisse. Las Casas kann in der

341

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

bereits seit der Antike dominierenden normativ-ethischen Traditionslinie
gesehen, Max Weber hingegen als Griinderfigur der empirisch-deskriptiven
Tradition verstanden werden.

20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs

Die normativ-ethische Traditionslinie ist verbunden mit normativen
Wissenschaftsdisziplinen wie zum Beispiel Rechtswissenschaften, politi-
scher/praktischer Philosophie, normativer Theologie und Ethik, wéihrend
die empirisch-deskriptive Linie erst mit der Entdeckung und Ausdifferen-
zierung der empirischen Politik- und Sozialwissenschaften denkmdglich
wurde. Entsprechend positionierte sich die deskriptiv-empirische Denktra-
dition erst im 20. Jahrhundert, beginnend mit Max Weber, neben norma-
tiv-ethischen Legitimitétsvorstellungen und gewann vor allem nach dem
Zweiten Weltkrieg (1950-1970) an wissenschaftlichem Einfluss.*® In der
normativ-ethischen Begriffsauffassung steht die Rechtfertigung der Struk-
turen eines Herrschaftsverbandes im Zentrum der Anwendung des Legiti-
mitétsbegriffs, wihrend die empirisch-deskriptive Traditionslinie mit dem
Begrift nach Erklarungsmustern fiir gesellschaftliche Ordnungsstrukturen
sucht.>0

20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitatsbegriffs

Legitimitét als normatives Konzept bezeichnet Normen, Ordnungen und
Institutionen dann als legitim, wenn sie normativ anerkennungswiirdig
sind. Davon zu scheiden ist, ob die Personen und Organisationen, {iber
die Geltung beansprucht wird, diese Normen, Ordnungen und Institutio-
nen auch faktisch als anerkennungswiirdig annehmen. Normen sowie eine
Herrschafts- oder Rechtsordnung gelten als richtig oder gut, weil es gute
Griinde dafiir gibt, dass sie gelten sollen. Auch wenn die Mitglieder eines

49 Vgl. WIESNER, Claudia / HaresT, Philipp, Legitimitit als ,essentially contested con-
cept” Konzeption und Empirie, in: Dies. (Hgg.), Legitimitit und Legitimation.
Vergleichende Perspektiven, Wiesbaden 2019, 11-32; BLOCHLINGER, Moritz, Norma-
tive Legitimitdt von Recht, Moral und Menschenrechten im Lichte der positivisti-
schen Trennungsthese, Berlin 2022 (= Schriften zur Rechtstheorie, Bd. 304), 72-75;
BEETHAM, David, The Legitimation of Power, 2. Aufl., New York 2013, 3-41.

50 Vgl. BLOCHLINGER, Normative Legitimitat, 72-75.

342

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

Herrschaftsverbandes die geltende Ordnung als nicht legitim betrachten,
kann sie aus dieser Warte dennoch legitim sein. Vertreter dieser Linie set-
zen als objektiv angenommene Kriterien und Massstibe, an denen gemes-
sen wird, ob eine bestimmte Norm gelten oder nicht gelten soll. Dafiir ist
es notwendig, Kriterien aufzustellen, an denen erkennbar wird, ob es sich
um einen legitimen oder illegitimen Normgehalt handelt. Die Objektivitat
der Kriterien ist nun allerdings empirisch wandelbar in dem Sinne, dass
verschiedene Menschen und Menschengruppen im Laufe der Geschichte in
ihrem jeweiligen Kontext jeweils eigene solche Kriterien aufgestellt haben.
Beispiele dafiir sind etwa das Gottesgnadentum, die Vernunft oder die
Nation, die als Kriterium fiir die Anerkennungswiirdigkeit fungierten.
Insofern ist die Objektivitdt normativer Legitimitdt keine absolute oder
stark ausgeprégte, sondern dient lediglich dazu, die Entsubjektivierung der
verwendeten Kriterien anzugeben. Schlussendlich sind es diese Legitimi-
tatskriterien, die eine Herrschaftsordnung als legitim oder nicht legitim
ausweisen. Der normative Gehalt, so der Rechtswissenschaftler Moritz
Blochlinger mit Rainer Forst, ergibt sich damit nicht aus dem Begrift der
Legitimitdt selbst, sondern ist abhéngig von anderen normativen Quellen.
Mit normativen Legitimitatskriterien wird fiir oder gegen die Anerken-
nungswiirdigkeit der Ordnung argumentiert.? ,Legitimitat bedeutet also
ein Gerechtfertigtsein von Geltung anhand bestimmter normativer Legiti-
mitdtskriterien.*3

Unter normativer Perspektive ist die Bezeichnung legitim oder dessen
Gegenteil illegitim zeitgleich Wertung: Eine legitime Herrschaft ist eine
gute Herrschaft, eine illegitime Herrschaft eine schlechte. In diese Reihe
ist auch Las Casas zu setzen. Er formuliert unter der Beschreibung als
legitime Herrschaft Anspriiche, wie eine Herrschaft sein soll und welche
Rechtsgrundsitze in ihr gelten sollen. Wenn die Herrschaft empirisch diese
Kriterien nicht erfiillt, ist sie fiir Las Casas eine nicht-legitime Herrschaft
und Tyrannei. So bemisst er die Legitimitét einer Herrschaft an Kriterien,
die ihm als objektiv anerkennungswiirdig gelten. Er schopft sie — weil sie,
um Geltung beanspruchen zu kénnen, nicht subjektiver Art sein diirfen -
aus bekannten Rechtsquellen und anerkannten Autorititen, vor allem dem

51 Vgl. HorMANN, Hasso, Legitimitat und Rechtsgeltung, Verfassungstheoretische Be-
merkungen zu einem Problem der Staatslehre und der Rechtsphilosophie, Berlin 1977
(= Schriften zur Rechtstheorie, H. 64), 11-24.

52 Vgl. BLOCHLINGER, Normative Legitimitét, 78-79; ForsT, Rainer, Normativitit und
Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen, Berlin 2015 (= stw 2132),
188-189.

53 BLOCHLINGER, Normative Legitimitat, 79 [Hervorhebung getilgt].

343

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

als objektiv verniinftig und erkennbar angenommenen Natur- und Vélker-
recht. Zum normativen Grundkriterienkatalog der Messung des Legitimi-
tatsgehalts einer Herrschaft gehdren fiir Las Casas die anthropologische
Vernunftfahigkeit, Gerechtigkeit, Gemeinwohl, Freiheit und freier Wille.

Eng damit verkniipft ist bei Las Casas eine Variante des romisch-rechtli-
chen Legitimitétsbegriffs anzutreffen, geméss dem eine Herrschaft als legi-
tim bezeichnet wird, wenn sie gemiss den Gesetzen zustande gekommen
und gefiihrt wird. Im urspriinglichen lateinischen Wortsinn bedeutet legi-
timus ,gesetzes- und/oder rechtmdssig“. Die Bezeichnung wurde im romi-
schen Recht entsprechend fiir all jene Einrichtungen verwendet, die gemadss
der offentlichen Rechtsordnung funktionierten.>* Fiir Las Casas ist unter
Riickbesinnung auf Thomas von Aquin und Augustinus ein Gesetz nun
aber nur dann ein Gesetz, wenn es gerecht ist. Um bestimmen zu konnen,
was ein Gesetz oder Recht ist, muss deswegen zuerst angegeben werden,
was als gerecht aufgefasst werden kann. Legitimitdt meint daher im lascasa-
sianischen Verstandnis nicht allein die blosse Legalitdt im Sinne desjenigen,
was im positiven Recht als geltend beansprucht wird, sondern dieses Recht
hat sich an objektiven Grundsitzen der Gerechtigkeit zu bemessen, um
tiberhaupt als Gesetz oder Recht bezeichnet werden zu konnen. Insofern ist
tiir Las Casas eine legitime Herrschaft immer auch eine gerechte. Las Casas
befindet nur ein solches Recht als anerkennungswiirdig (d. h.: legitim),
das im Einklang mit den als verniinftig erkannten Gerechtigkeitsprinzipien
und den aus der Natur des Menschen als Ebenbild Gottes abgeleiteten
naturrechtlichen Grundlagen steht.

20.1.2 Max Weber als Begriinder des empirisch-deskriptiven
Legitimitatsbegriffs

Max Weber gilt gemeinhin als Begriinder des empirisch-deskriptiven Le-
gitimitdtsverstindnisses.®> In seinem Herrschaftsverstindnis kommt der
Legitimitit die zentrale Stellung des Garanten fiir die Fortdauer und
Stabilitdt einer Herrschaft zu. Eine Herrschaft kann zwar auch ohne Le-
gitimitdt auskommen, in diesem Fall wird sie aber mit hoher Wahrschein-
lichkeit nur von kurzer Dauer sein. Die Legitimitat konstituiert sich in We-

54 Vgl. WORTENBERGER JUN., Thomas, Die Legitimitat staatlicher Herrschaft. Eine
staatsrechtlich-politische Begriffsgeschichte, Berlin 1973 (= Schriften zur Verfassungs-
geschichte, Bd. 20), 33-34.

55 Vgl. BLOCHLINGER, Normative Legitimitét, 75-77.

344

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

bers Verstandnis in einem Legitimitdtsanspruch von Seiten der Herrschen-
den und einem diesem entsprechenden Legitimitatsglauben von Seiten
der Beherrschten. Wenn der Legitimitdtsanspruch oder Legitimitatsglaube
schwindet, verliert eine Herrschaft an Legitimitit. Aus Webers Warte ist
legitim nicht das Geltensollende, sondern das faktisch Geltende: Legitim
ist jene Herrschaft, die faktisch fiir legitim gehalten wird. Eine Norm
wird dann als legitim bezeichnet, wenn diejenigen, fiir die sie Geltung
beansprucht, die Norm auch tatsdchlich als verbindlich oder vorbildlich
erachten und ihr Handeln an ihr ausrichten. Mit dieser empirischen Sicht
auf Legitimitdt entkernt Weber die bisherige begriffliche Traditionslinie
von deren normativem Gehalt und macht den Begriff der Legitimitat fiir
deskriptive Zugangsweisen nutzbar.

Eine legitime Herrschaft unterscheidet sich von anderen Herrschaften
dadurch, dass sie auf die dusseren Moglichkeiten der Ordnungsgarantie
verzichten kann. In diesem Sinne ist es ein untriigliches Zeichen fiir eine
einsetzende Delegitimierung, wenn Herrschende und Verwaltungsstab Ge-
walt, Zwang und Sanktionen zur Anwendung bringen miissen, um die
Ordnung aufrechtzuerhalten. Daran schliesst sich eine Frage an, die Weber
nicht explizit beantwortet hatte: Kommt die Eigenschaft der Legitimitat
auch einem Herrschaftsverband zu, in dem willkiirliche physische Gewalt-
anwendungen als legitime Standardhandlungen gelten? Kann auch eine
Tyrannei, wie sie Las Casas beschrieben hat, legitim sein?

Webers Ausfithrungen legen zunéchst zumindest nahe, dass dem so sei.
Wenn das, was als faktisch legitim gilt, auch legitim ist, so kann auch eine
reine Gewaltherrschaft legitim sein, solange sie als legitim gilt. Dies macht
das von Weber deskriptiv genutzte Legitimitdtskonzept allerdings beliebig
und relativ. Nun grenzt Weber aber die Eigenschaft der Legitimitdt von
anderen Formen der Herrschaftsgarantie ab. Die Legitimitat ist die inne-
re Garantin der Stabilitit und fortdauernden Geltung der Ordnung, von
der die dusseren Garantien wie Zwang, physische und psychische Gewalt
und Drohung abzugrenzen sind. Wenn die Legitimitit wegfallt, wird zur
Aufrechterhaltung der Herrschaft und Durchsetzung der Ordnung Gewalt
notwendig. Zu diesem Zeitpunkt ist aber eine Herrschaft bereits nicht mehr
legitim, denn wire sie es, brauchte sie in Webers Auffassung keine Ge-
walt. Hier uberschneidet sich die lascasasianische normative Ansicht, eine
Gewaltherrschaft sei in jedem Fall tyrannisch und nicht-legitim, mit der
Weber’schen Ansicht von legitimer Herrschaft, dessen Proprium gegeniiber
anderen Herrschaftstypen darin besteht, dass sie auf die Anwendung von
physischem Zwang und Gewalt eben gerade verzichten kann. Daher schei-

345

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

nen auch aus Webers Sicht tyrannische Herrschaften im Sinne Las Casas’
nicht legitim zu sein - selbst dann nicht, wenn sie als faktische Gewaltherr-
schaften zu gelten scheinen, was empirisch eben gerade am Gewalteinsatz
festgestellt werden kann. Wie Las Casas der Ansicht ist, eine Herrschaft,
der die Beherrschten aus Furcht zustimmen, sei eine illegitime, so ist auch
Weber der Ansicht, dass eine auf ,,,Furcht® der Gehorchenden“® beruhende
Herrschaft nicht als legitime Herrschaft bezeichnet werden kann.

So gibt es denn gemdss Weber streng genommen nur drei reine Typen
legitimer Herrschaft, die in der Empirie vermischt vorkommen: traditiona-
le, charismatische und legale Herrschaft. Mit ihnen lassen sich die Griin-
de erfassen, weshalb eine Herrschaft den ihr Unterworfenen als legitim
gilt: Liegen eher traditionale, charismatische oder rationale Griinde vor?
Dass die drei legitimen Herrschaftstypen lediglich deskriptive Idealtypen
zur Erfassung und Beschreibung der Empirie sind, ohne dass Weber eine
normative Wertung der Typen formulierte, fithrte unter anderem in der
normativen Rechtswissenschaft fiir Verwirrung und Kritik. So hatte etwa
der junge Bockenforde, der sich spater zum wohl einflussreichsten deutsch-
sprachigen Staats- und Verwaltungsrechtler der zweiten Hélfte des 20. Jahr-
hunderts entwickelte, noch zwei Jahre nach seiner rechtswissenschaftlichen
Promotion ebensolche Fragezeichen zur Verwendbarkeit von Webers Ideal-
typen legitimer Herrschaft, wie dies Carl Schmitt als Student hatte.>” Eine
Weber-Renaissance, so Bockenforde in der Zeit des Kalten Krieges, miisse
verhindert werden, weil mit Webers Typologien kein Gesprach mit Marxis-

56 MWG /12, 436.

57 Vgl. BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 24.05.1958, in: Meh-
ring, Reinhard (Hg.), Welch giitiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Bockenforde/Carl
Schmitt: Briefwechsel 1953-1984, Baden-Baden 2022 (= Beitrage zum auslandischen
offentlichen Recht und Volkerrecht, Bd. 311), 163-165. Schmitt seinerseits dankte
seinem ,Schutzengel fiir diesen Abscheu vor den Neukantianern und ihrem metho-
dologischen Schaum, den er bereits als Student gehabt habe (ScumirT, Carl, Brief
an Ernst-Wolfgang Bockenférde vom 25.05.1957 in: ebd., 102-103). Das geistige Ver-
hiéltnis von Schmitt zu Weber war im Allgemeinen Gegenstand heftiger, zuweilen
emotionaler Debatten — mal gilt Schmitt als ,gelehriger Schiiler Max Webers® (so
MoMMSEN, Max Weber, 407), mal wird er zu Webers nicht-legitimem, legitimem
oder ,natiirliche[m]“ Sohn (so Jirgen Habermas auf dem 15. Deutschen Soziologen-
tag: HABERMAS, Diskussionsbeitrag, 74-81), und mal wird Schmitt zum Mephistoles
und Weber zum Faust stilisiert (so WiLLms, Bernard, Er hat Illusionen verschmaht.
Max Webers Aktualitdt: Der Riss im deutschen Biirger, in: Deutsches Allgemeines
Sonntagsblatt, Nr. 24 vom 14. Juni 1970, 6-7). Schmitt besuchte als Dozent die Vorle-
sung Webers in Miinchen 1920 (vgl. Schmitts Notizen zur Vorlesung 1919/1920, in:
MWG I11/6, 531-533).

346

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

ten moglich sei. Denn schliesslich seien ,die Weberschen Typenbegriffe
[...] im Kern doch formal und abstrakte Ordnungsschemata“s.

20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimitdt durch Einverstindnis

Trotz der Verortung von Las Casas und Max Weber in zwei unterschiedli-
chen Verwendungstraditionen des Legitimitatsbegriffs als Eigenschaft, die
einer Herrschaft zukommen kann (Weber) oder zukommen soll (Las Ca-
sas), lassen sich Beriihrungspunkte feststellen, die sich auf den Prozess der
Legitimitétsherstellung, die Legitimation, beziehen.

Aus der Beschiftigung mit dem kanonischen und dem rémischen Recht
folgert Las Casas, dass das, was alle angeht, von allen gebilligt werden
miisse. Die Bestellung eines Herrschers betrifft alle, weshalb alle im Herr-
schaftsgebiet zusammengerufen werden und der neuen Herrschaft aktiv
zustimmen miissten. Die Legitimitit einer Herrschaft entsteht so allein
durch das aktive Bejahen derselben und ldsst erkennen, dass fiir Las Casas
nur durch demokratische Prinzipien und Vorgehensweisen eine Herrschaft
legitimiert werden kann. Dieser Anspruch an die Legitimation als Legitimi-
tat herstellender Prozess ist fiir Las Casas universeller Natur: Nicht nur
die Volker in der Alten, sondern auch in der Neuen Welt legitimieren
auf diese Weise ihre jeweiligen Herrschaftsverbande und haben die jeweils
anderen legitimen Herrschaften zu akzeptieren. Stimmen die Betroffenen
nicht vollstandig oder unter Androhung und Zwang zu, handelt es sich um
eine nicht-legitime Herrschaft und tyrannisches Herrschaftshandeln.

Wenn sich die Legitimitdt fiir Weber aus einem Legitimititsanspruch
und einem Legitimitdtsglauben konstituiert, so bedeutet dies, dass die
der autoritdren Befehlsgewalt unterworfenen Gehorsamspflichtigen mit der
Herrschaft und dem Herrschaftshandeln in einem gewissen Sinne einver-
standen sind. Die aktive Zustimmung aller im Sinne des lascasasianischen
Demokratieprinzips meint Weber damit allerdings nicht. Gehorsamspflicht
und ihre Anerkennung sind fiir Weber zunichst eine rein formale Ange-
legenheit. Lediglich im Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft kann
eine Vereinbarung als mdgliche Legitimation der Legalitdt notwendig wer-
den: ,Diese Legalitat kann als legitim gelten o) kraft Vereinbarung der
Interessenten fiir diese; p) kraft Oktroyierung auf Grund einer als legitim

58 Vgl. BOCKENFORDE, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 29.04.1957, in: Meh-
ring (Hg.), Welch giitiges Schicksal, 96.

347

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

geltenden Herrschaft von Menschen iiber Menschen und Fiigsamkeit*”.
Weber spricht deswegen auch stirker vom Momentum des Einverstandnis-
ses und nicht von Zustimmung: Die Mitglieder des Herrschaftsverbandes
sehen die Herrschaft auch subjektiv als verbindlich an, sie sind mit ihr
einverstanden.®®

Die Legitimation einer Herrschaft mittels Zustimmung oder Einver-
stindnis der von ihr Betroffenen ist weder eine Erfindung von Las Casas
noch von Max Weber. Vielmehr ist sie ein immer wiederkehrendes Motiv
in der Geschichte, wie Las Casas selber aufzeigt, indem er sich etwa auf
das romische und das kanonische Recht abstiitzt. In der antiken rémischen
Geschichtsschreibung findet das Motiv der Legitimation durch aktive Zu-
stimmung der Betroffenen seinen Anfang beim sagenumwobenen zweiten
Konig Roms, Numa Pompilius. Er soll, glaubt man Titus Livius und Plut-
arch, der erste Herrscher Roms gewesen sein, der im Auftrag des gesamten
romischen Volkes zum Koénig bestellt wurde.®! Mit dem vom ganzen Volk
gewidhlten und als vorbildlich, weise, gerecht und verniinftig charakteri-
sierten Konig Numa verglich Las Casas in seiner ,Kurzen apologetischen
Geschichte® den Inkaherrscher Pachacttec.?

Las Casas war denn auch nicht der einzige Denker, der im 16. Jahrhun-
dert mit der Zustimmung und Ubereinkunft zur Herrschaftslegitimation
argumentierte. Fiir sie sprachen sich etwa auch der etwas éltere Engldnder
Thomas Morus® und Las Casas’ Zeitgenossen, die spanischen Klassiker
des Naturrechts wie Francisco de Vitoria und Francisco Sudrez, aus.®4
Im aufklarerischen 17. Jahrhundert verbindet sich mit der ,Legitimitdtsbe-
dingung der allgemeinen Zustimmung zur Einrichtung einer politischen
Herrschaftsordnung ein egalitires Element“®. Zum Ausdruck kommt dieses
im 17. Jahrhundert beispielsweise in den normativen politischen Philoso-

59 MWG 1/23,190.

60 Vgl. MWG 1/12, 436-437.

61 Vgl. Livius, Titus, Romische Geschichte, I, 17,7-21,6, in: Ders., Romische Geschichte,
Bd. 1: Buch I-III, lat. u. dt. hg. v. Hans Jiirgen Hillen, Sammlung Tusculum, 4. Aufl,
Diisseldorf / Ziirich 2007, 48-59; PLUTARCH, Numa, in: Ders., Grofle Griechen und
Romer, Bd. 1, 194-226, hier 195-203.

62 Vgl. LC OC 8,1525-1528.

63 Epigramm 103: ,Die Zustimmung des Volkes verleiht und nimmt Herrschaft® (Mo-
Rrus, Thomas, Epigramm 103, in: Ders., Epigramme, iibers., eingeleitet u. kommen-
tiert v. Uwe Baumann, Miinchen 1983 (= Thomas Morus Werke, Bd. 2), 113).

64 Vgl. zum Motiv der Zustimmung des Volkes und ihren Nuancen bei Vitoria, Las
Casas und Sudrez DELGADO, Die Zustimmung.

65 HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 102-103.

348

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 Normative und deskriptive Legitimititsbegriffe

phien von Thomas Hobbes (England)®®, Baruch de Spinoza (Niederlan-
de/Portugal)®’, John Lilburne und den Levellers (England)®, John Locke
(England)® und Samuel Pufendorf (Deutschland)”®. Besonders akzentuiert
betonten das normative Legitimationsprinzip der Zustimmung die geisti-
gen Wegbereiter der demokratischen Revolutionen des 18. Jahrhunderts,
John Locke und Jean-Jacques Rousseau’!. Auf Ablehnung stiess das Prinzip
hingegen seit Las Casas insbesondere bei Anhidngern der monarchischen

66

67

68

69

70

71

Fiir Hobbes kam die erste politische Vergemeinschaftung mittels Zustimmung und
vertraglicher Vereinbarung aller mit allen zustande (vgl. HosBEs, Thomas, Leviathan,
aus dem Englischen iibertragen v. Jutta Schlosser, mit einer Einfithrung u. hg. v.
Hermann Klenner, Hamburg 2005 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 491), 144-146).
Mit diesem historischen Ursprung verbunden ist allerdings bei Hobbes, anders als
dies Webers soziologischer Zeitgenosse Ferdinand Toénnies interpretierte (vgl. TON-
NIEs, Ferdinand, Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversammlung
in Hobbes’ Leviathan, in: Zeitschrift fiir die gesamte Staatswissenschaft / Journal of
Institutional and Theoretical Economics, Bd. 89/1 (1930), 1-22), nicht eine Bevorzu-
gung der demokratischen Staatsform (vgl. OTT™MANN, Geschichte, Bd. 3.1, 265-321,
hier 296-298; HaBERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 103-104).

Vgl. zu Spinoza, der wie Las Casas die Zustimmung aller aus dem Naturrecht ableitet,
etwa SAAR, Martin, Macht und Menge. Spinoza und die Philosophie der Demokratie,
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Bd. 63/3 (2015), 518-535. Wie fiir Las Casas,
sind auch fiir Spinoza ,Zusammenschliisse von Menschen |[...] Zusammenschliisse
ebendieser natiirlichen Rechte und Fahigkeiten® (ebd., 521), die es auch nach dem
Zusammenschluss zu beachten gilt.

Vgl. fiir die radikaldemokratischen Forderungen der Levellerpartei etwa das Traktat
von LILBURN, John, Regall Tyrannie discovered: Or, A Discourse, shewing that all
lawfull (approbational) instituted power by God amongst men, is by common agree-
ment, and mutual consent, London 1647.

Nach Locke kann die Legitimitdt eines Staates nur durch freie, individuelle, mehr-
heitliche und explizite Zustimmung zustande kommen und durch vertrauensvolle
und stillschweigende Zustimmung bestehen bleiben (vgl. Lockg, John, Second Trea-
tise of Government (1689), hier v. a. Chapter VIIL., Sect. 95-122, entnehmbar aus dem
~Projekt Gutenberg; online: https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-i
mages.html#CHAPTER _VIII [24.6.2024]).

Fiir Pufendorf konstituiert sich die Gesellschaft in Vertrdgen, die durch Konsens
zustande kommen (vgl. PUFENDORF, Samuel, De Jure Naturae et Gentium libri octo,
1672: Liber II1, c. 6 (,De consensu circa promissa et pacta adhibendo®), hg. v. Frank
Bohling, Berlin 1998 (= Samuel Pufendorf Gesammelte Werke, Bd. 4.2), 170-185; vgl.
auch WURTENBERGER JUN., Die Legitimitat, 65-69.

Anders als etwa fiir Grotius oder Pufendorf ist aber fiir Rousseau eine Monarchie
auch illegitim, falls das Volk dieser zustimmt. Sowohl die viterliche Gewalt wie auch
das Recht des Stirkeren (d. h.: Legitimitit durch Gewalt) sind fiir ihn illegitim (vgl.
neben dem Primartext RoUussEAU, Jean-Jacques, Du contrat social ou, Principes du
droit politique (1762), Franzdsisch / Deutsch, Stuttgart 2010 (= Reclams Universalbi-
bliothek, Bd. 18682) auch WURTENBERGER JUN., Die Legitimitat, 101-107).

349

08:00:38. [Er—



https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Tradition. So haben beispielsweise Niccolo Machiavelli, Jean Bodin, David
Hume und auch Montesquieu die Notwendigkeit der Zustimmung des
Volkes relativiert oder ganz verneint.”?

Alle diese Klassiker politischen Denkens beziiglich der Befiirwortung
und Ablehnung einer Legitimation durch Zustimmung sucht man in
Webers rechts- und herrschaftssoziologischen Schriften fast vergeblich.”?
Wenn tiberhaupt, werden sie nur beildufig am Rande oder als historische
Beschreibung eines verbreiteten Ideals™ erwdhnt. Weber mochte sich be-
wusst aus der normativen Denktradition der ,Staatsmetaphysik“’> heraus-
nehmen.”® Dies mag auch mit erkldren, weshalb er statt des Begriffs der
Zustimmung den Begrift des Einverstdndnisses bevorzugt. Dass er dennoch
stark von dieser Tradition beeinflusst ist, zeigt sein Legitimationsverstand-
nis, gemdss dem doch ein Einverstindnis oder zumindest keine aktive
Ablehnung von Seiten der Gehorchenden vorhanden sein muss, um Legiti-
mitdt herzustellen. Indem Weber den normativen Grundmodus der Legiti-
mation durch Einverstandnis zum Kern seines deskriptiven Legitimitatsbe-
griffs macht, wird sie nicht nur zur Grundlage der drei Idealtypen legitimer
Herrschaft, sondern auch in der von ihm begriindeten Verwendungstraditi-
on der deskriptiv-empirischen Legitimitét zur stillschweigend akzeptierten
Konstante — und fiihrt die normativ aufgeladene Tradition der Legitimation
durch Zustimmung in anderer Begrifflichkeit deskriptiv fort.

20.3 Zehnter Halbschluss

Las Casas bewegt sich in seiner Verwendung des Legitimitatsbegriffs in
der Jahrtausende alten Tradition, ihn als normative Wertungskategorie zu
gebrauchen. Eine Herrschaft ist fiir Las Casas entweder legitim oder nicht
legitim. Mit der romisch-rechtlichen Bestimmung des Begriffs als gemdiss
dem Gesetz verbindet er die rechtsphilosophische Rechtsauffassung in der
Tradition des stoisch-christlichen Naturrechts, gemidss dem nur ein gerech-
tes Gesetz tiberhaupt ein Gesetz ist. Insofern eine Herrschaft nach gerech-

72 Vgl. auch HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 98-136.

73 Anders bei anderen als Griinderviter der Soziologie geltenden Denkern, die gerade
in der Auseinandersetzung mit den Klassikern der praktischen Philosophie ihren
Ursprung nahmen (z. B. Durkheim mit Rousseau, Ténnies mit Hobbes und Simmel
mit Nietzsche).

74 Vgl. etwa MWG 1/12, 436.

75 MWG 1/7, 216.

76 Vgl. HANKE / KroLL, Einleitung, 8-10.

350

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

ten Kriterien funktioniert, ist sie fiir Las Casas eine legitime Herrschaft.
Eine Herrschaft, die mittels Gewalt oder Zwang zustande kommt oder
gefithrt wird, ist fiir Las Casas nie eine legitime Herrschaft, sondern immer
eine Tyrannei.

Max Weber hat demgegeniiber eine ganz eigene Verwendung des Begriffs
grundgelegt. Er verwendet den Legitimitatsbegrift als deskriptiv-empirische
Kategorie zur Beschreibung von Herrschaft und Recht. Die Legitimitdt
konstituiert sich aus dem Legitimitatsanspruch von Seiten der Herrschen-
den und dem Legitimitétsglauben von Seiten der Gehorchenden. Die in
einer legitimen Herrschaft Involvierten sind mit der Herrschaft einverstan-
den. Uber den normativen Inhaltsgehalt sagt der Begriff zunichst noch
nichts aus. Ist eine Herrschaft oder eine Ordnung oder eine einzelne Norm
legitim, kann auf Gewalt und Zwang zur Durchsetzung verzichtet werden.

Fir Las Casas kann die Legitimitédt einer Herrschaft nur dadurch her-
gestellt werden, dass alle, die sie betrifft, aktiv zustimmen. Einzig diese
Zustimmung aller kann eine Herrschaft legitimieren. Fiir Weber gibt es
zwar viele Griinde dafiir, dass eine Herrschaft den an ihr Beteiligten als
legitim gelten kann. Zur Konstituierung der Legitimitét fiihrt er allerdings
das Momentum des Einverstindnisses zur Herrschaft ein. Eine legitime
Herrschaft zeichnet somit aus, dass die an ihr Beteiligten mit ihr einver-
standen sind. Eine aktive Zustimmung der Beteiligten, wie dies Las Casas
und in der Zeit zwischen ihm und Weber viele andere normative politische
Denker einfordern, ist zwar etwas anderes als ein allgemeines Einverstind-
nis. Trotzdem haftet Letzterem auch ein normatives Momentum an, womit
auch der deskriptive Legitimitétsbegriff einen normativen Kern besitzt.

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

Um zu erfassen, was eine Herrschaft als Gesamtkonstrukt ausmacht, rekur-
rieren Las Casas und Weber auf unterschiedliche Oberkategorien: Fiir Las
Casas ist Herrschaft von Menschen iiber Menschen eine Sonderform von
Eigentum, fiir Weber hingegen von Macht.

Las Casas ndhert sich dem Phidnomen der Herrschaft ausgehend vom
romischen Eigentumsverstandnis an. Herrschaft bedeutet fiir ihn zunéchst
Eigentum. Von der Herrschaft bzw. dem Eigentum des Menschen {iber
nicht-menschliche Dinge scheidet er streng die Herrschaft von Menschen
tiber Menschen. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen Menschen
und Nicht-Menschen, misst er den beiden Herrschaftskategorien jeweils

351

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

andere Wesensnaturen und Spielarten zu. Aus der natiirlichen Veranlagung
des Menschen als vernunftfidhiges Wesen und den nicht-menschlichen und
nicht-vernunftfahigen Dingen resultieren unterschiedliche Sollens-Ansprii-
che, wie diese zu behandeln seien. Im Vergleich zu einer Herrschaft {iber
Dinge ist eine Herrschaft iiber Menschen deswegen nicht einmal eine hal-
bierte Herrschaft. Der Mensch kann andere Menschen gar nicht im glei-
chen Sinne wie nicht-menschliche Dinge besitzen; tiber Menschen kann
der Mensch legitimerweise nur die Jurisdiktionsgewalt innehaben. So wen-
det sich Las Casas gegen die Ubertragung des romisch-rechtlichen Prinzips
der Erstaneignung als Zeichen legitimer Herrschaft auf die Herrschaft iiber
Menschen. Erstaneignung als Grundlage einer Herrschaft gilt fiir ihn nur
fiir eine Herrschaft iber Dinge.

Fiir Las Casas ist Herrschaft {iber Menschen in diesem Sinne eine Son-
derform von Eigentum - eine Sonderform, die so sonderbar ist, dass sie
nicht mehr viel mit der Gemeinform zu tun hat. Wenn Herrschaft {iber
Menschen gleich ausgeiibt wird wie Herrschaft iber Dinge, d. h. im Um-
gang mit Menschen und Dingen kein Unterschied gemacht wird, so ist
das zwar noch immer eine Herrschaft, allerdings keine legitime Herrschatt,
sondern eine nicht-legitime Tyrannei. Gleichwohl ist die Herrschaft von
Menschen tiber Dinge nach Las Casas auch in einer legitimen Herrschaft
eines Menschen iiber Menschen wichtig. Es muss in einem politischen
Herrschaftsverband, etwa einem Konigreich, auch einige wenige Personen
mit besonders hohem materiellem Eigentum geben, um gegebenenfalls die
regierende Person oder Personengruppe in die Schranken weisen zu kon-
nen. Materielle Konkurrenz und Herrschaft eines Menschen iiber Dinge
dient also der Begrenzung von potenzieller Missleitung einer Herrschaft
tiber Menschen. Dies ist dann der Fall, wenn die Herrscherperson mehr als
die Jurisdiktion beansprucht.

Fiir Weber ist Herrschaft nur verstdndlich mit Riickbezug auf das Kon-
zept Macht: Herrschaft ist fir ihn ein ,Sonderfall von Macht“””. Macht ist
in Webers Denken wiederum eng verkniipft mit den Aspekten der sozialen
Beziehung, der Potenzialitit, dem subjektiven Willen, der Moglichkeit des
Widerstrebens und mit Machtmitteln. Alle diese Elemente kommen zwar
bereits in Las Casas’ Herrschaftsverstandnis vor — es ist fiir Las Casas der
freie Wille, der im Akt der freien Willensdusserung im Kollektiv eine Herr-
schaft konstituiert, allerdings nicht gegen Widerstand, sondern im Einver-
standnis. Bei Weber sind sie aber die Vorbedingungen von Herrschaft

77 MWG 1/22.4,127.

352

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

eines Menschen iiber Menschen, wihrend sie bei Las Casas auch in einer
Herrschaft tiber nicht-menschliche Dinge von Bedeutung sind. Unter der
Vorbedingung der Macht als der Herrschaft iibergeordnetes Konzept ver-
schliesst sich Weber der Méglichkeit, Eigentum als Herrschaft zu charakte-
risieren. Dieses ist lediglich eines der mdglichen Mittel zur Stiitzung des
Machtverhaltnisses. Fiir ihn bedeutet Macht als Sonderform der sozialen
Beziehung stets soziale Macht. Nur dann, wenn sich eine soziale Beziehung
zu einer Machtbeziehung hin umformt, sind die Voraussetzungen dafiir ge-
geben, dass sich moglicherweise ein Herrschaftsverhiltnis etablieren kann.
Herrschaft ist fiir ihn ein Machtverhiltnis, das sich innerhalb einer sozia-
len Beziehung so weit verfestigt hat, dass es nicht mehr als ,,soziologisch
amorph“’8, sondern als beschreibbare Form des Zusammenlebens greifbar
wird. Eine Herrschaft ist fiir Weber nicht ein Eigentumsverhaltnis, sondern
ein Beziehungsverhaltnis zwischen Menschen.

Mit der Zuspitzung von Macht zur relationalen Macht zwischen Men-
schen verlieren die Beziehungen des Menschen zu nicht-menschlichen
Objekten an Bedeutung und kénnen nicht mehr als Herrschaftsbeziehung
beschrieben werden. Genau die Beziehung von Menschen zu Objekten
wird mitunter aber als zentral fiir die weitere Entwicklung der Beziehungen
zwischen Menschen betrachtet. Aus diesem Grund setzte sich etwa der
deutsch-dédnische Rechtssoziologe Theodor Geiger”® nach dem Zweiten
Weltkrieg fiir eine Revision von Webers Macht- und damit auch Herr-
schaftsdefinition in Richtung einer Definition ein, wie sie auch Las Casas
der Idee nach kannte: ,Unter Macht will ich [T. Geiger] in Anlehnung
an Max Weber verstehen: Die Chance, gewisse Ereignisverldufe steuern

78 MWG 1/23, 211.

79 Nach der Machtergreifung fand der sich auf der Abschussliste der Nationalsozialis-
ten befindende Geiger in Arhus (Danemark) in der ersten Soziologie-Professur in
Skandinavien eine akademische Anschlusslosung. Aus diesem Grund gilt er bis heute
als jener, der die damals junge Wissenschaft in Skandinavien einfithrte: 1939 publi-
zierte er mit dem Werk ,,Sociologi. Grundrids og Hovedproblemer (dt.: Soziologie.
Grundriss und Hauptprobleme) das erste dédnische (skandinavische) Lehrbuch fiir
Soziologie. Mit Weber verbindet Geiger insbesondere sein Einsatz fiir eine praktische
Werturteilsfreiheit in den empirischen Sozialwissenschaften. Vgl. zur Person Geigers
den Eintrag BLEGvAD, Mogens, Theodor Geiger, in: Dansk Biografisk Leksiskon, on-
line: https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger [24.6.2024]; zu Geigers Werk
die Monographie MEYER, Thomas, Die Soziologie Theodor Geigers. Emanzipation
von der Ideologie, Wiesbaden 2001.

353

08:00:38. [Er—



https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

zu konnen.® Damit, so Geiger, werde ,die Begrenzung des Machtbegriffs
auf soziale Beziehungen aufgegeben®, womit der Begriff sowohl auf die
soziale Beziehung ,zwischen Mensch und Mensch® als auch auf die ausser-
soziale Beziehung ,zwischen Mensch und Ding“ anwendbar wird.8! Das ist
nichts Neues, sondern eine Riickkehr zur Auffassung, wie sie vor Weber
etwa von Las Casas vertreten wurde. Mit der so gearteten Definition von
Macht wird es zudem moglich, und darauf zielt Geiger ab, auch solche
Zustande als Machtverhaltnisse zu charakterisieren, die auf den ersten Blick
dusserlich nicht als solche erscheinen. So finden mit Geigers Abwandlung
des Weber’schen Machtbegriffs ,[a]Juch manipulative, sich unterhalb der
Bewuf3tseinsschwelle vollziehende Formen der Fremdbestimmung*®? ihre
Beachtung.

22 Rechtsverhdltnisse

Der Dominikanerjurist Bartolomé de Las Casas baut seine Argumentarien
zur Verbesserung der Lebensumstinde der Indios auf die in seiner Zeit
allgemein anerkannten und verbreiteten Rechtskategorien auf. Es sind im
Kern dieselben, wie sie bereits seit Beginn der modernen Kanonistik (De-
cretum Gratiani) und Thomas von Aquin verbreitet waren: gottliche Ord-
nung, gottliches Recht, Naturrecht und menschliches Recht. Fiir Las Casas
sind die zentralsten jener Rechtskategorien das (primare und sekundire)
Naturrecht und das mit diesem eng verbundene Volkerrecht im menschli-
chen Recht. Dem gottlichen Recht kommt lediglich die Funktion zu, die
aus dem Natur- und Volkerrecht fliessenden Bestimmungen und Einsichten
zu bestitigen, was eine konsequente Fortfithrung der von Thomas von
Aquin getroffenen Einsicht darstellt, dass das gottliche Recht das natiirliche
nicht bricht, sondern vollendet. Die enge Verbindung von Natur- und Vol-
kerrecht wurde nach den spanischen Klassikern des Naturrechts zumindest
im deutschsprachigen Raum institutionell weiterverfolgt: Knapp 100 Jahre
nach Las Casas’ Ableben wurde der Grotius-Kenner Samuel Pufendorf
1661 nach langem Hin und Her zwischen ihm, dem Kurfiirsten und der

80 GEIGER, Theodor, Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Mit einer Einleitung
und internationalen Bibliographie zur Rechtssoziologie von Paul Trappe, Neuwied
a. Rhein / Berlin 1964 (= Soziologische Texte, Bd. 20), 340.

81 Ebd.

82 MEYER, Die Soziologie, 195, Anm. 456.

354

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

Universitit in Heidelberg weder auf den Lehrstuhl fiir Natur- noch auf den
fiir Volkerrecht, sondern auf jenen fiir Natur- und Vélkerrecht berufen.83

Das Hauptinteresse Webers lag in der Nachverfolgung der Rechtsent-
wicklung. Seine als ,Rechtssoziologie“ bekannt gewordenen Schriften zum
Recht verfasste er dementsprechend unter dem Titel ,Die Entwicklungsbe-
dingungen des Rechts®. In diesen Entwicklungen stellt er fest, dass Rechts-
gebilde in unterschiedlicher, im Falle des Okzidents aber zunehmender Art
und Weise rationalisiert sind. Ein Rechtsdenken kann formal und/oder
material starker rational oder irrational orientiert und ausgestaltet sein.
Das Ausmass und die Art und Weise der Rationalitdt im Recht ist fiir das
Ausmass und die Art und Weise der Rationalitat einer Herrschaft konstitu-
tiv. Fir die Entwicklung im Abendland war zum einen die Entwicklung
des positiven Rechts und des Naturrechts und ihres Verhéltnisses zueinan-
der, zum anderen die faktische Simultanexistenz mehrerer Rechtssysteme
in Form des kanonischen und der weltlichen Rechtssysteme besonders
entscheidend. Sowohl Weber als auch Las Casas setzten sich mit diesen bei-
den Differenzierungen auseinander, weshalb im Folgenden beide Bereiche
vertieft werden.

22.1 Naturrecht und positives Recht

Obgleich in Las Casas’ Argumentationsstrangen dem Naturrecht gegeniiber
dem positiven Recht eine gewichtigere Rolle zukommt, so ist auch fiir ihn
klar, dass es neben den vier fiir ihn besonders zentralen scholastischen
Rechtskategorien und der romisch-rechtlichen Unterscheidung zwischen
Zivil- und Volkerrecht die ebenfalls vom Aquinaten iibernommene Unter-
scheidung in positives Recht und Naturrecht gibt. Las Casas fithrt im
Wesentlichen die Bestimmung des Naturrechts fort, geméss der das Natur-
recht das bei allen Volkern anzutreffende Recht sei. Als niedergeschriebene
Vernunft (ratio scripta) kann auf dieses zugegriffen werden. Fiir Weber
hat Naturrecht die Funktion, positives Recht zu legitimieren oder zu
delegitimieren. Ahnlich wie Las Casas das de jure geltende Recht und
dessen empirische De-facto-Ergebnisse an naturrechtlichen Uberlegungen

83 Vgl. KiEIN, Eckart, Samuel Pufendorf und die Anfinge der Naturrechtslehre, in:
Wadle, Elmar (Hg.), Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universitat
Heidelberg 1386-1986. Festschrift in sechs Banden, Bd. 1: Mittelalter und Friithe
Neuzeit 1386-1803, Berlin / Heidelberg 1985, 414-439. Pufendorf war der Erste, der
eine solche Professur in Deutschland innehatte.

355

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

bemisst, um aufzuzeigen, was legitim und was tyrannisch sei, hat sich auch
nach Weber das positive Recht zwecks Legitimierung am Naturrecht zu
orientieren. In seiner politischen Funktion ist fiir Weber deswegen das
Naturrecht zunéchst vor allem das Recht derjenigen, die mit einer etablier-
ten Herrschaftsordnung nicht einverstanden sind - es ist das Recht der
Revolutionére. Fiir seine Zeit, zu Beginn des 20. Jahrhunderts, stellt Weber
etwas pessimistisch fest, dass die naturrechtliche Fundierung, wie sie etwa
ein Las Casas stark grundgelegt hat, hinter ein rein positivistisches Rechts-
verstandnis zuriickzutreten scheine — und damit die metaphysische Wiirde
aus dem Recht zu verschwinden drohe. Beide, sowohl Las Casas als auch
Weber, setzten sich fiir eine gedankliche Differenzierung von Naturrecht
und positivem Recht ein. Ausgehend von der empirischen Beobachtung,
was fiir Konsequenzen eine fehlende gedankliche Differenzierung haben
kann, wird im Folgenden die historische Ausformung der gedanklichen
Trennung von Naturrecht und positivem Recht in der gebotenen Kiirze
formuliert.

22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht
keine Gerechtigkeit

Gerade die nach Webers Tod folgenden Entwicklungen Deutschlands zum
nationalsozialistischen und spiter kommunistischen Staat sollten ihm in
Bezug auf die Notwendigkeit der gedanklichen Unterscheidung von Natur-
recht und positivem Recht aus normativer Perspektive in vielen Punkten
recht geben. In der ersten Ausgabe der ,Stiddeutschen Juristenzeitung®
nach dem Zweiten Weltkrieg schreibt der Weberschiiler Gustav Radbruch®*
riickblickend zur Bedeutung der positivistischen Rechtsauffassung fiir die
Gréueltaten im Dritten Reich:

,Der Positivismus hat in der Tat mit seiner Uberzeugung ,Gesetz ist
Gesetz' den deutschen Juristenstand wehrlos gemacht gegen Gesetze
willkiirlichen und verbrecherischen Inhalts. Dabei ist der Positivismus

84 Zum Verhéltnis von Webers Denken zu demjenigen von Radbruch, Kries und Rickert
vgl. WAGNER, Gerhard / Z1ppPrIaN, Heinz, Methodologie und Ontologie: Zum Prob-
lem kausaler Erklirung bei Max Weber, in: Zeitschrift fiir Soziologie, Bd. 14/2 (1985),
115-130.

356

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

gar nicht in der Lage, aus eigener Kraft die Geltung von Gesetzen zu
begriinden.*$>

Soldaten konnen einen Befehl verweigern, wenn ihnen dessen Ausfithrung
moralisch verwerflich und ungerecht erscheint. Fiir einen rein rechtsposi-
tivistisch denkenden Juristen hingegen ist das positiv gesatzte Recht syno-
nym mit Gerechtigkeit. Mit Gerechtigkeit oder Gerechtigkeitsempfinden
kann deswegen nicht dagegen opponiert werden; das ist nur moglich, wenn
die stets vorhandene Unvollkommenheit der Gerechtigkeit im positiven
Recht anerkannt wird und sich das positive Recht an ausserpositivistischen
Gerechtigkeitspostulaten orientieren muss.®® Die gedankliche Trennung
zwischen vom Menschen gesatztem positivem Recht und Naturrecht ist
so schon aus materialen Griinden der Gerechtigkeit, dem eigentlichen Kern
jeden rationalen Rechts, zentral.

Fiir Radbruch ist es riickblickend nach dem Zerfall des NS-Staates denn
auch gerade nicht das Naturrechtsverstandnis, das die nationalsozialisti-
schen Taten begiinstigt hatte, sondern es war das Fehlen echten, objektiven
und rationalen Naturrechtsdenkens bzw. einer Rechtsphilosophie jenseits
des Rechtspositivismus, das die Konzentrationslager ermdglichte.

22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht
und positivem Recht

Die Unterscheidung zwischen positivem Recht und Naturrecht wurde be-
reits von Aristoteles getroffen. Das aristotelisch-vernunftbasierte Naturrecht
und dessen Trennung vom positiv gesatzten Recht waren auch den romi-
schen Juristen bereits bekannt, sie spielten jedoch nur eine geringe Rolle in
ihrer pragmatischen Rechtspraxis. Erst verbunden mit dem christlich-theo-
logischen Hintergrund der hochmittelalterlichen Juristen begann die Unter-
scheidung zwischen Naturrecht und positivem Recht im Rechtsdenken eine
grossere Rolle zu spielen.?” So wurde die Unterscheidung in positives Recht

85 RapBRUCH, Gustay, Gesetzliches Unrecht und iibergesetzliches Recht, in: Siiddeut-
sche Juristenzeitung, Bd. 1/5 (1946), 105-108, hier 107.

86 Vgl. ebd., 105-108.

87 Vgl. HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 668-669.

357

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

und Naturrecht bei den ersten Kirchenjuristen®® und in der Scholastik
schlechthin konstitutiv.

»Dieser Anschluss der bis dahin pragmatisch behandelten Rechtssphére
an die theologische Vorstellung des Naturrechts, fiir den die kosmolo-
gisch angelegte stoische Naturrechtslehre ein Anregungspotenzial bot,
stellt die Weichen fiir die einzigartige okzidentale Rechtsentwicklung®,

folgert der Philosoph und Soziologe Jiirgen Habermas in seiner Genealogie
der Philosophie. Doch wie kann es dazu kommen, dass ein katholischer
Ordenspriester im 16. Jahrhundert und ein religios unmusikalischer Ge-
lehrter im beginnenden 20. Jahrhundert beide davon tiberzeugt sind, dass
ein Rechtssystem ohne naturrechtliche Uberlegungen - d. h. ohne die
ausserhalb des positiv gesatzten Rechts betriebene Reflexion dariiber, ob
geltendes Recht auch gelten sollendes und gerechtes Recht sei - zu einem
Recht ohne Wiirde wird? Dieser Frage soll nachfolgend ausgehend von Las
Casas’ Denken, dem eine Gegeniiberstellung des Disputs von Valladolid
und des Rassendisputs am ,,Ersten Deutschen Soziologentag® 1910 angeglie-
dert wird, tiber die Trennungslinie von Thomas bis Kant kiirzestmoglich
nachgegangen werden.”

Las Casas entwickelt eine Naturrechtsauffassung, deren Konstante eine
Zuwendung zum Einzelindividuum beinhaltet: Jeder Mensch ist qua seines
Menschseins von Natur aus frei und grundsitzlich vernunftbegabt, eine
Freiheit und Gleichheit, die keine Riicksicht auf Akzidentien, wie z. B. die
Glaubens-, Standes- oder Volkszugehdrigkeit, nehmen kann. Verhalten gilt
bereits fiir Las Casas, was einige Jahrzehnte nach ihm Hugo Grotius zuge-
schrieben wird: , Etsi Deus non daretur®' Die fundamentale Freiheit zeigt

88 Gratian begann das erste systematische Recht der Kirche mit der Klarung, was
Naturrecht sei (vgl. CICan Decretum D.1).

89 HAaBERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 669.

90 Eine tiefergehende historische Untersuchung ist an dieser Stelle nicht méglich.

91 Der bereits von Gregor von Rimini entwickelte Gedanken lautet bei Grotius eigent-
lich: Et haec quae iam diximus, locum aliquem haberent etiamsi daremus, quod sine
summo scelere dari nequit, non esse Deum, aut non curari ab eo negotia humana
(Grotius, De iure, Prolegomena Nr. 11) (dt.: ,Diese hier dargelegten Bestimmungen
wiirden auch Platz greifen, selbst wenn man annahme, was freilich ohne die grosste
Siinde nicht geschehen kénnte, dass es keinen Gott gebe, oder dass er sich um die
menschlichen Angelegenheiten nicht bekiimmere®; DERs., Recht des Krieges und
Friedens, 31). Die spanischen Klassiker des Naturrechts wurden lange Zeit (bis ca.
Mitte des 20. Jahrhunderts) lediglich als Wegbereiter von Grotius — und weniger als
eigenstandige Denker - betrachtet (vgl. zeitgendssisch TRUYOL Y SERRA, Antonio, Die
Grundlagen der volkerrechtlichen Ordnung nach den spanischen Volkerrechtsklas-

358

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

sich bei Las Casas in der Art und Weise, wie Menschen zusammenleben
sollen. Nicht nur ist jeder einzelne Mensch von Natur aus frei, er hat auch
ein Recht darauf, dass diese Freiheit von den anderen (ebenfalls freien)
Menschen akzeptiert wird. Die Freiheit des Menschen dussert sich in der
Folge sowohl auf der Makro- wie auch auf der Mikroebene des menschli-
chen Zusammenlebens: Auf der Makroebene miissen alle der Einsetzung
eines Herrschers aktiv zustimmen; auf der Mikroebene miussen selbst beim
Sexualakt in der Ehe beide Ehepartner zustimmen.

Die lascasasianische Interpretation des aristotelisch-thomasischen Natur-
rechtsdenkens mit egalisierender Wirkung wurde bekannterweise nicht
von allen geteilt. Auch die Verfechter und Profiteure des Encomienda-
und Repartimientosystems fanden philosophisch-rechtliche Unterstiitzung
aus der aristotelischen Naturrechtstradition und argumentierten gegen die
Argumente der spanischen Klassiker des Naturrechts. Sépulveda argumen-
tierte im Disput von Valladolid mit denselben naturrechtlichen Quellen
wie Las Casas. Wahrend Las Casas aus ihnen aber Argumente fiir die
Vernunftfahigkeit und Freiheit der Indios fand, argumentierte Sépulveda in
die entgegengesetzte Richtung. Ahnlich waren auch die Diskussionen nach
dem Referat des Rassentheoretikers und Sozialdarwinisten Alfred Ploetz
auf dem Ersten Deutschen Soziologentag 1910 iiber ,Die Begriffe Rasse
und Gesellschaft und einige damit zusammenhingende Probleme“. Ploetz
meinte, dass einige Rassen nun einmal von Natur aus intellektuell und
moralisch minderwertiger als andere seien, denn es gebe Rassen mit einem
erhohten Anlagezustand und solche mit einem biologisch niedrigeren. Dies
zeige sich beispielsweise daran, dass die amerikanischen ,Negerarzte“?, wie
sie Ploetz despektierlich nannte, weitaus schlechtere Behandlungen bdten
als weisse Arzte, oder auch daran, dass

sikern, in: Universitits-Gesellschaft Heidelberg (Hg.), Heidelberger Jahrbiicher II,
Berlin / Gottingen / Heidelberg 1958, 53-67). Zu den Verbindungslinien des christ-
lichen Naturrechts im 15./16. Jh. und dem sakularen Naturrecht der Moderne mit
den zunehmenden Unterscheidungen zwischen positivem Recht und Naturrecht sowie
juristisches Naturrecht und religioses Naturrecht vgl. JaANSEN, Nils, Verwicklungen
und Entflechtungen. Zur Verbindung und Differenzierung von Recht und Religion,
Gesetz und rechtlicher Vernunft im frithneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs, in: Zeit-
schrift der Savigny-Stiftung fiir Rechtsgeschichte - Germanistische Abteilung, Bd. 132
(2015), 30-81.

92 PLOETZ, Alfred, Die Begriffe Rasse und Gesellschaft und einige damit zusammenhén-
gende Probleme, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentages, 111-136.

93 PLOETZ, Alfred, Diskussionsbeitrag, in: ebd., 163.

359

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

»der Yankee und auch der sonstige bessere Einwohner [...] sich weigert,
gesellschaftlich mit dem Neger zu verkehren, weil er sich kompromittiert
fithlt durch das moralisch hemmungslosere, durch den mangelhaften
Intellekt und das durchschnittlich albernere Betragen der Neger [...]. %4

In den Diskussionen hielt Weber Ploetz mittels sozial-historischer Kon-
textualisierung entgegen: Wenn in Amerika den Schwarzen dieselben Bil-
dungschancen erdffnet wiirden wie den weissen, wenn auch Schwarze die-
selbe Arzteausbildung wie die weissen erhalten wiirden und Universititen
besuchen durften, sahe dies reichlich anders aus. Mit dem bedeutendsten
Soziologen der Siidstaaten etwa, dem Afroamerikaner Du Bois®, konne
sich kein weisser Gelehrter messen. Jemand aus den Siidstaaten hingegen
wiirde wohl selbst jemanden wie den Gelehrten und Gentleman Du Bois
als ,intellektuell und moralisch minderwertig“?® empfinden.®”

Jiirgen Habermas zeichnet in seiner Geschichte der Philosophie hinsicht-
lich der Entwicklung des Naturrechts und seiner Beziehung zum positiven
Recht, die schliesslich in den modernen Rechtsstaat miinden sollte, eine
Linie von seinen Anfidngen bei den hellenistischen Philosophen iiber die
jesuanische Goldene Regel®8, das Fehlen der Synthese von Vernunft und
Recht bei den Kirchenvatern, uiber Abaelard, Gratian und anderer Kano-
nisten, Thomas von Aquin und die spanischen Klassiker des Naturrechts
bis Kant.”” Thomas erweiterte durch eine Verquickung der alttestamentli-
chen Dekalogsgebote mit der wiederentdeckten aristotelischen Metaphysik
die praktische Philosophie um allgemeine rechtsphilosophische Gerechtig-

94 Ebd.

95 Die Zuschreibung Afroamerikaner in diesem spezifischen Fall ist bewusst getroffen
und dient der sprachlichen Prézisierung unter zeitgleicher Beriicksichtigung antiras-
sistischen Sprachgebrauchs.

96 MWG 1/12, 257.

97 Vgl. die ausfiihrliche Kritik Webers am Referat von Ploetz, in: MWG 1/12, 243-260.
Weber verwendet in der Diskussion wechselhaft die Begriffe ,Schwarze® und ,Neger*.
Zur Frage, inwiefern Weber als Rassist einzustufen ist, vgl. MULLER, ,Rasse“ und
,Nation®, 553-560.

98 Mt 7,12: , Alles, was ihr wollt, dass euch die Menschen tun, das tut auch ihnen!* Mit
ihr beginnt Gratian seine Abhandlung tiber das Naturrecht (vgl. CICan Decretum,
D.11).

99 Vgl. LoRETAN, Adrian, Interaktion von Philosophie und Recht [= Rezension Haber-
mas, Geschichte der Philosophie], in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und
Theologie, Bd. 67/2 (2020), 482-489. Eine ahnliche Linie fir die Ausformung des
juristischen Rationalismus aus naturrechtlichem Denken formulierte bereits Weber
in seiner Rede ,Politik als Beruf“ (vgl. MWG 1/17, 186-188). Habermas bezieht sich
vor allem auf Francisco de Vitoria und Francisco Sudrez.

360

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

keitsprinzipien aus dem romischen Recht.!%® An diesen hatte sich nun ver-
meintlich legitimes Recht zu messen. Mit dieser Leistung wird Thomas von
Aquin, so Habermas, zum Wegbereiter einer Entwicklung, ,die iiber den
Nominalismus, Luther und das Vernunftrecht zur deontologischen Ethik
Kants fithren wird“!%. Wihrend Hume explizit mit dem rationalistischen
Verstdndnis einer gegenseitigen Ergidnzungsbediirftigkeit von naturrechtli-
chen und positivrechtlichen Axiomen gebrochen hat,!%2 rettete Kant das po-
litisch-rechtliche Erbe der scholastisch-mittelalterlichen Metaphysik in das
nachmetaphysische Denken der Moderne.'”> Denn Kant koppelt das ver-
niinftige Naturrecht, anders als Hume, nicht an empirische Gegebenheiten,
sondern an die ,Selbstgesetzgebung des verniinftigen Willens“l%4. In seiner
Einleitung in die Rechtslehre scheidet Kant entsprechend scharf zwischen
positivem Recht und Naturrecht'®>: Wihrend positives Recht ,aus dem
Willen eines Gesetzgebers hervorgeht“1%, beruhe Naturrecht auf Prinzipien
a prioril?” Das positive Recht hat sich am verniinftigen Naturrecht zu ori-
entieren (und nicht umgekehrt), denn positives Recht kann im Gegensatz
zum verniinftigen Naturrecht nicht rechtsbegrindend wirken.1%® Positives
Recht kann, im Gegensatz zum verniinftigen Naturrecht, die kantianische
Frage ,Was ist Recht?“1% nicht beantworten. So liefert das Naturrecht mit-
tels metaphysischer Vernunfterkenntnis Kriterien fiir Recht und Unrecht
als Grundlage fiir positives Recht.'” Wie Las Casas geht auch Kant von

100 So z. B. Ulpian in: STh I-II, q. 97 a. 2; STh II-11, q. 57 a. 3, q. 58 a.l; Isidor in: STh
I-11,q. 95a.3; SThII-II q. 57 a. L.

101 HaBERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 158.

102 Vgl. HaBErMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 228-297. Habermas fasst die hierfiir
zentrale Wirkung des Denkens Humes zusammen mit den Worten: ,[D]as Problem
der Herrschaftslegitimation stellt sich grundstzlich nicht, weil die Gesetze ohne
natiirliche subjektive Rechte keinen intrinsischen Maf3staben der Gerechtigkeit un-
terliegen” (ebd., 297).

103 Vgl. ebd., 332-374.

104 LoRETAN, Interaktion, 486. Die zentrale Kritik Kants an der empirischen Rechtsleh-
re, wie sie Hume betrieben hat, lautet: ,,Eine bloff empirische Rechtslehre ist (wie
der holzerne Kopf in Phddrus’ Fabel) ein Kopf, der schén sein mag, nur Schade!
dass er kein Gehirn hat“ (KanT, Metaphysik der Sitten, AA V1, 230).

105 Vgl. HOFFE, Otfried, Der kategorische Rechtsimperativ. ,Einleitung in die Rechts-
lehreS, in: Ders. (Hg.), Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgriinde der Rechts-
lehre, Berlin 1999 (= Klassiker Auslegen, Bd. 19), 41-62.

106 KaNT, Metaphysik, AA VI, 237.

107 Vgl. ebd.

108 Vgl. ebd., 229-230.

109 Ebd., 229.

110 Vgl. HOFFE, Der kategorische Rechtsimperativ.

361

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

einer allen Menschen angeborenen Freiheit aus, die von den anderen eben-
falls freien Menschen zu akzeptieren ist.!!

22.1.3 Neukantianismen

Obschon seit seinem Ableben dariiber gestritten wird, ob Weber als Neu-
kantianer im engeren Sinne gelten darf oder nicht, ldsst sich zumindest
nicht leugnen, dass er sein ganzes akademisches Leben lang von einigen
der damals bedeutendsten Neukantianer umgeben war.> Das Spezifikum
des Neukantianers Max Weber wird zunachst vor allem in seinen erkennt-
nistheoretischen Uberzeugungen!® und im historischen Positivismus!!* ge-
sehen. Diesem Positivismus habe Weber jedoch, anders als etwa Comte!™>,

senergisch eine transzendentallogische und insoferne idealistische
Grundlegung gegeben und die historische Welt ungleich reicher, tiefer
lebendiger und beseelter gesehen. [...] Ja, er hat den Positivismus beinahe
Gbertrumpft, indem er die der deutschen Philosophie entstammenden
teleologisch-evolutionistischen Momente desselben ginzlich ausmerzte
und die personliche, stellungnehmende Wertbejahung [...] als vollig

111
112

113

114

115

362

Vgl. KanT, Metaphysik, AA V1, 237-238.

So zdhlten etwa die Neukantianer Georg Simmel, Theodor Kistiakowski, Gustav
Radbruch, Heinrich Rickert, Emil Lask und Wilhelm Windelband zu seinen per-
sonlich regelméssigen Austauschpartnern (vgl. das Gesamtregister der Abteilung IT
(Briefe), in: MWG II/11, 233-419 (Personenregister)). Bereits in Webers Kindheit
und Jugend ging der frithe Neukantianer Wilhelm Dilthey als Freund von Max
Weber sen. im Weberhaus ein und aus.

Vgl. etwa PREwO, Rainer, Max Webers Wissenschaftsprogramm. Versuch einer me-
thodischen Neuerschlieflung, Frankfurt 1979; MErz, Max Weber; Kim, Duk-Yung,
Georg Simmel und Max Weber. Uber zwei Entwicklungswege der Soziologie, Opla-
den 2002, 417-518; KONIG, Menschenrechte, 81-98.

Vgl. TROELTSCH, Ernst, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das
logische Problem der Geschichtsphilosophie (1922), Ernst Troeltsch Kritische Ge-
samtausgabe Bd. 16.2, Berlin 2008, 709-1099, 854: ,Max Weber ist von allen Neu-
kantianern in Bezug auf die Historik am meisten zum Positivismus {ibergegangen
[..]¢

Auguste Comte war der Ansicht, parallel zu den physischen Naturgesetzen seien
solche auch in der Gesellschaft am Werk. Wie die physischen Naturgesetze darauf
warten, von Naturwissenschaftlern entdeckt zu werden, warten die sozialen Natur-
gesetze auf ihre Entschliisselung durch Sozialwissenschaftler. Dies war auch die
Auffassung des Neukantianers Rickert, aber nicht jene Webers (vgl. MWG I1/5,
45-47, hier 46).

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

auflerwissenschaftliche, praktisch dafiir um so bedeutsamere Angelegen-
heit vollig und ausschlieffend neben die kausale Wissenschaft stellte. 116

Neben den wissenschaftstheoretischen Idealen stehen aber auch die von
Weber benutzten Begriffe in einer (neu-)kantianischen Tradition,'” wie
Webers Rechtsbegriff deutlich macht. So wurde im Verlaufe des 19. Jahr-
hunderts etwa zunehmend der Begriff Naturrecht durch Vernunftrecht oder
Rechtsphilosophie ersetzt.'® Weber spricht demgegeniiber allerdings, wie
Kant, noch immer meist vom Naturrecht. Das Wort Vernunftrecht kommt
in keiner einzigen der iiberlieferten Schriften von Weber vor - nicht einmal
in seinen privaten Briefen.

116
117

118

TroEeLTSCH, Der Historismus, 854-855.

Vgl. etwa ALBROW, Martin, Max Weber’s construction of social theory, London 1990,
V. a. 29-45. Darauf machte im Allgemeinen auch OTTMANN, Geschichte, Bd. 4.1,
56-57 aufmerksam.

Diese Entwicklung der Wortverwendung im 19. Jahrhundert ldsst sich bestens
anhand der damals beliebten Enzyklopadien, die auch in Webers Biicherregal ge-
standen haben diirften, dokumentieren. Hier nur die Entwicklungen der beiden
grossten und bekanntesten, Brockhaus und Meyers, die sich ab 1840 jeweils fiir
den Begriff ,Rechtsphilosophie® (Brockhaus) oder ,Vernunftrecht* (Meyers) ent-
schieden. 1839 halt das ,,Brockhaus Bilder-Conversations-Lexikon“ noch fest, man
solle ,,das Naturrecht [...] passender Vernunftrecht oder philosophische Rechtslehre
nennen“ (Naturrecht, in: Brockhaus Bilder-Conversationslexikon fiir das deutsche
Volk in vier Binden, Bd. 3, Leipzig 1839, 246-247). In den folgenden Jahren
lasst die Herausgeberschaft die Bezeichnung ,Vernunftrecht® fallen und schreibt
in der 9. Auflage (1846) des ,Konversations-Lexikons“ zum ,Naturrecht’, dass ,die
Ausdriicke Rechtsphilosophie oder philosophische Rechts- und Staatslehre [...] die
Aufgabe dieser Untersuchungen viel besser [bezeichnen] als das Wort Naturrecht®
(Naturrecht, in: Allgemeine deutsche Real-Encyklopadie fiir die gebildeten Stande.
Conversations-Lexikon in fiinfzehn Bénden, Bd. 10, 9. Aufl., Leipzig 1846, 173-177,
hier 173). Ab der 10. Auflage (1851-1855) verweist das ,Brockhaus’ Konversations-Le-
xikon“ unter dem Stichwort ,Naturrecht schliesslich nur noch auf den Eintrag
»Rechtsphilosophie®. Auch der sog. ,Ur-Meyer® (1840-1852) diskutierte unter ,,Na-
turrecht” (Das grosse Conversations-Lexicon fiir die gebildeten Stinde, Bd. 22,
Hildburghausen 1852, 1195-1231) noch ausfiihrlich Konzepte und Begrifflichkeiten
und nennt als alternative mogliche Bezeichnungen ,Rechtsphilosophie® und ,Ver-
nunftrecht® In der 1. Auflage von ,Meyers Grossem Konversations-Lexikon® ist
vermerkt, dass ,man in neuerer Zeit den Namen des N.s mit dem des Vernunft-
rechts vertauscht® (Meyers Konversations-Lexikon, Bd. 11, Hildburghausen / New
York 1860, 880-884, hier 880) und dieses wiederum mit ,Rechtsphilosophie® gleich-
gesetzt werde. Letzteres aber sei problematisch, da Rechtsphilosophie als Disziplin
viel mehr umfasse als die Beschiftigung mit einem ,philosophischen Recht einem
Natur- oder Vernunftrecht (vgl. ebd.). So verweist ,Meyers Grosses Konversations-
lexikon® ab der 2. Aufl. unter ,Naturrecht nur noch auf den Eintrag zum ,Vernunft-
recht (Bd. 11, 1865, 997).

363

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

Auch Webers Beschreibung dessen, was Recht iiberhaupt sei, dhnelt
Kants Rechtsauffassung. Webers Definition von Recht als Ordnung, deren
faktische Geltung notwendigenfalls mittels Zwang durchgesetzt werden
koénnen muss, erinnert an Kants Rechtsbegriff in der ,Metaphysik der
Sitten!? Fiir Kant ist Recht im engeren Sinne mit dusserem Zwang verbun-
den.20 Zudem ist Recht fiir Weber, wie bereits fiir Kant, nur im Rahmen
einer sozialen Beziehung denkbar.?! Kants Imperativ, die Neuformulierung
der Goldenen Regel, bleibe in seiner Sache immer gleich, ,einerlei in wel-
cher mehr oder minder modernisierten Form“?2 er sich préisentieren moge,

schreibt Weber 1909 an die Adresse von Ferdinand Tonnies.

22.2 Kanonisches und profanes Recht

Im 16. Jahrhundert geht Las Casas davon aus, dass kirchliches Recht in
der Vergangenheit konkret ausserhalb der Kirche angewandt wurde. Daraus
folgert er, deswegen auch fordern zu diirfen, dass Rechtssitze, die innerhalb
der Kirche gelten sollten, auch ausserhalb zur Geltung gelangen und ange-
wandt werden sollten. Er bezieht dieses Begriindungsmuster hauptsachlich
auf rechtsphilosophische Forderungen nach Gerechtigkeit und Freiheit,
insbesondere mit Bezug auf die Art und Weise der Etablierung einer Herr-
schaft und darauf, wie regiert werden soll bzw. muss.

Ahnliches stellt um die Jahrhundertwende in historischer Perspektive
auch Weber fest. Das kanonische Recht sei im Abendland zu einem ,,Fiithrer
auf dem Wege zur Rationalitdt“!? fiir das profane Recht geworden. Er
sieht die Kirche als ersten modernen Anstaltsbetrieb, d. h., rechtsstaatliche
Strukturen entwickelten sich zuerst in der Westkirche und dienten fiir die
Rechts- und Ordnungsgenese der modernen Staaten gewissermassen als
Blaupause.

Im Folgenden wird nur der gemiss Weber wichtigste Rechtsbegrift her-
ausgegriffen, der im Okzident aus dem Rechtssystem der Kirche auf das
profane Recht iibergeschwappt ist, und mit den Forderungen von Las
Casas abgeglichen: der Begriff der Korporationen (Korperschaften). Ganz

119 Vgl. KanT, Metaphysik der Sitten, AA VI, 231-232.

120 Vgl. ebd.

121 Vgl. ebd., AA VI, 230: ,Der Begriff des Rechts [...] betrifft erstlich nur das duflere
und zwar praktische Verhiltnis einer Person gegen eine andere, sofern ihre Hand-
lungen als Facta aufeinander (unmittelbar oder mittelbar) Einflufl haben kénnen.*

122 MWG I1/6, 63-66, 63.

123 MWG 1/22.3, 547.

364

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

allgemein gefasst zeichnet sich eine Korporation dadurch aus, dass sie ein
Zusammenschluss mehrerer Personen ist, nach aussen aber als eine einzel-
ne Person rechts- und handlungsfahig ist oder zumindest als solche auftritt.
Eine Korporation besteht unabhéngig von den einzelnen Mitgliedern fort.
Prominente Beispiele dafiir sind heute noch die Kirchen, politisch-staat-
liche Gemeinwesen, Vereine und Verbande oder Konzerne. Es ist kein
wortgeschichtlicher Zufall, dass diese Organisationen aus verschiedenen
Organen bestehen.

22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs

Im romischen Recht nach Justinian (Corpus Iuris Civilis) gibt es drei
Arten von Korporationen: ?* den romischen Staat (populus Romanus),
Gemeinden und Stidte sowie private (Zweck-)Vereinigungen (z. B. reli-
giose, politische oder wirtschaftliche Zusammenschliisse).!?> Dieser dritte
Korporationstypus unterlag insofern Einschriankungen gegeniiber den an-
deren beiden, als die der Korporation zugestandenen Rechte, wie etwa
Eigentums-, Vertrags-, Erb- und Schenkungsrecht, abhéngig waren von
Privilegien und Freiheitsgarantien des Kaisers.1?6 Als den Christen von den
beiden Kaisern Konstantin und Licinius 313 n. Chr. in der Maildnder Ver-
einbarung die Religionsfreiheit zugestanden wurde, definierten die beiden
Kaiser die Kirche als Korporation,'”” und die Christen organisierten sich

124 Im Weiteren folgt die Untersuchung im Wesentlichen den Untersuchungen von
Harold Berman, der sein {iber Sprachgrenzen hinweg bekanntes Werk ,Law and
Revolution® nicht unwesentlich in kritischer Auseinandersetzung mit dem ,,grossen
Sozialtheoretiker Max Weber“ (BERMAN, Law and Revolution, 454; Ubers. d, Verf.)
entwickelte. Neben Weber beschaftigt sich Berman im Werk u. a. auch kritisch mit
Montesquieu, Hegel, Saint-Simon, Comte, Tocqueville und Marx.

125 Vgl. BERMAN, Law and Revolution, 215-216.

126 Vgl. ebd.

127 Aus der Mailinder Vereinbarung zwischen den Kaisern Konstantin und Licinius
(zit. in der Fassung nach LAKTANZ Nr.9 = griech. Fassung n. Euses Nr.11): ,Nun
besaflen die Christen nicht nur die Stétten, wo sie zusammenzukommen pflegten,
sondern auch anderes, was ihrer Korperschaft, d. h. der Kirche [lat.: ius corporis
eorum id est ecclesiarum], gehorte, nicht aber Privatpersonen. Daher [...] sollst Du
befehlen, dafd dies alles nach dem Gesetz, das wir oben dargelegt haben, ohne
jede Zweideutigkeit und ohne jeden Widerspruch diesen Christen, d. h. ihrer Kor-
perschaft und ihren Gemeinden, zuriickgegeben wird® (dt. Ubersetzung zit. nach:
Keir, Volkmar (Hg. und Ubers.), Quellensammlung zur Religionspolitik Konstan-
tins des Grofien, Lat.-Deutsch, Darmstadt 1989 (= Texte zur Forschung, Bd. 54),
58-66, hier 60-63; Hervorhebung d. Vf.). Die Christen organisierten sich also

365

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

forthin im letztgenannten Korporationstypus. Von Universalkirche kann
zum damaligen Zeitpunkt allerdings noch keine Rede sein — Ortskirchen,
Kloster und (seit Justinian im 6. Jahrhundert) einzelne kirchlich-karitative
Einrichtungen waren in voneinander jeweils unabhéngigen lokalen Territo-
rialkorporationen organisiert. Eine Korporation privaten Anstrichs zu sein,
bedeutete nicht nur die Abhéngigkeit der korporativen Rechte vom Kaiser,
sondern auch, nur durch einen Reprisentanten handlungsfihig zu sein
(und nicht durch die Gesamtheit der Mitglieder) und dass zwischen der
Korporation und deren Mitgliedern strikt unterschieden werden musste.!28

Die Christen hatten zu diesem Zeitpunkt aber bereits ein eigenes theolo-
gisch-spirituelles Korporationsverstdndnis, das dem rémischen Rechtsver-
stindnis diametral gegeniiberzustehen schien. Paulus entwickelte bereits im
ersten Jahrhundert, wohl in bewusster Umdeutung der Organismus-Meta-
pher aus der griechisch-romischen Staatsphilosophie,'?® eine Leib-Glieder-
Ekklesiologie, der zufolge der Kopf und die Glieder als Teile des Korpers
interdependent miteinander verbunden und nicht scharf voneinander zu
trennen sind. Auch der sichtbare Kopf einer Gemeinde ist Teil der korperli-
chen Einheit, denn der eigentliche Kopf ist Christus und nicht der Leiter
der Gemeinde. Kurzum: Mit der Taufe wird das Individuum Glied am Cor-
pus Christi Mysticum.1®0 In dieselbe Richtung ging auch Augustinus, der der
Kirche die philosophisch-theologische Grundlage fiir ihre Positionierung
gegeniiber weltlichen Méchten lieferte: Er verstand die Kirche als Leib und
Christus als Kopf des Leibes.!!

zunéchst nicht freiwillig als romisch-rechtliche Korporation, sondern sie wurden
vom weltlichen Herrscher als solche definiert.

128 Vgl. CICiv D. 3,4, 2.

129 Vgl. SODING, Thomas, Blick zuriick nach vorn. Bilder lebendiger Gemeinden im
Neuen Testament, Freiburg / Basel / Wien 1997, 94-95.

130 Vgl. auch TIERNEY, Brian, Foundations of the Conciliar Theory. The contribution of
the medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, 2. Aufl., Cambridge 1968,
132-141.

131 Augustinus schreibt in Civitate Dei, Lib. XV, c. 18: Quid significatum sit in Abel et
Seth et Enos, quod appareat ad Christum et corpus eius, id es ecclesiam, pertinere
(dt..: ,Die vorbildlichen Beziehungen, die von Abel, Seth und Enos auf Christus
und seinen Leib, die Kirche, hindeuten) (AuGustiNus, De Civitate Dei XV, 18,
lateinisch und deutsch entnommen aus der ,Bibliothek der Kirchenvater®, online:
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundz
wanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv [24.6.2024]; Hervorhebung d. Vf.). Diese
ekklesiologische Selbstverortung als Leib Christi hat sich in den Jahrhunderten
der Kirchengeschichte nicht wesentlich verdndert. So schreibt mitten im Zweiten
Weltkrieg Prus XII. (29. Juni 1943) eine Enzyklika unter dem Titel ,,Mystici Corpori

366

08:00:38. [Er—


https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv

22 Rechtsverhdltnisse

Obwohl die rémisch-rechtliche Kérperschaftsauffassung dieser christli-
chen Selbstauffassung widersprach, hielten die (Orts-)Kirchen lange am
romisch-rechtlichen Korperschaftsstatus fest.3? Je fiir sich waren nicht nur
die einzelnen Ortskirchen korporativ verfasst, sondern auch die Benedikti-
nerkloster. Wie die Pfarrei zunédchst unter der Leitung des Pfarrers bzw.
Pralaten und dieser wiederum unter dem Bischof stand, standen auch die
Benediktinerkldster unter der Leitung ihres jeweiligen Abtes, der wiederum
dem Bischof unterstand. Ganz anders verfasste sich hingegen der um 910
n. Chr. gegriindete Cluny-Orden - in diesem waren die einzelnen Kloster
unter der Leitung eines Priors, als gesamter Ordenskérper aber unter der
Leitung des Abtes von Cluny organisiert. Cluny wurde in der auf die Or-
densgriindung folgenden Zeit der papstlichen Revolutionen als iiberlokale
Einheitskorporation zum Vorbild fiir die Organisation der Universalkir-
che.33 Denn in der péapstlichen Reform- bzw. Revolutionszeit des 11. Jahr-
hunderts organisierte sich die Kirche neu und begann nach aussen und
nach innen als universelle Kérperschaft aufzutreten. Dafiir entwickelten die
Kanonisten einen eigenen Korporationsbegrift, in dem das rémisch-rechtli-
che mit dem christlich-theologischen Korporationsverstandnis verschmolz.
Nach Harold Berman unterscheidet sich der neue kanonisch-rechtliche
Korporationsbegriff vom bisherigen romisch-rechtlichen Begriff v. a. in vier
Punkten:!34

« Neu galt jedes Kollektiv, das bestimmte Struktur- und Zweckmerkmale
aufwies, als vollwertige Korporation. Es brauchte keine Bestitigung von
irgendeinem Herrscher, wie dies die kirchlichen Korporationen unter
romischer Herrschaft noch kannten.

« Neu hatte jede Korporation legislative und richterliche Befugnisse iiber
seine Mitglieder — ebenfalls etwas, das der Kirche als privater Korporati-
on im rémischen Recht verwehrt geblieben war.

« Eine kanonische Korporation benétigte zur Handlungsfahigkeit keinen
Reprdsentanten, sondern war als Kollektiv handlungsfihig. Unter rémi-

Christi“ (mehrsprachig online einsehbar: https://www.vatican.va/content/pius-x
ii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.
html [24.6.2024]), die die Konzilsbriider im Zweiten Vatikanischen Konzil in der
Konstitution ,Lumen Gentium“ (LG) merklich beeinflusste - ,Lumen Gentium®
zitiert die Enzyklika elf Mal. So gilt noch fiir das Zweite Vatikanische Konzil: ,Das
Haupt dieses Leibes ist Christus. [...] Er ist das Haupt des Leibes, welcher die Kirche
ist“ (LG 7).

132 Vgl. BERMAN, Law and Revolution, 216-217.

133 Vgl. ebd., 89-90.

134 Zu den folgenden vier Punkten vgl. ebd., 219.

367

08:00:38. [Er—



https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

schem Recht war die Korporation hingegen allein durch den Reprisen-
tanten handlungsfahig.

« Im neuen Korporationsbegriff wurde in Bezug auf das Eigentum nicht
mehr strikt zwischen der Korporation und deren Mitgliedern unterschie-
den. Das korporative Material- und Fiskalvermogen war nun Gemeinei-
gentum der Gesamtheit der Korporationsmitglieder, d. h., deren Mitglie-
der hafteten im Fall, dass das Korporationsvermdgen nicht zur Beglei-
chung von Schulden ausreichen sollte, solidarisch fiir den Restbetrag.

22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs

Die Autoritdt, die der Klerus zuvor allein aufgrund des Weihesakraments
ausiibte, wurde nun erginzt durch die Einsetzung aus dem Jurisdiktions-
prinzip, indem Kleriker durch die papstliche Autoritdt in ihrer Einsetzung
bestitigt und abgesetzt wurden. Die rechtliche Konstitution der Kirche als
eine einzige grosse Korperschaft hatte zudem den Vorteil, dass Simonie
und Weitergabe kirchlicher Besitztiimer deutlich erschwert oder gar ver-
unmoglicht wurden. Denn der Eigentiimer des kirchlichen Besitzes war
nicht, wie im weltlichen Feudalbesitz, eine Person, sondern die kirchliche
Korperschaft. Dies garantiert zum einen materiale Kontinuitdt; der Besitz
blieb bei der Kirche und war zeitgleich ein niitzliches Instrument zum
Erwerb weiterer Besitztiimer und Landereien. Das immer weiter um sich
greifende Eigenkirchenwesen wurde damit zurtickgedrangt.!%

Das Korporationsrecht entwickelte sich in der Folge zum Verfassungs-
recht der Universalkirche. ,Die Parole ,Freiheit fiir die Kirche® hatte in
der Rechtsfigur einer allein von ihren Mitgliedern getragenen Korporation
Ausdruck gefunden?¢, schreibt Jiirgen Habermas. Mit dieser neuen Verfas-
sungsform stellten sich den Kanonisten aber neue Fragen, die nach Antwor-
ten verlangten, etwa: Wie verhilt sich der Kopf zu den iibrigen Gliedern? In
welchen Fillen muss der Kopf die Einzelglieder um deren Einverstdndnis
anfragen, und wie muss dieses ausgedriickt werden? In welchen Fillen
braucht eine kirchliche Korporation das Einverstandnis des Papstes als
Kopf der iibergeordneten Korperschaft?!3”

135 Vgl. auch hierzu neben dem bereits Geschriebenen BERMAN, Law and Revolution.
136 HaBERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667-668.
137 Vgl. BERMAN, Law and Revolution, 218.

368

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

Bis in das 14. Jahrhundert hinein wurden daraufhin zunehmend Erlasse
und Bestimmungen getroffen, welche die Macht von Leitungspersonen be-
schrankten und Mitbestimmungsrechte der Korporationsmitglieder stark-
ten.®® Ohne die Kombination des romischen Korporationsrechts mit der
christlichen Corpus-Ekklesiologie wire dies nicht denkmdglich gewesen.
So bilden im kanonischen Korporationsbegriff Kopf und Glieder gemein-
sam einen einzigen organischen Kérper. Der Prilat steht nicht {iber dem
Kapitel, der Papst nicht {iber den versammelten Bischofen. Spéter wurde im
kanonischen Korporationsrecht im Grundsatz die Beantwortung der Fra-
gen in drei Kategorien vorgenommen: 1. Rechte der Korporation als Korpo-
ration; 2. Rechte der Einzelmitglieder oder Vorsteher als Einzelmitglieder
oder Vorsteher; 3. gemeinsame Rechte der Korporation, ihrer Mitglieder
und Vorsteher.!®

Im Zusammenhang mit solchen korporativen Kompetenzfragen wird
denn auch zum ersten Mal iiberhaupt von subjektiven Rechten gesprochen:
1310 verfasst der Kanonist Johannes Monachus eine Glosse zu einem Dekret
aus dem ,,Liber Sextus®, in dem Nikolaus III. festhalt, dass bei einer Wahl,
in der die Zustimmung des Papstes notwendig sei, der Gewihlte zur Besti-
tigung in Rom vor dem Papst zu erscheinen habe.!4? Beim Verfassen der
Glosse fallt Monachus auf, dass darin unter dem Begriff ius offensichtlich
etwas anderes verstanden wird als an einer anderen Stelle aus dem ,Liber
Sextus“!4! Er kommt zu dem Schluss, dass ius auch als subjektive Tugend-
macht, d. h. subjektives Recht, definiert werden kann.!?

Die Kirche kam als ein im Schnelldurchlauf durchrationalisierter Ver-
band aus der pépstlichen Revolutionszeit heraus. Die rationalen Rechtsbe-
stimmungen fiir die eigene Verfasstheit als Korporation verschafften der
Westkirche gegentiber den weltlichen Herrschaften einen organisatorischen
Vorsprung. Darauf mussten auch die weltlichen Herrschaften reagieren,
wollten sie im Streit mit der Kirche nicht unterliegen. So organisierten

138 Vgl. TiERNEY, Foundations of the Conciliar Theory, 87-131.

139 Vgl. BErMAN, Law and Revolution, 220-221.

140 Vgl. CICan VL, 1, 6, 16.

141 Gemiss TIERNEY, The Idea of Natural Rights, 40-42, handelt es sich um die folgen-
de Stelle aus CICan VI, 1, 2, 1: Romanus Pontifex qui iura omnia in scrinio pectoris
sui censetur habere (dt.: ,Vom Romischen Pontifex wird angenommen, dass er alles
Recht in seiner Brust habe®).

142 Vgl. TiERNEY, The Idea of Natural Rights, 40-41. Jiirgen Habermas geht in seiner
Geschichte der Philosophie demgegeniiber noch davon aus, dass es erst William
von Ockham gewesen sei, der subjektive Rechte zu denken begonnen habe (vgl.
HaBERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 836).

369

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

sich schon bald in ganz Europa nach dem Vorbild der Kirche zuerst
Stadte!*?, Zinfte und Universititen, spater auch grossere politische Terri-
torialherrschaften nach korporativen Standards und Regeln, die sie von
der Kirche tibernommen hatten. Wenn sich die Kirche nach Eigengesetz
und als von den Leitungspersonen entkoppelte Rechtspersonlichkeit kon-
stituieren konnte, so die Parole, konnten dies auch Stadte, Universitaten
und Koénigreiche machen.'** ,Dauerndes vorbildliches Beispiel eines in sich
einheitlichen Verbandes bot aber allen Staaten des Mittelalters die Kirche
dar“%>, schrieb Webers Freund und Inspirator Georg Jellinek ab 1900 in
seiner ,Allgemeinen Staatslehre®

22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs fiir Las Casas

Ahnliche Fragen wie jene, welche die mittelalterlichen Kanonisten korpora-
tionsrechtlich zu beantworten hatten, stellte Las Casas im 16. Jahrhundert
neu. So fragt er sich etwa: Wie ist das Verhdltnis zwischen Leiter und Mit-
glieder, d. h. zwischen Herrscher und Untertanen? Wie ist das Verhaltnis
der einzelnen Korporationen zueinander, d. h. der einzelnen Herrschafts-
verbdnde? Aus den im Kontext des kanonischen Korporationsrechts ent-
wickelten Mitbestimmungsprinzipien gewinnt Las Casas beispielsweise die
Ansicht, dass das, was alle betrifft, von allen bekriftigt und bejaht werden
miisse. Das Prinzip der Unterscheidung zwischen ius ad rem und ius in re
fordert Las Casas nun auch ausserhalb der korporativ verfassten Kirche ein.
Die Mitbestimmungsrechte, die bisher in der korporativ verfassten Kirche
und der von diesen inspirierten profanen Herrschaften bereits angewandt
wurden, sollten nun auch in der Behandlung der Indios angewandt wer-
den. Ahnlich wie die rémischen Kaiser in der Mailinder Vereinbarung 313
n. Chr. die Kirche als Korporation romischen Rechts mit allen rechtlichen
Folgen definiert hatten, fordert nun Las Casas, dass die Volker in der
Neuen Welt wie Korporationen im kanonischen Sinne behandelt werden

143 Ging man bisher davon aus, dass sich — wie bereits Weber meinte — der kanonische
Korporationsbegrift zuerst vor allem in den Stidten bemerkbar gemacht hatte,
deutet neueste Forschung in diesem Gebiet in die Richtung, dass er nicht weniger
auch im léndlichen Raum Fuss fassen konnte. Vgl. dazu BACHER, Mike, Die Korpo-
rationen von Obwalden und Nidwalden. Ein Beitrag zur Rechtskulturgeschichte,
Dissertation (im Erscheinen).

144 Vgl. HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667-669.

145 JELLINEK, Georg, Allgemeine Staatslehre, Berlin 1900, 294 (=2. Aufl., Berlin 1905,
315; 3. Aufl.,, Berlin 1914, 323).

370

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Rechtsverhdltnisse

sollen.#6 Thnen sollen dieselben Rechte zuerkannt werden wie den korpo-
rativen Verbanden in der Alten Welt. Insbesondere soll auch ihnen ein
Recht auf Selbstbestimmung zuerkannt werden, inklusive des Rechts, fiir
die eigenen Mitglieder Gesetze zu erlassen und als Gemeinschaft Eigentum
zu besitzen.¥”

Selbst die lascasasianische Ansicht, dass der legitime Herrscher dem
Zweck der Herrschaft zu dienen habe, kann rechtlich im Kontext des ka-
nonischen Korporationsbegriffs verortet werden. Gemass diesem ist das
Vermdogen einer Korperschaft ein Zweckvermogen, die Korperschaft hat
ihre Mittel fiir den von ihr bestimmten Zweck einzusetzen.!*3 Der Zweck
der Errichtung einer Herrschaft ist, so Las Casas, das Gemeinwohl, der
Schutz der natiirlichen menschlichen Freiheit und subjektiven Rechte sei-
ner einzelnen Mitglieder. Ergo muss die Jurisdiktionsgewalt genau zu die-
sen Zwecken eingesetzt werden und nicht fiir personliche Interessen der
herrschenden Person.

22.3 Elfter Halbschluss

Las Casas und Weber lassen sich einordnen in die mit der Bestimmung
des Naturrechts bei den griechischen Philosophen der Antike beginnende
Tradition der gedanklichen Trennung des Naturrechts und des positiven
Rechts. Ohne diese gedankliche Trennung ist es unmoglich, geltendes
(Un-)Recht als ungerecht zu kritisieren. Zentrale Figuren in der Entwick-
lung dieser Unterscheidung sind fiir Las Casas das Denken von Thomas
von Aquin, fiilr Weber dasjenige Kants, was sich unter anderem in den
verwendeten Begriffen zeigt.

Aus der historischen Tatsache, dass kirchliche Rechtsbestimmungen im
Mittelalter zunehmend auch ausserhalb der Kirche Anwendung fanden, ge-
winnt Las Casas das Argument, im 16. Jahrhundert dasselbe fordern zu diir-
fen. Die konkreten Forderungen von Las Casas sind jene Bestimmungen,
welche die Westkirche im Rahmen ihres Korporationsbegriffs entwickelt

146 In eine dhnliche Richtung analysierte bereits HOORNAERT, Eduardo, Las Casas
zwischen standisch-korperschaftlichem und internationalem Recht. Studie zu einem
Abschnitt aus dem Vorwort zur ,Geschichte der Westindischen Lander® (aus dem
Portugiesischen iibers. von Horst Goldstein), in: Meier / Langenhorst (Hgg.), Barto-
lomé de Las Casas, 45-61.

147 Die historische Entwicklung des Selbstbestimmungsrechts der Volker kann hier
nicht vertiefter behandelt werden.

148 Vgl. BERMAN, Law and Revolution, 238-239.

371

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

hat. Der Begrift der Korporationen ist jener, der gemidss Weber die einfluss-
reichste Schopfung der Kanonistik war.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

Las Casas und Weber verbinden in ihren Uberlegungen Herrschaft mit
Ratio. Wahrend Las Casas aber von einem singuldren Vernunftverstdndnis
ausgeht, bricht Weber mit dem Verstdndnis der einen richtigen Vernunft
und spricht von einer Pluralitit der Rationalititen. Nachfolgend werden
ausgehend von dieser Differenz die gemeinsamen Grundlagen ihres Ver-
nunft- und Ratioverstindnisses geklart und es wird aufgezeigt, wie dieses
mit der Idee einer Herrschaft des Rechts anstelle der Herrschaft einer
Person zusammenhéngt.

23.1 Vernunft und die Pluralitat der Ratio

Las Casas diente in seiner Argumentation das romische Recht als recta
ratio, d. h., Las Casas ging davon aus, dass es richtige Vernunfterkennt-
nisse und nicht-richtige Vernunft gibt. Fiir Weber triftt dies nicht mehr
zu, denn er nimmt an, dass es viele unterschiedliche Rationalitdten und
Rationalisierungen gibt: ,Man kann eben das Leben unter hochst verschie-
denen letzten Gesichtspunkten und nach sehr verschiedenen Richtungen
hin ,rationalisieren“°. Entsprechend spricht er auch nicht von Vernunft
oder verniinftig, sondern verwendet Begriffe wie rational, Rationalitdt, Ra-
tionalisierung oder Rationalismus. Fir den Begriff Vernunft existiert keine
Pluralform - aber fiir Weber war gerade die Feststellung zentral, dass es
eine Pluralitdt der Ratio gibt.!>°

149 MWG 1/9,177.

150 Zudem konnen mit den neueren Schépfungen von Begriffen wie Rationalitdit oder
Rationalisierung Pejorative des Vernunftbegriffs seit dem 19. Jahrhundert abgewehrt
werden: Die Verbindung des Vernunft- mit dem Herrschaftsbegriff wurde in Form
der Logokratie seit dem 19. Jahrhundert zunehmend mit Totalitarismus und Idio-
kratie gleichgesetzt (vgl. Linz, Juan José, Totalitire und autoritire Regime, hg. v.
Raimund Kriamer, 2., tiberarbeitete Aufl., Berlin 2003 (= Potsdamer Textbiicher,
Bd. 4), 34-37). Im 20. Jahrhundert wurde der Begriff Logokratie sowohl zur Be-
schreibung des faschistischen wie auch des sowjetkommunistischen Systems beliebt.
So argumentierte etwa Hannah Arendt dafiir, statt der Bezeichnung ,Idiokratie“ die
Bezeichnung ,Logokratie“ zu verwenden, da in der Entstehung von Totalitarismen

372

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

Fiir Las Casas ist die grundsatzliche Vernunftbegabung das Proprium,
das den Menschen von Tieren und anderen Geschopfen unterscheidet.
Es ist dem Menschen aufgrund seiner Vernunftfihigkeit moglich, eine ver-
niinftige Ordnung zu erkennen und als Kollektiv umzusetzen. Vernunftfa-
higkeit des Menschen bedeutet fiir Las Casas die Akzeptanz des Potenzials
jedes Menschen, Wissenschaft zu betreiben und Unbekanntes zu ergriin-
den. Zur vollen Aktivierung der Vernunftpotenzialitit benétigen der Einzel-
mensch und das Menschenkollektiv einen Lehrer, der sie zur Anwendung
der ihnen innewohnenden Vernunft anleitet. Die Vernunftbegabung ist
bei Las Casas demnach eng verkniipft mit intellektueller und wissenschaft-
licher Tatigkeit. Vernunftfihig ist sowohl das Individuum wie auch das
Kollektiv.

Die immer weitergehende Aktualisierung intellektuellen Potenzials steht
bei Max Weber am Beginn eines umfassenden Rationalisierungsprozesses,
der - insbesondere im Okzident - simtliche Lebensbereiche zu erfassen
beginnt und schliesslich die Gesellschaft in das transformierte, was heute
als modern bezeichnet wird. Rational ist fiilr Weber im weitesten Sinne
alles, was in irgendeiner Weise geordnet, strukturiert und methodisch dif-
ferenziert vorliegt. So beginnt denn auch die Rationalisierung des Rechts
mit einem geordneten und intellektuellen Vorgehen: Rechtssitze werden
zunehmend zweck- oder wertrational formuliert, sie werden analysiert,
generalisiert und systematisiert. Im Gegensatz zu irrationalem Recht wird
rationales Recht nicht von Fall zu Fall gefillt, sondern folgt einer iiber-
geordneten Logik; aus iibergeordneten objektiven Rechtssdtzen folgt das
Recht des Einzelfalls.

Die Unterscheidung von positivem Recht und Naturrecht ist in dieser
Hinsicht ebenso Ergebnis einer Rationalisierung wie die Unterteilung des
Naturrechts in subjektives und objektives Naturrecht. Bei den spanischen
Klassikern des Naturrechts kristallisierte sich neben dieser innernaturrecht-
lichen Unterscheidung auch der Beginn des modernen Volkerrechts als
Recht zwischen den Volkern heraus, das im urspriinglichen Sinne als ein
Recht in den Volkern gedacht wurde. Solche Trennungsansétze finden sich
verhalten zwar auch bei Las Casas, die nachhaltige Pragung wird allerdings
massgeblich nicht ihm zugeschrieben, der noch stark in den rémischen und

von logischen Prozessen ausgegangen werde, die als pseudowissenschaftliche Natur-
gesetze zum Vorschein kdmen (vgl. ARENDT, Hannah, Ideology and Terror. A Novel
Form of Government, in: The Review of Politics, Vol. 15/3 (1953), 303-327; DiEs.,
Diskussionsbeitrag, in: Friedrich, Carl J. (Hg.), Proceedings of the Conference held
at the Academy of Arts and Sciences, March 1953, Cambridge 1954, 134).

373

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

scholastischen Rechtskategorien dachte, sondern Francisco de Vitorial!
und Francisco Sudrez!>2. Das ius gentium (Volkerrecht) wurde bei Vitoria!>?
und Sudrez'>* aus dem ius intra gentes (Recht in den Volkern) ausgegliedert
und zu einem ius inter gentes (Recht zwischen den Volkern) transformiert.

23.2 Herrschaft des Rechts

Herrschaftsverband und Rechtssystem konnen grundsitzlich auf zwei Wei-
sen miteinander verbunden sein: Entweder dient das Recht den Interessen
der Herrschenden, oder die Herrschaft vollzieht sich in den Schranken
des Rechts. Im ersten Fall ist das Recht das Instrument zur Herrschafts-
ausiitbung und zur Rechtfertigung des Herrschenden gegeniiber den Be-

151

152

153

154

374

Vgl. BOCKENFORDE, Rechtsgeschichte, 346-356. Bockenforde beschreibt die Natur-
rechtskategorien Vitorias als subjektives und objektives Naturrecht, wie es Troeltsch,
unter dessen diesbeziiglichen Einfluss Weber stand, tat.

Vgl. CAMPAGNA, Norbert, Volkerrecht, in: Hilgendorf, Eric / Joerden, Jan C. (Hgg.),
Handbuch Rechtsphilosophie, 2. Aufl,, Berlin 2021, 57-60. Auf die historischen Dis-
kussionen, ob diese Leistung an erster Stelle Vitoria oder Sudrez zugeschrieben
werden kann, wird hier nicht eingegangen. Dass die Anfinge der modernen Volker-
rechtskonzeption nicht erst bei Hugo Grotius zu finden sind, sondern in den spani-
schen Klassikern des Naturrechts, gilt inzwischen aber als allgemein akzeptiert.

In der ,Relectio de Indis“ (1539) bestimmt Vitoria mit Rickgriff auf CICiv 11, 2, 1
das Volkerrecht als Recht ,inter omnes gentes® (dt.: ,zwischen allen Volkern®). Die
entsprechende Passage in DE VITORIA, De Indis, 460, lautet auf Latein: Quod natu-
ralis ratio inter omnes gentes constituit, vocatur ius gentium (dt.: ,;Was die natiirliche
Vernunft unter allen Volkern festgesetzt hat, heisst Volkerrecht®; ebd., 461).

Sudrez bemerkte, dass die Bezeichnung ius gentium sowohl fiir rechtliche Beziehun-
gen zwischen den Vélkern als auch fiir die rechtliche Selbstbestimmung innerhalb
der Volker diene, und macht sich dafiir stark, kiinftig nur noch Ersteres als Volker-
recht zu bezeichnen. In Kapitel 19.8 im zweiten Buch tiber die Gesetze schreibt er
mit Rekurs auf Isidor von Sevilla: Addo vero ad maiorem declarationem duobus
modi [...] dici aliquid de iure gentium: uno modo quia est ius quod omnes populi
et gentes variae inter se servare debent; alio modo quia est ius quod singulae civi-
tates vel regna intra se obersvant, per similitudinem autem et convenientiam ius
gentium appellatur. Prior modus videtur mihi propriissime continere ius gentium
(dt.: ,Zur groBeren Klarheit fiige ich aber hinzu, dass etwas auf zweierlei Weise
ein volkerrechtliches Institut sein kann [...]: erstens als Recht, das alle Volker und
verschiedenen Stimme im Umgang miteinander befolgen sollen; zweitens als das
Recht, welches die einzelnen Stadtstaaten und Konigreiche innerhalb ihres Gebietes
beachten; aufgrund der Ahnlichkeit und der inneren Ubereinstimmung spricht man
auch bei diesem Volkergemeinrecht von Volkerrecht. Die erste Weise beinhaltet
meines Erachtens das Volkerrecht im eigentlichen Sinne) (SUAREz, De Legibus
Liber Secundus / Uber die Gesetze Zweites Buch, 422-423).

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

herrschten. Im zweiten Fall verhilt es sich gerade umgekehrt: Der Herr-
scher ist das Instrument des Rechts und folglich an dieses gebunden. Dies
ist fiir Las Casas normativ verniinftiger, fiir Weber deskriptiv rationaler.

In einer verniinftigen, legitimen und gerechten Herrschaft ist fiir Las Ca-
sas der Herrscher ein ,Diener des Gesetzes®, weil der Herrscher weder der
urspriingliche Grund fiir die Herrschaft noch der eigentliche Besitzer der
Jurisdiktionsgewalt ist. Der Herrscher hat die Jurisdiktionsgewalt und das
Recht, Gesetze zu erlassen, nur vom Volk iibertragen erhalten, und zwar
nicht als Person, sondern als vom Volk mit Kompetenzen ausgestattetes
Amt. Gesetze sind zwar das Instrument des Herrschers zur Herrschaftsaus-
tibung, werden jedoch begrenzt durch ein hoheres Recht. Dieses hohere
Recht grenzt ein, dass die Gesetze dem Gemeinwohl zu dienen haben. Im
Konfliktfall sind die Gesetze dem Gemeinwesen und offentlichen Wohl
anzupassen, nie aber ist das Gemeinwohl irgendwelchen Gesetzen anzupas-
sen.!> ,Und so bleiben die Biirger frei, da sie nicht dem Menschen, sondern
dem Gesetz gehorchen®, schreibt Las Casas in ,Regia Potestate“1>

In eine dhnliche Richtung denkt auch Max Weber: Eine legitime Herr-
schaft rationalen Charakters ist eine Herrschaft, in der als oberste Richt-
schnur nicht die Person und der Wille des Herrschers steht, sondern das
Rechtssystem. Der deskriptive Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft
ist rationaler als jener der traditionalen oder charismatischen Herrschaft,
weil in den beiden anderen Typen alles auf die Person des Herrschers
abstellt. In der primir legalen Herrschaft jedoch gilt der Legitimitétsglaube
der Gehorchenden dem Herrschaftssystem selber, und das heisst: dem
Rechtssystem. Mit der Rationalisierung des Rechts und des Rechtssystems
wird Recht zudem nicht von Fall zu Fall gesetzt, sondern es wird aus allge-
meinen Rechtssdtzen auf den Einzelfall geschlossen, was zu einer erhéhten
Berechenbarkeit fiihrt.

Die Griinde, weshalb fiir Las Casas und Weber eine Herrschaft, in der
nicht eine Person, sondern ein entpersonalisiertes Rechtssystem die oberste
Regierungs- und Leitungsgewalt innehat, rationaler bzw. verniinftiger ist
als andere Herrschaftsformen, verhalten sich komplementéir zueinander:
Fiir Las Casas ist es die normative Funktion des Schutzes der natiirlichen
anthropologischen Rechte, fiir Weber die deskriptiv feststellbare Steigerung
der Chance des temporalen Fortbestandes und der Effizienzsteigerung
durch erhoéhte Berechenbarkeit. Wenn auch die in einem Verband hochst-

155 Vgl. LC WA 3/2, 213.
156 LC WA 3/2,213.

375

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

gestellte Person unter dem Recht steht, wenn Gesetze auch fiir jene gelten,
die sie setzen, ist dies ein wirksames Mittel gegen eine Willkiirherrschatft.
So war das Ziel von Las Casas die Beseitigung tyrannischer Herrschaft in
Westindien. In diesem Kontext besinnt er sich auf das romische Recht als
Kaiserrecht, in dem Justinian die Bemerkung seiner Vorganger Theodosius
(Ostrom) und Valentinianus III. (Westrom) von 429 n. Chr. festgehalten
hat, dass auch der Gesetzgebende an dieses Gesetz gebunden sein soll.1>”
Eine Willkiirherrschaft ist fiir Weber ein Spezifikum, das allein bei einer
Herrschaft im reinen legalen Idealtypus rationalen Charakters ausgeschlos-
sen werden kann, denn es ist der einzige Typus, in dem nicht auf eine
Person als Herrscher abgestellt wird.

Seit der kognitiven Transformation der Weltbilder der achsenzeitlichen
Hochkulturen, denen nach Jaspers ,ein dhnliches Vernunftpotential“’>® in-
newohnt wie der verwirklichten Rationalisierung im Abendland, wird die
Herrschaft des Rechts als Mittel gegen Tyrannei und Willkiir immer wieder
aufs Neue aktuell.'® Durchgehend zentral war in rechts- und herrschafts-
philosophischem Denken in dieser mittlerweile weit iiber 2000-jahrigen
Historie stets der Konnex der Herrschaft des Gesetzes mit der Vernunft.
Héufig war es, wie im Falle Solons, die Erfahrung von Willkiir, die auf
die Notwendigkeit einer Beschrinkung der legitimen Handlungen eines
Herrschers hinwies.16!

Fir Platon ist eine Herrschaft mit Gesetzen zwar einer gesetzeslosen
Herrschaft vorzuziehen, die idealste Herrschaft ist fiir Platon aber jene
der verniinftigsten Mianner, und nicht jene des Gesetzes. Dies hat seinen
Grund: Schriftliche Gesetze vermégen, so Platon, nie die Menschen in all
ihren Unterschiedlichkeiten zu erfassen und fiir alle jeweils das Gerechtes-
te herbeizufiihren. Platon erkannte: Menschen und Gesellschaft andern
sich stetig und lassen sich nicht ein fiir alle Mal in Buchstaben fassen,

157 Vgl. CICiv C. 1, 14, 4. Ein Herrscher, so die beiden Kaiser, sei wiirdiger und
grosser, wenn auch er den Gesetzen untergeordnet sei und nicht willkiirlich und
unbeschrinkt herrsche (vgl. ebd.).

158 HABERMAS, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 151.

159 Vgl. ebd., 146-151.

160 Vgl. ausfithrlich THoMALLA, Klaus, ,Herrschaft des Gesetzes, nicht des Menschen"
Zur Ideengeschichte eines staatphilosophischen Topos, Tiibingen 2019 (= Beitrige
zu normativen Grundlagen der Gesellschaft, Bd. 2).

161 Diese lange Traditionslinie kann an dieser Stelle nicht abgebildet werden. Stell-
vertretend wird im Folgenden lediglich die Verbindung von Vernunft mit der
Herrschaft des Rechts bei Platon und Aristoteles knapp umrissen. Vgl. stattdessen
THOMALLA, ,Herrschaft des Gesetzes"

376

08:00:38. [Er—


https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

weshalb zur Herbeifiihrung von Gerechtigkeit verniinftige Menschen zur
Auslegung notwendig sind.!®? Bei Platon setzt Aristoteles an, indem er sich
die platonischen Fragen neu stellt und sich fragt, was jeweils besser sei:
»Herrschaft des Gesetzes oder des Menschen[?] und Herrschaft des besten
Gesetzes oder des besten Mannes“193? Auf die erste Frage findet Aristoteles
eine klare Antwort: Die Herrschaft des Gesetzes ist jener des Menschen
vorzuziehen. Den Grund findet er in der natiirlichen Veranlagung des
Menschen: Der Mensch, obgleich vernunftfihig, ist mit verschiedenen Lei-
denschaften ausgestattet, die seine Vernunft zuweilen zuriicktreten lassen.
»[W]er aber einen Menschen dazu [zum Regieren] beansprucht, der nimmt
auch das Tier dazu. Denn die Begierde ist von solcher Art, und der Zorn
verwirrt die Beamten und die besten Menschen®!®4, schreibt Aristoteles in
seiner ,Politik. Das macht die Herrschaft des Menschen immer wieder
unverniinftig, die Herrschaft des Gesetzes aber zur Herrschaft der begier-
defreien Vernunft.!®> Wer also fordert, dafl das Gesetz regiere, scheint zu
fordern, dafl nur Gott und die Vernunft regieren*®, schreibt der Philosoph.
Favorisiert und verniinftiger, weil potenziell gerechter, ist nach Aristoteles
die leidenschaftsfreie Herrschaft des Gesetzes, nicht des von Leidenschaft
und Begierde bestimmten Menschen. Anders verhilt es sich bei der zweiten
Frage: Als besten Mann charakterisiert Aristoteles den absolut tugendhaften
und verniinftigen Menschen. Er ist in solch einem Ausmass verniinftig,
tugendhaft und leidenschaftsfrei, dass er nicht mehr linger als Teil der
menschlichen Gemeinschaft gelten kann, sondern gottliche Ziige annimmt.
Falls es einen solchen geben sollte, ist seine Herrschaft derjenigen des
Gesetzes vorzuziehen. Da aber auch ein solcher Herrscher ein Mensch
ist, wird seine Existenz hochst unwahrscheinlich - schliesslich gehort das
leidenschaftsgetriebene Agieren nach Aristoteles gerade zum Menschen.
»Weil also der Mensch allzu héufig seinen Leidenschaften unterliegt, gelingt
es [empirisch] nicht, die nach Platon an sich beste Losung [die Herrschaft
des verniinftigsten Menschen] zu realisieren, sodass es bei der Herrschaft
des Gesetzes bleibt.“1¢7

Genau so charakterisiert Weber die praktizierte legale (rationale) Herr-
schaft: Der Beamte schaltet und waltet ohne Leidenschaft, ohne Zorn

162 Vgl. THOMALLA, ,Herrschaft des Gesetzes®, 40-56.
163 Ebd., 62.

164 ARISTOTELES, Politik III, 16, 1287a.

165 Vgl. ebd.

166 Ebd.

167 THOMALLA, ,Herrschaft des Gesetzes", 65.

377

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

und Eifer, gemidss den Vorgaben des Gesetzes. Wie fiir Weber ist es aber
bereits fiir Aristoteles wichtig, um was fiir Gesetze es sich dabei handelt: Es
miissen solche sein, die richtig gefasst sind und sich auf objektive Gerech-
tigkeitskriterien abstiitzen, d. h. auf naturrechtliche Prinzipien rationaler
Art.!8 Die Beachtung naturrechtlicher Grundprinzipien der Gerechtigkeit
betont Las Casas, der an der praktischen Umsetzung solcher Prinzipien
als Mittel gegen die Tyrannei der spanischen Eroberer interessiert war,
ungleich stirker als Weber. Dafiir nimmt er aber nicht Bezug auf Prin-
zipien ,der materialen ethischen Billigkeit, Gerechtigkeit oder utilitaristi-
schen Zweckmifligkeit“!®®, wie es in seinem historisch-sozialen Kontext
zu erwarten wire, sondern - wie in einer legalen Herrschaft rationalen
Charakters - auf Rechtsprinzipien und Rechtstexte, die er in formaler
Form als ratio scripta systematisiert und rationalisiert vorfindet, etwa in
Form des romischen Rechts als Gebrauchsnaturrecht und im kanonischen
Recht. Las Casas argumentiert also so, als ob er in einer rationalen legalen
Herrschaft leben wiirde. Dies zeigt sich auch daran, dass er darlegt, dass
zwischen Privat- und Gemeineigentum getrennt werden muss und dass das
Herrscheramt nicht an die Person gebunden ist.

Die Funktion der Herrschaft des Rechts zum Schutz der Menschen vor
Willkiir und Tyrannei fand denn auch im 20. Jahrhundert seine Fortset-
zung. Es ist, wie schon in der griechischen Poleiswelt der Achsenzeit und in
den eroberten Gebieten des 16. Jahrhunderts, die Erfahrung und Beobach-
tung konkreter tyrannischer Herrschaften, die die Vereinten Nationen nach
dem Zweiten Weltkrieg zur Abfassung der ,Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte® (1948) fiihrte. In der Praambel betont die Erklarung die
Bedeutung der Herrschaft des Rechts fiir den Schutz der Menschenrechte
und als Mittel gegen Tyrannei und Willkiir: ,[...] da es notwendig ist,
die Menschenrechte durch die Herrschaft des Rechtes zu schiitzen, damit
der Mensch nicht gezwungen wird, als letztes Mittel zum Aufstand gegen
Tyrannei und Unterdriickung zu greifen.170

168 Vgl. ebd., 65-68.

169 MWG 1/22.4, 730.

170 VEREINTE NATIONEN, Allgemeine Erklarung der Menschenrechte (217 A (IIL.))
[10. Dezember 1948], Praambel, Paris 1948, entnommen von: https://www.un.or
g/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf [17.6.2024].

378

08:00:38. [Er—



https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

23.3 Zwolfter Halbschluss

Wihrend Las Casas von der einen richtigen Vernunft ausgeht, existieren
fiir Weber multiple Rationalitdten. Entsprechend spricht Weber denn auch
nicht von Vernunft, sondern nutzt neuere Wortschopfungen wie z. B. Ra-
tionalitdt, Rationalisierung oder Rationalismus. Die Vernunftfahigkeit des
Menschen zeigt sich fiir Las Casas unter anderem in dessen Fahigkeit
zur intellektuellen Betdtigung, was fiir Weber am Beginn eines Rationali-
sierungsprozesses steht. Beide behandeln je auf ihre Weise den Zusammen-
hang von Vernunft oder Ratio und Herrschaft. Fiir Las Casas ist eine nor-
mativ verniinftige Herrschaft jene des Gesetzes, fiir Weber die deskriptiv
rationale Herrschaft jene des Rechts. In dieser hat sich auch der Gesetzge-
ber an die Gesetze zu halten, was sie zum Gegenmittel gegen Willkiir und
Tyrannei macht.

379

08:00:38. [Er—



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

08:00:38.



https://doi.org/10.5771/9783748954101-327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht
	19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum Sollen
	19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit
	19.3 Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken
	19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat
	19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker
	19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage für Naturrechtskritik
	(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.
	(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind nicht rechtlicher, sondern lediglich sittlicher Natur.
	(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-Fehlschluss.
	(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind inhaltsleer, denn Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stützen.


	19.4 Neunter Halbschluss

	20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe
	20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs
	20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitätsbegriffs
	20.1.2 Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven Legitimitätsbegriffs

	20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch Einverständnis
	20.3 Zehnter Halbschluss

	21 Herrschaft: Macht und Eigentum
	22 Rechtsverhältnisse
	22.1 Naturrecht und positives Recht
	22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht keine Gerechtigkeit
	22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht und positivem Recht
	22.1.3 Neukantianismen

	22.2 Kanonisches und profanes Recht
	22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs
	22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs
	22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs für Las Casas

	22.3 Elfter Halbschluss

	23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft
	23.1 Vernunft und die Pluralität der Ratio
	23.2 Herrschaft des Rechts
	23.3 Zwölfter Halbschluss


