tet, in der immer neue Formen des Lebens emergieren, also frithere
Lebensformen voraussetzen, aber aus diesen kausal nicht ableitbar
sind. Das, was bis ins 19. Jahrhundert hinein ein unerklirliches Rétsel
war, wie denn das Tier zum Menschen, wie aus animalischem Leben
menschlicher Geist werden konne, wird mit dem Emergenzgedanken
ohne Rekurs auf eine gottliche Herkunft des Geistes oder einen
Schopfer des Menschen erkldrbar. Sind Vernunft, Geist, freier Wille
aber Emergenzphdinomene und damit Evolutionsprodukte, dann sind
sie nicht mehr Anzeichen des Goéttlichen im Menschen, und daran
dndern auch epizyklische Rettungsversuche wie das anthropische
Prinzip, fine-tuned universe-"> oder intelligent design-Entwiirfe nichts.

3. Korrektur des traditionellen Verstindnisses der Gottebenbildlichkeit

Es hat wenig Sinn, diese Entwicklung zu beklagen und sich ihr gegen-
iiber auf das klassische christliche Menschenbild zu berufen. Dieses
Bild verdankt sich einer fragwiirdigen und korrekturbediirftigen Inter-
pretation des Gedankens der Gottebenbildlichkeit. Das gilt vor allem
fiir ihren Kernpunkt, die kurzschliissige Identifikation dessen, was
Menschen von anderen Lebewesen unterscheidet, mit dem, was sie
mit Gott gemeinsam haben. Dass diese Sichtweise theologisch ein
Holzweg ist, liegt schon lange auf der Hand. Wenn Gott das voll-
kommen sein soll, was Menschen nur unvollkommen sind, dann wird
aus der biblischen Auszeichnung des Menschen durch Gott die dog-
matische Okkupation Gottes durch den Menschen. Das ganze Ge-
dankengefille fiihrt dann nicht dazu, den Menschen von Gott, sondern
Gott vom Menschen her zu bestimmen: Was Menschen im Unter-
schied zu anderen Wesen sind, ist Gott im hochsten Malle. Das Lob
der GroBle Gottes — das hat Feuerbach durchaus richtig gesehen — wird
so unter der Hand zum Selbstlob des Menschen.

95 V. J. Stenger, Is the Universe Fine-Tuned For Us?, PDF file, 21: «The universe is
not fine-tuned for humanity. Humanity is fine-tuned to the universe.»

41

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Darwin hat solchem Denken den Boden entzogen, und das wird als
fundamentale Krénkung empfunden.”® Doch das ist ein Missverstindnis.
Wenn sich Menschen von allen ibrigen Geschopfen dadurch un-
terscheiden, dass sie Bild Gottes sind, Vernunft, Rationalitit, Selbstbe-
wusstsein, Wille usf. aber nur eine graduelle und keine kategoriale Dif-
ferenz zwischen Mensch und Tier markieren, dann ist das keine Infrage-
stellung der Gottebenbildlichkeit des Menschen, sondern theologisch
gilt genau der umgekehrte Schluss: dass die Gottebenbildlichkeit des
Menschen nicht in diesen mentalen Fihigkeiten besteht. Was Menschen
von anderen Lebewesen unterscheidet, ist nicht das, was sie als Bild
Gottes auszeichnet; und was Menschen als Bild Gottes auszeichnet, ist
mit nichts unvereinbar, was sie mit anderen Lebewesen teilen.

4. Orientierung an Gott

Was aber besagt dann Gottebenbildlichkeit? Das erschlie3t sich nicht
aus dem Vergleich mit anderen Geschopfen, sondern allein im Blick
auf Gott. Gott ist der mafigebliche Orientierungspunkt zur theologi-
schen Bestimmung des Menschen, nicht der Rest der Schopfung.

Das macht die Sache nicht einfacher. Ohne Gott zu kennen, kann man
den Menschen dann nicht bestimmen. Gotteserkenntnis aber ist ein
notorisch kontroverses Terrain, das verschiedene Religionen verschie-
den bestellen. Zwar gibt es Gottesbilder in Hiille und Fiille, aber Feu-
erbachs Vermutung, dass Menschen damit nur ihr eigenes Wunschbild
in den Himmel projizieren, legt sich zumindest nahe.

Theologisch wurde daher stets betont, dass es verlédssliche Gottes-
erkenntnis nur gibt, wo Gott sich selbst so erschlieft, dass mensch-
liche Gottesprojektionen sich daran reiben kdénnen und korrigieren
lassen. Nach christlicher Uberzeugung ist das zentral bei Jesus Christus

96  Ch. Darwin, «Notebook C», in: Notebooks, 1836-1844. Geology, Transmutation
of Species, Metaphysical Enquiries, hrsg. von P. Barrett u. a., Cambridge 1987,
237-328, hier 300 [1838]: «Man in his arrogance thinks himself a great work.
worthy the interposition of a deity, more humble & I believe true to consider him
created from animals.»

42

- am 17.01.2026, 11:00:29.



https://doi.org/10.5771/9783845207247-41
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

