
ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth

Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 
Seine Stellung zur Weimarer Republik in der Phase 

der relativen Stabilisierung (1924–29)1

Carl Schmitt stand nach eigenen Angaben in den 20er und 30er Jahren im perma-
nenten »Kampf mit Weimar – Genf – Versailles«.2 Durch diese Selbstcharakterisie-
rung hat er es seinen Kritikern leicht gemacht, die in ihm einen Verfassungsfeind, ei-
nen Gegner und Verächter der Demokratie erblicken, der – als »Apokalyptiker der
Gegenrevolution«3 – seinen Beitrag zur Zerstörung der ersten deutschen Demokra-
tie geleistet hat und zum »Wegbereiter des Nationalsozialismus« geworden ist.4
Diese Kritiker stützen sich gewöhnlich auf die Schriften aus den Krisenzeiten, der
Geburts- und der Endkrise der Weimarer Republik, sowie auf die späteren Arbeiten
Schmitts aus den ersten Jahren der NS-Zeit. Dabei wird unterstellt, dass ein gerader
Weg von der Parlamentarismusschrift von 1923 zum »Hüter der Verfassung«
(1931), zu »Legalität und Legitimität« (1932) sowie zu »Der Führer schützt das
Recht« (1934) usw. führe. 

Es stellt sich jedoch die Frage, ob diese Entwicklung tatsächlich so geradlinig ver-
lief. Dies lässt sich bezweifeln. Schmitt selbst verstand sich jedenfalls in der zweiten

1 Der Text ist die erweiterte Fassung des Vortrags, den ich im Rahmen meines Habilitati-
onsverfahrens am 3. Juli 2002 am Fachbereich Politik- und Sozialwissenschaften der
Freien Universität Berlin gehalten habe. Für Anregungen und Kritik danke ich Axel
Baake, Gerhard Göhler, Bernd Ladwig, Arnhelm Neusüss und Klaus Reimus.

2 Vgl. Carl Schmitt, Positionen und Begriffe im Kampf mit Weimar – Genf – Versailles
1923–1939, Hamburg-Wandsbek 1940 (Nachdruck Berlin 1988). Dazu Helmut Qua-
ritsch, Positionen und Begriffe Carl Schmitts, Berlin 1989.

3 Jacob Taubes, Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fügung, Berlin 1987, S. 7 ff.
4 Vgl. die früheren Studien von Jürgen Fijalkowski, Die Wendung zum Führerstaat. Ideo-

logische Komponenten in der politischen Philosophie Carl Schmitts, Köln/Opladen 1958;
Hasso Hofmann, Legitimität gegen Legalität. Der Weg der politischen Philosophie Carl
Schmitts, Neuwied/Berlin 1964; Christian Graf von Krockow, Die Entscheidung. Eine
Untersuchung über Ernst Jünger, Carl Schmitt, Martin Heidegger, Stuttgart 1958
(Nachdruck Frankfurt/M/New York 1990); Peter Schneider, Ausnahmezustand und
Norm. Eine Studie zur Rechtslehre von Carl Schmitt, Stuttgart 1957; Kurt Sontheimer,
Antidemokratisches Denken in der Weimarer Republik (1962), München 1978, bes. S. 78
ff. Aus der jüngeren Literatur vgl. Andreas Koenen, Der Fall Carl Schmitt. Sein Auf-
stieg zum »Kronjuristen des Dritten Reiches«, Darmstadt 1995 (mit umfassenden Litera-
turhinweisen); Ingeborg Maus, Bürgerliche Rechtstheorie und Faschismus. Zur sozialen
Funktion und aktuellen Wirkung der Theorie Carl Schmitts, München 1976, 19802; Vol-
ker Neumann, Der Staat im Bürgerkrieg. Kontinuität und Wandlung des Staatsbegriffs
in der politischen Theorie Carl Schmitts, Frankfurt/M./New York 1980.

Roth.fm  Seite 141  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?142

Hälfte der 20er Jahre als Freund der Weimarer Reichsverfassung, die er zu verteidi-
gen und zu stabilisieren versuchte.5 Das ist der Grund, weshalb er 1928 seine Verfas-
sungslehre erscheinen ließ. Er sah in der – recht verstandenen – Verfassung ein ge-
eignetes Instrument, um der aufgewühlten Massengesellschaft Form, d. h. Struktur
und Ordnung zu vermitteln. Dafür mussten aber ihre Antinomien und Paradoxien
aufgelöst werden. Schmitt hat sie deshalb in einem eigenwilligen Sinn interpretiert,
der vor allem gegen die liberale und sozialdemokratische Lesart gerichtet war.

Um zu prüfen, wie es sich mit seiner Verfassungsfreundschaft tatsächlich verhält,
muss man nicht auf die von ihm mitformulierten Notstandspläne aus der Zeit der
Präsidialkabinette nach 1930 oder die Aktivitäten des Preußischen Staatsrats in Hit-
lers Reich6 rekurrieren. Die folgende Untersuchung wird sich stattdessen auf jene
Phase konzentrieren, die in der Schmitt-Diskussion ein wenig unterbelichtet geblie-
ben ist, nämlich die Zeit der relativen Stabilisierung, die Blütezeit der Weimarer Re-
publik, die »Goldenen Zwanziger Jahre«. Schmitt soll weder als »jüngster Klassiker
des politischen Denkens« inthronisiert7 noch als »Präfaschist« entlarvt werden, viel-
mehr soll durch eine Kontextualisierung seines Werkes sein Beitrag zur Selbstrefle-
xion der ersten deutschen Republik betrachtet werden. Dadurch wird ein gelassene-
rer Umgang mit seinem Werk möglich.8 Es wird sich zeigen, dass Carl Schmitt
seinerzeit tatsächlich kein Gegner der Weimarer Reichsverfassung, sondern instän-
dig bemüht war, sie vor der Auflösung zu bewahren. Zu erwägen ist jedoch, ob sei-
ne Interpretation nicht allzu viel von ihrer Substanz preiszugeben bereit war.

Zunächst sei kurz an die politische, wirtschaftliche und soziale Lage nach der
Überwindung der Krise erinnert. Allen Schwierigkeiten zum Trotz hatte sich die
Weimarer Republik seit Ende 1924 einigermaßen stabilisiert.9 Die wissenschaftliche
Literatur betont zwar stets, dass diese Stabilisierung nur »relativ« war, doch hält sie

5 Daß dies auch noch seine Haltung während der Zeit der Präsidialkabinette gewesen sei,
betonen Joseph W. Bendersky, Carl Schmitt. Theorist for the Reich, Princeton 1983 und
Lutz Berthold, Carl Schmitt und der Staatsnotstandsplan am Ende der Weimarer Repu-
blik, Berlin 1999. 

6 Vgl. Dirk Blasius, Carl Schmitt. Preußischer Staatsrat in Hitlers Reich, Göttingen 2001
(mit umfassenden Literaturhinweisen: S. 233 ff.); Bernd Rüthers, Carl Schmitt im Drit-
ten Reich. Wissenschaft als Zeitgeist-Verstärkung? München 1989.

7 Vgl. Bernard Willms, »Carl Schmitt – jüngster Klassiker des politischen Denkens« in:
Helmut Quaritsch (Hg.), Complexio Oppositorum. Über Carl Schmitt, Berlin 1988,
599–608.

8 Vgl. dazu auch aus der jüngeren Schmitt-Rezeption Armin Adam, Rekonstruktion des
Politischen. Carl Schmitt und die Krise der Staatlichkeit 1912–1933, Weinheim 1992;
Friedrich Balke, Der Staat nach seinem Ende. Die Versuchung Carl Schmitts, München
1996; Hans-Georg Flickinger (Hg.), Die Autonomie des Politischen. Carl Schmitts
Kampf um einen beschädigten Begriff, Weinheim 1990; Andreas Göbel / Dirk van Laak
/ Ingeborg Villinger (Hg.), Metamorphosen des Politischen, Berlin 1995; Reinhard Meh-
ring, Pathetisches Denken. Carl Schmitts Denkweg am Leitfaden Hegels: Katholische
Grundstellung und antimarxistische Hegelstrategie, Berlin 1989; Henning Ottmann,
»Carl Schmitt« in: Karl Graf Ballestrem / H.Ottmann (Hg.), Politische Philosophie des
20. Jahrhunderts, München 1990, 61–87; Rüdiger Voigt (Hg.), Mythos Staat. Carl
Schmitts Staatsverständnis, Baden-Baden 2001.

Roth.fm  Seite 142  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 143

als gesichertes Faktum dreierlei fest: 1. der Bürgerkrieg, der von 1918 bis 1923 ohne
Unterbrechung getobt hatte, war beendet; 2. die ökonomischen Verhältnisse konso-
lidierten sich, ein wirtschaftlicher Aufschwung setzte ein; 3. das Land erlebte eine
kulturelle Blüte. 

Es waren keine fremden Truppen mehr im Land. Das Ruhrgebiet war geräumt.
Der Dawes-Plan war von Deutschland akzeptiert worden, die Reparationsforde-
rungen der Alliierten waren darin gegenüber dem Versailler Vertrag abgemildert
worden. Die Inflation von 1923 hatte zu einer Konzentration des Kapitals geführt.
Stresemanns Außenpolitik half die Isolierung Deutschlands zu überwinden. Es floss
wieder ausländisches Kapital ins Land. Auch in der Innenpolitik wurde eine relative
Stabilisierung bemerkbar. Zwar blieben die Mehrheitsverhältnisse ungesichert, es
gab sie aber. Das parlamentarische System erfüllte seine Aufgaben einigermaßen zu-
friedenstellend. Es übte die Gesetzgebung aus und brachte funktionstüchtige Regie-
rungen hervor, die es kontrollierte. In Notsituationen nutzte Friedrich Ebert als
Reichspräsident die mächtige Stellung, die ihm die Reichsverfassung im Art. 48 ein-
geräumt hatte. Die Deutschnationalen ließen sich auf die republikanischen Verhält-
nisse ein. Der Verfassungskonsens verbreiterte sich entsprechend. Es war sogar eine
Große Koalition unter Einschluss der Sozialdemokraten und der DNVP denkbar
geworden. Die KPD hingegen blieb isoliert, und die NSDAP spielte seinerzeit
überhaupt keine Rolle. Die einzige Erschütterung in dieser Phase war der Tod
Eberts (25. 2. 1925) und die anschließende Wahl Hindenburgs als Repräsentant des
Bürgerblocks zum Reichspräsidenten. Diese sollte sich vor allem in der Krisenzeit
seit 1930 als folgenreich erweisen.

Nach seinem Biographen Paul Noack glitt Carl Schmitt »zusammen mit der Wei-
marer Republik in eine kurze Zeit der persönlichen Balance und der politischen Be-
ruhigung hinein«.10 Er bekleidete seit 1921 eine Professur in Bonn, ehe er 1928 an
die Handelshochschule in Berlin berufen wurde. Bekannt geworden war er durch
zahlreiche Aufsätze und Bücher, die in schneller Folge erschienen. Er konnte sich
also politisch wie privat in Sicherheit wiegen, doch traute er dem Frieden nicht. Das
liberale Vertrauen auf das freie Spiel der Kräfte und der damit verbundenen Vor-
marsch des ökonomischen und technischen Denkens erschien ihm als verhängnis-
voll.11 Dabei drohte das Bewusstsein für das Politische auf der Strecke zu bleiben,

9 Vgl. Eberhard Kolb, Die Weimarer Republik (Oldenbourg Grundriß der Geschichte.
Bd.16), München 19882, S. 54 ff. (mit umfassenden Literaturhinweisen); Hans Momm-
sen, Die verspielte Freiheit. Der Weg der Republik von Weimar in den Untergang 1918
bis 1933, Frankfurt/M/Berlin 1990, S. 141 ff.; Detlev J. K. Peukert, Die Weimarer Repu-
blik. Krisenjahre der Klassischen Moderne, Frankfurt/M 1987, S. 191 ff.; Gerhard
Schulz, Zwischen Demokratie und Diktatur. Verfassungspolitik und Reichsreform in der
Weimarer Republik. Bd.2: Deutschland am Vorabend der Großen Krise, Berlin/New
York 1987, bes. S. 68 ff.; Michael Stürmer, Koalition und Opposition in der Weimarer
Republik 1924–1928, Düsseldorf 1967; Heinrich August Winkler, Weimar 1918–1933.
Die Geschichte der ersten deutschen Demokratie, München 1993, S. 244 ff.

10 Paul Noack, Carl Schmitt. Eine Biographie, Berlin, Frankfurt/M 1993, S. 64 f.
11 Zu seiner Einschätzung des Liberalismus vgl. auch Klaus Hansen / Hans Lietzmann

(Hg.), Carl Schmitt und die Liberalismuskritik, Opladen 1988.

Roth.fm  Seite 143  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?144

d. h. die »Fähigkeit, Freund und Feind zu unterscheiden«.12 Diese Fähigkeit wollte
er wiedererwecken und stärken. Unter der Oberfläche wirtschaftlicher Rationalität
und Rechenhaftigkeit sollte die nötige Ernsthaftigkeit wiedergewonnen werden, die
von den gesellschaftlichen Kräften der Moderne verdrängt wurde.

Allerdings war Schmitt – im Gegensatz zu Ernst Jünger – kein Bellizist, kein
Apologet der Feindschaft als Selbstzweck.13 Während bei Jünger die Freund-Feind-
Differenzierung aus der Begeisterung und Abenteuerlust und aus dem Ekel vor der
bürgerlich-kapitalistisch-proletarischen Welt resultiert, entspringt sie bei Schmitt
der Erfahrung bzw. dem Gefühl einer permanenten Bedrohung. Während Jünger in
der Feindschaft ein Existential erblickt, eine Chance, der Tristesse und Langeweile
zu entrinnen, will Schmitt seine Zeitgenossen vor den Gefahren warnen, die aus der
Ignorierung oder Verdrängung der realen Gefährdungen resultiert. Für Jünger ge-
hört die Feindschaft zu einem sinnvollen Leben. Sie erst gibt ihm Würze und Halt.
Ohne sie bleibt es oberflächlich und fad. Die Ersetzung des Kampfs durch den gere-
gelten Streit der Faktionen und Parteien bzw. durch die ökonomische Konkurrenz
aller gegen alle erscheint als Verödung und Verflachung des Lebens. Die eigentlich
lebenswichtigen Instinkte werden – wie schon Nietzsche moniert hatte – unter-
drückt und in leer laufenden Formen der Betätigung sublimiert. Berechenbarkeit
und ein allgemeines Sicherheitsdenken verdrängen das tragische Bewusstsein. Er-
bärmlich und trostlos erscheint diese Welt. Jünger sehnte sich deshalb in die »Stahl-
gewitter« des Weltkrieges zurück. 

Für Schmitt sah die Sache ganz anders aus. Er fürchtete sich vor dem tatsächli-
chen Ausbruch der Feindschaft, für den er vorbeugen und den Staat rüsten wollte.
Er begriff den Krieg nicht als Ziel und Zweck oder gar als Inhalt der Politik, son-
dern als eine reale Möglichkeit, auf die man immer gefasst sein musste (BdP, S. 34).
Er verstand sich folglich als Mahner, der seinen Zeitgenossen die von allen Seiten
drohenden Gefahren vor Augen führen wollte. Die Verfassungslehre, die zwischen
1926 und 1928 entstand, verstand sich in diesem Sinne. Schmitt war deshalb vermut-
lich irritiert, als ihm Jünger in einem Brief vom 14. Oktober 1930 mitteilte, seine
Schrift Der Begriff des Politischen verdiene höchstes Lob, sie sei selbstevident, so
»dass jede Stellungnahme überflüssig wird (…) Die Abfuhr, die allem leeren Ge-
schwätz, das Europa erfüllt, auf diesen dreißig Seiten erteilt wird«, sei »so irrepara-

12 Vgl. Carl Schmitt, »Der Begriff des Politischen« (1927) in: ders., Positionen und
Begriffe, aaO. (FN 2), 67–74; hier S. 71. In der erweiterten Fassung von 1932 ist aus der
»Fähigkeit« oder dem »Willen« die »Aufgabe« der Freund-Feind-Unterscheidung
geworden. Vgl. ders., Der Begriff des Politischen, Text von 1932 mit einem Vorwort und
drei Corollarien, Berlin 1963, 79–95; hier S. 37. Dazu Heinrich Meier, Die Lehre Carl
Schmitts. Vier Kapitel zur Unterscheidung Politischer Theologie und Politischer Philoso-
phie, Stuttgart/Weimar 1994, S. 51.

13 Zur Differenz zwischen Jünger und Schmitt vgl. etwa Christian Graf von Krockow, Die
Entscheidung (1958/1990); Arnhelm Neusüss, »Politik und Gewalt. Skizze zum Begriff
des Politischen mit besonderer Berücksichtigung Carl Schmitts« in: Konsequent. Son-
derband 6, März 1984, 11–28; hier S. 21; Armin Steil, Die imaginäre Revolte. Untersu-
chungen zur faschistischen Ideologie und ihrer theoretischen Vorbereitung bei Georges
Sorel, Carl Schmitt und Ernst Jünger, Marburg 1984, bes. S. 49 ff., 72 ff.

Roth.fm  Seite 144  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 145

bel, dass man zur Tagesordnung, also (…) zur Feststellung des konkreten Freund-
Feind-Verhältnisses übergehen kann«.14

Wer in den Augen Schmitts der konkrete Feind war, blieb unausgesprochen. Man
wird jedoch vermuten dürfen, dass es die westlichen Staaten, die Alliierten des I.
Weltkriegs waren – also vor allem England, Frankreich und die USA – sowie natür-
lich die Sowjetunion, die eine alternative Herrschaft praktizierte, die Schmitt un-
heimlich erscheinen musste. »Wir in Mitteleuropa leben sous l’œil des Russes. Seit ei-
nem Jahrhundert hat ihr psychologischer Blick unsere großen Worte und unsere
Institutionen durchschaut; ihre Vitalität ist stark genug, sich unserer Erkenntnisse
und Technik als Waffe zu bemächtigen«, heißt es zu Beginn des Vortrags über Das
Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen vom Oktober 1929.15 

Der eigentliche Feind war für Schmitt aber weniger der Kommunismus als der
Kapitalismus und Liberalismus, »die Welt aus Fabrik und Büro«.16 Dies wird deut-
lich in seinen kulturkritischen Schriften, die von Anfang an eine zweite Schicht sei-
nes Denkens – ober- oder unterhalb der juristischen – bilden.17 Schmitt teilte den
Hass vieler seiner Zeitgenossen auf den liberalen, kapitalistischen und pluralisti-
schen »Betrieb«, dem der Sinn für das Politische abhanden gekommen war. Er
fürchtete und ekelte sich vor einer Welt, die nur noch Büroräume und Fabrikhallen
kennt, aus der das Politische verschwunden ist. Die Stichworte dafür hatte Max We-
ber geliefert, der den abendländischen Rationalisierungsprozess analysiert hatte und
zum Ergebnis gelangt war, die moderne Gesellschaft sei längst am Werke, jenes
Stahlgehäuse der Hörigkeit hervorzubringen, »in welche vielleicht dereinst die
Menschen sich, wie die Fellachen im altägyptischen Staat, ohnmächtig zu fügen ge-
zwungen sein werden, wenn ihnen eine rein technisch gute und das heißt: eine ratio-
nale Beamtenverwaltung und -Versorgung der letzte und einzige Wert ist, der über
die Leitung ihrer Angelegenheiten entscheiden soll«.18 

Schmitt übernahm Max Webers Diktum von der »Entzauberung der Welt«. Wie
viele seiner Zeitgenossen – auf der Linken wie der Rechten – suchte er nach einem
Rettungsanker, d. h. nach sinnhaften Zusammenhängen, die der Verödung entge-
genwirken und eine neue Orientierung für die Theorie und Praxis vermitteln konn-
ten. Wie Georg Lukács, Ernst Bloch u. a. auf der einen, Martin Heidegger, Ernst
Jünger, Gottfried Benn u. a. auf der anderen Seite probte er – mit einem Ausdruck

14 Ernst Jünger an Carl Schmitt (14.10.30), in: Ernst Jünger – Carl Schmitt. Briefe 1930 –
1983,  Helmuth Kiesel (Hg.), Stuttgart 1999, S. 7.

15 Carl Schmitt, »Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen« (1929) in:
ders., Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, 79–95 (hier: S. 79).

16 Günter Maschke, Der Tod des Carl Schmitt. Apologie und Polemik, Wien 1987, S. 81,
34; vgl. auch H. Meier, Die Lehre Carl Schmitts, aaO. (FN 12), S. 16 ff.

17 Vgl. Johannes Negelinus Mox Doctor (Carl Schmitt und Fritz Eisler), Schattenrisse,
Berlin 1913; Carl Schmitt, Theodor Däublers ‘Nordlicht’. Drei Studien über die Ele-
mente, den Geist und die Aktualität des Werkes, München 1916; ders., »Die Buribun-
ken« in: Summa 1 (1918), 89–106.

18 Max Weber, »Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland« (Mai 1918) in:
ders., Gesammelte Politische Schriften, Johannes Winckelmann (Hg.), Tübingen 1921,
19885, 306–443; hier S. 332.

Roth.fm  Seite 145  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?146

von Norbert Bolz – den »Auszug aus der entzauberten Welt«.19 Während die linken
Intellektuellen ihre Hoffnung auf die proletarische Revolution setzten, sahen die
rechten in ihr gerade die große Gefahr und die Fortsetzung der Katastrophe, die mit
allen Mitteln abzuwenden war. Schmitt fand die Rettung bekanntlich in der Politi-
schen Theologie, die er wiederbeleben wollte, um mit ihrer Hilfe Wege aus der Ma-
laise zu bahnen.20 

Es ging Schmitt um die Wiederherstellung der politischen Einheit als der maßgeb-
lichen Instanz, die das gesellschaftliche Leben steuern und das Chaos der modernen
Massengesellschaft bannen sollte.21 Die Grundlagen dafür fand er in der zweiten
Hälfte der 20er Jahre in der Weimarer Reichsverfassung. Sie hatte ja, wie er zeigen
wollte, die nötigen Grundentscheidungen getroffen, um zu politischer Einheit zu-
rückzufinden:22 Das deutsche Volk habe sich im Akt der Verfassunggebung zur Ein-
heit entschieden und folglich seinen Willen zum Politischen dokumentiert, d. h.: es
hatte die Fähigkeit zur Freund-Feind-Differenzierung demonstriert und sich zu ih-
rer Verwirklichung als Staat konstituiert.23 Dessen Hauptaufgabe sei: die Selbstbe-
hauptung des Volkes zu garantieren, d. h. den Frieden zu sichern oder aber – im
Ernstfall – den Krieg mit den Mitteln des Völkerrechts zu »hegen«. Werde diese
Aufgabe vernachlässigt, wie im Denken der Liberalen, so müsse sich der Staat von
innen her auflösen. 

Die entscheidende Weichenstellung für die Schmittsche Verfassungsinterpretati-
on ist die Unterscheidung zwischen Verfassung und Verfassungsgesetz: »Die Einheit
des deutschen Volkes beruht nicht auf jenen 181 Artikeln und ihrem Gelten«,
schreibt er, »sondern auf der politischen Existenz des deutschen Volkes. Der Wille
des deutschen Volkes (…) begründet (…) die politische und staatsrechtliche Einheit.
Die Weimarer Verfassung gilt, weil das deutsche Volk ‘sich diese Verfassung gege-
ben’ hat« (Verfassungslehre, S. 10). Voraussetzung für diesen Einheitswillen sei
»Homogenität«, die »– nötigenfalls – die Ausscheidung oder Vernichtung des Hete-
rogenen« mit einschließe.24 Seinerzeit bestand dafür aber kein Anlass. Schmitt be-

19 Vgl. Norbert Bolz, Auszug aus der entzauberten Welt. Philosophischer Extremismus
zwischen den Weltkriegen, München 1989; siehe auch Helmut Lethen, Verhaltenslehren
der Kälte. Lebensversuche zwischen den Kriegen, Frankfurt/M 1994.

20 Vgl. Carl Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität
(1922), Berlin 19854; ders., Politische Theologie II. Die Legende von der Erledigung
jeder Politischen Theologie, Berlin 19842.

21 Vgl. Carl Schmitt, »Der Begriff des Politischen« (1927) in: ders., aaO. (FN 2), S. 68:
»Die politische Einheit ist eben ihrem Wesen nach die maßgebende Einheit, gleichgültig
aus welchen Motiven sie ihre letzten psychischen Kräfte zieht«.

22 Zu seiner Verfassungs-Interpretation vgl. auch Martin Pilch, System des transzendenta-
len Etatismus. Staat und Verfassung bei Carl Schmitt, Wien/Leipzig 1994. Zur Einord-
nung Schmitts in den Kontext der Weimarer Verfassungsdiskussion vgl. Detlef Lehnert,
»Die Weimarer Staatsrechtsdebatte zwischen Legendenbildung und Neubesinnung« in:
Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage zur Wochenzeitung Das Parlament B51/96, 3–
14.

23 Vgl. Carl Schmitt, Verfassungslehre (1928), Berlin 19836, S. 247. 
24 Vgl. Carl Schmitt, Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, Berlin

19856, S. 14 (Vorwort zur 2.Auflage 1925); ders., Verfassungslehre, aaO. (FN 23) S. 234.

Roth.fm  Seite 146  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 147

scheinigt dem deutschen Volk »demokratische Gleichartigkeit der Substanz« und
ein »politisches Bewusstsein«, d. h. die Fähigkeit, Freund und Feind zu unterschei-
den (S. 247). Dieser Wille ist für ihn entscheidend. In ihm liege die Essenz der Wei-
marer Verfassung. Ihre Einzelbestimmungen, also die verschiedenen Verfassungsge-
setze, erscheinen ihm dagegen als sekundär. Andererseits wendet er sich gegen eine
Auffassung, die alle 181 Artikel und damit die beiden Hauptteile der Verfassung als
gleichgewichtig nebeneinander stellt. Die Feststellung, Deutschland sei eine Repu-
blik, habe einen anderen Stellenwert als ein Gesetz, das die Beamtenbesoldung re-
gelt. In der Zeit der relativen Stabilisierung sei vor allem der zweite Hauptteil zum
Anlass einer immer weiter wuchernden Ausdifferenzierung und Positivierung der
Grundrechte und Grundpflichten der Deutschen geworden. Schmitt sieht darin
eine »Überspannung«.25 Die Hoffnung der linken Sozialdemokraten, die Republik
werde durch den permanenten Reformismus und den immer weiter gehenden Aus-
bau des Sozialstaates ganz allmählich in den Sozialismus hinüber gleiten,26 wurde
ihm zur Horrorvision, deren Verwirklichung er mit allen Mitteln verhindern wollte.

Die 181 Verfassungsgesetze lassen sich Schmitt zufolge zu vier Gruppen zusam-
menfassen, die er zuerst als solche analysiert, um sodann ihre innere Dialektik und
ihr Spannungsverhältnis zu thematisieren. Demnach hat sich das deutsche Volk für
vier zentrale Verfassungsprinzipien entschieden: 1. für die Demokratie; 2. für den
Bundesstaat; 3. für die parlamentarisch-repräsentative Form der Gesetzgebung und
Regierung und 4. für den bürgerlichen Rechtsstaat (S.24).27 Diese Grundprinzipien
bilden auch noch die Substanz des Grundgesetzes der Bundesrepublik, das folglich
als Realisation des ersten Schritts der Schmittschen Verfassungsinterpretation ge-
deutet werden kann.28 

Mit dieser Grundentscheidung waren andere Alternativen ausgeschlossen wor-
den: Die Monarchie war abgeschafft und durch die konstitutionelle Demokratie er-
setzt; mit der Beibehaltung der Länder hatte sich der Föderalismus gegen den Zen-
tralismus behauptet; mit der Entscheidung für den Parlamentarismus war dem
Rätesystem eine Abfuhr erteilt worden; mit der Entscheidung für den Rechtsstaat
schließlich war der Sozialismus aus dem Feld geschlagen. Zwar sieht auch Schmitt,
dass die Weimarer Reichsverfassung aus einem historischen Kompromiss zwischen

25 Vgl. auch Carl Schmitt, »Zehn Jahre Reichsverfassung« (1929) in: ders., Verfassungs-
rechtliche Aufsätze aus den Jahren 1924–1954. Materialien zu einer Verfassungslehre,
Berlin 1958, 19732; 34–40.

26 Vgl. etwa Franz L. Neumann, »Die soziale Bedeutung der Grundrechte in der Weima-
rer Verfassung« (1930) in: ders., Wirtschaft, Staat, Demokratie, Frankfurt/M 1978, 57–
75.

27 Schmitt spricht vom bürgerlichen Rechtsstaat, um zu betonen, daß der Rechtsstaat
grundsätzlich antisozialistisch sei und der Ausgestaltung des Sozialstaates unüberwind-
liche Schranken setze. Zum Topos vgl. auch Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Entstehung
und Wandel des Rechtsstaatsbegriffs« (1969) in: ders., Staat, Gesellschaft, Freiheit,
Frankfurt/M 1976, 65–92.

28 Vgl. dazu Ulrich K. Preuß, »Die Weimarer Republik – ein Laboratorium für neues ver-
fassungsrechtliches Denken« in: Andreas Göbel / Dirk van Laak / Ingeborg Villinger
(Hg.), Metamorphosen des Politischen, Berlin 1995, 177–187.

Roth.fm  Seite 147  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?148

Liberalismus und Sozialismus, d. h. zwischen Bürgertum und Arbeiterbewegung
entsprungen ist, doch sieht er in ihr eindeutig ein Übergewicht der liberalen gegenü-
ber den sozialistischen Prinzipien. Deshalb hält er die sozialstaatlichen Bestimmun-
gen, die v. a. im zweiten Hauptteil der Verfassung fixiert wurden, nicht nur für über-
flüssig, sondern für schädlich. 

Schmitt begreift die Demokratie im Sinne der Klassiker des politischen Denkens,
allen voran Rousseaus, als »Identität von Herrscher und Beherrschten, Regierenden
und Regierten, Befehlenden und Gehorchenden« (S. 234). Er weiß jedoch, ebenfalls
mit Rousseau, dass diese Identität in Großflächenstaaten nicht zu erreichen ist, son-
dern allenfalls in kleinen und überschaubaren Einheiten verwirklicht werden kann.
Staaten wie die Weimarer Republik sind dagegen auf repräsentative Formen ange-
wiesen.29 Es kommt demnach, wie später Ernst Fraenkel im Anschluss an Schmitt
betonte,30 auf das jeweilige Mischungsverhältnis beider Komponenten – Identität
und Repräsentation – an. In der Weimarer Verfassung hatte die erstere in Gestalt
von Plebisziten eine stärkere Verankerung erhalten als später im Grundgesetz der
Bundesrepublik. Sie wurde in zwei Formen institutionalisiert: neben freien und
gleichen Wahlen waren Volksbegehren und Volksbefragungen vorgesehen. Zur di-
rekten Beteiligung der Bevölkerung äußert sich Schmitt skeptisch. Parteien und
Verbände erscheinen ihm weniger als belebende Elemente denn als störende Fremd-
körper, die der Einheit entgegenwirken. Sein Resümee lautet: »das Volk kann akkla-
mieren; in geheimer Einzelabstimmung kann es nur ihm präsentierte Kandidaten
wählen und auf eine ihm vorgelegte, genau formulierte Frage mit Ja oder Nein ant-
worten« (S. 277). »Die Praxis der modernen Demokratie«, folgert er, »hat das de-
mokratische Prinzip mit Hilfe des Prinzips der Gewaltenunterscheidung zu einem
organisatorischen Mittel der Gesetzgebung relativiert« (ebd.).

Der Föderalismus stellte seinerzeit für Schmitt noch kein gravierendes Problem
dar, obgleich mit der Beibehaltung der Länder der Dualismus zwischen Reich und
Preußen institutionalisiert war. Dazu wurde er erst in der Zeit der Präsidialkabinette
nach 1930, als sich das sozialdemokratisch regierte Preußen gegen die konservativen
Reichsregierungen behauptete. Darauf reagierte Schmitt 1932 mit seiner Schrift Le-
galität und Legitimität, die der vorgängigen Legitimation des Preußenschlags Pa-
pens (20. Juli 1932) diente.31 In der Verfassungslehre erscheint der Föderalismus da-
gegen noch als ein belebendes Moment, obgleich Schmitt auch dort für einen

29 »Die Grenze einer absoluten Durchführung des demokratischen Prinzips der Identität
ergibt sich daraus, dass die einseitige und ausschließliche Durchführung eines der bei-
den staatlichen Formprinzipien – Identität und Repräsentation – überhaupt unmöglich
ist und kein Staatswesen restlos ohne jede Repräsentation nach dem Prinzip der Identi-
tät gestaltet werden kann« (Verfassungslehre, aaO. FN 23, S. 276).

30 Vgl. Ernst Fraenkel, »Die repräsentative und die plebiszitäre Komponente im demokra-
tischen Verfassungsstaat« (1958) in: ders., Deutschland und die westlichen Demokratien
(1964), Stuttgart/Berlin/ Köln/Mainz 19797, 113–151.

31 Mit Stolz vermerkt Schmitt, daß die Abhandlung bereits am 10. Juli 1932, also zehn
Tage vor dem Preußenschlag, abgeschlossen vorlag. Siehe den Klappentext in: Carl
Schmitt, Legalität und Legitimität (1932), Berlin 19803. 

Roth.fm  Seite 148  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 149

starken Staat und eine »wehrhafte Republik« votierte. Die rechtlichen und politi-
schen Antinomien des Bundes (S. 370 ff.) finden ihm zufolge ihre Lösung »darin,
dass jeder Bund auf einer wesentlichen Voraussetzung beruht, nämlich der Homo-
genität aller Bundesmitglieder, d. h. auf einer substanziellen Gleichartigkeit«
(S. 375 f.). Und diese sah er seinerzeit als gegeben.

Dass der Weimarer Parlamentarismus gegen die Prinzipien verstieß, die die Theo-
retiker des Parlamentarismus (von Montesquieu bis Edmund Burke) einst formu-
liert hatten, hat Schmitt seit 1923 immer wieder betont.32 In der Verfassungslehre
wiederholte er nur, was er bereits in der Schrift über Die geistesgeschichtliche Lage
des heutigen Parlamentarismus ausgeführt hatte. Demnach sind Diskussion und
Öffentlichkeit die beiden Kernprinzipien, mit denen der Parlamentarismus steht
und fällt.33 Mit ihnen wurde er auch ursprünglich legitimiert: im öffentlichen Streit,
durch öffentlich-diskursive Willensbildung sollte das Gemeinwohl ermittelt wer-
den. Dass diese Grundsätze vom real existierenden Parlamentarismus permanent
verletzt werden, hat die Parlamentarismuskritik auch in der Folgezeit immer wieder
unterstrichen – auch im Hinblick auf die Entwicklungen in der Bundesrepublik.
Diesbezüglich konnten und können nicht nur die Kritiker des Parlamentarismus
von Schmitts Einsichten profitieren, sondern auch diejenigen, die an der Erhaltung
liberaldemokratischer Systeme interessiert waren und sind.34 Auch heute noch stellt
»die Auslagerung politischer Entscheidungen in den Vorraum der Verbände und die
Hinterzimmer der Wirtschaft« ein gravierendes Problem für die parlamentarische
Demokratie dar.35 

Andererseits hatte die Parlamentarismus-Theorie schon früh auf die von Schmitt
betonten Prinzipien verzichtet. Da vor dem Hintergrund der von ihm aufgerichte-
ten Ideale die Wirklichkeit des Parlamentarismus nur blass und grau aussehen
konnte, hatte sie die Idee der Repräsentation als »Fiktion« verworfen. Bereits im 19.
Jahrhundert hatte Walter Bagehot im Mutterland des Parlamentarismus eine tragfä-
hige Theorie begründet, derzufolge die Aufgabe des Parlamentes nicht die Reprä-
sentation des Volkes ist, sondern die Wahl und Kontrolle der Regierung.36 Auch
Vertreter der Weimarer Staatslehre und die Verfechter der »realistischen« Demokra-
tietheorie verwarfen den Repräsentationsgedanken und mit ihm die Idee der ratio-
nalen Diskussion.37 Sie betonten die Zweckdienlichkeit des Parlamentarismus als
Instrument der Integration und der Interessenvertretung sowie als Medium der Eli-

32 Nach Niklas Luhmann (Die Politik der Gesellschaft, Frankfurt/M 2000, S. 333 f.) hat
Schmitt dabei nur den ursprünglichen Sinn des Repräsentationsbegriffs geltend gemacht
und so – »mit unübertroffenem Sinn für Überholtes« – die Obsoleszenz dieser Selbst-
beschreibung des politischen Systems demonstriert.

33 Vgl. bes. Schmitts Auseinandersetzung mit Richard Thoma in: Carl Schmitt, Verfas-
sungslehre, aaO. (FN 23), S. 218 ff., 313; ders., Die geistesgeschichtliche Lage des heuti-
gen Parlamentarismus, Vorwort zur 2. Auflage 1925, aaO. (FN 24), S. 5 ff.

34 Vgl. dazu Ingeborg Maus, »Die Bekenntnisse der Unpolitischen. Zur gegenwärtigen
Carl-Schmitt-Renaissance aus Anlaß einer Biographie« in: Frankfurter Rundschau, 2. 4.
1994, S. ZB 2 (Besprechung der Biographie Paul Noacks).

35 Vgl. etwa Thomas Assheuer, »Defekte Demokratie« in: Die Zeit, 4. 4. 2002, S. 33.
36 Vgl. Walter Bagehot, The English Constitution (1867), London 1963.

Roth.fm  Seite 149  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?150

tenrekrutierung. »Parlamentarismus«, schrieb Hans Kelsen, »ist: Bildung des maß-
geblichen staatlichen Willens durch ein vom Volke auf Grund des allgemeinen und
gleichen Wahlrechts, also demokratisch, gewähltes Kollegialorgan nach dem Mehr-
heitsprinzipe«.38 Damit musste Schmitts Kritik ins Leere laufen und als Beschwö-
rung längst verblasster Leitideen erscheinen. 

Den Rechtsstaat benutzt Schmitt als Keule gegen den Sozialstaat. Er wendet sich
gegen die Interpretation, die in der Weimarer Verfassung einen bewusst herbeige-
führten Kompromiss zwischen den antagonistischen Interessen von Bürgertum und
Arbeiterklasse erblickt. Für ihn ist diese – im Gegensatz zur Auffassung seines
Schülers Otto Kirchheimer39 – keine »Verfassung ohne Entscheidung«, vielmehr
habe sie eine eindeutige Entscheidung getroffen: der Verfassungskonvent habe sich
für den Rechtsstaat und damit gegen den Sozialstaat entschieden. Die sozialstaatli-
chen Bestimmungen der Reichsverfassung seien deshalb nicht nur überflüssig, son-
dern verfehlt. Schmitt sieht darin dilatorische Formelkompromisse.40 Sie stehen –
ihm zufolge – im Widerspruch zum Geist der Verfassung, der sein Fundament im
Prinzip des Rechtsstaates hat. Wie später sein Schüler Ernst Forsthoff im Hinblick
auf das Grundgesetz der Bundesrepublik,41 so will Schmitt hinsichtlich der Weima-
rer Verfassung den Sozialstaat antisozialistisch entschärfen. Rechtsstaatlichkeit und
Sozialstaatlichkeit passen ihm zufolge nicht zusammen, sondern schließen sich ge-
genseitig aus. Entweder Garantie der Freiheitsrechte und damit des Privateigentums
oder aber Staatsinterventionismus – beides zugleich lasse sich nicht realisieren. 

Aber auch der Rechtsstaat ist ein fragiles Gebilde. Schmitt sah in ihm nie etwas
anderes als ein sekundäres Regelwerk, das der Politik rechtliche Schranken setzt. Zu
Recht betont er, dass Rechtsstaat und Demokratie nicht »gleichursprünglich« sind.42

Sie haben unterschiedliche Wurzeln und entstammen historischen Bewegungen, die

37 Vgl. Volker Hartmann, Repräsentation in der politischen Theorie und Staatslehre in
Deutschland, Berlin 1979, S. 172 ff.; Wolfgang Jaeger, Öffentlichkeit und Parlamentaris-
mus, Stuttgart 1973; H. Ottmann, »Carl Schmitt« aaO. (FN 7), S. 67 f.

38 Hans Kelsen, Das Problem des Parlamentarismus (1926), Darmstadt 1968, S. 5 f. Vgl.
auch ders., Vom Wesen und Wert der Demokratie, Tübingen 19292, S. 25 ff.

39 Vgl. Otto Kirchheimer, »Weimar – und was dann? Analyse einer Verfassung« (1930) in:
ders., Politik und Verfassung, Frankfurt/M 1964, 19812, 9–56; bes. S. 52 ff.

40 »In den Einzelheiten der verfassungsgesetzlichen Regelung (…) finden sich (…) manche
Kompromisse und Unklarheiten, die keine Entscheidung enthalten, in denen vielmehr
die Koalitionsparteien gerade eine Entscheidung zu umgehen suchten« (S.28 f.).

41 Vgl. Ernst Forsthoff, »Begriff und Wesen des sozialen Rechtsstaates« (1954) in ders.
(Hg.), Rechtsstaatlichkeit und Sozialstaatlichkeit, Darmstadt 1968, 165–200. Dagegen
Wolfgang Abendroth, »Zum Begriff des demokratischen und sozialen Rechtsstaates im
Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland« (1954) in: ebd., 114–144

42 Vgl. dagegen Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt/M 1992, bes. S. 161, 176: ders.,
Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt/M 1996, S.
293 ff; ders., »Die Schrecken der Autonomie. Carl Schmitt auf Englisch« (1986) in ders.,
Eine Art Schadensabwicklung. Kleine Politische Schriften VI, Frankfurt/M 1987, 101–
114; hier: S. 113 f.; ders., Zeit der Übergänge. Kleine politische Schriften IX, Frankfurt/
M 2001, S. 133 ff.

Roth.fm  Seite 150  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 151

zunächst gegeneinander kämpften. Der Rechtsstaat entstammt – wie der Parlamen-
tarismus – der Welt des liberalen Bürgertums, das nur wenig Interesse an der Demo-
kratie verspürte. Dass beide gleichwohl zusammengehen und sich verbinden kön-
nen, hat Schmitt nie bestritten, nur vertrat er die Auffassung, die Zeit dieser
Verknüpfung sei vorbei. Rechtsstaat und Parlamentarismus dienten ihm zufolge der
politischen Integration des Bürgertums in den monarchischen Staat. Diese Aufgabe
sei im Lauf des 19.Jahrhunderts erfüllt worden. 1928 stellten sich aber andere Pro-
bleme, nämlich die politische Integration des nicht-besitzenden und mittellosen
Proletariats. Diese sei mit Hilfe des bürgerlichen Rechtsstaates und des Parlamenta-
rismus nicht zu bewältigen.43 Dafür seien andere Vorkehrungen nötig. Dass Schmitt
dabei nicht an sozialstaatliche Einrichtungen dachte, wurde schon gezeigt.

Was aber bleibt dann? – Dazu äußert sich die Verfassungslehre vorsichtig, aber
doch deutlich genug. Schmitt denkt vom »Ernstfall« her, vom Ausnahmezustand.
Dies ist Folge seiner schon erwähnten Angst und Sorge: Was geschieht, wenn das
rechtsstaatlich-parlamentarische Institutionensystem nicht mehr funktioniert? Dies
war – wie gesagt – nicht Schmitts Wunsch, sondern seine Befürchtung. Er wollte
also Vorkehrungen für den Ernstfall treffen. Dabei konnte er auf seine früheren
Überlegungen rekurrieren. Die Verfassung selbst stellte dafür die Lösung bereit. Sie
hatte sich für einen starken Reichspräsidenten entschieden, dem durch Art. 48 die
Befugnis zur kommissarischen Diktatur eingeräumt war.44 Die Demokratie kann
demnach auch anders als parlamentarisch realisiert werden, nämlich als plebiszitär
abgestützte Diktatur des Reichspräsidenten, der sich durch Volksbefragungen legiti-
miert. Der Reichspräsident wendet sich unmittelbar, d. h. ohne Mitwirkung des
Parlaments, ans Volk und gewinnt per Akklamation die Legitimation für seine Ent-
scheidungen. Deshalb bilden Demokratie und Diktatur für Schmitt keinen Gegen-
satz. Letztere erscheint vielmehr als eine spezifische Form der Demokratie, die vor
allem in Krisenzeiten effizienter zu sein scheint als der Parlamentarismus.45 

Die Diktatur Hindenburgs ist allerdings nicht Schmitts Ideal. Sie war das, was die
Weimarer Verfassung hergab, um sich diesem Ideal anzunähern. Schmitts Ideal und
Orientierungsmuster ist die – von ihm verklärte – religiös-politische Einheitswelt
des mittelalterlichen Europa, der orbis christianus oder der Römische Katholizismus

43 Carl Schmitt, »Der bürgerliche Rechtsstaat« in: Abendland 1928, 301–303 bzw. in: Die
Schildgenossen. Zweimonatsschrift aus der katholischen Lebensbewegung 8.Jg., 2. H
(April 1928), S. 128 f. [hier zitiert nach H. Meier: Die Lehre Carl Schmitts aaO. (FN 12),
S. 214 ff.]. Ferner ders.: Verfassungslehre (1928) aaO. (FN 23), S. 313 f. Siehe auch G.
Maschke: Der Tod des Carl Schmitt (1987), aaO. (FN 23), S. 63; H. Quaritsch, aaO.
(FN 2), S. 68.

44 Zur Unterscheidung der kommissarischen von der souveränen Diktatur vgl. Carl
Schmitt, Die Diktatur. Von den Anfängen des modernen Souveränitätsgedankens bis
zum proletarischen Klassenkampf (1921), Berlin 19282, 19784.

45 Schon in der Zeit der Römischen Republik erschien die Diktatur als legitimes, aber nur
temporär einsetzbares Instrument der Krisenbewältigung. Und noch Blanqui und Marx
begriffen sie – nunmehr als Diktatur des Proletariats – entsprechend als die adäquate
Form der Massendemokratie, die den Akt der Transformation des Kapitalismus in den
Kommunismus politisch organisieren sollte.

Roth.fm  Seite 151  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?152

als politische Form. Das wurde schon in seinen früheren Arbeiten und wird dann
noch einmal in den späteren, nach seiner Entmachtung durch die Nationalsozialis-
ten verfassten Schriften deutlich. In ihm war realisiert, was Schmitt in der Neuzeit
und insbesondere in der Moderne vermisste: die Einheit von Moralität und Legali-
tät, von Innerem und Äußerem, Glauben und Handeln. Kaiser und Papst, Imperi-
um und Sacerdotium waren zuständig dafür, die vereinigten christlichen Stämme
und Königreiche zusammenzuhalten und in den Kampf gegen die nicht-christlichen
Völker zu führen, um die Welt zu missionieren. Religion und Politik waren eins, das
christliche Reich war bis in die feinsten Verästelungen und Poren, bis ins Bewusst-
sein, ins Denken und Fühlen der Individuen hinein, religiös durchformt. Jedenfalls
in der Sicht Carl Schmitts.46 Schmitt ist somit selbst ein politischer Romantiker. Sei-
ne frühere Kritik an Adam Müller und Friedrich Schlegel ist – wie Hugo Ball schon
1924 zu Recht betonte – eine immanente. Sie will das Terrain für die Politische The-
orie zurückerobern, das im Subjektivismus der politischen Romantiker verloren ge-
gangen ist.47

Dieses Bild einer religiös und politisch integrierten Welt, an deren Spitze Kaiser
und Papst gemeinsam die entscheidenden Angelegenheiten regeln, bildet die norma-
tive Basis, den orientierenden Maßstab und das metatheoretische Fundament des
Schmittschen Dezisionismus. Von ihm aus kritisiert er – ähnlich wie sein »Diskussi-
onspartner« und Kritiker Leo Strauss48 – die Neuzeit und insbesondere die Moder-
ne als Verfallsprozess, als einen Prozess, in dem er verschiedene Stufen der »Säkula-
risierung«, der »Neutralisierung« und der »Entpolitisierung« unterscheidet. Diese
Entwicklung – so erläutert Schmitt in einem Vortrag, den er am 12. Oktober 1929,
zwölf Tage vor dem »Schwarzen Freitag«, auf der Tagung des Europäischen Kultur-
bundes in Barcelona gehalten hat – führe vom Theologischen über das Metaphysi-
sche zum Moralisch-Humanen und von dort zum Ökonomischen und schließlich
zum Technischen als dem »Zentralgebiet«, von dem aus die gesellschaftlichen und
politischen Probleme angegangen und gelöst werden.49 Den Endpunkt dieser Ver-
fallsgeschichte50 bildet die Schreckensvision einer entzauberten und technisierten
Welt, aus der »das Politische« und mit ihm die Religion verschwunden ist, eine

46 Vgl. Carl Schmitt, Römischer Katholizismus und politische Form (1923), Stuttgart 1984,
S. 16 ff.; ders., Der Leviathan in der Staatslehre des Thomas Hobbes. Sinn und Fehl-
schlag eines politischen Symbols (1938), Köln-Lövenich 1982; ders. Der Nomos der Erde
im Völkerrecht des Jus Publicum Europaeum (1950), Berlin 19883, S. 29 f.

47 Vgl. Hugo Ball, »Carl Schmitts Politische Theologie« (1924) in: Jacob Taubes (Hg.),
Der Fürst dieser Welt. Carl Schmitt und die Folgen (Religionstheorie und Politische
Theologie. Bd.1), München/Paderborn/Wien/Zürich 1983, 100–115. »Letzten Endes«,
schreibt Ball, »war die ganze Untersuchung in ‘Politische Romantik’ unternommen, um
die großen politischen Theologen Burke, Bonald und de Maistre vor einer ferneren Ver-
wechslung mit Talmipolitikern und Adapteuren wie Adam Müller und Fr. Schlegel zu
schützen« (S.104).

48 Vgl. Heinrich Meier, Carl Schmitt, Leo Strauss und der »Begriff des Politischen«. Zu
einem Dialog unter Abwesenden, Stuttgart 1988.

49 Vgl. Carl Schmitt, »Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen« (1929)
in: ders., Der Begriff des Politischen, Berlin 1963, 79–95. 

Roth.fm  Seite 152  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 153

gänzlich entpolitisierte und säkularisierte Welt, die den von Max Weber konstatier-
ten Rationalisierungsprozess vollendet hat, in der nur noch Sachzwänge und Lange-
weile herrschen, – eine total »verwaltete Welt«, wie Adorno das später nannte. 

Schmitt geht daher auf die Suche nach einem kat-echon, nach einem Aufhalter,
der wenigstens eine Galgenfrist in dieser allgemeinen Verödung gewähren könnte.51

Gegen die »technisierte« und »entpolitisierte« Welt stellt er das Bild einer repoliti-
sierten Welt, in der das Politische kein eigenes Sachgebiet, sondern den Intensitäts-
grad von Freund-Feind-Unterscheidungen darstellt, von Assoziationen und Disso-
ziationen, die sich an jedem x-beliebigen Moment, auch an der Technik, entzünden
können.52 Im Gegensatz zu seinen großen Vorbildern, den katholischen Gegenrevo-
lutionären de Bonald, de Maistre und Donoso Cortés, glaubt Schmitt nicht mehr an
die Möglichkeit einer Wiederherstellung der religiös-politischen Einheitswelt. Für
ihn war die Entscheidung 1848 definitiv gefallen – und zwar zugunsten des Libera-
lismus, des Ökonomismus und des Technizismus. Dies verleiht seiner Konzeption
ihren sentimentalen und larmoyanten Charakter, der durch die kampfbetonte Spra-
che allenfalls überdeckt, jedoch nicht unkenntlich gemacht wird. Die ersehnte Ein-
heitswelt war seit dem Investiturstreit in Frage gestellt und hatte sich gänzlich auf-
gelöst in den konfessionellen Bürgerkriegen des 16. und 17. Jahrhunderts, auf die
Schmitt später immer wieder rekurrierte, um den angeblich drohenden »Weltbür-
gerkrieg« zu beschwören.53 

Als Ersatzprodukt für die verlorene Einheitswelt entstand der moderne Staat, der
die konfessionellen Bürgerkriege still- und den Frieden wiederherstellte, indem er
die politische Entscheidungs- und die herrschaftliche Zwangsgewalt monopolisier-
te, die Gesellschaft entpolitisierte und die Spannungen auf das Verhältnis zu den an-
deren Staaten übertrug.54 Aber auch diese Form ist nach Schmitt bedroht, wenn ihre
Hauptfunktion in Vergessenheit gerät: die Beendigung des Bürgerkrieges und die

50 Schmitt bestreitet zwar (ebd., S. 81), dass es sich dabei um einen Verfall handele, doch
wird diese Sicht durch seinen Antimodernismus und seinen Kulturpessimismus nahege-
legt.

51 Vgl. dazu etwa Lutz Berthold, »Wer hält zur Zeit den Satan auf? Zur Selbstglossierung
Carl Schmitts« in: Leviathan 21 (1993), 285–299; Felix Grossheutschi, Carl Schmitt und
die Lehre vom Katechon, Berlin 1996; Günter Meuter, Der Katechon. Zu Carl Schmitts
fundamentalistischer Kritik der Zeit, Berlin 1994; Alfons Motschenbacher, Katechon
oder Großinquisitor? Eine Studie zu Inhalt und Struktur der Politischen Theologie Carl
Schmitts, Marburg 2000; Peter Slominski, Der illiberale Kat-echon, Wien 1997.

52 Vgl. Carl Schmitt, »Das Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen« (1929),
aaO. (FN 49), S. 90 ff.

53 »Denn«, so Schmitt 1950 in seinen Konfessionen, »in mancher Hinsicht wiederholt sich
heute, mit säkularen Parolen und in globalen Dimensionen, die Art von Bürgerkrieg,
die in den konfessionellen Kriegen des 16. und 17. Jahrhunderts in Europa und auf
kolonialem Boden ausgetragen wurde« (Ex Captivitate Salus. Erfahrungen der Zeit
1945/47, Köln 1950, S. 14).

54 Vgl. dazu auch Ernst-Wolfgang Böckenförde, »Die Entstehung des Staates als Vorgang
der Säkularisation« (1967) in: ders., aaO. (FN 27), 42–64; ders., Staat, Gesellschaft, Frei-
heit, aaO., (FN 27), 42–64; Klaus Roth, Genealogie des Staates. Prämissen des neuzeitli-
chen Politikdenkens, Berlin 2003.

Roth.fm  Seite 153  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?154

Herstellung und Sicherung der politischen Einheit des Volkes. Angesichts des eini-
germaßen funktionierenden parlamentarischen Betriebs schien diese Aufgabe den
politischen Kräften seinerzeit nicht mehr bewusst zu sein. Zwar erlebte die Weima-
rer Republik in der zweiten Hälfte der 20er Jahre keine revolutionäre Verschärfung,
doch blieb die Drohung des Bürgerkriegs stets latent vorhanden. Die Verfassung
sollte deshalb gegen die mögliche Stasis, d. h. gegen den entfesselten Nihilismus der
Massen und den »Aufstand des Acheron« gesichert, ihr Kernbestand vor Abände-
rungen oder gar der revolutionären Abschaffung bewahrt werden.

Es war die Angst des Bildungsbürgers vor dem »gemeinen Volk«, die Schmitt
zum Verfassungsfreund, aber zugleich zum Verächter einzelner Verfassungsgesetze
werden ließ. Schon in der Stabilisierungsphase rekurrierte er auf die Novelle Benito
Cereno von Herman Melville, um die Gefahren anzudeuten, die ihm zufolge der li-
beralen, pluralistischen und massendemokratischen Gesellschaft drohten. Während
der Kapitän auf der Brücke noch glaubte, das Ruder fest in Händen zu halten, hatte
sich die Mannschaft im Bauch des Schiffes bereits gegen ihn verschworen und zur
Meuterei entschlossen. Diese Allegorie diente Schmitt in der zweiten Nachkriegs-
zeit immer wieder zur Charakterisierung seiner einstigen Lage im Nationalsozialis-
mus, sie wurde aber schon 1929 in seinem Aufsatz Der unbekannte Donoso Cortés
bemüht.55 Zwar interpretierte er seinerzeit Donoso Cortés, doch kann man in dieser
Deutung unschwer seine eigene Auffassung wiederfinden: »Für ihn [Cortés] ist der
Mensch ein widerliches, lächerliches, von der Sünde völlig zerstörtes, dem Irrtum
anheim gefallenes Wesen, das, wenn nicht Gott selbst es erlöst hätte, verächtlicher
wäre als ein Reptil, das mein Fuß zertritt. Für ihn ist die Weltgeschichte nur das tau-
melnde Dahintreiben eines Schiffes, mit einer Mannschaft betrunkener Matrosen,
die gröhlen und tanzen, bis Gott das Schiff ins Meer stößt, damit wieder Schweigen
herrscht«.56 Um diesen Ernstfall zu verhindern, wollte Schmitt den Reichspräsiden-
ten mit den in der Verfassung vorgesehenen autoritären Machtmitteln ausstatten,
damit er seine Rolle als »Hüter der Verfassung« rückhaltlos spielen konnte. 

Damit können die Ergebnisse zusammengefasst und einige abschließende Über-
legungen angestellt werden. Schmitts zentrales Anliegen in der Zeit der relativen
Stabilisierung war die Restitution des Politischen. Allerdings sollte sich »das Politi-
sche« auf die Beziehung der Staaten zueinander, also auf die Außenpolitik beschrän-
ken. Im Innern hingegen sollte es stillgestellt sein.57 Dies hat Hermann Heller schon
1928 bemängelt, als er feststellte: »Gar nicht gesehen ist von Carl Schmitt die Sphäre
der innerstaatlichen Einheitsbildung als Politik«.58 Schmitt hielt nur die zwischen-

55 Darauf verweist zu Recht Paul Noack, Carl Schmitt [s. Fn. 9], S. 75. Zum späteren Rekurs
Schmitts auf Benito Cereno in: Ex Captivitate Salus, aaO. (FN 53) vgl. ebd., S. 296 ff.

56 Carl Schmitt, »Der unbekannte Donoso Cortés« (1929) in: ders., Positionen und
Begriffe, aaO. (FN 2), 115–120; hier: S. 117.

57 Vgl. dazu Christian Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Frankfurt/
M 1980, S. 30 ff.; ders., »Zu Carl Schmitts Begriffsbildung. Das Politische und der
Nomos« in: Helmut Quaritsch (Hg.), aaO. (FN 7), 537–556; bes. S. 545 ff. 

58 Hermann Heller, »Politische Demokratie und soziale Homogenität« (1928) in: Ulrich
Matz (Hg.), Grundprobleme der Demokratie, Darmstadt 1973, 7–19; hier: S. 10.

Roth.fm  Seite 154  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


ZfP 52. Jg. 2/2005

Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund? 155

staatliche Freund-Feind-Unterscheidung für legitim. Innerhalb der homogenen
Staaten sollten Herrschaft und Verwaltung an ihre Stelle treten.59 Schmitt suchte das
Politische folglich nicht in öffentlich-diskursiven Willensbildungsprozessen, son-
dern in der souveränen Macht des Staates, nicht im Demos, sondern im Ethnos.60

Nicht der geregelte Streit der gesellschaftlichen Gruppen und Faktionen, sondern
das Verhältnis zwischen geschlossenen, in sich homogenen politischen Einheiten ist
demnach Gegenstand der Politik und muss deshalb nach Schmitt auch Ziel der Wei-
marer Verfassung sein. 

Es ging Schmitt in der Zeit der relativen Stabilisierung darum, die Weimarer
Reichsverfassung wasserdicht zu machen durch Auflösung ihrer Antinomien und
durch Beseitigung ihrer Aporien. Seine Verfassungsfreundschaft war aber – wie sich
zeigte – eine prekäre. Sie fand ihr Agens in der Beschwörung des Einheitswillens des
deutschen Volkes. Solange das rechtsstaatlich-parlamentarische System einigerma-
ßen funktionierte, gab es keinen Grund, es zu bekämpfen. In dem von Schmitt the-
matisierten Ernstfall, in dem die demokratische und rechtsstaatliche Substanz der
Verfassung in Frage gestellt ist, suspendiert die Diktatur des Reichspräsidenten den
Rechtsstaat und den Parlamentarismus – um so wenigstens die Kernbestände der
Verfassung vor der Auflösung zu bewahren. Diese Darlegungen werden von den
Schmitt-Kritikern als Indizien für seine Verfassungsfeindschaft und seine frühzeiti-
ge Option für den Führerstaat angeführt. Man kann die Verfassungslehre indes ganz
anders lesen: als frühe Warnung vor dem, was dann nach 1930 tatsächlich geschah.
Andererseits war und blieb Schmitt ein vehementer Kritiker des Liberalismus, des
Pluralismus und Sozialismus, die er gerade mit Hilfe der autoritär interpretierten
Verfassung bannen und zügeln wollte. 

Zusammenfassung

Carl Schmitt stand nach eigenen Angaben zwischen 1923 und 1939 im permanenten
»Kampf mit Weimar – Genf – Versailles«. Durch diese Selbstcharakterisierung hat
er es seinen Kritikern leicht gemacht, die in ihm einen »Verfassungsfeind«, einen
Zerstörer der ersten deutschen Demokratie, den »Wegbereiter des Nationalsozialis-
mus«, den »Kronjuristen des Dritten Reiches« usw. erblicken. Diese Kritiker stüt-
zen sich gewöhnlich auf die Schriften aus den Krisenzeiten, der Geburts- und der
Endkrise der Weimarer Republik, sowie auf die späteren Arbeiten Schmitts. Dabei
wird unterstellt, dass ein gerader Weg von der Parlamentarismusschrift von 1923
zum Hüter der Verfassung (1931) und zu Legalität und Legitimität (1932) etc. füh-
re. Betrachtet man die Schriften Schmitts aus der Zeit der relativen Stabilisierung

59 Schmitt selbst räumte in seinem Vorwort zur Neuausgabe des Begriffs des Politischen
von 1963 diese Tatsache ein, als er das Ende der Ära der Staatlichkeit beklagte und lapi-
dar konstatierte: »Im Innern eines solchen Staates gab es tatsächlich nur Polizei und
nicht mehr Politik« (Der Begriff des Politischen, aaO. FN 12, S. 10).

60 Vgl. U. K. Preuß, Die Weimarer Republik – ein Laboratorium für neues verfassungs-
rechtliches Denken, aaO. (Fn. 28), S. 181.

Roth.fm  Seite 155  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141


Klaus Roth · Carl Schmitt – ein Verfassungsfreund?156

(Goldene Zwanziger Jahre) vorurteilsfrei, so erweist sich diese Sicht als verfehlt.
Schmitt hat in dieser Zeit eingesehen, dass die Weimarer Reichsverfassung doch vi-
taler und langlebiger sein würde als er zunächst angenommen hatte. Er sah in der
recht verstandenen Verfassung ein geeignetes Instrument, um der aufgewühlten
Massengesellschaft Struktur und Ordnung zu vermitteln. Sie musste dafür aber an-
ders interpretiert werden als von der herrschenden Lehre.

Summary

According to his own information Carl Schmitt stands between 1923 and 1939 in a
permanent struggle against »Weimar – Genf – Versailles«. With this self-assessment
he makes it easy for his critics which see him as an »enemy of the constitution«, a
destroyer of the first German democracy, the »pioneer of  the Nationalsozialis-
mus«, the »Kronjurist of the Third Reich« etc. These critics usually refer to his wri-
tings of the times of crises in the early and late Republic and to the later works of
Schmitt. They suppose that a straight way leads from Die geistesgeschichtliche Lage
des heutigen Parlamentarismus (1923) to Der Hüter der Verfassung (1931) and to
Legalität und Legitimität (1932) etc. If one looks unprejudiced on Schmitts writings
of the time of relative stabilization (golden twenties) this sight proves to be wrong.
In this time Schmitt realized that the Constitution of the Weimarian Republic will
be more vigorous and long-lived as he has supposed previously. In the rightly com-
prehended constitution he saw a suitable instrument to give the uproarious mass so-
ciety structure and order. Therefor it must be interpreted in a different way as it
would be done by the prevailing doctrine.

Roth.fm  Seite 156  Dienstag, 17. Mai 2005  10:26 10

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 05:52:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2005-2-141

