
Hinführung

Das Computerspiel ist ein ungewöhnliches Medium, weil es sich im Gegensatz zu

Literatur, Film oder Theater nicht damit zufrieden gibt, eine vorgefertigte Hand-

lung zu präsentieren. Es negiert die Position der Rezipierenden und ersetzt sie

durch die Position der Spielenden, deren aktive Teilhabe am Geschehen entschei-

dend ist für das Zustandekommen der Handlung. Ohne Spielende gibt es kein

Spiel, und eben auch kein Computerspiel, denn die »Essenz des Spiels liegt in sei-

ner interaktiven Natur«. (Ermi und Mäyrä 2011, 90)1 Sicherlich ist auch ein Roman

in der Entfaltung seiner Bedeutung von der interpretativen Leistung der Lesenden

abhängig; nur im Spiel aber verändert sich der Inhalt des Mediums durch den Ein-

fluss der Spielenden. Diese interaktive Teilhabe der ehemals passiv Rezipierenden

mischt sich im modernen Computerspiel mit der Vermittlung erzählerischer In-

halte zu einem komplexen Gebilde, einem hybriden Medium, das zwei scheinbar

gegensätzliche Pole umfasst: das Spiel einerseits und die Erzählung andererseits.

(Vgl. Hayot und Wesp 2004, 405, sowie Frome 2019, 868)

Diese inhärente Zweiteilung des Computerspiels hat vor allem in der Anfangs-

zeit der Game Studies zu einer mitunter heftigen Auseinandersetzung zwischen

zwei Lagern innerhalb der Computerspielforschung geführt, der inzwischen be-

rüchtigten Debatte von Ludologen und Narratologen. Die Differenzen scheinen

heute weitestgehend überwunden. (Vgl. Beil et al. 2014, 7) Dennoch zeigt dieser

Streit überdeutlich auf, wie zentral die Dualität von Spiel und Erzählung für das

Computerspiel ist, wurden beide Elemente im Rahmen der Debatte doch als für

die Analyse ausschlaggebend angeführt.

Neuere Theorien beschränken sich nicht mehr auf die Betrachtung einer der

beiden Seiten, sondern geben sich in ihren Ansätzen explizit hybrid und versu-

chen die Verschmelzung von Spiel und Erzählung auf verschiedene Weisen. Ko-

konis beispielsweise nähert sich dem Computerspiel aus einer semiotischen Rich-

tung, die interessant ist, aber letztlich doch innerhalb der Grenzen ihrer narra-

tologischen Perspektive gefangen bleibt; geradezu bezeichnend nennt Kokonis die

1 »Yet, the essence of a game is rooted in its interactive nature, and there is no game without

a player.«

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Zwischen Spiel und Story

Computerspiele durchweg »Texte«. (Kokonis 2014, passim) Er wählt für seine Ana-

lyse ein nichterzählendes Spiel, weil es ihm offenkundig darum geht, sein Modell

auf nicht-narrative Titel anzuwenden. (ebd., 180) In diesem Zuge begeht er genau

den »narratologischen Kolonialismus« (vgl. Aarseth 2006, 45; auch Murray 2005),

vor dem die Ludologen so wortreich gewarnt haben. Es ist erstaunlich, wie Koko-

nis erst die Brückenposition seiner Theorie untermauert, um dann in der Analyse

gänzlich narratologisch vorzugehen und alle Zeichen als »erzählend« zu deuten,

ohne Spielmechaniken zu berücksichtigen. Damit ist Kokonis nicht allein: Auch

Engelns (2014) verweilt, trotz seiner explizit hybriden Zielsetzung, im Kosmos der

Narratologie, was zwar in vielerlei Hinsicht aufschlussreich ist, aber gerade im

Hinblick auf die von ihm selbst thematisierte Verbindung der Ebenen von Spiel

und Erzählung letztlich fruchtlos bleibt. Wie andere Ansätze auch versucht En-

gelns die Verschmelzung oder Parallelisierung der Begrifflichkeiten von Spiel und

Erzählung und verläuft sich anschließend in der alten Gefahr, ein Spiel dochwieder

ausschließlich narratologisch zu betrachten.

Kücklich geht einen ähnlichenWeg und unternimmt den Versuch, ein Begriffs-

instrumentarium zu entwickeln, das Begriffe der Narratologie mit Begriffen der

Ludologie in Verbindung bringt. (Vgl. Kücklich 2001 sowie Matuszkiewicz 2019,

93ff) Letztlich führt aber keines dieser Hybridmodelle auf einen nachhaltig haltba-

ren Weg, verschreiben sie sich doch stets dem Gedanken, das Computerspiel lasse

sich als ein homogenesMedium begreifen. Die Leugnung der fundamentalen Spal-

tung des Computerspiels mag spannende Ideen und interessante Ansätze hervor-

bringen, ändert aber nichts an der Tatsache, dass Erzählung und Spiel nie wirklich

eins werden. Neitzel fasst diesen Umstand in die Formel: »Spiel und Erzählung lie-

gen dabei nie auf derselben Ebene.« (2000, 10) Vielfach ist auf die Unvereinbarkeit

der beiden Seiten hingewiesen worden:

Spielerische Freiheiten stehen im unauflösbaren Widerspruch zu dem Erzählen

einer kohärenten Geschichte: Je mehr Spieler auf den Erzählverlauf eines Video-

spiels einwirken können, desto schwieriger gestaltet sich die Erzeugung eines sze-

nenübergreifenden Bedeutungszusammenhangs.

(Hennig 2016, 145)

Das bedeutet nicht, dass sich das Computerspiel nicht trotzdem als Einheit ana-

lysieren und interpretieren ließe. Um aber ein wirklich tiefgreifendes Verständnis

des Computerspiels erreichen zu können, muss man akzeptieren, dass die Sphä-

ren Spiel und Erzählung sich entgegenstehen und nicht ineinander auflösbar sind.

Natürlich wirken beide Komponenten zusammen und müssen entsprechend in ih-

ren Zusammenhängen betrachtet werden: »In order to do games justice, we must

study both their narratives and their play.« (Tarnowetzki 2015, 1) Dabei spielt es

keine große Rolle, wie die beiden Sphären bezeichnet werden. Farrell spricht von

»story« einerseits und »abstract logic« andererseits (2014, 40), Juul von »rules« und

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 15

»fiction« (2005b, 163), Mäyrä von »gameplay« und »representation« (2008, 53), Do-

nald und Reid von »formal elements« und »dramatic elements« (2020, 16).2Wichtig

ist, dass die Sphären getrennt (und damit auch nicht mit einem einheitlichen Be-

griffsapparat abbildbar) sind, jedoch zusammen wirken: »Even though fiction and

rules are formally separable, the player’s experience of the game is shaped by both.«

(Juul 2005b, 177) Die beiden Seiten sind eng miteinander verwoben (Mäyrä 2008,

53), und stehen nicht prinzipiell in einem hierarchischen Verhältnis zueinander:

»This is not to say that either story or gameplay are more important than the other,

but that they should work in concert to generate a united experience.« (Ruch 2010,

289) Hierarchien können auftreten,3 die genaue Ordnung und der Vorrang einer

Sphäre bleiben aber den Spieleentwicklern vorbehalten und können von Titel zu

Titel variieren.

Ein Konzept, das dieser geteilten Einigkeit eher gerecht wird, ist das der ludo-

narrativen Harmonie. Der Begriff geht auf Clint Hocking zurück (2009), der eine

Widersprüchlichkeit zwischen der erzählerischen und der spielerischen Ebene als

»ludonarrative Dissonanz« bezeichnet,4 aus der sich als Gegenstück eben die ludo-

narrative Harmonie ergibt. Das Konzept beschreibt ein »Ineinandergreifen von

Spielmechaniken und Erzählung« (Despain und Ash 2016, 1),5 eine »positive sym-

biotische Beziehung zwischen Erzählung und Gameplay« (Pynenburg 2012, 24),6

die »erfolgreiche Synchronisierung von ludischen und narrativen Aspekten« (Roth

et al. 2018, 4).7 Leider fehlt es dem Konzept bislang an theoretischem Fundament

und einer Präzisierung der zugrundeliegenden Begriffe; so macht sich keiner der

Autoren die Mühe, festzulegen, durch welche Eigenschaften oder Phänomene sich

2 Donald und Reid beziehen sich dabei auf Fullerton 2014.

3 So sieht Mäyrä den Spielanteil als »Kern« und die Erzählung als »Hülle«: »I have named this

totality the dual structure of games; as ludic simulations coupled with a digital audiovisual

medium, digital games provide players access to both a »shell« (representational layers) as

well as the »core« (the gameplay). This is also where the inherent interdisciplinarity of game

studies is rooted. As both representational shell and core gameplay contribute to player’s ex-

perience with the game, neither cannot be ignored while researching and analyzing games.«

(2009, 317) Diese Ordnung trifft sicherlich auf einzelne Titel zu, auf andere nicht.

4 Vgl. auch Howe: »At a basic level, ludonarrative dissonance occurs where the narrative and

ludic structures of a game conflict in such a way that the player is ›thrown out of the game‹

(emersion); that is, instead of the player being able to fully immerse in the specific fantasy of

the game world as if it was real, its make believe quality becomes explicit as a consequence

of the contradiction between the story being told and the means that the player is required

by the game to employ in order to advance or, usually, remain in it at all.« (2017, 44)

5 »a synchronization between mechanics and narrative that create a consistent and realized

experience or story.«

6 »a positive symbiotic relationship between the narrative and gameplay of an interactive nar-

rative.«

7 »the successful syncing of both ludic and narrative aspects«

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Zwischen Spiel und Story

die beschworene »Harmonie« auszeichnet. Die Ungenauigkeit der Handhabung

schlägt sich dann auch darin nieder, dass die vorgebrachten Analysen lückenhaft

oder sogar widersprüchlich bleiben. Seraphine beschreibt beispielsweise einenMo-

ment im Spiel The Last of Us (Naughty Dog 2013), in dem eine Spielmechanik

nicht mehr funktioniert, weil die beteiligten Figuren in der Erzählung in Streit

geraten sind. (Seraphine 2016, 7) Es lässt sich aber ohne Weiteres argumentieren,

dass es sich dabei nicht um Dissonanz handelt, sondern im Gegenteil um perfekte

Harmonie: Die Erzählung (die Beziehung zwischen den Figuren ist gestört) findet

sich perfekt widergespiegelt in derMechanik (die Funktion ist gestört). Ein anderes

Beispiel beschreiben Despain und Ash:

In Watch Dogs, the main narrative involves the death of a character’s niece, but

upon visiting her grave, the user-interface (UI) element prompts the player to

parkour [sic!] over her grave. This prompt for gameplay that does not make narra-

tive sense is dissonant, because the player is aware that the character their [sic!]

playing would never parkour over their loved one’s grave. Decreasing the player’s

ability to contribute to a story whether through mechanics or narrative increases

the potential for ludonarrative dissonance.

(Despain und Ash 2016, 2)

Auch diese Analyse ist äußerst streitbar, wenngleich weniger eindeutig als das vor-

herige Beispiel. Das Spiel bietet den Spielenden die Möglichkeit, eine ludonarrativ

dissonante Handlung zu vollführen; es kommt aber nicht zwangsweise zu dieser

Handlung. Wenn bereits solche Potentiale als Dissonanzen gelten, kann ein Spiel

fast nicht ohne existieren. Die Spielenden können in vielen Situationen frei ent-

scheiden, wie sie sich verhalten wollen, und in nahezu jeder Instanz wird es Wege

geben, eine Dissonanz zu erzeugen. Wenn aber jedes Spiel dissonant ist, verliert

der Begriff seine Bedeutung und wird nutzlos. Es scheint daher ratsam, den Be-

griffsumfang einzuschränken und nur in solchen Fällen anzuwenden, in denen der

Widerspruch zwischen Erzählung und Spiel unausweichlich oder der Titel zumin-

dest aufgrund seiner Gestaltung die dissonante Handlungsweise zu provozieren

scheint.

Aus den dargelegten Gründen ist es wohl notwendig, sich der hybriden Natur

des Computerspiels aus einer anderen Perspektive zu nähern, die zugleich die Au-

tonomie der beiden Sphären Erzählung und Spiel als definitorisches Merkmal des

Mediums anerkennt und trotzdem eine Möglichkeit bietet, diese Spaltung analy-

tisch und interpretatorisch zu überwinden, um zu einer ganzheitlichen Interpreta-

tion eines Titels zu kommen. Oder, wie Matuszkiewicz es ausdrückt, es bedarf »ei-

ner strukturierenden Kraft, die Interaktion und Narration nicht nur miteinander

synchronisiert, sondern auch Synergien produziert.« (2019, 13) Eine solche Kraft

findet sich in einem antiken philosophischen und vor allem ästhetischen Konzept:

der Mimesis.

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 17

Die Vielfalt der Imitation

Lange Zeit hat das ästhetische Prinzip der Mimesis unter einem eher schlechten

Ruf gelitten. Die Künstler und Denker des 18. Jahrhunderts empfanden die bloße

Idee, Kunst sei eine Nachahmung der Natur, als beleidigend gegenüber dem schöp-

ferischen Geist des Künstlers. Wenn der Künstler nur nachschafft, was schon exis-

tiert,werde er zumbloßenHandwerker statt zumKern einer einzigartigen produk-

tiven Kraft, die Neues erschaffen kann, so die Vorstellung. »In seiner überlieferten

Bedeutung als Imitatio, Nachahmung konnte Mimesis dem neuzeitlichen Kunst-

denken, welches dem Künstler als einmaligem schöpferischen Individuum seinen

Rang einräumte, nicht mehr genügen.« (Feldmann 1988, 9) Diese »Verwerfung des

Nachahmungsprinzips« (Balke 2018, 111) wird im zwanzigsten Jahrhundert von den

verschiedenstenDenkernmit den unterschiedlichsten Argumenten undHerleitun-

gen ausgehebelt und die Mimesis als Funktionsprinzip rehabilitiert. Den Ruch von

Einfachheit und minderem Wert ist der Begriff der Mimesis aber nie wieder ganz

losgeworden.Noch heute unterscheiden Philosophen, Kunst- und Literaturkritiker

zwischen Teilen eines Werkes, die genuin schöpferischer Natur sind, und solchen,

die »bloß« mimetischen Charakter haben, weil sie nur wiedergeben, was bereits

gesagt wurde.8

Dabei fußt bereits die damalige Kritik an der Mimesis auf einem groben Miss-

verständnis der Komplexität des Konzepts. Mimesis bedeutet nicht nur Nachah-

mung im Sinne des Plagiats. Sie ist mehr als das reine Kopieren einer Vorlage.

Mimesis formt, Mimesis verändert, Mimesis erschafft. Bei dem Mimesisbegriff,

der im 18. Jahrhundert negativ besetzt und aus dem allgemeinen künstlerischen

Diskurs ausgeschlossen wurde, handelt es sich um den ontischen Mimesisbegriff;

er wurde ersetzt durch den ontologischenMimesisbegriff, der die Natur nicht dem

Äußeren gemäß nachformt, sondern sich ihre Gestaltungsprinzipien als gleichsam

genialischer Schöpfer zunutze macht: imitatio naturae als Mimesis der natura na-

turans – statt der natura naturata. (Vgl. Metscher 1999, 40f) Das Wirkprinzip der

Mimesis spielt eine »profoundly overlooked role« (Garrels 2011a, ix) und ist fest im

menschlichen Verständnis der Welt verankert. Ohne ihre unablässige Arbeit wäre

unsere Orientierung in der Welt stark eingeschränkt; Mimesis ist eine essentiel-

le Eigenschaft des Menschen, »a complex, generative, and multidimensional phe-

nomenon at the heart of what makes us human.« (Garrels 2011b, 1f) Als »Grund-

charakteristikum menschlicher Lebenstätigkeit, ja des organischen Lebens über-

haupt« (Metscher 1999, 62; vgl. auch Metscher 2004, 9ff) bildet Mimesis die Basis

8 »Um aber nicht nur »lebensnah«, sondern auch schön zu sein, bedürfe ein Kunstwerk indes-

senmehr als nur der mimetischen Nachahmung der Natur.« (Stähli 2010, 46); in der Darstel-

lung von Computerspielen vgl. auch Fernández-Vara 2015, 130. Holz betrachtet die »bloß«

mimetischen Phänomene als Unterkategorie der Mimesis (1999, 7).

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Zwischen Spiel und Story

von Kultur (vgl. Kruger 2011) und Lernfähigkeit (vgl. Oughourlian 2011). Mimesis

ist unausweichlich. (Vgl. Spariosu 1984, XVIIIf) Sie ist im Grunde ganz einfach

als »Nachahmung« oder »Gleichmachung« zu begreifen – die Implikationen die-

ser Simplizität der Grundbedeutung sind aber so weitreichend, so umfangreich

und geradezu allumfassend, dass die Leugnung mimetischer Prozesse im Vorgang

des Schöpferischen geradezu lächerlich erscheint. (Vgl. ebd.) Eben die Vagheit des

Begriffs, die Tatsache, dass er sich einer festen Definition verweigert, ja sich ab-

sichtsvoll zu wehren scheint (vgl. Gebauer und Wulf 1992, 10), ist genau seine Stär-

ke, denn sie aktiviert das Konzept, adaptiert es in die verschiedensten Kontexte

und passt es in vielfältige Thematiken und Zusammenhänge ein:

Was ›Widerspiegelung‹ und ›Mimesis‹ (aber auch ›Imitatio‹, ›Abbild‹ usw.) jeweils

bedeuten bzw. bedeutet haben, hängt stark vom argumentativen Kontext wie von

den Vorannahmen – ontologisch,methodologisch, doch auch politisch – derer ab,

die die Begriffe gebrauchen. […] Die Polyvalenz der Begriffe ist nicht nur eine Ge-

fahr, sie kann auch eine Chance sein.

(Metscher 1999, 13)

Mimesis im Strudel der Bedeutungen

Sich dem Begriff der Mimesis nähern zu wollen, ist eine größere Herausforde-

rung, als man zunächst denken mag. Das Wort ist seit Jahrtausenden Gegenstand

teilweise widersprüchlicher Diskurse und konstanten Veränderungen, Anpassun-

gen und Neudefinitionen unterworfen. Mitunter unterscheidet sich das Verständ-

nis des Konzepts sogar unter Zeitgenossen. Insofern muss man, will man sich der

Frage nähern, was Mimesis ist, zunächst erörtern, was Mimesis war.

Leichter als die Idee der Mimesis ist der Begriff zurückzuverfolgen, dessen

griechische Wurzeln in die Antike reichen. Während viele Betrachtungen der Mi-

mesis ihren thematischen Ursprung bei Platon verorten, spüren vor allem drei ein-

flussreiche Wissenschaftler dem Wort noch in die vorplatonische Zeit nach. Die

Arbeiten von Koller (1954), Else (1958) und Sörbom (1966) weisen (nicht gemeinsam,

sondern jede für sich) schon einige Zeit vor den Schriften von Platon die Verwen-

dung der Bezeichnung von Konzepten als »Mimesis« nach. (Vgl. Gebauer undWulf

1992, 44ff) Selbst ohne Kenntnis dieser vorherigen Nachweise des Begriffs ist ei-

ne frühere Existenz des Konzepts wenig verwunderlich, wenn man betrachtet, wie

selbstverständlich Platon mit demWort umgeht. Es liegt daher nahe, dass er nicht

davon ausging, den Begriff an sich erklären zu müssen.

Den tatsächlich ersten Beleg für dasWort verorten Koller und Else unterschied-

lich. Koller betrachtet den Delischen Hymnus als erstes Auftreten von Mimesis.

(Vgl. Koller 1954, 13) Er identifiziert vier Bedeutungen des Begriffs:

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 19

1. […] »nachahmen« […]

2. […] aufführen […]

3. […] Gestaltwerdung eines Begriffes, Verwirklichung eines Geistigen, Form

und Ausdruck der Seele, in der diese überhaupt erst Wirklichkeitscharakter

bekommt. […]

4. […] die Mimesis des Tanzes.

(Koller 1954, 11ff)

Mimesis hat damit bei Koller einen stark ästhetischen Schwerpunkt, einen künst-

lerischen Charakter im weitesten Sinne. Es geht um eine musikalische oder schau-

spielerische Wiedergabe. Else widerspricht dem Ursprung im Delischen Hymnus

und findet drei Verwendungsweisen des Begriffs der »Mimesis«:

1. Mimetisches Verhalten meint die direkte Nachahmung des Aussehens, der

Handlungen und der Äußerungen von Tieren oder Menschen durch Rede, Lied

und/oder Tanz …,

2. Die »Nachahmung« der Handlungen einer Person durch eine andere in einem

ganz allgemeinen Sinne …,

3. die Nachschaffung eines Bildes oder eines Bildes einer Person oder einer Sache

in materieller Form …

(Else 1958, 79; übersetzt von Gebauer und Wulf 1992, 45)

Die potente Problematik des Mimesisbegriffs zeigt sich hier bereits angedeutet,

zeichnen sich die drei verschiedenen, von Else in der vorplatonischen Literatur ge-

fundenen Bedeutungen von Mimesis doch durch stark voneinander abweichende

Anwendungsräume aus. Diese Vielgestaltigkeit von Mimesis spielt in der weiteren

Diskussion des Begriffs eine wichtige Rolle; die Forschung von Else belegt, dass

diese Polyvalenz bereits in den frühesten Quellen zum Begriff verankert ist.

Gebauer und Wulf zitieren die Untersuchungen von Göran Sörbom zu den

Worten der mimeisthai-Gruppe, also jener Wörter, die auf denselben altgriechi-

schen Stamm zurückgehen, die zeigen, dass der Begriff überwiegend in nicht-

ästhetischen Zusammenhängen gebraucht wurde. (Sörbom 1966, zitiert bei Gebau-

er undWulf 1992, 46) Es ist also keineswegs so, dassMimesis schon immer einWort

aus demBereich der Ästhetik gewesen wäre; vielmehr wurde sie erst bei Platon und

dann vor allem bei dessen Schüler Aristoteles dazu. Das ist insofern signifikant, als

dieser Umstand den Bedeutungsrahmen des Begriffs in seiner historischen Ent-

wicklung noch weiter öffnet – Mimesis, so scheint es, hat keine Grenzen.

Das ist wohl auch die wichtigste Erkenntnis, die aus den Betrachtungen des

Begriffs in seiner vorplatonischen Verwendung zu gewinnen ist: Mimesis ist ein

unkonkretes, vages und sehr weitreichend anwendbares Konzept. »Mimesis hat

keine ein für allemal feststehende Bedeutung«, schreibt Wulf (1989, 83) und ist sich

darin mit Feldmann einig: »Die Besinnung auf die Begriffsgeschichte der Mimesis

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Zwischen Spiel und Story

läßt deutlich werden, daß Mimesis keinen feststehenden Bedeutungsgehalt hat,

sondern vielfache Facetten.« (1988, 14) Eine einzige Übersetzung oder Interpretati-

on könne dem Begriff unmöglich gerecht werden, meint Potolsky (2006, 1f), denn

Mimesis sei immer doppelt zu denken als zugleich »gut und schlecht, natürlich und

unnatürlich, notwendig und entbehrlich.« (Ebd., 2)9 Auf die Unmöglichkeit einer

klaren Definition vonMimesis weist auchWolfreys hin (2007, 98f) und bezieht sich

dabei auf Lacoue-Labarthe:

This iswhy the only recourse,withmimesis, is to differentiate it and to appropriate

it, to identify it. In short, to verify it. Which would without fail betray the essence

or property of mimesis, if there were an essence of mimesis or if what is »proper«

to mimesis did not lie precisely in the fact that mimesis has no »proper« to it, ever

(Lacoue-Labarthe 1998, 116)

Das Paradoxe am »polyvalente[n], mehrdimensionale[n] Termin[us]« Mimesis

(Metscher 1999, 13) ist seine Gängigkeit und weite Verbreitung trotz mangelnder

Definierbarkeit:

Mimesis is among the oldest terms in literary and artistic theory, and it is certainly

among the most fundamental. It so defines our way of thinking about art, litera-

ture and representation more generally that we rely on the concept even if we

have never heard of it or do not know its history.

(Potolsky 2006, 1)

Es lässt sich noch eine weitere Erkenntnis aus der vorplatonischen Mimesisdis-

kussion destillieren: Mimesis hat einen transmedialen Charakter. Am deutlichsten

findet diese Eigenschaft ihren Niederschlag im ersten Punkt von Elses Analyse: die

»direct representation of the looks, actions, and/or utterances of animals or men

through speech, song, and/or dancing« (Else 1958, 79). Mimesis ist bereits in dieser

Bedeutung keine Kopie, kein exaktes Duplikat einer Vorlage, sondern die Interpre-

tation eines Phänomens und seine Übertragung in das Vokabular eines anderen

Mediums. Das transmediale Potential und damit einhergehend die Notwendigkeit

einer Interpretation sind also bereits im vorplatonischen Verständnis von Mimesis

angelegt.

Konkret wird die Beschäftigung mit dem Mimesiskonzept bei Platon. Dabei

ist zu beachten, dass die oft beschriebene kritische Haltung Platons gegenüber

der Mimesis zu kurz greift. Zwar zeigt er sich in der Dichterkritik der Politeia

äußerst ablehnend gegenüber dem »mimos« (vgl. Gebauer undWulf 1992, 50ff), was

Melberg auf die Formel bringt: »Plato rejected the poets.« (1995, 10) Zugleich aber

ist die gesamte Darstellungsweise Platons in Form derWiedergabe von Gesprächen

9 »Mimesis is always double, at once good and bad, natural and unnatural, necessary and dis-

pensable.«

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 21

zwischen Sokrates und anderen Figuren eine absolut mimetische. (Vgl. Melberg

1995, 17) Auch ist die Reduktion des Platonischen Mimesisverständnisses auf die

Dichterkritik nicht wirklich haltbar. (Vgl. Büttner 2004, 43ff)

»So sehr die mimesiskritische Auffassung der Politeia wirkungsgeschichtliche

[sic!] dominant bleibt, so nachdrücklichmuß erinnertwerden, daß in anderen Tei-

len von Platons Werk eine reichere und differenziertere Vorstellung vom Wesen

der Künste zu finden ist.«

(Metscher 1999, 37)

Es ist also nicht das Konzept der Nachahmung an sich, das er verwirft, sondern

vielmehr die Grenzenlosigkeit der Nachahmung, wie sie offenbar von einigen zeit-

genössischenDichtern praktiziert wurde.Mimesis hat bei Platon eine starkemora-

lisch-erzieherische Komponente. Trotzdem bleibt die Bedeutung des Begriffs eher

abstrakt gefasst als konkret präzisiert.

»Mimesis« ist bei Platon ein weiter Begriff, dessen Bedeutungmit dem deutschen

Wort »Nachahmung« nur eingeschränkt wiedergegeben werden kann. […] »Nach-

ahmen« muss in diesem Sinn nicht nur die Herstellung einer Kopie, die einen Ge-

genstand oder Vorgang in der Natur oder »Wirklichkeit« möglichst getreu wie-

dergibt, bezeichnen, es kann auch verwendet werden, wennman jemanden etwa

auffordert, die gerechte Art eines bestimmten Menschen nachzuahmen, ja man

kann sogar von Nachahmung sprechen, wenn jemand sich an die Prinzipien ge-

rechten Handelns im Allgemeinen halten und sie verwirklichen soll.

(Schmitt 2010, 231)

Daraus resultiert eine Poetik, die präskriptiv das Schaffen der Dichter bestimmt

und der Dichtkunst strenge Regeln auferlegt. Einer Götterrepräsentation mit ma-

kelbehafteten Gottheiten stellt sich Platon vehement entgegen, indem er postuliert,

die Dichtung habe Götter undHelden stets als makellos undmoralisch einwandfrei

darzustellen. »Und weit gefehlt, daß man ihnen [den jungen Bürgern] von Riesen-

kriegen vorerzählen sollte und diese abbilden, noch von den vielen und mancherlei

andern Fehden der Götter und Heroen mit ihren Verwandten und Angehörigen.«

(Platon 2018, 271) Der Idealstaat muss also »Aufsicht führen über die, welche Mär-

chen und Sagen dichten, und welches Märchen sie gut gedichtet haben, dieses

einführen, welches aber nicht, das ausschließen.« (Ebd., 269) Bei Zuwiderhand-

lung gegen dieses Gebot sieht er das Risiko, dass sich junge Menschen, die von den

Geschichten lernen, auch die Makel von den dargestellten Vorbildern abschauen.

wenn aber darstellen, dann mögen sie nur, was dahin gehört, gleich von Kindheit

annachahmen, tapfereMänner, besonnene, fromme, edelmütige undanderes der

Art, Unedles aber weder verrichten noch auch es nachzuahmen geschickt sein,

noch sonst etwas Schändliches, damit sie nicht von der Nachahmung das Sein da-

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Zwischen Spiel und Story

vontragen. Oder hast du nicht bemerkt, daß die Nachahmungen, wenn man es

von Jugend an stark damit treibt, in Gewöhnungen und in Natur übergehen, es

betreffe nun den Leib oder die Töne oder das Gemüt?

(Platon 2018, 290; vgl. auch Balke 2018, 37)

Es zeigt sich hier nicht eine Kritik an der Mimesis an sich, sondern an einer Mi-

mesis, die sich ihrer moralischen Verpflichtung nicht bewusst ist. Nur »vorbildli-

che Menschen« sollen zur Nachahmung kommen, um zu vermeiden, dass sich als

negativ empfundene Charaktereigenschaften über den Weg der Nachahmung im

Verhalten der jungen Menschen festsetzen. Platon bindet die Dichter daher an die

»Wahrheit« (2018, 270; vgl. auch Gebauer undWulf 1992, 55). Wenn die Dichter ge-

gen die Wahrheit verstoßen, beispielsweise indem sie die Götter als fehlbar und

makelbehaftet präsentieren, wird die Darstellung dem Vorbild unähnlich (die An-

nahme Platons ist, dass die Götter tatsächlich unfehlbar sind) und damit amime-

tisch. Ein entscheidender Aspekt der Mimesis ist also, was als Referenzpunkt für

die Nachahmung dient.

Diese Argumentation zeigt erneut, dass die Festlegung von Platon als Gegner

des Mimetischen sein Verständnis zu sehr vereinfacht; vielmehr gemahnt Platon

zur Vorsicht im Umgang mit der Nachahmung als Instrument zur Darstellung.

Seine Gedanken verraten eine wichtige Eigenschaft der Mimesis: Sie verfügt über

ein enormes Potential, das über die bloße Darstellung hinausgeht.

Das Mimesiskonzept von Platon ist kein rein ästhetisches Prinzip. Die ethisch-

moralische Dimension ergibt sich aus der Überzeugung, dass die Nachahmung die

Macht hat, das Verhalten und die Eigenschaften eines Vorbilds auf ein formbares

Ziel zu übertragen. Gebauer und Wulf identifizieren als eine zentrale Bedeutung

von Mimesis das »sich ähnlich machen« (1992, 46). Platon begreift diesen Vorgang

als etwas, das zumindest potentiell einen dauerhaften Zustand manifestiert, der

nicht oder nur schwer rückgängig gemacht werden kann. Damit schreibt er Mi-

mesis eine Permanenz zu, die in späteren Auffassungen des Begriffs an Bedeutung

verliert und schließlich ganz verschwindet, da Mimesis dann vielmehr als konti-

nuierlicher Prozess denn als Zustand aufgefasst wird.

Die genaue Deutung des platonischen Mimesisbegriffs wird dadurch er-

schwert, dass der Philosoph selbst in seiner Verwendung nicht konsequent bleibt.

In der Dichterkritik bemängelt er den Status der Dichtung als Schein, als Dar-

stellung von Nichtseiendem; zugleich fürchtet er die Mimesis der Dichter für

ihr Potential zur Manifestation von Realität. In dieser Vieldeutigkeit zeigt sich

eine bereits eingangs erwähnte und konstituierende Eigenschaft der Mimesis

schon innerhalb des Gedankenkosmos eines einzigen Denkers: ihre Vagheit. In

verschiedenen Kontexten kann Mimesis verschiedene Bedeutungen annehmen,

und so hat Platon nicht einen Mimesisbegriff, sondern er hat mehrere. Gebau-

er und Wulf identifizieren vier verschiedene Bedeutungen: die Nachahmung

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 23

von vorbildlichen Menschen; die dichterische Darstellung; die Herstellung eines

Scheins; schließlich die Fähigkeit des Menschen, Bilder herzustellen, in denen

das Nichtseiende mit dem Seienden verflochten ist. (1992, 53ff) Manche dieser

Bedeutungen konnotiert Platon neutral oder positiv, wie die Erziehung junger

Männer durch Nachahmung positiver Vorbilder. Andere dagegen kritisiert er

scharf, wie die Herstellung des Scheins, die dem philosophischen Streben nach

Wahrheit und Echtheit entgegensteht. (Vgl. Melberg 1995, 10f)

An die Stelle der verschiedenen mimetischen Vorgänge zwischen Dichter und

Werk,Werk und Realität sowieWerk und Rezipierenden tritt bei Aristoteles ein Fo-

kus auf den schöpferischen Akt, also die Beziehung zwischen Dichter und Werk.

Das Verhältnis zwischen Werk und Rezipierenden spielt bei ihm durchaus eine

gewisse Rolle, sieht doch auch Aristoteles Gefahren bei der Darstellung von fehler-

haftem Verhalten. Doch führt die Erkenntnis dieser Gefahren nicht zu einem Ver-

bot der Darstellung; Aristoteles verfolgt eine andere Strategie im Umgang mit der

moralischen Verantwortung der Dichter, und sein Ansatz verändert das Verhält-

nis zwischen Dichter und Werk tiefgreifend. Im Zuge dieser Abwandlung trennt

Aristoteles außerdem das dritte Verhältnis bei Platon, die Relation von Werk und

Realität, auf.

Mimesis wird in der Poetik des Aristoteles zu einem formenden Gestaltungs-

prinzip und entfernt sich ein Stück weit von der Bedeutung als »Nachahmung«.

Wenn Aristoteles die Dichter an ihre moralische Verantwortung erinnert, dann

meint er damit nicht, dass sie nur eine bestimmte Form von Verhalten darstel-

len dürfen, er beschränkt nicht ihren Stoff, sondern ruft stattdessen dazu auf, die

Geschehnisse im Prozess der Darstellung so zu formen, dass sie dem moralischen

Zielbild entsprechen. »So soll auch der Dichter, wenn er jähzornige, leichtsinnige

und anderemit derartigen Charakterfehlern behafteteMenschen nachahmt, sie als

die, die sie sind, und zugleich als rechtschaffen darstellen.« (Aristoteles 1982, 49)

Aristoteles propagiert also nicht eine Mimesis des Kopierens, sondern verlangt

eine bewusste und zielgerichtete Formung undManipulation des Stoffes. Anschau-

lich ist die Zusammenfassung von Gebauer und Wulf:

Im Zentrum von Malerei und Dichtung steht Mimesis; doch bedeutet sie nicht

das bloße Kopieren des Äußeren der Natur und die Darstellung der individuellen

Züge. Vielmehr zielt Kunst undDichtung auf die »Verschönerung« und »Verbesse-

rung« der individuellen Züge, auf eine Universalisierung. Mimesis ist also Nach-

schaffen und Verändern in einem.

[…]

Aufgabe der Dichtung ist es, nicht darzustellen, was geschehen ist, sondern das

darzustellen, was »nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit«

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Zwischen Spiel und Story

geschehen könnte. Auch hier wird deutlich, Dichtung ist »mehr als die Nachah-

mung von Vorgefundenem«.

(Gebauer und Wulf 1992, 82; die Zitate stammen aus der Poetik von Aristoteles)

Aristoteles erlaubt den Dichtern nicht nur die Veränderung ihrer Vorbilder im

mimetischen Schaffensprozess, er verlangt sie sogar. Eingeschränkt ist dieses Po-

tential einzig durch die moralische Dimension der Idealisierung des Subjekts. Die

Loslösung vomWahrheitsgebot Platons ist eine außergewöhnlich tiefgreifende Ab-

weichung, die den Dichtern eine ganze Reihe neuerMöglichkeiten eröffnet. Aristo-

teles unterscheidet ganz explizit die Dichter von denGeschichtsschreibern – letzte-

re treten als reine Chronisten auf und haben die Aufgabe, nur genau das schriftlich

nachzuahmen, was wirklich geschehen ist (Mimesis in ihrer transmedialen Funk-

tion). Die Dichter dagegen müssen sich von ihrer Vorlage lösen, wo es angemessen

erscheint, und das Abbild zum Besseren formen.

Die idealisierende Umformung hält sich sehr lange als fester Bestandteil des

Mimesiskonzepts und bestimmt beispielsweise auch das Verständnis im Mittelal-

ter.10 Gebauer und Wulf schreiben:

In den tausend Jahren, die das »Mittelalter« umfaßt, spielt Mimesis, hier zumeist

als imitatio bezeichnet, eine große Rolle. Kaum ein Bereich mittelalterlichen Le-

bens, in dem sie nicht wirksam wird und der sich nicht durch sie kennzeichnen

ließe.

(Gebauer und Wulf 1992, 93)

Entscheidend für diese Aussage ist eben genau der verändernde, anpassende,

»idealisierende« Charakter der Mimesis. Wissen und Erkenntnisse vorangegan-

gener, vor allem antiker Kulturen wird nicht einfach übernommen und kopiert,

sondern neu gelesen, interpretiert und ausgelegt. Konzepte und Ideen werden den

neuen kulturellen Umständen, im europäischenMittelalter also dem Christentum,

angepasst und neu kontextualisiert. Diesen kulturellen Brückenschlag bezeichnen

Gebauer und Wulf als die »Amalgamierung von Zeichen verschiedener Traditio-

nen« (1992, 93). In dieser Lesart wird Mimesis im Mittelalter zum Instrument der

Kulturaneignung: Die christliche Obrigkeit stellt alles vorchristliche Geschehen

in einen christlichen Zusammenhang und subsumiert auf diese Weise das ältere

Kulturgut, macht es zum Teil des christlichen Paradigmas. Gebauer und Wulf

verfolgen derlei Prozesse vor allem in der Kunst und Literatur und kommen zu

dem Schluss: »Mimesis kann als Reproduktion eines Vorbildes nicht hinlänglich

begriffen werden.« (1992, 95) Sie führen diesen Gedanken noch genauer aus:

10 Gebauer und Wulf identifizieren den Begriff der »imitatio«, der im Mittelalter für Konzepte

gebraucht wird, die unserem Verständnis nach der Mimesis entsprechen. (1992, 93) In den

Darstellungen hier wird konsequent von »Mimesis« gesprochen, um die Begriffsdiskussion

nicht unnötig zu verkomplizieren.

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 25

Kunst muß durch die Nachahmung des Wesens der Natur mehr als ihre Oberflä-

che zur Erscheinung bringen; Nachahmung meint also mehr als die bloße Imita-

tion des Äußeren durch die Kunst; in diesem »Mehr« liegt die Freiheit des Men-

schen, etwas Neues zu schaffen, das in der Natur selbst kein Vorbild hat. Hier ist

der Mensch das Abbild Gottes als Schöpfer und Künstler.

(Gebauer und Wulf 1992, 98)

Selbst da, wo die Kunst nicht mimetisch ist, wird sie mimetisch durch die Annähe-

rung des schöpferischen Menschen an die Schöpfungskraft Gottes. »Der Künstler

imitiert nicht die Natur, wie sie ist, sondern er imitiert ihr Produktionsprinzip; […]

und es ist das schöpferische Prinzip hinter den Erscheinungen der Natur, das der

Mensch nachahmt. Auf diese Weise kann er auch grundsätzlich Neues hervorbrin-

gen.« (Winkler 2002, 230) Noch Adorno begreift Mimesis als »Nachahmung nicht

von Geschaffenem sondern des Aktes der Schöpfung selber.« (Stein 2008, 6) Es ist

damit nichtmehr primär dasWerk, das alsmimetisch aufgefasst wird, sondern der

Mensch an sich ist eine Mimesis Gottes. Schließlich heißt es schon in der Gene-

sis: »Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn.«

(Genesis 1:27; Katholische Bibelanstalt Stuttgart 1980, 5) Im christlichen Verständ-

nis ist das Mimetische also ganz entscheidend mit der Entstehung des Menschen

verbunden, sie ist eine wortwörtlich seinskonstituierende Eigenschaft.

Das Mittelalter inklusive Renaissance markiert eine extrem lange Phase aus-

giebiger mimetischer Aktivität in allen Bereichen, die sich zum Ende hin auf den

künstlerischen Bereich fokussiert und dort zu besonderer Blüte gelangt. Das Kenn-

zeichen dermittelalterlichenMimesis ist aber jene Verbindung von »mimetische[n]

und zugleich innovative[n] Prozesse[n]« (Gebauer und Wulf 1992, 94), die eben

nicht zu einer bloßen Kopie der Vorlage führen, sondern zu einer Weiterentwick-

lung.

Eine besondere Eigenschaft der Mimesis zeigt sich im Übergang zur Neuzeit:

die Interaktivität. Damit ist freilich nicht eine Interaktivität gemeint, wie sie das

Verhältnis zwischen Werk und Rezipierenden im modernen Computerspiel be-

stimmt. (Vgl. die ausführliche Diskussion in Kapitel 3.) Vielmehr geht es um die

implizite Aufforderung an die Rezipierenden, aktiv mit dem Werk, beispielsweise

einem Text, umzugehen und anhand des eigenen mimetischen Vermögens Bedeu-

tung zu erschaffen, die vielleicht im Werk nur als Potential, als Deutungsmöglich-

keit angelegt ist. Gebauer undWulf demonstrieren diese Tendenz anhand derWer-

ke von Erasmus von Rotterdam, Michel de Montaigne und William Shakespeare.

(1992, 128ff) Ihre Erkenntnisse legen dar, dass Mimesis kein Zustand eines Werkes

ist, sondern ein Prozess, sie zeigen die Abhängigkeit des mimetischen Vorgangs

von der Herangehensweise der Rezipierenden.

Im 18. Jahrhundert verliert die Mimesis als Begriff und Konzept an Bedeutung

und wird von einer Haltung ersetzt, die »das Subjekt in seiner künstlerischen Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Zwischen Spiel und Story

zigartigkeit gegenüber dem Objekt betont bis hin zur romantischen Kunstauffas-

sung […], die das autonome schöpferische Subjekt mit seiner nur noch selbstbe-

stimmten künstlerischen Entäußerung in sein Recht einsetzt.« (Feldmann 1988, 10)

Die Nachahmung wird so nachhaltig diffamiert, dass vielleicht sogar die oft auf die

Kritik hin reduzierte Leseweise der platonischen Mimesis-Theorie maßgeblich von

der Schmähung aus dieser Zeit herrührt. In einer Hinsicht bleibt diese Phase der

Begriffsentwicklung aber der Geschichte treu: Es gibt keine eindeutigen Defini-

tionen, sondern nur vage Zuschreibungen. (Vgl. Gebauer und Wulf 1992, 219) Es

ist dabei bezeichnend, dass die Mimesis genau dann einen schlechten Ruf erhält,

wenn ihr Bedeutungsspielraum stark eingeschränkt wird: Mimesis wird zu Beginn

des 18. Jahrhunderts auf die Naturnachahmung beschränkt. Aus dieser Einschrän-

kung resultiert ihre Ablehnung, weil sich besonders die Künstler der Romantik als

schöpferische Individuen verstehen, die Neues aus sich selbst hervorbringen. Ei-

ne reine Nachformung von etwas bereits Bestehendem erscheint diesen Künstlern

geradezu als Beleidigung ihrer kreativen Tätigkeit.

Diese Entwicklung gipfelt in der Auflösung der Mimesis im schöpferischen

Prozess. »Das Kunstwerk wird nicht in bezug auf eine vorgängigeWelt verstanden,

sondern hat den Charakter einer Eigenwelt. Mit dieser Abschließung der Kunst

gegen andere Welten wird im Grunde ihr mimetischer Charakter aufgehoben.«

(Gebauer und Wulf 1992, 228) Auf die Spitze getrieben wird diese Entwicklung

von Kant und schließlich Rousseau, die das Individuum auch erkenntnistheore-

tisch von der realenWelt abtrennen, wodurch eine mimetische Kunst im Sinne der

Naturnachahmung vollkommen unmöglich wird. (ebd., 228f) Die heute oft zu be-

obachtende Beschränkung von »mimetisch« im Sinne von »rein nachahmend« ist

auch ein Ergebnis der Entwicklungen im 18. und 19. Jahrhundert.

In jüngerer Zeit lebt der Begriff wieder auf und erlebt eine Vielzahl vonNeudeu-

tungen. Tatsächlichmacht sich die Vielgestaltigkeit derMimesis wieder vollständig

bemerkbar: Nicht ein Konzept, wie vage es auch sein mag, bestimmt den Diskurs,

sondern jeder Theoretiker verwendet den Begriff in einer eigenen Weise und lädt

ihn mit eigener Bedeutung auf. René Girard vermutet in der Mimesis beispiels-

weise einen anthropologischen Mechanismus und postuliert, dass menschliches

Handeln ohne mimetische Grundlage überhaupt nicht möglich sei, sondern im-

mer im Bezug zu vorgegebenen Modellen stehe. (Vgl. Gebauer und Wulf 1992, 357)

Besonders eindrucksvoll ist seine These vom mimetischen Begehren: Dem Men-

schen erscheint begehrenswert, was andere begehren. Das Streben nach etwas ist

dieserThese zufolge immer eine Nachahmungshandlung, die Kopie des Begehrens

eines anderen. Die daraus sich zwangsläufig ergebenden Rivalitäts- und Gewaltbe-

ziehungen stellen ein zentrales Problem in der Theorie Girards dar. (Vgl. ebd., 357)

Bei Derrida wiederum spiegelt sich der Ansatz, der erstmals bei Aristoteles

auftaucht, und wird ins Extreme übersteigert. Nach Derrida ist die Differenz das

Funktionsprinzip der Mimesis, nicht die Ähnlichkeit. Wenn bei Aristoteles die for-

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 27

mende Nachschaffung den ästhetischen Duktus bestimmt, liegt bei Derrida in ty-

pisch paradoxer Weise die ganze Wirkung des mimetischen Verhältnisses in der

Differenz. Zugrunde liegt dabei der Gedanke der Intertextualität, dass also kein

Text für sich genommen existiert, sondern immer auf andere Texte bezogen ist.

(Vgl. Metscher 1999, 55, sowie Gebauer und Wulf 1992, 373)

Besonders weit fasst Walter Benjamin den Begriff der Mimesis, wird das Kon-

zept bei ihm doch zum Prinzip der menschlichen Erkenntnis überhaupt. »Viel-

leicht besitzt er [der Mensch] keine höhere Funktion, die nicht entscheidend durch

mimetisches Vermögen mitbedingt ist.« (Benjamin 2019, 91) Mimesis

steht im Zentrum des Verhältnisses des Menschen zurWelt, zum Anderen und zu

sich selbst. Sie ermöglicht es ihm, Sinn zu entdecken und Erfahrungen zumachen.

Das mimetische Vermögen führt dazu, Ähnlichkeiten zu empfinden und Korre-

spondenzen mit der umgebenden Natur zu schaffen.

(Gebauer und Wulf 1992, 374)

Wahrnehmung ist für Benjamin die unentwegte Tätigkeit des Nachschaffens der

Welt im menschlichen Geist, ein unendlicher schöpferischer Prozess. Man könnte

sogar sagen, dass Benjamin die an sich so konträren Positionen vonMittelalter und

Aufklärung oder Romantik miteinander vereint, indem er sowohl das schaffende

Individuum als auch die allgegenwärtige imitatio in einem Konzept verbindet.

Gemein ist diesen jüngeren Mimesistheorien, dass sie die Nachahmung nicht

imWerk verorten, sondern in derWahrnehmung der Rezipierenden.Mimesis wird

nicht als abschließbare Tätigkeit oder Zustand verstanden, sondern als ein sich

unablässig entwickelnder Prozess, der unentwegt fortläuft. Mimesis kommt nicht

zu einem Ende, es gibt keine »Mimestasis«, sondern nur den ununterbrochenen

Prozess des Verstehens.

Wie also lässt sich Mimesis schließlich begreifen? Wie im Zuge dieser Diskus-

sion dargestellt wurde, gibt es keine konkrete Bestimmung des Begriffs oder Kon-

zepts. Selbst die Festlegung auf einen bestimmten Bereich menschlicher Erfah-

rung ist unmöglich, umfassen etablierte Mimesiskonzepte doch Ästhetik, Ethik,

Pädagogik, Epistemologie, Anthropologie, Kunst, Kultur und viele weitere Aspekte

menschlicher Existenz. Weiterhin kann Mimesis konkreter oder abstrakter ver-

standen werden:

Die möglichst detailgenaue Kopie von etwas Vorgegebenem beschreibt ein eher

sklavisches Nachahmen, etwa wenn jemand die gleiche Gestik und Haltung

eines anderen kopiert. Die Orientierung am »Geist« eines andern, etwa wenn

ein Dichter im Geist eines anderen schreibt, führt zu einer größeren Freiheit

in der eigenen Gestaltung, die noch größer ist, wenn überhaupt nichts, was be-

reits konkret verwirklicht ist, »nachgeahmt«wird, etwawenn jemand selbst einen

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Zwischen Spiel und Story

Begriff vonGerechtigkeit oder Stil entwickelt und ihmgemäß, ihn »nachahmend«,

handelt oder spricht.

(Schmitt 2010, 231)

Damit kann die Verbindung zwischen der Vorlage und ihrer Nachahmung also

sowohl rein oberflächlich und dem Anschein nach bestehen (und damit wohl dem

vorherrschenden Verständnis »nur« mimetischer Relationen entsprechen) oder

aber auf einer strukturellen Ebene stattfinden, die tieferliegende Eigenschaften

betrifft. Metscher gesteht der Mimesis noch weiterreichende Macht zu, ausgehend

von einer Grundbedeutung »sinnlicher Vergegenwärtigung, d.i. ein Anwesend-

Machen von Abwesendem oder Verborgenem, das sich der Alltagserfahrung

entzieht.« (2004, 15) Von diesem Punkt aus entfaltet die Mimesis eine Durchdrin-

gung der Welt: »Nichtgesehenes wird sichtbar, Nichtgehörtes hörbar, Sprachloses

sprechbar – ein Unbekanntes uns bekannt gemacht, Mögliches als Wirkliches

vorgestellt, ein verborgenes Wesen ansichtig und in diesem Ansichtigwerden

begriffen.« (Ebd., 18)

Angesichts so vielfältiger Fassungen des Begriffs bleibt die eindeutige Bestim-

mung der Mimesis schwer greifbar. Immerhin aber lassen sich vier Charakteris-

tika identifizieren, die das Konzept bestimmen: (1) Mimesis ist ein Gleichheits-

verhältnis zwischen Entitäten. Die Art und Ausprägung der Gleichheit kann stark

variieren, aber es geht immer um Parallelen zwischen zwei unterschiedlichen Phä-

nomenen. (2) Zentral für die praktische Anwendung von Mimesis als Analysewerk-

zeug ist die Identifikation der Referenzpunkte, also welche Entitäten als Quelle und

Nachahmung betrachtet werden. Ein Phänomen kann dabei, je nach Perspektive,

in unterschiedlichen mimetischen Konfigurationen gleichzeitig auftreten und sich

beispielsweise mimetisch zu Referenzpunkt A, aber amimetisch zu Referenzpunkt

B verhalten. (3) Das Bedeutungsprinzip der Mimesis ist nicht die Gleichheit, son-

dern die Differenz. Zwar beschreibt das Mimetische stets die Übereinstimmung

zwischen Quelle und Nachahmung, Bedeutung entsteht aber vor allem dort, wo

sich die beiden Entitäten unterscheiden. (4) Mimesis ist ein Prozess und daher

nicht statisch, sondern dynamisch. Sie wird immer aktiv im Hinblick auf eine Er-

wartungshaltung erzeugt und liegt nicht als Fakt vor; sie ist Ergebnis der Interpre-

tation.

Aufbau der Arbeit

Im Rückbezug auf die historischen Mimesisbegriffe und ihre Inhalte nähert sich

diese Arbeit dem Prinzip der Mimesis im Computerspiel in sieben Kapiteln. Jedes

dieser Kapitel legt den Fokus auf eine Eigenschaft der Mimesis, ein Merkmal des

Computerspiels sowie einen Titel zur praktischen Veranschaulichung der theore-

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hinführung 29

tischen Konzepte. Durch diese Struktur werden die begriffsphilosophischen As-

pekte der Mimesis immer direkt im Kontext mit ihren praktischen Auswirkungen

auf Konzepte des Computerspiels erläutert. Der Fokus auf ein Spiel pro Kapitel

dient vor allem der konzeptionellen Einheit der Betrachtungen; eine vollständige

Interpretation der Titel kann imRahmen dieser Arbeit nicht geleistet werden. Auch

wird nicht vollständig auf die Teilanalyse weiterer Titel in einem Kapitel verzich-

tet, wenn sie der Argumentation zuträglich sind oder Aspekte veranschaulichen,

die sich am Haupttitel nicht oder nur schwer demonstrieren lassen.

Das erste Kapitel befasst sichmit den SpielenHitman (IO Interactive 2016) und

Hitman 2 (IO Interactive 2018), deren spezifische Konfiguration aus Spielprinzip

und erzählerischen Inhalten herangezogen wird, um die ästhetische Grundbedeu-

tung der Mimesis zu veranschaulichen. Das Kapitel umreißt weiterhin die Grund-

züge der Debatte zwischen Ludologen und Narratologen und setzt sie ins Verhält-

nis zur Spaltung des Mediums. Ein Exkurs integriert Betrachtungen zur Frage der

Kunstfähigkeit des Computerspiels.

Im zweiten Kapitel wird der Sinnesapparat des Menschen genauer betrach-

tet, bildet die Wahrnehmung doch die Grundlage für jeden Medienkonsum und

ist selbst ein unablässiger Strom mimetischer Prozesse, die Eindrücke der Außen-

welt im mentalen Abbild der Welt imitieren. Am Beispiel von Metal Gear So-

lid V: The Phantom Pain (Kojima 2015) wird (auch im Vergleich mit Hitman)

die Frage erörtert, in welcher Weise Computerspiele die verschiedenen zur Verfü-

gung stehenden Sinnesmodalitäten nutzen. Neben medizinisch-psychologischen

und esoterisch begründeten Sinneskanälen werden zusätzlich Überlegungen zur

Wahrnehmung von Zeit und Aktivität angestellt.

Das dritte Kapitel nähert sich dem Mediumsbegriff vor dem Hintergrund der

Vorgangsnatur der Mimesis und setzt die beiden Konzepte in ein eindeutiges,

exklusives Verhältnis. Das erzählende Computerspiel wird auf der Basis seiner

mimetischen Konfiguration als unkonventionelles Medium erkannt. Im Zusam-

menhang mit den Eigenschaften des Computerspiels als Medium und mit The El-

der Scrolls V: Skyrim (Bethesda 2011) als exemplarische Grundlage werden auch

die bedeutsamen Konzepte von Freiheit, Technizität und Genre diskutiert.

Kapitel 4 wirft einen Blick auf die Beziehungen zwischen den Spielenden, dem

Spiel und ihren jeweiligen realweltlichen Bezugsrahmen und stellt diese Beziehun-

gen als kommunikative Verhältnisse dar. Auf der Basis einer Interpretation von

Assassin’s Creed 2 (Ubisoft 2009) werden die Konzepte von Avatar und Spielwelt

untersucht.Weiterhin widmet sich das Kapitel den Phänomenen von uncanny valley

und suspension of disbelief, betrachtet sie als mimetische Strukturen und setzt sie in

ein Verhältnis zueinander, zum Medium und zur Realität.

Im fünften Kapitel stehen Überlegungen zur Glaubwürdigkeit einer virtuel-

len Welt im Mittelpunkt. Die fundamentale Spaltung des Mediums Computerspiel

wird auch in der Unterscheidung von Realitätsverhältnissen von spielerischer und

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Zwischen Spiel und Story

erzählerischer Sphäre erkannt und anhand von Begriffen wie Realismus, Authen-

tizität, Naturalismus, Plausibilität und Intertextualität am Beispiel Grand Theft

Auto V (Rockstar 2013) konkretisiert. Die Ausführungen zeigen den formenden

Charakter der Mimesis und seine Bedeutung für das Medium Computerspiel.

Anhand des Western-Abenteuers Red Dead Redemption 2 (Rockstar 2018)

geht Kapitel 6 den verschiedenen Involvierungsstrategien des Computerspiels

nach, die sich je nach Sphäre erheblich unterscheiden. Ein kritischer Blick auf die

Verwendung von Begriffen wie »Immersion« und »Präsenz« in der Fachliteratur

zeigt eine auffallende Inkonsistenz, weshalb die Begriffe für die Verwendung

neu und im Zusammenhang mit den mimetischen Eigenschaften von Spiel und

Erzählung definiert werden.

Das siebte Kapitel schließlich stellt eine Möglichkeit vor, anhand der mimeti-

schen Strukturen innerhalb eines Computerspiels den ludonarrativen Graben zu

überspringen und eine (ludonarrativ) harmonische, ganzheitliche Spielerfahrung

herzustellen. Es demonstriert diese Möglichkeit verstärkt interpretierend anhand

des Spiels Hellblade: Senua’s Sacrifice (Ninja Theory 2017) und führt Betrach-

tungen zu einem Konzept der »inneren Mimesis« mit der Bedeutungsvertiefung

durch Differenzpotentiale und intersensorische Diskrepanzen zusammen.

Ziel der Arbeit ist es, darzulegen, dass die mimetischen Strukturen in Com-

puterspielen sehr viel komplexer und weiter verzweigt sind, als es zunächst den

Anschein haben mag. Tatsächlich wird Mimesis, wie sie im Rahmen dieser Arbeit

begriffen wird, geradezu allgegenwärtig in den Architekturen und Verknüpfungen

des Computerspiels. Imitationsprinzipien in einem abstrakten Verständniswerden

zwischen den virtuellen Welten und ihren realen oder medialen Vorbildern gefun-

den, zwischen denHandlungsstrukturen von Spielen, Computerspielen und Alltag,

zwischen den Figuren der Simulation und denjenigen, die sich freiwillig in die Vir-

tualität stürzen: den Spielenden. Vor allem aber geht es um die Überwindung der

Kluft zwischen spielerischen und erzählerischen Elementen im Computerspiel, die

durch die Betrachtung der inneren Mimesis in Hellblade: Senua’s Sacrifice of-

fenkundig wird. Die Ergebnisse der Betrachtungen werden abschließend in einem

eigenen Segment zusammengefasst.

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003 https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

