Hinfiihrung

Das Computerspiel ist ein ungew6hnliches Medium, weil es sich im Gegensatz zu
Literatur, Film oder Theater nicht damit zufrieden gibt, eine vorgefertigte Hand-
lung zu prasentieren. Es negiert die Position der Rezipierenden und ersetzt sie
durch die Position der Spielenden, deren aktive Teilhabe am Geschehen entschei-
dend ist fur das Zustandekommen der Handlung. Ohne Spielende gibt es kein
Spiel, und eben auch kein Computerspiel, denn die »Essenz des Spiels liegt in sei-
ner interaktiven Natur«. (Ermi und Miyri 2011, 90)" Sicherlich ist auch ein Roman
in der Entfaltung seiner Bedeutung von der interpretativen Leistung der Lesenden
abhingig; nur im Spiel aber veridndert sich der Inhalt des Mediums durch den Ein-
fluss der Spielenden. Diese interaktive Teilhabe der ehemals passiv Rezipierenden
mischt sich im modernen Computerspiel mit der Vermittlung erzihlerischer In-
halte zu einem komplexen Gebilde, einem hybriden Medium, das zwei scheinbar
gegensitzliche Pole umfasst: das Spiel einerseits und die Erziahlung andererseits.
(Vgl. Hayot und Wesp 2004, 405, sowie Frome 2019, 868)

Diese inhidrente Zweiteilung des Computerspiels hat vor allem in der Anfangs-
zeit der Game Studies zu einer mitunter heftigen Auseinandersetzung zwischen
zwei Lagern innerhalb der Computerspielforschung gefithrt, der inzwischen be-
riichtigten Debatte von Ludologen und Narratologen. Die Differenzen scheinen
heute weitestgehend iiberwunden. (Vgl. Beil et al. 2014, 7) Dennoch zeigt dieser
Streit iiberdeutlich auf, wie zentral die Dualitit von Spiel und Erzihlung fiir das
Computerspiel ist, wurden beide Elemente im Rahmen der Debatte doch als fir
die Analyse ausschlaggebend angefiihrt.

Neuere Theorien beschrinken sich nicht mehr auf die Betrachtung einer der
beiden Seiten, sondern geben sich in ihren Ansitzen explizit hybrid und versu-
chen die Verschmelzung von Spiel und Erzihlung auf verschiedene Weisen. Ko-
konis beispielsweise nihert sich dem Computerspiel aus einer semiotischen Rich-
tung, die interessant ist, aber letztlich doch innerhalb der Grenzen ihrer narra-
tologischen Perspektive gefangen bleibt; geradezu bezeichnend nennt Kokonis die

1 »Yet, the essence of a game is rooted in its interactive nature, and there is no game without
a player.«



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Spiel und Story

Computerspiele durchweg »Texte«. (Kokonis 2014, passim) Er wihlt fiir seine Ana-
lyse ein nichterzihlendes Spiel, weil es ihm offenkundig darum geht, sein Modell
auf nicht-narrative Titel anzuwenden. (ebd., 180) In diesem Zuge begeht er genau
den »narratologischen Kolonialismus« (vgl. Aarseth 2006, 45; auch Murray 2005),
vor dem die Ludologen so wortreich gewarnt haben. Es ist erstaunlich, wie Koko-
nis erst die Briickenposition seiner Theorie untermauert, um dann in der Analyse
ginzlich narratologisch vorzugehen und alle Zeichen als »erzihlend« zu deuten,
ohne Spielmechaniken zu beriicksichtigen. Damit ist Kokonis nicht allein: Auch
Engelns (2014) verweilt, trotz seiner explizit hybriden Zielsetzung, im Kosmos der
Narratologie, was zwar in vielerlei Hinsicht aufschlussreich ist, aber gerade im
Hinblick auf die von ihm selbst thematisierte Verbindung der Ebenen von Spiel
und Erzihlung letztlich fruchtlos bleibt. Wie andere Ansitze auch versucht En-
gelns die Verschmelzung oder Parallelisierung der Begrifflichkeiten von Spiel und
Erzdhlung und verliuft sich anschlief}end in der alten Gefahr, ein Spiel doch wieder
ausschliefilich narratologisch zu betrachten.

Kiicklich geht einen dhnlichen Weg und unternimmt den Versuch, ein Begriffs-
instrumentarium zu entwickeln, das Begriffe der Narratologie mit Begriffen der
Ludologie in Verbindung bringt. (Vgl. Kiicklich 2001 sowie Matuszkiewicz 2019,
93ff) Letztlich fithrt aber keines dieser Hybridmodelle auf einen nachhaltig haltba-
ren Weg, verschreiben sie sich doch stets dem Gedanken, das Computerspiel lasse
sich als ein homogenes Medium begreifen. Die Leugnung der fundamentalen Spal-
tung des Computerspiels mag spannende Ideen und interessante Ansitze hervor-
bringen, dndert aber nichts an der Tatsache, dass Erzahlung und Spiel nie wirklich
eins werden. Neitzel fasst diesen Umstand in die Formel: »Spiel und Erzihlung lie-
gen dabei nie auf derselben Ebene.« (2000, 10) Vielfach ist auf die Unvereinbarkeit
der beiden Seiten hingewiesen worden:

Spielerische Freiheiten stehen im unauflosbaren Widerspruch zu dem Erzdhlen
einer koharenten Geschichte: Je mehr Spieler auf den Erzihlverlauf eines Video-
spiels einwirken kénnen, desto schwieriger gestaltet sich die Erzeugung eines sze-
nenibergreifenden Bedeutungszusammenhangs.

(Hennig 2016, 145)

Das bedeutet nicht, dass sich das Computerspiel nicht trotzdem als Einheit ana-
lysieren und interpretieren lieRe. Um aber ein wirklich tiefgreifendes Verstindnis
des Computerspiels erreichen zu kénnen, muss man akzeptieren, dass die Sphi-
ren Spiel und Erzdhlung sich entgegenstehen und nicht ineinander auflésbar sind.
Natiirlich wirken beide Komponenten zusammen und miissen entsprechend in ih-
ren Zusammenhingen betrachtet werden: »In order to do games justice, we must
study both their narratives and their play.« (Tarnowetzki 2015, 1) Dabei spielt es
keine grofie Rolle, wie die beiden Sphiren bezeichnet werden. Farrell spricht von
»story« einerseits und »abstract logic« andererseits (2014, 40), Juul von »rules« und

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

»fiction« (2005b, 163), Miyri von »gameplay« und »representation« (2008, 53), Do-
nald und Reid von »formal elements« und »dramatic elements« (2020, 16).> Wichtig
ist, dass die Sphiren getrennt (und damit auch nicht mit einem einheitlichen Be-
griffsapparat abbildbar) sind, jedoch zusammen wirken: »Even though fiction and
rules are formally separable, the player’s experience of the game is shaped by both.«
(Juul 2005b, 177) Die beiden Seiten sind eng miteinander verwoben (Miyra 2008,
53), und stehen nicht prinzipiell in einem hierarchischen Verhiltnis zueinander:
»This is not to say that either story or gameplay are more important than the other,
but that they should work in concert to generate a united experience.« (Ruch 2010,
289) Hierarchien kénnen auftreten,® die genaue Ordnung und der Vorrang einer
Sphire bleiben aber den Spieleentwicklern vorbehalten und kénnen von Titel zu
Titel variieren.

Ein Konzept, das dieser geteilten Einigkeit eher gerecht wird, ist das der ludo-
narrativen Harmonie. Der Begriff geht auf Clint Hocking zuriick (2009), der eine
Widerspriichlichkeit zwischen der erzihlerischen und der spielerischen Ebene als
»ludonarrative Dissonanz« bezeichnet,* aus der sich als Gegenstiick eben die ludo-
narrative Harmonie ergibt. Das Konzept beschreibt ein »Ineinandergreifen von
Spielmechaniken und Erzihlung« (Despain und Ash 2016, 1), eine »positive sym-
biotische Beziehung zwischen Erzihlung und Gameplay« (Pynenburg 2012, 24),°
die »erfolgreiche Synchronisierung von ludischen und narrativen Aspekten« (Roth
et al. 2018, 4).7 Leider fehlt es dem Konzept bislang an theoretischem Fundament
und einer Prizisierung der zugrundeliegenden Begriffe; so macht sich keiner der
Autoren die Mithe, festzulegen, durch welche Eigenschaften oder Phinomene sich

2 Donald und Reid beziehen sich dabei auf Fullerton 2014.

3 So sieht Mayra den Spielanteil als »Kern« und die Erzdhlung als »Hiille«: »| have named this
totality the dual structure of games; as ludic simulations coupled with a digital audiovisual
medium, digital games provide players access to both a »shell« (representational layers) as
well as the »core« (the gameplay). This is also where the inherent interdisciplinarity of game
studies is rooted. As both representational shell and core gameplay contribute to player’s ex-
perience with the game, neither cannot be ignored while researching and analyzing games.«
(2009, 317) Diese Ordnung trifft sicherlich auf einzelne Titel zu, auf andere nicht.

4 Vgl. auch Howe: »At a basic level, ludonarrative dissonance occurs where the narrative and
ludic structures of a game conflict in such a way that the player is sthrown out of the game«
(emersion); thatis, instead of the player being able to fully immerse in the specific fantasy of
the game world as if it was real, its make believe quality becomes explicit as a consequence
of the contradiction between the story being told and the means that the player is required
by the game to employ in order to advance or, usually, remain in it at all.« (2017, 44)

5 »a synchronization between mechanics and narrative that create a consistent and realized
experience or story.«

6 »a positive symbiotic relationship between the narrative and gameplay of an interactive nar-
rative.«

7 »the successful syncing of both ludic and narrative aspects«



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Spiel und Story

die beschworene »Harmonie« auszeichnet. Die Ungenauigkeit der Handhabung
schligt sich dann auch darin nieder, dass die vorgebrachten Analysen liickenhaft
oder sogar widerspriichlich bleiben. Seraphine beschreibt beispielsweise einen Mo-
ment im Spiel THE LasT oF Us (Naughty Dog 2013), in dem eine Spielmechanik
nicht mehr funktioniert, weil die beteiligten Figuren in der Erzihlung in Streit
geraten sind. (Seraphine 2016, 7) Es lisst sich aber ohne Weiteres argumentieren,
dass es sich dabei nicht um Dissonanz handelt, sondern im Gegenteil um perfekte
Harmonie: Die Erzihlung (die Beziehung zwischen den Figuren ist gestort) findet
sich perfekt widergespiegelt in der Mechanik (die Funktion ist gestort). Ein anderes
Beispiel beschreiben Despain und Ash:

In WATCH Docs, the main narrative involves the death of a character’s niece, but
upon visiting her grave, the user-interface (Ul) element prompts the player to
parkour [sic!] over her grave. This prompt for gameplay that does not make narra-
tive sense is dissonant, because the player is aware that the character their [sic!]
playing would never parkour over their loved one’s grave. Decreasing the player’s
ability to contribute to a story whether through mechanics or narrative increases
the potential for ludonarrative dissonance.

(Despain und Ash 2016, 2)

Auch diese Analyse ist duf3erst streitbar, wenngleich weniger eindeutig als das vor-
herige Beispiel. Das Spiel bietet den Spielenden die Méglichkeit, eine ludonarrativ
dissonante Handlung zu vollfithren; es kommt aber nicht zwangsweise zu dieser
Handlung. Wenn bereits solche Potentiale als Dissonanzen gelten, kann ein Spiel
fast nicht ohne existieren. Die Spielenden konnen in vielen Situationen frei ent-
scheiden, wie sie sich verhalten wollen, und in nahezu jeder Instanz wird es Wege
geben, eine Dissonanz zu erzeugen. Wenn aber jedes Spiel dissonant ist, verliert
der Begriff seine Bedeutung und wird nutzlos. Es scheint daher ratsam, den Be-
griffsumfang einzuschrinken und nur in solchen Fillen anzuwenden, in denen der
Widerspruch zwischen Erzihlung und Spiel unausweichlich oder der Titel zumin-
dest aufgrund seiner Gestaltung die dissonante Handlungsweise zu provozieren
scheint.

Aus den dargelegten Griinden ist es wohl notwendig, sich der hybriden Natur
des Computerspiels aus einer anderen Perspektive zu nihern, die zugleich die Au-
tonomie der beiden Sphiren Erzihlung und Spiel als definitorisches Merkmal des
Mediums anerkennt und trotzdem eine Moglichkeit bietet, diese Spaltung analy-
tisch und interpretatorisch zu iiberwinden, um zu einer ganzheitlichen Interpreta-
tion eines Titels zu kommen. Oder, wie Matuszkiewicz es ausdriickt, es bedarf »ei-
ner strukturierenden Kraft, die Interaktion und Narration nicht nur miteinander
synchronisiert, sondern auch Synergien produziert.« (2019, 13) Eine solche Kraft
findet sich in einem antiken philosophischen und vor allem &sthetischen Konzept:
der Mimesis.

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Die Vielfalt der Imitation

Lange Zeit hat das isthetische Prinzip der Mimesis unter einem eher schlechten
Ruf gelitten. Die Kiinstler und Denker des 18. Jahrhunderts empfanden die bloRe
Idee, Kunst sei eine Nachahmung der Natur, als beleidigend gegeniiber dem schop-
ferischen Geist des Kiinstlers. Wenn der Kiinstler nur nachschafft, was schon exis-
tiert, werde er zum blofRen Handwerker statt zum Kern einer einzigartigen produk-
tiven Kraft, die Neues erschaffen kann, so die Vorstellung. »In seiner iiberlieferten
Bedeutung als Imitatio, Nachahmung konnte Mimesis dem neuzeitlichen Kunst-
denken, welches dem Kiinstler als einmaligem schépferischen Individuum seinen
Rang einriumte, nicht mehr geniigen.« (Feldmann 1988, 9) Diese »Verwerfung des
Nachahmungsprinzips« (Balke 2018, 111) wird im zwanzigsten Jahrhundert von den
verschiedensten Denkern mit den unterschiedlichsten Argumenten und Herleitun-
gen ausgehebelt und die Mimesis als Funktionsprinzip rehabilitiert. Den Ruch von
Einfachheit und minderem Wert ist der Begriff der Mimesis aber nie wieder ganz
losgeworden. Noch heute unterscheiden Philosophen, Kunst- und Literaturkritiker
zwischen Teilen eines Werkes, die genuin schopferischer Natur sind, und solchen,
die »blofi« mimetischen Charakter haben, weil sie nur wiedergeben, was bereits
gesagt wurde.®

Dabei fufdt bereits die damalige Kritik an der Mimesis auf einem groben Miss-
verstandnis der Komplexitit des Konzepts. Mimesis bedeutet nicht nur Nachah-
mung im Sinne des Plagiats. Sie ist mehr als das reine Kopieren einer Vorlage.
Mimesis formt, Mimesis verdndert, Mimesis erschafft. Bei dem Mimesisbegriff,
der im 18. Jahrhundert negativ besetzt und aus dem allgemeinen kiinstlerischen
Diskurs ausgeschlossen wurde, handelt es sich um den ontischen Mimesisbegrift;
er wurde ersetzt durch den ontologischen Mimesisbegriff, der die Natur nicht dem
Aufleren gemif nachformt, sondern sich ihre Gestaltungsprinzipien als gleichsam
genialischer Schépfer zunutze macht: imitatio naturae als Mimesis der natura na-
turans — statt der natura naturata. (Vgl. Metscher 1999, 40f) Das Wirkprinzip der
Mimesis spielt eine »profoundly overlooked role« (Garrels 2011a, ix) und ist fest im
menschlichen Verstindnis der Welt verankert. Ohne ihre unablissige Arbeit wire
unsere Orientierung in der Welt stark eingeschrinkt; Mimesis ist eine essentiel-
le Eigenschaft des Menschen, »a complex, generative, and multidimensional phe-
nomenon at the heart of what makes us human.« (Garrels 2011b, 1f) Als »Grund-
charakteristikum menschlicher Lebenstitigkeit, ja des organischen Lebens tiber-
haupt« (Metscher 1999, 62; vgl. auch Metscher 2004, off) bildet Mimesis die Basis

8 »Um aber nicht nur»lebensnah«, sondern auch schén zu sein, bediirfe ein Kunstwerk indes-
sen mehr als nur der mimetischen Nachahmung der Natur.« (Stahli 2010, 46); in der Darstel-
lung von Computerspielen vgl. auch Fernandez-Vara 2015, 130. Holz betrachtet die »blof3«
mimetischen Phdnomene als Unterkategorie der Mimesis (1999, 7).

17


https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwischen Spiel und Story

von Kultur (vgl. Kruger 2011) und Lernfihigkeit (vgl. Oughourlian 2011). Mimesis
ist unausweichlich. (Vgl. Spariosu 1984, XVIIIf) Sie ist im Grunde ganz einfach
als »Nachahmung« oder »Gleichmachung« zu begreifen — die Implikationen die-
ser Simplizitit der Grundbedeutung sind aber so weitreichend, so umfangreich
und geradezu allumfassend, dass die Leugnung mimetischer Prozesse im Vorgang
des Schopferischen geradezu licherlich erscheint. (Vgl. ebd.) Eben die Vagheit des
Begriffs, die Tatsache, dass er sich einer festen Definition verweigert, ja sich ab-
sichtsvoll zu wehren scheint (vgl. Gebauer und Wulf 1992, 10), ist genau seine Stir-
ke, denn sie aktiviert das Konzept, adaptiert es in die verschiedensten Kontexte
und passt es in vielfiltige Thematiken und Zusammenhinge ein:

Was>Widerspiegelung<und >Mimesis< (aber auch >Imitatios, >Abbild< usw.) jeweils
bedeuten bzw. bedeutet haben, hingt stark vom argumentativen Kontext wie von
den Vorannahmen—ontologisch, methodologisch, doch auch politisch—derer ab,
die die Begriffe gebrauchen. [..] Die Polyvalenz der Begriffe ist nicht nur eine Ge-
fahr, sie kann auch eine Chance sein.

(Metscher 1999, 13)

Mimesis im Strudel der Bedeutungen

Sich dem Begrift der Mimesis nihern zu wollen, ist eine grofRere Herausforde-
rung, als man zunichst denken mag. Das Wort ist seit Jahrtausenden Gegenstand
teilweise widerspriichlicher Diskurse und konstanten Verinderungen, Anpassun-
gen und Neudefinitionen unterworfen. Mitunter unterscheidet sich das Verstind-
nis des Konzepts sogar unter Zeitgenossen. Insofern muss man, will man sich der
Frage nihern, was Mimesis ist, zunichst erértern, was Mimesis war.

Leichter als die Idee der Mimesis ist der Begriff zuriickzuverfolgen, dessen
griechische Wurzeln in die Antike reichen. Wihrend viele Betrachtungen der Mi-
mesis ihren thematischen Ursprung bei Platon verorten, spiiren vor allem drei ein-
flussreiche Wissenschaftler dem Wort noch in die vorplatonische Zeit nach. Die
Arbeiten von Koller (1954), Else (1958) und S6rbom (1966) weisen (nicht gemeinsam,
sondern jede fiir sich) schon einige Zeit vor den Schriften von Platon die Verwen-
dung der Bezeichnung von Konzepten als »Mimesis« nach. (Vgl. Gebauer und Wulf
1992, 44fF) Selbst ohne Kenntnis dieser vorherigen Nachweise des Begriffs ist ei-
ne frithere Existenz des Konzepts wenig verwunderlich, wenn man betrachtet, wie
selbstverstandlich Platon mit dem Wort umgeht. Es liegt daher nahe, dass er nicht
davon ausging, den Begriff an sich erkliren zu miissen.

Den tatsichlich ersten Beleg fiir das Wort verorten Koller und Else unterschied-
lich. Koller betrachtet den Delischen Hymnus als erstes Auftreten von Mimesis.
(Vgl. Koller 1954, 13) Er identifiziert vier Bedeutungen des Begriffs:

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

1. [..] »nachahmen«[..]

2. [...] auffiihren [...]

3. [..] Gestaltwerdung eines Begriffes, Verwirklichung eines Geistigen, Form
und Ausdruck der Seele, in der diese lberhaupt erst Wirklichkeitscharakter
bekommt. [...]

4.[..] die Mimesis des Tanzes.

(Koller 1954, 11ff)

Mimesis hat damit bei Koller einen stark dsthetischen Schwerpunkt, einen kiinst-
lerischen Charakter im weitesten Sinne. Es geht um eine musikalische oder schau-
spielerische Wiedergabe. Else widerspricht dem Ursprung im Delischen Hymnus
und findet drei Verwendungsweisen des Begriffs der »Mimesis«:

1. Mimetisches Verhalten meint die direkte Nachahmung des Aussehens, der
Handlungen und der AuRerungen von Tieren oder Menschen durch Rede, Lied
und/oder Tanz ...,

2. Die »Nachahmung« der Handlungen einer Person durch eine andere in einem
ganz allgemeinen Sinne ...,

3. die Nachschaffung eines Bildes oder eines Bildes einer Person oder einer Sache
in materieller Form ...

(Else 1958, 79; ibersetzt von Gebauer und Wulf 1992, 45)

Die potente Problematik des Mimesisbegriffs zeigt sich hier bereits angedeutet,
zeichnen sich die drei verschiedenen, von Else in der vorplatonischen Literatur ge-
fundenen Bedeutungen von Mimesis doch durch stark voneinander abweichende
Anwendungsriume aus. Diese Vielgestaltigkeit von Mimesis spielt in der weiteren
Diskussion des Begriffs eine wichtige Rolle; die Forschung von Else belegt, dass
diese Polyvalenz bereits in den frithesten Quellen zum Begriff verankert ist.

Gebauer und Wulf zitieren die Untersuchungen von Géran Sérbom zu den
Worten der mimeisthai-Gruppe, also jener Worter, die auf denselben altgriechi-
schen Stamm zuriickgehen, die zeigen, dass der Begriff iiberwiegend in nicht-
asthetischen Zusammenhingen gebraucht wurde. (S6rbom 1966, zitiert bei Gebau-
er und Wulf 1992, 46) Es ist also keineswegs so, dass Mimesis schon immer ein Wort
aus dem Bereich der Asthetik gewesen wire; vielmehr wurde sie erst bei Platon und
dann vor allem bei dessen Schiiler Aristoteles dazu. Das ist insofern signifikant, als
dieser Umstand den Bedeutungsrahmen des Begriffs in seiner historischen Ent-
wicklung noch weiter 6ffnet — Mimesis, so scheint es, hat keine Grenzen.

Das ist wohl auch die wichtigste Erkenntnis, die aus den Betrachtungen des
Begriffs in seiner vorplatonischen Verwendung zu gewinnen ist: Mimesis ist ein
unkonkretes, vages und sehr weitreichend anwendbares Konzept. »Mimesis hat
keine ein fiir allemal feststehende Bedeutung«, schreibt Wulf (1989, 83) und ist sich
darin mit Feldmann einig: »Die Besinnung auf die Begriffsgeschichte der Mimesis



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Zwischen Spiel und Story

laRt deutlich werden, daf Mimesis keinen feststehenden Bedeutungsgehalt hat,
sondern vielfache Facetten.« (1988, 14) Eine einzige Ubersetzung oder Interpretati-
on kénne dem Begriff unmoglich gerecht werden, meint Potolsky (2006, 1f), denn
Mimesis sei immer doppelt zu denken als zugleich »gut und schlecht, natiirlich und
unnatiirlich, notwendig und entbehrlich.« (Ebd., 2)° Auf die Unmaéglichkeit einer
klaren Definition von Mimesis weist auch Wolfreys hin (2007, 98f) und bezieht sich
dabei auf Lacoue-Labarthe:

Thisiswhy the only recourse, with mimesis, is to differentiate itand to appropriate
it, to identify it. In short, to verify it. Which would without fail betray the essence
or property of mimesis, if there were an essence of mimesis or if what is »proper«
to mimesis did not lie precisely in the fact that mimesis has no»proper«to it, ever
(Lacoue-Labarthe 1998, 116)

Das Paradoxe am »polyvalente[n], mehrdimensionale[n] Termin[us]« Mimesis
(Metscher 1999, 13) ist seine Gangigkeit und weite Verbreitung trotz mangelnder
Definierbarkeit:

Mimesis isamong the oldest terms in literary and artistic theory, and itis certainly
among the most fundamental. It so defines our way of thinking about art, litera-
ture and representation more generally that we rely on the concept even if we
have never heard of it or do not know its history.

(Potolsky 2006, 1)

Es lasst sich noch eine weitere Erkenntnis aus der vorplatonischen Mimesisdis-
kussion destillieren: Mimesis hat einen transmedialen Charakter. Am deutlichsten
findet diese Eigenschaft ihren Niederschlag im ersten Punkt von Elses Analyse: die
»direct representation of the looks, actions, and/or utterances of animals or men
through speech, song, and/or dancing« (Else 1958, 79). Mimesis ist bereits in dieser
Bedeutung keine Kopie, kein exaktes Duplikat einer Vorlage, sondern die Interpre-
tation eines Phinomens und seine Ubertragung in das Vokabular eines anderen
Mediums. Das transmediale Potential und damit einhergehend die Notwendigkeit
einer Interpretation sind also bereits im vorplatonischen Verstindnis von Mimesis
angelegt.

Konkret wird die Beschiftigung mit dem Mimesiskonzept bei Platon. Dabei
ist zu beachten, dass die oft beschriebene kritische Haltung Platons gegeniiber
der Mimesis zu kurz greift. Zwar zeigt er sich in der Dichterkritik der POLITEIA
auferst ablehnend gegeniiber dem »mimos« (vgl. Gebauer und Wulf 1992, soff), was
Melberg auf die Formel bringt: »Plato rejected the poets.« (1995, 10) Zugleich aber
ist die gesamte Darstellungsweise Platons in Form der Wiedergabe von Gesprichen

9 »Mimesis is always double, at once good and bad, natural and unnatural, necessary and dis-
pensable.«



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

zwischen Sokrates und anderen Figuren eine absolut mimetische. (Vgl. Melberg
1995, 17) Auch ist die Reduktion des Platonischen Mimesisverstindnisses auf die
Dichterkritik nicht wirklich haltbar. (Vgl. Biittner 2004, 43ff)

»So sehr die mimesiskritische Auffassung der PoLITEIA wirkungsgeschichtliche
[sic!] dominantbleibt, so nachdriicklich mufd erinnert werden, dafd in anderen Tei-
len von Platons Werk eine reichere und differenziertere Vorstellung vom Wesen
der Kiinste zu finden ist.«

(Metscher 1999, 37)

Es ist also nicht das Konzept der Nachahmung an sich, das er verwirft, sondern
vielmehr die Grenzenlosigkeit der Nachahmung, wie sie offenbar von einigen zeit-
gendssischen Dichtern praktiziert wurde. Mimesis hat bei Platon eine starke mora-
lisch-erzieherische Komponente. Trotzdem bleibt die Bedeutung des Begriffs eher
abstrakt gefasst als konkret prizisiert.

»Mimesis«ist bei Platon ein weiter Begriff, dessen Bedeutung mit dem deutschen
Wort»Nachahmung«nur eingeschrinkt wiedergegeben werden kann. [...] »Nach-
ahmen«muss in diesem Sinn nicht nur die Herstellung einer Kopie, die einen Ce-
genstand oder Vorgang in der Natur oder »Wirklichkeit« moglichst getreu wie-
dergibt, bezeichnen, es kann auch verwendet werden, wenn man jemanden etwa
auffordert, die gerechte Art eines bestimmten Menschen nachzuahmen, ja man
kann sogar von Nachahmung sprechen, wenn jemand sich an die Prinzipien ge-
rechten Handelns im Allgemeinen halten und sie verwirklichen soll.

(Schmitt 2010, 231)

Daraus resultiert eine Poetik, die priaskriptiv das Schaffen der Dichter bestimmt
und der Dichtkunst strenge Regeln auferlegt. Einer Gotterreprisentation mit ma-
kelbehafteten Gottheiten stellt sich Platon vehement entgegen, indem er postuliert,
die Dichtung habe Gétter und Helden stets als makellos und moralisch einwandfrei
darzustellen. »Und weit gefehlt, dafd man ihnen [den jungen Biirgern] von Riesen-
kriegen vorerzihlen sollte und diese abbilden, noch von den vielen und mancherlei
andern Fehden der Gotter und Heroen mit ihren Verwandten und Angehérigen.«
(Platon 2018, 271) Der Idealstaat muss also »Aufsicht fiithren iiber die, welche Mir-
chen und Sagen dichten, und welches Mirchen sie gut gedichtet haben, dieses
einfithren, welches aber nicht, das ausschliefSen.« (Ebd., 269) Bei Zuwiderhand-
lung gegen dieses Gebot sieht er das Risiko, dass sich junge Menschen, die von den
Geschichten lernen, auch die Makel von den dargestellten Vorbildern abschauen.

wenn aber darstellen, dann mogen sie nur, was dahin gehort, gleich von Kindheit
an nachahmen, tapfere Mdnner, besonnene, fromme, edelmiitige und anderes der
Art, Unedles aber weder verrichten noch auch es nachzuahmen geschickt sein,
noch sonst etwas Schandliches, damit sie nicht von der Nachahmung das Sein da-

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Zwischen Spiel und Story

vontragen. Oder hast du nicht bemerkt, dafy die Nachahmungen, wenn man es
von Jugend an stark damit treibt, in Gewohnungen und in Natur Gbergehen, es
betreffe nun den Leib oder die Tone oder das Gemiit?

(Platon 2018, 290; vgl. auch Balke 2018, 37)

Es zeigt sich hier nicht eine Kritik an der Mimesis an sich, sondern an einer Mi-
mesis, die sich ihrer moralischen Verpflichtung nicht bewusst ist. Nur »vorbildli-
che Menschenc sollen zur Nachahmung kommen, um zu vermeiden, dass sich als
negativ empfundene Charaktereigenschaften iiber den Weg der Nachahmung im
Verhalten der jungen Menschen festsetzen. Platon bindet die Dichter daher an die
»Wahrheit« (2018, 270; vgl. auch Gebauer und Wulf 1992, 55). Wenn die Dichter ge-
gen die Wahrheit verstoRen, beispielsweise indem sie die Gotter als fehlbar und
makelbehaftet prisentieren, wird die Darstellung dem Vorbild unihnlich (die An-
nahme Platons ist, dass die Gotter tatsichlich unfehlbar sind) und damit amime-
tisch. Ein entscheidender Aspekt der Mimesis ist also, was als Referenzpunkt fiir
die Nachahmung dient.

Diese Argumentation zeigt erneut, dass die Festlegung von Platon als Gegner
des Mimetischen sein Verstindnis zu sehr vereinfacht; vielmehr gemahnt Platon
zur Vorsicht im Umgang mit der Nachahmung als Instrument zur Darstellung.
Seine Gedanken verraten eine wichtige Eigenschaft der Mimesis: Sie verfugt iiber
ein enormes Potential, das iiber die blof3e Darstellung hinausgeht.

Das Mimesiskonzept von Platon ist kein rein dsthetisches Prinzip. Die ethisch-
moralische Dimension ergibt sich aus der Uberzeugung, dass die Nachahmung die
Macht hat, das Verhalten und die Eigenschaften eines Vorbilds auf ein formbares
Ziel zu ubertragen. Gebauer und Wulf identifizieren als eine zentrale Bedeutung
von Mimesis das »sich dhnlich machen« (1992, 46). Platon begreift diesen Vorgang
als etwas, das zumindest potentiell einen dauerhaften Zustand manifestiert, der
nicht oder nur schwer riickgingig gemacht werden kann. Damit schreibt er Mi-
mesis eine Permanenz zu, die in spiteren Auffassungen des Begriffs an Bedeutung
verliert und schliefilich ganz verschwindet, da Mimesis dann vielmehr als konti-
nuierlicher Prozess denn als Zustand aufgefasst wird.

Die genaue Deutung des platonischen Mimesisbegrifts wird dadurch er-
schwert, dass der Philosoph selbst in seiner Verwendung nicht konsequent bleibt.
In der Dichterkritik bemingelt er den Status der Dichtung als Schein, als Dar-
stellung von Nichtseiendem; zugleich fiirchtet er die Mimesis der Dichter fiir
ihr Potential zur Manifestation von Realitit. In dieser Vieldeutigkeit zeigt sich
eine bereits eingangs erwihnte und konstituierende Eigenschaft der Mimesis
schon innerhalb des Gedankenkosmos eines einzigen Denkers: ihre Vagheit. In
verschiedenen Kontexten kann Mimesis verschiedene Bedeutungen annehmen,
und so hat Platon nicht einen Mimesisbegriff, sondern er hat mehrere. Gebau-
er und Wulf identifizieren vier verschiedene Bedeutungen: die Nachahmung

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

von vorbildlichen Menschen; die dichterische Darstellung; die Herstellung eines
Scheins; schliefilich die Fihigkeit des Menschen, Bilder herzustellen, in denen
das Nichtseiende mit dem Seienden verflochten ist. (1992, 53ff) Manche dieser
Bedeutungen konnotiert Platon neutral oder positiv, wie die Erziehung junger
Minner durch Nachahmung positiver Vorbilder. Andere dagegen kritisiert er
scharf, wie die Herstellung des Scheins, die dem philosophischen Streben nach
Wahrheit und Echtheit entgegensteht. (Vgl. Melberg 1995, 10f)

An die Stelle der verschiedenen mimetischen Vorginge zwischen Dichter und
Werk, Werk und Realitit sowie Werk und Rezipierenden tritt bei Aristoteles ein Fo-
kus auf den schépferischen Akt, also die Beziehung zwischen Dichter und Werk.
Das Verhiltnis zwischen Werk und Rezipierenden spielt bei ihm durchaus eine
gewisse Rolle, sieht doch auch Aristoteles Gefahren bei der Darstellung von fehler-
haftem Verhalten. Doch fithrt die Erkenntnis dieser Gefahren nicht zu einem Ver-
bot der Darstellung; Aristoteles verfolgt eine andere Strategie im Umgang mit der
moralischen Verantwortung der Dichter, und sein Ansatz verandert das Verhilt-
nis zwischen Dichter und Werk tiefgreifend. Im Zuge dieser Abwandlung trennt
Aristoteles auflerdem das dritte Verhiltnis bei Platon, die Relation von Werk und
Realitit, auf.

Mimesis wird in der POETIK des Aristoteles zu einem formenden Gestaltungs-
prinzip und entfernt sich ein Stiick weit von der Bedeutung als »Nachahmung«.
Wenn Aristoteles die Dichter an ihre moralische Verantwortung erinnert, dann
meint er damit nicht, dass sie nur eine bestimmte Form von Verhalten darstel-
len diirfen, er beschriankt nicht ihren Stoff, sondern ruft stattdessen dazu auf, die
Geschehnisse im Prozess der Darstellung so zu formen, dass sie dem moralischen
Zielbild entsprechen. »So soll auch der Dichter, wenn er jihzornige, leichtsinnige
und andere mit derartigen Charakterfehlern behaftete Menschen nachahmt, sie als
die, die sie sind, und zugleich als rechtschaffen darstellen.« (Aristoteles 1982, 49)

Aristoteles propagiert also nicht eine Mimesis des Kopierens, sondern verlangt
eine bewusste und zielgerichtete Formung und Manipulation des Stoffes. Anschau-
lich ist die Zusammenfassung von Gebauer und Wulf:

Im Zentrum von Malerei und Dichtung steht Mimesis; doch bedeutet sie nicht
das blofie Kopieren des AuReren der Natur und die Darstellung der individuellen
Zige. Vielmehr zielt Kunst und Dichtung auf die »Verschonerung«und »Verbesse-
rung« der individuellen Ziige, auf eine Universalisierung. Mimesis ist also Nach-
schaffen und Verandern in einem.

[..]

Aufgabe der Dichtung ist es, nicht darzustellen, was geschehen ist, sondern das
darzustellen, was »nach den Regeln der Wahrscheinlichkeit und Notwendigkeit«

Bic -

23


https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Zwischen Spiel und Story

geschehen koénnte. Auch hier wird deutlich, Dichtung ist »mehr als die Nachah-
mung von Vorgefundenemx.
(Gebauer und Wulf1992, 82; die Zitate stammen aus der POETIK von Aristoteles)

Aristoteles erlaubt den Dichtern nicht nur die Verinderung ihrer Vorbilder im
mimetischen Schaffensprozess, er verlangt sie sogar. Eingeschrinkt ist dieses Po-
tential einzig durch die moralische Dimension der Idealisierung des Subjekts. Die
Loslosung vom Wahrheitsgebot Platons ist eine aufergewdhnlich tiefgreifende Ab-
weichung, die den Dichtern eine ganze Reihe neuer Moglichkeiten eréffnet. Aristo-
teles unterscheidet ganz explizit die Dichter von den Geschichtsschreibern - letzte-
re treten als reine Chronisten auf und haben die Aufgabe, nur genau das schriftlich
nachzuahmen, was wirklich geschehen ist (Mimesis in ihrer transmedialen Funk-
tion). Die Dichter dagegen miissen sich von ihrer Vorlage 16sen, wo es angemessen
erscheint, und das Abbild zum Besseren formen.

Die idealisierende Umformung hilt sich sehr lange als fester Bestandteil des
Mimesiskonzepts und bestimmt beispielsweise auch das Verstindnis im Mittelal-
ter.'° Gebauer und Wulf schreiben:

In den tausend Jahren, die das »Mittelalter« umfafit, spielt Mimesis, hier zumeist
als imitatio bezeichnet, eine grofde Rolle. Kaum ein Bereich mittelalterlichen Le-
bens, in dem sie nicht wirksam wird und der sich nicht durch sie kennzeichnen
liefle.

(Gebauer und Wulf 1992, 93)

Entscheidend fiir diese Aussage ist eben genau der verindernde, anpassende,
»idealisierende« Charakter der Mimesis. Wissen und Erkenntnisse vorangegan-
gener, vor allem antiker Kulturen wird nicht einfach iibernommen und kopiert,
sondern neu gelesen, interpretiert und ausgelegt. Konzepte und Ideen werden den
neuen kulturellen Umstinden, im europiischen Mittelalter also dem Christentum,
angepasst und neu kontextualisiert. Diesen kulturellen Briickenschlag bezeichnen
Gebauer und Wulf als die »Amalgamierung von Zeichen verschiedener Traditio-
nen« (1992, 93). In dieser Lesart wird Mimesis im Mittelalter zum Instrument der
Kulturaneignung: Die christliche Obrigkeit stellt alles vorchristliche Geschehen
in einen christlichen Zusammenhang und subsumiert auf diese Weise das iltere
Kulturgut, macht es zum Teil des christlichen Paradigmas. Gebauer und Wulf
verfolgen derlei Prozesse vor allem in der Kunst und Literatur und kommen zu
dem Schluss: »Mimesis kann als Reproduktion eines Vorbildes nicht hinlinglich
begriffen werden.« (1992, 95) Sie fithren diesen Gedanken noch genauer aus:

10 Gebauer und Wulf identifizieren den Begriff der »imitatio«, der im Mittelalter fiir Konzepte
gebraucht wird, die unserem Verstandnis nach der Mimesis entsprechen. (1992, 93) In den
Darstellungen hier wird konsequent von »Mimesis« gesprochen, um die Begriffsdiskussion
nicht unnétig zu verkomplizieren.



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

Kunst mufs durch die Nachahmung des Wesens der Natur mehr als ihre Oberfla-
che zur Erscheinung bringen; Nachahmung meint also mehr als die blofRe Imita-
tion des Aufieren durch die Kunst; in diesem »Mehr« liegt die Freiheit des Men-
schen, etwas Neues zu schaffen, das in der Natur selbst kein Vorbild hat. Hier ist
der Mensch das Abbild Gottes als Schopfer und Kiinstler.

(Gebauer und Wulf 1992, 98)

Selbst da, wo die Kunst nicht mimetisch ist, wird sie mimetisch durch die Annihe-
rung des schopferischen Menschen an die Schépfungskraft Gottes. »Der Kiinstler
imitiert nicht die Natur, wie sie ist, sondern er imitiert ihr Produktionsprinzip; [...]
und es ist das schopferische Prinzip hinter den Erscheinungen der Natur, das der
Mensch nachahmt. Auf diese Weise kann er auch grundsitzlich Neues hervorbrin-
gen.« (Winkler 2002, 230) Noch Adorno begreift Mimesis als »Nachahmung nicht
von Geschaffenem sondern des Aktes der Schépfung selber.« (Stein 2008, 6) Es ist
damit nicht mehr primir das Werk, das als mimetisch aufgefasst wird, sondern der
Mensch an sich ist eine Mimesis Gottes. Schlieflich heifdt es schon in der Gene-
sis: »Gott schuf also den Menschen als sein Abbild; als Abbild Gottes schuf er ihn.«
(Genesis 1:27; Katholische Bibelanstalt Stuttgart 1980, 5) Im christlichen Verstind-
nis ist das Mimetische also ganz entscheidend mit der Entstehung des Menschen
verbunden, sie ist eine wortwortlich seinskonstituierende Eigenschaft.

Das Mittelalter inklusive Renaissance markiert eine extrem lange Phase aus-
giebiger mimetischer Aktivitit in allen Bereichen, die sich zum Ende hin auf den
kinstlerischen Bereich fokussiert und dort zu besonderer Bliite gelangt. Das Kenn-
zeichen der mittelalterlichen Mimesis ist aber jene Verbindung von »mimetische[n]
und zugleich innovative[n] Prozesse[n]« (Gebauer und Wulf 1992, 94), die eben
nicht zu einer blofien Kopie der Vorlage fithren, sondern zu einer Weiterentwick-
lung.

Eine besondere Eigenschaft der Mimesis zeigt sich im Ubergang zur Neuzeit:
die Interaktivitit. Damit ist freilich nicht eine Interaktivitit gemeint, wie sie das
Verhiltnis zwischen Werk und Rezipierenden im modernen Computerspiel be-
stimmt. (Vgl. die ausfithrliche Diskussion in Kapitel 3.) Vielmehr geht es um die
implizite Aufforderung an die Rezipierenden, aktiv mit dem Werk, beispielsweise
einem Text, umzugehen und anhand des eigenen mimetischen Vermégens Bedeu-
tung zu erschaffen, die vielleicht im Werk nur als Potential, als Deutungsmdoglich-
keit angelegt ist. Gebauer und Wulf demonstrieren diese Tendenz anhand der Wer-
ke von Erasmus von Rotterdam, Michel de Montaigne und William Shakespeare.
(1992, 128ff) Ihre Erkenntnisse legen dar, dass Mimesis kein Zustand eines Werkes
ist, sondern ein Prozess, sie zeigen die Abhingigkeit des mimetischen Vorgangs
von der Herangehensweise der Rezipierenden.

Im 18. Jahrhundert verliert die Mimesis als Begriff und Konzept an Bedeutung
und wird von einer Haltung ersetzt, die »das Subjekt in seiner kiinstlerischen Ein-

Bic -

25


https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Zwischen Spiel und Story

zigartigkeit gegeniiber dem Objekt betont bis hin zur romantischen Kunstauffas-
sung [...], die das autonome schopferische Subjekt mit seiner nur noch selbstbe-
stimmten kinstlerischen Entduflerung in sein Recht einsetzt.« (Feldmann 1988, 10)
Die Nachahmung wird so nachhaltig diffamiert, dass vielleicht sogar die oft auf die
Kritik hin reduzierte Leseweise der platonischen Mimesis-Theorie maf3geblich von
der Schmihung aus dieser Zeit herrithrt. In einer Hinsicht bleibt diese Phase der
Begriffsentwicklung aber der Geschichte treu: Es gibt keine eindeutigen Defini-
tionen, sondern nur vage Zuschreibungen. (Vgl. Gebauer und Wulf 1992, 219) Es
ist dabei bezeichnend, dass die Mimesis genau dann einen schlechten Ruf erhilt,
wenn ihr Bedeutungsspielraum stark eingeschrinkt wird: Mimesis wird zu Beginn
des 18. Jahrhunderts auf die Naturnachahmung beschrankt. Aus dieser Einschrin-
kung resultiert ihre Ablehnung, weil sich besonders die Kinstler der Romantik als
schopferische Individuen verstehen, die Neues aus sich selbst hervorbringen. Ei-
ne reine Nachformung von etwas bereits Bestehendem erscheint diesen Kiinstlern
geradezu als Beleidigung ihrer kreativen Titigkeit.

Diese Entwicklung gipfelt in der Auflosung der Mimesis im schépferischen
Prozess. »Das Kunstwerk wird nicht in bezug auf eine vorgingige Welt verstanden,
sondern hat den Charakter einer Eigenwelt. Mit dieser AbschliefSung der Kunst
gegen andere Welten wird im Grunde ihr mimetischer Charakter aufgehoben.«
(Gebauer und Wulf 1992, 228) Auf die Spitze getrieben wird diese Entwicklung
von Kant und schliefilich Rousseau, die das Individuum auch erkenntnistheore-
tisch von der realen Welt abtrennen, wodurch eine mimetische Kunst im Sinne der
Naturnachahmung vollkommen unmdéglich wird. (ebd., 228f) Die heute oft zu be-
obachtende Beschrinkung von »mimetisch« im Sinne von »rein nachahmendx« ist
auch ein Ergebnis der Entwicklungen im 18. und 19. Jahrhundert.

Injiingerer Zeit lebt der Begriff wieder auf und erlebt eine Vielzahl von Neudeu-
tungen. Tatsichlich macht sich die Vielgestaltigkeit der Mimesis wieder vollstindig
bemerkbar: Nicht ein Konzept, wie vage es auch sein mag, bestimmt den Diskurs,
sondern jeder Theoretiker verwendet den Begriff in einer eigenen Weise und ladt
ihn mit eigener Bedeutung auf. René Girard vermutet in der Mimesis beispiels-
weise einen anthropologischen Mechanismus und postuliert, dass menschliches
Handeln ohne mimetische Grundlage iiberhaupt nicht maglich sei, sondern im-
mer im Bezug zu vorgegebenen Modellen stehe. (Vgl. Gebauer und Wulf 1992, 357)
Besonders eindrucksvoll ist seine These vom mimetischen Begehren: Dem Men-
schen erscheint begehrenswert, was andere begehren. Das Streben nach etwas ist
dieser These zufolge immer eine Nachahmungshandlung, die Kopie des Begehrens
eines anderen. Die daraus sich zwangsliufig ergebenden Rivalitits- und Gewaltbe-
ziehungen stellen ein zentrales Problem in der Theorie Girards dar. (Vgl. ebd., 357)

Bei Derrida wiederum spiegelt sich der Ansatz, der erstmals bei Aristoteles
auftaucht, und wird ins Extreme tibersteigert. Nach Derrida ist die Differenz das
Funktionsprinzip der Mimesis, nicht die Ahnlichkeit. Wenn bei Aristoteles die for-

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

mende Nachschaffung den asthetischen Duktus bestimmt, liegt bei Derrida in ty-
pisch paradoxer Weise die ganze Wirkung des mimetischen Verhiltnisses in der
Differenz. Zugrunde liegt dabei der Gedanke der Intertextualitit, dass also kein
Text fiir sich genommen existiert, sondern immer auf andere Texte bezogen ist.
(Vgl. Metscher 1999, 55, sowie Gebauer und Wulf 1992, 373)

Besonders weit fasst Walter Benjamin den Begriff der Mimesis, wird das Kon-
zept bei ihm doch zum Prinzip der menschlichen Erkenntnis iiberhaupt. »Viel-
leicht besitzt er [der Mensch] keine héhere Funktion, die nicht entscheidend durch
mimetisches Vermogen mitbedingt ist.« (Benjamin 2019, 91) Mimesis

stehtim Zentrum des Verhéltnisses des Menschen zur Welt, zum Anderen und zu
sich selbst. Sie ermoglicht esihm, Sinn zu entdecken und Erfahrungen zu machen.
Das mimetische Vermégen fiihrt dazu, Ahnlichkeiten zu empfinden und Korre-
spondenzen mit der umgebenden Natur zu schaffen.

(Gebauer und Wulf1992, 374)

Wahrnehmung ist fiir Benjamin die unentwegte Titigkeit des Nachschaffens der
Welt im menschlichen Geist, ein unendlicher schopferischer Prozess. Man konnte
sogar sagen, dass Benjamin die an sich so kontriren Positionen von Mittelalter und
Aufklirung oder Romantik miteinander vereint, indem er sowohl das schaffende
Individuum als auch die allgegenwirtige imitatio in einem Konzept verbindet.

Gemein ist diesen jiingeren Mimesistheorien, dass sie die Nachahmung nicht
im Werk verorten, sondern in der Wahrnehmung der Rezipierenden. Mimesis wird
nicht als abschlieRbare Titigkeit oder Zustand verstanden, sondern als ein sich
unablissig entwickelnder Prozess, der unentwegt fortliuft. Mimesis kommt nicht
zu einem Ende, es gibt keine »Mimestasis«, sondern nur den ununterbrochenen
Prozess des Verstehens.

Wie also lasst sich Mimesis schlieRlich begreifen? Wie im Zuge dieser Diskus-
sion dargestellt wurde, gibt es keine konkrete Bestimmung des Begriffs oder Kon-
zepts. Selbst die Festlegung auf einen bestimmten Bereich menschlicher Erfah-
rung ist unméglich, umfassen etablierte Mimesiskonzepte doch Asthetik, Ethik,
Pidagogik, Epistemologie, Anthropologie, Kunst, Kultur und viele weitere Aspekte
menschlicher Existenz. Weiterhin kann Mimesis konkreter oder abstrakter ver-
standen werden:

Die moglichst detailgenaue Kopie von etwas Vorgegebenem beschreibt ein eher
sklavisches Nachahmen, etwa wenn jemand die gleiche Gestik und Haltung
eines anderen kopiert. Die Orientierung am »Geist« eines andern, etwa wenn
ein Dichter im Geist eines anderen schreibt, fithrt zu einer gréfleren Freiheit
in der eigenen Gestaltung, die noch grofRer ist, wenn berhaupt nichts, was be-
reits konkret verwirklicht ist, »nachgeahmt«wird, etwa wennjemand selbst einen

Bic -

27


https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Zwischen Spiel und Story

Begriff von Gerechtigkeit oder Stil entwickelt und ihm geméaR, ihn»nachahmend,
handelt oder spricht.
(Schmitt 2010, 231)

Damit kann die Verbindung zwischen der Vorlage und ihrer Nachahmung also
sowohl rein oberflichlich und dem Anschein nach bestehen (und damit wohl dem
vorherrschenden Verstindnis »nur« mimetischer Relationen entsprechen) oder
aber auf einer strukturellen Ebene stattfinden, die tieferliegende Eigenschaften
betrifft. Metscher gesteht der Mimesis noch weiterreichende Macht zu, ausgehend
von einer Grundbedeutung »sinnlicher Vergegenwirtigung, d.i. ein Anwesend-
Machen von Abwesendem oder Verborgenem, das sich der Alltagserfahrung
entzieht.« (2004, 15) Von diesem Punkt aus entfaltet die Mimesis eine Durchdrin-
gung der Welt: »Nichtgesehenes wird sichtbar, Nichtgehortes horbar, Sprachloses
sprechbar - ein Unbekanntes uns bekannt gemacht, Mégliches als Wirkliches
vorgestellt, ein verborgenes Wesen ansichtig und in diesem Ansichtigwerden
begriffen.« (Ebd., 18)

Angesichts so vielfiltiger Fassungen des Begriffs bleibt die eindeutige Bestim-
mung der Mimesis schwer greifbar. Immerhin aber lassen sich vier Charaketeris-
tika identifizieren, die das Konzept bestimmen: (1) Mimesis ist ein Gleichheits-
verhiltnis zwischen Entititen. Die Art und Ausprigung der Gleichheit kann stark
variieren, aber es geht immer um Parallelen zwischen zwei unterschiedlichen Phi-
nomenen. (2) Zentral fiir die praktische Anwendung von Mimesis als Analysewerk-
zeug ist die Identifikation der Referenzpunkte, also welche Entititen als Quelle und
Nachahmung betrachtet werden. Ein Phinomen kann dabei, je nach Perspektive,
in unterschiedlichen mimetischen Konfigurationen gleichzeitig auftreten und sich
beispielsweise mimetisch zu Referenzpunkt A, aber amimetisch zu Referenzpunkt
B verhalten. (3) Das Bedeutungsprinzip der Mimesis ist nicht die Gleichheit, son-
dern die Differenz. Zwar beschreibt das Mimetische stets die Ubereinstimmung
zwischen Quelle und Nachahmung, Bedeutung entsteht aber vor allem dort, wo
sich die beiden Entititen unterscheiden. (4) Mimesis ist ein Prozess und daher
nicht statisch, sondern dynamisch. Sie wird immer aktiv im Hinblick auf eine Er-
wartungshaltung erzeugt und liegt nicht als Fakt vor; sie ist Ergebnis der Interpre-
tation.

Aufbau der Arbeit

Im Riickbezug auf die historischen Mimesisbegriffe und ihre Inhalte nihert sich
diese Arbeit dem Prinzip der Mimesis im Computerspiel in sieben Kapiteln. Jedes
dieser Kapitel legt den Fokus auf eine Eigenschaft der Mimesis, ein Merkmal des
Computerspiels sowie einen Titel zur praktischen Veranschaulichung der theore-

Bic -



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hinfiihrung

tischen Konzepte. Durch diese Struktur werden die begriffsphilosophischen As-
pekte der Mimesis immer direkt im Kontext mit ihren praktischen Auswirkungen
auf Konzepte des Computerspiels erliutert. Der Fokus auf ein Spiel pro Kapitel
dient vor allem der konzeptionellen Einheit der Betrachtungen; eine vollstindige
Interpretation der Titel kann im Rahmen dieser Arbeit nicht geleistet werden. Auch
wird nicht vollstindig auf die Teilanalyse weiterer Titel in einem Kapitel verzich-
tet, wenn sie der Argumentation zutriglich sind oder Aspekte veranschaulichen,
die sich am Haupttitel nicht oder nur schwer demonstrieren lassen.

Das erste Kapitel befasst sich mit den Spielen HITMAN (IO Interactive 2016) und
HITMAN 2 (IO Interactive 2018), deren spezifische Konfiguration aus Spielprinzip
und erzihlerischen Inhalten herangezogen wird, um die dsthetische Grundbedeu-
tung der Mimesis zu veranschaulichen. Das Kapitel umreifit weiterhin die Grund-
ziige der Debatte zwischen Ludologen und Narratologen und setzt sie ins Verhilt-
nis zur Spaltung des Mediums. Ein Exkurs integriert Betrachtungen zur Frage der
Kunstfihigkeit des Computerspiels.

Im zweiten Kapitel wird der Sinnesapparat des Menschen genauer betrach-
tet, bildet die Wahrnehmung doch die Grundlage fiir jeden Medienkonsum und
ist selbst ein unablissiger Strom mimetischer Prozesse, die Eindriicke der Aulen-
welt im mentalen Abbild der Welt imitieren. Am Beispiel von METAL GEAR SoO-
LID V: THE PHANTOM PAIN (Kojima 2015) wird (auch im Vergleich mit HITMAN)
die Frage erortert, in welcher Weise Computerspiele die verschiedenen zur Verfii-
gung stehenden Sinnesmodalititen nutzen. Neben medizinisch-psychologischen
und esoterisch begriindeten Sinneskanilen werden zusitzlich Uberlegungen zur
Wahrnehmung von Zeit und Aktivitit angestellt.

Das dritte Kapitel nihert sich dem Mediumsbegriff vor dem Hintergrund der
Vorgangsnatur der Mimesis und setzt die beiden Konzepte in ein eindeutiges,
exklusives Verhiltnis. Das erzihlende Computerspiel wird auf der Basis seiner
mimetischen Konfiguration als unkonventionelles Medium erkannt. Im Zusam-
menhang mit den Eigenschaften des Computerspiels als Medium und mit THE EL-
DER SCROLLS V: SKYRIM (Bethesda 2011) als exemplarische Grundlage werden auch
die bedeutsamen Konzepte von Freiheit, Technizitit und Genre diskutiert.

Kapitel 4 wirft einen Blick auf die Beziehungen zwischen den Spielenden, dem
Spiel und ihren jeweiligen realweltlichen Bezugsrahmen und stellt diese Beziehun-
gen als kommunikative Verhiltnisse dar. Auf der Basis einer Interpretation von
AssassIN'S CREED 2 (Ubisoft 2009) werden die Konzepte von Avatar und Spielwelt
untersucht. Weiterhin widmet sich das Kapitel den Phinomenen von uncanny valley
und suspension of disbelief, betrachtet sie als mimetische Strukturen und setzt sie in
ein Verhiltnis zueinander, zum Medium und zur Realitit.

Im finften Kapitel stehen Uberlegungen zur Glaubwiirdigkeit einer virtuel-
len Welt im Mittelpunkt. Die fundamentale Spaltung des Mediums Computerspiel
wird auch in der Unterscheidung von Realititsverhiltnissen von spielerischer und

Bic -

29


https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Zwischen Spiel und Story

erzihlerischer Sphire erkannt und anhand von Begriffen wie Realismus, Authen-
tizitit, Naturalismus, Plausibilitit und Intertextualitit am Beispiel GRAND THEFT
AuTo V (Rockstar 2013) konkretisiert. Die Ausfithrungen zeigen den formenden
Charakter der Mimesis und seine Bedeutung fiir das Medium Computerspiel.

Anhand des Western-Abenteuers RED DEAD REDEMPTION 2 (Rockstar 2018)
geht Kapitel 6 den verschiedenen Involvierungsstrategien des Computerspiels
nach, die sich je nach Sphire erheblich unterscheiden. Ein kritischer Blick auf die
Verwendung von Begriffen wie »Immersion« und »Prisenz« in der Fachliteratur
zeigt eine auffallende Inkonsistenz, weshalb die Begriffe fir die Verwendung
neu und im Zusammenhang mit den mimetischen Eigenschaften von Spiel und
Erzihlung definiert werden.

Das siebte Kapitel schlief3lich stellt eine Moglichkeit vor, anhand der mimeti-
schen Strukturen innerhalb eines Computerspiels den ludonarrativen Graben zu
iberspringen und eine (ludonarrativ) harmonische, ganzheitliche Spielerfahrung
herzustellen. Es demonstriert diese Moglichkeit verstarkt interpretierend anhand
des Spiels HELLBLADE: SENUA’S SACRIFICE (Ninja Theory 2017) und fithrt Betrach-
tungen zu einem Konzept der »inneren Mimesis« mit der Bedeutungsvertiefung
durch Differenzpotentiale und intersensorische Diskrepanzen zusammen.

Ziel der Arbeit ist es, darzulegen, dass die mimetischen Strukturen in Com-
puterspielen sehr viel komplexer und weiter verzweigt sind, als es zunichst den
Anschein haben mag. Tatsichlich wird Mimesis, wie sie im Rahmen dieser Arbeit
begriffen wird, geradezu allgegenwirtig in den Architekturen und Verkniipfungen
des Computerspiels. Imitationsprinzipien in einem abstrakten Verstindnis werden
zwischen den virtuellen Welten und ihren realen oder medialen Vorbildern gefun-
den, zwischen den Handlungsstrukturen von Spielen, Computerspielen und Alltag,
zwischen den Figuren der Simulation und denjenigen, die sich freiwillig in die Vir-
tualitit stiirzen: den Spielenden. Vor allem aber geht es um die Uberwindung der
Kluft zwischen spielerischen und erzihlerischen Elementen im Computerspiel, die
durch die Betrachtung der inneren Mimesis in HELLBLADE: SENUA’S SACRIFICE of-
fenkundig wird. Die Ergebnisse der Betrachtungen werden abschlieRend in einem
eigenen Segment zusammengefasst.



https://doi.org/10.14361/9783839462034-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

