5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Im Wesentlichen lassen sich drei Optionen unterscheiden, wie auf das
soeben erwdhnte Spannungsverhaltnis reagiert werden kann, das sich zwi-
schen liberalen Grundannahmen zur Legitimitdt politischer Zwangsaus-
tibung und den politischen Implikationen von tierrechtlichen Ansétzen
erkennen lasst.

Erstens konnte man dieses auflosen, indem man die Forderung nach
starken individuellen Tierrechten aufgibt. Im Anschluss an Hadleys Aus-
fithrungen zum speziesegalitaristischen Dilemma, auf die in Abschnitt 4.2.3
eingegangen wurde, konnte man argumentieren, dass die bisherigen Aus-
fihrungen zeigen, dass tierrechtliche Positionen - so iiberzeugend diese
zundchst sein mogen — bei genauerer Betrachtung aufgrund ihrer illiberalen
oder antidemokratischen Implikationen als absurd zuriickzuweisen sind.
Wer starke Rechte-Ansitze aufgibt, konnte in der Folge auf andere umfas-
sende moralphilosophische Zuginge ausweichen, um unser Verhiltnis zu
Tieren zu theoretisieren.! Fiir die meisten tierrechtlichen Autor:innen diirf-
te dies aber keine wirkliche Option sein, kann doch davon ausgegangen
werden, dass diese grundsétzlich an ihrer Position festhalten wollen.

Die zweite Option, das Spannungsverhaltnis aufzulésen, bestiinde darin,
den gegensitzlichen Schluss zu ziehen und sich nicht von tierrechtlichen

1 Einen utilitaristischen Ansatz habe ich mit Peter Singer bereits vorgestellt. Alternativ
kénnte der Versuch unternommen werden, auf eine tugendethische Position zuriick-
zugreifen und die Begriindung von Rechten weniger eng oder nicht ausschliefllich
an die Interessen von Individuen zu binden, so dass mehr Raum fiir moralische
Abwigungen bleibt. Ob und wie sich auf der jeweiligen philosophischen Basis die
Rechtfertigung unziviler Interventionen gestaltet und gegebenenfalls iiberzeugend ver-
neinen lésst, ist selbstverstandlich eine andere Frage. Einen tugendethischen Beitrag
zur Tierethikdebatte hat Rosalind Hursthouse (2014) vorgelegt. Statt auf den Begriff
des moralischen Status, konzentriert sie sich auf die Frage, was bewundernswerte bzw.
lasterhafte Charakterziige kennzeichnet und stiitzt sich auf Tugend-und-Laster-Regeln
wie ,Tue, was mitfithlend ist; tue nicht, was grausam ist‘; ebd., 330. Hursthouse duf3ert
sich nicht ausfiihrlicher dazu, wie aus tugendethischer Perspektive illegale aktivistische
Interventionen in einem weiteren politik-philosophischen Rahmen zu bewerten wéren.
Durchaus bemerkenswert ist allerdings, dass sie im Handeln derjenigen, ,die sich jetzt,
wihrend ich dies schreibe, den japanischen Walfingern im Stidlichen Ozean in den
Weg stellen’, Beispiele fiir besonders mutige und mitfithlende Personen erkennt, ebd.,
342.

183

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Ansitzen zu verabschieden, sondern zuzugestehen, dass zentrale liberale
Uberzeugungen zuriickzuweisen (oder zumindest einzuschrinken) sind
und unzivile tierrechtliche Interventionen grundsatzlich moralisch gerecht-
fertigt werden konnen. Fiir die zweite Option diirften sich am ehesten
Autor:innen offen zeigen, die dem liberalen Diskurs ohnehin mit Skepsis
begegnen.? Insbesondere Vertreter:innen aus dem Umfeld der Critical Ani-
mal Studies haben, wie bereits erwahnt, meist einen starker herrschaftskri-
tischen Fokus und stehen vorhandenen politischen Institutionen besonders
kritisch gegeniiber — wenngleich damit ausdriicklich nicht gesagt werden
soll, dass diese deshalb zwangsldufig (gewaltsame) unzivile Interventionen
gutheiflen miissen.

Diese zweite Option diirfte ebenfalls keinen akzeptablen Ausweg fiir Ver-
treter:innen von Tierrechten darstellen, verorten sich diese in aller Regel
doch implizit und nicht selten auch explizit im liberal-demokratischen Dis-
kurs. In diesem Sinne ist Peter Niesen zuzustimmen, wenn er den tierrecht-
lichen Vertreter:innen des political turn in der Tierethik attestiert, ,allesamt
Demokrat*innen® zu sein: ,lhre Vorstellungen von Widerstand und zivi-
lem Ungehorsam sind reflektiert und maf3voll, ihre Ablehnung autoritdrer
Mafinahmen ausdriicklich und konsequent, ihre Demokratievorstellungen
partizipatorisch und inklusiv® Dies bedeutet zwar nicht, dass Tierrecht-
ler:innen sich notwendigerweise auf ein allzu moderates, kommunikatives
Verstandnis zivilen Ungehorsams beschranken miissen. Doch selbst wenn
diese umstrittenere, direkte Aktionen befurworteten, dann wohl nicht in
einem Ausmaf} und in einer Qualitit, wie sie die Uberlegungen nahelegen,
die ich in den vorangegangenen Abschnitten diskutiert habe.

Die dritte Option wiirde darin bestehen, weder die Forderung nach
starken Tierrechten aufzugeben noch von liberalen Vorstellungen zur le-
gitimen Ausiibung von Zwang Abstand zu nehmen, sondern sich um de-
ren Vereinbarkeit zu bemithen. Diese dritte Option scheint mir mit Blick
auf den gegenwirtigen Stand der akademischen Diskussion von besonde-
rer Relevanz zu sein. Denn es stellt sich die Frage, ob und inwiefern
einflussreiche und tonangebende Tierrechtsvertreter:innen angesichts der
weitreichenden theoretischen Implikationen tierrechtlicher Uberlegungen
an der Legitimitatsperspektive des politischen Liberalismus festhalten kon-
nen (und sollten). Folglich wird diese dritte Option auch im Mittelpunkt
meines Interesses in diesem Kapitel stehen.

2 Vgl. Best et al. (2007), ferner u.a. Schmitz (2016); Torres (2014).
3 Niesen (2020), 18.

184

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

In Abschnitt 5.1 wende ich mich einfithrend dem politischen Liberalis-
mus zu und werde kurz auf zentrale Elemente von Rawls’ politischen Libe-
ralismus und die Rolle, die Tiere in diesem spielen, zu sprechen kommen.
Anschlieflend werde ich mich ausfiithrlicher den Uberlegungen Federico
Zuolos widmen, um das Verstindnis fiir das Verhéltnis von politischem
Liberalismus und tierethischen Uberlegungen weiter zu vertiefen. Zuolo
hat bislang die ausgefeilteste Theorie der 6ffentlichen Rechtfertigung tiere-
thischer Anliegen im Sinne des politischen Liberalismus vorgelegt. Hierbei
wird deutlich werden, dass der politische Liberalismus klare theoretische
Grenzen kennt, was die Berticksichtigung tierrechtlicher Anliegen angeht.

Diese Einsicht bildet den Ausgangspunkt fiir Abschnitt 5.2, in dem ich
das Verhiltnis von politischem Liberalismus und Tierrechten vor dem Hin-
tergrund der méglichen Rechtfertigung illegaler politischer Interventionen
griindlicher diskutieren werde. Hierbei wird mich vor allem die Frage
beschiftigen, inwiefern sich {iberzeugend argumentieren ldsst, dass der
Legitimitatsperspektive des politischen Liberalismus kategorisch normativ
Vorrang einzurdumen ist, ohne die Forderung nach Tierrechten aufgeben
zu miissen. Denn nur auf diese Weise konnte man an Tierrechten festhal-
ten, ohne zugleich die weitreichenden Schlussfolgerungen hinsichtlich der
Rechtfertigung von politischen Interventionen und Widerstand akzeptieren
zu miissen. Mein Ergebnis wird lauten, dass sich dies theoretisch nur be-
werkstelligen ldsst, wenn von tierrechtlicher Seite zugestanden wird, dass
dem Respekt, den wir unseren Mitbiirger:innen schulden, besonderes Ge-
wicht beigemessen wird. Diese Diskussionen werden erkennen lassen, dass
sich das Spannungsverhaltnis zwischen liberalen Legitimitatsvorstellungen
und Tierrechten nicht vollstindig auflgsen ldsst und deutlich machen, wo-
rin dieses begriindet liegt: in zwei letztlich nicht reibungslos vermittelbaren
Perspektiven darauf, welche Autoritdt wir uns hinsichtlich Fragen der Mo-
ral zusprechen kénnen.

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Die Kernidee, die die vielfiltige Stromung des politischen Liberalismus
kennzeichnet, wurde bereits im Rahmen der methodischen Vorbemerkun-
gen in Abschnitt 2.2 kurz erldutert: Damit politische Zwangsausiibung in
pluralistischen Gesellschaften als legitim gelten kann, muss diese auf der
Basis von Griinden gerechtfertigt sein, die alle Mitbiirger:innen akzeptieren

185

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

konnen.* Dies unterscheidet den politischen Liberalismus in seinen ver-
schiedenen Spielarten insbesondere vom so genannten perfektionistischen
Liberalismus, dessen Vertreter:innen nicht davor zuriickschrecken, auf um-
fassende - und damit kontroverse — moralische oder religiése Ansichten
u.a. iiber das gute Leben und die Natur von Werten Bezug zu nehmen.’

Welche theoretischen Ressourcen stellt die Perspektive des politischen
Liberalismus zur Beriicksichtigung von Tieren zur Verfiigung? John Rawls
selbst hat sich, wie im folgenden Abschnitt deutlich werden wird, nur
wenig zu Tieren geduflert. Vor allem aber griindet sein Ansatz letztlich auf
einem theoretischen Fundament, das der Beriicksichtigung von Tieren kla-
re Grenzen setzt — und somit weit hinter den Forderungen tierrechtlicher
Autor:innen zuriickbleibt.

5.1.1 Rawls’ politischer Liberalismus und Tiere

An dieser Stelle diirfte es zunichst hilfreich sein, sich die zentrale Problem-
stellung, die insbesondere John Rawls’ spatere Arbeiten zum politischen Li-
beralismus motiviert, noch einmal genauer vor Augen zu fithren: Moderne
liberale Gesellschaften sind dadurch gekennzeichnet, dass in ihnen Men-
schen zusammenkommen, die ganz unterschiedlichen philosophischen
oder religiosen ,umfassenden Lehren anhidngen. Weiter nimmt Rawls an,
dass es sehr unwahrscheinlich ist, dass sich an diesem vorhandenen Plura-
lismus in absehbarer Zukunft etwas dndern wird.® Vor diesem Hintergrund
drangt sich fiir ihn die Frage auf, wie eine liberale, konstitutionelle Ord-
nung moglich ist, die nicht auf einer umfassenden Lehre beruht, und die
Biirger:innen ihr Zusammenleben trotz dieses Pluralismus auf eine Weise
regeln konnen, die als legitim gelten kann und sich als stabil erweist, also
langfristig friedliche Kooperation ermdglicht.

4 Vgl. einfithrend Peter (2013), 600-604; Bratu/Dittmeyer (2017), Abschnitt 3.2.

5 Martha Nussbaum bestimmt den perfektionistischen Liberalismus im Anschluss an
Larmore entsprechend ,als eine Spezies der Gattung liberaler Ansichten, die politische
Prinzipien auf umfassende Doktrinen iiber das menschliche Leben griinden, die nicht
nur den Bereich des Politischen abdecken, sondern menschliches Verhalten generell
Nussbaum (2014b), 102 f. Zu zentralen Beflirworter:innen des perfektionistischen Libe-
ralismus werden u.a. Isiah Berlin und Joseph Raz sowie, als historische Vertreter, Kant
und Mill gezihlt.

6 Rawls (2003a), 12 f.

186

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Fir die Legitimitat der politischen Machtausiibung ist hierbei von zen-
traler Bedeutung, dass diese in Ubereinstimmung mit einer Verfassung voll-
zogen wird, ,deren wesentliche Inhalte verniinftigerweise erwarten lassen,
daf$ alle Biirger ihnen als freie und gleiche im Lichte von Grundsétzen und
Idealen zustimmen, die von ihrer gemeinsamen menschlichen Vernunft
anerkannt werden. Wiirde man eine umfassende Lehre zur Grundlage
der wichtigsten politischen, sozialen und wirtschaftlichen Institutionen ma-
chen, dann wire dies nur zu dem Preis zu haben, dass Anhénger:innen
einer bestimmten umfassenden Lehre allen anderen ihre Lehre ,durch
den repressiven Gebrauch der Staatsgewalt® aufzwangen - und in einem
solchen Fall kénnte nicht mehr von einer liberalen Gesellschaft die Rede
sein.

Rawls ist zuversichtlich, dass sich eine angemessene Antwort auf diese
Herausforderung finden ldsst, zumindest, solange man annimmt, dass die
Biirger:innen verniinftig sind und daher, grob gesprochen, friedlich mit
ihren Mitbiirger:innen als Freie und Gleiche kooperieren wollen. Was
Rawls unter ,verniinftig“ genauer versteht, werde ich insbesondere in Ab-
schnitt 5.2.2 noch ausfiihrlicher thematisieren.

Rawls’ politische Konzeption der Gerechtigkeit und dffentlicher
Vernunftgebrauch

Fiir Rawls ergeben sich vor dem Hintergrund der grundstzlichen pluralis-
tischen Herausforderung zwei wesentliche Konsequenzen. Zum einen kann
seine eigene substanzielle liberale Gerechtigkeitstheorie nicht als umfassen-
de Lehre auftreten. Rawls will diese entsprechend als dffentlich gerechtfer-
tigte politische Konzeption verstanden wissen. Und zum anderen ergeben
sich Konsequenzen hinsichtlich des offentlichen Vernunftgebrauchs der
Biirger:innen.

Zunichst zur Erinnerung, was unter der Idee einer politischen Konzepti-
on zu verstehen ist: Rawls mochte, was das theoretische Fundament und
die Rechtfertigung seiner Gerechtigkeitstheorie angeht, explizit ohne eine
Bezugnahme auf letzte Wahrheiten auskommen. Vielmehr soll diese als
Modul zu verstehen sein, das sich in die verschiedenen verniinftigen umfas-
senden Lehren einfiigt und folglich von den jeweiligen Anhinger:innen

7 Ebd., 223.
8 Ebd., 107.

187

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unterstiitzt werden kann.” Anders ausgedriickt, so Rawls’ Uberzeugung,
wird eine solche politische Konzeption ,durch einen (...) verniinftigen
tibergreifenden Konsens bejaht“l?. Die Grundlage von Rawls’ politischer
Konzeption bildet entsprechend keine umfassende Lehre. Vielmehr kniipft
Rawls an gemeinhin geteilte Traditionen und Ideen liberaler demokrati-
scher Gesellschaften an.

Genauer bindet er seine eigene, liberale Gerechtigkeitstheorie, die
Grundrechte garantiert, faire Chancengleichheit sichert und die Rechtfer-
tigung 6konomischer Ungleichheiten erforderlich macht, an zwei wesentli-
che Ideen zuriick: die Idee der Gesellschaft als eines fairen, generationen-
tibergreifenden Systems der Kooperation sowie die Idee der Biirger:innen
als freier und gleicher Personen.! Dass die Biirger:innen als ,frei“ gelten
konnen, bedeutet im Wesentlichen, dass diese iiber einen Gerechtigkeits-
sinn verfiigen, der soziale Kooperation mdglich macht, sowie die Fahigkeit
haben, eigene Konzeptionen des Guten vertreten, revidieren und durchset-
zen zu konnen. ,Gleich® sind Biirger:innen fiir Rawls insofern, als diesen
yallen im unentbehrlichen Mindestmaf} die moralischen Vermdgen zuge-
schrieben werden, die nétig sind, um sich ein Leben lang an der sozialen
Kooperation zu beteiligen und der Gesellschaft als gleiche Biirger anzuge-
horen.1?

Die Frage der legitimen Machtausiibung ist fiir Rawls nicht nur fiir
die grundsatzliche theoretische Rechtfertigung der politischen Ordnung
relevant. Diese hat - und damit komme ich zur zweiten Konsequenz,
die Rawls aus der Herausforderung des verniinftigen Pluralismus zieht -

9 Vgl ebd,, 78.

10 Rawls (2003b), 64.

11 Vgl. Rawls (2003a), 1. Vorlesung, §5; (2003b), Teil 1, §2 und §7. Diese Ideen lassen ge-
niigend Raum fiir unterschiedliche Interpretationen, so dass laut Rawls verschiedene
liberale politische Konzeptionen méglich sind. Alle liberalen Konzeptionen zeichnen
sich jedoch durch drei Merkmale aus: ,Erstens werden bestimmte Grundrechte,
Freiheiten und Chancen festgelegt, wie sie aus dem demokratischen Verfassungsstaa-
ten vertraut sind; zweitens wird diesen (..) ein Vorrang insbesondere gegeniiber
den Forderungen des allgemeinen Wohls und gegeniiber perfektionistischen Werten
zugesprochen; und drittens wird allen Biirger:innen ein angemessener Anteil an
allgemein dienlichen Mitteln zugesichert, so daf3 sie ihre Freiheiten und Chancen
wirksam nutzen konnen’, Rawls (2003b), 70.

12 Rawls (2003b), 46. Rawls betont, dass es sich bei seinem Personenverstandnis um
eine politische Konzeption handelt (und nicht etwa um eine psychologische oder
metaphysische) und diese normativ zu verstehen ist, vgl. Rawls (2003a), 1. Vorlesung,
§5; (2003b), Teil 1, §7.

188

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

dariiber hinaus Folgen fiir den Gebrauch der ,6ffentlichen Vernunft', d.h.
fir die Frage, wie Biirger:innen im politischen Prozess ihre politischen Ent-
scheidungen gegeniiber anderen rechtfertigen, wenn es um grundlegende
Fragen der Gerechtigkeit geht.!®

Zur Erlauterung: Sobald ein:e Biirger:in als politische Akteur:in in die
Offentlichkeit tritt (z.B. als Kandidat:in einer politischen Partei) oder ein
Offentliches Amt bekleidet (z.B. als Verfassungsrichter:innen), darf diese
Person ihre politischen Entscheidungen nicht auf Grundlage einer um-
fassenden Lehre rechtfertigen, sondern ausschliefllich unter Verweis auf
politische Werte der o6ffentlichen Vernunft. Dariiber hinaus betont Rawls
mit Blick auf das Ideal demokratischer Staatsbiirgerschaft, dass sich Biir-
ger:innen bei ihren politischen Entscheidungen nicht auf umstrittene (wis-
senschaftliche) Theorien berufen diirfen und ihre Entscheidungen ebenso
wenig mit Verweis auf nicht gemeinhin akzeptierte Standards der Rechtfer-
tigung (z.B. gottliche Offenbarung etc.) begriinden diirfen. Beriefen sich
Biirger:innen namlich auf nicht-6ffentliche Werte und Standards, verstie-
len sie gegen die Forderung, ihre politischen Entscheidungen mit Griin-
den zu rechtfertigen, von denen verniinftigerweise erwartet werden kann,
dass die anderen Biirger:innen sie teilen. Diese Forderungen an Biirger:in-
nen bezeichnet Rawls als die moralische ,,Pflicht zur Biirgerlichkeit“!4.

Diese Einschrankungen greifen - dies sollte nochmals betont werden
- allerdings nur in speziellen Zusammenhdngen, ndmlich dann, wenn
wesentliche Verfassungsinhalte oder Fragen grundlegender Gerechtigkeit
betroffen sind.’® Konkreter geht es dabei um Fragen zur grundsitzlichen
Struktur des Staates oder die Organisation des politischen Prozesses sowie
politische Grundrechte und Freiheiten der Biirger:innen (z.B. das Recht auf
freie MeinungsiuSerung, Gewissensfreiheit und Religionsfreiheit). Okono-
mische Fragen werden von Rawls hingegen weitgehend ausgeklammert. Er
betont lediglich, dass ,irgendein Grundsatz der Chancengleichheit gewif3
zu den Wesensgehalten“® der Verfassung gehort und dass alle ein Recht
auf ein soziales Minimum haben. Allgemein gibt Rawls an, dass bei den
allermeisten politischen Entscheidungen die Einschrankungen des offentli-
chen Vernunftgebrauchs nicht oder zumindest in schwicherer Form gelten.
Die Beispiele, die Rawls nennt, umfassen u.a. die Steuergesetzgebung, die

13 Vgl. Rawls (2003a), 6. Vorlesung.
14 Ebd., 317.

15 Vgl. ebd., 6. Vorlesung, §5.

16 Ebd., 330.

189



https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Regulierung von Eigentumsfragen und die Kulturforderung, aber auch -
und damit sind wir zuriick bei den Tieren angelangt — den Schutz von Tier-
und Pflanzenarten.”

Die Beriicksichtigung von Tieren in Rawls liberaler Gerechtigkeitskonzeption

Die Auffassung, dass Tiere nicht in den Gegenstandsbereich grundlegen-
der Gerechtigkeit fallen, vertritt Rawls, wie im Zuge der Diskussion zu
zivilem Ungehorsam deutlich wurde, bereits in seinem fritheren Werk Eine
Theorie der Gerechtigkeit. Rawls gibt dort an, dass wir Tieren gegeniiber
eine moralische ,Pflicht des Mitleids und der Menschlichkeit!® haben,
buchstabiert diese allerdings nicht weiter aus. Etwas ausfiithrlicher duflert
er sich zur Stellung von Tieren in Politischer Liberalismus. Hier erkennt er
die Herausforderung, dass eine Theorie der Gerechtigkeit sich zur Frage
der moralischen Beriicksichtigung von Tieren duflern muss, explizit an und
diskutiert diese unter dem Stichwort ,Probleme der Ausweitung“® seiner
Konzeption. Er rdumt sogar ein, dass seine Konzeption daran scheitern
konnte, Tiere nicht addquat beriicksichtigen zu kénnen.

17 Vgl. Rawls (2003b), 147, speziell zu Tieren: Rawls (2003a), 351 f. Der Vollstandigkeit
halber sei noch angemerkt, dass Rawls die Forderung, é6ffentliche Stellungnahmen
im Lichte der 6ffentlichen Vernunft zu vollziehen, im Laufe der Zeit abgeschwicht
hat. Bereits in Politischer Liberalismus argumentiert er fiir eine ,einschlielende
Sichtweise®; wonach ,Biirger in gewissen Situationen unter Berufung auf diejenige
umfassende Lehre argumentieren diirfen, die aus ihrer Sicht die Grundlage politi-
scher Werte darstellt, vorausgesetzt jedoch, sie tun dies in einer Weise, die das
Ideal des offentlichen Vernunftgebrauchs stirkt, Rawls (2003a), 354. Rawls erklrt
in Politischer Liberalismus, dass dies beispielsweise der Fall sein kann, wenn es zu
tiefgreifenden Konflikten kommt und die eigene umfassende Lehre herangezogen
wird, um zu erldutern, inwiefern sie das Ideal des offentlichen Vernunftgebrauchs
unterstiitzt, vgl. Rawls (2003a), § 8. Auch mit Blick auf die Biirgerrechtsbewegung,
in der christlich fundierte Argumente herangezogen wurden, um die eindeutigen
Ergebnisse des 6ffentlichen Vernunftgebrauchs zu stirken, sieht Rawls die Forderung
abgedeckt. Spiter erweitert er diese einschlielende Sichtweise zu einer weiten Sicht-
weise, in dem er eine weitere Klausel einfiithrt, vgl. Rawls (1997), insb. § 4; (2003b).
Rawls gibt nun an, dass sich Biirger:innen in allen offentlichen Diskussionen auf ihre
umfassenden Lehren berufen diirfen, sofern sie ,zu gegebener Zeit“ ihre politischen
Entscheidungen durch offentliche Griinde oder den Verweis auf politische Werte
rechtfertigen, die von der politischen Gerechtigkeitskonzeption abgedeckt werden,
vgl. Rawls (2003b), 146.

18 Rawls (1979), 556.

19 Vgl. Rawls (2003a), 87 1., 351f.

190

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Rawls lasst auch in diesem Werk allerdings keinen Zweifel daran, dass
unser Umgang mit Tieren fiir ihn keine gerechtigkeitsrelevante Dimension
aufweist. Tatsachlich kommt die Frage der direkten Berticksichtigung von
Tieren gar nicht mehr zur Sprache. Vielmehr erldutert er schlicht, dass die
vertragstheoretische Tradition, in der er sich verortet, die Anspriiche eines
erwachsenen Gesellschaftsmitglieds zur Grundlage hat und von diesen aus-
gehend nach einer verniinftigen gesetzlichen Regelung unseres Umgangs
mit Tieren gefragt werden sollte. Dabei zeigt er sich zuversichtlich, dass
eine solche verniinftige Losung gefunden werden kann, wenn die Stellung
von Tieren - entsprechend der ,traditionelle[n] Auffassung des christlichen
Zeitalters“? — hinsichtlich ihres Wertes fiir den Menschen und menschliche
Gemeinschaften betrachtet wird.

Vor dem Hintergrund der Ideen, die Rawls’ kontraktualistische liberale
Konzeption fundieren, ldsst sich also nachvollziehen, weshalb er die mora-
lischen Anspriiche von Tieren explizit nicht auf der Ebene fundamentaler
politischer Gerechtigkeit verortet: Im Mittelpunkt stehen die Vorstellung
eines anthropozentrisch gedachten fairen, generationeniibergreifenden Sys-
tems der Kooperation und ein Personenverstdndnis, fiir das Autonomie
und eine zumindest dhnliche Ausstattung an kognitiven Fihigkeiten cha-
rakteristisch sind.

Rawls’ Vorstellungen zur moralischen Relevanz von Tieren weichen,
wie Kritiker:innen zuhauf herausgearbeitet haben, damit erheblich von
den Vorstellungen vieler Tierethiker:innen ab. Allerdings gelangen die Kri-
tiker:innen zu durchaus unterschiedlichen Einschétzungen, inwiefern sich
Rawls’ Gedankengebéude fiir tierethische Anliegen fruchtbar machen lasst
oder lassen konnte. Manche betonen gar, dass sich einzelne Uberlegungen
Rawls” aufdrangen, um den moralischen Stellenwert von Tieren argumenta-
tiv zu untermauern. Letzteres gilt gerade mit Blick auf die Auseinanderset-
zungen mit Rawls’ egalitirer Gerechtigkeitstheorietheorie und die Ideen
der Unparteilichkeit und der Fairness, die in dieser prominent behandelt
und betont werden. Rawls” weiter gefasste politik-philosophischen Uberle-
gungen zur Legitimitdt staatlicher Zwangsausiibung und der offentlichen
Rechtfertigung tierethischer Anliegen sind hingegen erst seit Kurzem stér-
ker in den Fokus des tierethischen Diskurses gertickt worden.?!

20 Ebd., 351

21 Um lediglich einige wichtige éltere und neuere Beitrdge zur Auseinandersetzung mit
Rawls zu nennen: VanDeVeer (1979); Elliot (1984); Regan (1985); Rowlands (1998;
2009); Garner (2005; 2012; 2013); Abbey (2007); Coeckelbergh (2009); Flanders

191

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Verldasst man den engen Rawls’schen Theorierahmen, kann auch im
Sinne des politischen Liberalismus der Versuch unternommen werden,
auf Grundlage der offentlichen Vernunft fiir einen besseren Schutz und
mehr Rechte von Tieren zu argumentieren. Martha Nussbaum zdhlt in
diesem Zusammenhang sicherlich zu den Ersten, die ausfithrlicher kritisch-
konstruktiv an Rawls’ politisch liberale Perspektive angekniipft haben. An-
ders als Rawls siedelt Nussbaum die Anspriiche von Tieren explizit auf
der Ebene fundamentaler Gerechtigkeit an und pladiert dafiir, ihre fiir
Menschen entworfene Gerechtigkeitstheorie, die als Fihigkeitenansatz be-
kannt geworden ist, auf Tiere auszuweiten. Konkreter fordert sie in ihrem
Werk Die Grenzen der Gerechtigkeit, ,einem jeden Tier eine Reihe von
Fihigkeiten (...) bis zu einem bestimmten Schwellenwert zuzusichern“??, so
dass diese gedeihen und - entsprechend ihrer individuellen und speziespe-
zifischen Bediirfnisse — ein angemessenes Leben fiihren konnen. Hierbei
macht Nussbaum eine ganze Reihe von Fihigkeiten aus, denen politisch
anzuerkennende gerechtigkeitsbasierte Anspriiche korrespondieren.?? Diese
Anspriiche beziehen sich u.a. auf die korperliche Integritit und Gesund-
heit von Tieren, aber auch darauf, Tieren Mdglichkeiten zum Spielen zu
gewdhren und - etwa im Fall von Haustieren - eine gewisse Erziehung
zuteilwerden zu lassen.

Am Ende steht bei Nussbaum allerdings keine Liste mit robusten, men-
schenrechtsdahnlichen individuellen Tierrechten, die direkte Geltung bean-
spruchen konnen - wenngleich ihr Ansatz als ein tierrechtlicher verstan-
den werden soll. So gelangt sie, was die Totung und Schiadigung von
Tieren angeht, nur zu vergleichsweise moderaten Forderungen. Wahrend
sie erldutert, dass bestimmte Formen der Nutzung ohne groflere Verluste
an Wohlergehen fiir die Menschen abgeschaftt werden konnen, zeigt sie
sich zuriickhaltend, wenn es etwa um die generelle Nutzung von Tieren
zu Nahrungs- oder Forschungszwecken geht.?* Ganz der Forderung nach
politischer Legitimitdt verbunden, rdumt sie ein, dass nur zu hoffen bleibt,

(2014); Svolba (2016); Pepper (2017); Basl/Schouten (2018). Einen hilfreichen Uber-
blick iiber die Grenzen und mdéglichen Potentiale der Rawls’schen Theorie mit Blick
auf das Mensch-Tier-Verhiltnis bietet Niesen (2023).

22 Nussbaum (2014a), 514.

23 Vgl. Nussbaum (2014a), 528-539.

24 Vgl. ebd., 539-544.

192

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

dass ihr erweiterter Fahigkeitenansatz eines Tages Teil eines iibergreifenden
Konsenses werden wird.?>

Ich komme in den Abschnitten 5.2.2 und 5.2.3 noch einmal auf Nuss-
baum zuriick, in denen ich mich griindlicher mit den normativen Grund-
lagen des politischen Liberalismus beschiftigen werde. Zunichst bietet es
sich jedoch an, auf Federico Zuolos Theorie der offentlichen Rechtferti-
gung tierethischer Prinzipien zu blicken, die einige interessante theoreti-
sche Akzente setzt, die fiir die weitere Diskussion von Relevanz sind.

5.1.2 Federico Zuolo: Tiere und offentliche Vernunft

Auch fiir Federico Zuolo bildet die Forderung nach politischer Legitimitit
ausdriicklich die zentrale normative Leitidee. Um zu kldren, auf welcher
Grundlage das Mensch-Tier-Verhiltnis in liberalen Gesellschaften auf legi-
time Weise politisch geregelt werden kann, bedarf es, so Zuolo, zuerst einer
Prozedur der offentlichen Rechtfertigung, die erkennen ldsst, welchen nor-
mativen Prinzipien alle verniinftigen Biirger:innen zustimmen koénnen.2
Tierrechtliche Uberlegungen, so wird im Folgenden deutlich werden, fin-
den im Rahmen dieser Rechtfertigungsprozedur Beriicksichtigung, lassen
sich aber nicht als 6ffentlich gerechtfertigt ausweisen.

25 Vgl. ebd., 523-528. In ihrem jiingsten Buch Justice for Animals hat Nussbaum ihren
Fihigkeitenansatz mit Blick auf Tiere weiter ausgearbeitet. Sie dufSert sich dabei auch
ausfiihrlicher zu verschiedenen Formen der Nutzung von Tieren und den tragischen
Konflikten, mit denen wir uns angesichts der andauernden Verletzung der Rechte
von Tieren ihrer Meinung nach konfrontiert sehen, vgl. Nussbaum (2022), bes.
Kapitel 8. Sie bekennt sich wiederum ausdriicklich zum politischen Liberalismus
und erldutert, dass ihr Fahigkeitenansatz als ,virtual constitution® zu verstehen ist,
die Orientierung bei der Verbesserung bestehender Tiergesetzgebungen bieten soll
und hoffentlich nach und nach Gegenstand eines iibergreifenden Konsenses wird,
ebd., 100f., ferner 93-95. Die Rechte von Tieren versteht sie dabei als ,imperfect
rights® also als unvollkommene Rechte und erldutert: ,Imperfect rights are rights
of individuals against wrongful treatment, where we are as yet uncertain how to
organize effective action. In such cases, our most immediate duty as individuals will
be to try to organize the group in such a way that all rights will be protected; ebd.,
113.

26 Vgl. Zuolo (2020), 66-68.

193

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Zuolos Ausgangspunkt: verniinftige Meinungsverschiedenheiten

Warum sollten in einer liberalen Demokratie Gerechtigkeitsiiberlegungen,
die die Rechte von Tieren angehen, nicht den Ausgangspunkt bilden, wenn
es um die Legitimitit der politischen Ordnung geht? Zuolos Antwort
darauf ist, wie er zu Beginn deutlich macht, in erster Linie epistemisch
motiviert und begriindet: Hinsichtlich der Frage, was wir Tieren moralisch
schulden, lassen sich verniinftige Meinungsverschiedenheiten (,reasonable
disagreements®) ausmachen.?” Eine tierethische Position, die dem liberalen
Legitimitétsprinzip Rechnung tragen will, so lautet Zuolos entscheidender
Punkt, kann daher nicht einfach substanzielle tierethische Prinzipien und
Annahmen zur Voraussetzung machen.

Wie sind verniinftige Meinungsverschiedenheiten bei Zuolo genauer zu
verstehen? Und weshalb glaubt Zuolo, dass solche verniinftigen Meinungs-
verschiedenheiten mit Blick auf zentrale tierethische Fragen bestehen? Die
erste Frage ldsst sich schnell beantworten. Grob gesprochen liegt eine
solche laut Zuolo dann vor, wenn Menschen hinsichtlich einer Sache kon-
fligierende Positionen vertreten und sich diese unterschiedlichen Einschét-
zungen nicht dadurch erkldren lassen, dass einer Partei schlicht nicht die
vollstandigen Informationen (,lack of evidence®) vorliegen oder Fehler
beim Denken unterlaufen sind (,faulty reasoning®).?® Aus diesem Grund,
und dies ist wichtig zu betonen, sind beide Parteien in einem solchen Fall
gerechtfertigt, ihre jeweilige Position beizubehalten.?’

27 Vgl. ebd., 20, 67 f. Zuolo kniipft hierbei insbesondere an die Uberlegungen Fabienne
Peters an, die sich in jiingerer Zeit ausfithrlich der epistemologischen Dimension
der Rechtfertigung des politischen Liberalismus gewidmet hat, vgl. insb. Peter (2013;
2019). Das epistemische Argument fiir die Notwendigkeit 6ffentlicher Rechtfertigung,
das Peter im Anschluss an Rawls ausbuchstabiert und verteidigt, lautet grob wie
folgt: Da es dazu kommen kann, dass Parteien mit Blick auf Fragen des guten
Lebens auch dann nicht iibereinstimmen, wenn alle nétigen Informationen vorliegen
und vollstandig iiber diese deliberiert wurde, verlangt die Rechtfertigung politischer
Institutionen nach einer alternativen Grundlage, vgl. Peter (2013), 619.

28 Vgl. Zuolo (2020), Abschnitte 2.4 und 2.5.

29 Um dies unter erkenntnistheoretischen Gesichtspunkten verstandlicher zu machen,
greift Zuolo auf die Ideen des ,,peer disagreements” und des ,qualified disagreements*
zuriick. Unter Ersterem werden Meinungsverschiedenheiten zwischen zwei Personen
verstanden, die beide Zugang zu den relevanten Beweisen und Informationen (,evi-
dence®) haben und iiber die gleichen kognitiven Kapazititen verfiigen, vgl. ebd.,
36. Eine solche epistemische Ebenbiirtigkeit allein, gibt Zuolo zu bedenken, ,does
not grant, per se, rationality or being justified in holding one’s position ebd. 41
Dabher fasst er sein Verstandnis verniinftiger Meinungsverschiedenheiten noch einmal

194

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Zuolo ist Giberzeugt, dass so verstandene verniinftige Meinungsverschie-
denheiten - und damit komme ich zur zweiten Frage — ganz konkret mit
Blick auf die gesellschaftlichen und philosophischen Debatten rund um den
moralischen Status und die Nutzung von Tieren festzustellen sind. Genauer
erldutert er anhand zweier paradigmatischer Falle, inwiefern hinsichtlich
des Mensch-Tier-Verhaltnisses von qualifizierten Meinungsverschiedenhei-
ten gesprochen werden kann. Der erste Fall bezieht sich auf die Frage, ob
die Nutzung von Tieren zu Forschungszwecken gestattet sein sollte, und der
zweite darauf, wie das Leid von Tieren zu gewichten ist. In beiden Fallen
gelangt er zu dem Ergebnis, dass sich angesichts der gegenwirtig zur Verfii-
gung stehenden wissenschaftlichen Erkenntnisse und besten moralischen
Argumente keine ,,conclusive position** ausmachen ldsst.!

Was folgt aus diesen verniinftigen Meinungsverschiedenheiten fiir Zuo-
lo? Auf zwei bemerkenswerte Punkte macht er zum Abschluss seines zwei-
ten Kapitels aufmerksam: Erstens ldsst er auf der Ebene der individuel-
len Parteien weitgehend offen, welche Schlussfolgerungen diese aus den
verniinftigen Meinungsverschiedenheiten ziehen sollten. Klar scheint ihm
zufolge erst einmal nur zu sein, dass sie die Verniinftigkeit der Meinungs-

enger und schrinkt dieses auf ,qualified disagreements® ein. Unter einer solchen
qualifizierten verniinftigen Meinungsverschiedenheit ist eine Situation zu verstehen,
in der sich Parteien widersprechen, die nicht nur als epistemisch ebenbiirtig gelten
koénnen, sondern zusitzlich tiber die nétige Kompetenz hinsichtlich des zur Debatte
stehenden Sachverhalts verfiigen.

30 Ebd., 65.

31 Hinsichtlich der Rechtfertigung der Nutzung von Tieren zu Forschungszwecken un-
terscheidet Zuolo zunichst empirische und normative Fragen und erldutert, dass
kompetente Akteur:innen in beiden Fallen zu unterschiedlichen Einschatzungen ge-
langen kénnen, was die jeweiligen Sachverhalte angeht — etwa, ob Tierversuche als
effektives und verldssliches Modell wissenschaftlichen Fortschritts angesehen werden
kénnen oder welches moralische Gewicht dem Fakt beigemessen werden sollte, dass
Tiere empfindungsfihig sind. Diese Dispute lassen sich schlicht nicht durch eindeu-
tige und endgiiltige Argumente entscheiden, sondern werden letztlich immer nur
von bestreitbaren Interpretationen, Uberzeugungen und Intuitionen der einzelnen
Akteur:innen abhingig sein. Was den zweiten paradigmatischen Fall angeht, bei
dem es um die moralische Bedeutung des Leids von Tieren geht, gelangt Zuolo
zu einem dhnlichen Ergebnis. Hierzu présentiert er einen fiktiven Dialog zwischen
zwei Parteien, Anthropophilous (A) und Zoophilous (Z), in dessen Mittelpunkt die
Frage steht, ob Tiere moralisch gleich zéhlen. Zuolo argumentiert, dass sowohl mit
Blick auf das umstrittene Argument der Grenzfille als auch hinsichtlich der Frage,
ob die subjektiven Empfindungen von Tieren wirklich mit denen von Menschen
vergleichbar und entsprechend gleich zu beriicksichtigen sind, wieder verniinftige
Meinungsverschiedenheiten festzustellen sind, vgl. ebd., Abschnitte 2.6 und 2.7.

195

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

verschiedenheiten anerkennen und einrdumen sollten, dass auch andere
gerechtfertigt sind, ihre Position beizubehalten. Er legt sich allerdings nicht
fest, ob die Parteien vor dem Hintergrund verniinftiger Meinungsverschie-
denheiten das Vertrauen in ihre jeweiligen Positionen abschwichen, die
andere Position respektieren sollten oder lediglich gewisse Zweifel zugeste-
hen miissen (,,simply give the benefit of the doubt“?2) — ein Punkt, auf den
ich in Abschnitt 5.2.2 ebenfalls noch zuriickkommen werde.

Entscheidend ist fur Zuolo an dieser Stelle ohnehin, wie sich, zweitens,
die Situation aus der Perspektive 6ffentlicher Institutionen angesichts sol-
cher verniinftigen Meinungsverschiedenheiten gestaltet und wie diese sich
verhalten sollten.®® Zuolo betont, dass es unter epistemischen Gesichts-
punkten ungerechtfertigt erscheinen muss, wenn sich 6ffentliche Institutio-
nen einfach auf eine Seite schlagen und entsprechende Gesetze mit Zwang
durchsetzen wiirden, wenn fiir diese keine wirklich eindeutige und beweis-
kriftige Grundlage vorhanden ist. Folglich ist Zuolo, wie eingangs erwahnt,
der Uberzeugung, dass es angesichts der epistemischen Beschrinkungen
und der daraus resultierenden verniinftigen Meinungsverschiedenheiten
einer Prozedur der 6ffentlichen Rechtfertigung bedarf.

Zuolos hybride Theorie: neutrale und interne Griinde

Wie stellt sich Zuolo eine solche offentliche Rechtfertigungsprozedur vor?
Zunachst weist er darauf hin, dass nicht alle Ansichten zum moralischen
Status von Tieren Beriicksichtigung erfahren miissen, sondern wiederum
nur qualifizierte. Manche Auffassungen sind schlicht deshalb nicht zu be-
riicksichtigen, da sie grundlegende epistemische Bedingungen nicht erfiil-
len und sich damit jenseits des Rahmens bewegen, auf dessen Grundlage
ein Austausch von Griinden méglich ist.

Die beiden Bedingungen, die &ffentlich akzeptable von nicht-akzepta-
blen Ansichten iiber den moralischen Status von Tieren unterscheiden,
umfassen genauer eine Formal Epistemic Norm (FEN) und eine Substantive
Epistemic Norm (SEN).3* Der ersten Norm zufolge darf keine Ansicht iiber
Tiere gegen grundsitzliche Gesetze der Logik verstoflen oder das Prinzip
missachten, dass ahnliche Fille gleichbehandelt werden sollten. Die zweite
Norm bestimmt, dass jede Ansicht tiber Tiere mit wissenschaftlichen Er-

32 Ebd., 66.
33 Vgl.ebd,, 67 f.
34 Vgl. ebd., 88-90.

196

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

kenntnissen vereinbar sein muss, insbesondere der Evolutionstheorie und
der modernen Biologie.

Vor diesem Hintergrund pladiert Zuolo im Anschluss an John Rawls
und Gerald Gaus fiir einen hybriden Ansatz einer Theorie der 6ffentlichen
Rechtfertigung, der gewisse Elemente sog. consensus views und convergence
views in der Debatte um offentliche Rechtfertigung in sich vereint.3> Wich-
tig ist hierbei vor allem, dass laut Zuolo die Griinde, die zur 6ffentlichen
Rechtfertigung eines Prinzips in Anschlag gebracht werden, wiederum zwei
Bedingungen - jene der Neutralitdt (neutrality) und jene der Inklusivitat
(inclusiveness) - erfiillen miissen. Erstere bezieht sich darauf, ob ein Prinzip
aus Griinden gerechtfertigt werden kann, die gemeinhin akzeptiert und
unabhéngig von einer umfassenden Ansicht iiber den moralischen Status
von Tieren sind. Die zweite Bedingung verlangt, dass ein Prinzip ferner
Unterstiitzung durch Griinde erfahrt, die sich aus einer umfassenden An-
sicht tiber Tiere ergeben.3

Zuolo erlautert dies in der Folge detaillierter unter Bezugnahme auf die
Unterscheidung von neutral und internal reasons. Beispiele fiir neutrale
Griinde, die zur offentlichen Rechtfertigung eines Prinzips zur Regulierung
des Umgangs mit Tieren angefithrt werden konnen, sind u.a., dass Tiere
empfindungsfiahige Lebewesen sind oder ihre Nutzung bedenkenswerte
Auswirkungen auf die Umwelt hat. Diese Griinde sind neutral, weil sie weit
geteilt werden und nicht abhédngig von irgendeiner umfassenden Ansicht
hinsichtlich der moralischen Stellung von Tieren sind.* Interne Griinde
sind im Gegensatz dazu an eine bestimmte umfassende Ansicht gebunden
und nur fiir jene Personen ,practically authoritative$, die diesen anhan-
gen, also beispielsweise eine bestimmte, umstrittene tierethische Position
vertreten.

Die Idee, dass politische Prinzipien mit offentlichen, teilbaren - also
nicht auf einer umfassenden Lehre basierenden - Griinden gerechtfertigt
werden miissen, wurde bereits in der Auseinandersetzung mit Rawls ange-
sprochen. Dieser Idee schliefit sich Zuolo also an, wenn er nach neutralen
Griinden verlangt. Zugleich kann Zuolo auch Kritiker:innen dieser Posi-
tion wie Gerald Gaus etwas abgewinnen, die einen engen Fokus auf teilbare
Griinde als zu restriktiv erachten und privaten Griinden entsprechend ein

35 Vgl. ebd., Abschnitt 3.4.
36 Vgl.ebd., 91

37 Vgl.ebd., 921

38 Ebd., 93.

197

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

groferes Gewicht beimessen.* Mit seinen beiden Bedingungen der Neutra-
litit und der Inklusivitit mochte Zuolo beiden Positionen ein Stiick weit
Rechnung tragen - in der Absicht, eine Theorie der 6ffentlichen Rechtferti-
gung zu entwerfen, die zu moglichst stabilen Ergebnissen fithrt.4°

Zur dffentlichen Rechtfertigung tierethischer Prinzipien

Zuolo weist zunichst darauf hin, dass einige Ansichten im Rahmen der
Prozedur 6ffentlicher Rechtfertigung grundsatzlich keine Beriicksichtigung
zu erfahren brauchen. Dabei handelt es sich vor allem um philosophische
und religiose Ansichten, die Tieren keinerlei oder lediglich indirekt morali-
sche Relevanz zusprechen und dabei auf wissenschaftlich nicht haltbaren
Annahmen griinden.*! Als zulédssig betrachtet Zuolo hingegen eine Reihe
verschiedener tierethischer Ansitze, die sich grob in fiinf akzeptable An-
sichten unterteilen lassen. Der Tier-Subjektivismus (animal subjectivism)
misst dem moralischen Status von Tieren unter diesen Ansichten das grofite
Gewicht bei und spricht Tieren starke individuelle Rechte zu (als zentrale
Vertreter:innen nennt Zuolo u.a. Regan, Francione und Nussbaum). Auf
der anderen Seite des Spektrums liegt der Humanismus, demzufolge aus-
schliellich Personen als moralische Akteur:innen Gegenstand von Gerech-
tigkeitsforderungen sein konnen. Tieren gegeniiber haben wir diesem An-
satz zufolge lediglich ,certain direct duties of humanity or benevolence 4>
(Zuolo verweist hierbei konkreter auf Barry, Rawls und Scanlon). Dazwi-
schen liegen drei Ansichten, die Tieren jeweils etwas weniger bzw. mehr
moralische Relevanz attestieren: Pathozentrismus (u.a. Bentham, Singer),
Relationalismus (u.a. Midgley und Palmer) und umweltethische Positionen
(environmentalism).*3

39 Vgl. ausfiihrlicher hierzu bes. ebd., Abschnitte 3.4.2-3.4.3.

40 Wichtig ist hierbei noch einmal zu betonen, dass Zuolo zufolge beide Arten von
Griinden eine gewichtige Rolle spielen und beide der mit diesen verbundenen Bedin-
gungen erfiillt sein miissen. Neutrale Griinde fungieren als Filter, ob ein zur Debatte
stehendes Prinzip den Neutralittstest besteht und sich grundsitzlich als allgemein
giiltig erweist. Interne Griinde stellen sicher, dass ein Prinzip inklusiv genug ist, also
die Unterstiitzung aller akzeptablen umfassenden Ansichten finden kann, vgl. ebd.,
Abschnitt 3.5.

41 Vgl. ebd., Abschnitte 4.5.1 - 4.5.3.

42 Ebd., 159.

43 Vgl. ebd., Abschnitte 4.3.1-4.3.5; ferner weist Zuolo darauf hin, dass es einige nicht
Kklar zuordenbare gemischte Ansitze und Grenzfille gibt, vgl. ebd., Abschnitt 4.4.

198

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Die entscheidende Frage ist, inwiefern auf Grundlage dieser Ansichten
allgemeinverbindliche Prinzipien gerechtfertigt werden konnen und was
daraus fiir die Regulierung des Mensch-Tier-Verhiltnisses folgt. Hierzu
betrachtet Zuolo im fiinften Kapitel seines Buches drei verschiedene In-
teressen von Tieren: das Interesse an Freiheit, am Weiterleben und am
Wohlergehen. Unter Bezugnahme auf diese Interessen blickt er anschlie-
end auf verschiedene substanzielle normative Prinzipien und diskutiert,
inwiefern diese Prinzipien den Neutralitdts- und Inklusivititsanforderun-
gen oOffentlicher Rechtfertigung geniigen. Dabei gelangt er zu dem Ergebnis,
dass sich lediglich mit Blick auf das Interesse an Wohlergehen eine eindeu-
tige, Offentlich gerechtfertigte Schlussfolgerung ergibt. Was die Interessen
von Tieren an Freiheit und am Weiterleben angeht, bleibt die offentliche
Rechtfertigung ,inconclusive, so dass hinsichtlich der Aushandlung von
tierethischen Anliegen, die das Leben und die Freiheit von Tieren betreffen,
nur der demokratische Diskurs samt Mehrheitsentscheidungen bleibt.

Eine kurze Betrachtung des Falls, in dem die 6ffentliche Rechtfertigung
erfolgreich ist, wird helfen, Zuolos Vorgehen genauer zu verstehen. Er
macht vier verschiedene Prinzipien aus, die das relevante Spektrum an
Positionen abdecken sollen, die man hinsichtlich von Interessen, die sich
auf das Wohlergehen** von Tieren beziehen, einnehmen kann:

C.1:  We ought to promote animal welfare.

C.2: We ought to minimize animal suffering in interactions with human
beings as much as reasonably possible.

C.3: We ought not to cause unnecessary suffering to animals.

C.4: It is permissible to disregard animal welfare.*>

C.1 mag, so Zuolo, zwar grundsitzlich als wenig kontrovers betrachtet wer-
den, da positive Erfahrungen und die Vermeidung von Leid grundsitzlich
als gut zu bewerten sind. Zugleich beruht dieses Prinzip u.a. jedoch auf
problematischen Annahmen, was die gleiche Beriicksichtigung des Leids
von Menschen und Tieren und die Relevanz von Beziehungen angeht, so
dass dieses den Neutralititstest nicht besteht. Ferner, so Zuolo, diirfte das

44 Unter Wohlergehensinteressen versteht Zuolo konkreter ,all those subjective states of
affairs which concern the negative and positive experiences that animals subjectively
live®, ebd., 206.

45 Ebd., 207.

199

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Prinzip keine Zustimmung durch die Ansicht des Umweltschutzes und des
Humanismus erfahren und somit auch am Inklusivitétstest scheitern.46

Anders bei C.2.47 Dieses Prinzip ist im Vergleich zu C.I Zuolo zufolge
deutlich weniger anspruchsvoll, da es auf die Vermeidung negativer Erfah-
rungen beschrinkt ist und die jeweiligen Beziehungsverhiltnisse, die zwi-
schen Menschen und Tieren bestehen, beriicksichtigt. Ferner ergibt sich
durch den Zusatz ,as much as reasonably possible“ ein gewisser Spielraum,
wie das Prinzip in unterschiedlichen Kontexten konkret auszulegen ist,
weshalb es grundsitzlich auch mit bestimmten Formen der Nutzung von
Tieren kompatibel sein kann. Die Idee, dass es grundsitzlich moralisch
falsch ist, einem Lebewesen, mit dem man in einer Beziehung steht, Leid
zuzufligen, kann als wenig kontrovers gelten und spricht damit fiir C.2.
Ferner lassen sich auch keine neutralen Griinde finden, die gegen das
Prinzip sprechen, so dass es laut Zuolo den Neutralititstest besteht. Zudem
kann das Prinzip auch aus den jeweiligen Perspektiven der verschiedenen
Ansichten beflirwortet werden. C.2. besteht somit auch den Inklusivitatstest
und kann damit, anders als alle anderen Prinzipien, als ,fully justified“4®,
also als nicht verniinftigerweise zuriickweisbar, gelten. Fiir den Bereich der
Wohlergehensinteressen fiihrt die 6ffentliche Rechtfertigungsprozedur folg-
lich zu einem legitimen Ergebnis, nach dem sich offentliche Institutionen
richten sollen.*”

Was folgt aus Zuolos liberaler Position?

Damit sind die Grundziige von Zuolos Prozedur der offentlichen Rechtfer-
tigung tierethischer Uberlegungen benannt. Was folgt aus dieser konkreter?
Allgemein, so sollte erkennbar geworden sein, féllt das Ergebnis der 6ffent-
lichen Rechtfertigungsprozedur recht moderat aus. Lediglich mit Blick auf

46 Vgl. ebd., 207-210.

47 Vgl. ebd,, 211-214.

48 Ebd., 217.

49 Zuolo nimmt zudem an, dass selbst diejenigen, die offentlich nicht-akzeptablen phi-
losophischen und religiosen Lehren anhédngen, dieses Prinzip akzeptieren kénnen,
vgl. ebd., Abschnitt 5.6. Mit Blick auf jene Bereiche und Prinzipien, hinsichtlich
derer kein entsprechendes Ergebnis erzielt werden konnte, empfiehlt Zuolo, wie
bereits erwidhnt, legitime demokratische Prozesse der Entscheidungsfindung. Dies
gilt beispielsweise auch fiir die Entscheidung zwischen B.2 und B.3, die beide zwar
nicht vollstandig gerechtfertigt sind, aber deutlich gegeniiber den Prinzipien B.I und
B.4 zu bevorzugen sind, vgl. ebd., Abschnitt 5.5.

200

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.1 Wir miissen draufSen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus

Wohlergehensinteressen ldsst sich ein Prinzip als offentlich gerechtfertigt
ausmachen. Wie dieses Prinzip allerdings genauer zu verstehen ist, bleibt
vage. Und auch, welche Konsequenzen sich hinsichtlich der Regulierung
des Mensch-Tier-Verhdltnisses in gegenwirtigen liberalen Gesellschaften
ergeben.

Zuolo betont zwar explizit, dass es verfehlt wire, anzunehmen, dass sein
Vorschlag der 6ffentlichen Rechtfertigung in einer schlichten Verteidigung
des Status quo der Nutztierhaltung miindet.>® Recht offen bleibt allerdings,
inwiefern das gefundene Prinzip von diesem abweicht und nach welchen
Verdnderungen es verlangt. Zuolo raumt dies bereitwillig ein und gibt zu
bedenken, dass das Prinzip u.a. deshalb ein Stiick weit unbestimmt bleiben
muss, weil bislang keine Einigkeit erzielt werden konnte, was die Relevanz
jener anderen von ihm diskutierten Interessen angeht, die das Leben und
die Freiheit von Tieren betreffen.! Was die konkreten politischen Implika-
tionen des Prinzips C.2 angeht, sind wir daher doch erst einmal wieder
an den demokratischen Diskurs zurickverwiesen, in welchem iiber die
weiteren Interessen von Tieren zu entscheiden ist.>

Es lieSe sich viel Giber die verschiedenen Prinzipien diskutieren. Dies
schiene mir insbesondere auch mit Blick auf Zuolos Ausfithrungen zu
den Prinzipien, die hinsichtlich der Wohlergehensinteressen von Tieren
angefiihrt werden, spannend. Vielleicht kdnnte sich gar ein etwas stiarkeres
Prinzip, als es C2 darstellt (oder eine modifizierte Version von diesem), als
gemeinhin rechtfertigbar ausmachen lassen, sofern dieses nicht in einem
allzu starken tierrechtlichen Sinne interpretiert wird. Sonderlich radikal
diirften die Ergebnisse aller Voraussicht nach dennoch nicht ausfallen.

Zusammenfassend bleibt festzuhalten: Zuolos anspruchsvolle Theorie
der offentlichen Rechtfertigung tierethischer Anliegen lasst erkennen, dass
der politische Liberalismus iiber Ressourcen verfiigt, Tiere zu beriicksich-
tigen. Deutlich wurde aber auch, dass die Spielrdume hierbei begrenzt
sind - gerade, wenn man wie Zuolo nicht nur auf &ffentliche Griinde
blickt, sondern auch danach fragt, inwiefern tierethische Prinzipien von
unterschiedlichen Parteien aus internen Griinden bejaht werden kdénnen.

50 Vgl.ebd., 5,75, 234.

51 Vgl.ebd., 221.

52 Erst auf den letzten Seiten des Buches kommt Zuolo noch einmal im Rahmen eini-
ger knapper Bemerkungen zur Rechtfertigung der gentechnischen Veranderung von
Tieren und der Jagd zu Freizeitzwecken auf die praktischen Konsequenzen seines
Ansatzes zu sprechen, vgl. ebd., Kapitel 7.

201

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Und die Ergebnisse, die Zuolos Verfahren zeitigt, miissen aus der Perspekti-
ve tierrechtlicher Ansitze, vorsichtig ausgedriickt, als recht zuriickhaltend
gelten.>

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Nach diesem einfiihrenden Uberblick zum politischen Liberalismus méch-
te ich in diesem Unterkapitel zur eigentlichen Herausforderung zuriickkeh-
ren. Man erinnere sich hierzu an das vorlaufige Ergebnis des 4. Kapitels:
Nimmt man die Idee starker Tierrechte ernst, konnten zahlreiche und
weitreichende Interventionen zum Schutz von Tieren prima facie gerecht-
fertigt sein, die unser gewdhnliches Verstandnis friedlicher demokratischer
Aushandlungsprozesse und liberale Vorstellungen zur Rechtfertigung politi-
schen Ungehorsams erheblich herausfordern. Wie schwer fallen finanzielle
Schiden oder moderate korperliche Angriffe gegen Aggressor:innen ins
Gewicht, so ldsst sich aus tierrechtlicher Sicht fragen, wenn dadurch die
fundamentalen Rechte eines empfindungsfdahigen nichtmenschlichen Lebe-
wesens geschiitzt werden? Und fordert die Gerechtigkeit, die wir Tieren
schulden, nicht, gegen ein (in Teilen) zutiefst ungerechtes System zur Not
im Rahmen konfrontativer illegaler unziviler Interventionen oder Protest-
und Widerstandsaktionen aufzubegehren?

In diesem Unterkapitel wird mich folglich die Frage beschiftigen, wie die
weitreichenden Implikationen tierrechtlicher Ansétze vor dem Hintergrund
der Perspektive des politischen Liberalismus einzuordnen sind. Insbeson-
dere wird es mir um die Frage gehen, was aus der Sicht des politischen
Liberalismus gegen die Rechtfertigung umstrittener illegaler und unter Um-
stinden gewaltsamer politischer Interventionen spricht. Ich werde hierzu
zundchst darauf eingehen, ob sich derartige Eingriffe aufgrund der erheb-
lichen Konsequenzen, die diese haben konnen, grundsatzlich moralisch
disqualifizieren (5.2.1). Da derartige Argumente, wie ich erldutern werde,
aus liberaler Sicht nur bedingt tiberzeugen diirften, wende ich mich in
der Folge zwei Argumentationslinien zu, die direkter mit der Legitimitats-

53 Es ist somit nicht ausgeschlossen, dass man im Rahmen einer alternativen, offener
gehaltenen Variante einer Rechtfertigungsprozedur im Sinne des politischen Libera-
lismus zu anderen Ergebnissen gelangen konnte. Insgesamt bezweifle ich allerdings,
dass die Ergebnisse angesichts des grundsatzlichen Fokus, der jede politisch liberale
Theorie kennzeichnen diirfte und auf gemeinhin akzeptable Griinde und Prinzipien
abzielt, allzu weitreichend ausfallen diirften.

202

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

perspektive des politischen Liberalismus und der Idee der Verniinftigkeit
von Personen in Verbindung stehen. Die eine bindet die liberale Forderung
nach Legitimitit an stirker epistemische Uberlegungen zuriick. Die andere
stiitzt sich auf die fiir viele Vertreter:innen des politischen Liberalismus
zentrale Idee des gleichen moralischen Respekts. Wie diese beiden Argu-
mentationslinien konkreter zu verstehen sind und zueinander im Verhaltnis
stehen, werde ich mit Blick auf die tierrechtliche Herausforderung in Ab-
schnitt 5.2.2 ausfiihrlicher erldutern.

In Abschnitt 5.2.3 komme ich abschlieffend auf die Vereinbarkeit von
tierrechtlichen Uberzeugungen und politischem Liberalismus zuriick. Ge-
nauer werde ich diskutieren, inwiefern aus der Sicht des politischen Li-
beralismus eine iiberzeugende Antwort auf die Frage gegeben werden
kann, weshalb von der direkten, illegalen Durchsetzung von Tierrechten
kategorisch Abstand zu nehmen ist, nicht aber von der Forderung nach
Tierrechten selbst. Wie insbesondere in Auseinandersetzung mit Martha
Nussbaum und Gerald Gaus deutlich werden wird, rithrt diese Frage an
den normativen Grundfesten des politischen Liberalismus. Eine einfache,
spannungsfreie Antwort, so wird das Ergebnis lauten, diirfte gerade aus
der Perspektive jener Autor:innen nicht zu haben sein, die auf weitgehend
egalitdrer Basis fiir starke individuelle Tierrechte eintreten.

5.2.1 Liberalismus und die Konsequenzen von Interventionen

Im Rahmen der Diskussionen zu Nothilfehandlungen und humanitéren In-
terventionen wurde bereits angemerkt, dass bei der normativen Bewertung
einer konkreten Aktion u.a. zu beriicksichtigen ist, welche Konsequenzen
mit dieser verbunden sind. Stehen diese in keinem Verhéltnis zum ver-
folgten Ziel, konnte die Handlung all things considered moralisch nicht
zu rechtfertigen sein. In diesem Sinne erldutert beispielsweise Hardman,
der grundsitzlich fiir die Prima facie-Erlaubnis umstrittener tierrechtlicher
Aktionen argumentiert, dass illegale aktivistische Interventionen oftmals
nicht gerechtfertigt werden konnen. Sein zentraler Punkt ist hierbei, dass
sich direkte, unzivile Interventionen nachteilig auf das Vorhaben auswirken
diirften, eine Gesellschaft zu verwirklichen, in der die Rechte von Tieren
politisch verankert sind.>* Vertreter:innen von Tierrechten, so Hardman

54 Vgl. Hardman (2021), 22f.

203

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

genauer, verfolgten in der Regel zwei Ziele, die unterschiedliche Schlussfol-
gerungen nahelegen und insofern in Spannung zueinander stehen. Auf der
einen Seite unterstiitzten diese das Ziel, die Schadigung von Tieren sofort
und direkt zu unterbinden bzw. zu reduzieren. Vor diesem Hintergrund
muss die Ausiibung von Zwang im Rahmen direkter Interventionen effek-
tiv und somit hdufig zielfithrend erscheinen. Andrerseits gehe es diesen
um einen grundsatzlichen gesellschaftlichen Wandel. Mit Blick auf die
Zielsetzung einer tiergerechten Zukunft konnten direkte Aktionen nicht der
geeignete Weg sein, weil sie negative Stereotype verstirken und sich somit
nachteilig auf die gesamte Tierrechtsbewegung (und damit letztlich auf den
Schutz von Tieren) auswirken konnten.>

Eine solche Perspektive, die die méglichen Konsequenzen von Interven-
tionen in den Blick nimmt, ldsst sich argumentativ noch ausweiten. Die Ar-
gumentation wiirde sich dann nicht (allein) auf die Folgen konzentrieren,
die mit umstrittenen Interventionen fiir den Erfolg der Tierrechtsbewegung
verbunden sind, sondern auf die Auswirkungen, die diese auf die Stabilitét
einer friedlichen demokratischen Gesellschaft haben. Die zentrale Idee hin-
ter diesem Argument ldsst sich wie folgt zusammenfassen: Illegale unzivile
Interventionen bedeuten eine Missachtung der grundlegenden Spielregeln
und Werte, die unsere demokratische und rechtsstaatliche Ordnung kenn-
zeichnen. Folglich schwichen diese das Vertrauen in die gesellschaftlichen
und politischen Institutionen, die der friedlichen Aushandlung von morali-
schen Anliegen und anderen Interessen dienen. So konnten aktivistische
Interventionen zu Widerstand fithren, sich also Akteur:innen, gegen die
sich die Aktionen richten, ebenfalls dazu berufen fithlen, sich iiber das
staatliche Gewaltmonopol hinwegzusetzen, um dem tierrechtlichen Akti-
vismus etwas entgegenzusetzen. Im schlimmsten Fall wiirde eine Spirale
der Gewalt losgetreten, die den gesellschaftlichen Frieden - und damit
nicht zuletzt die Rechte aller - bedrohen kénnte.>

55 Uberlegungen dieser Art finden sich auch bei Alasdair Cochrane, der darauf hinweist,
dass direkte Aktionen deshalb abzulehnen seien, weil sich diese angesichts der Ziele
der Bewegung als kontraproduktiv erweisen konnten. Ferner kénne der Schutz der
Rechte von Tieren ohne eine entsprechende Unterstiitzung durch demokratische
Mehrheiten ohnehin nicht dauerhaft sichergestellt werden, vgl. Cochrane (2012), 209.

56 Eine dhnlich gelagerte Argumentation liefle sich mit Blick auf die in Abschnitt 4.2.7
diskutierten Interventionen staatlicher Akteur:innen anfiihren. Demokratisch nicht
legitimierte innerstaatliche Eingriffe diirften zu einem massiven Misstrauen gegen-
tiber der eigenen Regierung fithren und unter Umstédnden zu erheblichem Wider-
stand durch Teile der Bevolkerung fithren. Externe militdrische Interventionen in

204

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Derartige Bedenken hinsichtlich der Rechtfertigung illegaler (gewaltsa-
mer) tierrechtsaktivistischer Interventionen hat vor Hardman bereits Peter
Singer unter utilitaristischen Gesichtspunkten diskutiert.>” Singer gelangt
wie Hardman zu der Einschitzung, dass diese Gefahren duflert ernst zu
nehmen sind und entsprechende Aktionen unter einem erheblichen Recht-
fertigungsdruck stehen. Mit anderen Worten sprechen aufgrund der mogli-
chen Folgen starke Griinde gegen kontroverse illegale politische Interven-
tionen. Singer und Hardman betrachten es allerdings beide nicht als grund-
satzlich ausgeschlossen, dass konfrontative Interventionen in Form direkter
Aktionen unter bestimmten Umstédnden gerechtfertigt sein konnen.>® Denn
auch in diesem Zusammenhang gilt wieder: Die letztliche moralische Be-
wertung hiangt vom spezifischen Kontext und empirischen Fragen ab, die
die Akzeptanz und die zu erwartenden Folgen einer Intervention betreffen.

Vorldufig ldsst sich festhalten: Selbst, wenn man einrdumt, dass kontro-
verse politische Interventionen prinzipiell gerechtfertigt sein konnen, kén-
nen sowohl strategische, die langfristige Zielsetzung der Tierrechtsbewe-
gung betreffende Uberlegungen, als auch grundlegendere, auf die Stabilitit
der gesellschaftlichen und politischen Ordnung Bezug nehmende Griinde
dagegen angefithrt werden, entsprechende Eingriffe all things considered
als gerechtfertigt zu betrachten. Damit mag sich die Zahl gerechtfertigter

anderen Staaten zum Schutz der Rechte von Tieren diirften, selbst wenn diese demo-
kratisch legitimiert waren, dies betonen auch Cochrane und Cooke, Widerstinde
in den intervenierten Staaten zur Folge haben und sich nicht zuletzt grundsitzlich
negativ auf die internationale Stabilitit auswirken, vgl. Cochrane/Cooke (2016), 118.

57 Vgl. Singer (2013), Kapitel 11. Die beiden argumentieren allerdings, daran sei erin-
nert, nicht auf Basis der gleichen moralphilosophischen Grundposition. Wihrend
Singer sich als klarer Vertreter eines umfassenden utilitaristischen Ansatzes versteht,
stiitzt sich Hardman auf ein sparsameres, auf gemeinhin geteilte Intuitionen Bezug
nehmendes Fundament.

58 Diese Einschitzung teilen, wie bereits erlautert wurde, auch Cochrane/Cooke (2016).
Alasdair Cochrane, der sich bislang am vermutlich ausfiihrlichsten zu den Implika-
tionen tierrechtlicher Uberlegungen hinsichtlich der Rechtfertigung politischer Inter-
ventionen geduflert hat, hélt mit Blick auf aktivistische Eingriffe in seinem jiingsten
Buch in diesem Sinne fest: ,Given the routine and severe violations that non-human
animals endure, the prima facie case for more radical and direct forms of political
change is relatively easy to make. Nonetheless, that still leaves open the question of
whether such forms of action are justified all things considered. And the answer to
this question can only be decided on a case-by-case basis. Indeed, in each situation,
the justification will very much depend on the type of action being proposed, the
necessity of such action, and its likely consequences. In other words, such action
will have to be demonstrated to be necessary, effective, and proportionate®, Cochrane
(2018), 137.

205

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unziviler Interventionen in der Praxis noch einmal - und vielleicht deutlich
— reduzieren. Wichtig ist aber auch: Auf Basis dieser Uberlegungen kann
dennoch weiterhin nicht ausgeschlossen werden, dass illegale und unter
Umstdnden gewaltsame Interventionen theoretisch gerechtfertigt sein kon-
nen.

In diesem Zusammenhang sei im Riickgrift auf Singer und de Lazari-Ra-
dek noch auf einen weiteren Punkt hingewiesen. Die Einschitzung, dass
sich praktisch viele Interventionen aufgrund ihrer Konsequenzen als unge-
rechtfertigt zuriickweisen lassen konnten, hingt insbesondere von der An-
nahme ab, dass diese Aktionen der Offentlichkeit bekannt werden. Solange
umstrittene illegale Interventionen im Geheimen stattfinden und niemand
etwas von diesen mitbekommt, kénnen sich die Eingriffe auch nicht nega-
tiv auf die Wahrnehmung der Tierrechtsbewegung oder die Stabilitdt der
Gesellschaft auswirken. Auf Basis utilitaristischer Uberlegungen mégen wir
daher zu der allgemeinen Regel gelangen, dass von unzivilen Interventio-
nen abzusehen ist. In bestimmten Situationen kann es jedoch moralisch
legitim sein, von grundsitzlich gerechtfertigten gesellschaftlichen Regeln
abzuweichen, wie Singer und de Lazari-Radek mit Verweis auf Sidgwicks
Idee der esoteric morality erldutern — einer Moral, die besonders aufgeklar-
ten Individuen vorbehalten bleibt.>® So geben die beiden beispielsweise an,
dass ein grundsitzliches Folterverbot sinnvoll ist, es in Einzelfdllen aber
gerechtfertigt sein kann, wenn moralisch besonders kompetent urteilende
Personen im Geheimen von diesem Verbot abweichen, um eine dramatische
Katastrophe zu verhindern. Dass die Personen dabei geheim vorgehen, ist
notwendig, um das allgemeine Vertrauen in die bewidhrte Regel nicht zu
unterminieren.

Damit ist nicht gesagt, dass die beiden es im groflen Stil fiir gerechtfertigt
halten, wenn sich einzelne Aktivist:innen oder staatliche Akteur:innen {iber
demokratische Prozesse und Entscheidungen hinwegsetzen wiirden und
auf illegale Weise intervenieren. Nicht zuletzt ist bei einer solchen utilitaris-
tischen Abwigung immer einzukalkulieren, dass etwas schief gehen und
das Handeln doch offentlich bekannt werden kénnte — und die negativen
Auswirkungen umso gravierender wiéren. Letztlich, so Singer und de Laza-
ri-Radek, weist die gesamte Idee der esoterischen Moral eine grundsitzlich

59 Vgl. de Lazari-Radek/Singer (2014), bes. 293-316; (2017), Kapitel 5.

206

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

paradoxe Natur auf: Auch wenn sie richtig sein mag, ist sie 6ffentlich abzu-
lehnen und sollte philosophisch am besten gar nicht verteidigt werden.®®

Mir kommt es an dieser Stelle vor allem darauf an, dass in diesen
Uberlegungen zwei kontroverse Punkte zum Ausdruck kommen, die fiir
die weitere Diskussion von Relevanz sind: erstens die Vorstellung, dass ein-
zelne Akteur:innen einen besonderen Zugang dazu haben, was moralisch
gerechtfertigt ist, und diese Vorstellungen im Zweifel unter Ausiibung von
Zwang durchsetzen diirfen oder sollten. Und zweitens der Hinweis, dass
es unter moralischen Gesichtspunkten gar empfehlenswert erscheint, ver-
steckt zu agieren. Wihrend viele Verteidiger:innen zivilen oder auch unzi-
vilen Ungehorsams in der ein oder anderen Form auf eine kommunikative,
demokratische Intervention abzielen, legen die Ausfiihrungen von Singer
und de Lazari-Radek nahe, dass gerade bei heiklen moralisch gerechtfertig-
ten Interventionen ein geheimes, womdglich gar perfides Vorgehen ange-
bracht sein konnte.

Liberalismus, Rechte und die moralische Relevanz einer friedlichen Ordnung

Inwiefern spielen Uberlegungen hinsichtlich der Stabilitit der politischen
Ordnung aus liberaler Perspektive eine Rolle? Konnte sich auf dieser theo-
retischen Grundlage plausibel machen lassen, weshalb umstrittene illegale
Interventionen selbst aus tierrechtlicher Sicht kategorisch abzulehnen sind?

Die Sorge um eine Gefahrdung des friedlichen Zusammenlebens und die
Schwichung der demokratischen und rechtsstaatlichen Institutionen ist tief
im liberalen Denken verankert. Die gesamte Tradition des Gesellschaftsver-
trags von Hobbes iiber Locke und Kant bis zu Rawls erkennt die zentrale
Legitimationsgrundlage staatlicher Herrschaft in der Erméglichung eines
friedlichen Zusammenlebens und - dies gilt sicher im Wesentlichen vor
allem fiir die drei zuletzt Genannten - dem Schutz und der Verwirklichung
grundlegender Rechte (bzw. der Ermdglichung von Rechtsbeziehungen).
Somit sprechen aus liberaler Sicht gewichtige Griinde gegen alles, was die
gesellschaftliche Ordnung ernsthaft gefahrden kénnte — selbst wenn wir es
mit Forderungen der Gerechtigkeit zu tun haben.

Joseph Carens merkt dies in Auseinandersetzung mit Rawls im Rahmen
der ethischen Diskussion um Migration an. Obwohl Carens weitgehend of-

60 Vgl. de Lazari-Radek/Singer (2014), 316.

207

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

fene Staatsgrenzen aus Griinden der Gerechtigkeit fiir geboten halt, raumt
er ein, dass Staaten die Immigration zur Aufrechterhaltung der offentli-
chen Ordnung beschrinken diirfen, sofern tatsachlich eine entsprechende
Gefahr besteht.6! Ubertragen auf tierrechtlichen Aktivismus kénnte dies
bedeuten: Tiere mégen Gerechtigkeit und starke individuelle Rechte ver-
dienen. Eine direkte, unzivile Durchsetzung dieser Forderungen verbietet
sich aber, da die Folgen zu gravierend sein diirften. Nicht nur ist es ndmlich
alles andere als sicher, dass die Rechte von Tieren auf diese Weise langfristig
effektiv gefordert werden, sondern wiirden entsprechende Aktionen die
offentliche Ordnung erheblich herausfordern, die die Grundvoraussetzung
fir den Schutz der Rechte aller darstellt. Anders ausgedriickt liefle sich
auch sagen, dass unzivile illegale Interventionen deshalb als ungerechtfer-
tigt zuriickgewiesen werden miissen, weil sie aufgrund der absehbaren
Folgen grundsitzlich nicht als verhéltnismaf3ig gelten kénnen.%?

Diese Argumentation leuchtet auf den ersten Blick sicherlich ein. Bei
genauerer Betrachtung zeigt sich allerdings, dass diese einige nicht-triviale
Fragen aufwirft, was das genaue Verhiltnis von individuellen Rechten und
den Konsequenzen von Handlungen angeht. Im Zuge der Vorstellung von
Ladwigs Rechte-Ansatz ist bereits deutlich geworden, dass eine differenzier-
te Interessentheorie der Menschen- und Tierrechte zwar Abstufungen und
Abwigungen zuldsst, was die Gewichtigkeit der Interessen einzelner Indivi-
duen angeht. Ein Utilitarismus der Rechte, der auf die optimale ,Verwirk-
lichung samtlicher Rechte aller Betroffenen® abzielt, so Ladwig, verbietet
sich allerdings aufgrund der ,weitrechende[n] oder gar absolute[n] Unver-
letzlichkeit“%3, die ein wesentliches Merkmal von Rechten ist. Die Rechte
Einzelner diirfen demnach nicht geopfert werden, selbst wenn dies dazu
fithren wiirde, insgesamt die Verwirklichung von Rechten zu befrdern.

Im Kontext der Rechtfertigung illegaler, unziviler tierrechtlicher Aktio-
nen stellt sich vor diesem Hintergrund die Frage, wie streng man es mit
der Unverletzbarkeit der Rechte von Individuen genau nimmt in einer
nichtidealen Welt, in der diese Rechte massiv verletzt werden. Bedeutet es
nicht auch in gewisser Hinsicht eine Missachtung jener Unverletzbarkeit,

61 Carens (2014), 33f.

62 Wenn man annimmt, dass niemals eine Handlung ausgefiihrt werden darf, die die
Stabilitdt demokratischer Gesellschaften ernsthaft zu gefahrden droht, wéren entspre-
chende Interventionen noch nicht einmal als prima facie erlaubt zu betrachten, vgl.
Hardman (2021), 19 1.

63 Ladwig (2020), 122.

208

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

wenn man aufgrund der langfristigen Folgen, die unzivile Interventionen
insgesamt haben konnten, die Rechtsverletzungen an Tieren weiter pas-
sieren lasst? Konnten wir es, um das ganze zuzuspitzen, den Einzelnen
nicht gerade schulden, die gegenwirtige, zutiefst ungerechte offentliche
Ordnung herauszufordern und ihre Stabilitdt in Frage zu stellen - erst ein-
mal unabhéngig davon, was dies langfristig bedeuten mag. Wie sehr sollte,
allgemeiner gefragt, ein Rechte-Ansatz, der die Wiirde und Unverletzbarkeit
der Rechte des einzelnen Individuums in den Mittelpunkt stellt, auf die
weiteren Konsequenzen einer Handlung Riicksicht nehmen?64

Vermutlich diirften nur wenige - getreu dem Motto: Der Gerechtigkeit
soll Geniige geleistet werden, und wenn der Himmel einstiirzt®® — der Auffas-
sung sein, dass den sonstigen Auswirkungen einer Intervention keinerlei
Relevanz beigemessen werden sollte (oder diese ausschliefilich von nachge-
lagerter Bedeutung sind). Gerade wenn eine Aktion, wie bereits angedeutet,
die grundsitzliche Stabilitdt einer friedlichen Ordnung zu gefidhrden droht,
diirfte eine sehr enge, sich ausschliefilich auf den Wert von Individuen stiit-
zende Gerechtigkeitsperspektive vielen diskutabel erscheinen. Zum einen
konnten Liberale konkreter auf den Wert der Gerechtigkeit selbst verweisen
und gegen die Rechtfertigung von tierrechtlichen Interventionen ins Feld
tithren, dass diese gar gravierendere Ungerechtigkeiten schafften, indem sie
beispielsweise die Rechte all jener gefahrden wiirden, die weitestgehend un-
beteiligt an der Verletzung der Rechte von Tieren sind. Alternativ konnten
Liberale zum anderen argumentieren, dass Frieden — neben Gerechtigkeit
- einen eigenstdndigen, gewichtigen Wert darstellt. Liberale, die eine Plu-
ralitdt an Werten akzeptieren und Frieden im Vergleich zu Gerechtigkeit
als den letztlich wichtigeren (oder zumindest nicht weniger wichtigen)
Wert bestimmen, konnten folglich argumentieren, dass Aktionen - auch

64 In diesem Sinne zeigt sich Robert Garner iiberrascht, wie selbstverstindlich Tom
Regan bei seiner Ablehnung illegaler Aktionen auf taktische, die Konsequenzen be-
treffende Uberlegungen zuriickgreift. Garner raumt ein, dass Regan durchaus Recht
haben diirfte und entsprechende aktivistische Interventionen sich langfristig als kon-
traproduktiv erweisen diirften. Dennoch, so schreibt er mit Blick auf Regan, ,for
someone who objects so much to utilitarianism, it is odd that Regan adopts precisely
this approach on tactical grounds (...). Certainly, it is likely that many of those who
use direct action against animal exploiters do so not primarily because they believe
that in the long run it will be produce beneficial consequences for animals in general,
but because they regard it as morally correct to intervene whenever possible if this
helps particular animals whatever the long-term consequences. On the rights view, of
course, they would seem justified*; Garner (2004), 247.

65 Vgl. Moore (2016), 143.

209

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

wenn diese aus Griinden der Gerechtigkeit geboten sein mdégen — nicht
gerechtfertigt werden konnen, wenn diese den gesellschaftlichen Frieden
gefdhrden.

Selbstversténdlich stellt sich in beiden Fillen die Frage, wie iiberzeugend
diese Antworten letztlich sind. Diese Diskussion brauche ich an dieser
Stelle allerdings nicht weiter zu vertiefen, da keine von beiden Antworten
meines Erachtens letztlich in der Lage ist, der grundsitzlichen Herausfor-
derung begegnen zu konnen. Und zwar aus zwei Griinden: Erstens mag es
sein, dass sich unzivile illegale Interventionen tatsdchlich destabilisierend
auf die 6ffentliche Ordnung auswirken - zumindest, wenn man von erheb-
lich konfrontativen, gewaltsamen Aktionen ausgeht und diese nicht nur auf
wenige Ausnahmefille beschrinkt bleiben.®® Noch nicht gesagt ist damit
allerdings, dass nicht jene speziellen und vermutlich eher seltenen, geheim
ablaufenden Interventionen gerechtfertigt sein konnten, die bereits ange-
sprochen wurden. Zumindest kann es als sehr viel weniger wahrscheinlich
gelten, dass mit dramatischen Folgen fiir die gesellschaftliche Stabilitdt zu
rechnen ist, wenn behutsam und verdeckt vorgegangen wird. Zweitens und
entscheidender: Ganz gleich, wie weit der Verweis auf die moglichen Kon-
sequenzen fiir die politische Ordnung praktisch trigt, bezweifle ich, dass
sich die allermeisten Liberalen letztlich theoretisch auf diesen verlassen
wollen. Die eigentliche moralische Problemstellung wird hierbei ndmlich
gar nicht adressiert — scheint mir diese doch jenseits der Frage zu liegen,
wie wir die Folgen illegaler Interventionen einschétzen.

Der Punkt, um den es mir geht, ldsst sich mit Hilfe eines — zugegebe-
nermaflen unrealistischen und weit hergeholten - Gedankenexperiments
verdeutlichen und zuspitzen. Stellen wir uns hierzu folgende Situation
vor: Angenommen, es gibe einen Knopf, bei dessen Betatigung sich die
Hirnstrukturen aller Menschen iiber Nacht minimal verdndern wiirden,
so dass diese in der Folge alle Vertreter:innen starker Tierrechte wiren.

66 Letztlich ist dies wieder eine empirische Frage. Und nicht unbemerkt sollte bleiben,
wie Candice Delmas in ihrer Auseinandersetzung mit der Rechtfertigung unzivilen
Ungehorsams betont, dass derartigen Befiirchtungen argumentativ auch etwas ent-
gegengehalten werden kann, vgl. Delmas (2018), 103f. Kurz gesagt kann unziviler
Ungehorsam unter Umstédnden gar als Einsatz fiir zentrale liberale Werte verstanden
werden und diese stirken. Eine andere Frage ist selbstverstandlich wieder, inwiefern
sich dieses Argument auf unzivile Interventionen zum Schutz der Rechte von Tieren
tibertragen lasst. Welche liberalen Prinzipien kénnen hier bemiiht werden und sind
diese wirklich gewichtig genug?

210

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Sollte man diesen Knopf driicken?®” Dabei sei noch ergianzt: Die Verande-
rungen, die durch die Betdtigung des Knopfes ausgelost werden, wiirden
vollkommen schmerzlos vonstatten gehen und die Menschen blieben die
gleichen Personen wie zuvor — abgesehen von ihren moralischen Uberzeu-
gungen hinsichtlich unseres Umgangs mit Tieren. Ferner hitte der Eingriff
keine weiteren (negativen) Auswirkungen, was den Frieden in der Gesell-
schaft und die Stabilitat der rechtlichen Ordnung angeht.®® Da alle davon
iberzeugt wiren, dass Tiere Rechte verdienen, wiirde auch niemand sich
beschweren oder gar zu den Waffen greifen.

Was sollte man also tun: den Knopf driicken oder nicht? Hierbei sollte
man sich zuerst noch einmal bewusst machen, was aus Sicht von Tier-
rechtler:innen fiir die erste Option sprechen dirfte: Wortwortlich iiber
Nacht konnte die katastrophale Verletzung grundlegender Rechte zahlloser
Individuen unterbunden bzw. vermieden werden und somit eine massive
Ungerechtigkeit beseitigt werden. Und dies zu einem - zumindest auf
den ersten Blick — doch duflerst geringen Preis. Notig wire lediglich ein
kurzer, schmerzfreier Eingriff, der die Personlichkeit der Menschen duflerst
geringfiigig verandern wiirde und von dem die Menschen iiberhaupt nichts
mitbekdmen. Den Knopf nicht zu driicken, so mag man angesichts dessen,
was auf dem Spiel steht, gar meinen, wére moralisch verwerflich.

Ich habe dieses Gedankenexperiment im Laufe der letzten Jahre immer
wieder im Freund:innenkreis oder in anderen lockeren Gesprichsrunden
diskutiert und bin dabei in der Regel auf zwei sehr gegensatzliche, dhnlich
starke Reaktionen getroffen. Viele bejahen die Frage umgehend oder halten
es gar fiir fatal, diese Chance nicht zu ergreifen. Zahlreiche andere hinge-
gen lehnen die Vorstellung, tierethische Anliegen mittels Manipulation un-
serer Mitbiirger:innen politisch durchzusetzen, meist direkt und recht strikt
als undemokratisch oder gar totalitdr ab, selbst wenn sie einen stirkeren
Schutz von Tieren fiir geboten halten oder gar von der Idee von Tierrechten
iberzeugt sind.

Ich kann seit jeher beiden Reaktionen etwas abgewinnen. Mein Bauch-
gefiihl schldgt allerdings bis heute trotz aller Sympathien fiir Tierrechte

67 Ein der Grundidee nach @hnliches Gedankenexperiment zum Verhiltnis von Moral
und Politik findet sich bei Michael Walzer (1981). Diesen Hinweis verdanke ich Paul
Kindermann.

68 Ebenso kénnen praktische Probleme ignoriert werden. Nehmen wir schlicht an, dass
sich fiir diese angemessene Losungen finden lieflen. Gemeint sind damit Fragen wie:
,Was passiert mit all den arbeitslos werdenden Landwirt:innen?“ und ,Was machen
wir mit all den Nutztieren, die bereits existieren, aber nicht mehr benétigt werden?“

211

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

letztlich immer zugunsten der zweiten aus, scheint mir doch der ersten
etwas problematisch Autoritdres anzuhaften. Und ich nehme wie gesagt an,
dass das darin zum Ausdruck kommende Unbehagen von vielen liberalen
Tierrechtler:innen geteilt wird. Die spannende Frage ist, ob und wie sich
dieses Unbehagen also genauer verstdndlich machen und verniinftig vertei-
digen lésst.

5.2.2 Verniinftigkeit, epistemische Bescheidenheit und moralischer Respekt

Eine erste Antwort, weshalb vom Driicken des Knopfes Abstand genom-
men werden sollte, konnte wie folgt lauten: Eine solche Handlung wire
schlichtweg epistemisch anmaflend. Wer meint, anderen die eigenen Uber-
zeugungen mit Zwang ,iiberstiilpen zu diirfen, muss fiir sich in Anspruch
nehmen, im Besitz der richtigen oder wahren Meinung zu sein, wahrend
die anderen falsch liegen. Wer hingegen Bedenken hat, den Knopf zu drii-
cken, so liefle sich sagen, geht auf eine gewisse Distanz zu den eigenen
Uberzeugungen, raumt die Moglichkeit von Fehlern ein und gesteht zu,
dass andere mit ihren moralischen Ansichten nicht véllig falsch liegen oder
diesen gar eine gewisse Plausibilitat nicht abgesprochen werden kann.
Ansitze einer solchen Argumentation lassen sich in Alasdair Cochranes
fritherem Werk Animal Rights Without Liberation finden. In diesem scheint
Cochrane noch kategorisch ausschlieflen zu wollen, dass seine tierrechtli-
chen Argumente kontroverse direkte Interventionen rechtfertigen kénnen,
wie er mit Blick auf militante aktivistische Unternehmungen erlautert.®® Er
verweist dabei u.a. auf methodologische Uberlegungen, die seine Rolle und
Autoritdt als politischer Theoretiker betreffen. Konkreter erkldrt er unter
Bezugnahme auf die Idee des ,democratic underlabouring”, dass seine tier-
rechtlichen Ansichten nicht als Postulat einer absoluten Wahrheit verstan-
den werden konnen, sondern lediglich einen Beitrag zum demokratischen
Diskurs darstellen.”® Denn seine Argumente, so gibt er an, kdnnten sich als

69 Vgl. Cochrane (2012), 207-210.

70 Ebd., 15, 208. Cochrane stiitzt sich hierbei auf Uberlegungen von Adam Swift und
Stuart White. Diese halten mit Blick auf das Konzept des ,democratic underlabou-
ring® fest: ,For us, the political theorist is essentially a democratic underlabourer.
Trained in particular skills - the making of careful distinctions, an understanding
of how to assess and examine arguments about values, arguments for and against
political principles - the political theorist is specially equipped to help her fellow
citizens make their political choices (...). While it may be naive to expect a philo-

212

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

fehlerhaft herausstellen und bediirfen daher der &ffentlichen Uberpriifung:
,1t would, after all, be rather strange if this particular book had hit on the
absolutely truthful account of our obligations to animals!“”!

Cochranes Forderung nach demokratischer Legitimation ergibt sich also
(zumindest auch) aufgrund einer gewissen epistemischen Bescheidenheit.
Wie Peter Niesen und Svenja Ahlhaus festhalten, ist ein solches Zugestand-
nis von Seiten eines Vertreters von Tierrechten aus theoretischer Perspek-
tive bemerkenswert, bedeute dieses doch ,a remarkable ‘decentering’ of
their theoretical authority. It entails that Animal Politics interventions are
pitched at the same epistemological level as other citizen contributions to
the political public sphere.“”2

Cochrane duflert sich allerdings nicht ausfiihrlicher dazu, was diese
Zuriickhaltung hinsichtlich der eigenen Position und ihrer theoretischen
Autoritit motiviert und angesichts seiner tierrechtlichen Uberzeugungen
rechtfertigen konnte. Klar, einzuriumen, dass die eigenen Uberlegungen
fehlbar sind und nicht ohne Weiteres als absolute Wahrheit verstanden
werden konnen, diirfte wenig kontrovers sein. Ob diese Hinweise geniigen,
um plausibel machen zu kénnen, dass die eigenen Uberlegungen lediglich
als Beitrag zum demokratischen Diskurs anzusehen sind und nicht mit
Zwang durchgesetzt werden sollten, ist hingegen eine andere Frage.

Der politische Liberalismus drangt sich sicherlich auf, um Cochranes er-
kenntnistheoretisch fundierte Uberlegungen argumentativ zu unterfiittern
- wenngleich Cochrane selbst gar kein Anhénger dieser Stromung ist. Wie
im Rahmen der Beschiftigung mit Zuolo bereits zu sehen war, werden in
den Diskussionen um den politischen Liberalismus namlich zwei Punkte
betont, die in diesem Zusammenhang von Relevanz sein konnten: die
Moglichkeit verniinftiger Meinungsverschiedenheiten und die Rede von
der Verniinftigkeit von Personen. Wenn es hinsichtlich der moralischen
Relevanz von Tieren verschiedene verniinftige Ansichten gibt, wie Zuolo
meint, dann kénnte dies argumentativ Cochranes Auffassung unterstiitzen,

sophically acute citizenry - or even philosophically acute politicians — some raising
of the quality of political argument, at all stages in the policymaking process, is
not unrealistic. And the political theorist is the person trained to contribute to that
enterprise’, Swift/White (2008), 54.

71 Cochrane (2012), 208.

72 Ahlhaus und Niesen (2014), 22. Unklar ist allerdings, welche Bedeutung diesen Uber-
legungen zum ,democratic underlabouring® letztlich im Werk Cochranes zukommt,
halt dieser, wie zu sehen war, in neueren Verdffentlichungen doch explizit fest, dass
selbst humanitdre Interventionen grundsitzlich gerechtfertigt sein konnen. Auf die-
sen Punkt weist auch Peter Niesen hin, vgl. Niesen (2020), 18.

213

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

dass sein egalitaristischer tierrechtlicher Ansatz nicht als die einzig wahre
oder verniinftige Position anzusehen ist. Und eine genauere Betrachtung
der Frage, was es heift, eine verniinftige Person zu sein, kénnte ferner
Hinweise darauf liefern, weshalb eine Person unverniinftig wire, die meint,
Ergebnisse der 6ffentlichen Rechtfertigungsprozedur zu ignorieren und die
eigenen moralischen Uberzeugungen mit Zwang durchzusetzen. Aber wie
weit tragen diese epistemischen Uberlegungen tatsichlich?

Verniinftige Meinungsverschiedenheiten und die Rechtfertigung von Zwang

Nehmen wir fiir einen Moment an, wir seien der Auffassung, dass Zuo-
los Diskussionen erkennen lassen, dass es keine offensichtlich richtige
oder einzig verniinftige Meinung gibt, wie die Nutzung von Tieren zu
Forschungszwecken und die Gewichtung des Leids von Tieren moralisch
einzuschétzen ist. Was folgt daraus fiir die Frage der Rechtfertigung illega-
ler aktivistischer Interventionen?

Zuolo selbst legt sich, wie kurz angesprochen wurde, nicht fest, welche
Schlussfolgerungen die Vertreter:innen der verschiedenen tierethischen
Positionen angesichts verniinftiger Meinungsverschiedenheiten zu ziehen
haben. Er lasst offen, ob die unterschiedlichen Parteien das Vertrauen
in die Uberzeugungskraft ihrer Positionen abschwichen, die Positionen
anderer respektieren oder lediglich gewisse Zweifel einrdumen sollten. Ent-
scheidend ist fiir ihn, dass verschiedene Positionen als gerechtfertigt gelten
kénnen und sich die Meinungsverschiedenheiten nicht einfach aufgrund
epistemischer oder moralischer Fehleinschdtzungen ergeben. Er setzt dabei
nur voraus, dass die Parteien angesichts der qualifizierten Meinungsver-
schiedenheiten Griinde haben, die Auffassungen anderer - insbesondere
aufgrund unterschiedlicher Grundannahmen und Intuitionen - als ,mi-
nimally acceptable’® anzusehen. Genauer, so erldutert Zuolo, erkennen
verniinftige Personen an, dass die Positionen anderer nicht als ,utterly
unjustified“”* gelten konnen, da diese weder wissenschaftlichen Erkenntnis-
sen widersprechen noch inkohérent sind. Ein iiberzeugter Tierrechtler wie
Cochrane miusste demnach zwar einraumen, dass seine Position nicht als
die offensichtlich einzig richtige gelten kann und anderen Meinungen zu-
mindest ein minimales Maf$ an Verniinftigkeit nicht abgesprochen werden

73 Zuolo (2020), 124.
74 Ebd.

214

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

kann. Seine eigene Auffassung kann er dennoch weiterhin als gerechtfertigt
ansehen. Und Gleiches wiirde auf der anderen Seite fiir viele gelten, die
Cochranes egalitarer tierrechtlicher Grundthese widersprechen.”

Sollten iiberzeugte Tierrechtler:innen also vom Driicken des Knopfes
Abstand nehmen, weil sie sich nicht zweifelsfrei sicher sein konnen, dass sie
richtig liegen oder sogar einrdumen, dass verniinftige Meinungsverschie-
denheiten vorliegen? Erkenntnistheoretische Uberlegungen, so lautet die
Antwort in aller Kiirze, kénnen in diesem Zusammenhang keine entschei-
denden Griinde dafiir liefern, wie gehandelt werden sollte.

Aber der Reihe nach. Sicherlich kénnen erkenntnistheoretische Uberle-
gungen einen Einfluss darauf haben, mit welcher Selbstverstindlichkeit
man bestimmte Positionen vertritt und welche Autoritdt man sich dabei
zuspricht. Wenn ich beispielsweise erfahre, dass ich mich hinsichtlich einer
Uberzeugung getduscht habe oder zusitzliche, bisher unbekannte relevante
Informationen erhalte, kann dies dazu fuhren, dass ich mir meiner Sache
weniger sicher bin und meine Meinung in der Folge weniger fest vertrete
oder diese gar vollig iiberdenke - sei es aufgrund einer besseren Kenntnis
der empirischen Sachverhalte oder einer intensiveren Auseinandersetzung
mit moralischen Argumenten. Zur Veranschaulichung: Angenommen, ich
sitze in der Strafenbahn und beobachte, wie eine Person eine andere, weit-
gehend hilflose Mitfahrerin ohne ersichtlichen Grund mit einem Messer
bedroht, dann kann ich mit einer gewissen Berechtigung der Meinung sein,
dass man unter Ausitbung von Zwang intervenieren darf. Wenn mir aller-
dings wenig spiater auffillt, dass die beiden Personen von lauter Kamera-
personal umgeben sind und es sich scheinbar um den Dreh einer Filmszene
handelt, wiére ein entsprechendes Eingreifen offensichtlich unangebracht.
Und ein dhnlicher Fall liefle sich konstruieren, bei dem eine Person auf-
grund der Infragestellung ihrer moralischen Bewertung der Situation ihre
urspriingliche Einschitzung iberdenkt.

Wie bereits angedeutet, sind wir im Kontext unserer Uberlegungen aller-
dings nur bedingt mit einer derartigen grundsatzlichen Herausforderung
konfrontiert. Die Anerkennung der eigenen Fehlbarkeit und des Vorliegens
verniinftiger Meinungsverschiedenheiten fiihrt nicht zur vollstindigen oder
auch nur weitgehenden Infragestellung der Richtigkeit oder Wahrheit der
eigenen Position. Vertreter:innen von Tierrechten geben ihre - in aller

75 Vgl. hierzu auch die Ausfithrungen von Charles Larmore, der betont, dass verniinftige
Meinungsverschiedenheiten nicht auf eine Form von ,self-scepticism“ hinauslaufen,
Larmore (2020), 136 ff.

215

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Regel griindlich gepriiften - Uberzeugungen sicher nicht auf, nur weil
letzte Unsicherheiten bleiben oder andere Personen minimal akzeptable
alternative Ansichten vertreten. Der Hinweis auf verniinftige Meinungsver-
schiedenheiten diirfte wohl hochstens dazu beitragen, die Autoritat, die der
eigenen Position beigemessen wird, ein Stiick weit abzuschwéchen.

Dies mag selbstverstiandlich fiir die Frage der Rechtfertigung von Inter-
ventionen relevant sein, konnten doch auch epistemische Unsicherheiten
eine Rolle dabei spielen, ob eine Handlung als verhdltnismaflig gelten kann.
Je unsicherer ich mir meiner Sache bin, umso weniger kénnte es in einem
konkreten Fall gerechtfertigt sein, zu drastischen Mitteln zu greifen. Letzt-
lich, dies ist damit bereits angedeutet, muss die Frage, wann die Ausiibung
von Zwang gegeniiber unseren Mitbiirger:innen gerechtfertigt ist, jedoch
immer auf Basis moralischer - und nicht erkenntnistheoretischer — Uberle-
gungen entschieden werden. Denn erst wenn die eigentliche moralische
Problemkonstellation geklart ist, lassen sich Fragen der Verhaltnismafligkeit
aufgrund von epistemischen Unsicherheiten sinnvoll diskutieren. Genauer:
Ist das Unrecht, das es zu verhindern gilt, moralisch betrachtet gewichtig
genug, um die Ausiibung von Zwang (unter Umstinden in Form von
Gewalt) zu rechtfertigen? Welchen moralischen Stellenwert schreiben wir
jenen zu, lber die dieser Zwang ausgeiibt werden soll? Wenn Tierrecht-
ler:innen ihre Position also nicht grundsatzlich infrage stellen und ferner
davon tiiberzeugt sind, dass die Ausiibung von Zwang zum Schutz der
Rechte von Tieren gerechtfertigt sein kann, dann kénnen epistemische
Unsicherheiten lediglich noch Griinde dafiir liefern, bestimmte Eingriffe als
unverhéltnismaflig auszuweisen.”®

76 Erwihnt werden sollten in diesem Zusammenhang die Uberlegungen von Blake
Hereth zum Verhaltnis von tierrechtlichen Ansatzen und Pazifismus. Hereth erlau-
tert, dass sich die weitreichenden Implikationen, die sich hinsichtlich der Selbstver-
teidigung und Nothilfe im Fall von Tieren ergeben, nur vermeiden lassen, wenn
sich Vertreter:innen von Tierrechten einem konsequenten Pazifismus verschreiben -
und somit von einer militanten Auffassung, der zufolge die Anwendung von Gewalt
erlaubt sein kann, Abstand nehmen. Fiir beide Positionen - Pazifismus und Militanz
- sprechen laut Hereth gleichermaflen gute Griinde. Die vorsichtigere, pazifistische
ist seines Erachtens in einer Situation, in der nicht klar ist, welche von beiden
die richtige ist, allerdings moralisch betrachtet vorzuziehen. Kurz zusammengefasst
lautet sein Argument genauer, dass es gravierender wire, falschlicherweise die Rechte
von Menschen zu verletzen, als falschlicherweise die Rechte von Tieren nicht zu
schiitzen. Hierbei nimmt er u.a. auf die Unterscheidung von ,killing“ und ,letting
die“ Bezug und betont, dass es grundsitzlich weniger leicht zu rechtfertigen ist, ein
Individuum zu t6ten, als eines sterben zu lassen, vgl. Hereth (2021), Abschnitt 3.4.

216

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Bemerkenswert ist abschliefend, dass Alasdair Cochrane, dessen Uberle-
gungen den Ausgangspunkt dieses Abschnitts darstellten, seine Ablehnung
direkter, militanter Aktionen selbst nicht allein auf epistemische Uberle-
gungen stiitzt, sondern ferner auf die Notwendigkeit der demokratischen
Legitimation und die Achtung von Menschenrechten verweist.”” Allerdings
geht er nicht genauer darauf ein, wie diese verschiedenen Argumente
miteinander in Verbindung stehen. Vertreter:innen des politischen Libera-
lismus verweisen genau in diesem Sinne darauf, dass die Ausiibung von
Zwang ohne eine entsprechende offentliche Rechtfertigung nicht mit dem
moralischen Respekt zu vereinbaren ist, den wir unseren Mitbiirger:innen
schulden.

Die Verniinftigkeit von Personen, gleicher moralischer Respekt und
tierrechtliche Interventionen

Wie hingen die Ideen der Verniinftigkeit und des moralischen Respekts
genauer zusammen? Ich mochte mich dieser Frage wieder iiber Rawls an-
ndhern. Dieser versteht Verniinftigkeit vor allem als Tugend von Personen.”®
Zwei Aspekte sind hierbei zentral: Erstens nimmt er im Rahmen seiner
theoretischen Uberlegungen an, dass die Biirger:innen insofern verniinftig
sind, als sie in einer Gesellschaft leben wollen, in der sie auf faire Weise
mit anderen kooperieren kénnen. Sie sind, wie Rawls schreibt, bereit da-
zu, ,Grundsitze und Standards als faire Kooperationsbedingungen vorzu-
schlagen und ihnen freiwillig zu folgen, wenn sie sicher sein diirfen, daf3
andere ebenso handeln werden*”. Der zweite Aspekt besteht darin, dass
Biirger:innen bereit sind, ,die Biirden des Urteilens anzuerkennen und
ihre Konsequenzen fiir den Gebrauch der offentlichen Vernunft bei der

Ich bezweifle, dass iiberzeugte Tierrechtler:innen — angesichts des Ausmafles und
der Qualitit des Unrechts - auf Basis dieser Uberlegungen bereit sein diirften, einen
uneingeschrénkten Pazifismus zu akzeptieren, der die Anwendung jeglicher Gewalt
zum Schutz von Tieren verbietet. Was die Frage der Totung von Menschen angeht,
mogen der Argumentation von Hereth und dem darin enthaltenen Vorsichtsprinzip
vielleicht noch einige folgen und annehmen, dass eine solche Handlung niemals ver-
héltnismaflig sein kann. Eine komplette Ablehnung von Gewalt, um sicherheitshalber
keine Rechte derjenigen zu verletzen, die Tiere schadigen, scheint mir hingegen sehr
viel weniger leicht zu akzeptieren zu sein.

77 Cochrane (2012), 208 1.

78 Vgl. Rawls (2003a), 119 ff.

79 Ebd., 121

217

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Lenkung der legitimen Ausiibung politischer Macht in einer konstitutionel-
len Ordnung zu akzeptieren.®® Unter den Biirden des Urteilens versteht
Rawls verschiedene Quellen, die dazu fithren kénnen, dass Biirger:innen
hinsichtlich fundamentaler politischer oder philosophischer Fragen zu un-
terschiedlichen Urteilen gelangen, die jedoch allesamt als verniinftig gelten
kénnen.®!

Die Anerkennung der Biirden des Urteilens ist fiir Rawls von zentraler
Bedeutung, da sie zu der Einsicht fiihren, dass andere Menschen zu ande-
ren verniinftigen Urteilen und umfassenden Lehren gelangen kénnen und
die eigenen Uberzeugungen anderen nicht aufgezwungen werden diirfen.
~Verniinftige Personen sehen ein’, so Rawls zusammenfassend, ,dafy die
Biirden des Urteilens dem, was verniinftigerweise anderen gegeniiber ge-
rechtfertigt werden kann, Grenzen setzen, und deshalb stimmen sie irgend-
einer Form der Gewissenfreiheit und der Gedankenfreiheit zu. Es wire
unverniinftig von uns, politische Macht, falls wir allein oder zusammen
mit anderen dazu in der Lage sind, dazu zu nutzen, nicht unverniinftige
umfassende Ansichten zu unterdriicken.®? Fiir Rawls ist die Anerkennung
der Biirden des Urteilens demnach ,von grofiter Bedeutung“®® fiir das de-
mobkratische Ideal der Toleranz.

Der Begrift der Verniinftigkeit von Personen enthilt bei Rawls somit
offensichtlich epistemische Elemente. Wie Martha Nussbaum im Rahmen
ihrer Auseinandersetzung mit Rawls (und Charles Larmore) betont, ist die
Idee der Verniinftigkeit von Personen allerdings in erster Linie in einem
ethischen Sinne zu verstehen.3* Konkreter griindet die Idee der Verniinftig-

80 Ebd., 128.

81 Beispielsweise konnen Biirger:innen dariiber uneinig sein, wie bestimmte empirische
Sachverhalte (z.B. im Fall 6konomischer Fragen) gedeutet werden sollen und kom-
men daher jeweils zu unterschiedlichen, aber dennoch verniinftigen Urteilen. Mit
Blick auf moralische Urteile spielen insbesondere Faktoren wie die Sozialisation und
besondere Erlebnisse oder auch die Milieuzugehorigkeit eine wichtige Rolle dabei,
auf welche Werte sich Individuen berufen und welchen Stellenwert sie diesen beimes-
sen. Fiir eine ausfiihrliche Liste verschiedener Quellen vgl. ebd., 130 f. Federico Zuolo
versteht Verniinftigkeit in Ubereinstimmung mit Rawls ebenfalls in einem ,attitudinal
sense’, als ,disposition toward some form of cooperation. Reasonable people are
those who seek to find a form of agreement with other disagreeing people‘; Zuolo
(2020), 83. Im Gegensatz zu Rawls erfordert Verniinftigkeit fiir Zuolo allerdings
nicht notwendigerweise, die Biirden des Urteilens anzuerkennen und eine bestimmte
Vorstellung der Gesellschaft zu teilen, vgl. ebd., 83-85.

82 Rawls (2003a), 136.

83 Ebd., 132.

84 Vgl. Nussbaum (2014b), 121-123.

218

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

keit von Personen laut Nussbaum in der Uberzeugung, dass Biirger:innen
anerkennen, dass sie ihren Mitbiirger:innen gleichen moralischen Respekt
schulden. Nussbaum erklért hierzu:

Thre Verniinftigkeit ist eine ethische: Indem sie ihre Mitbiirger respektie-
ren, wollen sie ihnen viel Freiraum geben, auf ihre eigene Art zu suchen,
selbst wenn sie der Meinung sind, dass die Ergebnisse, zu denen die
meisten anderen kommen, falsch sind. Der Respekt gilt den Menschen,
nicht direkt den Doktrinen, die sie vertreten. Und dennoch fithrt dieser
Respekt zu der Uberzeugung, dass die Menschen die Freiheit haben soll-
ten, Bekenntnissen nachzugehen, die zum Kern ihrer Identitdt gehoren,
solange dies nicht die Rechte anderer verletzt und ihm kein anderes
tiberzeugendes Staatsinteresse entgegensteht.8

Nur auf diese Weise, so Nussbaum, werde verstdndlich, weshalb ,.ein iiber-
zeugter Monist“ - also eine Person, die einen bestimmten Wert als den ein-
zig richtigen ansieht - ,nicht bereitwillig vorangehen und seine Mitbiirger
zur Erlosung zwingen“® sollte. Der Hinweis darauf, dass Menschen ,,ohne
Zwang tiber solche Fragen uneins sind, bietet allein noch keinen Grund, sie
nicht zur Zustimmung zu zwingen. 8’

In ahnlicher Weise auflert sich Charles Larmore, der als einer der Ersten
genauer herausgearbeitet und argumentiert hat, dass der politische Libera-
lismus normativ betrachtet in der kantischen Vorstellung der Achtung von
Personen griindet, genauer: in einem ,principle of respect for persons“ss.

85 Ebd., 122.

86 Ebd., 123.

87 Ebd. In ahnlicher Weise betont auch Zuolo, der einen stirker erkenntnistheoreti-
schen Zugang wihlt, dass sein Ansatz nicht im Widerspruch zu einer moralischen
Fundierung der Forderung nach offentlicher Rechtfertigung steht und Meinungsver-
schiedenheiten insbesondere auch aus moralischen Griinden ernst zu nehmen sind:
»Indeed, even if disagreement were ultimately epistemically irrelevant, there are
moral reasons to consider disagreement-namely, that in recognizing it, we respect
people’s capacity to form beliefs, values and courses of actions; Zuolo (2020), 20.
Seinen eigenen Ansatz betrachtet er entsprechend nicht als Gegenentwurf, sondern
als komplementér.

88 Vgl. Larmore (2008), 148, vgl. ferner Larmore (1987; 1996). Dieses moralische Funda-
ment des politischen Liberalismus sieht Larmore bei Rawls zumindest nicht deutlich
genug herausgestellt. Larmore raumt zwar ein, dass Rawls seine Konzeption explizit
als eine moralische versteht, und sich hinter seinen Uberlegungen zur Rechtfertigung
des Legitimitdtsprinzips und der politischen Gerechtigkeitsgrundsitze — und damit
insbesondere seinem Urzustandsargument - durchaus die Idee der Achtung von
Personen als normative Basis erkennen lasst. Zugleich allerdings habe Rawls niemals

219

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Erst wenn wir dieses Prinzip anerkennen, werde verstiandlich, weshalb die
Ausiibung von Zwang durch den Staat einer bestimmten, verniinftigen -
und somit fiir alle akzeptablen — Rechtfertigung bedarf. Larmore erldutert
hierzu:

What we must regard as improper is to seek compliance by force alone,
without requiring reasonable agreement about the rules to be enforced.
Now an essential feature of persons is that they are beings capable of
thinking and acting on the basis of reasons. If we try to bring about
conformity to a rule of conduct solely by the threat of force, we will be
treating persons merely as means, as objects of coercion, and not also as
ends, engaging directly their distinctive capacity as persons. True, they
cannot be moved by threats except by seeing good reason to fear what we
may do if they do not comply. But we will be appealing to their ability to
act on reasons simply in order to achieve the goals of compliance - the
establishment of public order, perhaps also the reformation of people’s
character. We will not be engaging their distinctive capacity as persons
in the same way we engage our own, making the acceptability of the
principle depend on their reason just as we believe it draws upon our
own. Thus, to respect others as persons in their own right when coercion
is at stake is to require that political principles be as justifiable to them as
they presumably are to us.®

Wie lasst sich die Uberzeugung, dass andere als blofes Mittel zum Zweck
gebraucht werden, wenn die Perspektive des politischen Liberalismus abge-
lehnt wird, konkreter verstehen? Und was genau ist daran problematisch?
Oder mit Nussbaum gefragt: Warum sollte Menschen im politischen Kon-
text mit Blick auf Wertfragen ein solch erheblicher Freiraum zugestanden
werden, dass nur dann Zwang iiber diese ausgeiibt werden darf, wenn sie
die entsprechenden Griinde hierfiir akzeptieren konnen?

explizit deutlich gemacht, dass das Respekt-Prinzip als unabhédngige moralische
Autoritat vorausgesetzt werden muss, sondern eher gegen eine solche Grundlage
argumentiert. Larmore ist daher tiberzeugt, dass es Rawls gewissermaflen lediglich
verpasst hat, den zentralen Stellenwert, der dem Respekt-Prinzip in dessen eigenem
Werk zukommt und fiir den politischen Liberalismus unabdingbar ist, entsprechend
anzuerkennen, vgl. Larmore (2008), 149-153. Fiir eine Erlduterung von Larmores
Bedenken vgl. auch Weithman (2010), 347-352.

89 Larmore (2008), 148 f. Betont werden sollte, dass sich dieses Prinzip nur auf jenen
engen Bereich politischer Prinzipien bezieht, die mit Zwang durchzusetzen sind, und
Larmore ferner auch die weiteren Eigenheiten von Kants Ethik dabei ausgeklammert
wissen mochte, vgl. ebd., 149.

220

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Nussbaum selbst verweist in ihrer Antwort auf den zentralen Stellen-
wert, den die Suche nach ,endgiiltigem Sinn“ mit Blick auf Wertfragen im
menschlichen Leben einnimmt und merkt an, dass es eine besondere Art
der Verletzung bedeuten wiirde, Menschen ,ein bestimmtes Werteschema
aufzuzwingen®®. An anderer Stelle duflert sich Nussbaum in &hnlicher
Weise und spitzt diese Uberlegungen rhetorisch zu. In modernen Demo-
kratien sei es unangemessen, politische Grundsitze auf eine umfassende
Lehre zu griinden,

denn dies wire selbst ein Mangel an Achtung und eine Form der Seelen-
vergewaltigung. Wenn jedes Gewissen einen Freiraum bendtigt, um auf
seine eigene Weise nach Sinn zu suchen, dann scheitert ein Staat daran,
dem Gewissen geniigend Raum zu gewédhren, wenn er seine Grundsitze
auf eine einzelne religiose (oder sékulare) Doktrin griindet. Oder schlim-
mer, er gewdhrt vielmehr einigen diesen Freiraum, und zwar denjenigen,
die diese herrschende Uberzeugung akzeptieren, aber nicht anderen.”!

Die Uberlegungen liberaler Theoretiker:innen zum zentralen Stellenwert
der Autonomie konzentrieren sich oftmals, wie auch in diesem Zitat Nuss-
baums zum Ausdruck kommt, auf die Rechtfertigung der staatlichen Aus-
tibung von Zwang. Zugleich erhellt insbesondere die Idee der Verniinftig-
keit von Personen unser Verstdndnis davon, wie sich Biirger:innen in einer
pluralistischen liberalen Gesellschaft untereinander begegnen sollten. Die
Idee der ethischen Verniinftigkeit bietet damit nicht zuletzt einen klaren
argumentativen Ankniipfungspunkt fiir die Frage, weshalb umstrittene tier-
rechtliche Interventionen kategorisch abzulehnen sind: All jene, die von
der Forderung nach reziproker Rechtfertigung Abstand nehmen und mei-
nen, ihre Ansichten mit Zwang durchsetzen zu miissen, konnen in dem
besprochenen Sinne als ethisch unverniinftig gelten; sie missachten den
fundamentalen Respekt, den sie ihren Mitbiirger:innen schulden. Je massi-
ver der Zwang und die Gewalt ausfallen, umso grofier ist das Unrecht.
Ubertragen auf das Knopfdruck-Gedankenexperiment bedeutet dies:
Wenngleich das Driicken des Knopfes mit keinerlei Schmerzen verbunden
wire, wiirde eine solche Handlung dennoch eine Missachtung der Forde-
rung nach gleichem Respekt darstellen. Wir gebrauchen unsere Mitbiir-
ger:innen als blofles Mittel, indem wir sie per Knopfdruck manipulieren,
statt ihnen Griinde vorzulegen, die sie teilen kénnen und somit die Aus-

90 Nussbaum (2014b), 126.
91 Nussbaum (2010), 89.

221

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

tibung von Zwang rechtfertigen konnen. Klar, das Gedankenexperiment
stofit bei genauerer Betrachtung an Grenzen. So bezieht sich Nussbaums
dramatische Rede von ,Seelenvergewaltigung® auf den Zustand, politischen
Grundsitzen unterworfen zu werden, die auf einer umfassenden Lehre
griinden, die nicht die eigene ist. Und dies triftt auf das Gedankenexperi-
ment streng genommen nicht zu. Denn die Mitbiirger:innen teilen nach
dem Driicken des Knopfes ja jene tierrechtlichen Grundsitze, denen sie
Folge zu leisten haben. Das fundamentale Unrecht diirfte im Fall des
Gedankenexperiments genauer darin bestehen, vorgelagert zu missachten,
dass wir es unseren Mitmenschen schuldig sind, diese - selbstbestimmt
- tiefe moralische Uberzeugungen ausbilden zu lassen und nach diesen
leben zu kénnen. Der grundsitzliche Punkt sollte aber trotz dieser (unrea-
listischen) Eigenheiten des Gedankenexperiments klar geworden sein.

Ich nehme an, dass diese Ausfithrungen zur Bedeutung, die dem Wert
der Autonomie von Personen im politischen Liberalismus normativ bei-
gemessen wird, intuitiv viele abholen diirften. Aber inwiefern sind Tier-
rechtler:innen, die die Ergebnisse von Zuolos offentlicher Rechtfertigungs-
prozedur nicht akzeptieren, wirklich als unverniinftig zu bezeichnen?%?
Und wie iiberzeugend ist es aus tierrechtlicher Perspektive, auf dieser ar-
gumentativen Grundlage politische Interventionen, die sich jenseits des
liberalen Rahmens bewegen, kategorisch abzulehnen? Auf den Umgang
mit Menschen bezogen kennt die Forderung nach gleichem Respekt klare
Grenzen, wie die Diskussionen im 4. Kapitel deutlich gemacht haben:
Wenn ich mitbekomme, wie eine andere Person auf der Strafle gewaltsam
ausgeraubt wird, mache ich mir wenig Gedanken tiber die Sinnsuche oder
die Werteordnung der angreifenden Person. Und die Exemplare von Kants
Grundlegung oder Larmores The Autonomy of Morality, die sich in meinem
Rucksack befinden, nutze ich, salopp gesagt, hochstens dazu, um sie dem
Angreifer um die Ohren zu hauen.

5.2.3 Tierrechte und die Rechtfertigung des politischen Liberalismus

Martha Nussbaum versteht sich, wie bereits erwdhnt wurde, explizit als
Vertreter:in des politischen Liberalismus und pladiert iiberdies fiir eine
Gerechtigkeitstheorie, die grundlegende Rechte auch fiir Tiere vorsieht.
Folglich bietet sich ihr Ansatz als sinnvoller Ankniipfungspunkt an, um in

92 Vgl. Zuolo (2020), 221f.

222

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

diesem Abschnitt abschlieflend nach der Vereinbarkeit von tierrechtlichen
Positionen und der Perspektive des politischen Liberalismus zu fragen.

Nussbaum, dies sei erginzend vorweg erwiahnt, ist keine kompromisslo-
se Pazifistin. Im Fall massiver Verletzungen von Grundrechten, so betont
sie, kann es gerechtfertigt sein, Zwang anzuwenden, um diese zu unterbin-
den - und zwar zur Not unter Einsatz militarischer Mittel, wie sie mit
Blick auf gravierende Menschenrechtsverletzungen anmerkt.”> Die Frage,
ob die Ausiitbung von Zwang in Form illegaler politischer Interventionen
im Fall von Tieren in gegenwirtigen liberalen Gesellschaften gerechtfertigt
sein konnte, stellt sich fiir Nussbaum allerdings nicht.

Der Grund hierfiir ist in ihrem klaren Bekenntnis zum politischen Libe-
ralismus zu suchen. So ist sie, wie sie in Die Grenzen der Gerechtigkeit
betont, zwar der Auffassung, dass Tiere iiber eine zu achtende Wiirde verfii-
gen und ihnen Rechte zugesprochen werden miissen. Sie erldutert jedoch,
dass sie das Thema der gleichen Wiirde als eine umstrittene ,metaphysische
Frage“* betrachtet und bewusst ausklammert, soll ihr Ansatz doch als
eine politische Konzeption verstanden werden konnen, die sich berechtigte
Hoffnung darauf machen darf, Gegenstand eines iibergreifenden Konsenses
zu werden. Anders als im Fall der gleichen Wiirde von Menschen, so erklart
sie, ist die ,Idee einer iiber Speziesgrenzen hinausgehenden Wiirde (...)
keine politische Idee, die von Biirgerinnen und Biirgern mit ansonsten un-
terschiedlichen metaphysischen Uberzeugungen einfach so iibernommen
werden konnte> Statt sich auf die Idee der gleichen Wiirde zu beziehen,
geniige es daher, ,auf die etwas vagere Idee zuriickgreifen, dafi alle Lebewe-

sen Anspruch auf eine angemessene Chance auf ein gedeihliches Leben
haben.*¢

93 Vgl., Nussbaum (2014a), 117, 352-362.

94 Ebd., 517.

95 Ebd.,517f.

96 Ebd. Nicht unerwihnt bleiben sollte, dass sich Nussbaums jiingstes Werk doch we-
sentlich egalitaristischer liest. Weiterhin ausdriicklich dem politischen Liberalismus
verpflichtet, enthlt sie sich zwar letzter Fragen und Antworten in metaphysischen
Angelegenheiten, argumentiert aber engagiert gegen einen Sonderstatus des Men-
schen und die mit dieser Vorstellung hiufig einhergehende Uberheblichkeit. Tiere
seien als Zwecke an sich zu achten, die prinzipiell moralisch gleich zéhlen. Nussbaum
schreibt an einer Stelle in Reaktion auf den Einwand, dass es angesichts des in der
Welt vorhandenen massiven Leids von Menschen nicht zu rechtfertigen sei, viel Zeit
und Geld fiir die Sorge um Tiere aufzuwenden: ,I do indeed hold that we should
not give any absolute priority to human interests, as these objectors appear to wish
me to do. I hold that all creatures count equally®; Nussbaum (2022), 191. Da sich

223

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Moralischer Respekt, Uberlegungsgleichgewicht und iibergreifender Konsens

Fiir Nussbaum beruht der politische Liberalismus auf einem klaren nor-
mativen Fundament: dem moralischen Respekt, den wir unseren Mitbiir-
ger:innen als Freien und Gleichen schulden. Zugleich ist wichtig zu be-
achten, dass Nussbaum der Idee gleichen moralischen Respekts bei der
Rechtfertigung ihrer Position keinen unabhingigen, vorgelagerten Status —
im Sinne eines gerechtfertigten oder gar selbst-evidenten fundamentalen
Prinzips, von dem aus sich alles weitere ableitet — beimisst. Stattdessen, so
erldutert sie knapp, vertrete sie mit Rawls einen ,ethische[n] Holismus*”.
Sie verweist hierbei auf die Methode des Uberlegungsgleichgewichts, die im
2. Kapitel einfiithrend vorgestellt wurde, und die soeben bereits erwdhnte
Idee eines iibergreifenden Konsenses.

Nussbaums Grundidee scheint folgende zu sein: Der politische Liberalis-
mus ldsst sich insofern als gerechtfertigt verstehen, als dieser ausgehend von
den verschiedenen Annahmen, die ihm zugrunde liegen, als tiberzeugendes
Uberlegungsgleichgewicht prisentiert werden kann. Genauer handelt es
sich dabei zum einen um die Idee, dass wir unsere Mitbiirger:innen als
Freie und Gleiche zu respektieren haben, und zum anderen um die Vorstel-
lung, dass die Gesellschaft als ein faires, generationeniibergreifendes Sys-
tem der Kooperation zu verstehen ist. Die Rechtfertigung des politischen
Liberalismus ergibt sich somit im Zusammenspiel verschiedener Uberle-
gungen, die den politischen Liberalismus insgesamt als kohdrenten, intuitiv
iberzeugenden Vorschlag attraktiv machen. Und hierbei sind nicht zuletzt
auch Uberlegungen von Bedeutung, die sich auf die langfristige Stabili-
tat einer demokratischen Gesellschaft beziehen. Nussbaums Fihigkeitenan-
satz, als politische Konzeption, muss in einer pluralistischen Gesellschaft
von den verschiedenen Parteien, um Rawls’ Formulierung aufzugreifen,
nicht ,,bis in die untersten Verastelungen durchweg aus denselben Griinden
geteilt“*® werden. Entscheidend ist vielmehr, dass das Maf§ an Kohérenz,

Nussbaum allerdings nicht weiter dazu dufiert, wie sich diese Annahmen zu ihrem
Bekenntnis zum politischen Liberalismus verhalten und letztlich begriindet werden,
halte ich mich im Folgenden weiter an ihre Ausfithrungen in ihrem fritheren Buch, in
dem sich ein paar Hinweise finden lassen.

97 Ebd., 524.

98 Rawls (2003b), 64.

224

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

das diese kennzeichnet, ausreicht, so dass dieser Unterstiitzung in Form
eines tibergreifenden Konsenses erfahrt.”

Die Vorteile einer solchen Rechtfertigung sind offensichtlich. Nussbaum
braucht sich nicht auf ein umstrittenes Respekt-Prinzip zu stiitzen, von
dem selbst erst einmal iberzeugend gezeigt werden miisste, wie es — nicht
zuletzt aus dem politischen Liberalismus selbst heraus!®® — begriindet wer-
den kann. Auf der anderen Seite wirft eine solche Rechtfertigung durchaus
Fragen auf. Einen zentralen Einwand habe ich bereits im Rahmen der me-
thodischen Vorbemerkungen im 2. Kapitel vorgestellt: Ist es wirklich {iber-
zeugend, sich im Rahmen der Rechtfertigung einer Gerechtigkeitstheorie
schlichtweg auf Ideen zu berufen, die uns hier und heute intuitiv vertraut
sind und sich gegenseitig stiitzen?

Nussbaum selbst ist sich dieser Herausforderung bewusst. Thre Recht-
fertigung, so rdumt sie ein, sei ,durch und durch anthropozentrisch“l’!
und konne entsprechend zuriickgewiesen werden. Konkreter verweist sie
darauf, dass ihre Position ,von einem verniinftigen Anhanger Benthams
kritisiert werden [konnte], fiir den die geforderten Veranderungen in unse-
rem Umgang mit Tieren nicht auf die Kohdrenz einer Reihe menschlicher
Urteile zurtickzufuhren sind (...) 192 Es konne sein, so Nussbaum weiter,
dass die Forderungen sich vielmehr aufgrund einer Tatsache ergeben, ,die
dem menschlichen Standpunkt vollig extern ist, namlich aufgrund des Lei-
dens der Tiere. 1%

Es mag sein, dass Nussbaum Peter Singer vor Augen hatte, als sie diese
Zeilen schrieb. In jedem Fall drangt sich dessen Name in diesem Zusam-
menhang auf. Denn anhand der Kritik von Peter Singer und de Lazari-Ra-
dek am Uberlegungsgleichgewicht und der Idee des politischen Konstruk-
tivismus lassen sich die von Nussbaum selbst aufgeworfenen Bedenken
klarer greifen: Sollte im Sinne einer mdglichst objektiven Moral- oder
Gerechtigkeitstheorie nicht ein unparteilicher Standpunkt eingenommen
werden und von Prinzipien ausgegangen werden, die so wenig wie mdoglich

99 Nussbaum selbst zeigt sich allerdings einigermafien zuriickhaltend, was die tatsich-
lichen Erfolgsaussichten mit Blick auf die Rechte von Tieren angeht, vgl. Nussbaum
(2014a), 523-528.

100 Genau hierin erkennt Paul Weithman eine zentrale Herausforderung fiir Charles
Larmores Vorschlag, den politischen Liberalismus auf ein vorgelagertes Respekt-
Prinzip zu griinden, vgl. Weithman (2010), 347-362.

101 Nussbaum (2014a), 524.

102 Ebd.

103 Ebd., 524f.

225

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

im Verdacht stehen, lediglich historisch gewachsene Ideen zum Ausdruck
zu bringen oder auf Intuitionen Bezug zu nehmen, die sich evolutiondr
erkldren lassen konnten? Und selbst wenn man nicht fiir einen egalitiren
moraltheoretischen Gegenentwurf pliddiert, wie ihn de Lazari-Radek und
Singer prisentieren: Sollten Tiere nicht zumindest im Rahmen eines Uber-
legungsgleichgewichts stirkere Beriicksichtigung erfahren, wenn man die
Perspektive der Unparteilichkeit ernst nimmt?

Eine erste Antwort, wie ein:e Vertreter:in des politischen Liberalismus
auf diese Herausforderung reagieren konnte, bestiinde darin, darauf zu ver-
weisen, dass sich einem Kritiker, der die normativen Grundideen des poli-
tischen Liberalismus als zu subjektiv oder kontextgebunden zuriickweist,
letztlich nur die Kosten aufgezeigt werden kénnen, die mit alternativen
Positionen verbunden wiren. In diesem Sinne erklért beispielsweise Paul
Weithman in seiner Verteidigung von Rawls: ,If the weights he [der Kritik-
er] attaches to democratic values are consistently different than ours, so
that he is willing to pay the costs of his rejection, there is nothing else to
be said. 1% Auf die Herausforderung tierrechtlicher Interventionen bezogen
wiirde dies bedeuten: Man kann durchaus der Auffassung sein, dass neben
(oder statt) der Grundideen des politischen Liberalismus fundamentale
Gerechtigkeitsanspriiche von Tieren zu verwirklichen sind, und auf dieser
Grundlage zu dem Ergebnis gelangen, dass — wenn auch nur in Einzelféllen
- kontroverse unzivile, illegale Interventionen moralisch gerechtfertigt sein
konnen. Wer fiir ein solches Uberlegungsgleichgewicht plidiert, muss sich
aber des enormen Preises bewusst sein, den eine solche Position mit sich
bringt.

Weithman trifft diese Aulerungen nicht vor dem Hintergrund tierrecht-
licher Uberlegungen, sondern allgemeiner mit Blick auf Bedenken, dass
der politische Liberalismus kein iiberzeugendes theoretisches Fundament
vorweisen und entsprechend nicht die nétige moralische Autoritdt bean-
spruchen kann. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass er der Frage der
Gerechtigkeit gegentiber Tieren keine besondere Beachtung schenkt. Im
Kontext von Nussbaums Ausfithrungen hingegen vermisst man eine Erkla-
rung, weshalb die Frage der gleichen Wiirde — und damit ein fundamenta-
ler Diskussionspunkt der Tierethik — ausgeklammert werden sollte. Denn
Nussbaum kritisiert Rawls” einflussreichen kontraktualistischen Ansatz ins-
besondere dafiir, die Grenzen der Gerechtigkeit zu eng zu ziehen. Dabei

104 Weithman (2010), 361.

226

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

stellt sie besonders heraus, dass das kontraktualistische Setting auf freie,
gleiche und unabhingige Personen beschrankt bleibt — und somit nicht nur
Tiere, sondern auch Menschen mit schweren (geistigen) Behinderungen
ausschlief3t.19

Mit Blick auf den von ihr selbst vorgebrachten Einwand, dass sich die
moralischen Anspriiche von Tieren schlichtweg aufgrund des Leidens der
Tiere ergeben kénnten, raumt Nussbaum ein, dass dieser ,schwierige me-
taethische Fragen“%¢ aufwerfe, die sie in der Folge jedoch nicht weiter
diskutiert. Eine ausfiihrlichere Erlduterung, wie die unterschiedlichen Ge-
rechtigkeitsiiberlegungen intuitiv gestiitzt, argumentativ plausibilisiert und
letztlich im Rahmen ihres Uberlegungsgleichgewichts rechtfertigungstheo-
retisch austariert sind, scheint angesichts der Tragweite des konstatierten
Gerechtigkeitsproblems geboten.

Vielleicht sind es doch umfassendere Stabilitdtsiiberlegungen, die fiir
die liberale Tierrechtlerin Nussbaum den Ausschlag geben, den politischen
Liberalismus im Sinne der Idee eines Uberlegungsgleichwichts als iiberzeu-
gendsten Ansatz anzusehen, wenn wir uns dariiber Gedanken machen, wie
ein friedliches und gerechtes Leben in einer pluralistischen Gesellschaft
verwirklicht werden kann. Eine Gerechtigkeitstheorie, die das Faktum des
verniinftigen Pluralismus sowie die Frage, ob sie auch langfristig auf Unter-
stiitzung hoffen darf, unberiicksichtigt lasst, bleibt selbst wichtige Antwor-
ten schuldig.'” Das Knopfdruck-Gedankenexperiment, das weitgehend von
der politischen Realitdt moderner Gesellschaften abstrahiert, gerdt auch
in dieser Hinsicht offensichtlich an Grenzen. Zu bedenken wire dann aller-
dings, dass sich noch immer die Frage stellen ldsst, ob unter Gerechtigkeits-
gesichtspunkten nicht zumindest einzelne, geheim ablaufende umstrittene
illegale Interventionen im Rahmen eines komplexen Uberlegungsgleichge-
wichts gerechtfertigt sein konnten, selbst wenn die Frage der Gleichheit
im Sinne der Zielsetzung des politischen Liberalismus grundsitzlich ausge-
klammert wird.

105 Vgl. Nussbaum (2014a), bes. Kapitel 1, Abschnitt 4.

106 Ebd., 525.

107 In diesem Sinne merkt Nussbaum beispielsweise an, dass Singer ,nie die Heraus-
forderung, die der politische Liberalismus fiir seine umfassende Ansicht darstellt,
thematisiert” hat, Nussbaum (2014b), 105, Fn. 11.

227

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Egalitire Tierrechtstheorie und politischer Liberalismus

In besonderer Weise stellen sich diese Fragen wiederum im Fall jener
Autor:innen, die starke Rechte von Tieren an eine weitgehend egalitire
Basis zuriickbinden. Bernd Ladwigs theoretisch weniger bescheiden auftre-
tender tierrechtlicher Ansatz kann als geeignetes Beispiel dienen. Ladwig
argumentiert auf Grundlage allgemeiner, positionsunabhéngiger teilbarer
Griinde fiir die grundsatzliche moralische Gleichheit von Menschen und
Tieren. Tieren einen gleichen moralischen Status abzusprechen, wire seines
Erachtens, darauf wurde in Abschnitt 3.3.1 hingewiesen, willkiirlich.1% Da-
bei rdumt auch Ladwig ein, dass in pluralistischen Gesellschaften nicht
davon ausgegangen werden kann, dass ,das Hintergrundverstindnis der
jeweiligen Griinde bis in die tiefsten Tiefen geteilt“’° sein muss. Anders
als viele Vertreter:innen des politischen Liberalismus mochte er auf dieser
Grundlage dennoch den Bereich fundamentaler Gerechtigkeit und starker
Rechte auf Tiere ausweiten — und nicht bei jenen weit geteilten Ideen
Halt machen, fiir die sich in gegenwirtigen Gesellschaften vergleichsweise
leicht breite Unterstiitzung finden lassen diirfte. Er verneint in diesem Zu-
sammenhang explizit, dass seine politische Philosophie der Tierrechte im
Sinne des politischen Liberalismus auf eine ausschliefilich politische Recht-
fertigung abzielt."© Wenn in dieser Hinsicht vom politischen Liberalismus
abgeriickt wird, stellt sich allerdings umgehend wieder die Frage, wie sich
das Verhéltnis von Gerechtigkeit und Legitimitat mit Blick auf die Frage
illegaler Interventionen zum Schutz der Rechte von Tieren gestaltet.
Womdglich sind auch fiir Ladwig im Wesentlichen strategische Uberle-
gungen, die den langfristigen Erfolg tierrechtlicher Anliegen oder auch die
Stabilitét einer friedlichen Ordnung betreffen, ausschlaggebend dafiir, dass
von militanten Interventionen abzusehen ist. So erldutert er im Rahmen ei-
niger allgemeiner Vorbemerkungen zum Begriff der Moral, dass moralische
Normen durch positionsunabhingig teilbare Griinde gedeckt sein miissen,
da auf diese Weise stabilere und produktivere Formen gesellschaftlicher
Kooperation moglich sind.!!! Ferner betont er ganz zum Ende seines Buches

108 Vgl. Ladwig (2020), 45-50. Ladwig schreibt: ,Das Ziel moralischen Argumentierens
sind Schliisse, die aus allgemein teilbaren Pramissen folgen und darum selbst allge-
mein teilbar sind‘, ebd., 47.

109 Ebd., kursiv im Original.

110 Ebd., 364-366.

111 Ladwig (2020), 49f.

228

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

im Rahmen seiner Auseinandersetzung mit zivilem Ungehorsam, dass sich
Tierrechte langfristig wohl nicht ohne den 6ffentlichen Vernunftgebrauch
durchsetzen lassen diirften und die politische Klugheit gebiete, beim Ein-
treten fiir Tierrechte auf Selbstgerechtigkeit und die Ddmonisierung unse-
rer Mitbiirger:innen zu verzichten.!'2

In diesem Fall lief3e sich Ladwig allerdings nicht nur ein ,instrumentelles
Demokratieverstindnis“!’® nachsagen, sondern stellt sich grundsitzlich die
Frage, welche Bedeutung der Idee, dass wir unsere Mitbiirger:innen katego-
risch als Freie und Gleiche respektieren sollten, letztlich zukommt. Gerade
diese Idee scheint namlich auch Ladwig nicht komplett aufgeben zu wollen,
betont er doch, dass sich die Forderungen, die er mit Blick auf zivilen Un-
gehorsam und unser Auftreten gegeniiber unseren Mitbiirger:innen erhebt,
aufgrund der Achtung ergeben, ,die wir ihnen prinzipiell schulden“!.

Will man daran festhalten, dass tierethische Anliegen offentlich und de-
mokratisch verhandelt werden miissen, wird man aus tierrechtlicher Sicht
letztlich nicht darum herumkommen, das fundamentale Gerechtigkeitspro-
blem, das unser Umgang mit Tieren darstellt, im Sinne des politischen
Liberalismus ein Stiick weit auszuklammern oder, moralisch betrachtet,
zuriickzustellen. Tierrechtler:innen, dies sollen die Ausfithrungen zu Nuss-
baum und Ladwig erkennen haben lassen, miissen somit eine gewisse
unauflosbare Spannung in Kauf nehmen und zu Zugestindnissen bereit
sein. Eine Auseinandersetzung mit Gerald Gaus’ Uberlegungen zur 6ffent-
lichen Rechtfertigung und moralischem Respekt wird abschlieflend dazu
beitragen, besser zu verstehen, worin diese Spannung begriindet liegt.

Gerald Gaus: Sozialmoral, 6ffentliche Rechtfertigung und moralischer
Respekt

Der vor wenigen Jahren verstorbene Gerald Gaus zdhlt zweifellos zu den
einflussreichsten Stimmen im Kontext der Debatten um den politischen
Liberalismus. Bereits sehr frith hat Gaus die Notwendigkeit betont, er-
kenntnistheoretischen Aspekten gréflere Beachtung zu schenken und die
Forderung nach offentlicher Rechtfertigung auf ein festeres Fundament zu

112 Ladwig (2020), 398.
113 Niesen (2020), 19.
114 Ladwig (2020), 398, meine Hervorhebung.

229

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

stellen.”> Seine philosophischen Ansichten zu den Grundlagen des Libera-
lismus und Theorien der Gerechtigkeit hat er in der Folge in zahlreichen
Publikationen verteidigt und weiterentwickelt. In seinem spéteren Werk
The Order of Public Reason' bettet er seine Uberlegungen zur dffentli-
chen Rechtfertigung entgegen der weit verbreiteten Forderung nach theo-
retischer Bescheidenheit in eine umfassende und komplexe Theorie der
evolutiondren Entwicklung und der Rechtfertigung der Sozialmoral (social
morality) ein. Gaus bezieht sich, wenn er das System unserer Sozialmoral in
den Blick nimmt, nicht ausschliellich auf den engeren Kontext politischer
Institutionen und die Ausiibung von Zwang, sondern allgemeiner auf jenen
Bereich aller sozialer Regeln, in deren Rahmen wir moralische Autoritit
gegeniiber anderen beanspruchen.!'” Autoritit zu beanspruchen bedeutet
hierbei, grob gesagt, moralische Forderungen zu erheben, denen andere zu
folgen haben.!8

Es ist an dieser Stelle nicht ndtig — und ohnehin nicht mdglich -,
Gaus’ Konzeption und ihre Ergebnisse umfassend darzustellen. Stattdessen
mdochte ich mich vor dem Hintergrund der bisherigen Diskussionen darauf
konzentrieren, was es fur Gaus heif$t, andere als Freie und Gleiche zu
respektieren, erweisen sich seine Uberlegungen doch gerade in diesen Zu-
sammenhidngen als erhellend.

Die zentrale Frage, die Gaus beschiftigt, lautet: Lasst sich die im Rah-
men unserer Sozialmoral ausgeiibte Autoritdt mit unserem Status als freie
und gleiche moralische Personen vereinbaren — und zwar in einer Welt,
die durch tiefe und weit verbreitete verniinftige Meinungsverschiedenheiten
gepragt ist?!!” Gaus’ Antwort lautet ganz im Sinne des politischen Libera-
lismus: Ja, eine solche nicht-autoritire Ordnung sozialer Kooperation ist
moglich, wenn es uns gelingt zu zeigen, dass diese von allen als Ausdruck
der o6ffentlichen Vernunft befiirwortet werden kann. Denn nur eine 6ffent-
lich gerechtfertigte Moral erlaubt es, ihrer Autoritdt unterworfen zu werden
und zugleich frei zu bleiben.!? Moralisch frei und gleich zu sein bedeutet
laut Gaus im Wesentlichen, dass Personen frei darin sind, fiir sich zu
interpretieren, was moralisch gefordert ist, und hierbei die gleiche Autoritat

115 Vgl. Gaus (1996).

116 Gaus (2011).

117 Fir eine knappe Definition von ,social morality“ vgl. Gaus (2011), 2.
118 Vgl. ebd., 8f.

119 Vgl. ebd., xv.

120 Vgl. ebd., 1.

230

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

besitzen. Damit ist nicht gesagt, so betont Gaus, dass alle gleichermafien
richtig liegen, wie sie die Forderungen der Moral interpretieren. Vielmehr
geht es darum, dass niemand auf Grundlage seiner Auffassung Autoritat
uber andere beanspruchen kann.!?!

Wichtig ist, dass Gaus sich im Rahmen seines Projekts von einigen
insbesondere kantischen Grundannahmen des Kontraktualismus und poli-
tischen Liberalismus abgrenzt. Eine entscheidende Differenz betrifft die
Frage, wie moralische Autoritit begriindet wird und weshalb wir andere
tiberhaupt als Freie und Gleiche ansehen sollten. Gaus ist skeptisch, dass
eine Antwort, die Bezug nimmt auf die Idee der Wiirde oder ein substan-
zielles Prinzip davon, was es heifSt, andere als Freie und Gleiche zu behan-
deln, iiberzeugen kann.?> So weit verbreitet derartige Vorstellungen sein
mogen, seien sie, so Gaus, nur fiir diejenigen selbstverstindlich, die sie
ohnehin bereits teilten. Dies diirfte gerade auch mit Blick auf tierethische
Positionen gelten, die ein anspruchsvolles, exklusiv fiir Menschen (oder gar
nur flir Personen) reserviertes Verstindnis von kategorisch geschuldetem
Respekt infrage stellen.

Gaus selbst pladiert daher fiir einen ,Restricted View“!?> moralischer
Freiheit und Gleichheit und ist iiberzeugt, eine weniger kontroverse, starker
naturalistische Erkldrung fiir diesen liefern zu konnen. Hierzu beabsichtigt
er zu zeigen, inwiefern seine sparsamere Vorstellung moralischer Gleich-
heit und Freiheit unserer Praxis der Sozialmoral und unseren reaktiven
Einstellungen inhérent ist.””* In unserer moralischen Alltagspraxis gehen
wir davon aus, so Gaus, dass bestimmte Regeln in dem Sinne moralische
Autoritdt beanspruchen kdnnen, dass sie von allen anerkannt werden und
von entsprechenden reaktiven Einstellungen wie Verdrgerung, Dankbarkeit
oder Entriistung begleitet werden. Wenn wir moralische Forderungen ge-
geniiber anderen erheben, miissen wir entsprechend voraussetzen, dass

121 Vgl. ebd., 15 ff.

122 Vgl. ebd., 17-22.

123 Vgl. ebd., 19.

124 Vgl. hierzu bes. ebd., Kapitel IV. In dieser Hinsicht weist Gaus’ Ansatz eine gewisse
Nihe zu den Uberlegungen von Jiirgen Habermas auf, wie Quong (2022) bemerkt.
Am Ende steht bei Gaus eine ausgefeilte Theorie der 6ffentlichen Rechtfertigung,
deren Ergebnis, knapp zusammengefasst, eine relativ klassische liberale Ordnung
mit nur geringer sozialstaatlicher Umverteilung ist. Die weiteren Schritte und
Details von Gaus’ Konzeption mdéchte ich hier nicht vertiefen. Ohnehin geht es
mir, wie gesagt, nicht um eine umfassende Verteidigung seiner liberalen Theorie,
sondern um einige zentrale Thesen und Einsichten, die mir mit Blick auf die
Problemstellung dieses Kapitels hilfreich zu sein scheinen.

231

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

unsere Forderungen auf Regeln Bezug nehmen, die die Aufgeforderten
als gerechtfertigt anerkennen konnen und denen sie sich verpflichtet fiih-
len. Denn andernfalls entfaltet unser Aufruf ndmlich keine Wirkung und
es wire schlicht autoritédr, unsere Forderungen durchzusetzen. Anders aus-
gedriickt: Moralische Regeln kénnen nicht einfach mit Verweis auf die
eigenen Griinde, die man als Ausdruck einer bestimmten moralischen
Wahrheit ansehen mag, oder eine allzu idealisierte Vorstellung verniinftiger
Biirger:innen gerechtfertigt werden. Vielmehr miissen wir uns in unseren
moralischen Beziehungen, in denen wir moralische Forderungen erheben,
auf Griinde stiitzen, die denjenigen gegeniiber 6ffentlich gerechtfertigt wer-
den konnen, denen gegeniiber wir diese Forderungen erheben.!2°

Tierrechte, individuelle Moralvorstellungen und offentliche Rechtfertigung

Um all dies besser nachvollziehen und mogliche Herausforderungen er-
kennen zu kénnen, diirfte es hilfreich sein, Gaus’ Unterscheidung zweier
»modes of reasoning” zu betrachten.!?® Der erste Modus bezieht sich auf ein
individuelles, recht verbreitetes Common-Sense-Verstindnis moralischen
Reflektierens und Urteilens. Diesem zufolge beriicksichtigen moralische
Personen, wenn sie sich iiber eine moralische Angelegenheit - z.B. Fragen
der Gerechtigkeit - Gedanken machen, die verschiedenen Griinde, die
ihres Erachtens relevant sind, tiberpriifen diese und kommen schliefSlich
zu einem Ergebnis, was moralisch geboten ist, um fiir Gerechtigkeit zu
sorgen. Dieser erste Modus wird von Gaus als ,,I believe we ought* reasoning

125 Ausfiithrlicher in Gaus’ eigenen Worten: ,(...) a rule Ris a part of a publicly justified
social morality obtaining in a group G when (i) each person in G endorses R as a
moral grounds for a summons; (ii) each person in G has normative expectations
that others expect him to act on R when summoned (so each believes that others be-
lieve that R grounds a summons); (iii) each person in G expects the overwhelming
majority to act on R. When these conditions are met the members of G understand
R as a rule that actually mediates their various moral viewpoints and so provides
the basis for interpersonal moral claims that respect each as a free and equal moral
person. Thus, only in a society whose rules of social morality are publicly justified—
can be endorsed by all—can a system of mutual demands be fully reconciled with
respect for each as a reasoning moral agent’; vgl. Gaus (2021), 55. Fiir Gaus stellt
diese Analyse moralischer Autoritét die tiberzeugendste Erklarung dar, wie die Idee
der offentlichen Rechtfertigung und der Respekt gegeniiber Personen miteinander
verbunden sind. Vgl. hierzu seine Auseinandersetzung mit der ,Coercion Justifying
Analysis', ebd., Part I.

126 Vgl. ebd., Abschnitt 6.1.

232

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

bezeichnet. Dem zweiten Modus ,We believe we ought* reasoning zufolge ist
die Verwirklichung des moralisch Gebotenen hingegen keine individuelle,
sondern eine gemeinsame Angelegenheit.

Inwiefern ist diese Unterscheidung von Bedeutung? Zunichst einmal
hélt Gaus fest, dass eine Person, die sich des ersten Modus bedient -
nennen wir sie in Anschluss an Gaus ,,Alf“ -, durchaus ,genuine moral rea-
soning“1?” betreibt. Ferner kann Alf auch nicht vorgeworfen werden, dem
geforderten Respekt gegeniiber Personen nicht gerecht zu werden: ,there is
no disrespect in Alf’s moral deliberation.1?® Entscheidend ist aber, was Alfs
Urteil fiir eine andere Person, bei Gaus: ,Betty®, bedeutet, die dieses nicht
teilt. Sie erkennt dieses nicht als autoritativ, als Ausdruck eines Verhaltnis-
ses gegenseitiger Verantwortlichkeit, an; und Alf kann entsprechend nicht
dariiber emport sein.

Das Problem, so Gaus im Riickgriff auf Kant, besteht darin, dass Gerech-
tigkeit gerade keine Privatsache ist, was insbesondere dann deutlich wird,
wenn sich Konflikte beziiglich Rechten ergeben:

(...) to achieve justice we must align our normative expectations so that
we can hold each other accountable for departures. For Kant the prob-
lem of universal private judgment was that “when there is a controversy
concerning rights (jus controversum), no competent judge can be found”
Each, thrown back on her own reasoning, thwarts coordinated adjudi-
cation and leads to the absence of mutual accountability. Understood
thus, a necessary role of justice (or social morality more generally) is to
provide an interpersonally endorsed adjudication of conflicting claims.
Securing justice, on this second view, is inherently something we do
together. If no other good-willed and conscientious moral agent accepts
that in circumstances C justice demands j, Alf’s demand will not secure
just social relations.!??

Wie Gaus festhilt, diirfte es fiir jene Autor:innen, die dem Respekt gegen-
iiber Personen besondere Wichtigkeit beimessen, verlockend sein, darauf
zu beharren, dass unser Nachdenken iiber Gerechtigkeit dem zweiten Mo-
dus - und damit der Forderung nach o&ffentlicher Rechtfertigung - zu
folgen habe. Fiir Gaus ist die Sache allerdings komplizierter, da dies bedeu-

127 Ebd., 69.
128 Ebd.
129 Ebd.

233

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

ten wiirde, zu unterschitzen, inwiefern moralische Personen zwischen den
beiden Modi hin- und hergerissen sein kdnnen.!*

Gaus erldutert in der Folge, dass sich Personen oftmals mit einer Liicke
(,Gap“) konfrontiert sehen. Diese besteht zwischen dem, was sie auf
Grundlage ihres ,I believe we ought“-Urteilens fiir gerecht halten und
Urteilen, die davon abweichen, aber noch immer hinreichend gerecht sind.
Manche Personen, so Gaus, ,might tolerate a large Gap, because they stress
‘We believe we ought’ reasoning and put great moral importance on rela-
tions of mutual accountability:"* Die Herausforderung besteht somit darin,
Regeln zu finden, die, wenngleich sie fiir keine oder nur wenige Personen
absolut gerecht sind, doch fiir alle akzeptabel sind.

Der tragische Konflikt, mit dem sich liberale Tierrechtler:innen kon-
frontiert sehen, ldsst sich vor diesem Hintergrund noch einmal besser
verstehen. Auf der ersten Ebene (,I believe we ought®) betrachten sich
die meisten wohl als klarerweise gerechtfertigt, die Forderung nach Aner-
kennung starker individueller Tierrechte zu erheben - wenngleich je nach
Position sicher andere Schwerpunkte gesetzt und Grenzen akzeptiert wer-
den. Und es kann mit Gaus auch nicht einfach davon gesprochen werden,
dass diese Perspektive offensichtlich unverniinftig wére. Genauer kann Ver-
treter:innen von Tierrechten nicht vorgeworfen werden, ihre Forderungen
auf haltlose, inkonsistente oder wenig gepriifte Uberlegungen zu griinden.
Ganz im Gegenteil nehmen Vertreter:innen von Tierrechten sicher nicht
zu Unrecht fiir sich in Anspruch, auf Basis unparteilicher Griinde zu reflek-
tierten Ansichten zu gelangen, was die Beriicksichtigungswiirdigkeit und
die Schutzanspriiche von empfindungsfihigen Individuen angeht - eine
Grundlage, die fiir viele nicht zuletzt intuitiv ankniipfungsfahig ist.

Auf der zweiten Ebene (,We believe we ought®) ist die Angelegenheit
komplizierter, denn hier geht es um die interpersonelle Rechtfertigung,
bei der die Perspektive der anderen mitzuberiicksichtigen ist. Hier muss
die Uberlegung dann nicht ,Ich bin der Uberzeugung, wir sollten Tieren
Grundrechte zugestehen® lauten, sondern ,Wir sind der Uberzeugung,
dass Tieren Grundrechte zugestanden werden sollten®. Offensichtlich ist
allerdings, dass starke tierrechtliche Ansdtze doch duflerst umstritten sind,
selbst wenn sich die allermeisten fiir einen humanen Umgang mit Tieren
aussprechen und vermutlich einiges an verschiedenen Formen der gegen-
wirtigen Nutztierhaltung auszusetzen haben. Viele reagieren auf tierrechtli-

130 Vgl. ebd., 70.
131 Ebd.,70f.

234

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

che Forderungen, auch nach einigem Uberlegen, eher mit Unverstindnis
und angesichts manch drastischer Vergleiche, die von tierrechtlicher Seite
in Anschlag gebracht werden, gar mit Verdrgerung. Zuolos Prozedur der
offentlichen Rechtfertigung, die in Abschnitt 5.1.2 vorgestellt wurde, ziel-
te deshalb - nicht zuletzt unter Bezugnahme auf Gaus - darauf ab, die
internen Griinde aller grundsitzlich verniinftigen Mitbiirger:innen zu be-
riicksichtigen und danach zu fragen, inwiefern auf dieser Basis tierethische
Prinzipien bejaht werden kénnen.

Was spricht fiir die Perspektive dffentlicher Rechtfertigung?

Selbstverstindlich kann man diese Reaktionen infrage stellen und darauf
beharren, dass eigentlich jede verniinftige Person - von einem Standpunkt
der Vernunft aus betrachtet - einsehen miisste, dass Tierrechte gelten.|®
Lasst uns, wie Singer und de Lazari-Radek meinen, eine auf selbst-eviden-
ten Axiomen beruhende Ethik, die sich weitgehend frei macht von evolu-
tiondr geerbten Intuitionen, nicht {iberzeugender erkennen, dass das Wohl
aller empfindungsfdahigen Wesen gleichermafien moralisch zahlt? Oder mit
Ladwig: Muss uns die Missachtung der grundlegenden Rechte der Tiere
vor dem Hintergrund positionsunabhangiger teilbarer Griinde nicht will-
kiirlich und zutiefst ungerecht erscheinen? Haftet Gaus™ Perspektive, allge-
meiner gesprochen, nicht etwas problematisch Konservatives, den Status
quo unkritisch Akzeptierendes oder Bejahendes an?!33

Gaus selbst ist skeptisch, dass Versuche, einen solchen Standpunkt plau-
sibel zu rechtfertigen, erfolgreich sind und gibt vor allem zu bedenken,
dass die dabei vorgestellten idealen, verniinftigen Akteur:innen noch einen
hinreichenden Bezug zu den Personen in tatsdchlichen Gesellschaften auf-
weisen mussen:

(...) if the rules are to ground actual reactive attitudes and real relations
of moral accountability the “ideal agents” endorsing them cannot be so
radically abstracted from actual agents that the latter cannot plausibly
recognize as valid the deliberations of their idealized counterparts. Our
practice must plausibly claim that as an actual member of [group] G,

132 Vgl. ebd.
133 Gaus diskutiert diese Fragen der Mdoglichkeit moralischer Kritik und Reform aus-
fuhrlicher in Gaus (2011), § 21.

235

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Betty could have reasoned her way to endorsing [rule] R, and that is why
we can hold her to account for refusing the summons based on it.13*

Wir sehen uns somit letztlich also auf eine fundamentale Frage libe-
raler Theoriebildung zuriickgeworfen, auf die einfithrend bereits in Ab-
schnitt 3.3.3 eingegangen wurde: In welchem Maf} darf und sollte eine
Gerechtigkeitstheorie idealisieren? Je weiter wir — im Sinne des sicherlich
noblen Ziels, unparteilicher Gerechtigkeit ndher zu kommen - von unseren
tatsdchlichen Mitbiirger:innen abstrahieren, umso weiter entfernen wir uns
zugleich von diesen und unserer gemeinsam geteilten Praxis der Moral.
Wenn wir autoritire moralische Beziehungen vermeiden wollen, kommt es
also darauf an, genau das richtige Maf} an Idealisierung zu finden.3> Dies
ist die zentrale Pointe, die sich mithilfe von Gaus’ Unterscheidung zweier
Modi des Nachdenkens besonders gut verstdndlich machen lasst.

Ladwig selbst scheint in gewisser Hinsicht nicht allzu weit von Gaus
entfernt zu sein, wenn er schreibt:

(...) Moralisch giiltig nenne ich Normen, die durch allgemein und posi-
tionsunabhéngige teilbare Griinde gedeckt sind. (...) Entscheidend ist,
dass die Griinde nicht blof§ konvergieren, sondern wir sie alle gemein-
sam akzeptieren konnen. Solche Griinde bilden die Basis der morali-
schen Gemeinschaft, der wir alle angehoren, indem wir ein Gewissen
ausbilden. Wir sind dann nicht nur fiir die Stimmen der Neigungen und
fiir die Sprache externer Sanktionen empfénglich, sondern kénnen auch
Emp6rung oder Schuld empfinden.13

Entscheidend ist allerdings — und dies scheint mir bei Ladwig nicht gianz-
lich klar zu sein -, wie wir ,akzeptieren konnen® konkret verstehen sollten.
Denn, wie gesagt: Faktisch kann eine tierrechtliche Position bislang, so
bedauerlich dies meiner Meinung nach ist, nicht die entsprechende mo-
ralische Autoritdt in einer pluralistischen liberalen Gesellschaft beanspru-
chen. Ladwig allerdings verschreibt sich im Rahmen seiner Philosophie
der Tierrechte explizit keiner Prozedur der offentlichen Rechtfertigung a la
Zuolo."¥’

134 Ebd., 7L

135 Vgl. in diesem Zusammenhang und fiir eine Verteidigung der Idealisierungs-Kon-
zeption von Gaus Vallier (2020).

136 Ladwig (2020), 49.

137 Ladwig duflert sich selbst nur knapp im Rahmen einer Fufinote zu Zuolo und
merkt an, dass dieser seines Erachtens ,vorschnell von der faktischen Umstrittenheit

236

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus

Wichtig ist ferner zu betonen, dass es fiir Gaus auch keine allgemeine
oder objektiv rechtfertigbare kategorische Pflicht gibt, am System der sozia-
len Moralitdt zu partizipieren. Denn dies wiirde bedeuten, zu verlangen,
dass Individuen immer der zweiten Perspektive zu folgen hitten, ganz
gleich wie grof3 die Liicke ist, die diese mit Blick auf die beiden Modi
wahrnehmen.®® Gaus unterstreicht allerdings, dass Gerechtigkeit wohl nur
durch ein solches System sichergestellt werden kann und ein wichtiges
moralisches Gut darstellt.|*

Gibt man eine solche objektive Grundlage o6ffentlicher Rechtfertigung
auf, siecht man sich mit einer wichtigen Herausforderung konfrontiert: Auf
welcher Grundlage konnen wir dann legitimerweise Zwang gegeniiber je-
nen rechtfertigen, die ausscheren und sich gegen die Forderungen unserer
Moral stellen. Das klassische Beispiel, so Gaus, bildet hierbei oftmals die Fi-
gur des Nazis. Gaus rdumt ein, dass wir vielleicht nicht, wie diejenigen, die
die Forderung nach offentlicher Rechtfertigung in enge Beziehung zur Le-
gitimation von Zwangsausiibung setzen, iiber eine ,We believe we ought®-
Basis verfiigen, sondern entsprechende Mafinahmen nur auf Grundlage
unserer ,,I believe we ought“-Urteile rechtfertigen konnen. Gegen den Nazi
vorzugehen, kann in dieser Hinsicht noch immer gerechtfertigt werden.
Gaus fasst entsprechend zusammen:

Communities whose relations are grounded on publicly justified moral
rules secure a wide variety of critical moral goods: fair cooperation, con-
formity to shared notions of justice, a system of mutual accountability
and respect for each as a free and equal moral person. Only when these
goods are widely secured can it be said that a society is reasonably just.
However, no philosophical argument can secure them, even if it is sup-
posed that individuals “to be ever so good natured and righteous.” The
discovery of what moral rules can be shared by those with deep moral
disagreements — what rules can be tolerated by their understanding of
acceptable Gaps - is a process of ongoing social discovery.!40

einer Position unter Philosophen und anderen ,Experten’ auf die Verniinftigkeit der
Meinungsverschiedenheiten® schliefe, ebd., 366, Fn. 9.

138 Vgl. Gaus (2021), 70 f.

139 Vgl. ebd.

140 Ebd., 72.

237

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5 Politischer Liberalismus und Tierrechte

Fir Gaus stellt die Forderung nach offentlicher Rechtfertigung somit kein
yfoundational“!*! Prinzip im Sinne einer Rechtfertigungsgrundlage unserer
moralischen Ordnung dar, sondern schlichtweg ein fundamentales Prinzip
innerhalb dieser Ordnung.!*?

Aus der Sicht liberaler Tierrechtler:innen sind wir somit, so ldsst sich
zusammenfassend sagen, mit einer dramatischen Liicke konfrontiert, die
zwischen den beiden von Gaus unterschiedenen Modi besteht. Und diese
ist doch so dramatisch, dass sich die Frage stellt, ob nicht vom Ideal der
Offentlichen Rechtfertigung abgewichen werden sollte. Gaus rdumt ein,
dass es zu derartigen Fillen kommen kann. Seine Position macht es somit
moglich, die Tragik und Tragweite des moralischen Konlflikts, der sich in
liberalen Gesellschaften mit Blick auf Tierrechte erkennen lédsst, als ernst-
hafte Herausforderung anerkennen zu kénnen.

Die Suche nach einem schlagenden Argument, das uns erkennen ldsst,
ob und weshalb sich tierrechtliche und liberale Gerechtigkeitsiiberlegun-
gen letztlich als kompatibel erweisen oder nicht, mag man vor diesem
Hintergrund durchaus als fehlgeleitet betrachten. Und zugleich bieten die
Uberlegungen von Gaus und das in diesen zum Ausdruck kommende
sparsamere Verstindnis von Respekt eine Antwort an, weshalb in Fragen
der Gerechtigkeit eine Wir-Perspektive eingenommen werden sollte: Wer
dies nicht tut und womdglich gar den Schluss zieht, sich angesichts einer
gravierenden Gerechtigkeitsliicke in radikale Opposition zur bestehenden
Ordnung begeben zu miissen, steigt aus dem System der gegenseitigen
Verantwortlichkeit mit geteilten Erwartungen aus und missachtet jene Vor-
stellung moralischen Respekts, die unseren sozialen Beziehungen inhdrent
ist. Den Knopf aus dem Gedankenexperiment zu driicken, bedeutet, so
verniinftig diese unter bestimmten unparteilichen Gesichtspunkten erschei-
nen mag, eine fundamentale Frage der Gerechtigkeit zur Privatsache zu
machen.

141 Ebd.

142 Die Rechtfertigung von Zwangsausiibung stellt dann zwar nicht die Grundlage
dar, ihre zentrale Relevanz kann aber dennoch verstindlich gemacht werden: ,The
deep truth in the coercion-focused analysis is that once natural persons such as us
achieve a system of mutual moral authority manifesting respect for persons, one
of the very first claims that they will make against each other is to justify coercion
used against them. When natural persons share a social life based on mutual moral
authority, they inevitably come to endorse rules that prohibit one from the willy-nil-
ly coercing of others’, ebd.

238

am 18.01.2026, 23:02:53. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748944287-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	5.1 Wir müssen draußen bleiben? Tiere im politischen Liberalismus
	5.1.1 Rawls’ politischer Liberalismus und Tiere
	Rawls’ politische Konzeption der Gerechtigkeit und öffentlicher Vernunftgebrauch
	Die Berücksichtigung von Tieren in Rawls’ liberaler Gerechtigkeitskonzeption

	5.1.2 Federico Zuolo: Tiere und öffentliche Vernunft
	Zuolos Ausgangspunkt: vernünftige Meinungsverschiedenheiten
	Zuolos hybride Theorie: neutrale und interne Gründe
	Zur öffentlichen Rechtfertigung tierethischer Prinzipien
	Was folgt aus Zuolos liberaler Position?


	5.2 Zur Vereinbarkeit von Tierrechten und politischem Liberalismus
	5.2.1 Liberalismus und die Konsequenzen von Interventionen
	Liberalismus, Rechte und die moralische Relevanz einer friedlichen Ordnung

	5.2.2 Vernünftigkeit, epistemische Bescheidenheit und moralischer Respekt
	Vernünftige Meinungsverschiedenheiten und die Rechtfertigung von Zwang
	Die Vernünftigkeit von Personen, gleicher moralischer Respekt und tierrechtliche Interventionen

	5.2.3 Tierrechte und die Rechtfertigung des politischen Liberalismus
	Moralischer Respekt, Überlegungsgleichgewicht und übergreifender Konsens
	Egalitäre Tierrechtstheorie und politischer Liberalismus
	Gerald Gaus: Sozialmoral, öffentliche Rechtfertigung und moralischer Respekt
	Tierrechte, individuelle Moralvorstellungen und öffentliche Rechtfertigung
	Was spricht für die Perspektive öffentlicher Rechtfertigung?



