
https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Werner Vogd
Gehirn und Gesellschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Werner Vogd 

Gehirn und Gesellschaft

Velbrück 
Wissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1

 © Werner Vogd
Publikation: Velbrück Wissenschaft

Erste Auflage 2026
Velbrück Wissenschaft in der Velbrück GmbH Verlage, 2026

Meckenheimer Str. 47 · 53919 Weilerswist-Metternich
info@velbrueck.de
www.velbrueck.de

Printed in Germany
978-3-95832-447-3

Bibliografische Information Der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der  

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten  
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

 Dieses Werk ist im Open Access unter der Creative-Commons-Lizenz
CC BY 4.0 lizensiert.

 Die Bestimmungen der Creative-Commons-Lizenz beziehen sich nur auf
das Originalmaterial der Open-Access-Publikation, nicht aber auf die

Weiterverwendung von Fremdmaterialien (z.B. Abbildungen, Schaubildern
oder auch Textauszügen, jeweils gekennzeichnet durch Quellenangaben).

Diese erfordert ggf. das Einverständnis der jeweiligen Rechteinhaber.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Inhalt

Einleitung� 7

I Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung� 29
1 Polykontexturalität� 33
2 Recht � 53
3 Medizin� 75
4 Erziehung� 82
5 Massenmedien� 93
6 Politik� 105
7 Wirtschaft� 117
8 Religion� 126
9 Wissenschaft � 150

10 Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft� 161

II Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie � 165
1 Am Anfang steht der Dualismus� 168
2 Die Psychologie� 184
3 Die modernen Kognitionswissenschaften � 200
4 Naturalisiertes Bewusstsein � 217

III Symbolische Integration von Hirnwissen� 233
1 Explosion der Wissensproduktion� 237
2 Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke  
   und symbolische Formen� 243
3 Experimentalsysteme und ihre Grenzen � 251
4 Komplexe Hirnwissenschaft� 257
5 Synthesen� 266

IV Gefühl und Gesellschaft� 285
1 Die Neurobiologie der Gefühle� 287
2 Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung� 308
3 Soziologie und Affekt� 328

V Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ�341
1 Phänomenologie des Zeitbewusstseins� 345
2 Neurophänomenologie� 351
3 Deskriptive Rekursionen� 360
4 Bewusstsein als soziales Organ?� 363

Epilog � 371

Literatur� 389

Personenregister� 415

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Hiermit möchte ich Jonathan Harth für die kritische  
Durchsicht des Manuskripts danken. Dank gebührt ebenso 

Dirk Baecker, Christian Grüny, Uwe an der Heiden sowie Dirk 
Rustemeyer für wertvolle Hinweise zu den einzelnen Kapiteln.

Berlin, den 1. Dezember 2009   Werner Vogd

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


7

Einleitung

In ihren populären Varianten tritt die Hirnforschung mit dem Ziel 
an, das letzte Geheimnis des Menschen zu lüften. Aber könnte sich 
die Sache nicht vielleicht genau andersherum darstellen? Wäre es 
nicht möglich und aus guten Gründen wahrscheinlicher, dass die 
Hirnforschung, je mehr sie in ihren Auflösungsmöglichkeiten fort-
schreitet, einem neuen Geheimnis begegnen wird – nämlich einer ins 
Unendliche auslaufenden Komplexität reentranter Verhältnisse, in 
denen Physis, Bewusstsein und Kommunikation in einem undurch-
dringlichen imaginären Raum verschränkt sind. 

Deutet nicht jetzt schon einiges darauf hin, dass wir einer Ei-
gendynamik verzweigter Netze begegnen, deren Verhalten jeglicher 
Kausalbeschreibung spottet, einer Welt, in der sich die Grenzen von 
Biologie, Psychologie und Soziologie in dynamischen Beziehungs-
räumen verflüssigen, in denen das Physische und das Geistige, die 
Einheit und die Differenz, das Reale und das Imaginäre nur zwei 
Seiten einer Medaille darstellen? Dies zu begreifen überfordert, so die 
übergreifende Ahnung der hier vorgestellten fünf Studien, die Eigen-
mittel der traditionellen Logik und Wissenschaftstheorie. Treten wir 
jedoch zunächst einen Schritt zurück und schauen, auf welche Wei-
sen Gehirn und Gesellschaft üblicherweise zueinander in Beziehung 
gesetzt werden, um dann die Grundgedanken der hier vorgelegten 
Arbeiten weiter zu entfalten. 

Akteur, Gehirn und der Beobachter

Im Sinne einer hirnwissenschaftlich fundierten Akteurstheorie könnte 
man die Gesellschaft als ein wie auch immer gestaltetes Aggregat 
von Hirnträgern verstehen. Sie würde dann letztlich nichts anderes 
darstellen als die Summe der beteiligten Hirnzustände. Die tragen-
de Vorstellung ist hier das Bild vom Gehirn in Gesellschaft. Ent-
sprechend einer bottom up-Kausalität erzeugen Hirnzustände jene 
bewussten und unbewussten Prozesse, aus denen sich dann die be-
kannten sozialen Erscheinungen entfalten. Eine solche Denkform 
kennt nur einen Ort der Beschreibung: Die physikalisch bedingten 
Hirnzustände sind der Ausgangspunkt aller beobachtbaren psychi-
schen und gesellschaftlichen Erscheinungen. Innerhalb eines solchen 
Weltbildes kann es nichts darüber Hinausgehendes geben. Im Spiel 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8

Einleitung

der Welt kann hier weder dem Bewusstsein noch dem Sozialen eine 
eigenständige Wirkmächtigkeit zugestanden werden. Streng genom-
men folgt diese Position immer noch der erkenntnistheoretischen 
Auffassung, dass man unter Kenntnis sämtlicher Naturgesetze und 
aller Initialbedingungen jeden vergangenen und jeden zukünftigen 
Zustand von Welt vorhersagen könne. 

Doch an dieser Stelle fängt das Problem schon an. Vorausgesetzt, 
es gebe wirklich ein solches allwissendes Wesen – die Physik spricht 
hier vom Maxwellschen Dämon –, das um alle diese Zustände weiß, 
so stellt sich die Frage nach dem epistemischen Status eben dieses 
Wesens:1 Ist es als Beobachter ein Teil der Welt, so beeinflusst es die 
Zustände der Welt, die dann jedoch im strengen Sinne nicht mehr als 
determiniert und beobachterunabhängig gelten können. Ist es nicht 
Teil der Welt, dann stellt sich die Frage, auf welche Art und Weise es 
Informationen über die Welt erhalten könnte, ohne mit dieser eine 
Wechselwirkung einzugehen. Das Problem des Beobachters wird vi-
rulent, und Wissenschaft – sobald sie dieses Dilemma reflektiert – hat 
sich dann als beobachterabhängig zu begreifen. Sobald aber nun der 
Beobachter eingeführt wird, erscheint auch die Beantwortung der al-
ten ontologischen Fragen abhängig vom Standort der Beschreibung. 
Ob es Subjekte, substanzielle Objekte, Systeme und anderes gibt, 
wird damit zu einer Frage, die nicht mehr von außen, von einem 
»Gottesaugenstandpunkt«,2 entschieden werden kann, sondern je 
nach Ort der Betrachtung und dem hiermit verbundenen epistemi-
schen Status des Beobachters anders beantwortet werden wird.3 

Multiperspektivität

Es ist nun also von verschiedenen Beobachtungsperspektiven aus-
zugehen und je nachdem, von wo aus man schaut, sehen die Dinge 
anders aus. Auch die Antwort auf die Frage nach der Natur des freien 
Willens erscheint nun beobachterabhängig, wie schon Max Planck 
festgestellt hat: »Von außen betrachtet ist der Wille kausal determi-
niert, von innen betrachtet ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses 

1	Das Wort ›Epistemologie‹ leitet sich aus dem Griechischen von den Wör-
tern epistéme (ἐπιστήμη) und lógos (λόγος) ab. Ersteres meint Erkenntnis, 
Wissen und Wissenschaft, Letzteres ebenfalls Wissenschaft und Lehre. Das 
Wissen muss sich nun also gefallen lassen, befragt zu werden, wie es zum 
Wissen kommt.

2	Siehe Hilary Putnam (1991).
3	Schon Karl Mannheim, der große Gründungsvater der Wissenssoziologie, 

sah in der Standortgebundenheit allen Wissens und Denkens den Aus-
gangspunkt einer gehaltreichen soziologischen Analyse (siehe als paradig-
matisches Projekt seine Untersuchungen zum Konservatismus,  Mannheim 
2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


9

Einleitung

Sachverhaltes erledigt sich das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur 
dadurch entstanden, dass man nicht darauf geachtet hat, den Stand-
punkt der Betrachtung ausdrücklich festzulegen und einzuhalten«.4 

Eine Wissenschaft, die nun phänomenologisches Erleben und 
Hirnprozesse miteinander in Beziehung setzen möchte, verstrickt sich 
zwangsläufig in das Problem, dass man die »Exowelt« nur aus der 
»Endoperspektive« heraus erkunden kann.5 Allein schon aus diesem 
Grunde sind in Plancks Zitat beide Lesarten ernst zu nehmen: Es gibt 
den freien Willen und es gibt den freien Willen nicht. Die Beobach-
terabhängigkeit erzeugt ein Dilemma, das mit den Eigenmitteln der 
Logik nicht in den Griff zu bekommen ist.6

Es wundert deshalb nicht, dass eine soziologische Betrachtung, 
welche die philosophische Auseinandersetzung über die Konsequen-
zen der Hirnforschung zum Gegenstand ihrer Untersuchung macht, 
feststellen kann, dass die Diskurse um zwei verschiedene Klassen von 
Antwortmöglichkeiten oszillieren. Das Ich und die ihm zugeordnete 

4	Max Planck, 1946 (hier zitiert nach Watzlawick 1978). Planck kam zu 
dieser Aussage im wissenschaftsgeschichtlichen Kontext der physikali-
schen Quantentheorie, die bekanntlich zu dem ebenso merkwürdigen wie 
unhintergehbaren Befund kommen musste, dass, sobald man die Welt 
in diskreten Zuständen – also gequantelt – beschreibt, die Beschreibung 
notwendigerweise unterdeterminiert bleibt. Ein zusätzlicher Freiheitsgrad 
entsteht, der durch das Kalkül nicht gedeckt ist. Die Quantentheorie sah 
sich nun gezwungen, mit dem Beobachter eine zusätzliche Variable ein-
zuführen, um zu einer eindeutigen Lösung zu kommen. Erst die Beobach-
tung erzeugt in einer quantenmechanischen Beschreibung einen definierten 
Weltzustand. Ohne Beobachter würde die Welt in den unentschiedenen 
Möglichkeiten stochastisch beschreibbarer Felder verharren. Trotz ih-
rer epistemischen Merkwürdigkeiten gehört die Quantentheorie zu der 
wohl am besten empirisch untersuchten physikalischen Theorie und auch 
ihre paradoxen Aussagen sind bislang durch kein Experiment widerlegt 
worden (siehe aus der Perspektive eines Experimentalphysikers Zeilinger 
2005). 

5	Die Begriffe »Exo-« und »Endowelt« wurden von Otto Rössler (1992) 
geprägt, der seinerseits eine klassische Interpretation der Quantentheorie 
vorlegt, entsprechend der die Paradoxien der Quantentheorie nur dadurch 
entstehen, dass wir die Welt eben nur von innen her, also stochastisch 
durch die Schnittstellen der Beobachtung verzerrt, untersuchen können. 

6	Ein System aus sich heraus beweisen zu wollen, wird jedoch zwangsläufig 
in die Gödelsche Unbestimmtheit münden. Gödel hat den mathematischen 
Beweis erbracht, dass kein (mathematisches) System aus sich selbst heraus 
vollständig beweisbar ist und durch den Wiedereintritt in sich selbst no-
lens volens eine Unschärfe, eine Unbestimmtheit produziert. Vgl. Douglas 
Hofstadter (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10

Intentionalität erscheinen entweder subjektphilosophisch überhöht 
oder als Illusion eines »naiv-realistischen Selbstmissverständnisses«.7 
Aus letzterer Perspektive käme man etwa mit Gerhard Roth zu dem 
Schluss, dass »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet«.8 
Als Zwischenposition mag man als Dualist dem selbstbewussten 
Geist zumindest einen Rest an Autonomie gegenüber den Gehirn-
vorgängen zugestehen, wie es Sir John Eccles und später auch Ben-
jamin Libet getan haben.9 Der gordische Knoten einer sich selbst 
erfahrenden Illusion lässt sich hierdurch jedoch nicht zerschlagen, 
denn um mit Ludwig Wittgenstein zu sprechen: Mit der Annahme 
eines unabhängigen Seelenwesens ist nichts gewonnen.10 Die Frage 
nach der Substanz oder dem Wesen des Ich-Bewusstseins mag zwar 
philosophisch interessant erscheinen, führt aber mit Blick auf un-
sere Frage nach dem Verhältnis von Gehirn und Gesellschaft nicht 
wirklich weiter. 

Deontologisierung und die Wirksamkeit  
des Modus ›Als-ob‹

Für den Soziologen erscheint es demgegenüber lohnenswert, die Pro-
blemstellung zunächst zu deontologisieren, also davon auszugehen, 
dass sich keine beobachterunabhängige Antwort finden lässt. Hier-
durch verschiebt sich die Aufmerksamkeit vom Sein auf den Prozess, 
also hin zu der Frage, welche Beobachtungsverhältnisse welche Sor-
ten von Antworten konstituieren. 

Auf diese Weise reduziert sich beispielsweise die Frage, ob es die 
Willensfreiheit gebe, auf die Untersuchung, unter welchen Bedin-
gungen und auf welche Weisen eine entsprechende Autonomie zuge-
rechnet beziehungsweise abgestritten wird – und zwar sowohl vom 
Bewusstsein als auch von der Kommunikation. Auf den ersten Blick 
scheint ein solches Vorgehen vielleicht befremdlich und ein wenig zu 
konstruiert. Doch allein schon der analytische Blick auf eine alltäg-
liche Situation, wie die Begegnung zweier Menschen, lässt deutlich 
werden, dass wir intuitiv schon längst mit solchen wechselnden und 
ontisch mehrdeutigen Zurechnungsverhältnissen umzugehen gelernt 
haben. Man denke hier beispielsweise an die Interaktion zwischen 
einem Arzt mit einem Patienten. Ersterer versucht den Letzteren in 
einem Gespräch von einer Therapiemaßnahme zu überzeugen. Dabei 
geht er zunächst davon aus, dass sich dieser durch Einsicht aufgrund 

7	 So Thomas Metzinger (1998).
8	 Roth (2004).
9	 Siehe Eccles (1994) und Libet (2004).
10	 Siehe in Wittgensteins »Tractatus« die Proposition 6.4312 (Wittgenstein 

1990).

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


11

Fünf Studien

des besseren Argumentes frei für eine Option entscheiden kann. Falls 
jedoch der Patient eine therapeutische Behandlung ablehnt, kommt 
der Arzt nicht selten zu dem Schluss, dass der Patient nicht aufgrund 
einer freien Entscheidung, sondern aufgrund einer depressiven Stö-
rung die an sich vernünftige Maßnahme ablehnt.11 Gleichsam im Flug 
verändern sich hier von Moment zu Moment die Beobachtungsver-
hältnisse. Zunächst erscheint der Patient als willensfähiges Subjekt, 
einen Moment später jedoch als eine strukturdeterminierte Einheit, 
die durch unangemessene Emotionen fehlgeleitet wird. Dynamisch 
kann der Arzt hier je nach Bedarf zwischen einer Ich-Du- und einer 
Ich-Es-Relation wechseln, wobei innerhalb dieser Praxis der ontische 
Status der getroffenen Zurechnungen nicht geklärt werden braucht. 
Entscheidend ist hier allein der Prozess der sich selbst konstituieren-
den Beobachtungsverhältnisse. Eine spezifische Art und Weise des 
Beobachtens erzeugt das Gegenüber als Ich oder als Es. 

Sobald wir komplexere soziale Beziehungen betrachten, kom-
men wir zu verschachtelten Verhältnissen, in denen die Beobach-
terpositionen auf verschiedene Orte verteilt sind. Gerade weil der 
ontische Status des Gegenübers unbestimmt bleibt, lassen sich aus 
diesen Prozessen Strukturgewinne ziehen. Allein schon die Annahme 
von Subjektivität verändert ein System, da hierdurch automatisch 
komplexere Perspektivenrelationierungen in Gang gesetzt werden, 
als wenn man das Gegenüber als eine berechenbare strukturdeter-
minierte Einheit betrachtet. Man rechnet nun mit einer verschieden 
zu bestimmenden Unbestimmtheit. Man weiß nicht von vornherein, 
wie der andere (oder man selbst) reagieren wird, und entsprechend 
lässt man sich dann auch in der Zurechnung von Verhalten verschie-
dene Optionen offen, deren Auswahl nach pragmatischen Kriterien 
erfolgen kann. Wenn der Patient beispielsweise im Gespräch der Be-
handlung zustimmt, ist es für den Arzt nützlich, diesen als autonom 
zu betrachten. Lehnt dieser ab, mag der Therapeut aus systemimma-
nenten Gründen geneigt sein, dem Patientenwillen seine substanzielle 
Qualität abzustreiten, um dann gegebenenfalls auf andere Ressour-
cen zurückgreifen zu können, so dass er das von ihm präferierte 
Behandlungsregime dennoch durchzusetzen in der Lage ist. 

Die deontische Betrachtung solcher Beschreibungen birgt einen 
großen Vorteil.12 Operativen Fiktionen kann nun auch dann eine 
Wirksamkeit zugestanden werden, wenn sie de facto durch nichts 
Substanzielles gedeckt sind. Dieser Gedanke ist für das Verständnis 

11	 Ein unter Ärzten beliebter Rückgriff besteht in der Psychiatrisierung 
schwieriger Patienten (vgl. Vogd 2004 Seite 365 ff.).

12	 Mit Blick auf ein deontisches Verständnis intentionaler Akte ergibt sich 
hier eine Nähe zu der Konzeption des ›deontischen Kontoführens‹ bei 
Brandom (2000). Vgl. auch Rorty (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12

Einleitung

weiter Teile dieses Buches so bedeutsam, dass wir seine Konsequen-
zen mit Heinz von Foerster am Beispiel der ›Geschichte vom 18. 
Kamel‹ etwas ausführlicher illustrieren möchten:

»Ein Mullah ritt auf seinem Kamel nach Medina; unterwegs sah er 
eine Herde von Kamelen; daneben standen drei junge Männer, die 
offenbar sehr traurig waren. ›Was ist euch geschehen, Freunde?‹ 
fragte er, und der Älteste antwortete: ›Unser Vater ist gestorben.‹ 
›Allah möge ihn segnen. Das tut mir leid für euch. Aber er hat 
euch doch sicher etwas hinterlassen?‹ ›Ja‹, antwortete der junge 
Mann, ›diese siebzehn Kamele. Das ist alles, was er hatte.‹ ›Dann 
seid doch fröhlich! Was bedrückt Euch denn noch?‹ ›Es ist nämlich 
so‹, fuhr der älteste Bruder fort, ›sein letzter Wille war, dass ich die 
Hälfte seines Besitzes bekomme, mein jüngerer Bruder ein Drittel 
und der Jüngste ein Neuntel. Wir haben schon alles versucht, um 
die Kamele aufzuteilen, aber es geht einfach nicht.‹ ›Ist das alles, 
was euch bekümmert, meine Freunde?‹, fragte der Mullah. ›Nun, 
dann nehmt für einen Augenblick mein Kamel, und lasst uns se-
hen, was passiert.‹ Von den achtzehn Kamelen bekam jetzt der 
älteste Bruder die Hälfte, also neun Kamele, neun blieben übrig. 
Der mittlere Bruder bekam ein Drittel der achtzehn Kamele, also 
sechs; jetzt waren noch drei übrig. Und weil der jüngste Bruder 
ein Neuntel der Kamele bekommen sollte, also zwei, blieb ein 
Kamel übrig. Es war das Kamel des Mullah; er stieg wieder auf 
und ritt weiter und winkte den glücklichen Bauern zum Abschied 
lachend zu«.13

Das soziologisch Bedeutsame an dieser Geschichte ist die Idee, dass 
die Einführung des 18. Kamels als temporale Fiktion einen Unter-
schied macht, der nicht von den Substanzeigenschaften eben dieses 
Kamels abhängt. Ob das Tier real existiert oder nur als virtuelle 
Größe – gleichsam als Kredit eingeführt wird –, macht innerhalb der 
Rechnung keinen Unterschied. Das für den Soziologen Entscheidende 
ist, dass man zu einer  Kalkulation einer Wirklichkeit kommt, in der 
es weitergeht, die zu neuem Strukturaufbau führt. Oder abstrakter 
formuliert: Es geht hier um Beobachtungsoperationen, die bestimmte 
Unterscheidungen erzeugen, an die sich konstruktiv anschließen lässt 
– und die damit in der Welt wirksam werden.14

13	 S. Lynn Segal (1988).
14	 Peter Fuchs spricht in diesem Zusammenhang von »fungierenden Onto-

logien«. Diese sind nicht nur Fiktionen, die eine tatsächliche, konkrete 
und erfahrbare Wirklichkeit erzeugen. Gleichzeitig existieren sie aber 
nicht voraussetzungslos qua Substanz, sondern werden durch die Beob-
achtungsoperationen konstituiert (vgl. Fuchs 2004a, 11).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


13

Fünf Studien

Standortabhängigkeit und Polykontexturalität

In der modernen, durch kybernetische Denkfiguren angereicherten 
soziologischen Systemtheorie lässt sich die Idee des Beobachters kon-
zeptionell noch schärfer fassen. Mit Niklas Luhmann konstituiert 
ein Beobachter ein jeweils bestimmtes Verhältnis von System und 
Umwelt, wobei ein System nun seinerseits als ein Prozess anzusehen 
ist, der selbst ein spezifisches Verhältnis zur Umwelt erzeugt.15 Aus 
dieser Perspektive ist nicht nur das, was beobachtet wird, hinsichtlich 
seines epistemischen Status standortabhängig. Auch im Hinblick auf 
den Beobachter selbst verschiebt sich die Betrachtungsweise: Ob es 
den Beobachter – oder Systeme – wirklich gibt, ist jetzt nicht mehr 
von Bedeutung. Im Sinne eines deontischen Verständnisses vom Be-
obachter ist nur noch der Prozess des Erzeugens einer Differenz ent-
scheidend, der dann selbst wieder als Beobachter erscheint (natürlich 
ebenfalls nur als Beobachtungsoperation).16 Wir können nun gleich-
sam mit freischwebenden Konstruktionen arbeiten, die nur dadurch 
tragen, indem sie in ihrem Operieren jene Verhältnisse erzeugen, wel-
che dann bestimmte Formen des Beobachtens – und damit überhaupt 
erst Beobachtung – möglich werden lassen. Auch über das Gehirn zu 
reden sowie alle Bemühungen, die mit ihm verbundenen Prozesse zu 
erforschen, sind aus dieser Perspektive zunächst nichts anderes als 
Beobachtungsoperationen, welche bestimmte Perspektiven erzeugen, 
die dann weitere Anschlüsse möglich werden lassen. Auf welche Da-
ten man sich hierbei beruft, ist dabei unerheblich, denn auch Daten 
müssen schließlich beobachtet werden.

Hirnwissenschaftliche Ergebnisse sind also zunächst nichts weiter 
als Beschreibungen, die andere Beschreibungen nahelegen. Sie erzeu-
gen bestimmte Formen der Selektivität, welche bestimmte Formen 
des Beobachtens wahrscheinlicher werden lassen. Schon in Bezug 
auf die Hirnforschung müsste hier also streng genommen im Plural 
gesprochen werden, denn es gibt nicht die Forschung als einheitliche 
Beobachtungsperspektive, sondern eine Vielheit unterschiedlicher 
Experimentalsysteme, die wiederum in vielfältige Paradigmen und 
Forschungstraditionen eingebunden sind. 

15	 Vgl. Luhmann (1993).
16	 Genau in diesem Aspekt zeigt sich dann auch der archimedische Punkt 

des Theoriedesigns der modernen Systemtheorie: Erst indem dann kon-
sequenterweise auch von einer Beobachterabhängigkeit des Beobachters 
ausgegangen werden muss, verschwindet auch hier die Notwendigkeit, 
Substanzaussagen zu treffen. Wir brauchen hier weder einen Metabe-
obachter noch ein transzendentales Bewusstsein zu unterstellen, um mit 
unseren Untersuchungen anfangen zu können – wenngleich auch diese 
Annahme wieder kritisch gegenbeobachtet werden mag (vgl. Kastl 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14

Einleitung

Darüber hinaus sind die Wissenschaften im Allgemeinen und die 
Naturwissenschaften im Besonderen nicht die einzigen gesellschaftli-
chen Akteure, welche systematische Weltbeobachtung betreiben. Mit 
der funktional differenzierten Gesellschaft entstehen weitere elabo-
rierte Beobachtungssysteme, welche jeweils einer eigenen Systemik 
folgen. So erzeugen etwa das Recht, die Religion, die Wirtschaft, die 
Erziehung und die Politik ihre jeweils eigenen, funktionsspezifischen 
Reflexions- und Beobachtungsverhältnisse. Schauen wir beispielswei-
se auf das Rechtssystem, so entdecken wir im Strafrecht hochgradig 
ausgearbeitete Semantiken, mittels derer sich im Falle von schweren 
Taten zwischen schuldfähig und nicht-schuldfähig differenzieren 
lässt. Wir entdecken hier einen dynamischen Willensbegriff, auf des-
sen Basis das Recht in seinen Operationen sinnvolle Entscheidungen 
treffen kann, ohne damit die Frage nach der Substanz oder Natur 
des freien Willens beantworten zu müssen. Das Recht erzeugt Be-
obachtungsverhältnisse, die ein frei und verantwortlich handelndes 
Subjekt konstituieren, ohne dabei von einer festgelegten Ontologie 
des Akteurs ausgehen zu müssen. Worin die Natur des Frei-handeln-
Könnens liegt, braucht nicht beantwortet zu werden, um mit diesem 
Konstrukt arbeiten zu können. Vielmehr kann das Recht, gerade weil 
es die mit dem Willenskonzept verbundenen Unschärfen zu nutzen 
weiß, seine gesellschaftliche Funktion erfüllen, nämlich indem es 
seine normativen Ansprüche auch kontrafaktisch zum Handeln und 
Verhalten menschlicher Akteure durchsetzen kann. 

Aufgrund seiner spezifischen Beobachtungsverhältnisse ergibt sich 
für das Recht auch eine besondere Beziehung zur Hirnforschung. Es 
kann gezeigt werden, dass deren Ergebnisse vom Recht zwar wahr-
genommen werden, jedoch in einer hochgradig selektiven Art und 
Weise. Die hirnwissenschaftlichen Semantiken mutieren innerhalb 
des Rechtssystems sozusagen zu etwas Neuem, verändern ihre Ge-
stalt und werden in spezifischer Weise von diesem Funktionssystem 
semantisch assimiliert. Weder blind noch sich ihrer Logik unterwer-
fend wird die eigene Beobachterperspektive aufrechterhalten. Das, 
was hierbei geschieht, mag zwar von einem externen Beobachter als 
soziale Konstruktion begriffen oder denunziert werden, doch dies 
ändert nichts an der Realitätswirksamkeit solcher Operationen. Ge-
richte treffen wirkliche Entscheidungen. Für Rechtsvergehen kann 
man in der Tat ins Gefängnis kommen. 

Grenzen des Soziologismus

Im Hinblick auf die Auseinandersetzung mit der Hirnforschung hilft 
es jedoch nicht weiter, darauf hinzuweisen, dass auch die Ergebnisse 
biologischer Forschung sozial konstruiert sind. Natürlich ist auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


15

Fünf Studien

biologisches Wissen gemacht und hergestellt worden. Naturwissen-
schaftliche Fakten sind Produkte, die in den Laboren fabriziert und 
als sprachlich-semantische (und zunehmend bildförmige) Konstruk-
tionen von den Massenmedien verbreitet werden. Doch davon aus-
zugehen, dass es sich hier nur um soziale Konstruktionen handelt, ist 
ein soziologistischer Fehlschluss. Wenn ein Soziologe entdeckt, dass 
auch Naturwissenschaftler nichts anderes tun können, als innerhalb 
ihrer Sprache Typisierungen zu typisieren, dann gilt dieser Befund 
nur im Falle einer bestimmten Form der Beobachtung, nämlich mit 
Blick auf sprachliche bzw. schriftsprachliche Handlungen, die sich 
dann als Typisierung von sprachlichen Typisierungsprozessen be-
schreiben lassen.17  

Eine solche soziologische Beschreibung erzeugt gewissermaßen 
ihre eigene Ontologie, doch selbstredend stellen sich für die Neuro-
wissenschaftler die Beobachtungsverhältnisse anders dar. Ihnen geht 
es um stoffliche Realitäten und nicht um soziale Konstruktionen. 
Mit Blick auf die Referenz auf den Code wahr/falsch geht es ihnen 
primär um die Beschreibung eines Wirklichkeitsausschnitts, der me-
thodologisch in einer Weise reduziert wurde, dass wissenschaftliche 
Aussagen möglich werden. Experimentalsysteme und ihre methodo-
logischen Auswertungsapparaturen erlauben es den Wissenschaft-
lern, Wahrheiten zu erleben. In ihrer Forschung werden ständig neue 
Beobachtungsmöglichkeiten ausgeflaggt, die jeweils eigene Fakten 
als sichtbares Datum erzeugen. Genau dies meint wohl auch Ka-
rin Knorr-Cetina, wenn sie von der »Fabrikation von Erkenntnis« 
spricht.18 Natürlich wird hier Wissen hergestellt – wenn man so will 
›konstruiert‹. Doch lassen sich diese Vorgänge nicht primär als sozi-
ale Konstruktion begreifen, sondern eher als besondere Formen der 
Beziehung zwischen Forschungsgegenstand, technischen Prozeduren 
und bewusstseinsvermittelter Wahrnehmung rekonstruieren. Auch 
die Natur und die Dinge treten hiermit in den Dialog um das, was 
der Fall ist, mit ein.19 

Dass darüber hinaus auch noch sozial gehandelt wird und die 
erlebten Wahrheiten dann auch in sprachlich typisierender Form 
kommuniziert werden, ist eine andere Sache – man denke allein an 
die Rolle der Fachpublikation in der Reproduktion, Qualitätssiche-

17	 An dieser Stelle natürlich der Verweis auf Berger und Luckmann (2003).
18	 Knorr-Cetina (1991). Vgl. auch Fleck (1980), Latour und Woolgar 

(1986) sowie Rheinberger (2006).
19	 Die Dialogmetapher hat jedoch noch einen anderen Sinn. Sie verweist 

mit Blick auf das Eigenverhalten dynamischer Systeme auf die Tatsache, 
dass deren Strukturen nicht mehr deduktiv, sondern nur noch interaktiv 
hervorgebracht werden können. Vgl. Prigogine und Strengers (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16

Einleitung

rung und Fortschreibung der wissenschaftlichen Erkenntnisproduk-
tion. Für die Wissenschaft als Ganzes ist Kommunikation zwar von 
zentraler Bedeutung – ohne Kommunikation gibt es kein Wissen-
schaftssystem –, doch dies darf nicht in einer Weise missverstanden 
werden, die naturwissenschaftlichen Formen der Beobachtung mit 
Kommunikation zu verwechseln. Wenn Naturwissenschaftler in ei-
nen ›Dialog mit der Natur‹ treten, wissen sie selbst am besten, dass 
ihr Gegenstand nicht sinnförmig vorliegt, dass also der Dialogbegriff 
nur eine Metapher für Beobachtungsverhältnisse darstellt, welche die 
von ihnen untersuchten Objekte zwar nicht zum Sprechen bringen, 
jedoch zu Manifestationen anregen, die dann mit den im Medium der 
Sprache formulierten Modellen in Beziehung gesetzt werden können. 

Wenn Soziologen und Naturwissenschaftler auf das Gehirn schau-
en, dann beobachten sie auf verschiedene Weisen. Erstere entdecken 
Diskurse und Diskursformationen, wie über das Gehirn gesprochen 
wird. Sie entdecken Akteure, die als sinnhaft handelnde konstituiert 
werden, und können im Sinne einer second order cybernetics die 
sich hierin manifestierenden Beobachtungsverhältnisse reflektieren, 
indem sie schauen, wie Beobachter beobachten. Der Naturwissen-
schaftler hat demgegenüber keine kommunikativen, sondern dingli-
che Phänomene zum Gegenstand. In einigen Grenzbereichen seiner 
Disziplin wird der Problematik begegnet, dass manche seiner Unter-
suchungsobjekte beobachtungsabhängig erscheinen. Üblicherweise 
wird er hierin jedoch eher einen Störfaktor sehen, als die hiermit 
verbundenen Rekursivitäten als den eigentlichen Gegenstand seiner 
Arbeit zu betrachten.20� 

Beziehungen zwischen Hirnforschung und Soziologie

All dies sollten wir im Blick behalten, wenn wir die Hirnwissen-
schaften und die Soziologie miteinander in eine Beziehung bringen 
möchten. Vor allem ist der unterschiedliche Charakter der beteiligten 
Denkformen zu würdigen, denn um zu einem gehaltreichen Dialog 
zu gelangen, ist es weder hilfreich, in gesellschaftskritischer Manier 
darauf hinzuweisen, dass auch die Neurowissenschaften nur eine 
sozial konstruierte Kultur darstellen, noch erscheint es besonders 
intelligent festzustellen, dass die neuronalen Prozesse von Hirnträ-
gern eben jenes Spektrum an emotionalen und kognitiven Zustän-
den hervorbringen, welche für das beim Menschen zu beobachtende 
Verhalten nötig sind. Beiderlei Antworten sind trivial. Schauen wir 

20	 Auch die Quantentheorie hat mit der Kopenhagener Deutung eine Inter-
pretation erfahren, welche die ihr innewohnenden Paradoxien zur Seite 
schieben lässt, um auf handlungspraktischer Ebene ungestört Quanten-
phänomene untersuchen zu können (vgl. Gribbin 1991).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


17

Fünf Studien

deshalb auf einige interessantere Formen der Relationierung von 
Gehirn und Gesellschaft.

Der erste Zugang ist eine primär wissenschaftssoziologische Be-
trachtungsweise. Neurowissenschafter und Soziologen eint gewisser-
maßen, dass sie es beide mit komplexen Gegenständen zu tun haben. 
Dem Motto ›das Eigene im Fremden‹ folgend, lohnt sich vor allem 
der Blick auf die hiermit verbundenen gemeinsamen Bezugsproble-
me. Das jeweils andere Feld als Fremdes zu untersuchen und mit der 
eigenen Wissenschaft zu relationieren, lässt die Charakteristika der 
eigenen Probleme und Arbeitsverhältnisse dann deutlicher hervortre-
ten. Zudem schärft es die Aufmerksamkeit für die Bedingungen der 
Wissensproduktion einer Gesellschaft, die in eine Vielzahl inkom-
patibler Beobachtungsperspektiven zerfällt und deren hochgradig 
ausdifferenzierten, nahezu esoterisch anmutenden Ergebnisse ihrer 
Spitzenforscher von kaum jemanden mehr verstanden werden. Der 
synoptisch vergleichende Blick auf die jeweilige Nachbardisziplin 
offenbart hier möglicherweise eine Vorausschau auf die Wissenschaft 
einer »nächsten Gesellschaft« (Baecker),21 die nolens volens gezwun-
gen ist, mit den durch ihre eigene Erfolgsgeschichte aufgeworfenen 
Problemlagen zurechtzukommen. 

Wir begegnen hier einer Vielfalt von Wissenschaften, die in ei-
nem solchen Maße Wissen und Komplexität produzieren, dass sich 
zunehmend die Frage stellt, ob dieses Wissen überhaupt noch in 
einer sinnvollen Weise integriert werden kann. Die genaue Analy-
se der konkreten Bedingungen dieser Wissensproduktion – man ist 
fast geneigt zu sagen: dieser Wissensfluten – gestattet dann vielleicht 
genauere Beschreibungen der gegenwärtigen Lagen als jene, welche 
derzeit unter Begriffen wie ›reflexive Moderne‹ oder ›Postmoderne‹ 
salonfähig geworden sind. 

Die zweite Möglichkeit einer produktiven Relationierung fin-
det ihr Bezugsproblem im so genannten Akteur. Wir begegnen hier 
gewissermaßen dem blinden Fleck einer Soziologie, die ihren Aus-
gangspunkt im Handeln nimmt und sich dem ›subjektiv gemeinten 
Sinn‹ verpflichtet sieht. Ihrer Gründungsgeschichte folgend, schrieb 
die junge Disziplin der Soziologie zunächst bewusst das Projekt der 
Aufklärung fort und machte sich damit auch die hiermit verbunde-
nen Rationalitätsvorstellungen zu eigen. Angefangen bei Max We-
ber, weitergeführt von der Rational Choice-Theorie, sich aber auch 
manifestierend in der Schützschen Sozialphänomenologie und der 
Habermasschen Diskursrationalität, wird Gesellschaft nun vor allem 
vom selbstbewussten und vernünftig agierenden Individuen her ge-
dacht, von dem jetzt auch entsprechende Motive zu erwarten sind.22 

21	 Dirk Baecker (2007c).
22	 Siehe zum soziologischen Diskurs der Moderne und seiner Kritik vor 

allem Armin Nassehi (2006a).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18

Einleitung

Demgegenüber thematisiert die moderne Hirnforschung den ratio-
nalen Akteur zunehmend in einer anderen Weise. Nicht nur, dass den 
reflektierten Handlungsmodi aufgrund unbewusster und emotions-
geleiteter Vorgänge eine eher untergeordnete Rolle zugewiesen wird, 
das Gehirn erscheint nun zudem als ein soziales Organ, welches qua 
kommunikativer Prozesse in seinen Zuständen versklavt wird. Auch 
im Hinblick auf ihre höheren kognitiven Leistungen sind Akteure 
von ihren Kontexten nicht mehr wirklich zu trennen. Im Sinne eines 
methodologischen Individualismus von einem isolierbaren Subjekt 
zu sprechen, ergibt aus dieser Perspektive keinen Sinn mehr. Mit 
Blick auf die Frage der Protosoziologie ergeben sich für den Sozio-
logen also durchaus gute neurowissenschaftliche Argumente, davon 
auszugehen, dass die Verhältnisse klüger sind als das Bewusstsein. 
So verstanden könnte sich der Dialog mit den Neurowissenschaften 
gar als ein Geburtshelfer erweisen, um gleichsam zu einer soziologi-
scheren Soziologie zu gelangen, die dann nicht mehr vorschnell den 
rationalistischen Selbstbeschreibungen des modernen Bewusstseins 
auf den Leim geht. 

Ein dritter sinnvoller Dialog zwischen Hirnforschung und Sozio-
logie ergibt sich in Bezug auf die Frage der Modellierung komple-
xer Phänomene. Beide Disziplinen gewinnen zunehmend eine Ah-
nung davon, was es bedeutet, sich selbst organisierende Prozesse 
untersuchen und beschreiben zu wollen. Mit Blick auf die von den 
Wissenschaftlern zu untersuchenden Gegenstände heißt dies dann 
vor allem, dass die beobachteten Strukturen nicht mehr auf einen 
Zweck oder ein Ziel hin gedacht werden können. Als geeignetes 
Metaschema für die Analyse erscheint nun vielmehr ein evolutionäres 
Modell, in dem die drei Schritte Variation, Selektion und Restabi-
lisierung voneinander entkoppelt zu denken sind. Dinge geschehen 
dann nicht mehr darum, um etwas zu erreichen, sondern die erreich-
ten Zustände erscheinen nur noch als Varianten der Verkettung von 
Zufällen, die eine Struktur ergeben, weil bestimmte Selektionen die 
Wahrscheinlichkeit anderer Selektionen erhöhen. Der Blick in die 
jeweils andere(n) Forschungstradition(en) lässt ahnen, was Selbst-
organisation empirisch alles bedeuten kann. 

Was Gehirne und soziale Systeme eint, ist ein gemeinsames Be-
zugsproblem: Kontingenz und Unbestimmtheit. Beide haben eine 
Antwort darauf zu finden, wie man mit einer prinzipiell nicht vorher-
sagbaren Welt umgehen kann. Gerade auf einer Abstraktionsebene, 
welche nur noch Relationen und nicht mehr Dinge im Blickfeld hat, 
kann deshalb ein Dialog beider Disziplinen recht fruchtbar sein und 
dazu beitragen, den teleologischen und normativen Hintergrundan-
nahmen des Common Sense leichter zu entkommen. Denn auch für 
den erkenntnistheoretisch geschulten Forscher erscheint es oftmals 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


19

Fünf Studien

schwierig, forschungspraktisch eine Haltung einzunehmen, die den 
beobachteten Phänomenen außerhalb der Sinnförmigkeit des Beob-
achtens keinen inhärenten Sinn mehr zuweist. Biologen und Soziolo-
gen können hier also durchaus voneinander lernen, was es bedeutet, 
ihre Gegenstände als strukturdeterminierte Einheiten zu beschreiben, 
welche sich aufgrund von (Sinn-)Selektionen und nicht auf Basis von 
Zielen oder Zwecken entwickelt haben.23

Viertens lässt sich von der Hirnforschung lernen, was es heißt, in 
das Paradoxon des Beobachters verwickelt zu sein, wie also das in 
der gegenständlichen Objektivierung Ausgeschlossene hinterrücks in 
die Beschreibung wieder eintritt. Soziologen wie auch Hirnwissen-
schaftler vergessen angesichts der in ihrer täglichen Arbeit vollzoge-
nen methodologischen Trivialisierungen allzu leicht, dass sie es mit 
komplexen Gegenständen zu tun haben. Der Blick der Soziologie 
auf die Biologie – und umgekehrt – ist allein schon deshalb heilsam, 
weil er bewusst werden lässt, wo die Grenzen einer Beschreibung 
bzw. einer Modellierung liegen und auf welche unterschiedlichen 
Weisen sich die Beobachterabhängigkeit eines Forschungsprozesses 
manifestieren kann. 

Nicht zuletzt lässt sich von der Hirnforschung lernen, was es be-
deutet, in einer Gesellschaft zu leben, die vielfältige Beobachtungs-
perspektiven entwickelt hat. Das Thema Gehirn erscheint nun selbst 
als ein beobachterrelativer Gegenstand, der zunächst als spezifischer 
Fachdiskurs in die Gesellschaft eintritt, jedoch von dieser selbst 
wiederum beobachterselektiv wahrgenommen wird und zu anderen 
Gebilden und Diskursformationen mutiert. Der Hirndiskurs und 
die mit ihm verbundene Metaphorik erscheinen gleichsam als eine 
schillernde Vielheit, die jedoch zugleich in spezifischer Weise in die 
Differenzstruktur der Gesellschaft eingewoben ist. Der soziologische 
Beobachter kann hier entdecken, dass es keineswegs zufällig ist, wer 
das Gehirn wie und auf welche Weise beobachtet – sondern dass hier 
in einem tieferen Sinne ›System‹ und ›Gesellschaft‹ enthalten sind.

Fünf Studien

Diese unterschiedlichen Dialogmöglichkeiten anspielend, werden in 
diesem Buch fünf Studien vorgelegt, welche das Thema ›Gehirn und 
Gesellschaft‹ von verschiedenen Seiten beleuchten. Diese Arbeiten 
stehen einerseits eigenständig für sich selbst, bilden aber darüber hin-

23	 Insbesondere Karl Weick hat dies überzeugend am Beispiel von Organi-
sationen vorgeführt, die üblicherweise als zweckorientierte Hierarchien 
verstanden werden, mit Blick auf ihre empirischen Eigenarten jedoch 
plausibler über eine evolutionäre Perspektive beschrieben werden können 
(siehe Weick 1995; Weick 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20

Einleitung

aus ein Gesamtprojekt und in diesem Sinne ist ihre Anordnung nicht 
zufällig, sondern reflektiert ein Steigerungsverhältnis, entsprechend 
dem sich die Soziologie von Text zu Text in zunehmend komplexer 
Weise dem Dialog mit den Kognitions- und Hirnwissenschaften stellt. 
Während in der ersten Arbeit noch in soziologischer Manier auf die 
Diskurse der Hirnforschung draufgeschaut wird, wird die Soziolo-
gie in den folgenden Studien zunehmend selbst zum Thema. In der 
letzten Untersuchung erscheint sie schließlich so transparent und 
durchlässig, dass sich in der Begegnung zwischen Biologie und Sozio-
logie etwas Drittes andeutet, das beide Disziplinen zu überschreiten 
scheint. Die Beziehung dieser Studien wird im abschließenden Epilog 
nochmals eingehender reflektiert, sodass die Gesamtkonzeption die-
ser Monografie nach erfolgter Lektüre in einer tieferen Weise sichtbar 
wird. 

Kommen wir nun zu den einzelnen Beiträgen:
Unter dem Titel ›Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnfor-

schung (I)‹ wird es zunächst darum gehen, die Prozesse der wech-
selseitigen Rezeption im Detail für die wichtigen gesellschaftlichen 
Funktionssysteme nachzuzeichnen. Es wird untersucht werden, wie 
sich Recht, Medizin, Politik, Erziehung, Massenmedien, Wirtschaft, 
Religion und Wissenschaft zu den Hirnwissenschaften in Beziehung 
setzen lassen. Wir begegnen hier komplexen Reflexionsverhältnissen, 
in denen jeweils aus einer bestimmten Beobachterperspektive eine 
spezifische Selektivität erzeugt wird, die für den jeweiligen Funkti-
onsbezug konstitutiv ist. Die Hirnforschung wird hier sozusagen von 
verschiedenen relevanten Orten der Gesellschaft aus betrachtet. In 
der Zusammenschau der unterschiedlichen Horizonte lässt sich recht 
viel über die Reflexionsverhältnisse unserer Gesellschaft erfahren. 
Das Thema ›Gehirn‹ erscheint hier gleichsam als Tertium compa-
rationis, über das sich die Binnenverhältnisse unserer Gesellschaft 
gleichsam synoptisch darstellen lassen. Mit Gotthard Günther lässt 
sich Polykontexturalität nun am konkreten Gegenstand begreifen, 
denn Beobachterabhängigkeit heißt nicht nur, dass die Dinge je nach 
Kontext anders aussehen, sondern auch, dass jeder Ort der Beobach-
tung sozusagen sein eigenes ›Subjekt‹ erzeugt. Nicht zuletzt kann auf 
diesem Wege auch die Frage beleuchtet werden, inwieweit die Hirn-
diskurse andere Felder der Gesellschaft versklaven oder ob ihre zen-
tralen Figuren an der Differenzstruktur der Gesellschaft abprallen.

In ›Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie (II)‹ wird es 
darum gehen, den Diskurs der Hirnforschung in Hinblick auf die 
epistemische Problematik des Beobachters in einen größeren histo-
rischen Zusammenhang einzubetten. Für die Kognitions- und Hirn-
wissenschaften stellt sich hier die Frage, wie im Sinne einer sauberen 
wissenschaftlichen Gegenstandskonstitution die hierin innewoh-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


21

nenden Paradoxien beruhigt werden können. Wir treffen hier auf 
unterschiedliche Paradigmen und Lösungsversuche und begegnen 
abschließend einem Phänomen, das sich durchaus als ›eklektische 
Epistemologie‹ bezeichnen ließe: In den Publikationen durchaus nam-
hafter Neurowissenschaftler zeigen sich zunehmend ›Kompositio-
nen‹, in denen unterschiedliche, nicht miteinander zu vereinbarende 
Wissenskonfigurationen argumentativ kombiniert werden. Im Sinne 
einer soziologischen Reflexion geht es dabei weniger um eine Kritik 
an solchen epistemischen Flickenteppichen. Vielmehr steht die zeit-
diagnostische Frage im Raum, ob sich die gegenwärtigen Diskurskul-
turen nicht schon längst in der Gleichzeitigkeit inkommensurabler 
Beobachtungsverhältnisse eingerichtet haben, es angesichts der Kon-
frontation mit komplexen Gegenständen also plausibler erscheint, 
pragmatisch zwischen unterschiedlichen Beobachterperspektiven zu 
wechseln, als weiterhin auf einer strengen erkenntnistheoretischen 
Inkompatibilität zu bestehen. 

In ›Symbolische Integration von Hirnwissen (III)‹ wird die Auf-
merksamkeit auf die Wissenskonfigurationen der Hirnforschung 
gelenkt werden. Dabei begegnen wir zunächst dem Befund, dass die 
Wissensproduktion der Hirn- und Kognitionsforscher in den letzten 
fünfzig Jahren zu einer schier unüberschaubaren Flut von Publika-
tionen angewachsen ist. Zudem haben sich die Neurowissenschaf-
ten mittlerweile in eine Vielzahl von Subdisziplinen ausdifferenziert, 
welche aufgrund unterschiedlicher Forschungsparadigmen kaum 
noch zu einer sinnvollen Einheit integriert werden können.24 Ange-
sichts dieser nahezu babylonischen Verhältnisse stellt sich die Frage, 
wie sich die Hirnforschung unter den gegebenen Verhältnissen als 
Gesamtprojekt plausibilisieren kann. Dabei wird der These nach-
zugehen sein, ob nicht generell in der gegenwärtigen Wissenschaft 
vermehrt auf symbolische und metaphorische Formen zu rekurrieren 
ist, um einen übergreifenden Sinnhorizont anbieten zu können.

Die vierte Studie mit dem Titel ›Gefühl und Gesellschaft (IV)‹ 
zielt primär auf die Beobachtungsverhältnisse der Soziologie. Als 
eigenständige wissenschaftliche Disziplin fand diese ihre Aufgabe 
vor allem darin, die Selbstreflexion der Gesellschaft zu bewirtschaf-
ten. Schon ein grober Blick zeigt jedoch, dass die Soziologie nicht 
mit einer Stimme sprechen kann, sondern ihrerseits in unterschied-
lichste Positionen ausdifferenziert ist. Die Unterscheidung zwischen 
Handlungs- und Systemtheorie ist mittlerweile in den Lehrbüchern 

24	 Mit John Horgan spricht einiges dafür, dass »je mehr Erkenntnisse die 
Forscher über das Gehirn gewinnen«, desto »schwieriger wird es für 
sie, all die verschiedenen Daten zu einem in sich widerspruchsfreien, 
kohärenten Gesamtmodell zusammenzufügen« (Horgan 2001, 34).

Fünf Studien

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung

22

kanonisiert und darüber hinaus zeigen sich eine Reihe weiterer in-
teressanter Binnendifferenzierungen, aus denen jeweils eigene Vor-
schläge entwickelt wurden, wie das Soziale bestimmt werden kann. 
Wenn aber nun biologische Selbstbeschreibungen ihrerseits vermehrt 
soziale Prozesse thematisieren, stellt sich die Frage nach der Kom-
possibilität der (neuro-)biologischen Beschreibungen mit den un-
terschiedlichen soziologischen Theorieangeboten. In diesem Sinne 
wird in diesem Kapitel zu schauen sein, ob und an welcher Stelle sich 
neurobiologische Denkfiguren mit soziologischen Beobachterper-
spektiven integrieren lassen. Exemplarisch wird dies an dem Thema 
›Gefühl und Emotionen‹ durchgeführt werden, denn an kaum einem 
anderen Gegenstand lassen sich die Trennlinien wie auch Gemein-
samkeiten zwischen den unterschiedlichen Beobachterperspektiven 
deutlicher herauspräparieren. 

In der letzten Studie mit dem Titel ›Neurophänomenologie – oder 
das Bewusstsein als soziales Organ (V)‹ wird es darum gehen, die 
Beziehung zwischen sozialen Systemen, Psyche und Gehirn an ei-
nem Beispiel nochmals intensiver auszuloten. Wir stoßen hier auf 
der einen Seite auf eine neurowissenschaftliche Spitzenforschung, 
für welche sich die Grenzen zwischen neuronaler Dynamik, phä-
nomenologischer Beschreibung und sozialer Dynamik immer mehr 
verwischen. Da sich unter diesen Voraussetzungen ebenso gut von 
einer Soziologisierung des Gehirns wie von einer Biologisierung des 
Bewusstseins sprechen ließe, werden auf der anderen Seite auch die 
Rationalitätsannahmen der handlungstheoretisch orientierten So-
ziologen in Frage gestellt. Der Begriff des Akteurs würde gleichsam 
von seinem Fundament her dekonstruiert. Wir gelangen hiermit zu 
einer Anthropologie, die sich in bodenlosen Verhältnissen gründet. 

Wechselnde Beobachtungsverhältnisse und die damit 
einhergehenden Simplifizierungen 

Jede dieser fünf Studien erzeugt ihre spezifischen Beobachtungsver-
hältnisse und produziert hiermit – wie jede wissenschaftliche Be-
obachtung – ihre eigenen blinden Flecke. Entsprechend gilt dann 
auch in der Frage der Fokussierung der Befund, dass man aus me-
thodologischen Gründen nicht umhinkommt, Intransparenzen und 
Unschärfen zu erzeugen. Um etwas scharfzustellen, um etwas deut-
lich sehen zu können, muss anderes unscharf bleiben. In der ersten 
Studie werden beispielsweise bestimmte Aspekte der Philosophie 
von Gotthard Günther aufgegriffen, um polykontexturale Seman-
tiken angemessener abbilden zu können. Dies geschieht aus Sicht 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


23

Fünf Studien

eines Soziologen und nicht aus der Perspektive eines Logikers. Ob 
Günthers diesbezügliche Ausarbeitungen auch in mathematischer 
oder formallogischer Hinsicht tragen,25 braucht den soziologischen 
Beobachter nicht wirklich zu interessieren. Anders als der Mathe-
matiker kann sich dieser hier Unschärfen erlauben, denn ihm geht 
es (nur) um die standortabhängige Prozessierung von Sinn. Da sein 
Sinnbegriff selbst auf der Basis von Unbestimmtheiten operiert,26 
ergeben sich hier keine Probleme. Seine Gegenstände müssen nicht 
den Konsistenzansprüchen der Logik oder der analytischen Philoso-
phie genügen. Im Gegenteil: Da die »natürliche Logik«27 der Sprache 
und der sozialen Welt selbst auf Unschärfen, Mehrdeutigkeiten und 
formallogisch unzulässigen Schlüssen beruht, spricht vieles dafür, 
den soziologischen Modellierungsprozess nicht allzu sehr an logische 
Konsistenzansprüche zu knüpfen.

Für den Verfasser einer wissenschaftlichen Arbeit ist es nicht ver-
werflich, mit Vereinfachungen zu arbeiten, denn die von ihm un-
tersuchten Gegenstände sind in der Regel so komplex, dass jegliche 
Theorie- und Modellbildung, die auf begriffliche Abstraktion zielt, 
nicht anders verfahren kann, als Weltkomplexität durch die Aus-
blendung der irritierenden Vielschichtigkeit von Daten zu reduzie-
ren. Doch aus wissenschaftlicher Perspektive hat dies reflektiert zu 
geschehen. Der Forscher hat sich und seinem Publikum gegenüber 
Rechenschaft über die Selektivität seiner Weichenstellung und das 
hiermit verbundene Erkenntnisinteresse abzulegen. Das Verhältnis 
von Theorie und Empirie wird hiermit komplex. Es gibt keine em-
piriefreie Theorie mehr. Umgekehrt steht die Theorie dieser autolo-
gischen Konzeption nicht mehr außerhalb des untersuchten Feldes, 
sondern ist selbst Teil von ihr, stellt also selbst einen Beobachter dar, 
ein epistemisches System, und muss als solches in der Einheit von 
Erkennen und Handeln vieles unscharf stellen, um einiges wenige 
andere deutlich erkennen zu können. 

Doch aus einer systemtheoretischen Perspektive ist dies kein Grund, 
den hohen Anspruch der wissenschaftlichen Denkform aufzugeben. 
Denn mit Luhmann ist »reduzierte Komplexität« für sie »nicht aus-
geschlossene Komplexität, sondern aufgehobene Komplexität. Sie 
hält den Zugang zu anderen Kombinationen offen – vorausgesetzt, 

25	 Siehe etwa zu einer diesbezüglichen Kritik Herbert Hrachovec (2004).
26	 In eine soziologische Kommunikationstheorie überführt, bedeutet dies 

dann mit Dirk Baecker: Kommunikation »arbeitet an der Bestimmung 
des Unbestimmten, aber Bestimmbaren, um Bestimmtes verstehen zu 
können« (Baecker 2005, 22).

27	 Lakoff (1971). Siehe zur epistemischen Notwendigkeit verbotener Logik 
auch Bateson/Bateson (1993).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24

dass ihre Begriffsbestimmungen beachtet und theoriestellenadäquat 
ausgewechselt werden. Wenn freilich das Begriffsbestimmungsniveau 
aufgegeben würde, würde auch der Zugang zu anderen Möglich-
keiten der Linienziehung im Nebel verschwinden, und man hätte 
es wieder mit unbestimmter, unbearbeiteter Komplexität zu tun«.28 
Wissenschaft erscheint aus dieser Perspektive als eine spezialisierte 
Praxis, die, um arbeiten zu können, nolens volens Wissensbestände 
von anderen Disziplinen ungeprüft voraussetzen muss. Insbesondere 
auch William James hat darauf hingewiesen, dass dieses Vorgehen 
das Projekt der Wissenschaft nicht als Ganzes in Frage stellt, denn 
das, was in einer konkreten Untersuchung als Metatheorie voraus-
gesetzt werden muss, lässt sich in anderen Kontexten wieder einer 
empirischen Untersuchung zuführen.29 Die metatheoretischen Hilfs-
konstrukte lassen sich jederzeit wieder aufschnüren, durchlöchern, 
auflösen, um dann im Kontext von anderen Wahrheitsbedingungen 
einer skeptischen Befragung unterzogen werden zu können.30

Im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, deren Einzelaussagen 
im Sinne einer Abbildtheorie jeweils eindeutige Wahrheitswerte zu-
zuordnen sind,31 ergibt sich auf dieser Grundlage eine pragmatische 
Wahrheitstheorie, entsprechend der selbst auf Basis von sich später 
als falsch herausstellenden Annahmen auf lokaler Ebene Wahrheiten 
generiert werden können. Auch Untersuchungen, die aufgrund irri-
ger metaphysischer Annahmen geplant werden, funktionieren gut, 
insofern sie Ergebnisse produzieren lassen, an die sich dann ihrer-
seits intelligente Fragen anschließen lassen. Wahrheit erscheint nicht 
mehr wie im ›Realismus‹ als eine strenge Korrelation von Modell und 
Wirklichkeit, sondern ist nun im Sinne sich selbst plausibilisierender 
Beobachtungsverhältnisse operativ zu denken. Der wissenschafts-
eigene Code, das Kriterium wahr/falsch, wird hier zwar nicht auf-
gegeben, aber in ein pragmatisches Verständnis eingebettet, entspre-
chend dem Wahrheiten durch eine spezifische Form der wissenschaft-

28	 Luhmann (1993, 12).
29	 Siehe zur erkenntnistheoretischen Position von James ausführlicher Ka-

pitel II.2.
30	 Eine fruchtbare Theorie kann aus dieser Perspektive kein festes oder 

starres Gebilde mehr sein, sondern fordert vielmehr eine ständige An-
strengung, ihre Begriffe in Bewegung zu halten, um so neue Perspektiven 
zu eröffnen. Entsprechend könnte man unter Theoriearbeit das Bemühen 
verstehen, die impliziten beobachtungs- und erklärungsleitenden Unter-
scheidungen aktiv zu verschieben. Dies hieße, sich den bisherigen Unter-
scheidungsgebrauch reflexiv zugänglich zu machen, um dann bewusst 
andere, bislang unvertraute Sichtweisen für eine gewisse Zeit konstant 
zu halten – um sehen zu können, wohin man hierdurch gelangt. 

31	 Siehe zur Entwicklung der korrespondenztheoretischen Ansätze Richard 
Kirkham (1992).

Einleitung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


25

Fünf Studien

lichen Beobachtung hervorgebracht werden, um dann gegebenenfalls 
von einem wissenschaftlichen Standort aus wieder gegenbeobachtet 
zu werden. 

Letztere Aspekte sind für unser Projekt von erheblicher Bedeu-
tung. So werden beispielsweise in Kapitel IV und V neurowissen-
schaftliche Ergebnisse sowohl im Hinblick auf die Produktion ihrer 
Daten als auch hinsichtlich ihrer theoretischen Integration als valide 
Befunde betrachtet, welche mit der soziologischen Theoriebildung in 
unproblematischer Weise in Bezug gesetzt werden können. Demge-
genüber werden die Hirn- und Kognitionswissenschaften insbeson-
dere in Kapitel II und III im Hinblick auf eine inhärente Wissens-
problematik beleuchtet. Ihr epistemischer Status wirkt hier löchrig 
und ihr Wissen erscheint nicht mehr eindeutig, sondern vielschichtig 
und mehrdeutig. 

Auf den ersten Blick mag dieses Vorgehen widersprüchlich erschei-
nen – wie kann es sein, dass man den Ergebnissen der Hirnforschung 
einerseits einen stabilen Realitätsstatus zugesteht, um dann anderer-
seits auf die Kontingenzen der Produktionsprozesse zu verweisen, 
welche dieses Wissen generieren? Doch genau dieses Procedere er-
scheint alternativlos, sobald die Standortabhängigkeit des Wissens 
ernst genommen wird.

Da es keinen ›Gottesaugenstandpunkt‹ geben kann, haben wir in 
der Auswahl der Perspektiven nicht die Möglichkeit, zwischen richtig 
und falsch zu unterscheiden. Wir können aber entscheiden, ob wir 
uns auf ein ausschließendes ›Entweder-Oder‹ oder ein ›Sowohl-als-
Auch‹ festlegen wollen. In unserem Zusammenhang besteht der Reiz 
eines Dialoges zwischen Biologie und Soziologie gerade darin, den 
mit den jeweils anderen Perspektiven implizierten epistemischen Sta-
tus für eine gewisse Zeit – sozusagen probeweise – zu übernehmen. 
Nur indem man sich auf die Realitätsannahmen der jeweils anderen 
Seite einlässt, wird ein Gesprächsraum geschaffen, der neue Einsich-
ten wachsen lässt. Wie bereits gesagt, es geht in diesem Buch weder 
um den Nachweis der biologischen Grundlagen der Gesellschaft noch 
um die Feststellung, dass neurowissenschaftliche Befunde sozial kon-
struiert seien. Beide Auffassungen sind so trivial wie nichtssagend. 
Stattdessen geht es hier darum, neue Möglichkeiten intelligenter Aus-
einandersetzungen zu erkunden. 

In diesem und in anderem Sinne sind die folgenden Ausführun-
gen sowohl in ihrem Horizont als auch in ihrer Auflösungskraft 
natürlicherweise begrenzt. Wenngleich an vielen Stellen Ergebnisse 
und Befunde aus der Spitzenforschung präsentiert werden, so kann 
dies unter den gegebenen Verhältnissen nicht mehr heißen, dass die 
Debatte hiermit abgeschlossen ist. Vielmehr muss sich der hier vor-
gelegte Text gefallen lassen, selbst von anderer Seite gegenbeobachtet 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26

Einleitung
´

zu werden. Aus der Wissenschaftsgeschichte wird an vielen Stellen 
sicherlich mehr Exaktheit eingefordert werden. Die Biologen wer-
den auf andere, den hier zitierten Quellen widersprechende Studien 
verweisen können. Den Logikern wird es nicht behagen, die vielen 
Inkonsistenzen innerhalb der vorgelegten Argumentationsketten 
mit dem Verweis auf die Beobachterabhängigkeit der divergieren-
den Aussagensysteme zu rechtfertigen, und mancher harte Empiriker 
wird fordern, einige der hier vorgelegten Thesen mit zählbaren Daten 
zu unterfüttern. Auch werden andere Soziologen aus einer anderen 
Theorieperspektive die Befunde anders sortieren wollen – denn all 
das, was hier geschieht, ist zugleich auch eine Auseinandersetzung 
darüber, wie Soziologen ihren Gegenstand zu bearbeiten haben. Der 
Soziologe selbst – so gern er sich als Beobachter der Gesellschaft be-
greift – ist selbst mit in dem Spiel gefangen. Auch er kann nur dann 
etwas zum Verhältnis von Gehirn und Gesellschaft sagen, wenn er 
es in einer bestimmten Weise tut – wenn er selbst Unterscheidungen 
trifft und damit Beobachtungen anstellt und diese in die Gesellschaft 
einspeist, um dann auf diese Weise die Arena der Gesellschaft mit 
zu konstituieren. Für ihn als Mensch legitimiert sich sein Vorgehen 
als Gefühl, dass er etwas zu sagen hat. Im Hinblick auf das hier ver-
handelte Feld kommt damit also die Überzeugung zum Ausdruck, 
dass man über das Verhältnis von Biologie und Gesellschaft mehr 
sagen kann, als was bislang von Philosophen, Naturwissenschaftlern, 
Psychologen und Theologen vorgelegt worden ist.32 

Polykontexturale Gehirne und monokontexturale 
Wissenschaften? 

Die vorangehenden Ausführungen lassen deutlich werden, dass es 
in den folgenden Kapiteln nicht darum gehen kann, gegen die Hirn-
forschung zu argumentieren. Kritisierungswürdig bleiben nur einige 
ihrer trivialisierenden Populärvarianten, welche die Bedeutung der 

32	 In gewisser Weise – aber wie soll es auch anders sein – geht es damit auch 
um die Reifizierung der eigenen Disziplin – denn für uns Soziologen ist 
das Gehirn primär ein soziales Organ. Und gerade hier können dann 
auch die Neurowissenschaften möglicherweise von einer soziologischen 
Perspektive profitieren. Dies gilt dann, wie Gerald Edelman feststellt, 
gerade auch für die Frage nach der Genese des Bewusstseins: »Unsere 
Antworten basieren auf der Annahme, dass Bewusstsein sich aus der 
materiellen Ordnung gewisser Organismen ergibt. Wir betonen jedoch 
ausdrücklich, dass Gehirn allein zur Entstehung von Bewusstsein nicht 
ausreicht, denn wir sind davon überzeugt, dass die höheren Hirnfunktio-
nen Interaktionen sowohl mit der Welt als auch mit anderen Menschen 
unabdingbar voraussetzen« (Edelman/Tononi 2002, 8). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


27

Fünf Studien

Gesellschaft tilgen. Beim genaueren Hinschauen zeigt sich nämlich 
die Forderung nach Multiperspektivität nicht als ein Einwand gegen, 
sondern für die Hirnforschung. Wenn man beispielsweise genauer in 
die neurobiologischen Texte von Wolf Singer oder Gerald Edelman 
hineinliest, stellt man fest, dass hier schon sehr viel ›Polykontextu-
ralität‹ und ›Gesellschaft‹ zum Ausdruck kommen. Die genannten 
Autoren scheinen dies bereits sehr wohl zu ahnen, wenngleich sie 
dies theoretisch noch nicht formulieren können. 

Die Multiperspektivität der Gesellschaft kann immer weniger 
überzeugend auf das eine Gehirn des einen Akteurs reduziert werden 
und in diesem Sinne ist es vielleicht nur noch ein kleiner Schritt zu 
einer Forschung, in der es den Hirnforschern auch explizit darum ge-
hen wird – implizit ist dies schon längst geschehen –, das hinreichend 
komplexe Gehirn in seiner Vernetzung mit anderen Gehirnen als eben 
jenen polyzentrischen Ort jener Polykontexturalität nachzuweisen, 
welche ebenso die Gesellschaft als auch die Dynamik des modernen 
menschlichen Gehirns bestimmt. Jenseits der Debatte um die Wil-
lensfreiheit hätte dies dann wirklich Konsequenzen für unser Men-
schenbild und unser Verständnis von Kausalität: Die uns allzu lieb 
gewordene Differenz zwischen der Gesellschaft und den Individuen 
würde nun in einem Strudel reentranter Verhältnisse hineingezogen. 

Die üblichen disziplinären Grenzziehungen einer akademischen 
Soziologie, die mit Max Weber und Émile Durkheim zu sich selbst 
gekommen ist, wären damit ebenso fraglich wie die Entwicklung 
der gegenwärtigen akademischen Psychologie, welche zugunsten ei-
ner eindeutigen (natur-)wissenschaftlichen Beobachterperspektive 
jene sozialpsychologische Komplexität getilgt hat, mit der Wilhelm 
Wundt und William James noch arbeiten konnten. An den Fronten 
der anspruchsvollsten Modellierung der gegenwärtigen Hirnfor-
schung verwischen demgegenüber die vertrauten Systemreferenzen 
›Gehirn‹, ›Psyche‹ und ›Gesellschaft‹. 

All dies kann selbstredend nicht mehr im Sinne linearer Kausali-
tätsmodelle beschrieben werden, denn wir treffen nun auf ein Gehirn 
als ein komplexes Organ in einer ebenso komplexen Gesellschaft. 
Das eine Gehirn gibt es dann in seiner besonderen Form nur, weil es 
zugleich in einem Netzwerk von inzwischen mehr als sieben Milli-
arden Gehirnen steht, die als nichtlineare Oszillatoren miteinander 
gekoppelt sind. In solchen Netzwerken geht es nicht mehr um Kau-
salität, sondern nur noch um die »Kontrolle von Intransparenz«,33 
also den Befund, dass die Organe der Vielheit einer Einheit jederzeit 
eigene ›Rejektionswerte‹ und ›Volitionen‹ produzieren können.34 Ent-

33	 Niklas Luhmann (1997).
34	 Hier in den Begriffen von Gotthard Günther formuliert. Siehe dann aus-

führlich in Kapitel I.1.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28

Einleitung

gegen den nun gewissermaßen komplementär erscheinenden Triviali-
sierungen des Physikalismus und des Poststrukturalismus würde das 
Subjekt hier erneut auf der Bühne erscheinen müssen. 

Wir würden nun dem nur paradox anmutenden und lediglich auf 
der Prozessebene einer polykontexturalen Beschreibung verständli-
chen Befund begegnen, dass möglicherweise das autonome Bewusst-
sein und nicht die unbewusst verlaufenden Routinen und Skripte 
das eigentliche Organ des Sozialen darstellt.35 Der Beobachter im 
Gehirn wäre dann einerseits sehr wohl als ›real‹ zu würdigen, jedoch 
nicht mehr im Sinne der subjektphilosophischen Dualismen als eine 
ontische und entsprechend lokalisierbare Entität. Vielmehr wäre das 
Bewusstsein nun gleichsam als ein  Index innerhalb der Kontexturen 
eines transpersonalen Netzes zu verstehen, das zwar in der Welt zu 
verorten ist, jedoch im Sinne der Paradoxie des Beobachters äußerlich 
erscheinen muss. 

Die merkwürdige – man könnte mit Rekurs auf Wittgenstein 
sagen: geheimnisvolle36 – Verdrehung von Außen- und Innenwelt 
erscheint dann gleichsam als die epistemische Voraussetzung ihrer 
eigenen Beobachtung: Die Exowelt kann nur aus der Endoperspek-
tive erkundet werden. Für die disziplinäre Selbstvergewisserung der 
Wissenschaft, ja für die Beobachtungsverhältnisse der Wissenschaft 
überhaupt, mag dies verstörend klingen. Doch gerade in solchen 
Fragen liegt der tiefere Reiz einer Begegnung mit der Hirnforschung: 
Sie öffnet ein neues Tor zu einer Anthropologie, welche die Kopro-
duktion und Koevolution von Gehirn und Kultur zusammen denken 
kann – und die unter den gegebenen Umständen genau aus diesem 
Grunde an der wissenschaftlichen Selbstvergewisserung jener großen 
akademischen Disziplinen scheitern muss, die in ihrer Institutionali-
sierung von der überscharfen Trennung der Beachtungsverhältnisse 
profitiert haben.

35	 Ich danke an dieser Stelle Dirk Baecker für anregende Hinweise.
36	 Hier mit Rekurs auf Proposition 6.44 des Tractatus der Befund, dass 

die Welt für uns der Fall ist: »Nicht wie die Welt ist, ist das Mythische, 
sondern daß sie ist« (Wittgenstein 1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


29

I Die gesellschaftliche Reflexion der 
Hirnforschung

In diesem längeren Beitrag soll es darum gehen, die Hirnforschung 
und ihre Ergebnisse in Beziehung zu unterschiedlichen Semantiken 
unserer Gesellschaft zu setzen. Jenseits der Polaritäten eines in Feuil-
letondebatten verkündeten neuen Menschenbildes bzw. dessen Re-
vision geht es hier sozusagen um die ›Gesellschaft des Gehirns‹. Wir 
knüpfen an den Befund an, dass das Forschen und Reden über das 
Gehirn nur in der Gesellschaft stattfinden kann, und zwar in einer 
Gesellschaft, welche ihrerseits bereits vielfältige Beobachterperspek-
tiven ausdifferenziert hat. 1

Wir beschäftigen uns dabei vorrangig mit jenen stabileren Sinn-
systemen, die sich als gesellschaftliche Funktionssysteme ausdifferen-
ziert haben und aufgrund ihres operativen Schließens eine gewisse 
Autonomie gegenüber anderen gesellschaftlichen Sinnzumutungen 
aufrechterhalten können. Diese Systeme operieren entsprechend ihrer 
eigenen Logik, erzeugen ihre eigenen Zurechnungsverhältnisse und 
damit gewissermaßen ihre jeweils eigene Ontologie. Aus ihrer Per-
spektive stellen die von bestimmen Wissenschaftlern initiierten Hirn-
diskurse nur eine unter anderen Möglichkeiten des Über-die-Dinge-
Redens dar. Entsprechend sind die hiermit verbundenen Semantiken 
für die jeweils eigene Operationsweise nicht zwingend von Belang. 
Dass manche Hirnforscher den freien Willen für eine Illusion halten, 
hindert den Richter in seiner täglichen Praxis nicht, Urteile zu fällen, 
die sich auf einen Schuldbegriff gründen, der weiterhin unterstellt, 
dass der Delinquent sich hätte anders verhalten können. Derselbe 
Richter mag in einem anderen Fall möglicherweise jedoch keine Pro-
bleme haben, einem psychiatrischen Gutachten folgend den Täter 
als schuldunfähig zu betrachten, da dieser während der Tat durch 
fehlgeleitete neurophysiologische Prozesse determiniert gewesen sei. 

Der moderne Mensch ist es gewohnt, mit vielfältigen, einander 
teilweise ausschließenden Beobachterperspektiven zurechtzukommen 
und je nach Situation seinen Standort, seine Epistemologie und seine 

1	Entsprechend geht es hier nicht um die philosophischen Probleme der 
Erforschung des Bewusstseins (siehe hierzu etwa den Sammelband von 
Metzinger 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

30

Ontologie zu wechseln.2 Auch wenn man den freien Willen aus prin-
zipiellen Gründen für eine Illusion hält, wird einen dies üblicherweise 
nicht daran hindern, sich im täglichen Leben als entscheidungskräf-
tiger Mensch zu fühlen und entsprechend aufzutreten. Selbst der in 
seiner täglichen Arbeit einem methodologischen Atheismus folgende 
Wissenschaftler mag – nachdem er sein Labor verlassen hat – einer 
religiösen Praxis nachgehen, ohne dass dies ihn am nächsten Tag 
daran hindern würde, seinen Glauben wieder beiseitezuschieben, um 
gewissenhaft seine Experimente nach strengen Wahrheitskriterien 
auszurichten. 

Der gegenwärtige Mensch ist, um mit Peter Fuchs zu sprechen, ein 
»Adressformular«, das auf verschiedene Weise angesprochen wer-
den kann.3 Die hiermit verbundene Aufsplittung in eine Vielheit ist 
von philosophischer, psychologischer und gesellschaftstheoretischer 
Seite oft thematisiert worden und wird gerne als generelles Merkmal 
des postmodernen Menschen angesehen. Anstelle eines einheitlichen 
Erklärungsprinzips tritt nun eine Vielzahl von Sprachspielen4 und 
entsprechend zerfällt dann auch die Persönlichkeit in ein Spektrum 
unterschiedlicher, nur lose zusammenhängender ›Iche‹ und Dispo-
sitionen.5

Wir stimmen dem Befund der Auffächerung in unterschiedliche 
epistemische Perspektiven zu. Doch anstatt in eine postmoderne 
Beliebigkeit abzugleiten, knüpfen wir hier an eine Theoriebildung 
an, die mit spezifischen und definierbaren Stand- und Re-
flexionsorten rechnet, welche durch den soziologisch gebildeten 
Sozialwissenschaftler rekonstruiert werden können. Wir sehen 
die unterschiedlichen Sprachspiele der Postmoderne selbst wieder 
eingebettet in Strukturen und Semantiken, welche sich in keineswegs 
nur zufälliger Weise zueinander ins Verhältnis setzen. Aus dieser 
Perspektive lässt sich beispielsweise nicht nur feststellen, dass Religion 
und Hirnwissenschaft unterschiedliche Sprachspiele darstellen, 
sondern es lässt sich nun auch fragen, wie die Religion die Befunde 
der Hirnwissenschaft reflektiert und ins eigene System einbetten 
kann und wie umgekehrt die Hirnwissenschaft den empirischen 

2	Siehe hierzu als illustres Beispiel die Analyse eines Interviews mit einem 
Ingenieur, der homöopathische Präparate zu sich nimmt, von ihrer Wir-
kung überzeugt ist, aber gleichzeitig einen kausalen Wirkzusammenhang 
zwischen Medikament und Heilung abstreitet (Vogd 2005, 199 ff.).

3	Siehe zur Konzeption der Listenförmigkeit des Menschen und dessen kom-
munikative Adressierbarkeit insbesondere Peter Fuchs (2007a).

4	Siehe grundlegend: Jean-Francois Lyotard (1999) und Gianni Vattimo 
(1990).

5	Siehe hierzu etwa Kenneth Gergen (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

31

Befund der Attraktivität religiöser Praxen in den eigenen Analysen 
aufgreift. Mit Blick auf die Beziehung der beiden Felder kommen 
wir auf diesem Wege zu einer mehrschichtigen Analyse, welche die 
religiöse Reflexion der Biowissenschaften, die (neuro-)biologische 
Reflexion der Religion und die Frage der Begegnung der beiden 
Felder einbezieht. Beispielsweise könnte nun etwa gefragt werden, 
unter welchen Voraussetzungen wissenschaftliche Aufklärung in 
einer christlich dominierten Gesellschaft möglich wurde und wie 
die Religion dann später in einer zunächst durch Wissenschaft 
dominierten Kultur wieder zu ihrer eigenen Form finden konnte. 

In der in diesem Kapitel vorgestellten Studie geht es jedoch we-
niger um einen historischen Abriss solcher geistesgeschichtlichen 
Bewegungen denn um die verschiedenen Gegenwärtigkeiten der 
funktional differenzierten Gesellschaft, also um unterschiedliche 
Reflexionsstandorte, die etwa mit dem Recht, der Wirtschaft, der 
Erziehung, der Politik, der Wissenschaft, der Medizin, der Religion 
oder den Massenmedien erzeugt werden. All diese Sphären setzen 
sich auf jeweils spezifische Art und Weise mit der Hirnforschung in 
Beziehung. Sie sind zugleich ihr Adressat (etwa immer dann, wenn 
die Hirnforschung aus ihrer Perspektive etwas zu Recht, Religion, 
Erziehung etc. zu sagen hat), adressieren aber auch ihrerseits unter-
schiedliche Erwartungen an die Hirnforschung (etwa politische oder 
wirtschaftliche Ziele).

Aus dem Vergleich der unterschiedlichen Arten und Weisen, wie 
jeweils eine Reflexionsbeziehung geknüpft wird, lässt sich ein ana-
lytischer Gewinn ziehen. Die Hirnforschung dient nun als tertium 
comparationis, das als gemeinsames Drittes einen strukturierten 
Vergleich ermöglicht. In der Art, wie das moderne Recht mit den 
Naturalisierungsversuchen der Hirnforschung umgeht, und dass sie 
einen anderen Weg wählt als die Religion, lernen wir sehr viel über 
die innere Logik von Recht und Religion. Dass die Massenmedien 
wiederum an anderen Semantiken andocken als die Wissenschaft, 
lässt dann einige der aktuellen Hirndiskurse in einem differenzierte-
ren Lichte erscheinen, denn es zeigt sich nun, dass Aufklärung und 
Information einer unterschiedlichen Logik folgen. Darüber hinaus 
lässt sich jene »Vereinigungseuphorie«,6 welche den Biowissenschaf-
ten neben der Wirtschaft die Rolle einer Leitdisziplin zuzuweisen 
scheint, in einer genaueren Weise nachzeichnen: Dass innerhalb des 
Mediendiskurses und in der Zuweisung von Ressourcen für For-
schungsprojekte diesbezügliche Präferenzen auszumachen sind, heißt 
keineswegs, dass hiermit die Differenzstruktur der Gesellschaft auf-
gehoben ist. Vielmehr kann gezeigt werden, dass die unterschied-

6	Siehe Neumann-Held et al. (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

lichen Funktionssysteme gleichsam auf ihre ureigene Weise an der 
Hirnforschung parasitieren können, ohne dabei jedoch ihren spe-
zifischen Funktionsbezug aufgeben zu müssen. Gleiches gilt dann 
umgekehrt für eine Hirnforschung, die immer auch ihren medialen 
Aufmerksamkeitsstatus und damit verbunden ihr Verhältnis zur Poli-
tik und Wirtschaft mit zu reflektieren hat. Es wird sich zeigen lassen, 
dass Denkfiguren, welche die Grenze von einem Funktionssystem 
zum anderen überschreiten, in ihren Semantiken mutieren müssen 
und dass die zentralen Akteure dieser Prozesse – Organisationen und 
ihre autoritativen Sprecher – schon längst gelernt haben, mit solchen 
Verschiebungen im Sinne polykontexturaler Reflexionen umzugehen.

Ein wichtiger Schlüssel zu den hier vorgelegten Analysen ist der 
Begriff der Kontextur, wie ihn der Philosoph Gotthard Günther ent-
wickelt hat. Da die Idee einer polykontexturalen Reflexion in den 
Sozialwissenschaften bislang wenig vertraut ist,7 wird im Folgenden 
zunächst etwas ausführlicher auf Günthers Reflexionslogik einzuge-
hen sein. Im Anschluss folgen Einzelanalysen mit Bezug auf die oben 
benannten Funktionssysteme. Mit Blick auf die Liste möglicher Re-
flexionsstandorte ist die Arbeit nicht vollständig. So ließen sich etwa 
mit der Liebe und dem System des Leistungssports andere Orte der 
Reflexion benennen, die durchaus ertragreich mit neurobiologischen 
Denkfiguren in Beziehung gesetzt werden könnten. 

Methodologisch beruhen die einzelnen Beiträge darauf, dass 
zunächst einige grundlegende Überlegungen zu den spezifischen 
Charakteristika der jeweiligen Funktionssysteme angestellt werden, 
um dann anhand spezifischer Texte oder Reden von autoritativen 
Sprechern der jeweils bearbeiteten Funktionssysteme (Politik, Re-
ligion, Recht etc.) die Reflexionsverhältnisse in der Beziehung zu 
den Neurowissenschaften nachzuzeichnen. Die hier vorgestellten 
Analysen haben insofern Pilotcharakter, als dass den einzelnen Fel-
dern allein aus Platz- und Zeitgründen nur eine begrenzte Aufmerk-
samkeit gewidmet werden kann. Die hier vorgestellte Textauswahl 
kann lediglich selektiv vorgehen, d. h., es lassen sich gute Gründe 
angeben, auf andere Quellen und auf andere autoritative Sprecher 
der jeweiligen Felder zurückzugreifen. Im Sinne der hier vorgestellten 
Forschungsperspektive lässt sich die Kontingenz der Materialaus-
wahl damit begründen, dass es uns nicht um die Binnendifferenzie-
rung eines Feldes geht, sondern um die Spezifika von Standorten, 
die zwar immer auch individuell ausgefüllt werden, jedoch dabei 
in ihren Leitunterscheidungen in ihre jeweiligen Kontexturen und 

7	Siehe hier für die Soziologie neben Luhmann vor allem Walter Bühl (1969) 
im Anschluss an Günthers Kritik an Habermas in der ›Sozialen Welt‹ 
(Günther 1968).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


33

Polykontexturalität

Sprecherpositionen eingebunden bleiben. Es macht zwar einerseits 
sehr wohl einen Unterschied, ob man einen katholischen Bischof, 
den Vorsitzenden des Rates der Evangelischen Kirche Deutschland 
oder einen buddhistischen Mönch der Theravada Tradition befragt. 
Dennoch ist andererseits für alle benannten Sprecherpositionen zu er-
warten, dass sie religiös, das heißt mit Blick auf die Transzendenz und 
nicht in Hinsicht auf naturwissenschaftliche Wahrheitsansprüche 
argumentieren. Solange wir also auf einem Abstraktionsgrad bleiben, 
der nur die Eigengesetzlichkeiten der vorgestellten Kontexturen be-
leuchtet, ist unser Vorgehen legitim – wohl wissend, dass für darüber 
hinausgehende Aussagen wesentlich umfangreichere Analysen auf 
Basis einer systematischen komparativen Analyse erforderlich sind. 

In diesem Sinne lassen sich die hier gewählten empirischen Zugän-
ge sozusagen als ›Probebohrungen‹ verstehen, die Material liefern, an 
dem untersucht werden kann, inwieweit sich Semantiken im Über-
gang von einem zu einem anderen Funktionssystem verschieben und 
auf welche unterschiedlichen Weisen hier selektiv aufeinander Bezug 
genommen werden kann. 

1 Polykontexturalität

Der Begriff der Polykontexturalität wurde mit Gotthard Günthers 
Programm einer mehrwertigen, nicht-aristotelischen Logik ins Spiel 
gebracht. Innerhalb der Soziologie ist er insbesondere durch Niklas 
Luhmann prominent geworden. Luhmann begreift Gesellschaft 
bekanntlich als System, das darauf beruht, dass die Operation der 
Kommunikation weitere Kommunikation auslöst und im Rahmen 
der gesellschaftlichen Evolution bestimmte Typiken der Kommu-
nikation entstehen, die durch ihr Prozedere genau dieselbe Typik 
der Kommunikation reproduzieren. So kommt es innerhalb der Ge-
sellschaft zu Recht, Wissenschaft, Politik und anderen autonomen 
Funktionssystemen, welche jeweils nach ihrer eigenen Logik und 
auf Basis eines eigenen spezifischen Codes operieren, um nun alles, 
was außerhalb ihrer Grenzen geschieht, hochselektiv entsprechend 
der eigenen Präferenzstruktur aufzugreifen oder zu ignorieren. Die 
moderne Gesellschaft erscheint mit Luhmann genau in diesem Sinne 
polykontextural, als dass nun unterschiedliche Systeme heterarchisch 
nebeneinander bestehen und in Beziehung zueinander treten. Aus 
der jeweiligen Innenperspektive eines Systems können dann die Leit-
unterscheidungen der jeweils anderen Systeme negiert werden, was 
jedoch nicht ausschließt, dass entsprechend der eigenen Selektivität 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34

sehr wohl an die Angebote der anderen Systeme angeschlossen wer-
den kann und muss.8 

Die Idee der Polykontexturalität weist hier im allgemeinen Sinne 
auf komplexe Ordnungsverhältnisse hin, entsprechend denen je nach 
Standort bzw. Systemreferenz andere Kausalitäten gelten können. 
Man gelangt also zu einem Bild verschiedener Orte, an denen jeweils 
eine spezifische Logik, eine klar definierte Form des Referierens gilt. 
Wir kommen hierdurch zu einer multiperspektivischen Beschrei-
bung, die jeweils die unterschiedlichen Standortabhängigkeiten zu 
berücksichtigen weiß. Darüber hinaus gelangen wir mit Günther 
zu einer Möglichkeit, die Beziehung zweier Standorte über einen 
dritten Ort zu relationieren. In dieser Reflexion wird die Relation 
nun selbst zu einer Kontextur, die stukturierend in Teile des Gefüges 
eingreift. All diese Perspektiven zusammengenommen, kommen wir 
zu einer komplexen Beschreibung, die weiterhin analytisch vorgeht, 
jedoch anders als die klassische Logik zugleich mit Autonomie und 
Heteronomie umgehen kann. Sie erlaubt einen Übergang von der 
deterministischen Welt des Seins in eine dynamische und zukunftsof-
fene Welt des Werdens. Sie macht es möglich, Systeme zugleich als 
operational geschlossen als auch in Relation und Beziehung zu ihrer 
Umwelt zu begreifen. 

Im Folgenden geht es darum, Günthers Idee der Polykontextu-
ralität zumindest insoweit vorzustellen, als dass wir die zentralen 
Begrifflichkeiten seiner Konzeption für die weitere Analyse produktiv 
nutzen können.9 Beginnen wir dabei mit einer Frage, die auch für 

8	»In unserem Kontext soll Polykontexturalität heißen: daß die Gesellschaft 
zahlreiche binäre Codes und von ihnen abhängige Programme bildet und 
überdies mit sehr verschiedenen Programme bildet und überdies Kontext-
bildungen mit sehr verschiedenen Unterscheidungen (neuerdings sogar 
wieder: Männer und Frauen) anfängt. Auch die Logik bildet keine Aus-
nahme, sie kann aber ihren spezifischen Kontext in der Vereinfachung der 
Polykontexturalität sehen. Wenn dies umumgänglich ist, dann fungiert 
der eine Kontext als Rejektionsgesichtspunkt für die Unterscheidungen 
anderer, so zum Beispiel der politische Kontext Regierung/Opposition zur 
Rejektion der Unterscheidung wahr/unwahr. Das heißt nicht (bitte sorg-
fältig lesen!), daß die Werte bzw. Bezeichnungen anderer Kontexte nicht 
anerkannt werden, wohl aber, daß die eigene Operation sich nicht um 
deren Unterscheidungen bemüht – sowie die Politik natürlich hinnimmt 
(und sie wäre politisch schlecht beraten, täte sie es nicht), was die Wis-
senschaft als wahr bzw. unwahr herausfindet, aber nicht selbst zwischen 
diesen beiden Werten wählt« (Luhmann 1998c, 666).

9	Siehe zu einer gründlicheren Einführung Kurt Klagenfurt (2001), Rudolf 
Kaehr (1993) und vor allem auch Nina Ort (2007). Darüber hinaus natürlich 
das Werk von Gotthard Günther. Siehe als Einstieg etwa Günther (1963).

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


35

Polykontexturalität

den Hirndiskurs von hoher Relevanz ist, nämlich der Frage nach 
dem Verhältnis von Subjekt und Objekt. Dieses Verhältnis ist tief 
in jede Denkbewegung eingewoben. Das Denken hat immer einen 
Gegenstand, sei es der Gedanke selbst, auf den es verweist, oder aber 
eine wie auch immer geartete Referenz auf eine sinnliche Erfahrung. 
Es hat immer ›etwas‹ zum Inhalt und kann nicht ›nichts‹ zum Inhalt 
haben. Man könnte jetzt einwenden, dass sich doch auch die Ne-
gation des Seins thematisieren lässt, man kann zum Beispiel sagen, 
›dieses Ding gibt es hier nicht‹, doch diese semantische Operation 
funktioniert nur, indem ein Satz formuliert wird, der nun wiederum 
als ein Gedanke objektiviert werden muss. Man kann nicht denken, 
ohne etwas zu denken. Das absolute ›Nichts‹ ist ein Bereich, der 
weder sinnlich erlebt werden noch positivsprachlich in sinnvoller 
Weise gefasst werden kann. Um es hier im Sinne von Wittgenstein 
auszudrücken, die Substantivierung der logischen Operation ›nicht‹ 
zu einem ›Nichts‹ ist unsinnig, denn das Sein ist qua Existenz nicht 
negierbar. 

Zweiwertige Logik und das Gesetz vom  
ausgeschlossenen Dritten

Hieran schließt sich die klassische Identitätslogik und die hieraus 
abgeleitete Ontologie an. Es muss davon ausgegangen werden, dass 
ein Gegenstand mit sich selbst identisch ist (A = A), also entweder 
etwas Bestimmtes ›ist‹ oder dieses eindeutig ›nicht ist‹. Ein Drittes ist 
hier nicht gegeben. Die Aussage ›A kann auch ≠ A sein‹ erscheint aus 
dieser Perspektive widersprüchlich und ist entsprechend als unsinnig 
zurückzuweisen. Auf Basis dieser klassischen Logik lässt sich Welt 
nur auf eine spezifische Art und Weise begreifen. Indem nun auf der 
einen Seite des Gleichheitszeichens derselbe Wert stehen muss wie auf 
der anderen, definieren sich Wahrheitsbedingungen (entweder wahr 
oder falsch). Hieraus lassen sich dann kompliziertere Kausalitätsbe-
ziehungen formulieren, entsprechend denen die auf der einen Seite 
benannten Ursachen aufgrund einer spezifischen funktionalen Bezie-
hung zu einem wohl definierten Effekt auf der anderen Seite führen 
(ansonsten ist das vorgeschlagene Kausalitätsmodell falsifiziert).10 
Die Identitätslogik führt zu einem Wissenschaftsverständnis der kau-
salen Erklärung entsprechend der das Sein die Reflexion determi-

10	 Dies lässt sich dann auch wahrscheinlichkeitstheoretisch reformulieren: 
Die Wahrscheinlichkeiten auf der einen Seite sind mit Häufigkeitsvertei-
lungen auf der anderen Seite zu korrelieren.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

niert. Insofern die Wirklichkeit richtig erkannt ist, fügt die Reflexion 
dem Sein nichts hinzu. Der Beobachter erscheint hier nur als Spiegel 
der Realität. Auch das Subjekt muss im strengen Sinne der Kausalität 
verschwinden, denn es fügt der objektiven Wirklichkeit ebenfalls 
nichts hinzu. Tertium non datur.11 

Wir begegnen hier dem hirnwissenschaftlichen Befund, dass, so-
bald man Kognition objektivistisch beschreibt, außerhalb des phy-
sikalischen und chemischen Universums nichts zu finden ist, was 
einer kausalen naturwissenschaftlichen Erklärung etwas hinzufü-
gen könnte. Die elektrischen Aktivitäten der Nervenzellen, die beim 
Sprechen verursachten Schallwellen und die sensorische Reizung der 
Sinneszellen durch den Schall bilden hier ein vollständiges und lo-
gisch geschlossenes Universum der Erklärung, indem das Bewusstsein 
bestenfalls noch als spiegelndes, aber kausal nutzloses Epiphänomen 
in Erscheinung treten kann. Dies schließt nicht aus, dass Subjektivität 
thematisiert werden kann. Man kann sehr wohl darüber sprechen, 
wie das Gehirn Bewusstsein erzeugt, welche Gedanken mit welchen 
Zuständen korrelieren – oder man kann seinen Zweifel betrachten, 
um hieraus einen Hinweis für die eigene Existenz abzuleiten. 

Doch durch diese Objektivierungen wird die Subjektivität wiede-
rum ihrer eigentlichen Qualität beraubt. Um mit Nina Ort zu spre-
chen: »Entweder wird Subjektivität als Thema ermöglicht – dann je-
doch um den Preis der Subjektivität, nämlich als Objektivität –, oder 
Subjektivität bleibt aus dem Bereich der Objektivität vollkommen 
ausgeschlossen. Wie auch immer, thematisiert werden kann dem-
nach nur ein völlig objektives, subjektfreies Universum des ›Seins‹. 
Insofern ergibt sich aus diesem Erkenntnismodell eine einwertige 
Ontologie«.12 Die Möglichkeit, dass Bewusstsein oder Subjektivität 
einen zusätzlichen Unterschied machen, also der objektiv beschrie-
benen Welt etwas Drittes hinzufügen, ist innerhalb der zweiwertigen 
Logik nicht denkbar.13 

11	 »Wer objektives Sein denkt, der unterwirft unweigerlich seinen Refle-
xionsprozess dem Prinzip der Identität, des verbotenen Widerspruchs 
und jenem dritten Prinzip, das verbietet, daß die Reflexion über das 
Thema ›Sein‹ hinausgeht. Das Tertium non datur impliziert, daß auf 
dem Boden einer zweiwertigen Logik die Reflexion sich selbst als Sein 
verstehen muß. D. h., sie ist immer diejenige positive Bestimmung, die 
das ihr gegenüberstehende Ding nicht ist. Sie kann nichts ›Drittes‹ sein. 
Das Dritte existiert nicht, weil es aus dem Gesamtthema des Denkens 
herausfällt. Dieses Thema ist ›Sein‹ und nicht ›Nichts‹« (Günther 1978, 
152 f.).

12	  Ort (2007, 33).
13	 »Die Platonisch-Aristotelische Tradition unseres Denkens ist deshalb so 

exklusiv seins-thematisch, weil sie selbst dort, wo sie sich ausdrücklich 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


37

Polykontexturalität

An dieser Stelle ist es wichtig, das Ergebnis im Auge zu behalten, 
auf das Günther hin argumentiert. Es geht ihm weder darum, ein 
inneres Seelenwesen als zusätzliches Sein zu etablieren, noch eine 
andere metaphysische Spekulation zu entfalten. Sein Ziel ist viel-
mehr im Anschluss an Hegel, einer transklassischen Logik den Weg 
zu bahnen, in der auch das Nicht-Sein eine eigenständige Rolle in 
der Welt spielen kann. Es geht hier also nicht darum, die klassische 
Logik für ungültig zu erklären oder durch parapsychologische Fak-
toren zu ergänzen, sondern eine Perspektive zu entwickeln, welche 
die klassische Identitätslogik enthält, diese jedoch nur als den lokalen 
Fall einer übergreifenden reflexiven Struktur des Werdens begreift. 

Mehrwertige Logik

Wie geht nun Günther vor: Im einfachsten Fall wird die zweiwertige 
Logik durch nur eine weitere Reflexionsinstanz erweitert. Neben der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie der klassischen Identitätslogik entsteht 
ein zweiter Ort der Reflexion und hiermit ergeben sich zwei sub-
jektive Komponenten, was eine Reihe von Konsequenzen mit sich 
bringt. Mit Günther finden wir nun eine ›Es-, Ich-, Du-Struktur‹ 
vor. Die Positionierung über drei Orte ergibt unterschiedliche Re-
flexionsmöglichkeiten. Das Es-Ich-Verhältnis lässt sich weiterhin im 
Sinne der klassischen Identitätslogik als eine Spiegelung von Sein 
beschreiben, entsprechend der das Subjekt dem Sein nichts hinzu-
fügt, sondern dieses einfach nur erkennt. Beim Ich-Du-Verhältnis 
stellt sich die Sachlage jedoch anders dar. Das ›Du‹ erscheint im 
reziproken Austauschverhältnis nun als ein anderes ›Ich‹, das jetzt 
selbst eine Subjekt-Objekt-Relation – und damit eine eigene klassi-
sche Kontextur – bildet. Um hier wieder mit Ort zu sprechen: »[Kein] 
›Ich‹ reflektiert ein ›Du‹ einfach nur als ein Objekt. Wie ich bereits 
angedeutet habe, gesteht es dem ›Du‹ autologisch Subjektivität zu, 

nicht mehr in metaphysischen Kategorien bewegt, nichtsdestoweniger 
ausschließlich auf das dem Denken entgegenstehende dinghafte Objekt 
gerichtet ist und Subjektivität ebenfalls nur als in sich beschlossenes 
Etwas, d. h. ›objektiv‹ begreifen kann.

	 Subjektivität, Geist, Sinn wird in dieser Logik entweder nur a-thematisch 
mitgeführt oder fremd-thematisch verstanden. D. h., es wird unter einer 
logischen Fundamentalkategorie begriffen, die dem Wesen der Subjekti-
vität völlig fremd ist. Die Fundamentalkategorie ist: objektive Identität. 
Aber das ist gerade das Wesen der Subjektivität, daß sie nicht mit ihrem 
Gegenstand identisch ist. Sie reflektiert die Identität nur als das Wesen 
des anderen, das ihr in den in sich selbst beschlossenen Dingen gegen-
übertritt« (Günther 1978, 141 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

obwohl das ›Du‹ dem ›Ich‹ so fremd bleibt, wie jedes andere Objekt. 
Da die Reflexion des ›Du‹ also kein einfaches ›Sein‹ reflektiert, son-
dern ›Reflexion‹, kann sie diese nur als ›leeren Akt‹ reflektieren, das 
heißt als Wille oder als Handlung«.14

Die Reflexion des Du fügt diesem etwas hinzu, was durch die 
Spiegelung von Sein im Subjekt nicht gedeckt ist, denn es gibt keine 
objektiven Kriterien, um zu beurteilen, ob das Du wirklich ›Sub-
jektivität‹ besitzt oder ob man es lediglich mit einem hoch entwi-
ckelten strukturdeterminierten Automaten zu tun hat.15 Man kann 
Subjektivität nur durch Reflexion zuschreiben und hiermit tritt die 
Reflexion unweigerlich nun selbst in die Beziehung von Ich und Du 
mit ein. Die Reflexion fügt hiermit der Welt etwas Eigenständiges, 
etwas Drittes, hinzu. 

In soziologischer Hinsicht begegnen wir hier dem von Talcott 
Parsons beschriebenen Problem der doppelten Kontingenz. Das Ich 
weiß nicht, was im anderen Ich vorgeht und umgekehrt (es kann 
noch nicht einmal wissen, ob der andere überhaupt über Bewusst-
sein verfügt). Mit Blick auf die Dyade finden wir nun die Situation 
einer doppelten Unsicherheit vor, die sich nur dadurch stabilisieren 
lässt, dass beide Akteure aufgrund des beobachtbaren Verhaltens des 
jeweils anderen ihre eigenen Zurechnungs- und Erwartungsmuster 
etablieren. Hinsichtlich der eigenen Selbstfestlegung und damit auch 
der eigenen Struktur lässt man sich also dadurch konditionieren, wie 
man den anderen einschätzt. Auf dieser Basis kommen wir schließlich 
mit Luhmann zu einem dreigliedrigen Kommunikationsbegriff, der 
sich aus den drei Selektionen Information, Mitteilung und Verstehen 
zusammensetzt.16 Kommunikation kann jetzt nicht mehr im Sinne 
eines zweiwertigen, repräsentationalen Weltmodells qua Information 
auf ein Sein verweisen (etwa in dem Sinne, dass der eine etwas sagt 
und der andere dieses versteht). 

Das Verstehen hat nun mit Günther selbst eine Reflexionsleistung 
zu vollbringen: Es muss die Beziehung zwischen Information und 
Miteilung deuten, um erst hierdurch für sich Information erarbei-
ten zu können. Verstehen funktioniert nur, wenn dem anderen eine 
Intentionalität und Absicht zugerechnet wird, der andere also als 
kommunikativ Handelnder gesehen wird. Information – das Wissen 
um das, was der Fall ist – ist nun nicht mehr ontisch, qua Verweis 
auf eine objektive Realität gegeben, sondern errechnet sich erst durch 

14	 Ort (2007, 145).
15	 Richard Rorty hat hierzu ein wunderschönes Gedankenexperiment auf 

Grundlage der Annahme von menschenähnlichen Zwitterwesen auf ei-
nem anderen Planeten vorgelegt (Rorty 1987 [1979], 85 ff.).

16	 Vgl. Luhmann (1993, 191 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


39

Polykontexturalität

eine Reflexion, die auf diesem Wege selbst in den Strukturbildungs-
prozess eingreift.17 

Gehen wir mit Günther einen Schritt weiter. Mit der ›Es-, Ich-, 
Du-Struktur‹ haben wir eine dreiwertige Logik, in der gleichzeitig 
mehrere Reflexionsverhältnisse gelten. ›Ich-Es‹ und ›Du-Es‹ bilden 
jeweils eine zweiwertige Kontextur, die im Sinne der zweiwertigen 
Identitätslogik als Repräsentation der Wirklichkeit erscheint. ›Ich-
Du‹ erscheint demgegenüber als ein Reflexionsverhältnis, das sich 
durch Deutung und Zurechnung, nicht jedoch als eine repräsentie-
rende Abbildung realisiert. Darüber hinaus ergibt sich eine weitere 
Möglichkeit der Relationierung, die darauf beruht, dass das Verhält-
nis von zwei Positionen zueinander reflektiert werden kann. Das ›Ich‹ 
kann nun etwa das Verhältnis von ›Es-Du‹ vergegenständlichen. Es 
blickt auf die klassische zweiwertige Kontextur von Objekt und Re-
präsentation und kann aufgrund der reflexiven Distanz mit der Re-
jektion eine transklassische Operation vollziehen, welche die durch 
die binäre Struktur aufgeworfene Sicht verwirft (so lässt sich nun 
beispielsweise sagen: ›Was Du wahrnimmst, ist eine Täuschung‹). 
Die durch eine klassische Kontextur aufgespannte Subjekt-Objekt-
Dichotomie kann lediglich festellen: Da ist etwas Bestimmtes oder 
dieses bestimmte Etwas ist nicht. Aus dem Blickwinkel einer weiteren 
Kontextur jedoch, welche dieses Verhältnis reflektiert, ergibt sich 
ein ganzes Spektrum an Alternativen: Das, was dort ist, kann un-
bestimmt bleiben, in anderer Weise bestimmt werden oder als noch 
nicht bestimmt erscheinen. 

Beispielsweise sagt ein Mann zu einer Frau: ›Ich liebe Dich‹. 
Mit Blick auf die Selektion von Information und Mitteilung mag 

nun zunächst klassisch geschaut werden, ob die Aussage denn wirk-
lich so gemeint sein kann, die Wahrnehmung eines liebevollen Blicks 
oder einer gegenteiligen Geste die Aussage verifiziert oder falsifi-
ziert.18 Darüber hinaus lässt sich aber auch die Alternative Liebe/

17	 Hierdurch ergibt sich dann mit Blick auf die Du-Position ein ganzes 
Spektrum möglicher Varianten der Sinnkonstitution (will der andere 
täuschen, sind hier unbewusste Motive am Wirken; hat das, was gesagt 
wird, überhaupt einen Sinn oder entspringt es nur einem pathologischen 
Gehirn etc.).

18	 »›Wahr‹ ist deshalb kein einfacher logischer Wert mehr, weil das Wahre in 
der Ich-Du-Relation eine andere logische Struktur zeigt als in der Ich-Es 
oder Du-Es Beziehung. In der klassischen Logik etabliert die Negation 
eine Existenzdifferenz zwischen Sein und Nichtsein. Es ist evident, daß 
der Unterschied zwischen ›Ich‹ und ›Du‹ nicht als Existenz- sondern als 
Reflexionsdifferenz gedacht werden muß« (Günther 1976, Die philoso-
phische Idee einer nicht aristolischen Logik, S. 27 f. hier zitiert nach Ort 
2007, 94 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Nicht-Liebe verwerfen und vermuten, dass es um ein anderes Thema 
geht (beispielsweise darum, das schlechte Gewissen zu vertuschen, 
mit einer anderen geflirtet zu haben). Drittens ist es möglich, die 
Aussage in der Schwebe des Noch-Unbestimmten zu halten, um dann 
vielleicht durch das eigene Anschlussverhalten mit beitragen zu kön-
nen, dass sich Liebe entwickelt. Schon in diesem kleinen Beispiel 
finden wir Verweise auf Reflexionsverhältnisse, die sich nicht mehr 
auf die binäre Struktur von wahr/falsch reduzieren lassen, sondern 
in denen der Wechsel von einer zur anderen Kontextur in Betracht 
gezogen werden kann und hierdurch eine offene Prozessualität denk-
bar wird.19 
Es ist an dieser Stelle wichtig, zu begreifen, dass die subjektiven Kom-
ponenten ›Ich‹ und ›Du‹ nicht ontisch zu verstehen sind, etwa als mit 
inneren Seelenwesen ausgestattete biologische Maschinen. Innerhalb 
der Güntherschen Konzeption bezeichnen sie nur die logische Anord-
nung räumlich verteilter Reflexionsperspektiven. Entscheidend für 
das Verständnis der hier entwickelten Denkfigur ist die kybernetische 
Einsicht, dass Lebewesen nicht nur in einer Umwelt sind, sondern 
eine Umwelt haben. Während ein Stein zu seiner Umwelt in einem 
Verhältnis steht, indem seine Orts- und Geschwindigkeitsbestim-
mung vollkommen determiniert sind, verhält sich die Sachlage bei 
Lebewesen anders. Ihr Verhältnis zur Umwelt ist auch durch ihre in-
terne Organisation der Informationsverarbeitung bestimmt.20 Selbst 
in einer deterministischen Beschreibung müssen sie deshalb als eine 
nicht triviale Maschine erscheinen, deren Verhalten üblicherweise 
nicht voraussagbar ist, da dieses von einer in der Regel unbekannten 
Interaktionsgeschichte abhängig ist.21 Aus kybernetischer Perspektive 
darf Information deshalb nicht mehr entsprechend der Metapher 
vom Nürnberger Trichter als Übertragung von Fakten verstanden 
werden, sondern ist als ein Selektionsprozess zu konzipieren, der aus-

19	 »An dieser Stelle greift die Kybernetik mit ihrer Theorie der selbstre-
flektierenden Systeme ein und stellt fest, daß es reflexionstheoretisch 
betrachtet ein Umtauschverhältnis nicht nur eine Alternativsituation 
zwischen zwei Werten repräsentiert, die zur Parteinahme für das eine 
oder das andere Verhältnisglied verlocken, sondern daß sich noch eine 
zweite, tiefer fundierte (trans-klassische) Alternative anbietet: man kann 
nämlich das Alternativverhältnis von zwei Werten akzeptieren oder als 
Ganzes verwerfen« (Günther 1963, 148 f.).

20	 Um mit Gregory Bateson zu sprechen: wenn man einen Stein tritt, weiß 
man, was passiert, er fliegt entsprechend der newtonschen Gesetze durch 
den Raum, tritt man einen Hund, hat man es demgegenüber mit einem 
unberechenbaren Eigenverhalten zu tun. Vgl. Rolf Todesco (2007).

21	 Siehe zu trivialen und nicht trivialen Maschinen Heinz von Förster (1994, 
357 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


41

Polykontexturalität

schließlich von den Eigenzuständen des Lebewesens moderiert wird. 
Information erscheint nun mit Gregory Bateson als ›ein Unterschied, 
der einen Unterschied macht‹ – nicht mehr und nicht weniger.22 Selbst 
Pflanzen – man denke hier beispielsweise an Sonnenblumen, die ihre 
Blüte dem Sonnenverlauf anpassen – verhalten sich zu ihrer Umwelt, 
was jedoch voraussetzt, dass sie über einen internen Prozess verfügen, 
der zumindest ein rudimentäres Modell der Umwelt erzeugt, an das 
sich dann ein Regelprozess anschließen kann, und in diesem Sinne 
lässt sich mit Günther auch bei einfachen Organismen davon spre-
chen, »daß ein System eine Umwelt besitzt«, dass es »kraft seiner 
internen Organisation« in der Lage ist, »diese Umwelt, qua Umwelt 
in sich abzubilden«.23

System als komplexer Begriff

Hiermit kommen wir zu dem Systembegriff der modernen System-
theorie, entsprechend der ein System [S] als Funktion [f] seiner selbst 
und seiner Umwelt [U] angesehen werden muss (S = f [S,U]). Das 
System erscheint nun weder durch sich selbst noch durch Umweltein-
flüsse determiniert. Am ehesten könnte man sagen, dass es unter dem 
Einfluss von Umwelt sich selbst und damit auch seine Bezugnahme 
auf Umwelt verändert. Solchermaßen charakterisierte Systeme sind 
im Sinne der zweiwertigen Logik nicht zu beschreiben, denn es gilt 
weder die identitätserhaltende Beziehung S = S noch eine eindeutige 
Kausalbeziehung im Sinne von S = f [U], entsprechend der die Sys-
temzustände durch die Umwelt vollständig determiniert werden. Erst 
eine polykontexturale Beschreibung hilft aus dem Dilemma der klas-
sischen Logik, welche ein System nur tautologisch (mit sich identisch) 
oder paradox (mit sich nicht identisch) beschreiben kann. Sreflexiv tritt 
als dritter Wert mit in die Beschreibung hinein. 

Das System gewinnt hierdurch zwischen Selbst- und Umweltdeter-
minierung eine weitere Möglichkeit der Strukturgenese. Es kann jetzt 
auch die Relation zwischen sich selbst und der Umwelt reflektieren. 
Mit Blick auf die Kontextur S–U erscheint das System weiterhin als 
ein Sein, welches sich entsprechend der klassischen Physik kausal 
über definierte Energie und Materieflüsse beschreiben lässt. In der 
Kontextur (S–U)reflexiv kommt mit dem Beobachter jedoch eine refle-
xive Instanz ins Spiel, die im Sinne der Batesonschen Information 
einen Unterschied macht und entsprechend das System als autonom 
charakterisiert, als ein Aggregat, das der Umwelt mit Eigenaktivität 

22	 Siehe Bateson (1987).
23	 Günther (1976): Das metaphysische Problem einer Formalisierung der 

transzendental-dialektischen Logik. S. 209. Hier zitiert nach Ort (2007, 
83).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

gegenübertritt und hiermit eine Verschiebung einleitet, die von einem 
determinierten Sein wegführt und zu einem zukunftsoffenen Werden 
hinleitet.24 Hiermit tritt mit Blick auf die Evolution von Systemen 
und ihren Umwelten das Neue auf die Bühne.25

Systeme lassen sich also nur dann sinnvoll beschreiben, wenn man 
ihnen eine subjektive Komponente zugesteht. Es ist hier wieder not-
wendig zu verstehen, auf welcher Abstraktionslage Günther diese 
Einsicht formuliert. Es ist nicht die Rede von einem phänomenalen 
Bewusstsein, sondern allein von einem ›Beobachter‹, der – wie auch 
immer realisiert – eine Reflexionsinstanz darstellt, die – nach welchen 
Kriterien auch immer – unterscheiden kann – und hieraus Schlüsse 
zieht, die im System selber wieder wirksam sind. 

An dieser Stelle kommen wir zu einem weiteren wichtigen Punkt, 
nämlich dem der Intransparenz zwischen System und Umwelt. Hier-
aus entstehen zusätzliche Freiheitsgrade. Systeme haben eine Umwelt 
– oder besser gesagt: ein Modell der Umwelt – und befinden sich in 
einer Umwelt. Die systeminnere Umwelt wird durch die systemäuße-
re Umwelt moduliert, jedoch nicht in der Weise kausal bedingt, dass 
drinnen abgebildet wird, was draußen vor sich geht. Ganz im Sinne 
von Jean Piaget folgen die Reflexionsleistungen der Struktur des ko-
gnitiven Systems und nicht der Erscheinung der wirklichen Welt.26 
Hieraus lassen sich zwei wichtige Konsequenzen ableiten. Zum einen 
hat das Modell der Umwelt immer eine niedrigere Komplexität als 
die Verhältnisse der Umwelt selber. Die Wirklichkeit ist stets kom-
plizierter und vielfältiger, als ihr Modell es sein kann. Zum anderen 
erscheint jedes hinreichend elaborierte System für einen weiteren 
Beobachter als komplex. Beim besten Willen wird er nicht in der Lage 
sein, die Kausalbedingungen des Systems nachzuzeichnen, welche das 
Verhalten des Systems bestimmen. Dieselbe Intransparenz gilt dann 

24	 Eine in diesem Sinne verstandene Kybernetik führt zu einem Symme-
triebruch in der Zeit. Die Zukunft erscheint nicht mehr als die kausale 
Verlängerung der in der Vergangenheit angelegten Bewegungen, sondern 
als prinzipiell offen und kann entsprechend in verschiedene Strukturva-
rianten einrasten (vgl. diesbezüglich Prigogine 1979).

25	 Mit Baecker gesprochen kommt hier ein Joker mit ins Spiel: »Das kleine 
f verschob die Frage nach der Reproduktion des Systems auf ein Drittes, 
das sich weder in der Identität des Systems (S = S) noch in der Differenz 
zwischen System und Umwelt (S ≠ U) erschöpfte. Dieses Dritte ist der 
Joker, den niemand je zu Gesicht bekam, dem die Systemtheorie jedoch 
nicht aufhört nachzustellen« (Baecker 2002, 86).

26	 Siehe etwa Piaget (1992). Siehe mit Blick auf eine Kritik an einer Philoso-
phie, die von der Struktur und damit der Genese des Erkennens absieht 
Piaget (1985). Vgl. hinsichtlich der Beziehung zwischen Piaget und dem 
neurobiologischen Konstruktivismus auch Rusch (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


43

Polykontexturalität

allerdings auch für die Selbstbeobachtung. Auch eine noch so gute 
Modellierung der Eigenzustände erlaubt es nicht, vorherzusagen, wie 
man in einer konkreten Situation reagieren würde. Mit Blick auf die 
Weltzustände sind die Selbst- und Fremdmodellierungen also nicht 
nur lückenhaft, sondern unterliegen einem unhintergehbaren Kom-
plexitätsgefälle, das in die Beziehung zwischen System und Umwelt 
eingelagert ist. 

Volition

Was bedeutet dies aber nun für die Art und Weise, wie Systeme mit 
ihrer Umwelt umgehen? Günther kommt hier zu seiner bekannten 
Differenzierung zwischen Kognition und Volition. Der Kognition 
entspricht die Auffassung einer zweiwertigen Logik, nach der das 
Subjekt das Sein einfach spiegelt, ohne etwas hinzuzutun. Würde 
man nun theoretisch die Welt entsprechend einem Gottesaugenstand-
punkt vollkommen in ihren Bewegungen erkennen können, so würde 
damit auch die Zukunft bestimmt sein, denn dem beobachtenden 
Subjekt würde entsprechend der zwingenden Einsicht nichts anderes 
übrig bleiben, als sich den Trajektorien einer längst geschriebenen 
Rationalität zu fügen.27 

Entscheidend für das Verständnis realer Systeme ist aber nun, dass 
sie aus prinzipiellen Gründen nicht einmal ansatzweise über eine 
diesbezügliche Weltbeschreibung verfügen. Die vielfältigen Kontin-
genzen der Umwelt sind nicht zu beherrschen, in ein anderes Subjekt 
lässt sich nicht hineinschauen und auch die Beziehung zwischen dem 
eigenen Bewusstsein und den eigenen (physiologischen Zuständen) 
bleibt verdunkelt. 

Hieran schließt sich ein Konzept der Volition an, das einerseits an 
der Intuition eines willentlichen Entscheidungsaktes anknüpft, ohne 
jedoch dabei einer subjektphilosophischen Tradition folgen zu müs-
sen, welche das Konzept der Willensfreiheit transzendental überhöht. 
Volition erscheint nun einfach als Antwort auf die Tatsache, dass die 
Beziehung zwischen Welt und Modell unterbestimmt ist. Der intenti-
onale Akt verweist damit weitaus weniger auf eine äußere Welt, als 
es dem Commen Sense erscheint. Er zielt vor allem auf eine näher 

27	 »[Ein] absolut, allwissendes Selbstbewusstsein ist reine Erinnerung und 
steht somit transzendental am Ende aller Zeiten. (Denn wenn es für 
dieses Bewusstsein noch eine Zukunft gäbe, die sich als freie, noch un-
bestimmte Möglichkeit eines handelnden Willens darstelle, dann wäre es 
eben nicht allwissend infolge seiner Ohnmacht die Zukunft zu bestim-
men!« (Günther (1976), Wahrheit, Wirklichkeit und Zeit, hier zitiert 
nach Ort 2007, 168 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

nicht zu bestimmende Leerstelle zwischen Umwelt und Modell der 
Umwelt. Sie erscheint als ein Systemzustand, der erst mit einer Hand-
lung in eine Form einrastet, welche die Unbestimmtheit unterbricht, 
indem sie eine neue Ordnungsrelation herstellt. Um es hier mit Nina 
Ort zu formulieren: »Die Handlung orientiert sich nämlich nicht an 
einem konkreten Objekt – denn genau dies wäre nichts anderes als 
die bereits im klassischen Erkenntnismodell dargestellte Reaktion auf 
etwas, das bereits existiert. Der hier intendierte Begriff der Handlung 
beschreibt Handlung als ordnenden, gestaltenden Zugriff auf eine an 
sich noch unbestimmte Situation. [...] Der Wille oder die Handlung 
bezieht sich auf eine indeterminierte oder unbestimmte Situation 
und nicht auf ein konkretes Objekt oder Wirklichkeitsdatum, das 
bedeutet auf eine Relation«.28

Frei nach Heinz von Foersters Diktum, dass wir nur jene Fragen 
entscheiden können, die prinzipiell unentscheidbar sind,29 erzeu-
gen die Kompartimentierungen der sich selbstreferenziell zugleich 
abkapselnden wie auch auf die Umwelt beziehenden Systeme jene 
Indifferenzlagen, die nur noch durch Entscheidung, d. h. durch ein 
Hineinspringen in eine ordnende Praxis, zu bewältigen sind. Die 
psychische Praxis des Denkens im Speziellen und die Reflexion als 
generelle Praxis von Systemen erschaffen gewissermaßen eine Prob-
lemlage, die lediglich durch Eigenaktivität überwunden werden kann. 
Ihre Unterscheidungen erzeugen ein Wissen und eine Kognition, die 
jedoch zugleich jene Grenzen mitproduziert, die dann nur durch vo-
litive Handlungen als dem nächsten Ordnungsschritt überschritten 
werden können. Man könnte sagen, der Prozess kommt gewisser-
maßen nicht weiter und erzeugt hiermit eine Reflexionsverlegenheit, 
die nur dadurch durchbrochen werden kann, indem eine weitere 
willkürliche Unterscheidung wieder Ordnung herstellt. 

Innerhalb einer polykontexturalen Beschreibung erscheinen Vo-
lition und Kognition nun als zwei unterschiedliche Orte, in denen 
sich Es und die zwei subjektiven Komponenten Ich und Du aus 
jeweils unterschiedlicher Reflexionsperspektive zueinander in Bezie-
hung setzen. Die Kognition erscheint als das zweiwertige Modell der 
klassischen Logik, entsprechend der nur etwas Bestimmtes und nicht 
etwas anderes gesehen werden kann. Der Konnex zwischen Kogni-
tion und Wirklichkeit ist eindeutig definiert. Die Volition entspricht 
einer Reflexion der Beziehung zwischen dem ›Es‹ und dem als ›Du‹ 
vergegenständlichten ›Ich‹. Hierdurch eröffnen sich Möglichkeiten, 
von den durch die zweiwertige Logik vorgegebenen Wirklichkeits-
sichten abzuweichen (Rejektion). 

28	 Ort (2007, 157 f.).
29	 Siehe v. Foerster (1994, 351).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


45

Polykontexturalität

Der Prozess kann in eine andere Deutung einrasten, eine andere 
Kontextur anlaufen, die dann jedoch – sobald als Kognition verfestigt 
– wieder den Charakter der klassischen Identitätslogik annimmt, 
denn im Denken – nun als Einheit von Erkennen und Handeln zu 
verstehen – erscheint wiederum etwas Bestimmtes und nicht etwas 
Unbestimmtes.30 Die Symmetrie ist nun gebrochen. Die (möglichen) 
Alternativen sind zu einer Entscheidung dekomponiert. Kognition 
und Intentionalität, Objektivität und Wollen erscheinen hiermit als 
verschiedene Orte einer sich selbst konstituierenden Dynamik eines 
übergreifenden Prozesses. Dieser lässt auf der einen Seite den auf ein 
Objekt gerichteten Willen ausfallen und auf der anderen Seite eine 
Kognition entstehen, welche eine objektivierende Realität erzeugt. 
Beide Aspekte erscheinen als komplementäre zweiwertige Kontex-
turen, die dann jeweils im Sinne der klassischen Logik in sich wider-
spruchsfrei operieren.31 Handlungen erscheinen aus dieser Perspek-
tive »als Form der Reflexivität, und noch genauer, als Reflexivität, 
die sich nicht auf ein Objekt, also auf ›Sein‹ bezieht, sondern Sein 
erst erzeugt«.32 Die klassische Logik sieht hier zusagen immer nur 
das Produkt, das Ergebnis einer Reflexion, die dann widerspruchsfrei 
Dinge oder vergegenständlichte Subjekte ausfällt, dabei aber den 
reflexions-, unterscheidungs- und damit theoriegeleiteten Prozess ver-

30	 »Der in die Geschichte gestellte Mensch kann die ihm in der Umtausch-
reflexion gegebenen Alternativen nicht in der Schwebe lassen. Um zu 
existieren, muss er eine der beiden Seiten bejahen und sie verwirklichen. 
Aber diese Akzeption des Umtauschverhältnisses als Basis einer Ent-
scheidung zwischen den Verhältnisgliedern hat die paradoxe Wirkung, 
daß eben durch jenes Akzeptieren das Umtauschverhältnis als logisches 
Fundament der Freiheit verloren geht. Die unvermeidlich gewordene 
Entscheidung verwandelt es in eine Wertproportion, in der sich Wahr 
und Falsch, und Gut und Böse als miteinander unvertauschbar feindlich 
und unversöhnlich gegenüber stehen« (Günther 1963, 149).

31	 »Wille und Vernunft sind Ausdruck ein und derselben Tätigkeit des Gei-
stes, jedoch von zwei verschiedenen Gesichtspunkten aus betrachtet. 
Mit anderen Worten: Vernunft und Wille oder einerseits theoretische 
Reflexion und andererseits kontingente Entscheidung sind nur rezipro-
ke Manifestationen ein und derselben ontologischen Konfiguration, die 
durch die Tatsache erzeugt werden, daß ein lebendes System sich dauernd 
durch wechselnde Einstellungen auf seine Umgebung bezieht. Es gibt 
keinen Gedanken, der nicht stetig vom Willen zum Denken getragen 
wird, und es gibt keinen Willensakt ohne theoretische Vorstellung von 
etwas, was dem Willen als Motivation dient« (Günther 2002: Erkennen 
und Wollen, S. 237 zitiert nach Ort 2007, 154).

32	 Ort (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

deckt, der diese Kontexturen eröffnet.33 Um es hier hermeneutisch zu 
fassen: Weil Systeme es mit einer undurchschaubaren Wirklichkeit 
zu tun haben, müssen sie diese durch Deutung – man könnte auch 
sagen durch Beobachtung – festlegen.34

Wenn wir es mit Dingen zu tun haben, reicht die zweiwertige 
Identitätslogik aus. Notwendig wird eine komplexe, polykontextu-
rale Beschreibung jedoch immer dann, wenn wir es mit rekursiven, 
sich auf sich selbst verweisenden Prozessen zu tun haben. Das Pa-
radebeispiel hierzu ist natürlich das Bewusstsein und entsprechend 
muss sich jede Theorie des Bewusstseins in Widersprüche verstricken, 
sobald sie dieses positiv, das heißt seinslogisch, zu begreifen sucht. 
Denn entweder verschwindet das Bewusstsein in seiner Objektivie-
rung aus dem Feld der Analyse und erscheint dann bestenfalls als ein 

33	 Dies ist nur positiv möglich. Es kann nur etwas benannt und nicht nichts 
benannt werden. Die negative Seite dieses Prozesses, das Werden und 
das Noch-Nicht, können hier nicht gefasst werden, wenngleich dieser 
unsichtbare Prozess dem Ausfällen positiver Werte zugrunde liegt. »Die 
Positivsprache ist demnach diejenige des klassischen Denkens, das dem 
Sein zugewandt ist, und beschreibt, was als abgeschlossener Prozess exi-
stiert und sich dem Zugriff des Willens entzieht. Es ist eine Sprache, mit 
der die ›Dinge‹ identifiziert werden sollen. Die Positivsprache lässt sich 
also als diejenige Sprache beschreiben, die sich stets auf das Sein bezieht 
– und gerade deshalb besitzen in ihr die klassischen Axiome der Logik 
ihre vollkommene Gültigkeit, denn es würden tatsächlich gravierende 
Widersprüche auftreten, wenn ein objektives Datum des Seins zugleich 
negiert, etwas anderes oder etwas Drittes sein soll, anstatt einfach identi-
tätslogisch das, was es ist« (Ort 2007, 173). Demgegenüber beschäftigen 
sich dann »Negativsprachen« nicht »mit dem Sein, sondern mit Prozes-
sualität, das heißt, altmodisch ausgedrückt, mit dem ›Werden‹, dann ist 
das ›Sein‹ nur mehr ein Produkt von Prozessualität selbst« (Ort 2007, 
181).

34	 Auf Ebene einer Welttheorie legt genau dies dann auch eine informa-
tionstheoretische Interpretation der Quantentheorie nahe. Die Beob-
achterabhängigkeit kommt in der Physik dann nämlich nicht deshalb 
ins Spiel, weil ein inneres Seelenwesen die Macht hat zu entscheiden, 
sondern weil die Quantenbeschreibung prinzipiell einen Freiheitsgrad zu 
wenig aufweisen muss, also die Frage, wie die Welt sich in ihrem Verlauf 
entscheidet, nicht mehr kausal bestimmbar ist, sondern nur noch durch 
Beobachtung entscheidbar ist. In einer solchen Quantenwelt fallen aus 
dem Möglichkeitsraum potentieller Alternativen erst durch den Beobach-
tungsprozess konkrete Teilchen aus den sich zuvor noch überlagernden 
Wahrscheinlichkeitswellen noch nicht entschiedener Zustände aus. Siehe 
mit Blick auf die Beziehung von Quantentheorie und Informationstheorie 
etwa Zeilinger (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


47

Polykontexturalität

mysteriöses Epiphänomen, das es eigentlich nicht geben kann, oder 
es verdinglicht sich selber als eine Substanz, die dann jedoch als in-
neres Seelenwesen seine eigenen Aporien erzeugt. Mit Günther ergibt 
sich hier demgegenüber die Möglichkeit, Bewusstsein deontisch als 
Reflexionsinstanz zu betrachten, die gleichsam aus dem Negativen, 
aus dem Nicht-Sein ordnend in einen Prozess eingreift und so die im 
Alltagserleben bekannten Subjekt-Objekt-Relationen als Eigenwerte 
der Reflexion ausfällt. 

Kommunikation

Darüber hinaus erscheint auch die Kommunikation als ein kom-
plexes Phänomen, das in seinem Prozessieren immerfort auf sich 
selbst verweist bzw. gar nicht anders kann, als Reflexionsleistungen 
in Anspruch zu nehmen, um Werte zu erzeugen, anhand derer sie 
weiterkommunizieren kann. Offensichtlich sind an Kommunikation 
auch Bewusstseinssysteme beteiligt. 

Mit Günther wäre es grundsätzlich nicht falsch, Ich, Du1, Du2, 
Du3, Duetc. als örtlich verteilte Verweise auf psychische Systeme 
mitzuführen. Auf der Ebene der Bewusstseinssysteme ist das Sinn-
prozedere nun nicht mehr wie noch bei Alfred Schütz und Thomas 
Luckmann als vorgefertigter Entwurf zu verstehen, der im Sinne eines 
repräsentationalen Zugangs zur Welt seiner Realisierung zustrebt.35 
Vielmehr erscheint er jetzt als eine Kette sukzessiver Reflexionen, 
in denen jeweils das jüngste Glied den vergangenen Elementen eine 
Ordnungsrelation auferlegt, in der dann auch entsprechende Kog-
nitionen und Volitionen ausfallen. Homolog bekommt die Kommu-
nikation ihre Bestimmung erst durch die Anschlusskommunikation. 

Anders als noch in der technischen Informationstheorie lässt sich 
der Sinn einer Botschaft nun nicht mehr bestimmen, indem die In-
formation als Wahrscheinlichkeit eines bestimmten Signals aus ei-
nem definierten Auswahlbereich zurückgerechnet wird, denn der 
Auswahlbereich, d. h. das Spektrum möglicher Selektionen, ist nun 
ebenso unbestimmt wie die Information. Die dem Common Sen-
se vertrauten Verhältnisse verkehren sich auch hier: »Man findet 
nicht etwas vor, das dann Anlass für Kommunikation ist. Sondern 
man kommuniziert bereits und findet deswegen und darin Anlässe, 
die es erlauben, weiterzukommunizieren oder die Kommunikation 
abzubrechen«.36 

Der Ausgangspunkt ist nun nicht mehr der bestimmte Sinn und 
der vom Gegenüber her zu bestimmende Sinn, sondern die auf beiden 

35	 Siehe hier das Schützsche Diktum »Jeder Handlung geht der Entwurf 
voraus« (Schütz/Luckmann 2003, 465).

36	 Baecker (2005, 29).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Seiten ungewisse Ausgangslage des bereits bekannten Problems der 
doppelten Kontingenz.37 Zunächst erscheint der Sinn unbestimmt, 
um dann später in der Kommunikation in einen bestimmbaren, je-
doch nicht unbedingt für beide Seiten auf gleiche Weise zu bestim-
menden Sinn einzurasten. Dieser Prozess erhält gleichsam erst vom 
Ende der Kommunikation her seine Form. Kommunikation erzeugt 
dann erst die Information, »die bestimmte Nachrichten in ein Ver-
hältnis zum mitlesenden, jetzt aber unbestimmten Auswahlbereich 
möglicher anderer Nachrichten setzt. Kommunikation, wird dies 
dann heißen, arbeitet an der Bestimmung des Unbestimmten, aber 
Bestimmbaren, um Bestimmtes verstehen zu können«.38

Wir befinden uns hier noch auf einer sehr basalen Ebene des Theo-
riedesigns, auf der es angmessen ist, Kommunikation neben den Es-, 
Ich-, Du1- ... Dux-Positionen als eigene Kontextur zu begreifen. Man 
kann zwar mit dem Ich-Du-Verhältnis schon Zurechnungsmuster 
verstehen, etwa dass der eine dem anderen eine Handlungsabsicht 
unterstellt, ohne diese überprüfen zu können. Hierdurch erklärt sich 
aber noch nicht die Emergenz von übergreifenden Strukturen. Diese 
beruhen darauf, dass sich wechselseitige Zurechnungsprozesse – etwa 
in wiederholter Interaktion – in einer Weise stabilisieren, dass bei-
spielsweise ein ›Streit‹ entsteht, der nun eine strukturierende Eigen-
dynamik entwickelt, der sich die beteiligten Akteure auch dann nicht 
entziehen können, wenn sie anders attribuieren wollten.39 

Ein vierwertiges System, das über Kontexturen ›Es, Ich, Du‹ sowie 
über die Kontextur KommunikationStreit verfügt, gestattet struktur-
reiche Beschreibungen, entsprechend denen man auch damit um-
gehen kann, dass Ich und Du einander achten und wertschätzen, 
aber dennoch leicht in einen Streit verfallen, wenn sie miteinander in 
ein Gespräch verwickelt sind. Es werden Erfahrungsbereiche sowie 
deren Reflexionsverhältnisse beschreibbar, entsprechend denen man 
in bestimmten kommunikativen Kontexten gleichsam neben sich ste-
hend einem Skript zu folgen scheint, mit dessen Rollen man sich 
normalerweise weder selbst noch den anderen identifizieren würde. 
Es wird nun möglich, zwischen der Reflexionsposition ›Ich-Du‹ und 
›KommunikationStreit‹ zu differenzieren und hier zwei unterschiedliche 
relationale Dynamiken zu entdecken. Zudem kann die Kommunika-
tionStreit von ihrem eigenen Ort aus hochselektiv auf die Äußerungen 
der beteiligten Akteure entsprechend ihrer eigenen Typik zurückgrei-
fen. Nicht zuletzt – und dies ist für das Verständnis der modernen 

37	 Siehe zu einer kommunikationstheoretischen Interpretation des Problems 
der doppelten Kontingenz vor allem (Luhmann 1993, Kapitel 3)

38	 Baecker (2005, 22).
39	 Siehe zur Vergemeinschaftung durch Streit insbesondere Georg Simmel 

(1992, 284 – 382).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


49

Polykontexturalität

Gesellschaft wichtig – kann darüber hinaus mit Anschlussoptionen 
gerechnet werden, die auf nicht anwesende oder unbekannte Akteure 
referieren, deren spezifische kommunikative Anschlüsse aber durch-
aus erwartbar sind. 

Mit Blick auf die ausdifferenzierten gesellschaftlichen Funkti-
onssysteme Recht, Wirtschaft, Politik, Religion etc. kommt man in 
Hinsicht auf die jeweils spezifische Typik der Kommunikation dann 
zu weiteren Systemen, die in dem Sinne autonom werden, als dass 
die Selektivität ihrer Anschlüsse zu einem selbstreferenziellen Selbst-
bezug führt, der als jeweils spezifisches Reflexionsverhältnis eine 
eigene Kontextur erzeugt (beispielsweise KommunikationRecht, Kom-
munikationWirtschaft, KommunikationFreundschaft). Hierdurch kommen wir 
zu jenen modernen polykontexturalen Verhältnissen, entsprechend 
denen es durchaus vorkommen kann, dass man mit seinem Chef 
befreundet ist, es innerhalb der Organisation zu einem Streit kommt, 
der mit Blick auf wirtschaftliche Belange auch rechtliche Konsequen-
zen hat. Eine polykontexturale Beschreibung erlaubt es prinzipiell, 
solche vertrackten empirischen Verhältnisse zu behandeln, indem 
jeder Kontextur ein gesonderter Ort zugewiesen wird. 

Durch die Relationierung unterschiedlicher Orte bzw. Beziehun-
gen zwischen unterschiedlichen Orten entstehen dann eine Vielzahl 
von Reflexionsmöglichkeiten, mit denen in der Praxis in der Tat zu 
rechnen ist. Man verwirft vielleicht zunächst die juristische Kon-
textur, weil man auf die Freundschaft setzt, und lässt sich später 
allerdings von den wirtschaftlichen Konsequenzen verleiten, doch das 
Recht zu zitieren. Polykontexturalität gestattet Reflexionsverhältnis-
se, die als Alternativen auch bestimmte Kontexturen zurückweisen 
lassen (Rejektion). Das heißt, man hat nicht nur die Möglichkeit, 
bestimmte Aussagen zu negieren oder zu bestätigen (z. B. ›du hast 
Recht‹ vs. ›du hast nicht Recht‹), sondern kann die Kontextur dieser 
Aussage selbst aufheben, um eine andere Reflexionsform zu wählen 
(z. B. ›es geht nicht um wahr oder falsch, sondern um Freundschaft 
und Liebe‹). 

Die Kommunikation selbst erscheint nun per se mehrdeutig, un-
eindeutig und polyvalent und genau dies lässt sie im Operieren stän-
dig weiter von einer Reflexionsinstanz zur nächsten fortschreiten, um 
dann immer wieder rekursiv auf sich Bezug zu nehmen, um neuen 
Sinn zu errechnen. In jedem Schritt ihres Prozessierens kollabiert die 
Kommunikation zu einem neuen Sinnangebot, das dann ein wenig 
später wieder unter einer anderen Perspektive, von einem anderen 
Ort her, einen anders gestalteten Anschluss bekommen mag.40 Die 

40	 Genau dieser Umgang mit Unschärfen hat die Ethnomethodologie in 
ihren Gesprächsanalysen erkennen können, ohne jedoch ein Analysein-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Unbestimmtheiten der Kommunikation sind nicht zu reparieren. Sie 
sind vielmehr konstitutiver Bestandteil einer Kommunikation, die al-
lein schon durch die Ich-Du-Kontextur unterschiedliche Perspektiven 
auf das Geschehen eröffnet. Mit Günther gilt entsprechend: »Alle 
höheren Kommunikationsformen des Menschen sind ihrer inneren 
Struktur nach zweideutig bis generell mehrdeutig. Kein Gedachtes 
– als Gedachtes – kann je absolut eindeutig verstanden werden«.41 

Die Leistung der Kommunikation besteht gerade darin, von Situ-
ation zu Situation mit diesen Verhältnissen zurechtkommen zu kön-
nen, indem sie in einem konkreten Verstehensakt in eine klassische 
Lösung einrastet, sich also für einen Moment festlegt, wer handelt 
und was dieser oder diese damit gemeint haben könnte, um dann 
im nächsten Moment erneut in den unscharfen Raum mehrdeutiger 
Verhältnisse abzutauchen, bis dann ein neuer Verstehensprozess die 
nachfolgende Deutung verdichtet. 

Im Sinne des Befundes, dass wir nicht mehrwertig denken können, 
sondern stets zweiwertig in eine Form einrasten, die etwas denkt, sich 
etwas vergegenwärtigt und aus dem Möglichkeitsraum potentieller 
Kontexturen eine bestimmte auswählt – und sei es die Kontextur der 
vergleichenden Reflexion zweier alternativer Kontexturen – erscheint 
Kommunikation nun als eine fortwährende Sinnevolution, die sich 
die eigenen Bezugsprobleme wie auch ihre Lösungen erschafft. 

Als sichtbare Spur erscheint dann nur die Kette von Lösungen, 
deren Glieder aus den Sequenzstellen bestehen, in denen die Kom-
munikation bereits eingerastet ist, um mit den für sie konstitutiven 
Mehrdeutigkeiten umzugehen. Kommunikation kann dies nur, indem 
sie auf Handeln zurechnet, sich also deontisch, also ohne Deckung 
durch das Sein, festlegt, wie die Verhältnisse von Kognition und 
Volition zu bestimmen sind.42

strument zur Verfügung zu haben, den semantischen Strukturreichtum, 
der hierin steckt, bearbeiten und würdigen zu können: 

	 »Der Sinn des Sachverhalts, auf den man sich bezieht, wird vom Hörer 
nicht dadurch entschieden, daß er nur das bereits Gesagte in Betracht 
zieht, sondern daß er auch dasjenige einbezieht, was im künftigen Ge-
sprächsverlauf gesagt sein wird. Derartige zeitlich geordnete Mengen von 
Feststellungen machen es erforderlich, daß der Hörer an jedem gegen-
wärtig erreichten Punkt in der Interaktion voraussetzt, durch das Warten 
auf das, was die andere Person noch zu einem späteren Zeitpunkt sage, 
werde die gegenwärtige Deutung dessen, was schon gesagt oder getan 
worden ist, später einer endgültigen Klärung zugeführt sein« (Garfinkel 
1973, 208). 

41	 Günther (1980) Identität, Gegenidentität und Negativsprache. S. 2 (zi-
tiert nach Ort 2007, 175).

42	 Dass dieser Aspekt auch konstitutiv für das Verständnis der Luhmann-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


51

Polykontexturalität

Unterschiedliche kommunikative Kontexturen erzeugen jeweils 
verschiedene Antworten und Lösungen. 

Schlüsselbegriffe einer polykontexturalen Beschreibung

Reformulieren wir abschließend mit Rudolf Kaehr und Kurt Klagen-
furt43 nochmals die wesentlichen Begriffe der Güntherschen Konzep-
tion, um diese dann anschließend als Instrumente für die weiteren 
Analysen nutzen zu können. 

1.	 Kontexturen und Polykontexturalität: »Unter einer Kontextur 
verstehen wir einen zweiwertigen Strukturbereich, der sich bei 
logischer Deutung als System der klassischen zweiwertigen Lo-
gik erweist. [...] Ein System heißt polykontextural, wenn es aus 
mehreren Kontexturen besteht, die durch Vermittlungsrelationen 
miteinander verknüpft sind. [...] Im einfachsten Fall besteht ein 
polykontexturales System aus drei Kontexturen, das bei Bedarf 
durch weitere Kontexturen seine Komplexität erhöhen kann. Bei 
Erweiterung um eine Kontextur ergeben sich automatisch neue 
Kontexturen, sogenannte Verbundkontexturen, die die neuen 
mit den alten Kontexturen vermitteln. Dadurch sind die ein-
zelnen Kontexturen untereinander nicht hierarchisch, sondern 
heterarchisch geordnet. Polykontexturalität ist daher unter an-

schen Kommunikationstheorie ist, also Kommunikation ohne Handeln 
nicht denkbar ist, wird in der Rezeption der Systemtheorie oftmals 
nicht wahrgenommen: »Auf die Frage, woraus soziale Systeme beste-
hen, geben wir mithin die Doppelantwort: aus Kommunikation und 
aus deren Zurechnung als Handlung. Kein Moment wäre ohne das an-
dere evolutionsfähig gewesen. [...] Kommunikation ist die elementare 
Einheit der Selbstkonstitution, Handlung ist die elementare Einheit der 
Selbstbeobachtung und Selbstbeschreibung sozialer Systeme. Beides sind 
hochkomplexe Sachverhalte, die als Einheit verwendet und auf das dazu 
notwendige Format verkürzt werden. Die Differenz von Kommunikati-
on im Vollsinne einer Selektionssynthese und zurechenbarem Handeln 
ermöglicht eine selektive Organisierung mitlaufender Selbstreferenz; und 
zwar in dem Sinne, daß man Kommunikation reflexiv nur handhaben 
(zum Beispiel bestreiten, zurückfragen, widersprechen) kann, wenn sich 
feststellen läßt, wer kommunikativ gehandelt hatte. […] Jede Verein-
fachung an dieser Stelle wäre ein Verlust an Beziehungsreichtum, den 
eine allgemeine Theorie sozialer Systeme sich schwerlich leisten kann« 
(Luhmann 1993, 240 f.).

43	 Bei dem Namen ›Kurt Klagenfurt‹ handelt es sich um ein Pseudononym, 
das sich eine Arbeitsgruppe am Institut für interdisziplinäre Forschung 
und Fortbildung an der Universität Klagenfurt gegeben hat.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

derem gekennzeichnet durch Intrakontexturalität, die Struktur-
beschreibung einer Kontextur, Interkontexturalität, die Beschrei-
bung der Vermittlung zwischen den einzelnen Kontexturen, und 
Diskontexturalität, die Beschreibung der Kontexturgrenzen«.44

2.	 Heterarchie und Multinegationalität: In einer polykontextura-
len Welt erscheinen Systeme in einer heterarchischen Beziehung 
zueinander.45 Das Gesamtsystem besteht dann aus Einzelsys-
temen, die jeweils für sich sowohl autonom als auch hetero-
nom, sowohl als Funktion ihrer selbst als auch als Funktion 
ihrer Umwelt zu beschreiben sind. Jedes Einzelsystem kann 
entsprechend die von einem anderen System vorgelegte Kon-
textur und die hiermit implizierten logischen Alternativen zu-
rückweisen bzw. negieren (Rejektion):46 »In mehrwertigen 
Logiken gibt es im Gegensatz zur zweiwertigen Logik mehr 
als nur eine Möglichkeit der Negation. [...] Heterarchische 
Systeme sind dem Grad ihrer Komplexität entsprechend nicht 
bloß mit einem Negationsoperator ausgerüstet, sondern mit 
mehreren. Daher sind sie multinegationale Systeme, die in der 
Lage sind, (a) eine vielseitige System-Umgebungs-Relationalität 
zu konstituieren und (b) Umgebung nicht nur außerhalb des 
Systems, sondern auch innerhalb des Systems zu bilden«.47 

3.	 Umtausch- und Ordnungsrelationen: Durch die polykontextu-
rale Logik können heterarchisch verteilte Selbstorganisations-
prozesse paradoxiefrei, d. h. ohne logische Widersprüche, be-
schrieben werden. »Was Operator an einem Ort, ist Operand an 
einem anderen Ort, und umgekehrt. Damit wird die Zirkularität 
der Selbstbezüglichkeit von Operator und Operand nach der 
Figur des Chiasmus über vier Orte verteilt. Die Zirkularität löst 
sich auf in einen chiastischen Mechanimus von Ordnungs- und 
Umtauschrelationen, in dem die zwei fundamentalen Zirkula-
ritäten zwischen Operator und Operand im Spiel sind, ohne 
dabei die fundamentale Hierarchie zwischen Operator und Ope-
rand zu verletzen. [...] Umtausch- und Ordnungsrelationen, Hi-
erarchie und Heterarchie der Operativität und Relationalität, 

44	  Klagenfurt (2001, 140 f.).
45	 »Ein System ist dann heterarchisch, wenn mindestens zwei verschiedene 

Subsysteme auf zwei verschiedene Weisen miteinander verbunden sind« 
(Klagenfurt 2001, 139).

46	 »Zwei logischen Werten aus einer vorgegebenen Kontextur wird der 
sogenannte Rejektionswert zugeordnet, der in einer anderen Kontextur 
positioniert ist. Man kann diesen Rejektionswert als Verwerfung der 
intrakontextuellen Operation verstehen« (Klagenfurt 2001, 142).

47	 Klagenfurt (2001, 141 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


53

Recht

fundieren sich gegenseitig«.48 Für das Gesamtsystem lässt sich 
hiermit keine letzte Begründung mehr ausmachen: »Was Grund 
und was Begründetes ist, wird geregelt durch den Standort der 
Begründung. Der Wechsel des Standortes regelt den Umtausch 
von Grund und Begründetem. Jeder Ort der Begründung ist in 
diesem Fundierungsspiel Grund und Begründetes zugleich. Orte 
sind untereinander weder gleich noch verschieden; sie sind in 
ihrer Vielheit voneinander geschieden. Die Ortschaft der Orte 
ist bar jeglicher Bestimmbarkeit«.49

2 Recht 

Wir beginnen die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung zu-
nächst am Beispiel des Rechtssystems. 

Das Recht als gesellschaftliches Funktionssystem

Ein Sinnsystem wie das Recht entsteht, indem die Kommunikation 
anhand einer bestimmten Typik enggeführt wird, so dass »eine Ope-
ration eine weitere Operation gleichen Typs erzeugt«.50 Das Recht 
folgt – insofern es sich als eigenständiges System ausdifferenziert 
hat – seiner eigenen Logik. Innerhalb des großen Universums der 
Kommunikation erzeugt es nun eine Differenz zwischen sich selbst 
– der rechtlichen Kommunikation – und allen anderen Kommuni-
kationsweisen. Aus dem unendlich großen Meer möglicher Kom-
munikation kapselt sich hier gleichsam eine Insel ab, die eine eigene 
Identität, ein eigenes System-Umwelt-Verhältnis, erzeugt. Das Recht 
kann aufgrund seiner eigenen Unterscheidungsoperationen zwischen 
sich selbst als Teil der Gesellschaft und einer gesellschaftlichen Um-
welt unterscheiden, in der dann all das andere thematisiert wird, was 
nicht mit Recht zu tun hat. Dass es überhaupt zu einem autonomen 
Recht kommen kann, hat eine lange Geschichte, deren schwierige 
Rekonstruktion davon abhängt, wie die Beziehung von Evolution 
und gesellschaftlicher Differenzierung gefasst wird.51 

48	 Kaehr (1993, 171 f.).
49	 Kaehr (1993, 170 f.).
50	 Luhmann (2006, 77).
51	 Die allgemeine These lautet hier im Einklang mit Max Weber, dass nur 

die abendländischen Gesellschaften der Neuzeit jenen Komplexitätsgrad 
erzeugt haben, auf dessen Basis dann eine funktionale Differenzierung 
möglich wurde (vgl. Luhmann 1998a, 743 ff.). Siehe hierzu mit Blick auf 
das Recht insbesondere Luhmann (1999, 35 ff.) und Luhmann (1995a, 
239 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Für unsere Zwecke ist es ausreichend, von dem Befund auszuge-
hen, dass das moderne Recht bereits gelernt hat, sich anhand eigener 
Operationen zu identifizieren, und dass es sich innerhalb der Gesell-
schaft hinreichend als Recht plausibilisieren kann. Dies geschieht auf 
Basis eines zweiwertigen Codes mit den Werten recht und unrecht, 
der nun im Sinne von Günther eine klassische Kontextur aufspannt, 
die den Gegenstandsbereich und damit auch die eigenständige Typik 
des Rechts formatiert. Innerhalb des Rechts ist ein Sachverhalt ent-
weder recht oder unrecht. Ein Drittes ist nicht gegeben – und hiermit 
kann das Recht fortfahren, einen bestimmten Typus von Kommuni-
kation zu produzieren, der darauf angelegt ist zu unterscheiden, ob 
etwas rechtens oder nicht rechtens ist. 

Der Code selbst gibt hierzu keine Anweisungen, wie dies konkret 
zu geschehen habe. Mit den Gesetzen, Rechtsvorschriften, Verfah-
rensweisen und den Verweisen auf andere Urteile konstituiert sich 
entsprechend ein zusätzlicher »Sinnbereich«, der »sachliche Kriterien 
für die Frage zur Verfügung« stellt, »ob der positive oder der negative 
Wert gegeben ist. Und hier rückt dann die gesammelte Rechtstheorie 
ins Feld, welche Kriterien jeweils für die Unterscheidung richtiger 
bzw. unrichtiger Zuordnung der Werte anzuwenden sind«.52 Als 
autonomes Funktionssystem entstehen im Recht selbst jene Reflexi-
onsinstanzen, welche einerseits die System-Umwelt-Grenze bewirt-
schaften – also entscheiden, ob das Recht zuständig ist oder nicht 
– und andererseits unterschiedliche Rechtsfragen, Urteile, Fälle etc. 
vergleichend miteinander in Beziehung setzen können. 

Die Begründung des Rechts liegt hiermit in sich selber, in der Tra-
dition der eigenen Texte. Im Sinne des positiven Rechts ergibt sich 
die Geltung rechtlicher Normen allein aus deren positiver Setzung 
durch einen kommunikativen bzw. sozialen Akt (kodifiziertes Recht). 
Die Alternative eines Naturrechts, das sich auf überpositive, nicht 
sozial gesetzte Prinzipien beruft (göttliches Recht, Natur des Men-
schen, Vernunft), steht nun im Widerspruch zur Ausdifferenzierung 
des Rechts als autonomes System. Das Naturrecht verweist sozusa-
gen auf eine vormoderne Gesellschaft, in der Religion, Politik und 
Recht hinsichtlich ihrer Semantiken noch nicht vollständig getrennt 
sind.53 Erst das positive Recht entspricht jener selbststrukturierenden 
modernen Rechtsgeltung, in der durch weitere richterliche Entschei-

52	 Luhmann (1995a, 216).
53	 Ein Sonderfall ergibt sich für Luhmann aus dem bundesdeutschen 

Rechtsdiskurs, der dann mit Blick auf die Nazizeit ein widersprüchliches 
Verhältnis zum positiven Recht entwickelt hat, denn das, was damals 
Recht war, kann doch irgendwie nicht wirklich rechtens gewesen sein, 
wenngleich das Naturrecht auch in dieser Frage rechtstheoretisch keine 
wirkliche Alternative bietet (vgl. Luhmann 1999, 173 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


55

Recht

dungen abweichungsverstärkend oder abweichungsmindernd neues 
Recht erzeugt wird. Das Recht erzeugt hierdurch zugleich eine Ge-
wissheit wie auch eine Entscheidungsunsicherheit hinsichtlich der 
Frage, wie im nächsten Fall zu entscheiden ist, um sich auf dieser 
Basis rechtlich immer weiter auszudifferenzieren. Das Recht erzeugt 
hiermit auch selbst seine rechtswürdigen Individuen, denen Rechts-
güter dann ›rechtmäßig‹ in selektiver Manier zugewiesen werden 
können.54 Zugleich ergibt sich hiermit auch ein komplexes Verhältnis 
zur Politik, entsprechend dem das Recht von dort Gesetzesvorlagen 
bezieht, aber ihrerseits wiederum autonom entscheidet, inwieweit 
diese gesetzeskonform sind.

Die Frage, ob das Recht gerecht ist, lässt sich mit den Eigenmitteln 
des Rechts weder ›objektiv‹ beantworten noch lässt sich mit den eige-
nen Operationen des Rechts sicherstellen, dass es in der Rechtspraxis 
wirklich gerecht zugeht. Dennoch bleibt die Gerechtigkeit mit Blick 
auf die gesellschaftliche Verortung von Recht die zentrale Referenz. 
Gerechtigkeit fungiert nun als die Kontingenzformel des Rechts, 
welche die Paradoxie der Rechtmäßigkeit des Rechts verdeckt. Der 
Zentralwert der Gerechtigkeit muss als Anspruch hochgehalten wer-
den, denn sonst verlöre das Recht seine gesellschaftliche Legitimität. 

Ein Recht, das sich nur mit sich selber beschäftigen würde, hätte 
seine Autorität schnell verspielt. Gerechtigkeit erscheint mit Luh-
mann als eine Norm mit kontrafaktischem Geltungsanspruch, als 
eine Erwartung, die auch bei Nichterfüllung aufrechterhalten wird, 
als eine Erwartung, die deshalb, weil sie enttäuschungsanfällig ist, 
systemintern zu Anstrengungen und Bewegungen anregt, trotzdem 
weitermachen zu können. »Kontingenzformeln haben also die Form 
eines Zirkelschlusses – und gerade darin liegt ihre sich selbst einset-
zende, nicht weiter auflösbare Ursprünglichkeit. Sie beziehen sich 
auf die Differenz von Unbestimmbarkeit und Bestimmbarkeit. Ihre 
Funktion liegt darin, diese Grenze zu überschreiten und dafür histo-
risch gegebene Plausibilitäten in Anspruch zu nehmen«.55

Im Kontext der zweiwertigen Logik mag diese Beschreibung para-
dox anmuten oder gar als Problem erscheinen. Eine polykontexturale 
Beschreibung würde demgegenüber auf eine notwendige subjektive 
Komponente verweisen. Aus dieser Perspektive liegt die Leistung des 
Rechtssystems gerade darin, mit solch verwickelten Verhältnissen 
umgehen zu können, indem durch die operative Schließung jene Au-
tonomie erzeugt wird, die es gestattet, sich situativ von Entscheidung 
zu Entscheidung zu hangeln. Das Recht erzeugt hier sozusagen seine 

54	 Man denke hier mit Luhmann an die »ohne weiteres vorausgesetzte 
Kompatibilität von Gleichheit und Sklaverei in den USA« (Luhmann 
1995a, 233, Fußnote 51).

55	 Luhmann (1995a, 220).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

eigene Subjektivität, um die selbst erzeugten Kontingenzen bewälti-
gen zu können. Gerechtigkeit braucht entsprechend nicht mehr als 
ein erreichbarer Zustand begriffen zu werden, sondern erscheint als 
eine Reflexionsperspektive, die sich durch den nicht einholbaren An-
spruch eher motivieren als verstören lässt. Subjektivität, Autonomie 
und Unbestimmtheit auf der einen Seite und das einem distinguierten 
Code folgende positive Recht auf der anderen Seite bilden – sozu-
sagen als zwei Seiten einer Medaille – die beiden Kontexturen, auf 
deren Basis das Recht als eigenständiges System erst operationsfähig 
werden kann. 

Es erzeugt einerseits seine eigene Unbestimmtheit, um dann ande-
rerseits durch seine Rechtsprechung ein positives und diskretes Recht 
auszufällen, welches mit der Unterscheidung zwischen Recht und 
Unrecht wieder seine Eindeutigkeit gewinnt. Im Sinne einer polykon-
texturalen Beschreibung erscheint das Recht hiermit als komplexes 
System, das über verschiedene Reflexionsstandorte und über eine 
aktive subjektive Komponente verfügt. Mit Blick auf die vielfältigen 
psychischen und gesellschaftlichen Kontingenzen der rechtlichen Um-
welt entstehen gerade hierdurch jene Freiheitsgrade, um angemessen 
mit vielschichtigen Problemlagen umgehen zu können. Erst mit einem 
adäquat komplex operierenden Rechtssystem, das über verschiedene 
Kontexturen verteilt ist und entsprechende Reflexionsmöglichkeiten-
erzeugt, lassen sich die Rechtsverhältnisse einer polykontexturalen 
Gesellschaft angemessen bearbeiten.56

56	 »Die Formel ›adäquate Komplexität‹ läßt sich nicht auf einzelne Entschei-
dungen beziehen, sondern nur auf das Rechtssystem als Ganzes [...]. Im 
Vergleich zu klassischen Perspektiven mag dies erschrecken, daß Einzel-
entscheidungen (wie Rechtshandlungen, Urteile, Normsetzungen) dann 
nicht mehr als gerecht oder ungerecht bezeichnet werden können. Damit 
verliert der Begriff seine Appelfunktion, seine motivationale und seine 
moralische Bedeutung. Gewonnen wird eine Ebene der Generalisierung, 
auf der ein Kriterium jede Entscheidung limitiert. Das ist nur möglich, 
wenn man das Kriterium unabhängig macht von jeder systeminternen 
Differenzierung durch Werte und Normen. Deshalb kann Gerechtigkeit 
auch nicht in einer relationalen Beziehung einzelner Entscheidungen auf 
einzelne Werte oder Normen gefunden werden, sondern nur in der Art, 
wie das Rechtssystem als Ganzes Entscheidungsmöglichkeiten limitiert. 
Entscheidungen können gerecht nur sein als Elemente eines adäquat 
komplexen Rechtssystems, nicht allein durch ihren intendierten Sinn« 
(Luhmann 1999, 392).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


57

Recht

Das Schuldprinzip und seine Reflexion durch den 
Hirndeterminismus

Schauen wir nun mit Blick auf die Debatte über den Hirndeterminis-
mus auf die Spezifika der oben in abstrakter Form umrissenen Refle-
xionsverhältnisse des Rechts.57 Im Folgenden wird dies insbesondere 
am Beispiel des Schuldbegriffs im Strafrecht geschehen.

Entsprechend der Eigenlogik des Rechts wird das Verhältnis von 
Schuld, Strafe und Willensfreiheit auf der Grundlage von schriftlich 
verfassten Gesetzen und aufgrund deren gerichtlichen Interpretatio-
nen – also anhand von Texten – spezifiziert. Für die Bundesrepublik 
Deutschland stellt das Grundgesetz den letztendlichen Referenzpunkt 
dar. 

Für unser Thema ist hier insbesondere Artikel 2, Absatz 2 von 
Interesse. Hier wird verbürgt, dass die Freiheit der Person unver-
letzlich sei:

»(1) Jeder hat das Recht auf die freie Entfaltung seiner Persönlich-
keit, soweit er nicht die Rechte anderer verletzt und nicht gegen 
die verfassungsmäßige Ordnung oder das Sittengesetz verstößt.

(2) Jeder hat das Recht auf Leben und körperliche Unversehrtheit. 
Die Freiheit der Person ist unverletzlich. In diese Rechte darf nur 
auf Grund eines Gesetzes eingegriffen werden«.58

Auf dieser Grundlage generiert sich mit dem Urteil des Bundesge-
richtshofs von 1952 ein Schuldprinzip, das davon ausgeht, dass sich 
ein Akteur willentlich zu einer Tat entscheiden kann bzw. retro-
spektiv hätte anders verhalten können.59 Mit Blick auf die grundge-
setzlich verankerte ›Unverletzlichkeit der Freiheit der Person‹ ergibt 
sich hieraus nach einem Urteil des Bundesverfassungsgerichts die 
Konsequenz, dass eine »Ahndung einer Tat ohne Schuld des Täters« 
nicht zulässig, weil »rechtsstaatswidrig« sei.60 

57	 Siehe zur Einführung auch Garland (2004), Gruber (2008) und Zeki 
(2006).

58	 Download unter: http://www.bundestag.de/parlament/funktion/gesetze/
grundgesetz/gg_01.html, download 12.3.2008.

59	 »Mit dem Unwerturteil der Schuld wird dem Täter vorgeworfen, daß er 
sich nicht rechtmäßig verhalten, daß er sich für das Unrecht entschieden 
hat, obwohl er sich rechtmäßig verhalten, sich für das Recht hätte ent-
scheiden können« (BGHSt 2, 194, 200).

60	 »Die Strafe [...] ist im Gegensatz zur reinen Präventionsmaßnahme da-
durch gekennzeichnet, dass sie – wenn nicht ausschließlich, so doch auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Beide Aspekte zusammengenommen führen zu der rechtlichen Im-
plikation, dass man nur solche Akteure bestrafen darf, denen man 
das Anders-Handeln-Können zurechnen kann. Konsequenterweise 
ergibt sich hieraus nun der bekannte Schuldunfähigkeitsparagraph 
des Strafgesetzbuchs, entsprechend dem die Schuldfähigkeit an die 
kognitive Fähigkeit koppelt wird, dass der Täter in der Lage sein 
muss, das Unrecht seiner Tat prinzipiell einzusehen. Ein vernebeltes 
und unzurechnungsfähiges Bewusstsein führt entsprechend aus der 
Strafsemantik heraus, da nun – streng genommen – niemand mehr 
verantwortlich gemacht werden kann.61 

Die Vertreter des Hirndeterminismus erklären, dass es aus neuro-
wissenschaftlichen Gründen auch bei den ›normalen‹ bewusstseins-
fähigen Menschen nicht mehr sinnvoll sei, von einer freien Willens-
entscheidung zu sprechen. Der klassische Schuldbegriff sei hiermit 
überholt. In diesem Sinne kommt dann Gerhard Roth mit Blick auf 
die aktuelle Rechtsprechung zu folgendem Schluss:62

»Zu konstatieren bleibt der paradoxe Zustand, dass wir das 
Prinzip der persönlichen Verantwortung und der persönlichen 
Schuld und ihrer Begründung durch eine freie Willensentschei-
dung als wissenschaftlich nicht gerechtfertigt ablehnen müssen, 
aber dass die Gesellschaft sehr wohl in der Lage sein muss, durch 
geeignete Erziehungsmaßnahmen ihren Mitgliedern das Gefühl 
der Verantwortung für das eigene Tun einzupflanzen, und zwar 
nicht aufgrund freier Willensentscheidung, sondern aus der durch 

– auf Repression und Vergeltung für ein rechtlich verbotenes Verhalten 
abzielt. Mit der Strafe [...] wird dem Täter ein Rechtsverstoß vorgehal-
ten und zum Vorwurf gemacht. Ein solcher strafrechtlicher Vorwurf 
aber setzt Vorwerfbarkeit, also strafrechtliche Schuld voraus. Andern-
falls wäre die Strafe eine mit dem Rechtsstaatsprinzip unvereinbare Ver-
geltung für einen Vorgang, den der Betroffene nicht zu verantworten 
hat. Die strafrechtliche [...] Ahndung einer Tat ohne Schuld des Täters 
ist demnach rechtsstaatswidrig und verletzt den Betroffenen in seinem 
Grundrecht aus Art. 2 Abs. 1 GG« (BVerfGE20, 323, 331).

61	 In § 20 des Strafgesetzbuches heißt es: »Schuldunfähigkeit wegen seeli-
scher Störungen: 

	 Ohne Schuld handelt, wer bei Begehung der Tat wegen einer krankhaften 
seelischen Störung, wegen einer tiefgreifenden Bewußtseinsstörung oder 
wegen Schwachsinns oder einer schweren anderen seelischen Abartigkeit 
unfähig ist, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Einsicht zu 
handeln« (http://dejure.org/gesetze/StGB/20.html, Download 11. März 
2008).

62	 Siehe zur Roths Argumentation ausführlicher das Kapitel »Exkurs 3: 
Freier Wille, Verantwortlichkeit und Schuld« (Roth 2003, 536 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


59

Recht

Versuch und Irrtum herbeigeführten Einsicht heraus, dass ohne 
ein solches Gefühl der Verantwortung das gesellschaftliche Zu-
sammenleben nachhaltig gestört ist. Die Erzeugung dieses Gefühls 
der Verantwortung ist demnach eine Aufgabe, die jeder von uns 
– auch unfreiwillig – zu übernehmen hat. In diesem Sinne kann es 
Verantwortung ohne persönliche Schuld geben«.63

Roth verweist hier auf ein Dilemma: Auf der einen Seite steht die 
objektive Erkenntnis einer monokausalen Hirnkontextur, welche je-
des Verhalten als durch neurophysiologische Prozesse determiniert 
sehen muss. Der Wille – die Volition – wird als Illusion betrachtet. 
Auf der anderen Seite ist eine gesellschaftliche Dimension anzuer-
kennen, für die das Konzept der Verantwortung durchaus einen Sinn 
macht. Roths Lösung besteht darin, den Verantwortungsbegriff zu 
naturalisieren, indem dieser nun nicht mehr als sozialethisches Prin-
zip einer Entscheidungsfreiheit verstanden wird, sondern als Erzie-
hungsprinzip. In einem behavioristischen Sinne ist den Akteuren 
ein entsprechendes Verantwortungsgefühl anzukonditionieren. Die 
Verantwortung und der Wille werden hier sozusagen von ihrer refle-
xiven Komponente befreit und stattdessen auf einen Komplex von 
Empfindungen reduziert, der durch einen Prozess von Versuch und 
Irrtum erworben werden kann. 

Schauen wir mit Wolf Singer auf eine verwandte Position:

»Beim freien Willen ist es doch so, dass wohl fast alle Menschen 
unseres Kulturkreises die Erfahrung teilen, wir hätten ihn. Sol-
cher Konsens gilt im Allgemeinen als hinreichend, einen Sachver-
halt als zutreffend zu beurteilen. Genauso zutreffend ist aber die 
konsensfähige Feststellung der Neurobiologen, dass alle Prozesse 
im Gehirn deterministisch sind und Ursache für die je folgende 
Handlung der unmittelbar vorausgehende Gesamtzustand des 
Gehirns ist. Falls es darüber hinaus noch Einflüsse des Zufalls 
gibt, etwa durch thermisches Rauschen, dann wird die je folgen-
de Handlung etwas unbestimmter, aber dadurch noch nicht dem 
›freien Willen‹ unterworfen. [...] Nehmen wir einmal an, es gebe 
jemanden, der eine sehr niedrige Tötungsschwelle hat, aus wel-
chen Gründen auch immer – genetisch bedingt, durch die Umwelt 
bedingt – spielt in diesem Fall gar keine Rolle. Aus nichtigem 
Anlass mordet dieser Jemand. [...] Ich muss den Betreffenden also 
zunächst daran hindern, dass er seine Tat wiederholen kann, und 
zweitens versuchen, ihn durch erzieherische Maßnahmen, durch 
Verhaltensbeeinflussung, zum Besseren hin zu bewegen. Ich muss 
daran arbeiten, diejenigen Attraktoren in seinem Gehirn zu stär-

63	 Roth (2003, 544).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

ken, die die fragliche Tötungsschwelle höher setzen würden. Wir 
würden den Straftäter also wegsperren und bestimmten Erzie-
hungsprogrammen unterwerfen, die durchaus auch Sanktionen 
einschließen würden. Wir wissen doch, dass Erziehung sowohl 
der Belohnung als auch der Sanktion bedarf. Mit anderen Worten: 
Wir würden hübsch das Gleiche tun wie jetzt auch schon. Allein 
die Betrachtungsweise hätte sich geändert«.64

Wir finden bei Singer also eine homologe Argumentationsfigur vor. 
Auch hier steht der subjektiven Erfahrung des Wollens die natur-
wissenschaftliche Einsicht gegenüber, dass es keinen freien Willen 
geben könne. Aus dem Blickwinkel der Gesellschaft würde diese 
Einsicht jedoch nur eine Verschiebung in der Betrachtungsweise mit 
sich bringen, die de facto kaum Konsequenzen zeige. Man habe nun 
vorrangig auf die Prävention, d. h. die Verhinderung von Straftaten 
und die Erziehung des Täters zu setzen. Letzteres zielt auf eine Ver-
änderung des Gehirns durch entsprechende Maßnahmen. 

Bei Singer und Roth paart sich interessanterweise ein Biologismus 
mit einem Soziologismus. Die durch Konditionierung angeeigneten 
Normen und die hierfür empfänglichen Hirnprozesse spannen einen 
Möglichkeitsraum auf, der hinreichend zu erklären scheint, warum 
der Wille als Gefühl funktioniert – nämlich als eine sozial erlernte 
und gesellschaftlich funktionale Illusion. Folgerichtig erscheint dann 
auch bei Singer das »Subjekt als kulturelles Konstrukt«, welches mit 
der Akquise einer theory of mind in der frühen Kindheit erworben 
wird.65 Allein das triebhafte ›Es‹ eines biologisch affektiven Primär-
prozesses und das gesellschaftliche ›Überich‹ der institutionalisierten 
Normen bilden hier die Determinanten einer psychophysischen Welt, 
in der dem Freudschen ›Ich‹ als autonomer Mittler keine eigene Er-
klärungskraft mehr zugeschrieben wird. 

Auf den ersten Blick könnte man denken, dass wir auf diese Wei-
se zu einer hinreichend differenzierten Beschreibung gelangen, da 
ja neben der biologischen auch die gesellschaftliche Dimension be-
rücksichtigt wird. Unter dem Blickwinkel von Günther wird jedoch 
deutlich, dass wir auf diesem Wege nicht zu einer polykontexuralen 
Beschreibung kommen, sondern mit der Neurobiologie und einer 
ebenso reduktionistisch verstandenen Soziologie zwei klassische 
Kontexturen unverbunden nebeneinander stehen bleiben.66 Zwei 

64	 Singer (2003, 32 ff.).
65	 Siehe hierzu explizit Singer (2002, 73 ff.).
66	 Mit Blick auf die Texte von Wolfgang Prinz könnte man den Eindruck 

gewinnen, dass auch unter den Kognitionswissenschaftlern längst die 
Einsicht gewonnen ist, dass man komplexer zu denken und soziale Kon-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


61

Recht

objektivierende, einander nicht interpenetrierende Kausalitäten de-
terminieren das Gehirn. Für das Subjekt als Drittes ist hier kein Platz. 
Seine Reflexion steht außerhalb des Spiels und muss entsprechend 
wirkungslos bleiben. Sowohl auf gesellschaftlicher Ebene (Singer: 
»Allein die Betrachtungsweise hätte sich geändert«) als auch auf 
biologischer Ebene (Roth: »eine freie Willensentscheidung als wissen-
schaftlich nicht gerechtfertigt«) fügt die Reflexion eines Beobachters 
dem Geschehen nichts hinzu. Im Sinne eines Tertium non datur fügt 
das psychische Erleben dem Sein hier ebenso wenig etwas hinzu wie 
die semantischen Konstrukte des Rechts. Was übrig bleibt ist ein 
recht primitiver Sozialbehaviorismus gesellschaftlich konditionier-
barer Gehirne. 

Demgegenüber lassen sich mit Hilfe Günthers polykontexturaler 
Logik die Verhältnisse anders denken: Ohne den klassischen Kon-
texturen die lokale Gültigkeit absprechen zu müssen, können wir 
nun mit unterschiedlichen Reflexionsinstanzen rechnen, die als Re-
lationen, d. h. als Unterschiede, die sich auf Unterschiede beziehen, 
zwar keinen stofflichen Charakter haben, sehr wohl aber aus dem 
Stofflichen emergieren und entsprechend auf dieses auch einen Ein-
fluss haben können. Innerhalb einer polykontexturalen Beschreibung 
erscheinen weitere Orte der Reflexion, von denen aus die determinis-
tische Kausalität zurückgewiesen werden kann. Hierdurch entstehen 
zusätzliche Freiheitsgrade, auch für die Semantiken des Rechts. 

texturen in die Überlegungen einzubeziehen hat. Im Hinblick auf die 
theoretische Integration fehlen jedoch noch die Mittel, um diese Prozes-
se sinnvoll zu beschreiben. Entsprechend artikuliert sich diese Einsicht 
dann eher auf metaphorischer Ebene, etwa im folgenden Sinne: »Hat 
der Mensch Räder? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch doch. [...] 
Er hat sich welche gemacht und sie in allerlei Fahrzeuge eingebaut [...] 
und wenn er diese Vehikel benutzt, hat er praktisch doch Räder. Hat der 
Mensch Rechten und Pflichten? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch 
doch. Von Natur aus hat er keine, aber er hat sich welche gemacht und 
sie in allerlei Vorschriften zur Regulierung von Handlungen eingebaut. 
Und wenn er diese Regularien benutzt, hat er praktisch doch Rechte und 
Pflichten. Und nun die schwierige Frage. Hat der Mensch einen freien 
Willen? Antwort: Eigentlich nicht, aber praktisch doch. Von Natur aus 
hat er keinen. Aber er hat sich einen gemacht und ihn in allerlei Theorien 
und Handlungen eingebaut, und wenn er diese Erklärungen benutzt, 
hat er praktisch doch einen freien Willen. [...] Wir müssen nicht fragen, 
ob es ihn gibt, sondern ob wir ihn brauchen und ob wir ihn als Arte-
fakt herstellen können. Wenn das gelingt, ist dieses Artefakt für seine 
Benutzer keineswegs fiktiv, sondern reale Tatsache. Denn sie bestimmt 
ihren Handlungsspielraum in der gleichen Weise wie die Tatschen der 
natürlichen Umgebung, in der sie leben« (Prinz, 2006, 62; siehe auch 
Prinz 2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Reflexion des Gehirns durch das Recht 

Rekapitulieren wir zunächst die vorangehenden Ausführungen: Als 
gesellschaftliches Funktionssystem stellt das Recht eine eigene Kon-
textur dar. Als Einheit identifiziert es sich auf Basis der primären 
Differenz ihres Codes recht/unrecht. Seine Umweltbeziehungen ge-
stalten sich über spezifische Programme und Skripte. Als Kontextur 
erscheint das Recht als autonome Reflexionsinstanz, die sich nicht 
nur auf die eigenen Texte und Programme bezieht, sondern zudem 
autonom entscheidet, wie diese im Einzelfall anzuwenden sind. Auf 
die Schuldfrage übertragen bedeutet dies, dass das Recht aus seiner 
eigenen – mit Günther könnte man sagen: subjektiven – Perspek-
tive entscheidet, ob ein Willensakt vorliegt und entsprechend eine 
Schuldfähigkeit zugerechnet werden kann. Die Frage, ob es einen 
Willen gibt oder nicht, ist damit für das Recht eine Frage, welche 
allein mit Blick auf die eigenen programmatischen Texte und deren 
Interpretation durch Richter als die hierfür zugewiesenen Rollenträ-
ger entschieden werden kann. Für das Recht ist die Willensfreiheit 
hiermit keine wissenschaftliche oder medizinische Frage, wie von 
Galen herausstellt:

»Der BGH vertritt seit BGH ST 8, 113, 124 die Auffassung, es 
handele sich bei der Frage nach der ›Erheblichkeit‹ der Minde-
rung der Schuldfähigkeit um eine Rechtsfrage. Die Einordnung 
als Rechtsfrage führt nach dem BGH konsequenterweise zu der 
Formel: Je erheblicher das Delikt, desto höher sind die normativen 
Anforderungen an Jedermann und desto höher sind die Anforde-
rungen an die Störung, deren Folgen als erheblich angesehen wer-
den dürfen. Mit anderen Worten: Ob der einzelne Täter subjektiv 
in der Lage war innezuhalten oder nicht und in welchem Maße 
er in dieser Fähigkeit beeinträchtigt war, entscheidet das Gericht, 
nicht der Psychiater und nicht der Neurobiologe«.67 

Die Referenz auf neurobiologische oder psychiatrische Befunde ist 
damit nicht aufgehoben oder ausgeschlossen. Die Hierarchie des 
Begründungsverhältnisses ist jedoch für die rechtliche Kontextur 
eindeutig. Selbst dann, wenn Akteure innerhalb des Rechts vom 
Schuldunfähigkeitsparagrafen als einem rechtspolitischen Kompro-
miss sprechen und sich einen anderen Schuldbegriff wünschen,68 hebt 
dies weder die Begründungsverhältnisse noch deren Hierarchie auf. 
Aus einer Kritik am Schuldbegriff ergeben sich politische und nicht 
rechtliche Forderungen, was jedoch seinerseits wiederum nicht aus-

67	  von Galen (2006, 31).
68	  Siehe etwa Gunnar Spilgies (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


63

Recht

schließt, dass auch Anwälte und Richter selektiv, das heißt in Bezug 
auf positives Recht, neurobiologische Befunde als Indizien für ihre 
Entscheidungsfindung zu nutzen wissen: 

»§ 20 StGB ist ein rechtspolitischer Kompromiss. Der Kompro-
miss muss aufgeschnürt und überprüft werden. Solange dies nicht 
der Fall ist, sollten wir uns als Strafverteidiger und Strafverteidi-
gerinnen im Alltag nicht scheuen den Antrag zu stellen, dass der 
Mandant in den Scanner gelegt und Tests unterzogen wird. Es 
wird höchste Zeit, dass die Erkenntnismöglichkeiten der bildge-
benden Verfahren in unsere Strafverfahren Einzug halten«.69

Innerhalb der Kontextur recht/unrecht lässt sich die Dichotomie Frei-
heit/Determinismus selbst als Spielmaterial nutzen, um durch die 
eigene Rechtsentscheidung entweder am Programm der Schuld an-
zuknüpfen oder aber einen Fall entsprechend der Dichotomie krank/
gesund zu bearbeiten. Letzteres kann jedoch wiederum nur auf der 
Basis der Eigenreferenzen des Rechts geschehen. Eine Einweisung in 
den Maßregelvollzug der Psychiatrie oder in eine Erziehungsanstalt 
hat dann entsprechend § 63 und § 64 des StGB zu erfolgen, wo 
Umgang mit solchen Fällen rechtlich geregelt ist.70 Das Recht mag 
zwar im Einzelfall neurobiologische Befunde nutzen, was jedoch 
die Autonomie des Rechts nicht einschränkt. Im Gegenteil gewinnt 
es hierdurch zusätzliche Freiheitsgrade, wie ein Fall bearbeitet und 
entschieden werden kann. Es entsteht nun die Möglichkeit, die Di-
chotomie schuldig/nicht schuldig mit der Dichotomie schuldfähig/
nicht schuldfähig in Beziehung zu setzen, um dann situativ jeweils die 
eine oder die andere Kontextur zurückweisen zu können. Hierdurch 
entstehen zusätzliche Freiheitsgrade, unterschiedliche Fälle jeweils 
anders zu behandeln, und das Recht kann sich entsprechend flexibler 
an gesamtgesellschaftliche Komplexitätslagen anpassen. 

Freiheit als Voraussetzung für Kommunikation

Schauen wir etwas ausführlicher auf die gesellschaftlichen Dimensio-
nen eines Rechts, das sich selbst als autonom konstituiert und damit 
die Bestimmung seiner Entscheidungen von biologischen Determi-
nanten zurückweisen muss. Im Kontext von Schuld und der Zurech-
nung von Reflexionsfähigkeit ist Strafe ein komplexer Sachverhalt, 
der unterschiedliche Kontexturen berührt. Zunächst ist festzustellen, 

69	 von Galen (2006, 31).
70	 Die Unterbringung in eine psychiatrische Anstalt wird durch § 63 und die 

Unterbringung in eine Erziehungsanstalt durch § 64 des StGB geregelt.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

64

dass Willensfreiheit nicht tiefergehend zu begründen ist, sondern sich 
allein aus der Zuschreibung von Subjektivität im Sinne der Ich-Du-
Relation ergibt bzw. in der Aberkennung derselben Reflexionsfähig-
keit im Rekurs auf ein psychiatrisches Urteil, das dann den Täter zu 
einem reinen ›Es‹ werden lässt. 

Bei der Zurechnung von Subjektivität ist es nicht von Belang, ob 
man die Handlungsabsicht subjektphilosophisch im Individuum lo-
kalisiert, in ermöglichenden Hirnprozessen verankert sieht oder gar 
nur als Zurechnungskonstrukt sozialer Prozesse begreift.71 Entschei-
dend ist, dass die Kommunikation Subjektivität bzw. den ›Handeln-
den‹ braucht, denn ohne ein Zurechnen auf Handeln und Verstehen 
ist keine Kommunikation möglich. Die Gesellschaft als System der 
Kommunikation muss Subjektivität voraussetzen, um sinnhaft kom-
munizieren zu können. 

Allein schon deshalb ergeben sich für das Recht gute Gründe, die 
Grenze zwischen krank und gesund nicht vorschnell kollabieren zu 
lassen und stattdessen das gesellschaftliche Verhältnis zu den de-
linquenten Akteuren so weit wie möglich als Dissens und nicht als 
Pathologie zu fassen. Nur Ersteres lässt sich weiterhin kommuni-
kativ behandeln. Die Kommunikation würde sich sozusagen selbst 
den Ast, auf dem sie sitzt, abschneiden, wenn sie dem Menschen 
allzu schnell die Handlungsabsicht aberkennt. Allein schon deshalb, 
weil der Richter aus rechtlichen Gründen seine eigene Subjektivität 
braucht, um in der Urteilsfindung zu einer Entscheidung zu gelangen 
– nur er kann entscheiden –, macht es wenig Sinn, die Du-Position 
seines jeweiligen Gegenübers vorschnell zu medikalisieren und damit 
zu nihilieren.72 

71	 Auch aus philosophischer Sicht gibt es mit Robert Brandom gute Grün-
de, das Verhältnis von abgeleiteter und ursprünglicher Intentionalität 
umzukehren und nun die Tatsache, dass »etwas von jemandem als in-
tentionales System betrachtet oder behandelt wird«, in der Reihenfolge 
der Erklärung vor der Tatsache«, dass »es ein intentionales System ist«, 
rangieren zu lassen (Brandom 2000, 109).

72	 J0chen Bung formuliert: »Wenn Jakobs argumentiert, ich pathologisiere 
diejenigen, die hartnäckig dissentieren, stimmt das insoweit nicht, als 
Dissens (auch der hartnäckigste) gerade nicht aus der Kommunikation 
herausfällt. Auch jenseits der ›Dissidenten‹-Fälle habe ich Sympathien 
für Hypothesen, die die Unterscheidung zwischen gesund bzw. normal 
und krank zumindest erschweren (s. zu diesem Topos etwa Fromm, Die 
Pathologie der Normalität, Berlin 2005, S. 15 ff.). Freilich glaube ich 
(insoweit in Übereinstimmung mit dem geltenden Recht), dass es patho-
logische Fälle normativer Unansprechbarkeit gibt [..]. Diese Fälle sind 
aber im Wesentlichen einem sozial helfenden Recht aufgegeben« (Bung 
2006, 321). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


65

Die ins Recht hineingeworfenen Personen sind allein schon durch 
die mit dem Recht gegebenen Reflexionsverhältnisse in ein Ich-Du-
Verhältnis gesetzt. Im Sinne eines deontischen Willensbegriffs reicht 
es aus, dass man aufgrund der Komplexität der Verhältnisse keine 
andere Wahl hat, als so zu tun, als ob man selbst und der andere 
entscheiden könne.73 Mit Günther ist die in dieser Weise zu charak-
terisierende Volition nicht mehr metaphysisch, als unabhängiges See-
lenwesen, zu begreifen, sondern bezeichnet einfach nur die Tatsache, 
dass Systeme – sobald sie im Sinne einer mehrwertigen Logik auf 
verschiedene Orte verteilt sind – Relationen relationieren können und 
aus diesem Grunde zusätzliche Freiheitsgrade bearbeiten müssen. 

Auf dieser gesellschaftstheoretischen Basis kommen wir mit dem 
Strafrechtler Thomas Hillenkamp zu einem Straf- und Schuldver-
ständnis, das rechtstheoretisch keine andere Wahl hat, als beim Täter 
von einer Handlungsfreiheit auszugehen: 

»Denn wenn Strafe einen Tadel enthält, behandelt jeder, der Strafe 
verhängt, den Täter als ein verantwortliches Individuum und lässt 
mit dem Anspruch des Tadels stillschweigend den Vorbehalt fallen, 

73	 In diesem Sinne argumentiert dann auch der Mannheimer Strafrecht-
ler Björn Burghardt: »Das ›Erlebnis der Offenheit der Entscheidung‹ 
kommt nur zustande, wenn das Gehirn (in durchaus deterministischen 
Prozessen) Verhaltensalternativen generiert, und es verschwindet nicht, 
wenn es als Folge einer notwendigen Unkenntnis (die ja gerade seinen 
epistemischen Charakter ausmacht) und als ›bloß‹ subjektive Erschei-
nung begriffen wird.

	 Der springende Punkt ist also nicht, dass das deliberierende Subjekt glau-
ben muss, es besitze Entscheidungsfreiheit, sondern dass es so entschei-
den muss, als ob es frei wäre. Und das bedeutet, wie Kant nachdrücklich 
betont hat, dass der Mensch vom praktischen Standpunkt aus ›nicht 
anders als unter der Idee der Freiheit handeln kann‹. Diese Feststellung 
steht nicht in Widerspruch zu den Ergebnissen der Hirnforschung, und 
es gibt auch im Übrigen keine Konflikte zwischen dem Standpunkt des 
theoretischen und des praktischen Denkens. [...] Wir urteilen und han-
deln also nicht nur so, als gäbe es den freien Willen (so Singer), wir 
müssen vom praktischen Standpunkt aus so entscheiden, als gäbe es ihn 
(als ob unsere Zukunft offen wäre). Der praktische Begriff der Freiheit 
beschreibt demnach den Zustand, in dem sich eine Person befindet, die 
darüber reflektiert, was sie tun soll. Und eine freie Handlung ist aus die-
ser Sicht eine im Bewusstsein des Anderskönnens vollzogene Handlung. 
Eine von diesem Bewusstsein losgelöste (objektive) Entscheidungsfreiheit 
gibt es nicht. Das Bewusstsein des Anderskönnens ist die Entscheidungs-
freiheit – etwa so, wie das Schmerzerlebnis der Schmerz ist« (Burkhardt 
2003). Siehe auch Burkhardt (2006). 

Recht

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

66

dass die Fähigkeit des Menschen zum Anders-handeln-Können 
nicht feststellbar ist. ›Das Schuldprinzip hat daher‹ – so Jähnke – 
die Entscheidungsfähigkeit des Menschen zur rechtstheoretischen 
Voraussetzung [...] Die Freiheitsfrage ist für das geltende Recht 
– rechtstheoretisch – nicht offen«.74

Es spielt hier keine wesentliche Rolle, ob man die Willensfreiheit im 
lebensweltlichen Alltag unseres Erlebens fundiert sieht,75 sie nur als 
soziale Zurechnung betrachtet, die als Abstraktion einen »Durch-
schnittsmensch« an die »Stelle des Täters« setzt, und schaut, ob 
dieser »unter den konkreten Umständen anders gehandelt hätte«, 
oder ob man von einer »Charakterschuld« ausgeht, für die der Täter 
haftbar gemacht werden kann.76 Entscheidend bleibt, inwieweit die 
hier zum Ausdruck kommenden Rechtsverständnisse mit der recht-
lichen Kontextur, die weiterhin auf die Ressource ›Autonomie‹ zu-
rückzugreifen hat, kompatibel ist. Streng genommen geht es hier vor 
allem um die ›Gesellschaft‹ als eine eigenständige Reflexionsposition. 

Interessant – und wiederum nur durch das Recht zu entscheiden 
– ist die Frage, inwieweit man Deliquenten auch nach ihrer Tat noch 
als Rechtspersonen betrachtet. Hier ergeben sich dann mit Blick auf 
das Grundgesetz unterschiedliche rechtstheoretische Varianten: Man 
könnte vom anderen nun zunächst erwarten, dass er rechtmäßig 
handelt, um dann jenen, welche dem Recht nicht folgen, den An-
spruch als Rechtsperson abzuerkennen. Beispielsweise können dann 
einem Terroristen, der die gesellschaftliche Ordnung zerstören will, 
fundamentale Rechte – man denke beispielsweise an den Einsatz 
von Folter – aberkannt werden. Demgegenüber wäre im Sinne eines 
Habermasschen Kommunikationsbegriffs auch der schlimmste De-
linquent weiterhin als Person-im-Recht zu betrachten. Streng genom-
men finden wir hier zwei gesellschaftstheoretische Angebote vor, die 
zwar beide Gesellschaft auf Basis von Kommunikation konstruieren, 

74	 Hillenkamp (2006, 104).
75	 So etwa Dölling: »Gut vereinbar ist der strafrechtliche Schuldbegriff mit 

dem Selbstverständnis der Menschen. Dieses ist durch Freiheitserleben 
gekennzeichnet. Es spricht vieles dafür mit Björn Burghardt anzuneh-
men, dass es sich bei dem Freiheitsbewusstsein um einen notwendigen 
Bestandteil des menschlichen Dasseinserlebens handelt: Da Menschen 
Verhaltensalternativen haben, müssen sie sich entscheiden, und da ihnen 
ihre Motive nicht als zwingend erscheinen, fühlen sie sich zur Entschei-
dung frei und müssen sie auch so entscheiden, als seien sie frei. Da die 
Aufgabe des Rechts in der Regulierung menschlichen Verhaltens besteht, 
dürfte es nur schwer möglich sein, Recht konträr zum Selbstverständnis 
der Menschen zu konzipieren« (Dölling 2007).

76	 Dölling (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


67

Recht

jedoch durch unterschiedliche Inklusions- und Exklusionsregeln eine 
andere Form von Gesellschaft konstituieren. In beiden Fällen setzt die 
Schuldzurechnung »keinen geglückten Dialog mit dem Täter voraus« 
und ist in diesem Sinne wieder klar von einer Pathologisierung zu 
unterscheiden, welche den anderen außerhalb des Kommunikations-
systems katapultieren würde. »Die personale Selbstverwaltung findet 
– sieht man einmal von der Rechtsfolgenseite, d. h. vom Strafvollzug 
ab – erst da ihre Grenze, wo über die normative Unzuverlässigkeit 
hinaus kognitive Unberechenbarkeit des Verhaltens gegeben ist«.77 

Dem Recht geht es aus dieser Perspektive also weniger um das 
konkrete ›Du‹ denn um ein gesellschaftlich abstrahiertes ›Du‹ – und 
in diesem Sinne kann dann der Strafrechtler und Rechtsphilosoph 
Reinhard Merkel aus einer rein gesellschaftstheoretischen Perspek-
tive für das Schuldrecht argumentieren: 

»Der symbolische erste Adressat einer verhängten Strafe ist nicht 
der Täter selbst; es ist nicht einmal das von im verletzte Opfer. 
Vielmehr sind es alle anderen Bürger. Ihnen hat die Strafe zu de-
monstrieren, dass an der Geltung der Norm festgehalten wird, 
denn nur dadurch wird an dieser Geltung festgehalten. [...] Für 
eine komplexe (handlungs-)freiheitliche Gesellschaft ist diese Form 
der symbolischen Normverteidigung ohne jede denkbare Alterna-
tive. Möglicherweise lässt das Strafrecht damit einen verurteilten 
Täter nur für sein schieres So-sein haften. Aber für die Fortexistenz 
der Normordnung selber gibt es dazu keine Alternative. Der Täter 
hat zuvor, wie alle anderen, im Schutz dieser Normordnung gelebt 
und davon profitiert. Daher mag der Rest der Unfairness, die in 
seiner Verurteilung liegt, hinnehmbar sein. [...] Vielleicht lässt sich 
das, ein wenig metaphorisch, so zusammenfassen: Die Straftat 
bringt einen Riss in die normative Welt. Die Strafe kann nicht 
wirklich heilen (so als hätte es diesen Riss nicht wirklich gegeben). 
Aber sie kann den Fortbestand der normativen Welt sichern: durch 
›Reparatur‹ der gebrochenen Norm. Und deshalb darf das Recht 
für die Kosten der unvermeidlichen Reparatur dieses Risses den 
›bezahlen‹ lassen, der ihn erzeugt hat. Da ist es auch nicht unfair, 
wenn der Täter möglicherweise nichts für seine Tat konnte und 
deshalb im strikten Sinne einer ›Letztverantwortung‹ die Belastung 
mit Strafe nicht verdient hat«.78

Eine strafrechtliche Alternative zu dem auf Willensfreiheit basie-
renden Schuldrecht kann nur ein präventiver Schuldbegriff liefern. 
Aufgrund biologischer und situativer Indikatoren wären nun Wahr-

77	 Bung (2006, 321). 
78	 Merkel (2007, 345 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

68

scheinlichkeiten für eine Straftat bzw. die Wiederholung einer Straftat 
zu berechnen, um dann dieser durch eine vorsorgliche Verurteilung 
potentieller Straftaten zuvorzukommen. Da entsprechend dem bun-
desdeutschen Grundgesetz jedoch keine Menschen ohne nachgewie-
senes Vergehen verurteilt werden dürfen, ist ein solches Schuldver-
ständnis derzeit nicht verfassungskonform.79 

Prävention, Erziehung und Strafe

Die kriminalistische Forschung produziert eine Vielzahl von Ergeb-
nissen, die auf die Bedeutung von Prävention verweisen, beispielswei-
se auch in Form genetischer Profile oder Hirnabnormalitäten, die auf 
eine erhöhte Prävalenz für strafbares Verhalten hinweisen. In Bezug 
auf die Beziehung zwischen Rechtsprechung und wissenschaftlicher 
Kontextur ergibt sich auch hier wieder ein eindeutiges hierarchisches 
Verhältnis. Das Recht entscheidet aufgrund seiner eigenen Logik, 
wie solche Befunde angewendet werden. Dass dann in der Strafver-
folgung entsprechende Hinweise genutzt werden und gegebenenfalls 
auch ins Strafmaß einfließen, steht nicht im Widerspruch dazu, dass 
im Vollzug von Recht weiter mit dem alten Schuldbegriff gearbeitet 
wird. 

Interessante Reflexionsverhältnisse ergeben sich in der Beziehung 
zwischen Recht, Strafe und Erziehung. Mit der Strafrechtsreform 
von 1969, mit der das Strafgesetzbuch von 1871 umfassend geändert 
wurde, ist die Bestrafung auch an erzieherische Aspekte gekoppelt 
worden. Es sollte nun ebenso um Erziehung und Prävention und 
nicht nur um Vergeltung gehen.80 Entsprechend dem bürgerlichen 
Common Sense scheint eine Bestrafung automatisch auch erziehe-
risch zu wirken. Man erwartet von ihr eine abschreckende Wirkung 
sowie dass der Täter, der die Strafe zu erleiden hat, diesbezüglich 
konditioniert wird. Entsprechend dem behavioristischen Modell 
würde dieser den negativen Stimulus der Bestrafung mit seinen kri-
minellen Handlungstendenzen verbinden und sich künftig angepass-
ter verhalten. 

79	 »Gegen den präventiven Schuldbegriff ist einzuwenden, dass er der 
Schutzfunktion des Schuldgrundsatzes für den Einzelnen nicht gerecht 
wird. Das Schuldprinzip soll den Einzelnen vor unverdienter Bestrafung 
durch den Staat schützen« (Dölling 2007, 61).

80	 Die Begründung hierfür ist wieder eine gesellschaftstheoretische: »Die 
Aufgabe des Strafrechts ist der Schutz des Zusammenlebens der Men-
schen in der Gemeinschaft«, wobei »die Strafgewalt des Staates nicht in 
beliebiger Weise und nicht in beliebigem Umfang eingesetzt werden darf« 
(Jescheck/Pantle 1996, 1).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


69

Recht

De facto zeigen sich die Verhältnisse aber wesentlich komplizierter. 
Insbesondere die Freiheitsstrafe führt mit Blick auf die Generalprä-
vention in der Regel zu höheren Rückfallraten, da der Strafvollzug 
bei vielen Verurteilten den kriminellen Karriereweg eher chronifiziert, 
da nun die Kontakte in die gesellschaftliche Normalität vollends ab-
geschnitten sind. Die Strafrechtsreform hat versucht, hierauf eine 
Antwort zu finden, indem die Möglichkeiten erweitert wurden, le-
diglich eine Geldstrafe zu verhängen bzw. eine Strafe zur Bewährung 
auszusetzen. Im Regelfall sollten keine Freiheitsstrafen von weniger 
als sechs Monaten Dauer mehr verhängt werden. Das Recht geht 
jedoch mit diesen neuen Instrumenten bislang eher ambivalent um: 
Insbesondere im Jugendstrafrecht favorisiere man, so Dünkel und 
Morgenstern, zwar einerseits nach wie vor »eindeutig die spezialprä-
ventive (erzieherische) Ausrichtung«. Die »generalpräventive oder 
schlicht tatvergeltende (›tatproportionale‹) Orientierung« stößt unter 
den autoritativen Sprechern der Juristen »einhellig auf Ablehnung«. 

Trotzdem zeige sich in der Rechtspraxis andererseits deutlich eine 
»Doppelstrategie im Vorgehen gegen Kriminalität, denn zugleich soll 
der Bevölkerung ein konsequentes Vorgehen bei dem Thema ›innere 
Sicherheit‹ gezeigt werden« und auch bei den leichten und mittleren 
Straftaten will »man ›fühlbare‹ Strafen präsentieren«. Insgesamt sei-
en die »bisher vorgelegten Entwürfe zur Reform des Sanktionsrechts 
eher halbherzig und allenfalls als kleiner Schritt in die richtige Rich-
tung zu bewerten. In Bezug auf die unterschiedlichen Semantiken 
von Erziehung und Recht ist jedoch verständlich, dass Letzteres eine 
gewisse Distanz zum Erziehungsprimat beibehält. Dies wird deutlich, 
sobald wir uns die Selbstreferenz von Erziehung genauer anschauen. 

Erziehung setzt darauf, Chancen der gezielten Verhaltensänderung 
wahrzunehmen.81 Hieraus ergibt sich eine semantische Engführung 
an dem Code vermittelbar/nicht vermittelbar, die dann mit Blick auf 
die sonderpädagogische Aufgabe der Erziehung von Delinquenten 
in die Zweitcodierung Förderung/Nicht-Förderung mündet. Hieraus 
entwickelt sich die in gewisser Weise durchaus plausible Annahme, 
dass man Schwerstkriminelle besonders intensiv zu fördern habe, 
jedenfalls wenn zumindest noch eine Chance zur Veränderung be-
stehe. Wie jedes Funktionssystem ist auch die Erziehung tendenziell 
auf unbegrenztes Wachstum hin ausgelegt, entdeckt also fortlaufend 
weitere Erziehungschancen, an denen sie mit ihren Programmen an-
knüpfen kann. Verbunden mit der Einsicht, dass viele der angewen-
deten Strafmaßnahmen eher paradoxe Effekte zeigen, liegt dann die 
Einsicht nahe, dass man grundsätzlich nicht auf Strafe setzen sollte, 
sondern auf angemessene Erziehungsformen – und wenn diese aus 
medizinischen oder psychologischen Gründen nicht greifen können, 

81	 Dünkel/Morgenstern (2003). Vgl. Luhmann, (2002, 59 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

70

dann eben auf maßgeschneiderte Spezialtherapien. Aus einer solchen 
Perspektive tritt der individuelle Schuldbegriff in den Hintergrund, 
denn die auf der Basis des Codes recht/unrecht konstituierte Kontex-
tur ist aus Perspektive von Erziehung zurückzuweisen. 

Die Erziehung kann sich hier durchaus auf neurobiologische Be-
funde berufen, denn auch hier erscheint es in der Regel erfolgver-
sprechender, auf die Aktivierung der Belohnungssysteme zu setzen 
denn auf die mit der Sühne gekoppelten Vermeidungsreaktionen. Für 
den Neurobiologen Grothe erscheint Letzteres dann nur noch als ein 
nutzloses philosophisches Konstrukt, da die Befunde zur Hirndyna-
mik deutlich für den ersteren Weg sprechen würde: 

»Schuld und Sühne sind keine Naturgesetze, sondern philoso-
phische Konstrukte. Die aus ihnen folgende Bestrafungspraxis ist 
insofern biologisch nicht notwendig sinnvoll. Wenn die Neurowis-
senschaften also eine Forderung erheben können, dann die, dass 
›Fehlverhalten‹ in einer Art und Weise ›behandelt‹ wird, die auf die 
Funktionsweisen des dynamischen Gehirns und seine Lernregeln 
Rücksicht nimmt – oder besser noch, auf ihr basiert. Strafen kann 
eine sinnvolle Reaktion sein, oft, wahrscheinlich meistens, ist sie 
es nicht. Belohnungsstrategien scheinen da aus neurobiologischer 
Sicht vielversprechender. Vor allem lassen sie eine länger anhal-
tende Wirkung erwarten. Da neurobiologische Ergebnisse nahe-
legen, dass ›Aha-Erlebnisse interne Belohnungsmechanismen z. B. 
über das dopaminerge System aktivieren (Wise 2004), bekommen 
– nicht ganz neue – pädagogische Ansätze, die eher auf Einsicht 
und Belohnung als auf Strafe setzen, nun auch ein neurobiologi-
sches Fundament«.82

Delinquenten zu fördern, zu belohnen und anderweitig zu subventio-
nieren widerspricht jedoch grundlegend dem semantischen Haushalt 
einer Gesellschaft, die Fehlanpassungen tendenziell mehr auf Perso-
nen und weniger auf (Lern- und Therapie-)Kontexte zurechnet.83 
Mehr noch: Im Hinblick auf die gesellschaftliche Referenz eines auf 

82	 Grothe (2006, 48).
83	 Auch für die Psychiatrie hat Luc Ciompi mit seiner Soteria gezeigt, dass 

bei vielen gängigen Erkrankungen aus dem schizophrenen Formenkreis 
auf harte Therapiemaßnahmen verzichtet werden kann, wenn die Patien-
ten in einen beziehungsreichen und atmosphärischen Kontext eingebettet 
werden (vgl. Aebi, et al. 1996). Doch auch wenn ein solches Konzept 
therapeutisch funktionieren kann, erweist es sich kaum gesellschaftlich 
tragfähig, die indizierten Patienten zu sehr zu verwöhnen, während die 
›normalen‹ Menschen weiterhin unter den üblichen gesellschaftlichen 
Zumutungen zu leiden haben.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


71

Recht

Autonomie und Verantwortung setzenden Menschenverständnisses, 
welches die moderne Gesellschaft allein schon aufgrund ihrer Ver-
trags- und Arbeitsverhältnisse voraussetzten muss, wäre ein solches 
Vorhaben hochgradig skandalierungsfähig. Das Thema eines durch 
Sozialhilfe alimentierten Täters, der es sich gutgehen lässt, wird in 
den Massenmedien schnell eine Themenkarriere durchlaufen, die 
nolens volens in eine politisierungsfähige Moralisierung mündet.84

Recht wirkt immer auch in die Gesellschaft hinein. Im Schuldbe-
griff liegt ein appellativer und normativer Aspekt, der nicht allein in 
Prävention und Erziehung aufgehen kann. Aus dem Ich-Du-Verhält-
nis eines Bürgers ergeben sich stets jene zwei subjektiven Komponen-
ten, entsprechend denen sich beide Positionen ineinander spiegeln, 
und dies bedeutet, dass Strafe im Sinne eines Schuldkonzepts auf 
Seiten der Zuschauer wie auch der Erleidenden den Bürger als Bürger 
enaktiert. Um mit Hans-Ludwig Kröber zu sprechen: 

»Wer nicht frei ist, kann auch keine Verantwortung übernehmen, 
kann kein Bürger sein. Dagegen setzte Hegel sein befreiendes 
Wort, in der Strafe werde der Verbrecher als Vernünftiges geehrt 
– als ein Bürger, der gegen sein eigenes Recht verstoßen hat.«85 

Wir bewegen uns hier in einem alten strafpolitischen Streit, der zwi-
schen den Polen Erziehung und Vergeltung oszilliert, ohne jedoch 
in eine eindeutige Lösung einrasten zu können.86 Mit der Erziehung 
ergibt sich ein ähnliches Dilemma wie mit der Medikalisierung. Wenn 
Delinquenz zu sehr auf Kontexte (hirnorganische und sozialisato-
rische Defizite) und zu wenig auf Personen zugerechnet wird, ver-
schwindet ein Freiheitsgrad der Beschreibung. Eine so verstandene, 
erzieherisch gemeinte Aufklärung zeitigt dann schnell die dunkle 
Seite totalitärer Systeme, in denen Politik, Recht, Erziehung und Me-
dizin zu schnell kurzgeschlossen werden.87 

Das moderne Recht einer funktional differenzierten Gesellschaft 
wird sich hier aus guten Gründen die Freiheit erhalten wollen, fall-

84	 Aus dem Blickwinkel einer biowissenschaftlichen Kontextur mag man 
dann entdecken, dass der Lustgewinn bei der Vergeltung von Straftaten 
wiederum neurophysiologisch vermittelt ist, also die entsprechenden so-
zialen Gefühle beim Genuss der Bestrafung biochemisch vorformatiert 
sind (vgl. Seymour, et al. 2007b).

85	 Kröber (2006, 80).
86	 Siehe hierzu beispielsweise Manfred Danner (1972). Vgl. auch Kröber 

(2004).
87	 Eine diesbezügliche Sozialmedizin hat dann spätestens im Dritten Reich 

ihre Unschuld verloren. Siehe zur Verwicklung von Staat und forensi-
scher Psychiatrie der DDR insbesondere Sonja Süß (1999). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

72

spezifisch zu entscheiden, wie man die Verhältnisse zwischen Indi-
vidualprävention, dem Schutz der Allgemeinheit und dem verfas-
sungsmäßig garantierten Schutz der Persönlichkeit jeweils austariert. 

Recht, Wissenschaft, Medizin und Erziehung stellen jeweils ei-
genständige Kontexturen dar, die einer Eigenlogik folgen und ent-
sprechend in einem heterarchischen Verhältnis zueinander stehen. 
Aus der Perspektive des Rechts ergibt sich hieraus jedoch eine hie-
rarchische Relation, dies heißt, das Recht entscheidet autonom, ob 
wissenschaftliche Erkenntnisse, individuelle Schuld, der Anspruch 
auf Erziehung oder medizinische Befunde im Einzelfall angewendet 
oder zurückgewiesen werden.88 

Die Autonomie des Rechts resultiert aus seinen internen Reflexi-
onsverhältnissen, welche nicht nur auf die binäre Alternative Recht 
und Unrecht zurückgreifen können, sondern zudem über die Mög-
lichkeit verfügen, unterschiedliche Kontexturen zu relationieren (Re-
jektion). Erst hierdurch ergeben sich auch die besonderen professi-
onellen Rollen des Richters und des Anwalts, denen nun in Persona 
die handlungspraktisch notwendige Autonomie und Entscheidungs-
freiheit zuzurechnen sind. Der Professionelle steht dann per se für 
die Aufgabe, die »widersprüchlichen Einheiten« (Oevermann)89 von 
individuellem Fallverstehen und generalisierten Geltungsansprüchen 
sowie von Autonomie und Heteronomie in ein spezifisches Verhältnis 
zu bringen. 

Zugleich in der Gesellschaft stehend wie auch die Gesellschaft 
aufgrund seiner funktionalen Autonomie als Umwelt behandelnd 
– erzeugt das Recht jene Freiheitsgrade, um sich aufgrund der eige-
nen programmatischen Setzungen in ein produktives Verhältnis zur 
Gesamtgesellschaft setzen zu können. Hierzu hat es aus Erziehung, 
Wissenschaft, Medizin und den anderen gesellschaftlichen Feldern 
ständig neue Impulse aufzugreifen, um eine zeitgemäße Balance zu 
finden. 

88	 Hier kommen auch die jeweiligen besonderen geschichtlichen Bedingun-
gen der Rechtssysteme unterschiedlicher Länder ins Spiel. In Großbri-
tannien hat man weniger Probleme, einem behavioristischen Modell zu 
folgen, das ein wenig an Anthony Burgess Roman »Clockwork Orange« 
erinnert, wobei sich dann im Einzelfall der Rechtspraxis sehr wohl wie-
der komplexere Reflexionsverhältnisse zeigen (Wischmeyer 2006).

89	 Siehe zur Rekonstruktion eines auf dem Begriff der Autonomie basieren-
den Professionsverständnisses Oevermann (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


73

Recht

Verhältnis von Strafrecht und Zivilrecht

Innerhalb dessen, was alles in Gesellschaft passiert, spielen Schwerst-
kriminelle und deren Taten eine eher marginale Rolle. Um mit Rainer 
Kiesow zu sprechen: 

»Mörder, Pädophile, Vergewaltiger treten nicht massenhaft in Er-
scheinung. In Massen schließen wir Verträge. Kaufverträge, Miet-
verträge, Arbeitsverträge. Ein Vertrag besteht typischerweise aus 
zwei übereinstimmenden Willenserklärungen«.90 

Der Normalfall der bürgerlichen Gesellschaft ist die Vertragsfähigkeit 
mündiger Bürger, die als Konstrukt vorausgesetzt werden muss. Das 
Strafrecht steht somit immer auch im Kontext des wesentlich kom-
plizierteren Zivilrechts, das auf den Willen nicht verzichten kann.91 
Die Vorstellung, beliebige als Rechtsperson geschlossene Verträge 
mit Verweis auf einen deterministischen Hirnzustand nihilieren zu 
können, untergräbt gewissermaßen die Grundlage der bürgerlichen 
Gesellschaft als Ganzes. Der Code des Rechts würde hiermit kolla-
bieren – denn rechtlich gäbe es jetzt nichts mehr zu entscheiden.92

Reflexionsverhältnisse des Rechts

Kommen wir nun zu einer abschließenden Betrachtung der Beziehung 
zwischen Hirnforschung und Recht. Aus guten Gründen kann die 
Hirnforschung nicht auf das Recht durchgreifen. Das Recht wird 
innerhalb einer funktional differenzierten Gesellschaft autonom blei-
ben, was jedoch nicht heißt, dass das Recht – in einem hierarchischen 
Ordnungsverhältnis – nicht auf neurowissenschaftliche Befunde zu-
rückgreifen kann. Insbesondere für das Strafrecht ergeben sich auf 
Basis des Schuldbegriffs komplexe Reflexionsverhältnisse, indem im 
Zuge rechtspolitischer Formen zudem auch präventive Aspekte zu 

90	 Kiesow (2007).
91	 Ähnliches gilt dann beispielsweise auch für das Familien- und Hoch-

schulrecht.
92	 Hierzu weiter Kiesow: »Welche Auswirkungen hat die ultramoderne 

Hirnforschung eigentlich auf das, willensmäßig betrachtet, offenkundig 
ebenfalls völlig altmodische Zivilrecht? Hier sind die Dimensionen ganz 
andere als bei ein paar Mördern. Aber Zivilrecht ist ziemlich kompli-
ziert. Auf die Antworten des neuen Neurorechts darf man gespannt sein. 
Doch wir könnten natürlich das Privatrecht gleich mit abschaffen. Wo 
kein Wille, da kein Recht. Strafrecht ist da nur eine Fußnote. Das wär’s: 
Legal, illegal, scheißegal« (Kiesow 2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

74

berücksichtigen sind. Die reflexive Autonomie des Rechts wird je-
doch auch durch diese Initiativen nicht aufgehoben. 

Da mit Blick auf den Code des Rechts und die hierdurch ver-
mittelten Umweltbeziehungen der Verzicht auf das Willenskonzept 
gleichsam eine neue Gesellschaft mit sich bringen würde, wird der 
vermeintliche Angriff der Hirnforschung auf die Willensfreiheit über-
wiegend verpuffen. Die hiermit verbundenen Leitunterscheidungen 
können aus dem Blickwinkel der eigenen Kontextur schlichtweg zu-
rückgewiesen werden. Im Recht gilt eine operative Logik, die nicht 
davon abhängig ist, die Willensfreiheit im Gehirn zu lokalisieren. 
Der eigentliche Reflexionsort des Rechts ist die Gesellschaft – und 
hier geht es um kommunikative Zurechnungen, nicht um die Frage 
der Autonomie des Bewusstseins. 

Was allerdings bleibt, ist die Option, die Grenze dessen, was als 
rechtsfähige Person erachtet wird, zu verschieben. Dass das Recht 
und die Gesellschaft die Person braucht, steht außer Frage. Dies 
schließt jedoch nicht aus, Delinquenten in einem größeren oder gerin-
geren Maße die Personenrechte abzuerkennen.93 Aus dem Schuldbe-
griff des modernen Rechtsverständnisses ergibt sich per se ein Span-
nungsverhältnis zwischen dem auf die Person zielenden Recht und 
der auf die innere Ordnung zielenden Innenpolitik. Die Argumente 
der Hirnforscher gießen hier gleichsam Öl ins Feuer und lassen diesen 
Konflikt erneut aufkochen. Im Stellungsfeld polykontexturaler Ver-
hältnisse wäre dann der eigentliche Gegenspieler des Rechts weniger 
die Hirnforschung denn die Politik. 94 

93	 Hiermit begegnet man jener biopolitischen Dimension des Bürgerbe-
griffs, den Giorgio Agamben (2002) in seinem »Homo sacer« ausgear-
beitet hat.

94	 Axel Boetticher vom Bundesgerichtshof hat dann diesen Konflikt ent-
sprechend seiner Position folgendermaßen gesehen: »Die Politik verlangt 
heute von uns Richtern, dass wir nicht mehr die einzelne Tat und das 
angeklagte konkrete Tatgeschehen beurteilen und eine schuldangemes-
sene Strafe festsetzen, sondern möglichst gegen eine ›gefährliche‹ Person 
eine ›Schutzstrafe‹ ernennen, bestehend aus einer Freiheitsstrafe und einer 
daneben anzuordnenden Sicherungsverwahrung. Die angeklagte und 
bewiesene Tat soll nur der Anlass sein für die Prüfung, ob der Täter ein 
›nicht besserungsfähiger Zustandsverbrecher‹ ist. Nicht die Tat, son-
dern die sich aus der Tat und der bisherigen Lebensführung des Täters 
ergebende Rückfallgefahr ist Anknüpfung für die Sanktion des Richters. 
Diese neue Entwicklung ist deshalb problematisch, weil unser modernes, 
aufgeklärtes Strafrecht auf dem sogenannten Schuldstrafrecht basiert. 
Die Sicherungsverwahrung soll nur in Ausnahmefällen unter strenger 
Beachtung des Verhältnismäßigkeitsgrundsatzes angeordnet werden. Da-
gegen will die Politik durch immer neue Sicherheitsgesetze die Richter 
dazu bringen, wegen der sich aus der Lebensführung des Täters ergeben-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


75

Medizin

3 Medizin

Die moderne Medizin ist eng gekoppelt an eine Wissenschaftsge-
schichte, die mit Descartes gelernt hat, zwischen Subjekt und Objekt 
zu unterscheiden. Mit der »Geburt der Klinik«

95
 konnte sie den Pati-

enten zum Gegenstand, zum Objekt, werden lassen, um sich hiermit 
von einer höfischen Medizin zu lösen, in der noch das individuelle 
Krankenexamen durch den in der Regel auch persönlich bekannten 
Arzt im Vordergrund stand. Krankenbehandlung vollzog sich nun üb-
licherweise unter Akteuren, die einander ohne Interaktionsgeschichte 
begegneten, und die hiermit verbundene Anonymität erlaubte die 
pietätlose ›Öffnung des Körpers‹. Die Pathologie wurde zur Leit-
disziplin der Medizin und der Patient erschien nur noch als Träger 
einer bestimmten Krankheit, deren Symptombild entsprechend einer 
naturwissenschaftlich ergründbaren Kausalkette zu erklären war. Die 
wissenschaftliche Erfolgsgeschichte der modernen Medizin begann. 

Trotz ihrer Bezogenheit auf körperliche und physiologische Vor-
gänge geht das Verhältnis der Medizin zur Willensfreiheit nicht per 
se in einem Hirndeterminismus auf, sondern kann – ähnlich wie 
das Recht – in verschiedener Form und auf differenzierte Weise auf 
Subjektivität und Willensäußerungen zurechnen. Die Kontextur der 
Medizin ist durch den Code krank/gesund aufgespannt. Die Krank-
heit ist instruktiv für die Medizin und führt entsprechend den eigenen 
Programmen, welche die Umweltbeziehung der Medizin regeln, zu 
diagnostischen und therapeutischen Anschlüssen. Die Gesundheit 
stellt dabei den Reflexionswert dar, entsprechend dem die angewen-
deten medizinischen Maßnahmen ihren Sinn erhalten.96 

den Rückfallwahrscheinlichkeit unter rein polizeilich-präventiven Ge-
sichtspunkten die Sicherungsverwahrung einzusetzen. [...] Weshalb einige 
Hirnforscher so vehement das Schuldstrafrecht angreifen, ist mir nicht 
klar. Über die Auswirkungen auf das Vertragsrecht, Erbrecht und Wirt-
schaftsrecht, Familienrecht und schließlich auf das Hochschulrecht spre-
chen sie lieber gar nicht erst. Die Konzentration auf straffällig gewordene 
Menschen, die angeblich keinen freien Willen haben, enthebt sie nicht 
der Beantwortung der viel weitergehenden Fragen, welche Auswirkungen 
der fehlende freie Wille bei uns allen auf unser soziales Zusammenleben 
hat. Deshalb sehe ich ja auch den Zusammenhang zwischen den For-
derungen der Hirnforscher nach Abschaffung des Schuldstrafrechts mit 
den Forderungen der Politik nach mehr polizeilicher Überwachung und 
präventiver Sicherungsmittel. Es gefällt mir insbesondere nicht, dass eini-
ge Neurowissenschaftler geschichtsvergessen und selbstgerecht auf einer 
derart schmalen empirischen Basis ihrer Erkenntnisse argumentieren« 
(Boetticher 2008).

95	 Foucault (1988).
96	 Vgl. Luhmann (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76

Die Medizin und das Subjekt

Die medizinische Tätigkeit referiert nicht nur auf den Körper, sondern 
zugleich auf den Auftrag eines Subjektes. Klinische Interventionen 
sind heutzutage nur auf Basis der (mutmaßlichen) Übereinstimmung 
mit dem Patientenwillen möglich.97 Die Referenz auf den Willen steht 
außerhalb der medizinischen Kontextur, wird aber – da durch recht-
liche Vorgaben institutionalisiert – auch für die medizinische Praxis 
relevant. Die Eigenlogik dieser Praxis führt freilich weiterhin zu jenen 
Grauzonen, innerhalb derer es oftmals fraglich bleibt, ob die Ärzte 
wirklich im Interesse ihrer Patienten gehandelt haben. Dennoch: Al-
lein aus dem Verhältnis von Medizin und Patientensubjekt ergeben 
sich komplexe Lagerungen, die im Sinne einer polykontexturalen 
Beschreibung nur dadurch balanciert werden können, indem der Arzt 
sich auch von seinem Patienten unterwerfen lässt, also zwei komple-
mentär hierarchische und ein symmetrisches Beziehungsverhältnis 
miteinander gepaart werden.98 Als Auftragnehmer bzw. ›Dienstleister 
ist der Arzt dem Patientenwillen subordiniert. Zugleich wird jedoch 

97	 An dieser Stelle ist auf die historische Entwicklung der diesbezüglichen 
Patientensemantik hinzuweisen. Erst nach den Schrecken des National-
sozialismus wurde dem Subjekt innerhalb der Arena der Krankenbe-
handlung ein besserer Platz zugestanden. Die informierte Zustimmung 
des Patienten zur Behandlung und zum medizinischen Experiment wurde 
nun zum juristischen Standard (vgl. Vollmann/Winau 1996). Der Pati-
ent war jetzt formalrechtlich entscheidungsfähig, wenngleich mit Blick 
auf die asymmetrische Rollengestaltung in der Praxis de facto weiterhin 
vom Arzt abhängig. Dennoch: Auch in einer vermeintlich objektiven 
Medizin war jetzt vermehrt wieder das Subjekt einzuführen. Zum einen 
erschien der ›Patientenwille‹ vermehrt als Problem und man muss nun 
auch ›Kommunikation‹ einsetzen, um diesen zur compliance, zu koope-
rativem Verhalten zu bewegen. Zum anderen erschienen Fürsprecher, die 
angesichts einer als inhuman kritisierten Medizin proklamierten, dass 
Patientenpartizipation an sich schon einen wünschenswerten Wert dar-
stelle. Ursprünglich durch die Bürgerrechtsbewegungen der 1960er-Jahre 
formuliert, dann durch die liberale Politik einer individualisierten Gesell-
schaft aufgegriffen und später unter ökonomischen Gesichtspunkten als 
›Kundenfreundlichkeit‹ reformuliert, wurden seit den 1970er Jahren stär-
ker kooperative Modelle eingefordert. »Formate wie etwa das ›shared 
descision making‹ (SDM) oder ›evidence-based patient choice‹, können 
als medizinale Äquivalente eines allgemeinen Partizipationstrends in den 
westlichen Industrienationen gesehen werden, die den Patienten nun 
mehr Kompetenz und Wahlfreiheit zuschreiben« (Schubert/Vogd 2008). 

98	 Siehe zur Ausformulierung einer diesbezüglichen medizinethischen Kon-
zeption beispielsweise »Der gute Arzt« von Klaus Dörner (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


77

der Patient vom Arzt als Körper objektiviert und unterworfen. Beides 
ist darüber hinaus eingebettet in einen Interaktionszusammenhang, 
der einen zusätzliche Kontext aufspannt, denn die Erwartungen von 
Arzt und Patient konditionieren sich in ihrer Dynamik wechselseitig 
zu einem eigenständigen Gebilde.

Daneben hat die Medizin auch aus internen Gründen auf Subjek-
tivität zu rekurrieren. Zum einen beruhen viele Entscheidungsfin-
dungen innerhalb der Krankenbehandlung (auch) auf Aussagen aus 
der Ersten-Person-Perspektive des Patienten. Zum anderen behandelt 
Medizin auch Krankheiten einer gestörten Willensaktivität. Dies setzt 
jedoch voraus, dass die in der konkreten Behandlung angewendeten 
operativen Konzepte nicht vollständig auf das Konstrukt des freien 
Willens verzichten können.

Zum ersten Komplex ist darauf hinzuweisen, dass sich die mo-
derne Medizin zu einer Interpretationslehre entwickeln musste. Die 
vormodernen Medizinsysteme konnten noch einer zweiwertigen Se-
miotik folgen, entsprechend der ein sichtbarer Krankheitsausdruck 
unmittelbar auf seine Ursache verwies – auf einen Fluch, auf den 
Willen Gottes oder wie in der Homöopathie auf eine Disbalance, die 
dann durch ein konkretes, auf lineare Zeichenbeziehungen verwei-
sendes Antidot zu beheben sei.99 Entsprechend der wissenschaftlichen 
Pathologie der modernen Medizin ist ein Symptom jedoch nicht mehr 
mit der Krankheit selbst gleichzusetzen, sondern verweist in der Re-
gel auf ein Spektrum verschiedener möglicher Ursachen. 

Der moderne Arzt hat zu interpretieren. Er wird gewissermaßen 
zum Hermeneut der Krankheit und hat nun entsprechend den vor-
liegenden Befunden zu erschließen, um was es sich im konkreten Fall 
handeln könnte. Insbesondere für die internistische Medizin ergibt 
sich hieraus die hohe Kunst der Differenzialdiagnose, entsprechend 
der verschiedene mögliche Krankheiten mit der so genannten Klinik, 
das heißt der subjektiven Befindlichkeit des Patienten, in Beziehung 
zu setzen sind. Wir treffen hier also auf einen Arzt, der sich als sub-
jektiver Interpret für eine bestimmte Krankheit zu entscheiden hat 
– und sei dies nur als Hypothese, der nachzugehen im Moment am 
meisten verspricht –, und einen Patienten, dessen subjektiver Bericht 
als zusätzliche Informationsquelle unabdingbar ist. 

Die Medizin hat es also nicht nur mit Blick auf die ärztlichen 
Entscheidungen mit Willensakten zu tun,100 sondern begegnet auch 

99	 Siehe zur Homöopathie als einer vormodernen zweiwertigen Medizin-
semiotik Volker Hess (1993; 1998).

100	Dass hier auch Willkürakte, etwa als unreflektierte Chefentscheidungen, 
gebraucht werden, damit Medizin funktionieren kann, zeigen meine Un-
tersuchungen zu ärztlichen Entscheidungen im Krankenhaus auf (Vogd 
2004).

Medizin

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

78

im klinischen Prozess komplexen Verhältnissen, in denen die Bezie-
hungen zwischen ›Ich‹, ›Du‹ und ›Es‹ dynamisch zu relationieren sind. 
Beispielsweise hat der Arzt immer auch die Zurechnung zu treffen, ob 
der Patient nur simuliert oder gar der unbewusste Prozess einer psy-
chosomatischen Erkrankung dem geschilderten Symptombild unter-
liegt. Selbst im Falle der Dauerbewusstlosigkeit eines Patienten stellt 
sich für den Arzt noch die Frage nach dem vermeintlichen Willen. 
Man denke hier beispielsweise an den Fall eines Wachkomapatienten, 
für den medizinisch kaum eine Chance der Besserung besteht, für 
den eine alle weitergehenden therapeutischen Schritte ablehnende 
Patientenverfügung vorliegt, dessen Angehörigen sich aber gegen eine 
Beendigung der Maßnahmen aussprechen. Nolens volens wird der 
Arzt hier in die gesellschaftlichen Formationen der kommunikativen 
Zurechnungen des vermeintlichen Willens verwickelt, der dann seine 
eigenen Faktizitäten erzeugt, die aber dann – so Lindemann in ihren 
Untersuchungen zu den ›Grenzen des Sozialen‹ – nicht unabhängig 
von den in die Kommunikation einfließenden Eigenaktivitäten des 
Körpers zu verstehen sind.101

Erkrankungen des Willens

Beschäftigen wir uns etwas ausführlicher mit den Erkrankungen des 
Willens und Denkens. Hier ergeben sich äußerst komplizierte Refle-
xionsverhältnisse, was allein schon dadurch zum Ausdruck kommt, 
dass mit Psychotherapie, Psychosomatik, Psychiatrie und Neuro-
logie potentiell vier medizinische Disziplinen an der Bearbeitung 
diesbezüglicher Fälle beteiligt sind. Schauen wir beispielsweise auf 
die Schizophrenie als eine der klassischen psychiatrischen Erkran-
kungen. Ihre Diagnose rekurriert dabei im Wesentlichen auf Berichte 
des Patienten, aus denen dann eine bestimmte, gestörte Qualität des 
Denkens rekonstruiert werden kann. Insbesondere Eugen Bleuler 
hat mittels seiner genauen Beobachtungen von Denkstörungen die 
entsprechenden Krankheitsbilder in eine beschreib- und klassifizier-
bare Form bringen können.102 Auch der ICD-10, die aktuelle inter-
nationale Klassifikation von Krankheiten, verweist entsprechend auf 
»charakteristische Störungen von Denken und Wahrnehmung« und 
auf »inadäquate oder verflachte Affekte«.103

101	Lindemann (2002).
102	Vgl. Bleuler (1916).
103	Hier heißt es unter F 20 zur Schizophrenie: »Die schizophrenen Stö-

rungen sind im Allgemeinen durch grundlegende und charakteristische 
Störungen von Denken und Wahrnehmung sowie inadäquate oder ver-
flachte Affekte gekennzeichnet. Die Bewusstseinsklarheit und intellek-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


79

Medizin

Interessant in unserem Zusammenhang ist die Tatsache, dass die 
Identifikation und Diagnose der schizophrenen Störung nur auf der 
Folie eines normalen Denkmodells möglich ist, indem Kognition, 
Volition und Affekt zu einem intentionalen Handlungsakt zusam-
menfinden. In diesem Handlungsmodell steckt jedoch die explizite 
Annahme einer Willenstätigkeit. Erst vor dem Hintergrund einer vo-
litiven Tätigkeit macht es differenzialdiagnostisch Sinn, neurotische 
Störungen von dem schizophrenen Formkreis abzugrenzen. Letztere 
beruhen auf der Vorstellung, dass das Denken – aus welchen Grün-
den auch immer – kaputt ist, also hier keine ordentlichen sinnhaften 
Prozesse mehr stattfinden können, während der Neurose ein darunter 
liegender psychodynamischer Konflikt zugestanden wird, also der 
Störung unbewusste Motive zugerechnet werden können. 

Während es bei der Schizophrenie angemessen erscheint, die Psy-
chose mittels entsprechender medikamentöser Maßnahmen so weit 
zurückzudrängen, dass wieder normales Denken und Wollen möglich 
ist, geht es bei der Neurose – vielleicht auch mit medikamentöser 
Unterstützung – vorrangig darum, die Beeinträchtigung des Erle-
bens und Handelns durch eine Psychotherapie zu behandeln. In der 
psychotherapeutischen Redekur soll dann entweder die nötige Ein-
sicht herausgelockt (Psychoanalyse) oder durch Reflexion ein Prozess 
der Reorganisation der Denkstruktur veranlasst werden (kognitive 
Verhaltenstherapie).104 Die Psychotherapie versucht sozusagen, den 
Willen mittels kommunikativer Prozesse, die auf Einsicht zielen, zu 
konsolidieren, die psychiatrische Behandlung rehabiliert den Willen, 
indem sie Störung medikamentös zurückzudrängen versucht. 

Innermedizinisch finden wir also ein abgestuftes Modell vor, wie 
der Wille zu behandeln ist. Der Wille wird hier weder negiert noch 
als Illusion in eine randständige Position verwiesen. Im Gegenteil: 
Mit der psychiatrischen Beschreibung findet in gewisser Weise gar 
eine Objektivierung der Willensaktivitäten statt. Im Hinblick auf 
den Code der Medizin geht es hier allerdings nicht um die Beschrei-

tuellen Fähigkeiten sind in der Regel nicht beeinträchtigt, obwohl sich 
im Laufe der Zeit gewisse kognitive Defizite entwickeln können. Die 
wichtigsten psychopathologischen Phänomene sind Gedankenlautwer-
den, Gedankeneingebung oder Gedankenentzug, Gedankenausbreitung, 
Wahnwahrnehmung, Kontrollwahn, Beeinflussungswahn oder das Ge-
fühl des Gemachten, Stimmen, die in der dritten Person den Patienten 
kommentieren oder über ihn sprechen, Denkstörungen und Negativ-
symptome« (http://www.dimdi.de/static/de/klassi/diagnosen/icd10/ht-
mlgm2008/fr-icd.htm, download 20.03.2008).

104	Im Prinzip beruht auch die klassische Verhaltenstherapie auf der Mithil-
fe von Denken und Bewusstsein, da sich der Patient ja schließlich darauf 
einlassen muss, neue Erfahrungen und Lernmöglichkeiten aufzusuchen.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

80

bung des Willens im Sinne einer ontischen Qualität, sondern nur im 
pragmatischen Sinne um die Heuristik einer hinreichend differen-
zierenden Krankenbehandlung. Als Mediziner mag man persönlich 
und wissenschaftlich vielleicht durchaus ein Modell vertreten, das 
auch das Denken und den Willen durch die Hirnaktivität vollstän-
dig determiniert sieht. Dies bedeutet jedoch nicht, dass hiermit die 
handlungsleitenden Kategorien psychiatrischer und psychologischer 
Arbeit aufgegeben werden. Selbst in Bezug auf einen in diesem Sinne 
als Fiktion erklärten Willen ist hier weiterhin zwischen einer kran-
ken und gesunden Willensaktivität zu unterscheiden. Die objekti-
vistische Kontextur einer hirnwissenschaftlichen Beschreibung folgt 
einer anderen Logik als die auf Diagnose und Therapie ausgerichtete 
Krankenbehandlung. Es geht hier nicht um wahr und falsch, son-
dern um Anschlüsse in Bezug auf eine identifizier- und behandelbare 
Erkrankung. 

Reflexionsverhältnisse der Medizin

Aus den benannten Perspektiven ergeben sich komplizierte Refle-
xionsverhältnisse, entsprechend derer die klinischen Befunde, die 
subjektiven Komponenten der Krankeneinsicht, die Möglichkeit der 
aktiven Mitwirkung des Patienten und biomedizinische Aspekte je-
weils im Einzelfall auszutarieren sind. Wie im Recht wird der Wille 
mit der Zurechnung oder Aberkennung von Subjektivität und der 
hiermit verbundenen Personalität selbst wieder zu einer Manövrier-
masse, die genutzt werden kann, um komplexe Situationen managen 
zu können. Schwierige Patienten, welche die Krankenhausroutinen 
zu überlasten drohen, lassen sich psychiatrisieren, auch wenn keine 
hinreichenden psychiatrischen Befunde vorliegen.105 Umgekehrt mag 
es dann gerechtfertigt erscheinen, sich mit alkoholkranken Patienten 
nicht weiter zu beschäftigen, da die Krankeneinsicht noch fehle und 
man entsprechend warten müsse, bis sie wirklich behandelt werden 
wollen. Wie im Recht wird auch hier einem professionellen Akteur 
die Rolle zugeschrieben, zu beantworten, was konkret Sache ist. 
Nicht die objektiven Tatsachen, sondern der Arzt entscheidet, wie 
es sich mit dem Willen im Einzelfall verhält.

Dazu hat die Medizin, wie bereits angedeutet, nicht nur aus inter-
nen, sondern auch externen Gründen auf den Willen zu rekurrieren. 
Entsprechend der derzeitigen rechtlichen Lage darf beispielsweise 
bei psychiatrischen Krankheiten ohne festgestellte Fremd- oder Ei-
gengefährdung keine medizinische Zwangsbehandlung initiiert wer-
den. Dass ein psychotischer Patient seine Nachbarn nervt, ist keine 

105	Vgl. zur Rekonstruktion entsprechender Fälle Vogd (2004, 365 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


81

Medizin

hinreichende Legitimation für therapeutische Zwangsmaßnahmen. 
Zudem ergibt sich aus psychiatrischer Sicht ein Spannungsfeld zwi-
schen den durch die Selbstgefährdung indizierten Zwangsmaßnah-
men und einer kommunikativen Beziehung, in der es immer auch 
darum geht, Vertrauen zu gewinnen und das Selbst und die Fähigkeit 
zur Krankeneinsicht zu stärken. Hierdurch können dann auch Lagen 
entstehen, in denen es für einen Arzt sinnvoll ist, die Implikationen 
der rechtlichen Kontextur zugunsten einer therapeutischen Option 
zurückzuweisen. Beispielsweise kann er eine Eigengefährdung durch 
Selbstmord in Kauf nehmen, um hierdurch einen erfolgversprechen-
den Therapieprozess nicht zu unterbrechen.106 Umgekehrt wird man 
vielleicht geneigt sein, eine Eigengefährdung vorzutäuschen, um einen 
seine Mitwelt nervenden Patienten zu einer therapeutischen Maßnah-
me zu zwingen, auch wenn dies dem geltenden Recht widerspricht.

In der medizinischen Kontextur stellen sich hier nolens volens 
komplexe Reflexionsverhältnisse, in denen substanzielle und zuge-
rechnete Konzepte der Willensfreiheit alltagspraktisch angewendet 
werden müssen.107 In diesem Sinne wundert es auch nicht, dass inner-
halb der diese Grenzgebiete verwaltenden psychiatrischen Profession 
oftmals in Distanz zu einer Hirnsemantik gegangen wird, welche 
den Willen zur Illusion erklärt bzw. ihm eine eigenständige Wirk-
mächtigkeit abspricht. Der Wille ist für die psychiatrische Arbeit 
konstitutiv und entsprechend kann nicht auf ihn verzichtet werden. 
Mit Blick auf die Bewirtschaftung der Grenze zwischen Medizin 
und den Naturwissenschaften wird dabei jedoch in der Regel von 
einem naturalisierten Willensbegriff ausgegangen.108 Gerne werden 
etwa evolutionsbiologische Brückenhypothesen aufgegriffen, um die 
Funktion des Willens zu erklären. In diesem Sinne antworten dann 
eine Reihe namhafter Psychiater auf das so genannte ›Manifest der 
Hirnforscher‹:109 

106	Siehe hierzu Fallrekonstruktionen zu selbstmordgefährdeten Patienten 
in einer psychosomatischen Klinik (Vogd 2001a; Vogd 2001b).

107	Siehe für die ambulante psychiatrische Praxis auf Basis von Fallrekon-
struktionen Peri Terzioglu (2005).

108	Innerhalb der psychiatrischen Debatte finden sich  dann verschiedene 
Formen, in denen das Problem der Intentionalität angegangen wird. 
Thomas Fuchs vertritt hier etwa die These, »dass selbstbestimmtes 
Handeln durch subjektive Entscheidungsprozesse ermöglicht wird, die 
nur einer intentionalen, nicht einer naturwissenschaftlichen Erklärung 
zugänglich sind, auch wenn sie sich nicht im Widerspruch zur Annah-
me einer physikalischen Determiniertheit neuronaler Prozesse stehen« 
(Fuchs 2006b, 49).

109	Monyer, et al. (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

82

»Evolutionsbiologisch lässt sich die Konstruktion einer phäno-
menalen Welt, in der es einen Freien Willen und ein dahinter ste-
hendes ICH gibt, als vorteilhaft für die Spezies und damit auch 
als entwicklungsnotwendig verstehen. Es ist für den Organismus 
vorteilhaft, als hochintegrierte Einheit handeln, planen, wahrneh-
men und denken zu können«.110

An dieser Stelle ist nicht der Ort, den Sinn oder Unsinn dieser Argu-
mentationslinie zu diskutieren. Es geht hier vielmehr um die Rück-
bindung des Diskurses an eine medizinische Kontextur, die ein an-
deres Reflexionsverhältnis konstituiert als die grundlagentheoretisch 
arbeitenden Neurowissenschaften. Erstere braucht die Subjektivität 
und den Willen in expliziter Form. Letztere können diesen Reflexi-
onsbereich im Impliziten lassen und sich auf eine objektivierende 
Position beschränken – sie müssen dies allerdings nicht tun.111

Festzuhalten bleibt: Auch die Medizin erscheint aus guten Grün-
den als eine autonome Kontextur, die sich mit Blick auf die Frage 
der Willensaktivität eigene Handlungsspielräume erzeugen kann. 
Diese werden gebraucht, um mit den komplexen Lagerungen von 
Behandlungsprozessen umgehen zu können, die sowohl durch die 
Erkrankung als auch durch die Gesellschaft formatiert sind. Wie 
das Recht profitiert die Medizin von jenen Attributionsambivalen-
zen, die sich aus der willkürlichen Zurechung und Aberkennung von 
Autonomie ergeben.

4 Erziehung

Auf den ersten Blick scheinen sich Hirnforschung und Erziehungs-
wissenschaften recht nahe zu stehen. In beiden Disziplinen geht es 
um das Verstehen bzw. die Veränderbarkeit kognitiver Prozesse. Ein 
Dialog wird zwar von verschiedenen Seiten begrüßt, doch im Hin-
blick auf die Frage, ob und wie neurobiologisches Wissen pädago-
gisch angewendet werden kann, ergeben sich recht unterschiedliche 
Perspektiven. 112 

110	Bock, et al. (2005).
111	Siehe als Versuch der grundlagentheoretischen Integration etwa das 

Gebiet der Neurophänomenologie (vgl. Petitot, et al. 1999).
112	Einen guten Einblick in die Diskussion innerhalb des deutschsprachigen 

Raums gibt das von Annette Scheunpflug und Christoph Wulf herausge-
gebene Sonderheft 5 (2006) »Biowissenschaften und Erziehungswissen-
schaft« der Zeitschrift für Erziehungswissenschaft (ZfE). Neben neuro-
biologischen werden hier auch soziobiologische Anschlüsse diskutiert. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


83

Erziehung als gesellschaftliches Funktionssystem

Auch das moderne Erziehungssystem hat sich mittlerweile als ein 
eigenständiges gesellschaftliches Funktionssystem ausdifferenziert. 
Es gewinnt seine systemische Spezifität über die Verhältnisse von 
Wissen zum Nicht-Wissen bzw. Können zum Nicht-Können. Hieraus 
entwickelt sich ihr operativer Code vermittelbar/nicht vermittelbar. 
Erziehung reflektiert Personen und Gruppen daraufhin, ob und wie 
ihnen Kompetenzen vermittelt werden können.

Darüber hinaus ist in der institutionalisierten Erziehung ein zwei-
ter operativer Code zu entdecken, der an der gesellschaftlichen Funk-
tion Auslese und Selektion ansetzt.113 Die Unterscheidung zwischen 
bestanden/nicht bestanden bzw. besser/schlechter führt dann allein 
schon in Form von Bildungstiteln zu der Konsequenz, dass kulturelles 
Kapital ungleich verteilt vorliegt. Die Erziehung mag zwar weiterhin 
in ihrer Selbstbeschreibung programmatisch daran anknüpfen, prin-
zipiell jeden fördern zu wollen. Doch allein die Frage der knappen 
Ressourcen an Zeit und Mitteln wird in ihren Institutionen zu Pri-
oritätensetzungen führen müssen. Aus dem Blickwinkel anderer ge-
sellschaftlicher Kontexturen, etwa der Wirtschaft und Wissenschaft, 
ist Bildung eine Investition, die nicht bei jedem lohnt. Nolens volens 
erfüllt Erziehung hiermit immer auch den Auftrag einer gesellschaft-
lichen Differenzierung, entsprechend der nicht jedem Bürger die glei-
chen Anschlusschancen eröffnet werden können.

Die unendliche Vielfalt möglicher Themen und Kompetenzen, die 
prinzipiell vermittelt werden können, lässt Erziehung kontingent er-
scheinen. Denn: Immer ist auch anderes möglich. Die hieraus entste-
henden Rationalitätsdefizite werden durch Organisation bewältigt. 
Diese können sich allgemein auf die Kontingenzformel Bildung beru-
fen, um dann das, was konkret unter Bildung zu verstehen ist, nicht 
allzu genau spezifizieren zu müssen.114 

113	Um hier mit Luhmann zu sprechen: Die Absicht zu erziehen »gebärt« 
dabei »aus sich selbst heraus zwei recht ungleiche Kinder, nämlich Er-
ziehung und Selektion«. In der Selbstbeschreibung der Pädagogik wird 
Ersteres »als ihr eigenstes Anliegen geliebt«, Selektion dagegen »als 
staatlich aufgezwungenes Amt abgelehnt« (Luhmann 2002, 62 f.). Die 
Einheit dieser Differenz, nämlich wie Selektion durch den operativen 
Vollzug von Erziehung, etwa während der alltäglichen schulischen In-
teraktion, geschieht, erscheint hierdurch weitgehend als blinder Fleck 
des Erziehungssystems.

114	Im Zweifelsfall lässt sich dann auf Lehrpläne oder unfragliche Prinzipien 
rekurrieren, um den Zweifel an einzelnen Inhalten zu umgehen. Vgl. 
Luhmann (1988, 58 ff.).

Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84

Der Kern von Erziehung besteht darin, »gesellschaftlich anschluss-
fähige Kommunikationsmöglichkeiten« zu vermitteln. Erziehung 
liefert »Möglichkeiten, dem weiteren Lebenslauf eine Richtung zu 
geben«. In diesem Sinne sollte man »daher nicht fragen, ›wozu‹ Wis-
sen erworben wird. Ausschlaggebend ist vielmehr, daß Sinn, oder 
spezieller: ein eigener Lebenslauf, auf keine andere Weise Form ge-
winnen kann«.115 Auch wenn das, was gelernt wird, für den äuße-
ren Beobachter (oftmals) beliebig erscheinen mag, ist Erziehung – in 
welcher Form auch immer – mit Blick auf seine Funktion konkur-
renz- und alternativlos. Entsprechend der Logik seines spezifischen 
Funktionsbezugs kann das, was Erziehung leistet, weder unter dem 
wirtschaftlichen Blickwinkel von Kosten und Nutzen kalkuliert 
werden, noch lässt es sich unter wissenschaftlichen Kriterien der 
Wissensproduktion subsumieren. Es geht ihr nicht primär um Wahr-
heitsbedingungen, sondern um die Vermittlung von Möglichkeiten, 
an Kultur(en) zu partizipieren.116

Im Sinne der Einsicht der reflexiven Moderne, dass eine Erhöhung 
des Wissens nur um den Preis der Vermehrung des Nicht-Wissens zu 
haben ist, muss Erziehung auch an der negativen Seite ihrer Unter-
scheidung, am Nicht-Wissen, ansetzen. Es kann ihr dann nicht mehr 
nur um Wissensvermittlung gehen, sondern auch um Intelligenz, was 
in diesem Zusammenhang heißt, die Fähigkeit, die Unterscheidung 
von Wissen und Nicht-Wissen kreativ bearbeiten zu können. Es geht 
mit Dirk Baecker nun auch darum, »Personen die Fähigkeit zum 
Bezug des Wissens auf ein Nichtwissen und umgekehrt lernen zu 
lassen, weil sie dadurch die Fähigkeit erwerben, an Kommunikation 
teilzunehmen«.117 

Von Seiten des Zöglings ergibt sich die besondere Dynamik seiner 
Erziehung aus dem Verhältnis von Wissen zu Nicht-Wissen. Seine 
Motivation kann darin liegen, zu wissen, dass er Dinge nicht weiß, 
dass er diese aber lernen kann. Sein kognitives System ist dann ir-
ritierbar, wenn sich die Aufgabe für ihn weder über- noch unter-
fordernd darstellt. Im systemtheoretischen Diskurs bestehen nun 
unterschiedliche Vorstellungen darüber, auf welches Medium sich 
Erziehung als Form einschreibt. Luhmann selbst ging ursprünglich 
vom ›Kind‹ als Medium der Erziehung aus und wechselte dann in 
späteren Schriften auf das Medium ›Lebenslauf‹.118 

115	Luhmann (2002, 97).
116	Die »Erziehung möchte weitergeben, woran man sich halten kann. Die 

Forschung setzt auf eine offene, gestaltungsfähige Zukunft mit mehr 
Problemen als Problemlösungen und mit einer überproportionalen Pro-
duktion von Nichtwissen« (Luhmann 2002, 133).

117	Baecker (2004b).
118	Vgl. Dieter Lenzen (1999) sowie Luhmann (1991; 2002, 82 ff.).

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


85

Dirk Baecker schlägt neuerdings als dritte Variante im Rekurs auf 
Talcott Parsons vor,119 ›Intelligenz‹ als das eigentliche Medium der 
Erziehung zu betrachten. 

In einer gesellschaftlichen Konstellation, in der auch die Haupt-
schule noch eine berufsvorbereitende Funktion innehatte, lässt sich 
das Kind in der Tat als das Medium begreifen, in welches sich Er-
ziehung mehr oder weniger gezielt einschreiben konnte, um dann 
in mehr oder weniger vorformatierte berufsbiografische Bahnen zu 
münden. In der ›Spätmoderne‹ steigerten sich die Ansprüche an das 
Individuum. Es wird nun von diesem zunehmend erwartet, seine ei-
gene Biografie zu gestalten, sein eigener »Arbeitskraftunternehmer« 
zu werden.120 Lernen und die Anpassung an eine sich immer rascher 
wandelnde Gesellschaft werden nun als ein lebenslanger Prozess er-
achtet. Im Zeitalter global vernetzter Arbeits- und Wissensmärkte 
werden jedoch Biografien in großem Maße so fluide und von Zu-
fälligkeiten abhängig, dass sich auch der Lebenslauf immer weniger 
eignet, der Erziehung eine Form zu geben.121 Der Lebenslauf orien-
tiert sich noch an der Option, in Organisationen Karriere zu machen. 
In einer Gesellschaft, in der die sie tragenden Akteure »nicht nur 
mit Organisationen und deren Selbstauflösung, sondern auch mit 
anderen prekär werdenden gesellschaftlichen Sachverhalten inklusive 
des Sachverhalts der Gesellschaft selber« zurechtkommen müssen, 
»scheint« es »attraktiver« zu sein, »den Lebenslauf auf sich selbst 
beruhen zu lassen und sich statt dessen und mithilfe erzieherischer 
Angebote auf die Ausbildung der eigenen Kompetenz im Sinne der 
Bewegung im Medium der Intelligenz zu konzentrieren«.122

Die Debatte um das Medium und um den gesellschaftlichen 
Funktionsbezug der Erziehung spiegelt aus dieser Perspektive eine 
Tendenz wider, die seitens der Pädagogik schon längst vollzogen 
zu sein scheint: Angefangen bei der Wissensvermittlung, dann den 
Kompetenzerwerb thematisierend und schließlich neuerdings ver-
mehrt die Kompetenz des Kompetenzerwerbs reflektierend, zielt 
die pädagogische Reflexion zunehmend auf Metakompetenzen.123 

119	Siehe hier vor allem Parsons (1990). Vgl. Baecker (2004b).
120	Den Begriff Arbeitskraftunternehmer haben Günter Voß und Hans Pon-

gratz geprägt (1998).
121	Siehe aus Perspektive einer Gesellschaftsdiagnose etwa Zygmunt Bau-

man (2005).
122	Baecker (2004b, 37 f.) und dann weiter: »Möglicherweise läßt sich das 

Medium ›Intelligenz‹ schlüssigerweise mit der Hypothese eines Über-
gangs zur Computergesellschaft vereinbaren«. 

123	Die Kontingenzformel ›Bildung‹ ist hier dann auch unter dem Blickwin-
kel einer Reflexion zweiter Ordnung zu betrachten. Es geht jetzt um 
›Lernfähigkeit‹, die in ›guter Absicht‹ erzeugt wird, so die These von 

Erziehung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

86

Selbst die spontanen, nicht intendierten Bildungsprozesse finden im 
pädagogischen Diskurs vermehrt wohlwollend Beachtung.124 Es zäh-
len nun auch offiziell weniger die Inhalte, sondern die Methoden, 
welche die Fähigkeiten vermitteln sollen, Wissen und Nicht-Wissen 
in eine Form zu bringen.125 Einhergehend mit diesem Paradigmen-
wechsel verändert sich auch das Verständnis von Unterricht. Der 
lehrerzentrierte Frontalunterricht erscheint nur noch als eine Form 
unter anderen und wird ebenso wie die peer education jetzt vermehrt 
als Ressource gesehen, um Schülerpotentiale zu entfalten. Der Lern-
auftrag ›Umgang mit ungewissen Zukünften‹ verlangt auch, es ernst 
zu nehmen, dass es die Lehrenden nicht mehr immer besser wissen 
können und dass womöglich erst die nächste Generation die Lösung 
für die bestehenden Problemlagen finden wird. Erziehung wechselt 
hiermit auf ›Beobachtung zweiter Ordnung‹ – mit all den damit ver-
bundenen Unwägbarkeiten und Anforderungen an die professionelle 
Lehrer-Schüler-Beziehung.126

Reflexion auf das Erleben des Schülers

Die Erziehungswissenschaft bekommt es jedoch nicht nur mit Blick 
auf die Dynamik der zu vermittelnden Inhalte, sondern auch hinsicht-
lich der Beziehung zwischen Lehrenden und Lernenden mit komple-
xen Lagen zu tun. Das Problembewusstsein der unhintergehbaren 
Differenz von Kommunikation und Bewusstsein kann mittlerweile 
als state of the art der Erziehungswissenschaft vorausgesetzt werden: 
Erziehung kann und darf nicht mehr im Sinne der Transmissionsthe-
orie annehmen, dass ihre Inhalte – in welcher Form auch immer – 
übertragen werden, sondern muss von der Eigensozialisation der von 
ihnen behandelten Akteure ausgehen. Dies heißt nicht, dass Erzie-
hung keine Effekte zeigt, bedeutet aber, dass ihre (nun unter Umstän-
den paradoxen) Wirkungen nicht mehr in trivialer Weise beschrieben 
und vorhergesagt werden können. Damit einhergehend ergibt sich 
das Paradoxon der Motivation: Erziehung setzt intrinsische Moti-
vation voraus. Das Handeln des Lehrenden soll also im Erleben des 
Schülers bewirken, dass dieser wünscht, die Dinge zu wissen. Macht, 
etwa in Form von Zwangsmitteln wie Zensuren, bindet jedoch das 
Handeln des Lehrers mit dem Handeln des Schülers in unberechen-
barer Weise an dessen Erleben. Die extrinsische Motivation führt 
zu einer Reihe verdeckter Lerneffekte. Man lernt dann etwa in be-

Peter Fuchs (2007b).
124	Vgl. Nohl (2006).
125	Siehe hierzu als vermarktbares Produkt etwa das Programm zur Schul-

entwicklung nach Klippert (2001).
126	Siehe hierzu schon Robinson (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


87

Erziehung

stimmter Weise, mit Macht in Organisationen umzugehen, was unter 
Umständen in Konflikt mit den ursprünglichen Erziehungsabsichten 
liegen kann. Darüber hinaus ergeben sich komplizierte Verhältnisse 
der Koppelung von Lernen und Körper, da es unter den modernen 
Verhältnissen rechtlich nicht mehr gestattet ist, eine gewisse Lernhal-
tung über Körperzüchtigung unmittelbar zu instruieren.127

Beziehung von Hirnwissenschaft und Erziehung

Was bedeutet es nun für das Verhältnis von Hirnwissenschaft und 
moderner Erziehung, wenn Letztere auf Eigenmotivation ihrer Ak-
teure zu setzen hat, ihre Inhalte vor allem in der kulturellen und 
der gesellschaftlichen Anschlussfähigkeit liegen, sie zudem aufgrund 
der Hochtemporalisierung der Gesellschaft auf ein Lernen zweiter 
Ordnung umzustellen hat und nicht zuletzt auch noch der gesell-
schaftliche Auftrag der Selektion zu bedienen ist?

Mit Blick auf aktuelle Ergebnisse der Hirnforschung lässt sich heu-
te etwa mit Manfred Spitzer sagen, dass Lernen ein aktiver Vorgang 
ist, dass bestimmte, vor allem positive emotionale Gestimmtheiten 
förderlich sind, dass Lernen besser funktioniert, wenn multimodal 
verschiedene Sinne angesprochen werden. Ferner wirkt sich ein auf-
geregtes Dabei-Sein positiv auf den Lernvorgang aus und auch die 
dopaminergen Belohnungszentren sollten eingeschaltet sein. Zudem 
scheint ausreichender Schlaf wie auch körperliche Bewegung hilf-
reich zu sein. Demgegenüber behindert Angst eher den Erfolg beim 
Erlernen komplexer kognitiver Aufgaben.128 

All dies ist interessant und entsprechend wird es innerhalb der Er-
ziehungswissenschaft auch gerne zur Kenntnis genommen. Zugleich 
wird man jedoch feststellen müssen, dass die meisten dieser Aspekte 
in der Pädagogik seit gut hundert Jahren bekannt sind, also schon 
längst zum Common Sense des pädagogischen Wissens gehören. 
Zudem geht die moderne Unterrichtsforschung in ihren Erkenntnis-
sen weit über das hinaus, was Hirnforscher derzeit sagen können. 
Hirnforschung ist für den Pädagogen zwar durchaus von Interesse, 
berührt aber nicht sein eigentliches Kerngeschäft, das Lehren.129 

127	Vgl. hierzu Peter Fuchs (2007b).
128	Siehe beispielsweise Manfred Spitzer (2002) sowie Matthias Brand und 

Hans Markowitsch (2006).
129	Insbesondere Elsbeth Stern hat die Grenze zwischen pädagogischer For-

schung und Hirnwissenschaft trennscharf beschrieben: »As a scientist 
specializing in school-related learning, I am open to the educational 
implications of neuroscience. However, we need to scale down unre-
alistic expectations. Otherwise, there is a danger that new efforts to 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

88

Reflexion auf Kultur und Verstehen

Wenn wir mit Elsbeth Stern ein wenig genauer auf den Kontext der 
Lern-Lehr-Beziehung schauen, so stellen wir fest, dass es in der mo-
dernen Pädagogik hier vor allem um das Verstehen jener sinnhaften 
Prozesse geht, die von der Hirnforschung (bislang) noch nicht erfasst 
werden können:

»Erfolgreiches schulisches Lernen ist eben kein Reiz-Reaktions-
Lernen, sondern sinnstiftendes Lernen. Dazu gibt es inzwischen 
gute kognitionswissenschaftliche Theorien, aber wie genau sinn-
stiftendes Lernen im Gehirn stattfindet, welche Regionen des Ge-
hirns daran beteiligt sind und vor allen Dingen, wie die einzelnen 
Mechanismen aussehen, das ist noch völlig unklar. Auch deshalb, 
weil sinnstiftendes Lernen dem Menschen vorbehalten ist, und 
viele Methoden, die man in der Forschung an Tieren anwenden 
kann (etwa die Implantation von Elektroden ins Gehirn), verbieten 
sich natürlich beim Menschen. Das macht es sehr schwer, die Hirn-
funktionen beim typisch menschlichen Lernen, dem schulischen 
Lernen zum Beispiel, zu verstehen. Wenn man also Kindern mit 
einer starken Lese-Rechtschreib-Schwäche ins Gehirn schaut, um 
herauszufinden, welche Teile dort etwas anders funktionieren als 
bei Kindern, die problemlos lesen und schreiben gelernt haben, 
dann trägt das noch überhaupt nichts zur Entwicklung von The-
rapieprogrammen bei. Die Programme, die zur Verfügung stehen, 
um erfolgreich mit Lese-Rechtschreib-Schwäche umzugehen, wur-

incorporate research in this area into education could be stymied by 
falsely raising the hopes of the public and policy-makers. There is the 
further danger that people will ignore the importance of empirical re-
search in the fields of educational and instructional science, psychology, 
and information technology-work that can continue to teach us about 
good schooling. Thanks to these more traditional areas of research, we 
understand a great deal about what has gone wrong in learning envi-
ronments when otherwise competent students fail to learn. Research on 
learning and instruction has provided precise and applicable knowledge 
about how to design powerful learning environments in many content 
areas. What we now know about the conditions under which pictorial 
representations aid in teaching advanced concepts goes far beyond the 
recommendations of so-called brain-based learning. [...] Neuroscience 
alone cannot provide the specific knowledge required to design power-
ful learning environments in particular school content areas. But by 
providing insights into the abilities and constraints of the learning brain, 
neuroscience can help to explain why some learning environments work 
while others fail« (Stern 2005b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


89

Erziehung

den nicht aus der Hirnforschung abgeleitet, sondern durch eine 
theoriegeleitete Fehleranalyse«.130

Hirnforschung beschreibt Lernprozesse als assoziative Komplexe, 
entsprechend denen neue Nervenverbindungen hergestellt werden. 
Sie bleibt in dieser Hinsicht dem behavioristischen Paradigma treu, 
das ›Gedanken‹ und ›Sinn‹ in der wissenschaftlichen Beschreibung 
als Gegenstand nicht vorkommen lässt. Im Sinne dieser objektivis-
tischen Monokontextur fügt das Bewusstsein den strukturdetermi-
nierten Hirnprozessen nichts Neues hinzu. Aus diesem Grunde lässt 
sich mittels einer so verstandenen Hirnforschung das Lernen auch 
nicht verstehen. Man mag zwar bestimmte Defekte nachweisen, etwa 
dass bei Schülern mit einer bestimmten Lese-Rechtschreib-Schwäche 
die visuelle Verarbeitung gehörter Sprache irgendwie anders läuft. 
Verstehen setzt demgegenüber bei sinnhaften Prozessen an und hat 
demzufolge zu unterstellen, dass auch bei Fehlern etwas ›Sinnvolles‹ 
gedacht wird. Entsprechend wird der Lehrende versuchen, sich in der 
spiegelnden Reflexion der ›Es/Du‹-Perspektive in die Denkstruktur 
des anderen hineinzuversetzen, um dann in einem zweiten Schritt aus 
der Reflexion der ›Ich/Du‹-Beziehung heraus ein spezifisches Lehr-
angebot anbieten zu können. Der Lehrer tut etwas, damit der Schü-
ler Bestimmtes erleben kann, um dann entsprechend seiner eigenen 
Denkstruktur daran anknüpfen zu können. Eine so verstandene pä-
dagogische Arbeit beruht auf einem komplexen, polykontexturalen 
Reflexionsprozess (zwei subjektiven Perspektiven und dem objekti-
ven Gegenstand des Lerninhalts). All dies kann auf Basis einer ob-
jektivistischen Hirnsemantik, welche die Bedeutung von Subjektivität 
negiert, bislang nicht einmal gedacht werden.131 

Schauen wir mit Stern im Folgenden auf diese Prozesse etwas 
genauer am Beispiel des Mathematikunterrichts. Insbesondere die 
Fehleranalyse, verstanden als die Rekonstruktion der handlungslei-
tenden Gedanken des Schülers, spielt hier für die erfolgreiche päd-
agogische Arbeit eine zentrale Rolle. Es kann gezeigt werden, dass 
vor allem jene Lehrer erfolgreich sind, die einer konstruktivistischen 
Epistemologie folgen. Diese Lehrer setzen nicht mehr ein objektives 
Regelwissen voraus, das qua Anweisung transferiert werden kann, 

130	Stern (2005c, 35).
131	Mit den Begriffen der pädagogischen Tradition begegnen wir hier der 

von »Dilthey vorgenommenen epistemologischen Differenzierung von 
Erklären als Zurückführen auf Ursachen (causa efficiens) und Verstehen 
als Sinnexplikation mit Blick auf Ziele und Perspektiven (causa finalis)« 
(Liebau/Zirfas 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

90

sondern verstehen den Lernenden als ein Subjekt, das seinen eigenen 
Regeln folgt:

»Wichtig ist eine Fehleranalyse [...]. Wir brauchen eine Fehlerkul-
tur, wir müssen die Fehler der Schüler ernst nehmen, weil wir nur 
dann erfahren, wie das Wissen aussieht, auf das die Schüler auf-
bauen. Daher sollte man die Schüler zunächst auf ihre Weise dar-
über nachdenken lassen, wie sie eine Frage beantworten würden. 
Dann muss man als Lehrer natürlich verschiedene Möglichkeiten 
der Veranschaulichung kennen und Erklärungen anbieten können. 
All das macht professionelles Handlungswissen von Lehrern in 
dem Inhaltsgebiet aus, das sie in der Schule behandeln müssen. 
Wie wichtig das Wissen der Lehrer ist, konnte ich selbst in einer 
Studie zeigen. [...] Es gab einen sehr engen Zusammenhang zwi-
schen dem Leistungsfortschritt der Schüler und einer konstrukti-
vistischen Grundhaltung bei der entsprechenden Lehrperson. Und 
dieses Lehrerwissen besteht nicht etwa in dem Vorsatz, möglichst 
viele Synapsen verbinden zu wollen, sondern darin, informelle 
Erfahrungen mit Textaufgaben zu vermitteln. Auf dieser Ebene 
müssen gute Lehrer ihr professionelles Handlungswissen gespei-
chert haben«.132

Auf diesem Reflexionsniveau kann es der professionellen Pädagogik 
also nicht (nur) darum gehen, möglichst viele Assoziationskomplexe 
zu bilden. Vielmehr geht es nun vor allem darum, Erfahrungen mit 
einer bestimmten Kultur des Denkens zu vermitteln. Stern unterschei-
det hier zwischen einer intuitiven und einer kulturellen Mathematik. 
Erstere bezeichnet summative Zahl- und Mengenvorstellungen, die 
auch schon viele Säugetiere beherrschen. Unter Letzterem ist dem-
gegenüber ein kulturell geprägtes Symbolsystem zu verstehen, indem 
man nur dadurch heimisch wird, in dem man diese Kultur lebt:

»Aus der kulturvergleichenden Forschung wissen wir, dass alle 
– selbst die illiteraten – menschlichen Kulturen Zahlwörter entwic-
kelt haben. Hingegen gibt es in zahlreichen menschlichen Kulturen 
mit Schrift keine eigenen Symbole für Zahlwörter. Es sind aber 
gerade die Symbolsysteme, die die Grundlage für die Entwicklung 
der kulturellen Mathematik boten. Auch der intelligenteste Römer 
dürfte kaum in der Lage gewesen sein, CIV : XXVI = ? zu rechnen, 
während die Aufgabe 104 : 26 auch von Grundschülern gelöst 
wird. Der Aufbau des Römischen Zahlensystems erlaubte keine 
Bruchrechnung und bot deshalb wenige Möglichkeiten zur kon-
zeptionellen mathematischen Erweiterung. [...] Die Herausforde-

132	Stern (2005c, 38).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


91

Erziehung

rung des schulischen Lernens besteht darin, dass durchschnittlich 
begabte Schüler in wenigen Jahren Inhalte erwerben müssen, an 
deren Entwicklung hochbegabte Wissenschaftler über mehrere 
Jahrhunderte gearbeitet haben«.133

Selbst das Mathematiklernen erscheint aus dieser Perspektive vor 
allem als ein Prozess, der darauf beruht und darin mündet, an kul-
turellen Praxen teilzunehmen. Es erscheint vor allem als eine Praxis, 
die auf Verstehen basiert. Erziehung und Lernen beruhen auf der 
Teilhabe an jenen kulturellen Errungenschaften, welche die Men-
schen in hunderten von Generationen in mühsamen Prozessen er-
zeugt haben. Man kann hier gleichsam die Tatsache, dass es Kul-
tur gibt und es entsprechend möglich ist, innerhalb von wenigen 
Jahren an vierzigtausend Jahre Kulturgeschichte anzuknüpfen, als 
Beleg dafür nehmen, dass Erziehung als ein semantisch-symbolischer 
Prozess funktioniert.134 Hieraus folgt dann auch, dass Lernen unter 
dem Blickwinkel der einzelnen Fachdidaktiken jeweils in spezifischer 
Form zu reflektieren ist. Englisch stellt eine andere Kultur dar als 
Deutsch oder Mathematik. 

Zudem gilt nun, dass sich pädagogische Reflexion nicht auf me-
thodologische Überlegungen beschränken lassen darf. Denn Lernen 
setzt voraus, an Inhalte einer bereits bestehenden Kultur anzuschlie-
ßen. Gerade für die bildungsfernen Milieus würde es dann vor al-
lem darum gehen, Wege zu finden, wie sich an deren jeweils eigene 
kulturelle Bestände anknüpfen lässt, um erst auf diesem Wege neue 
kulturelle Erfahrungen generieren zu können. In diesem Sinne stellt 
Pädagogik dann eher eine besondere Form der Kulturreflexion dar 
als ein neurobiologisch fundiertes Verhaltenstraining. 

Lernen zweiter Ordnung und Selektion

Mit Blick auf eine hochtemporalisierte Gesellschaft, die darüber hi-
naus verlangt, Identitäten den Verhältnissen dynamisch anpassen 
zu können und entsprechend ein lebenslanges Lernen voraussetzt, 

133	Stern (2005a, 138 f.).
134	Als Gegenthese mag man dann mit Eckart Voland vertreten, dass genau 

dies eigentlich aus soziobiologischer Perspektive nicht möglich sei, da 
aufgrund evolutionärer Anpassung das Gehirn nicht Beliebiges lernen 
könne, sondern »der Mensch naturgemäß eingestellt« sei und Lernen 
entsprechend durch »evolvierte Eigeninteressen« geleitet sei (Voland 
2006). Als Gegenargument kann dann jedoch benannt werden – sich 
ebenfalls auf Evolution berufend –, dass neuronale Plastizität und die 
hiermit verbundene Freiheit die konstitutionellen Voraussetzungen des 
modernen Menschen darstellen (s. in diesem Sinne Brumlik 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

92

ergibt sich aus der pädagogischen Reflexion die Konsequenz, dass 
auch diese Kompetenzen vor allem auf sinnhaftem Verstehen gebaut 
sein müssen. ›Lernen zweiter Ordnung‹ kann aus dieser Perspektive 
nicht mehr heißen, Gehirne mit Assoziationen zu überladen – in der 
Hoffnung, dass diese dann sprunghaft zu einem neuen kognitiven 
Arrangement finden. Vielmehr würde es auch hier vorrangig um eine 
spezifische Form der Kultur gehen müssen, nämlich um eine Kultur 
des Verstehens des Verstehens, also um das Einleben in Lernkontexte, 
in denen die kulturelle Praxis der Perspektivenübernahme und des 
Vergleichens selbst eingeübt wird. 

Mit Blick auf den gesellschaftlichen Auftrag der Selektion entste-
hen in pädagogischen Kontexten nicht zuletzt auch jene komplexen 
sozialen Verhältnisse, in denen die Zielakteure von Erziehung zu-
gleich als gleich wie auch als ungleich behandelt werden müssen. 
Man verdeutliche sich dies an einer beliebigen Schulklasse, in der 
auf mindestens drei unterschiedlichen Ebenen Statusdifferenzen zum 
Tragen kommen: 

(1) Eine Schulklasse stellt eine Gruppeneinheit dar, die auf eine 
Hierarchisierung verweist. So steht dann die Klasse 8 über der 6 und 
unter der 10. 

(2) Gleichzeitig finden wir auch eine ›Klassenstruktur‹ innerhalb 
einer Schulklasse vor, nämlich jene Differenzierung zwischen den 
leistungsstarken und den leistungsschwachen Schülern. 

(3) Eine dritte Statusdifferenz kommt ins Spiel, wenn wir das 
asymmetrische Lehrer-Schüler-Verhältnis betrachten. 

Angesichts dieser drei Differenzen steht jeder Lehrer in seinem 
Unterricht vor der paradoxen Aufgabe, seine Klasse – im Sinne ei-
nes homogenen Handlungsvektors – als eine Einheit zu erzeugen, 
welche sich jedoch nur in einem sozialen Raum stabiler Differenzen 
ordnen lässt. In professioneller Weise geschieht dies in einem Prozess, 
der innerhalb der Pädagogik als ›Klassenmanagement‹ umschrieben 
wird.135 De facto geht es hierbei nicht nur um die Kunst, alle Schüler 
am Lernen zu beteiligen – dies ist nur die eine Seite der Medaille –, 
sondern auch darum, eine Ordnung zu erzeugen, die darauf beruht, 
dass Schüler lernen, ihre eigenen Handlungsimpulse zu dämpfen, die-
se also nur in hoch selektiver Weise an die angebotenen Lernkontexte 
anschließen dürfen. Schülerdialoge spielen sich dann idealtypisch in 
einer Form ab, in der pars pro toto auf einzelne Schüler eingegangen 
werden kann, während die anderen passiv zu bleiben haben.136 Allein 

135	Vgl. Ophardt (2008).
136	Man denke hier allein an die Ökonomie einer Englischstunde in einer 

Klasse mit 30 Schülern. Wenn der Lehrer 15 Minuten Instruktionen 
gibt und 15 Minuten Stillarbeitszeit vorgesehen sind, ergeben sich 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


93

Massenmedien

aus der hieraus resultierenden Aufmerksamkeitsökonomie ergibt sich 
ein Selektionsprozess, der abweichungsverstärkend die leistungsstär-
keren Schüler allein schon deshalb mehr fördert, weil diesen produk-
tivere Chancen zur Partizipation gegeben werden. 

Auch hier erzeugt die pädagogische Praxis wesentlich kompli-
ziertere Reflexionsverhältnisse als eine Neurowissenschaft, die zwar 
prinzipiell darauf verweisen kann, dass ein höheres Aktivitätsniveau 
lernfördernd ist, aber nichts von den gesellschaftlichen Kontexturen 
weiß, welche die Differenzierungen in den Aktivitätsniveaus modu-
lieren.137 Die Hirnwissenschaft setzt also weder die sozial- und kul-
turwissenschaftlich orientierte Erziehungswissenschaft außer Kraft, 
noch revolutioniert sie die Pädagogik. Die jeweiligen Kontexturen 
bleiben getrennt. Die Erziehung braucht den verstehenden Rückgriff 
auf Subjektivität und legt gerade hier eine deutliche Grenze gegen-
über den biologischen Geltungsansprüchen. Dies heißt nicht, dass 
hier ein Dialog prinzipiell ausgeschlossen ist bzw. die Erziehungs-
wissenschaft nicht auch an einige neurowissenschaftliche Befunde 
andocken kann.138 Umgekehrt finden die Hirnforscher in der Frage 
nach der Natur des Lernens eine Reihe von Themen, an die sich (ver-
meintlich) gesellschaftlich relevante Forschungsprojekte anschließen 
lassen. 

5 Massenmedien

Die Hirnforschung und ihre Konsequenzen sind in den letzen Jahren 
in verschiedensten Publikationsorganen zu einem beliebten Diskurs-
gegenstand geworden. In den Feuilletons der Qualitätsmedien wie 
Frankfurter Allgemeine, Süddeutsche Zeitung oder DIE ZEIT werden 
die Frage der Willensfreiheit und andere vermeintliche philosophi-
schen Konsequenzen der Hirnforschung in verschiedenen Arrange-
ments und mit verschiedenen Rollen durchgespielt. Populärwissen-
schaftliche Journale unterschiedlichen Niveaus (PM, Spektrum der 
Wissenschaften, Bild der Wissenschaft, Geo Wissen) bringen oftmals 
mehrfach im Jahr Sonderausgaben zu Hirnthemen heraus und greifen 

durchschnittlich pro Schüler 30 Sekunden Zeit, um aktiv in ein Lehrer-
Schüler-Gespräch zu treten. 

137	Nicht zuletzt durch Bourdieus Untersuchungen zu den französischen 
Verhältnissen wissen wir, dass Schulen nicht nur Inklusionsoptionen 
darstellen, sondern auch Institutionen, welche die Exklusion auf Dauer 
stellen können (Bourdieu 1997a; Bourdieu/Passeron 1971).

138	Siehe zu den Berührungspunkten aus erziehungswissenschaftlicher Sicht 
etwa Nicole Becker (2006) und Hans-Joachim Pfüger (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

94

auch in ihren regulären Ausgaben regelmäßig neurowissenschaftliche 
Fragestellungen auf. Mit ›Gehirn und Geist‹ erscheint seit 2002 ein 
eigenständiges Magazin, das immerhin im Jahr 2005 schon mit einer 
Auflage von 28 700 Heften aufwarten konnte. 

Nicht zuletzt werden Hirnthemen auch von den Verlagen immer 
stärker aufgegriffen, die sich bislang überwiegend literarisch oder 
geistes- und sozialwissenschaftlich verorteten. Die vielen diesbe-
züglichen Publikationen bei Rowohlt, Piper, Fischer, Suhrkamp etc. 
weisen darauf hin, dass Hirndiskurse zum allgemeinen Bildungsgut 
geworden sind. Pars pro toto sei etwa auf Gerhard Roths »Fühlen, 
Denken, Handeln« verwiesen.139 Auf sechshundert Seiten wird hier 
zu nahezu jedem anthropologischen und gesellschaftlichen Großthe-
ma etwas aus der Perspektive des Gehirns gesagt. Angefangen bei der 
Psychoanalyse und dem Behaviorismus, hin zu den Themen Kreativi-
tät, Liebe, Sexualität, Geschlechterunterschiede und Willensfreiheit 
bis hin zu dem Schuldbegriff des Rechts und dem Homo sociologicus 
wird hier beansprucht, etwas Sinnvolles aus hirnwissenschaftlicher 
Perspektive beitragen zu können. 

Innerhalb der Sphäre des bildungsbürgerlichen Wissens bleibt das 
Hirnthema anschlussfähig und auch in der Regenbogenpresse ist es 
durchaus nicht unschicklich, entsprechende Experten bei dieser oder 
jener Gelegenheit zu Wort kommen zu lassen. 

Das System der Massenmedien

Schauen wir uns die Kontextur der Massenmedien aus soziologi-
scher Sicht zunächst etwas genauer an, um ihre Beziehung zu den 
Neurowissenschaften dann am Beispiel der Willensfreiheitsdebatte 
ausführlicher zu charakterisieren. 

»Was wir über unsere Gesellschaft, ja über die Welt, in der wir 
leben, wissen, wissen wir durch die Massenmedien«.140 

Luhmanns bekanntes Diktum gilt auch für das Gehirn. Erst durch 
die Medien ist es zu einem Thema geworden, über das sich in den 
bekannten Formen sprechen lässt. Das ›reale‹ Hirn bleibt für die 
allermeisten Menschen hinter der undurchlässigen Schädeldecke 
verborgen und selbst die Wissenschaftler und Mediziner, welche 
unmittelbar am offenen Gehirn arbeiten, haben aufgrund ihrer spe-
zifischen Fragestellung nur einen selektiven Zugang zu seinen neuro-
logischen Prozessen. Auch sie haben das Meiste ihres Wissens über 

139	Roth (2003).
140	Luhmann (1996a, 9).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


95

Massenmedien

diesen Gegenstand aus Büchern und Fachjournalen gewonnen. Uns 
interessieren an dieser Stelle weniger die Verbreitungsmedien des 
Wissenschaftssystems, sondern die Beziehung der Hirnforschung zu 
jenen Massenmedien, welche darauf spezialisiert sind, eine breitere 
Öffentlichkeit zu informieren. 

Mit Luhmann bilden die Massenmedien eine autonome Kontex-
tur, die über den Code Information/Nichtinformation ihre eigene 
systemische Spezifität gewinnt.141 Information ist nur das, was neu 
ist – man würde keine Zeitung kaufen, wenn nur bereits Bekann-
tes darin stehen würde – und die Massenmedien erscheinen nun als 
jenes kontinuierliches Prozedere, deren kommunikative Operatio-
nen darauf ausgerichtet sind, Neues zu präsentieren. Hinsichtlich 
der Reflexion der eigenen Selektivität geht es hier, anders als in der 
Wissenschaft, nicht primär um Wahrheit und Erkenntnis – die Me-
dien verfügen weder über die Zeit noch über die Methoden und 
Reflexionsbedingungen, den wissenschaftlichen Status der Fakten, 
auf die sie sich berufen, entsprechend überprüfen zu können.142 
Selbstverständlich gilt auch für sie, dass man die Qualität der In-
formation vor ihrer Veröffentlichung überprüfen sollte, doch diese 
Überprüfung wird sich in der Regel auf die Authentizität der Quelle 
selbst beschränken müssen, ohne dass dabei jedoch die Wahrheitsbe-
dingungen der Aussagen selbst thematisiert werden können.143 Der 
Hirndiskurs der publikumsorientierten Massenmedien operiert auf 
einer anderen Ebene als der wissenschaftliche Fachdiskurs. Er erfüllt 
eine andere Funktion, auf die noch ausführlicher einzugehen ist. 

Da eine Information mit jeder Publikation zur Nicht-Information 
verblasst, erschaffen die Massenmedien ihre eigene, spezifische Un-

141	»Der Code des Systems der Massenmedien ist die Unterscheidung von 
Information und Nichtinformation. Mit Information kann das System 
arbeiten. Information ist also der Designationswert, mit dem das System 
die Möglichkeiten seines eigenen Operierens bezeichnet« (Luhmann 
1996a, 36 f.).

142	Auch Wissenschaftsjournale können nicht selbst Wissenschaft betreiben 
und müssen sich dann hinsichtlich der Beurteilung von Manuskripten 
auf die externen Gutachten derer verlassen, die selbst in dem zu bewer-
tenden Fachgebiet forschen. 

143	»Obwohl Wahrheit oder doch Wahrheitsvermutungen für Nachrich-
ten und Berichte unerlässlich sind, folgen die Massenmedien nicht dem 
Code wahr/unwahr, sondern selbst in ihrem kognitiven Programmbe-
reich dem Code Information/Nichtinformation. Das erkennt man darin, 
daß Unwahrheit nicht als Reflexionswert benutzt wird. Für Nachrichten 
und Berichte ist es nicht (oder allenfalls im Zuge von nicht mitgemel-
deten Recherchen wichtig, daß die Unwahrheit ausgeschlossen werden 
kann« (Luhmann 1996a, 74 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

96

ruhe und erzeugen damit zugleich eine bestimmte Form der sozialen 
Zeit. Die Produktionszyklen der Wissenschaft sind demgegenüber 
naturgemäß langsam. Beispielsweise sind Doktorarbeiten, die ih-
rerseits üblicherweise nur Detailprobleme bearbeiten, auf mehrere 
Jahre hin angelegt, und die Mehrzahl der wissenschaftlichen Diskurse 
referiert auf Theorieangebote, die bereits seit Jahrzehnten oder länger 
dargelegt wurden. Allein mit Blick auf die unterschiedlichen Zeitver-
hältnisse erscheint die Beziehung zwischen den Massenmedien und 
der Wissenschaft als ein Spannungsverhältnis. 

Massenmedien müssen das, was sie vertreten, als neu verkaufen 
können und bringen eine entsprechend medialisierte Wissenschaft in 
Zugzwang, ständig vermeintlich Neues und Unbekanntes zu präsen-
tieren. Auch mit Blick auf das, was innerhalb der jeweiligen Kontex-
tur von Interesse ist, ergeben sich hier inkongruente Perspektiven. 
In Bezug auf den Erwartungshorizont ›Einschaltquoten‹ besteht die 
Tendenz, sich am Common Sense zu orientieren und auf dieser Basis 
Nachrichten zu platzieren, die hier von Interesse sein könnten. Dass 
wir einen freien Willen und ein entsprechendes Verantwortungsgefühl 
haben, entspricht der lebensweltlichen Erfahrung. Die Negation einer 
Willensaktivität als eigener kausaler Qualität ist demgegenüber kein 
wirklich neuer Standort einer naturwissenschaftlichen Betrachtung. 
Die Divergenz von naturwissenschaftlicher und lebensweltlicher Be-
schreibung ist seit mehr als einem halben Jahrhundert bekannt.144 

Selbst Benjamin Libets berühmte Experimente,145 welche in der 
Schlussfolgerung mündeten, dass das Bewusstsein der Handlungs-
bahnung durch das Gehirn etwa eine Sekunde nachhinkt, sind schon 
vor mehr als einem Vierteljahrhundert veröffentlicht und bereits an 
verschiedenster Stelle ausführlich diskutiert worden.146 Innerhalb 
der Neurowissenschaften ist die Widerlegung der Descartesschen 

144	An dieser Stelle sei auf Plancks bekannte Feststellung verwiesen: »Von 
außen betrachtet ist der Wille kausal determiniert, von innen betrachtet 
ist der Wille frei. Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erledigt sich 
das Problem der Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden, dass 
man nicht darauf geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung aus-
drücklich festzulegen und einzuhalten« (Max Planck 1946, hier zitiert 
nach Watzlawick 1978). Die tiefe Dimension dieser Aussage – gerade 
auch mit Blick auf die transklassische Dimension der Quantentheorie – 
erschließt sich dann erst in einer polykontexturalen Logik, die mit der 
Gleichzeitigkeit der sich hieraus ergebenden Reflexionsverhältnisse um-
gehen kann. Hier sei dann nochmals auf Gotthard Günther zu Anfang 
dieser Studie verwiesen.

145	Siehe Libet, Write, Feinstein und Pearl (1979).
146	Siehe zu einer Interpretation entgegen dem neurowissenschaftlichen 

main stream beispielsweise Karl Popper und John Eccles (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


97

Massenmedien

Auffassung von einem Seelenwesen, das auf der Klaviatur einer Hirn-
maschine spielt, und deren Operationen damit kausal und zeitlich 
vorangehen, uninteressant.

Der Neurodiskurs tritt sozusagen nur auf relativ flachem Niveau 
als Provokation des Common Sense in den öffentlichen Diskurs ein, 
während die internen Fachdiskurse längst viel komplexere Fragen 
aufwerfen, beispielsweise die Frage, ob sich das Bewusstsein über-
haupt an einem bestimmten Ort im Gehirn lokalisieren lässt oder 
nicht angemessener dynamisch in das gesamte Beziehungsnetz des 
Menschen eingewoben zu denken sei.147 All dies passt nicht zu einem 
platten Neurodeterminismus, der dann beispielsweise dem juristi-
schen Schuldbegriff die Sinnhaftigkeit absprechen muss. Doch gerade 
solche Diskussionsfiguren finden in den Massenmedien Resonanz. 

Die gesellschaftliche Funktion der Massenmedien

Mit Blick auf ihren Code geht es den Massenmedien wie schon gesagt 
nicht um die Reflexion von Wahrheit, sondern darum, dass etwas 
passiert, worüber man berichten kann. Zum Beispiel sind für sie 
Konflikte interessant,148 die dann in Form von Debatten eine rituali-
sierte Form annehmen können. Entscheidend für die Medien ist hier 
wiederum nicht die logische Konsistenz von Argumentationslinien, 
also die Entwicklung einer theoretischen Position, die im Sinne des 
wissenschaftlichen Vorgehens dazu dient, Hypothesen zu entwickeln 
oder zu falsifizieren. 

Vielmehr geht es hier üblicherweise darum, Sprecherpositionen in 
einer Diskursarena so zu verteilen, dass aufmerksamkeitswirksam ein 
Schlag- und Meinungsaustausch durchgespielt werden kann. In den 
Medien findet sich als typisches Format die Gegenüberstellung von 
Meinung und Gegenmeinung, wobei es entsprechend der eigenen 
Operationsweise nicht darum geht, den Konflikt zu lösen, sondern 
über die Tatsache unterschiedlicher Meinungen und Positionen zu 
informieren. 

Entsprechend dem Code Information/Nicht-Information geht es 
hier primär darum, dass etwas geschieht, und wenn dies auch nur die 
Debatte selbst ist, die als solche dann Anknüpfungspunkte bietet, da-

147	Vgl. Noe/Thompson (2004a; 2004b). Gerade Wolf Singers Untersu-
chungen zum Bindungsproblem weisen hier auf wesentlich komplexere 
Verhältnisse hin. 

148	»Konflikte haben als Themen den Vorteil, auf eine selbsterzeugte Unge-
wissheit anzuspielen. Sie vertagen die erlösende Information über Ge-
winner und Verlierer mit dem Hinweis auf Zukunft. Das erzeugt Span-
nung und, auf der Verstehensseite der Kommunikation, guesswork« 
(Luhmann 1996a, 59 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

98

mit dann eine Zeitung darüber informieren kann, dass in einer ande-
ren Zeitung bestimmte Kommentare gefallen sind, die man nun wie-
derum aus einer anderen Perspektive zu kommentieren habe. Genau 
in diesem Sinne erzeugen die Massenmedien ein selbstreferenzielles, 
sich selbst erregendes Universum, indem unterschiedlichste Themen 
aufgegriffen und dann entsprechend den eigenen Gesetzlichkeiten 
entfaltet und bearbeitet werden.149 Medien leben sozusagen von 
der durch sie selbst erzeugten Unruhe, die dann immer wieder neue 
Nachrichten produzieren lässt. Sie leben davon, dass sie informieren 
und Themen aufgreifen, ohne dabei an der Lösung oder Moderation 
der von ihnen angesprochenen Problemlagen arbeiten zu müssen. 
Ihre Funktion besteht in der »ständigen Erzeugung und Bearbeitung 
von Irritation«, »weder in der Vermehrung von Erkenntnis noch in 
einer Sozialisation oder Erziehung in Richtung auf Konformität mit 
Normen«.150 Sie sind viel zu fluide, als dass eine Moralisierung von 
Themen dauerhaft durchgehalten werden könnte. Selbst der morali-
sche Impetus eines von ihnen in Szene gesetzten Skandals verblasst, 
sobald wieder nach frischer Information gesucht werden muss, die 
das Bekannte nun wieder ablösen kann.151 

Was ist aber nun die gesellschaftliche Funktion der Medien? Ab-
strakt formuliert geht es in den Massenmedien um die Selektion von 
Themen, die sie selbst nicht erzeugen, die sie aber aufgreifen und 
durch diese Selektion einer entsprechenden Themenkarriere zufüh-
ren können. Was in den Medien kommuniziert wird, kann nun als 
gewusst vorausgesetzt werden und entsprechend werden die in dieser 
Form selektierten Hirnthemen zu einem Gegenstand des Common 
Sense. Ob man die Debatte unnötig, ärgerlich oder erhellend findet, 

149	Hierzu mit Blick auf Meinungen, Kommentare und Meinungsträger 
wieder Luhmann: »Als Sonderfall muß schließlich erwähnt werden, 
daß auch die Äußerung von Meinungen als Nachricht verbreitet wer-
den kann. Ein erheblicher Teil des Materials für Presse, Hörfunk und 
Fernsehen kommt dadurch zustande, daß Medien sich in sich selbst 
spiegeln und das wieder als Ereignis behandeln. [...] Aber auch Kom-
mentare können wiederum Anlaß zur Kritik und Kritik kann Anlaß 
zu Kommentaren werden [...]. Die Sache selbst muß interessant genug 
sein. Und die Meinungsäußerung muß aus einer Quelle stammen, die 
qua Stellung oder qua Person über bemerkenswerte Reputation verfügt« 
(Luhmann 1996a, 70 f.).

150	Luhmann 1996a, 174 f.
151	In diesem Sinne müssen dann auch die Protestbewegungen erfahren, dass 

ihr auf langfristige Perspektiven gerichtetes Engagement nur moment-
weise Aufmerksamkeit bekommt, um dann in struktureller Koppelung 
mit den Medien ihre Aktionsformen an dramatisierungsfähigen Ereig-
nissen auszurichten – freilich zu dem Preis, dass dabei ihre eigentlichen 
Inhalte kaum thematisiert werden. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


99

Massenmedien

tritt hier in den Hintergrund angesichts des Faktums einer Realität, 
die durch die Tatsache eben dieser Debatte erzeugt wird. 

Die Medien erschaffen somit ein gesellschaftliches Gedächtnis, in-
dem Gegenstände erzeugt werden, auf die man sich aus unterschied-
lichen Perspektiven, von verschiedenen Kontexturen her beziehen 
kann. Die Bedeutung der Medien liegt damit weniger im Informati-
onsaustausch – dies ist im Sinne der kybernetischen Informations-
theorie auch gar nicht möglich152 –, sondern im Bereitstellen von 
Objekten, an die dann unterschiedliche Systeme jeweils selektiv an-
schließen können.153 Massenmedien erzeugen Realitätskonstruktio-
nen, die zwar bezweifelbar, kontingent oder eben nur als konstruiert 
erscheinen mögen, aber dennoch eben jene Gegenstände erzeugen, 
auf die sich dann alle weiteren kommunikativen Anschlüsse voraus-
setzungslos beziehen können. Kommunikation kann sich nicht aus 
dem Voraussetzungslosen fortschreiben. 

Die Massenmedien fungieren hier als ein gesellschaftliches Ge-
dächtnis und garantieren in diesem Sinne »allen Funktionssystemen 
eine gesellschaftsweit akzeptierte, auch den Individuen bekannte 
Gegenwart, von der sie ausgehen können, wenn es um die Selektion 
einer systemspezifischen Vergangenheit und um die Festlegung von 
für das System wichtigen Zukunftserwartungen geht«. In diesem 
Sinne sind die Massenmedien »für die Produktion der ›Eigenwerte‹ 
der modernen Gesellschaft zuständig – eben jener stabilen Orientie-
rungen im normativen, kognitiven und im evaluativen Bereich, die 
nicht ab extra gegeben sein können, sondern dadurch entstehen, daß 
Operationen rekursiv auf ihre eigenen Resultate angewandt werden«. 
Als soziales Gedächtnis obliegt es den »Massenmedien« dann, »Be-
kanntsein zu erzeugen und von Moment zu Moment zu variieren, so 
daß man in der anschließenden Kommunikation es riskieren kann, 
Akzeptanz oder Ablehnung zu provozieren«.154

152	Hier lässt sich dann in Bezug auf die Schnittstelle zweier Systeme nur 
sagen, dass Information ein Unterschied ist, der einen Unterschied aus-
löst (vgl. Bateson 1987).

153	»Massenmedien sind also nicht in dem Sinne Medien, daß sie Informa-
tionen von Wissenden auf Nichtwissende übertragen. Sie sind Medien 
insofern, als sie ein Hintergrundwissen bereitstellen und jeweils fort-
schreiben, von dem man in der Kommunikation ausgehen kann. Die 
konstituierende Unterscheidung ist nicht Wissen/Nichtwissen, sondern 
Medium und Form. Das Medium stellt einen riesigen, aber gleichwohl 
eingeschränkten Bereich von Möglichkeiten bereit, aus dem die Kom-
munikation Formen auswählen kann, wenn sie sich temporär auf be-
stimmte Inhalte festlegt. Und genau hierzu leisten Nachrichten/Berich-
te, Werbung und Unterhaltung auf sehr verschiedene Weise Beiträge« 
(Luhmann 1996a, 121 f.).

154	Luhmann (1996a, 176 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

100

Die Debatte um die Willensfreiheit 

Schauen wir mit Sabine Maasen nun etwas ausführlicher auf die 
Debatte um die Willensfreiheit. Zunächst einmal können wir feststel-
len, dass der hiermit verbundene Konflikt zwischen Philosophie und 
Neurowissenschaften vor allem durch die Medien selbst initiiert ist. 
So hat zum Beispiel ein wichtiger Referenzpunkt der öffentlichen De-
batte, das so genannte Manifest von elf führenden Hirnforschern,155 
selbst seinen Ursprung in einer Initiative der Medien. Es verdankt 
sich der redaktionellen Arbeit des Magazins ›Geist und Gehirn‹. 
Entgegen dem Bedeutungshof des Begriffs ›Manifest‹ stehen die for-
mulierten Positionen also keineswegs im Kontext einer politischen 
Bewegung,156 sondern erscheinen vor allem als mediale Selbstinsze-
nierung eines Diskurses. 

Streng genommen geht es in diesem Text noch nicht einmal um 
eine öffentliche Erklärung von Zielen und Absichten, sondern um 
eine Erklärung, die mit der Frage einleitet: »Was wissen und können 
Hirnforscher heute?«, um dann in den nächsten Absätzen ein eher 
bescheiden formuliertes Bild über den derzeitigen Kenntnisstand der 
aktuellen Hirnforschung zu geben und zudem klar zu bekennen, dass 
die eigentliche Semantik der Hirnprozesse noch nicht begriffen sei.157 

155	Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel (2004).

156	Auch die Neue Zürcher Zeitung entdeckt hier den Anklang an das kom-
munistische Manifest: »Ein Gespenst geht um in Europa – das Gespenst 
der Hirnforschung. Alle Mächte des alten Europa haben sich zu einer 
heiligen Hetzjagd gegen dies Gespenst verbündet, der Papst und die 
Kirche, Fortschrittsverweigerer und Philosophen. Zweierlei geht aus 
dieser Tatsache hervor. Die Hirnforschung wird bereits von allen euro-
päischen Mächten als eine neue Macht anerkannt. Zweitens: Es ist hohe 
Zeit, dass die Hirnforscher ihre Anschauungsweise, ihre Zwecke, ihre 
Tendenzen vor der ganzen Welt offen darlegen und dem Märchen vom 
Gespenst der Hirnforschung ein Manifest der neurobiologischen Partei 
selbst entgegenstellen« (Wenzel 2004).

157	Im ›Manifest‹ heißt es: »Angesichts des enormen Aufschwungs der 
Hirnforschung in den vergangenen Jahren entsteht manchmal der Ein-
druck, unsere Wissenschaft stünde kurz davor, dem Gehirn seine letzten 
Geheimnisse zu entreißen. Doch hier gilt es zu unterscheiden: Grund-
sätzlich setzt die neurobiologische Untersuchung des Gehirns auf drei 
verschiedenen Ebenen an. Die oberste erklärt die Funktion größerer 
Hirnareale, beispielsweise spezielle Aufgaben verschiedener Gebiete der 
Großhirnrinde, der Amygdala oder der Basalganglien. Die mittlere Ebe-
ne beschreibt das Geschehen innerhalb von Verbänden von hunderten 
oder tausenden Zellen. Und die unterste Ebene umfasst die Vorgänge 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


101

Massenmedien

Hier wird keine Revolution ausgerufen und noch nicht einmal 
irgendjemandem der Kampf angesagt. Gegen Ende des Textes fin-
det sich zwar der Hinweis auf ein neues Menschenbild, in dem die 
Grenzen zwischen Körper und Geist zunehmend verwischen, und 
es wird gefordert, dass die Geistes- und Naturwissenschaften in ei-
nen intensiveren Dialog treten sollten. Die Befunde, auf die hiermit 
verwiesen wird, erscheinen jedoch ihrerseits wenig spektakulär und 
man versteht nicht ganz, warum hier von »beträchtlichen Erschüt-
terungen« unseres Menschenbildes die Rede ist. Dass das Gehirn 
durch Lernen und Sozialisation verändert wird und entsprechend 
hirngerecht gelernt werden sollte und zudem hiermit auch die alte 
Anlage-Umwelt-Dichotomie als überholt zu gelten habe, ist weder 
eine neue Einsicht noch wird dies unsere gesellschaftliche Praxis re-
volutionieren.158 

Einzig der Verweis auf bestimmte ›Neurozeutika‹, die spezifisch in 
Hirnprozesse eingreifen können, mag hier mit Blick auf eine »wunsch-
erfüllende Medizin«159 eine gewisse gesellschaftliche Brisanz ha-
ben.160 In Anbetracht einer mehrtausendjährigen Kulturgeschichte im 
Umgang mit Drogen erscheint es selbst aus kulturanthropologischer 
Perspektive eher fraglich, ob hiermit wirklich eine neue gesellschaft-

auf dem Niveau einzelner Zellen und Moleküle. Bedeutende Fortschritte 
bei der Erforschung des Gehirns haben wir bislang nur auf der obersten 
und der untersten Ebene erzielen können, nicht aber auf der mittleren« 
(Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel 2004, 30).

158	So weiter im ›Manifest‹: »Dann werden die Ergebnisse der Hirnfor-
schung, in dem Maße, in dem sie einer breiteren Bevölkerung bewusst 
werden, auch zu einer Veränderung unseres Menschenbilds führen. Sie 
werden dualistische Erklärungsmodelle – die Trennung von Körper und 
Geist – zunehmend verwischen. Geisteswissenschaften und Neurowis-
senschaften werden in einen intensiven Dialog treten müssen, um ge-
meinsam ein neues Menschenbild zu entwerfen. Ein weiteres Beispiel: 
das Verhältnis von angeborenem und erworbenem Wissen. In unserer 
momentanen Denkweise sind dies zwei unterschiedliche Informations-
quellen, die unserem Wahrnehmen, Handeln und Denken zu Grunde 
liegen. Die Neurowissenschaft der nächsten Jahrzehnte wird aber ihre 
innige Verflechtung aufzeigen und herausarbeiten, dass auf der mitt-
leren Ebene der Nervennetze eine solche Unterscheidung gar keinen 
Sinn macht. Was unser Bild von uns selbst betrifft, stehen uns also in 
sehr absehbarer Zeit beträchtliche Erschütterungen ins Haus« (Monyer/
Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/Malsburg/
Menzel 2004, 37). 

159	Neumann-Held et al. (2003).
160	Vgl. Nikolas Rose (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

102

liche Qualität impliziert ist oder ob dieses Thema seine Kraft nur 
aus einem Mediendiskurs gewinnen kann, der an der Grenze zur 
Science-Fiction operiert und mit Topoi spielt, die beispielsweise von 
Stanislaw Lem und Aldous Huxley längst in den gesellschaftlichen 
Diskurs eingeführt worden sind.161 

Mit Blick auf eine Diskursanalyse zu der jüngeren Debatte um 
Willensfreiheit kommt Maasen nach gründlicher Analyse zu folgen-
den weiteren Ergebnissen: Wir sehen eine »Debatte mit gesellschaft-
lichem Bezug«, die jedoch in akademischen Kreisen eher marginal 
geführt wird. Darüber hinaus stellen wir fest, dass Bürger bzw. Bür-
gerinitiativen nicht an dem Gespräch teilnehmen. Mit Blick auf die 
fehlende Präsenz wissenschaftlicher und gesellschaftlicher Sprecher 
begegnen wir hier also dem Phänomen einer »öffentliche[n] Debatte 
ohne Öffentlichkeit«162. »Reden und Gegenreden liefern einander 
jeweils Steilvorlagen« für eine »Debatte«, die zunächst nur innerhalb 
der Medien selbst von gesellschaftlicher Relevanz zu sein scheint.163 
Selbst der mit dieser Debatte anklingende Anspruch nach einem 
transdisziplinären Dialog zeigt sich bei genauerem Hinschauen als 
in die Irre führend, denn es fehlt hier eine verbindende Konzeption, 
die ein solches Gespräch möglich werden ließe: »Tatsächlich findet 
sich in den öffentlichen Äußerungen der Hirnforscher kein konkreter 
Vorschlag zu einer solchen Brückentheorie. Deshalb ist dies wohl 
weniger wissenschaftstheoretisch als vielmehr wissenschaftspolitisch 
im Sinne einer öffentlichkeitswirksamen Geste der Interdisziplinarität 
zu verstehen«.164

Vergegenwärtigung von Wissenschaft

Worin liegt aber mit Bezug auf unser Thema die gesellschaftliche 
Funktion des durch die Massenmedien aufgeführten Hirndiskurses? 
Um hier mit Bruno Latour zu sprechen: Erst durch die Medien ver-
sammeln sich Gehirne und deren autoritative Sprecher in den Arenen 
der Gesellschaft.165 Gerhard Roth, Wolf Singer und Wolfgang Prinz 
erscheinen im Mediendiskurs nicht nur als personalisierte Adressen 
der Neuro- und Kognitionswissenschaft, sondern werden selbst zu 
›Faktizitäten‹, die sich zitieren lassen, auf die man sich berufen kann 
und deren Status und Bekanntheit man im Gespräch voraussetzen 

161	Man denke hier etwa Huxleys (2007) »Schöne Neue Welt« und Lems 
(2003) »Sterntagebücher«.

162	Maasen (2006, 292), kursiv im Original.
163	Maasen (2006, 295).
164	Maasen (2006, 296).
165	Vgl. Latour (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


103

Massenmedien

darf. Im Sinne eines sich selbst informierenden Informierens werden 
sie ebenso zu Kondensaten einer Realitätskonstruktion, die wie ein 
Hirnbild einen Wiedererkennungswert haben. Sie scheinen jedem 
bekannt zu sein, wenngleich beim genaueren Hinschauen die Details 
sofort verschwimmen – denn jenseits der öffentlichen Debatte ist und 
bleibt die wissenschaftliche Hirnforschung komplex und hochgra-
dig diversifiziert. Sie spricht schon lange vielstimmig und mit vielen 
Zungen, findet sich also nicht einmal selbst mehr in der Lage, aus 
einem kohärenten Chor heraus zu sprechen, geschweige denn auch 
nur annähernd zu vermitteln, was in ihren unzähligen Laboren ei-
gentlich vor sich geht. 

Möglicherweise erscheinen gerade die in Medien erzeugten ›Ge-
hirne‹ und ›Hirnprotagonisten‹ als jene »Quasi-Objekte«,166 welche 
die Aufmerksamkeiten einer Gesellschaft binden, die sich über diesen 
Umweg wieder als modern erkennen kann – freilich jedoch nur noch 
in einer Form, die diesen Zustand eines aufgeklärten ›Über-alles-
Bescheid-wissens‹ nur noch als imaginäres Moment mitführen kann. 
Anders als in den 60er Jahren, in denen ein gebildeter Bürger noch 
die epistemischen und naturwissenschaftlichen Prinzipien der Spit-
zenforschung nachvollziehen konnte, geschieht die Annäherung an 
die Diskurse der Hirnforschung durch die Massenmedien heutzutage 
überwiegend im Blindflug – der gebildete Laie ist in der Regel weder 
in der Lage, die Details noch die epistemologische Voraussetzung der 
präsentierten Diskursgegenstände begreifen zu können.167

166	Serres (1987).
167	Mit Blick auf das moderne Babylon der Hirnforscher an dieser Stelle der 

Befund des Neurologen und Wissenschaftshistorikers Michael Hagner: 
»Wer die Jahrestagungen der American Association for Neuroscience 
mit ihren mehr als 30.000 Teilnehmern besucht, wird wohl noch bemer-
ken, daß die von den Vertretern der verschiedenen Disziplinen – Anato-
mie, Physiologie, Neurologie, Psychiatrie, Molekularbiologie, Bioche-
mie, Physik, Statistik, Computerwissenschaften, Linguistik, Psychologie 
usw. – vorgestellten Forschungen zwar alle in irgendeiner Weise um das 
Gehirn oder ein anderes Nervensystem situiert sind; doch man kann mit 
gutem Grund daran zweifeln, daß sie alle mit ein und demselben oder 
sogar einem einheitlichen Forschungsgegenstand zu tun haben. Auch 
solche Mammuttagungen vermögen The Neurosciences nur noch als 
einen Jahrmarkt der Unübersichtlichkeiten zusammenzuhalten. 

	 Es ist ein zuwenig beachtetes Faktum, daß die verschiedenen Forschungs-
zweige innerhalb der Neurowissenschaften trotz solcher gemeinsamen 
Veranstaltungen bis zur gegenseitigen Verständnislosigkeit auseinander-
driften. [... Ein] großer eigenständiger Forschungsbereich wie etwas die 
Beschäftigung mit subzellulären Prozessen von der Hirnentwicklung bis 
zur Signalverarbeitung auf der einen und auf die Konzeptualisierung von 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

104

Die Massenmedien können hier nur noch informieren, indem sie 
an der Oberfläche bleiben, also ihre Themen dekontextualisieren. 
Dennoch besteht mit Blick auf ihre gesellschaftliche Funktion keine 
Alternative zu diesem Vorgehen. Man mag hier allen Beteiligten zwar 
eine »dialogisierte Intellektualität« vorwerfen, die nur noch »essay-
istisch« operieren könne«.168 Unter den gegebenen Umständen gilt 
dann jedoch auch: »Wer sich, wie die Sozial- und Kulturwissenschaf-
ten, an dieser Form intellektueller Kooperation nicht beteiligt, darf 
sich wissenschaftlicher Bescheidenheit und medialer Zurückhaltung 
rühmen, doch er riskiert eben dies: die Mitwirkung an der Sinnge-
bung in der wissensbasierten medialisierten Gesellschaft«.169 

Mit Blick auf die Arrangements anderer Kontexturen, die an dieses 
Spiel andocken können, ergibt sich darüber hinaus mit Maasen die 
Vermutung, dass es innerhalb der Biologie, der Kognitionswissen-
schaften, aber auch der Philosophie noch um etwas anderes geht, 
nämlich um »boundary work« innerhalb der eigenen Disziplinen. 
Von innen heraus gesehen würde dann die Öffentlichkeit also aktiv 
genutzt werden, um die inter- und innerdisziplinären Verhältnisse 
neu auszurichten.170� In einer polykontexturalen Gesellschaft führt 
der Befund, dass das Gehirn und seine Wissenschaften erst durch 
die Massenmedien als Objekte der Gesellschaft erscheinen, auch in 
der Wissenschaft zu jenen Reflexionsverhältnissen, die Medienar-
beit als notwendige Voraussetzung für den Fortbestand der eigenen 
Referenzsysteme erachten lassen. Auch hier gilt es dann, Brücken zu 
bauen, wohl wissend, dass man unter dem Blickwinkel der jeweils 
anderen Kontextur weder das Gleiche sehen noch verstehen wird.

Es bleibt die Frage, wie die Massenmedien selbst mit den ›Ergeb-
nissen« der Hirnforschung umgehen und ob – wenn ja, wie – sie sich  
irgendwie darauf einstellen, etwa indem nun bestimmte Präsentati-
onsformate an die Produkte einer neurologisch fundierten Rezepti-
onsforschung angepasst werden.

Gehirnfunktionen mit systemischen Ansätzen von der Gestaltwahrneh-
mung bis zur Visualisierung von Hirnaktivitätsmustern auf der anderen 
Seite markieren nach wie vor weit auseinanderliegende Gegenstandsbe-
reiche innerhalb des riesigen Gebiets der Hirnforschung« (Hagner 2006: 
26 f.).

168	Maasen (2006, 301).
169	Maasen (2006, 301).
170	Hier wäre dann auch mit Maasen daran zu denken, dass heute nicht 

länger die »Sozialwissenschaften und die Politische Philosophie« die 
Hauptakteure sind, »sondern, ganz im Gegenteil, Biologie und Ökono-
mie, denen heute der Status von Leitwissenschaften zukommt« (Maasen 
2006, 296 f.).	

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


105

Politik

6 Politik

In der Politik geht es um kollektiv bindende Entscheidungen. Mit 
Blick auf die hiermit verbundene Machtfrage hat Luhmann den 
binären Code des politischen Systems zunächst in der Dichotomie 
Regierung/Opposition gesehen, um dann später mit dem Begriffs-
paar ›Macht haben/Macht nicht haben‹ eine allgemeinere Form zu 
formulieren. Politische Kommunikation und politisches Handeln zie-
len darauf, Macht wahrzunehmen, während die negative Seite des 
Codes verronnene Machtchancen oder gar den Verlust von Macht 
reflektiert. 

Politik als System

Politik erzeugt wie jedes Funktionssystem einen hochselektiven Um-
weltbezug. Als Kommunikation ist politische Kommunikation inner-
halb der modernen funktional differenzierten Gesellschaft zwar Teil 
der Gesellschaft, im Sinne ihrer operativen Schließung wird zugleich 
jedoch der Rest der Gesellschaft zur Umwelt der Politik. Ihre eigene 
Selektivität lässt wissenschaftliche, wirtschaftliche, rechtliche und 
andere Sachverhalte unter dem Blickwinkel von Politik sehen, das 
heißt mit Blick auf die Perspektive von kollektiv bindenden Ent-
scheidungen. 

Der moderne Verfassungsstaat hat sich aus guten Gründen von 
einem totalitären Durchgriff der Politik auf die anderen gesellschaft-
lichen Bereiche verabschiedet. Ihm obliegt es nun nicht mehr, zu 
bestimmen, was wahr ist, ob eine politische Entscheidung rechtens 
ist, wie die Zahlungsflüsse zu laufen haben oder ob die Medien über 
dieses oder jenes zu berichten haben. Dies schließt jedoch nicht aus, 
dass Politik ihrerseits versucht, politisch auf Recht, die Medien, die 
Wirtschaft, Wissenschaft und andere Bereiche einzuwirken. 

Die gesellschaftliche Legitimation von Politik kann nicht im Spiel 
der Macht selber, im Regieren an sich liegen, sondern findet ihren 
Wertbezug im Allgemeinwohl.171 Die abstrakte Kontingenzformel 
›Allgemeinwohl‹ legt Politik weder programmatisch noch ideolo-
gisch fest – ob man eher die unsichtbare Hand des freien Marktes 
oder eine strenge staatliche Regulierung für geeignet hält, um den 
Wohlstand der Bürger zu nähren, ist hierdurch nicht entschieden. Sie 
liefert aber jene semantischen Ressourcen, die darauf verweisen, dass 
es der Politik nicht (nur) um sich selber gehen darf. 

Politik plausibilisiert sich dabei über Werte, für die sich eine poli-
tische Auseinandersetzung lohnt. Abstrakte Begriffe wie Freiheit, so-

171	Luhmann (2000b, 120).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

106

ziale Gerechtigkeit, Gesundheit, eine unversehrte Natur, Aufklärung, 
Wohlstand etc. gestatten dann eine programmatische Engführung 
unterschiedlicher politischer Positionen. 

Steuerbarkeit von Wissenschaft

Politik hat es in Bezug auf die Gesellschaft mit komplexen Reflexi-
onsverhältnissen zu tun, die nur dadurch bewältigt werden können, 
indem entsprechend den eigenen Programmen die Komplexität der 
Welt auf ein für politische Organisationen bearbeitbares Maß re-
duziert wird. Die Kontingenzen einer nahezu unendlichen Vielfalt 
möglicher Themen und Steuerungsaufgaben werden hierdurch in eine 
bewältigbare Form gebracht und auf Basis der hierdurch erzeugten 
Selektivität wird dann auch die Selbstidentifikation von politischer 
Arbeit möglich. Man setzt sich nun für etwas Bestimmtes ein und 
weiß, wofür man steht und wofür man kämpft. Erst hierdurch wird 
Politik als System autonom und kann sich dann entsprechend auch 
als eine Sphäre plausibilisieren, in der es vor allem um Entscheidun-
gen von ›gesamtgesellschaftlicher‹ Relevanz geht.

Gleichzeitig gehen diese Prozesse der programmatischen Spezi-
fizierung von Politik mit einem Verlust an gesamtgesellschaftlicher 
Steuerbarkeit einher – denn die politischen Programme und die sei-
tens der Politik angebotenen institutionellen Lösungen sind gegen-
über der gesellschaftlichen Umwelt, auf die sie sich beziehen, immer 
unterkomplex.172 In unserem Zusammenhang ist hier insbesondere 
die Frage nach der Beziehung zwischen Politik und Wissenschaft 
von Interesse.

Politik mag zwar bestimmte Forschungsprojekte oder Schwer-
punkte fördern, indem sie entsprechende Programme ausschreibt und 
finanziert. Doch selbst bei der Förderung einer explizit angewandten 
Forschung ist sie nicht wirklich in der Lage, die gesellschaftliche 
Relevanz von den ihr ausgelobten Forschungsvorhaben zu beurteilen 
– weder in wirtschaftlicher noch in wissenschaftlicher Hinsicht. Mit 
Blick auf das Zeitschema der Evolution ergeben sich hier zudem jene 
komplexen Verhältnisse, dass die Selektion von Forschungsergebnis-
sen und deren Rezeption durch eine gesellschaftliche Anwendung 

172	Diese These ist dann bekanntlich in der politikwissenschaftlichen Fach-
welt nicht akzeptabel und man würde eher die Moderne und die mit 
ihr verbundene funktionale Differenzierung selbst wieder politisieren 
wollen, etwa in dem Sinne, dass die liberalen Märkte und die globalen 
Finanzverhältnisse (und dann auch eine bestimmte Form von Wissen-
schaft) selbst Ausdruck und Konsequenz politischer Entscheidungen 
darstellen (vgl. Mayntz/Scharpf 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


107

Politik

kausal und zeitlich voneinander entkoppelt sind. Man kann also 
nicht sagen, wofür eine wissenschaftliche Erkenntnis in Zukunft von 
Nutzen sein wird, man kann nur prinzipiell auf Evolution vertrauen, 
also hoffen, dass eine hinreichende Produktion von Ergebnissen jene 
Variabilität erzeugt, aus der sich dann im Einzelfall auch außerhalb 
der Wissenschaft verwertbare Ergebnisse abzweigen lassen. 

Um es hier mit Manfred Füllsack zu pointieren: Moderne Wissen-
schaft produziert überwiegend wirtschaftlich und gesamtgesellschaft-
lich nutzlose Ergebnisse. Dennoch kann die moderne Gesellschaft 
aber nicht auf ihr Reflexionspotential verzichten, denn es können 
ja Situationen eintreten, in denen wissenschaftliche Ergebnisse für 
die anderen Funktionssysteme Informationen zur Verfügung stellen, 
welche einen entscheidenden Unterschied ausmachen.173 

Allein schon aus dieser Lagerung ergibt sich dann die Konsequenz, 
dass Politik eine besondere Verantwortung für die Wissenschaft hat, 
denn oftmals ist nur sie in der Lage, die für den wissenschaftlichen 
Betrieb notwendigen Ressourcen zu mobilisieren. Für die Privat-
wirtschaft lohnt es sich in den allermeisten Fällen nicht wirklich, in 
Wissenschaft zu investieren. Der wissenschaftliche Fortschrittsglaube 
folgt – gleich einem ungedeckten Kredit in die Zukunft – eher einem 
utopischen Moment, denn einem betriebswirtschaftlichen Realis-
mus.174

Auch wenn die Systemtheorie tendenziell eher die Auffassung ver-
tritt, dass die Politik mit zunehmender gesellschaftlicher Differenzie-

173	Siehe Füllsack (2006).
174	Wissenschaft steht hier vor dem Problem, sich gleichermaßen als nütz-

lich zu plausibilisieren, um sich dann jedoch im zweiten Schritt von 
einem zu strengen Anwendungsbegriff wieder emanzipieren zu müssen, 
da die Engführung auf Verwertbarkeit ihre eigenen Problemlösungs-
aktivitäten blockieren würde. Hierzu auch Füllsack: »Der für uns ent-
scheidende Aspekt dieser Geschichte ist dabei zum einen der Umstand, 
dass die Arbeit, die menschliche Problemlösungstätigkeit, auf der einen 
Seite zwar, wie wir gesehen haben, grundsätzlich auf Vorleistungen, 
auf Rahmenbedingungen angewiesen ist, die ihr die Möglichkeit geben, 
als produktiv wahrgenommen zu werden, um so eben stattfinden zu 
können, weil ihre Nachfrage damit gesichert wird. Auf der anderen 
Seite kann sie genau dadurch aber auch grundlegend behindert werden, 
weil ihr aufgrund der eigenen Weiterentwicklung und Spezialisierung 
die Rahmenbedingungen zu eng werden. Zu eng geführte Produktivi-
tätszuschreibungen, wie sie die sozialistische Arbeit aus heutiger Sicht 
ausgezeichnet haben, wie sie aber auch die aktuell als Erwerbsarbeit 
verorteten Problemlösungsaktivitäten, an die gegenwärtig die Verteilung 
von Einkommen gebunden ist, auszeichnen, bringen den menschlichen 
Problemlösungsprozess ins Stocken« (Füllsack 2006, 316).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

108

rung immer weniger auf die gesellschaftlichen Verhältnisse durchgrei-
fen kann, bedeutet dies nicht, dass man der modernen Politik den 
Steuerungsanspruch vollends absprechen muss. Mit Helmut Willke 
gesprochen kann sie zwar nicht mehr unmittelbar in andere Kontex-
turen eingreifen, dennoch kann sie aber im Sinne einer ›dezentralen 
Kontextsteuerung‹ durch ihre ureigenen Instrumente Bedingungen 
schaffen, unter denen dann die anderen gesellschaftlichen Teilsysteme 
mehr oder weniger optimal operieren können.175 

Eine so verstandene Politik würde in Rechnung stellen, dass sie die 
Komplexität der Gegenstände, über welche sie zu entscheiden hat, 
zwar nicht mehr durchschauen kann, dies muss aber nicht heißen, auf 
Steuerung zu verzichten. Ein solches Regiment hat dann allerdings 
auf die Selbststeuerungsfähigkeit der von ihm regierten Felder zu 
setzen, also mit politischen Mitteln jene Reflexionsverhältnisse zu 
fördern, welche die Eigensteuerung von Konflikten und ethischen 
Problemlagen erleichtern. Eine in diesem Sinne verstandene Politik 
wird gerade mit Blick auf die Reflexion ihrer Grenzen wirksam.176

Die Bewertungen der Möglichkeiten von Politik hängen selbst 
wieder davon ob, aus welcher Kontextur heraus man argumentiert. 
Unabhängig davon lässt sich aus gesellschaftstheoretischer Perspek-
tive allerdings argumentieren, dass bestimmte Krisenphänomene 
des derzeitigen politischen Systems (etwa die Politikverdrossenheit 
und der Mangel an kompetenten Nachwuchskräften für politische 
Spitzenpositionen) auch damit zu tun haben, dass die Leistungen 
der gegenwärtigen Politik für die Gesellschaft nicht mehr so leicht 
sichtbar sind. Im Kontrast zur alten Kampfsemantik von konserva-
tiver und linker Programmatik scheint es moderner Politik in ihrer 
Selbstdarstellung bislang noch nicht hinreichend gelungen zu sein,177 
eine ›Gemeinwohlorientierung‹ auf Basis der Moderation von kom-
plexen Entscheidungen zu plausibilisieren. 

Fassen wir für unsere Zwecke an dieser Stelle zusammen: Die Po-
litik stellt eine eigene systemische Kontextur dar, die keinen direkten 

175	Siehe Willke (1997).
176	Zu einem solchen selbstreflexiven Staatsverständnis auch Willke (1992).
177	Innerhalb des Konservativ-links-Schemas ließ sich beiderseits mit po-

sitiven Werten für das Allgemeinwohl argumentieren. Auf der einen 
Seite standen dann die bürgerlich christlichen Orientierungen, auf der 
anderen Seite die soziale Frage der Verteilungsgerechtigkeit. Diese Fra-
gen mögen heute noch immer von Interesse sein, doch lassen sie sich 
nicht mehr in eine einfache Programmatik überführen. Ob die staatliche 
Subventionen von Banken, die sich verspekuliert haben, eine sinnvolle 
Intervention ist, die auch den kleinen Leuten dient, ist unter den gegebe-
nen Verhältnissen keineswegs einfach zu beantworten und entsprechend 
zeigen sich dann auch in allen Parteien gebrochene Loyalitäten.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


109

Politik

Zugriff auf andere gesellschaftliche Systeme hat und sich entspre-
chend nur anhand ihrer eigenen Programme orientieren kann. Für 
den demokratischen Staat gilt als Legitimationsform die Kontingenz-
formel ›Allgemeinwohl‹, wobei dann ›Werte‹ jene Vereinfachungen 
darstellen, an denen sich politische Arbeit selbst vergewissern kann, 
dass sich die Politik – entgegen der naheliegenden Unterstellung – 
nicht nur mit sich selber beschäftigt. Operative Schließung der Politik 
bedeutet auch hier nicht, dass kein Umweltbezug besteht, sondern 
dass ein Umweltbezug nur entsprechend der eigenen, selbst erzeugten 
Selektivität hergestellt werden kann.178

Für die Beziehung zwischen Wissenschaft und Politik gilt entspre-
chend, dass Forschungsaktivitäten durch öffentliche Unterstützung 
diesbezüglicher Institutionen zwar unterstützt bzw. Grundlagenfor-
schung hierdurch erst ermöglicht wird, dennoch hat Politik allein 
schon aus Unwissenheit gegenüber dem Gegenstand keinen direk-
ten Durchgriff auf die Wissenschaft. Es besteht immer ein Kom-
plexitätsgefälle zwischen den relativ einfachen Kriterien politischer 
Förderungswürdigkeit und der inneren Logik wissenschaftlicher 
Praxis. Mit Blick auf eine globalisierte Wissenschaft ist Politik un-
ter den gegebenen Verhältnissen selbst in den bioethisch brisanten 
Forschungsfeldern nicht mehr in der Lage, die Erkenntnisproduktion 
generell zu unterbinden, sondern unterliegt auch hier wiederum je-
nen komplizierten Reflexionsverhältnissen, in denen Standortfragen, 
wirtschaftliche Perspektiven, rechtlicher Regulationsbedarf sowie 
kulturelle Sensibilitäten im Einzelfall in Beziehung zu setzen sind. 

Was hierzulande an medizinischer Forschung und therapeutischen 
Interventionen verboten ist, mag in Holland oder Südostasien erlaubt 
sein. Zudem werden bestimmte Forschungszweige auch mit einer 
Zukunftsfähigkeit assoziiert, die man sich dann mit Blick auf mög-
liche wirtschaftliche Konsequenzen nicht leichfertig verbauen kann. 
Umgekehrt gilt nun aber auch mit Peter Weingart, dass Wissenschaft 
nicht in einer wissenschaftlichen Politikberatung aufgehen kann, son-
dern dass ihre Legitimität gerade darin besteht, im Hinblick auf ihre 
Funktion eine Differenz zur Operationsweise von der Politik und den 
Massenmedien aufrechtzuerhalten.179

178	Für Systeme ergeben sich hiermit jene komplexen Reflexionsverhältnis-
se, die in der zweiwertigen Logik nur als Paradoxie beschreibbar sind. 
Die Formel ›System gleich Funktion seiner selbst und seiner Umwelt  
(S = f[S,U])‹ lässt sich hier nicht auflösen, denn entsprechend dem ausge-
schlossenen Dritten kann etwas nicht zugleich identisch wie auch nicht 
identisch mit sich selber sein.

179	Weingart (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

110

Das Verhältnis von Politik und Hirnforschung

Was lässt sich in Hinblick auf die nun zumindest in grober Weise 
spezifizierte poltische Kontextur über das Verhältnis von Hirnfor-
schung und Politik sagen?

Schauen wir hierzu auf den Eröffnungsvortrag der Konferenz 
›Neuroworlds‹, den Johannes Rau, damals noch Ministerpräsident 
von Nordrhein-Westfalen, im November 1993 in Düsseldorf gehal-
ten hat. Diese Tagung wurde vom Wissenschaftszentrum NRW aus-
gerichtet. Ein wichtiges Ziel der Tagung lag darin, philosophische, 
gesellschaftliche und ethische Fragen zu thematisieren. Die Vorträge 
wurden überwiegend von hochkarätigen Rednern gehalten, die teil-
weise ihrerseits durch eine dezidierte Position zu neurophilosophi-
schen Fragen bekannt geworden sind. Zu nennen sind hier etwa 
der Nobelpreisträger Sir John Eccles, Humberto R. Maturana, Luc 
Ciompi, Henderik Emrich, Gerhard Roth sowie eine Reihe von 
Geisteswissenschaftlern, Philosophen und Theologen, die in ihren 
Vorträgen unterschiedliche gesellschaftliche und ethische Fragen 
aufgriffen.180

Schauen wir nun ausführlicher auf den Beitrag von Johannes Rau 
mit dem Titel »Nachdenken über den Fortschritt« und betrachten 
Rau an dieser Stelle als einen autorisierten Sprecher der Politik, der 
die in diesem Feld geltenden Semantiken in einer Weise verkörpert, 
dass an diesem Beispiel die Reflexionsverhältnisse der Politik recht 
gut expliziert werden können. Zu Beginn seiner Rede finden wir 
zunächst den Verweis auf die gesellschaftlichen Potentiale der mo-
dernen Hirnforschung: 

»Die aktuellen Erkenntnisse eröffnen der Neurochirurgie völlig 
neue Perspektiven. Sie hat immer subtilere Eingriffsmöglichkeiten, 
zum Beispiel bei Epilepsie, entwickelt, die nur noch geringe oder 
gar keine Auswirkungen mehr auf die Persönlichkeit des Patienten 
haben. [...] Besonders zukunftsträchtig ist die Neurobiotechnolo-
gie und die Erforschung und Produktion körpereigener Pharmaka. 
Der Humangenetik gelingt es zunehmend, die molekulare Struk-
tur auch solcher Substanzen zu entschlüsseln, die bei der Infor-
mationsübertragung im Gehirn wichtig sind. Hierzu öffnet sich 
ein riesiges Feld der Wissenschaft und ein ›Markt der Zukunft‹, 
nicht nur was körpereigene Opiate (Enkephaline) angeht [...] Die 
Verbindung der neuronalen Netzwerke mit Hirnforschung und 
kognitiver Psychologie ermöglicht eine Entwicklung, die menta-

180	Zu nennen sind hier unter anderen: Wolf-Michael Catenhusen, Heinz 
Furger, Ludger Honnefelder, Detlef Linke, Klaus Mainzer und Klaus 
Dörner.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


111

Politik

le Zustände zu einem Programm der Informationsverarbeitung 
werden lässt. [...] Einen Quantensprung stellen die ersten Erfolge 
einer Vernetzung von Nerven und Chips dar: Nervenzellen (von 
Blutegeln) können auf Silizium-Transistoren anwachsen und ihre 
Signale an den Silizium Transistor weitergeben. [...] Elemente von 
Nervensystemen und Computer kommunizieren miteinander! Ge-
hirnimplantatchips sind zwar noch Utopie, aber die Zukunft rückt 
näher!«181

Rau verweist hier explizit auf das utopische Potential der Hirnfor-
schung, insbesondere auf jene medizinischen und technologischen 
Versprechen einer besseren Welt, in der man psychisches Leiden in 
den Griff bekommt. Darüber hinaus wird eine technische Vision 
entfaltet, in der Maschinen die kognitiven Fähigkeiten des Menschen 
beherrschen und die Menschen als Körper-Technik-Hybride ihre 
sinnlichen und kognitiven Potentiale durch technische Hilfsmittel 
erweitern können. Die Argumentation erscheint an dieser Stelle in 
eine Fortschrittssemantik eingebettet, entsprechend der die Hirnfor-
schung ein ertragreiches anwendungsbezogenes Wissen abwirft, das 
dann insbesondere (aber nicht nur) in der Medizin seine Anwendung 
finden wird. 

An solchen utopischen Momenten kann Politik mit ihrem Verspre-
chen auf eine bessere Welt anknüpfen. Die Hirnforschung erscheint 
aus dieser Perspektive immer auch als eine Investition in die Zukunft. 
Anders als in der wissenschaftlichen Kontextur geht es somit nicht 
mehr um Wissen an sich, sondern um seine Einbettung in einen ge-
samtgesellschaftlichen Nutzenzusammenhang. Die Politik operiert 
hier mit Bezug auf ein Fortschrittsversprechen, das an sich durch 
Wissenschaft nicht gedeckt ist. Ob die Wissenschaft etwas dem Ge-
meinwohl Dienendes abwirft, ist aus der Wissenschaft heraus selbst 
nicht zu beantworten, und bei genauerem Hinsehen befindet sich die 
überwiegende Zahl der Themen, welche innerhalb der gegenwärtigen 
hirn- und kognitionswissenschaftlichen Grundlagenforschung ver-
handelt werden, wesentlich stärker von möglichen Anwendungsbe-
zügen entfernt als etwa die molekular-genetische Forschung, welche 
mit der Biotechnologie eine wirtschaftliche Verwertbarkeit leichter 
versprechen kann.

Die Utopie der Hirnforschung liegt damit weniger in einer kon-
kreten Technologie als in jenem diffusen, aber deshalb nicht weniger 
wirksamen Traum, mit dem Gehirn das letzte große Geheimnis der 
Menschheit zu entschlüsseln.182 Genau an dieser Stelle können sich 

181	Rau (1994, 10f.).
182	Die alten Grabenkämpfe zwischen den progressiven Vertretern der 

Biowissenschaften und den Bewahrern der humanistisch-christlichen 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

112

die Hirnforschung und die Politik begegnen. Erstere weiß als aka-
demische Disziplin, dass sie weder wie die Ingenieurwissenschaften 
unmittelbare Produkte präsentieren kann noch, wie die klinischen 
Fächer der Medizin, allein schon dadurch legitimiert ist, dass sie mit 
den angehenden Ärzten jene professionellen Akteure ausbildet, die 
dann in den diagnostischen und therapeutischen Funktionsbereichen 
eine gesellschaftliche Nachfrage bedienen. Da der hohe Finanzbedarf 
der äußerst technikintensiven Hirnforschung also nicht durch einen 
unmittelbaren gesellschaftlichen Bedarf gedeckt ist, greift gerade hier 
jene visionäre Metaphorik der Gestaltbarkeit einer zukünftigen Zu-
kunft. Hier treffen sich dann Hirnforschung und Politik, wobei beide 
jeweils aus unterschiedlichen Perspektiven andere Gewinne ziehen. 
Letztere bekommt durch die Hirnforscher Visionen präsentiert, an 
die sie sich dann politisch anhängen kann. 

Erstere gewinnt hierdurch – sehr wohl den Unterschied zwischen 
Wissenschaftspolitik und Wissenschaft begreifend – jene Ressourcen 
und Spielräume, um weiterhin ergebnisoffen forschen zu können. 
Eine wissenschaftliche Kontextur, die Geld in Erkenntnismöglichkei-
ten investiert – und nicht wie die Wirtschaft, um noch mehr Gelder zu 
erzeugen –, begegnet hier einer Politik, für die finanzielle Investition 
in diese Wissenschaft vor allem eine politische Investition darstellt. 
An dieser Stelle ist nochmals zu betonen, dass wir hier unter Vor-
aussetzung der gegenwärtigen funktional differenzierten Gesellschaft 
mit einem hochgradig ausdifferenzierten Wissenschaftssystem argu-
mentieren. Anders als noch zu Beginn des 20. Jahrhunderts lassen 
sich die Semantiken der Hirnforschung nicht mehr von ihren Inhal-
ten her in einem Eins-zu-eins-Verhältnis mit politischen Semantiken 
kurzschließen.183 

Tradition, welche die Seele zu retten beanspruchen, sind heute beisei-
tegelegt (siehe hierzu Hagner 2006, 38 ff.). Anders als noch zu Zeiten 
der Französischen Revolution, ist es heute selbst für konservative Poli-
tiker opportun, sich mit Hirnforschung zu schmücken. So ruft der US-
Präsident George H. W. Bush 1990 die ›Decade of the brain‹ aus, um 
dann in Deutschland zehn Jahre später mit dem ›Jahrzehnt des Gehirns‹ 
unter der Schirmherrschaft des damaligen Bundesminister für Wirtschaft 
und Arbeit, Wolfgang Clement, zumindest eine kleine Nachahmung zu 
finden. 

183	Während die Vermessung des Schädels und des von ihm beherbergten 
Gehirns zu Beginn des 20. Jahrhunderts noch eine Anthropologie im-
plizieren konnte, die rassenpolitische Maßnahmen nahelegte, stellen 
sich in der modernen Hirnforschung spätestens seit dem Paradigma 
der Kybernetik die Verhältnisse anders dar. Man muss nun von kom-
plexen Verhältnissen zwischen Umwelt, Anlage und Erziehung bzw. 
Sozialisation ausgehen. Mit Blick auf die Plastizität der nun auch sozial 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


113

Politik

Schauen wir nun auf die weiteren Argumentationsschritte. Rau 
verweist auf mögliche ethische Konfliktlagen, die mit den Ergebnis-
sen der Hirnforschung einhergehen können. Die Einsicht in die neu-
rophysiologische Natur eröffne eine »Tür zur totalen Manipulation«. 
Die »Transplantation« von »Gehirngewebe« habe Auswirkungen 
auf unsere »personale Integrität«. Zudem stelle sich die Frage, in-
wieweit man »Embryonen als Material« nehmen dürfe. Nicht zu-
letzt habe man sich darüber auseinanderzusetzen, was es bedeute, 
»wenn Mensch immer mehr Maschine« und »die Maschine immer 
menschlicher« werde, also unter Umständen mit einer »künstliche[n] 
Intelligenz« zu rechnen sei, die eines Tages den Satz  Descartes’ sagt: 
›Cogito, ergo sum‹?«.184 Auf die hiermit konstruierten ethischen Fra-
gen gibt Rau eine politische Antwort:

»Sind die Forschungseinrichtungen im Blick auf den sich hier 
manifestierenden Fortschritt kritiklos zu fördern? Nicht zuletzt, 
weil der Fortschritt ohnehin nicht zu bremsen ist und sich so 
oder so doch Bahn schlägt? Meine Antwort lautet: Wir brauchen 
eine interdisziplinäre Diskussion, die die naturwissenschaftliche 
Forschung auch im Sinne ethischer Reflexion begleitet. Die Wis-
senschaften sind ein wesentlicher Teil unseres Lebens, sie sind 
gesellschaftlich und staatlich gewollt und ermöglicht. Aber sie 
sind nicht autonom, sie stehen im ›Kontext‹. Es ist unser aller 
gutes Recht und unser aller gute Pflicht, die nötigen Fragen zu 
stellen, sie öffentlich zu erörtern und überzeugende Antworten 
einzufordern«.185

Diese Textstelle illustriert das Verhältnis von modernem Staat und 
Wissenschaft recht gut. In Bezug auf den eigenen politischen Steue-
rungsanspruch wird zunächst deutlich klargestellt, dass Wissenschaft 
politisch gewollt ist. Gleichzeitig erzeugt die Tatsache der Wissen-
schaft selbst wiederum politischen Steuerungsbedarf. Im Sinne 
polykontexturaler Verhältnisse einer modernen Gesellschaft kann 
es hier jedoch nicht mehr um einen totalitären Durchgriff auf die 
Wissenschaft selber gehen, sondern (nur noch) um das Aufgreifen 
politisierungsfähiger Fragen. 

formatierten neuronalen Strukturen bezeugt der Verweis auf das Gehirn 
nur noch, dass sich die Dinge eben kompliziert darstellen. Siehe hierzu 
auch das Kapitel »Bilder der Kybernetik: Diagramm und Anthropologie, 
Schaltung und Nervensystem«, in Hagner (2006, 195 – 222). Vgl. mit 
Blick auf den komplexen politischen Kontext der Kybernetik auch Peter 
Galison (2001).

184	Rau (1994, 13 f.).
185	Rau (1994, 20 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

114

Das Verhältnis zur Wissenschaft wird hiermit komplex. Zum ei-
nen erscheint Wissenschaft nun von Gesellschaft abhängig (ist ›nicht 
autonom‹ und ›steht im Kontext‹). Zum anderen wird Wissenschaft 
jedoch als eine autonome Kontextur anerkannt, die man nicht qua 
Durchgriff auf ihre inneren Prozesse, sondern nur noch dialogisch 
kontrollieren kann.186 Gerade hier identifiziert Rau dann konsequen-
terweise Handlungsbedarf – denn die Ergebnisse der Hirnforschung 
erscheinen nun auch als eine politische Frage. Als Agent des Gemein-
wohls nährt sich Politik gewissermaßen gerade von solchen Problem-
lagen. Sie lebt sozusagen davon, dass manche Dinge zum Politikum 
werden und dann entsprechend ein rechtlicher oder anderweitiger 
Steuerungsbedarf auftaucht. Beispielsweise kann nun für die Politik 
die Möglichkeit der Selektion potentieller Straftäter durch Hirnscans 
und genetische Analysen zu einem politischen Thema werden, an 
dem die unterschiedlichen politischen Parteien ihr eigenes Profil 
schärfen können.187 Ebenso gibt dann die Negativutopie einer durch 
Neurozeutika formatierten Gesellschaft genügend Spielmaterial für 
politische Initiativen.�188

Nun stellt sich abschließend die Frage, wie eine Politik, die unter 
den gegebenen Verhältnissen nicht mehr unmittelbar steuernd auf 
die Verhältnisse durchgreifen kann, dennoch weiterhin beanspruchen 
kann, Wirklichkeit im Sinne des Allgemeinwohls zu gestalten. Oder 
andersherum gefragt: Wie kann Politik heutzutage entsprechend dem 
eigenen Funktionsprimat noch wirksam werden? 

Schauen wir uns hierzu eine weitere Sequenz aus dem Schlussteil 
der benannten Rede an:

»Wir sollten über Wege nachdenken, diese große öffentliche De-
batte fest zu etablieren, ja sie gegebenenfalls zu institutionalisieren. 
Vielleicht liefert Frankreich mit seinem 1983 etablierten Komitee 
für Ethikfragen in den Wissenschaften für Leben und Gesundheit 
ein vielversprechendes Vorbild«.189 

186	Rau folgt hier gewissermaßen der alten kybernetischen Einsicht, dass 
man einen Gegenstand nur dann kontrollieren kann, wenn man sich 
von diesem kontrollieren lässt.

187	Siehe hierzu etwa die Diskussion um die Abschaffung des Schuldstraf-
rechts zugunsten eines präventiven Schuldbegriffs (Boetticher 2008) 
bzw. zu den biopolitischen Konsequenzen der Umstellung der Seman-
tik vom mündigen Bürger auf einen potentiell feindlichen Hirnträger 
(Krauth 2008; Saage 2007).

188	Zu diesem Spiel tragen dann auch bestimmte Formen der kritischen 
Sozialwissenschaft bei. Man denke hier etwa an Francis Fukuyamas 
Ausruf vom »Ende des Menschen« (Fukuyama 2004).

189	Rau (1994, 21 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


115

Politik

Bemerkenswert an der hier angebotenen Lösung ist, dass die Politik 
ihre Aufgabe in der Gestaltung von Dialogkontexten sieht, also in der 
Institutionalisierung von Gesprächen über ethische Fragen. Politik 
rückt in die Position des Meta-Entscheiders. Sie entscheidet die hier 
aufgeworfenen Fragen nicht mehr selber, sondern trifft Entscheidun-
gen über die Kontexte, in denen diese Fragen behandelt werden kön-
nen. Sie lagert gewissermaßen die Entscheidungslasten aus, welche sie 
aufgrund der ihnen innewohnenden wissenschaftlichen Komplexität 
nicht mehr mit den Eigenmitteln bewältigen kann. Sie gibt dabei 
jedoch ihre Rolle als Steuerungsinstanz nicht auf. Politik operiert 
hier auf der Ebene einer ›dezentralen Kontextsteuerung‹ (Willke). 
Sie erzeugt partizipative Kontexte, die einen Dialog simulieren und 
Konfliktlagen aus dem unmittelbaren politischen Geschäft auslagern. 
Da dies nun jedoch in politischer Form geschieht – qua kollektiv bin-
dender Entscheidung –, reifiziert die Politik damit zugleich ihr eigenes 
System, denn sie ist es, die hier gestaltend eingreift, wenngleich nicht 
mehr auf der Ebene des Inhalts, sondern nur noch auf der Ebene von 
Gesprächskontexten.190 

Wie bereits auch mit Blick auf die anderen Kontexturen beschrie-
ben, stellt sich das Verhältnis von Hirnforschung und Politik viel-
schichtig dar und ist zudem von divergierenden Reflexionsebenen 
geprägt. Die Politik findet mit Blick auf die utopischen Potentiale191 
wie auch auf die ethischen Problemlagen der Hirnforschung wichti-
ge Anknüpfungspunkte für ihre eigenen Operationen. Sie kann die 
Hirnforschung auf diesem Wege nutzen, um Politik zu betreiben. 
Umgekehrt weiß die Hirnforschung sehr wohl, wie ihre Versprechen 
im Sinne der wissenschaftspolitischen Kontexturen in Szene zu setzen 
sind, um als gesellschaftliches Zukunftsprojekt weiterhin attraktiv zu 
erscheinen. Anders als die Sozialwissenschaften, deren Aufklärungs-
anspruch an utopischem Moment eingebüßt hat, steht die Hirnfor-
schung noch dafür ein, wirkliche Geheimnisse zu lüften.192

190	Spätestens seit den Wissenschaftskontroversen um die Atomtechnologie 
weiß man auch in der Politik, dass Wissenschaftler aus verschiedenen 
Perspektiven sprechen, die nicht unbedingt zu einer Einheit finden. Die 
Antwort der Politik ist auch hier der Rückgriff auf mehr partizipa-
tive und dialogische Entscheidungsformen, die unterschiedliche Spre-
cherpositionen an einen Tisch bringen (vgl. Maasen/Kaiser 2007; vgl. 
Maasen/Weingart 2005).

191	Im Medium der Politik finden auch die Verhandlungen darüber statt, ob 
es sich bei den biopolitischen Entwürfen um eine Negativutopie handele 
(vgl. Fukuyama 2004; Gehring 2006) und wie zu einer biologisierten 
Rechtspolitik zu stehen ist (Günther 2006; Krauth 2008; Saage 2007). 

192	An dieser Stelle ist auch darauf hinzuweisen, dass viele naturwissen-
schaftliche Felder, etwa die Biophysik, den Zenit ihrer großzügigen For-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


116

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

Mit dem Blick auf das Verhältnis von Politik und Hirnforschung 
können wir also abschließend feststellen, dass beide Sphären ein-
ander zu nutzen wissen, wenngleich die Referenzen des jeweiligen 
Funktionsbezugs klar getrennt bleiben. Die Erkenntnisse der Hirn-
forschung selbst erscheinen nicht mehr als Politikum in dem Sin-
ne, als dass sie seitens der Politik als Wissen negiert oder affirmiert 
werden.193 Es geht nicht mehr darum, ein aufgeklärtes naturwis-
senschaftliches gegenüber einem christlichen Weltbild in Stellung 
zu bringen – unter polykontexturalen Verhältnissen kann beides 
nebeneinander bestehen. Heute brauchen sich beide Sphären jeweils 
unter unterschiedlichen Vorzeichen als ein Medium, um ihre eigenen 
Funktionsbezüge fortzuschreiben. Beide wissen einander zu nutzen, 
um sich gesellschaftlich zu legitimieren. Die Politik profitiert von den 
positiven und negativen Visionen, welche ihnen die Wissenschaft-
ler liefern und welche ihr darüber hinaus dann weiteren politischen 
Steuerungsbedarf anzeigen. Die Hirnforschung profitiert von einer 
Ressourcenallokation, die aus wirtschaftlichen Gründen allein nicht 
mehr zu rechtfertigen wäre.

schungsförderung längst überschritten haben und entsprechend auch 
die auslaufenden Lehrstühle nicht mehr besetzt werden. Das Damo-
klesschwert der gesellschaftlichen Irrelevanz hängt also auch über den 
naturwissenschaftlichen Fächern, zumal die hier betriebene Forschung 
in der Regel recht kostenintensiv ist.

193	An dieser Stelle würde sich eine historische Untersuchung lohnen, die 
der Frage nachgeht, inwieweit sich hirnwissenschaftliche und politische 
Argumente mit der fortschreitenden funktionalen Differenzierung im-
mer mehr entmischt haben, um dann unter den aktuellen Verhältnissen 
in recht komplexen Reflexionsverhältnissen miteinander in Beziehung 
zu treten. 

	 Man denke etwa an die politische Debatte, welche Paul Broca 1861 mit 
seiner Veröffentlichung zur Lokalisation des Sprachzentrums auslöste. 
Hirnforschung war damals unmittelbar politisch: »Die entschiedenen 
Polarisierungstendenzen, die sich in der französischen Lokalisierungs-
debatte zeigten, sind am ehesten vor einem weltanschaulichen Hinter-
grund zu erklären. Während die Lokalisationisten vor allem antiklerale, 
atheistische und republikanische Ideen vertraten, waren die Antilokali-
sationisten eher legitimistische Monarchisten und Anhänger des Papst-
tums, so daß die eine oder andere Stellungnahme zugleich als politisches 
Glaubensbekenntnis verstanden werden konnte. Ein Verständnis von 
Wissenschaft als primäre Erkenntnisquelle der sozialen und der Natur-
prozesse war gleichbedeutend mit einer Unterminierung kirchlicher und 
anderer Autoritäten« (Hagner 2006, 52).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


117

Wirtschaft

7 Wirtschaft

Wirtschaft beruht auf der Codierung von Eigentum unter dem Blick-
winkel der Dichotomie Haben/Nicht-Haben. In der antiken Welt 
konnte mit Aristoteles die Ökonomie noch als eine Unterabteilung 
der Politik betrachtet werden. Besitz, Landeigentum, Adelstitel und 
die hiermit verbundene Befreiung von schwerer Arbeit durch Sklaven 
bildeten die Voraussetzungen für die Partizipation an der bürgerli-
chen Polis. Mit der Moderne emanzipierte sich die Wirtschaft von 
der Politik. Möglich wurde dies vor allem durch den wirtschaftlichen 
Gebrauch von Geld. Als Mittel wurde Geld nun nicht mehr nur als 
Gegenwert in Tauschhandlungen genutzt. Geld und das hiermit kor-
relierte Eigentum werden jetzt selbst zu einem Medium, um Eigentum 
zu vermehren. Es mutiert nun zu Kapital, also zu jener Form, die 
ihren Einsatz mit Blick auf weitere Profitmöglichkeiten reflektiert. 

Das System der Wirtschaft

Mit der Einführung der Geldwirtschaft entsteht der ›Doppelkreislauf 
der Wirtschaft‹. Auf der einen Seite erhält man durch Zahlung ein 
Produkt, sei es eine Ware oder eine Dienstleistung. Auf der anderen 
Seite verliert man hierdurch etwas von seiner Zahlungsfähigkeit, da 
man Geld verliert. Anders als in den feudalistischen Verhältnissen, 
welche die Eigentumsverhältnisse festgeschrieben haben, oder in 
einer Subsistenzwirtschaft, welche auf dauerhaft verbürgten Verfü-
gungsrechten beruht, entsteht in der Geldwirtschaft eine besonde-
re Dynamik: Zahlungsfähigkeit und Zahlungsunfähigkeit sind nun 
ständig in Bewegung. Sie müssen auch in Bewegung gehalten werden, 
denn ohne hinreichende Zirkulation des Geldflusses würde die mo-
derne Wirtschaft kollabieren. 

Es reicht also nicht mehr aus, eine ausreichende Menge von Gü-
tern zu produzieren, die dann anschließend verteilt und konsumiert 
werden. Zudem müssen nun auch an verschiedenen Stellen des Kreis-
laufs Geldzahlungen im erforderlichen Maße in Form von Profiten 
und Löhnen abgeworfen werden, damit überhaupt Produkte gekauft 
werden können. Die moderne Wirtschaft produziert auf diesem Wege 
ihre typische, selbst erzeugte Unruhe. Sie muss wachsen und ihre 
Zahlungsflüsse ausdehnen, um hinsichtlich der wichtigen volks-
wirtschaftlichen Indikatoren ein Gleichgewicht aufrechterhalten zu 
können. 

Die Kontingenzformel der Wirtschaft, d. h. ihre gesellschaftliche 
Funktion, besteht in der Bewältigung von Knappheit.194  Hier gilt das 

194	Siehe hierzu auch das Kapitel »Knappheit« in Luhmann (1996b, 177 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

118

Gleiche wie im Hinblick auf die Kontigenzformeln der anderen Funk-
tionssysteme: Wirtschaft kann sich gesellschaftlich nur legitimieren, 
wenn sie den Verdacht ausräumen kann, dass sie sich lediglich mit 
sich selber beschäftigt, dass es also auch um volkswirtschaftlichen 
Wohlstand und nicht nur um die Perpetuierung des Geldspiels geht. 
Wir begegnen an dieser Stelle dem Paradoxon der modernen Wirt-
schaft – der Frage, ob es überhaupt wirtschaftlich ist, diesen oder 
jenen Aspekt des gesellschaftlichen Lebens in einen sich selbst be-
stimmenden Zahlungsverkehr aufzunehmen.195 An der Frage, wie die 
Wirtschaft und das Gemeinwohl miteinander in produktiver Weise in 
Beziehung gebracht werden können, setzen dann die großen volks-
wirtschaftlichen Theorien an.196

Aus betriebswirtschaftlicher Perspektive sind für einen konkreten 
Betrieb dann Fragen, wie, warum und wo man investieren solle, zu 
entscheiden. Unternehmen folgen dabei theoriegeleiteten Program-
men, die ihre Entscheidungen spezifizieren und in bestimmte Hand-
lungskorridore lenken. Entsprechend dem Code der Wirtschaft ist 
zwar klar, dass es um das Verhältnis von Zahlung/Nicht-Zahlung 
geht, also darum, welchen Preis man auf dem Markt für ein bestimm-

195	Dass dieser Verdacht keineswegs so leicht von der Hand zu weisen 
ist, wird deutlich, sobald man sich klarmacht, dass Wirtschaft eine be-
stimmte Form von Kommunikation darstellt:

	 »Die soziale Funktion von Wirtschaft ist die Kommunikation von 
Knappheit. ›Alles könnte anders sein, aber die Mittel zur Erreichung 
bestimmter Ziele sind knapp‹ – das ist die Mitteilung einer Wirtschaft, 
die in unserer Gesellschaft um andere Mitteilungen konkurriert. [...] Die 
eigentümliche Brisanz dieser sozialen Funktion der Wirtschaft versteht 
man nur, wenn man sich von der Vorstellung verabschiedet, die Knapp-
heit der Ressourcen sei ein naturgegebener Sachverhalt. Das Gegenteil 
ist der Fall. Die Knappheit ist ebenso wie ihr Spiegelbild, der Überfluss, 
eine von der Wirtschaft im Kontext von Gesellschaft erst gemachte 
und immer wieder neu bestätigte soziale Konstruktion, ein ›Faktum‹ im 
Wortsinn (lat. facere = machen) und ein ›Datum‹ (lat. dare = geben) nur 
für diejenigen, die anderen deren Kommunikation von Knappheit bereits 
abgenommen haben und bereit sind, dafür zu bezahlen, was ihnen jetzt 
als notwendig erscheint. Die ›Operation Knappheit‹ behauptet die Not, 
um sie zu wenden. Das schließt ein, am durch seine eigene Mitteilung 
konstruierten Sachverhalt anschließend nicht mehr zu zweifeln, weil 
man anderenfalls den Boden unter den Füßen verliert, auf dem die Be-
rechnung des eigenen Spielraums stattfinden soll« (Baecker 2006, 13).

196	Angefangen mit Adam Smiths Idee der Unsichtbaren Hand, entspre-
chend der der freie Markt im freien Austausch der Kräfte am besten dem 
Wohlstand aller diene, bis hin zur Marxschen Auffassung, dass eine auf 
surplus value beruhende Warenwirtschaft per se nicht dem Wohle aller 
dienen könne, reicht hier das Spektrum der Reflexionen.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


119

Wirtschaft

tes Produkt erhalten kann und wie viel man für die Herstellung, den 
Vertrieb, die Lagerung und die Bewerbung zu zahlen hat. Da jedoch 
auf dem Markt auch andere Akteure mitspielen und sich zudem 
mit Blick auf die Zeitverhältnisse die Frage stellt, wie sich die Preise 
morgen oder übermorgen entwickeln, entstehen in der Wirtschaft 
komplexe Reflexionsverhältnisse, entsprechend denen nun im Sinne 
einer Beobachtung zweiter Ordnung zu reflektieren ist, wie andere 
Marktteilnehmer den Markt beobachten. 

Auch dies ist wiederum nur durch Theorie möglich. Die klassische 
und üblicherweise die Betriebswirtschaft leitende Theorie folgt dem 
Modell des Rational-Choice. Platt gesagt wird hier der Annahme 
gefolgt, dass Akteure im Hinblick auf ihre Kaufentscheidungen fest-
liegende Präferenzen haben und dann entsprechend dem Prinzip der 
Nutzenmaximierung den Markt nach Möglichkeiten abtasten, um 
ihre Wünsche am kostengünstigsten zu befriedigen. Entsprechend 
wird dann davon ausgegangen, dass sich Preise im Wechselspiel von 
Angebot und Nachfrage austarieren.

Moderne Reflexionsbedingungen der Wirtschaft

Mit Blick auf die Rolle von Marken und Werbung und in Hinsicht auf 
neuere Theorieentwicklungen tritt jedoch die Wirtschaftstheorie in 
eine weitere Komplexitätsstufe ihrer Reflexion ein. Denn um mit Bir-
ger Priddat zu sprechen: Der in Märkten ausgehandelte Tauschwert 
ist nun nicht mehr nur über die Relation von Angebot und Nach-
frage zu bestimmen, sondern wird abhängig von gesellschaftlicher 
Kommunikation, die ihrerseits die Präferenzen und Wünsche von 
Marktteilnehmern moderieren, generieren und abwerten kann.197 

Die Selbstbeobachtung von Wirtschaft wird unter diesen theore-
tischen Prämissen recht komplex, da nun einerseits die Subjektivi-
tät der Wirtschaftsakteure vorausgesetzt werden muss, diese jedoch 
nicht mehr als Einheit zu behandeln sind, sondern selbst in ihrem 
subjektiven Erleben als gesellschaftsabhängig moduliert zu modellie-

197	»Märkte sind nicht mehr aus sich heraus ihre Funktion bestimmend, 
sondern zusätzlich werden sie über Kommunikationen gesteuert, die 
außerhalb von Märkten stattfinden: in den sozialen Netzwerken von Fa-
milie, Freunden, Bekannten, Kollegen, in den diversen Öffentlichkeiten, 
medial und nicht-medial etc. Wenn diese Kommunikationen Präferenzen 
von Marktakteuren verschieben, generieren oder entwerten [...] haben 
wir es mit einer zweiten governance-Ebene der Marktprozesse zu tun. 
Dann ist die Ökonomie aber nicht ohne Kommunikationsanalyse zu be-
schreiben. Dann wäre die Allokationseffizienztheorie, ihre neoklassische 
Gleichgewichts-Modellierung, Theoriegeschichte« (Priddat 2002, 225).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

120

ren sind. Prinzipiell kann nun alles, was in der Gesellschaft verhan-
delt wird – der CO2-Anstieg, die fehlende soziale Verantwortung von 
Managern, Verschiebungen in der ästhetischen Wahrnehmung etc. 
– das Verhalten der Akteure auf dem Markt auf die eine oder andere 
Weise beeinflussen. Nico Stehr spricht in diesem Zusammenhang gar 
von einer »Moralisierung der Märkte«.198

Das Verhältnis zwischen Wirtschaft und 
Neurowissenschaften

Schauen wir nun entsprechend der für unsere Zwecke knapp, aber 
hinreichend charakterisierten Kontextur der modernen Wirtschaft 
auf ihr Verhältnis zu den Hirnwissenschaften. Hierbei ist es hilf-
reich, zunächst zwischen zwei Ebenen zu unterscheiden: Die erste 
behandelt die Frage der wirtschaftlichen Investition in die Neurowis-
senschaften. In der zweiten geht es darum, inwieweit neurowissen-
schaftliche Erkenntnisse die Entwicklung wirtschaftlicher Theorien 
und Programme stimulieren können. Die Zahlungsverhältnisse und 
Kapitalverwertungsmöglichkeiten innerhalb der Neurowissenschaf-
ten sind zwar interessante Themen, die wir jedoch an dieser Stelle 
nicht weiterverfolgen können. Inwieweit beispielsweise medizinische 
Unternehmen, pharmazeutische Industrie, Großgerätehersteller, Ver-
sicherungen etc. aktuell oder potentiell von der Hirnforschung profi-
tieren können, ist eine Frage, die vor allem von den Wirtschaftswis-
senschaften zu beantworten ist. An dieser Stelle ist nur festzuhalten, 
dass auch biomedizinische Wirtschaftsunternehmen kaum eigene 
oder bestenfalls auf enge pharmazeutische Anwendungen bezogene 
hirnwissenschaftliche Grundlagenforschung betreiben. Entsprechen-
de finanzielle Zuwendungen aus der Wirtschaft laufen – mit Aus-
nahme einer neurobiologisch inspirierten Marktforschung199 – nicht 
mit Blick auf ein unmittelbares Verwertungsinteresse. Wenn dies-
bezügliche Förderungen stattfinden, dann eher als Prestigeprojekte 
firmennaher Stiftungen, deren Geldgeber mit Blick auf den eigenen 
Geschäftsbereich in der Regel eher wenig mit biologischen Themen 
zu tun haben.200 

Mit der zweiten Ebene stellt sich die in unserem Zusammenhang 
soziologisch interessantere Frage, in welcher Beziehung die Ergeb-
nisse der Hirnforschung zu den Semantiken der Wirtschaft stehen. 

198	Siehe Nico Stehr (2007).
199	Siehe hierzu aus Perspektive einer kritischen Medienreflexion auch Bé-

nilde (2007).
200	Man denke hier beispielsweise an das Hertie-Institut für klinische Hirn-

forschung oder die entsprechenden Förderprogramme der Volkswagen- 
oder Robert-Bosch-Stiftung.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


121

Wirtschaft

An dieser Stelle ist zunächst darauf hinzuweisen, dass die Wirt-
schaftswissenschaften auch in methodologischer Hinsicht über-
wiegend eine theoretische Disziplin darstellen. Sie vollziehen ihre 
Modellierungen überwiegend spekulativ, und zwar auf Basis eines 
hypothetischen Akteursmodells. Um hier mit Birger Priddat und 
Alihan Kabalak zu sprechen: »Seitdem das theoretische Lager zum 
Anfang des 20. Jahrhunderts den sogenannten Methodenstreit gegen 
die empirisch ausgerichtete (und bis dahin führende) Deutsche Histo-
rische Schule für sich entschieden hat, geht die Ökonomie weitgehend 
spekulativ vor [...]. In der Folge hat die Ökonomik eine Rationali-
tätstheorie, bzw. eine Theorie idealer Kognition, konzipiert, die sie 
ihren Modellen axiomatisch zugrunde legt.«201 Wie beispielsweise im 
Funktionssystem des Rechts lässt sich auch bei der Wirtschaft eine 
operative Schließung der eigenen Programmatik hinsichtlich der eige-
nen Beobachtungsoperationen feststellen. Die Wirtschaft entscheidet 
selber, welche Kriterien sie ihrem wirtschaftlichem Handeln zu Grun-
de legt. Der homo oeconomicus wie auch die Idee des Marktes sind 
reine Konstrukte der Wirtschaftswissenschaften. Von außen – etwa 
aus Perspektive der Sozialwissenschaften – mag man das hier zum 
Ausdruck kommende Akteursmodell wie auch die hieraus abgeleitete 
systemische Dynamik für unterkomplex halten und psychologische 
und soziologische Erweiterungen einfordern. Dies hindert jedoch 
die Wirtschaft nicht, programmatisch weiterhin an diese durch die 
eigenen Praxen hervorgebrachten Konstrukte anzuschließen. 

Die Wirtschaftswissenschaften als die mit Hinblick auf die Aus-
bildung entsprechender Führungseliten  wichtigsten Produzenten 
wirtschaftlicher Theorie- und Programmangebote operieren zwar 
weiterhin überwiegend auf Basis der benannten Theorietradition. 
Mit der neuen Disziplin der Neuroökonomik entsteht in ihr jedoch 
– neben der spieltheoretisch fundierten experimentellen Ökonomik 
– ein zweites originär empirisches Feld, welches in Form von eigen-
ständigen Studien Ergebnisse in den wirtschaftswissenschaftlichen 
Diskurs einspeisen kann. Mit dem Erfolg der neuen bildgebenden 
Verfahren entstanden an unterschiedlichen universitären oder uni-
versitätsnahen Zentren interdisziplinäre Verbünde zwischen Neuro-
logen, Verhaltenswissenschaftlern und Ökonomen.202 

Im Prinzip handelt es sich bei diesen Projekten um eine spezielle 
Form der qualitativen Marktforschung, in der die Idee verfolgt wird, 

201	Priddat und Kabalak (2008, 139). Vgl. zum Methodenstreit auch Prid-
dat (1995).

202	Als wichtige Orte sind hier unter anderen zu nennen: Stanford Universi-
ty, Carnegie Mellon University, Massachusetts Institute of Technology; 
und für den deutschsprachigen Raum: das Neuroeconomics Lab der 
Universität Bonn.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

122

durch einen gezielten Blick ins Gehirn den Motiven von Käufern, 
Anlegern und anderen wirtschaftlichen Entscheidungsträgern auf 
die Spur zu kommen. Mit Blick auf ihre Suchstrategie ähnelt sie 
hiermit in gewisser Weise den deutenden hermeneutischen sozialwis-
senschaftlichen Zugängen,203 nur dass eben über das Hirnbild eine 
andere Form der Evidenz angestrebt wird.204

Emotionen und wirtschaftliche Entscheidungen

Was lässt sich nun aus neuroökonomischer Perspektive über das 
Verhalten von Akteuren sagen, die an wirtschaftlichen Prozessen 
partizipieren? Man stellt fest, dass Konsumerlebnisse im Gehirn Be-
lohnungsreaktionen auslösen, die als lustvoll erlebt werden,205 dass 
Angst mit bestimmten Blockaden in Bezug auf Investitionsentschei-
dungen assoziiert ist,206 dass Verluste und Gewinne im Gehirn über 
unterschiedliche Prozesse codiert werden, also nicht gleichberech-
tigt miteinander verrechnet werden,207 dass Vertrauen und Empa-
thie eine wichtige Rolle in den geschäftlichen Beziehungen spielen208 
und dass dieses Vertrauen durch das Wissen um die Fairness des 
Partners moduliert wird.209 Zudem kann auch gezeigt werden, dass 
Menschen Lust dabei empfinden, wenn sie Akteure, die vermeintlich 
unmoralisch handeln, bestrafen. Letzterer Aspekt ist insofern bemer-
kenswert, als dass man den persönlichen Lustgewinn bei Bestrafung 
selbst dann erlebt, wenn dies für einen in wirtschaftlicher Hinsicht 
von Nachteil ist.210

Um es mit Priddat aus wirtschaftswissenschaftlicher Perspektive zu 
reformulieren. Wir finden hier über das kurzsichtige »Nutzenspiel« 
marktförmig agierender Akteure hinausgehend ein »strategisches 
Nutzenspiel«, in dem Vertrauen und Kooperationsmöglichkeiten 
abgetastet werden, sowie ein »Korrektur- oder Strafspiel«, welches 

203	Mit Blick auf das Ziel, die Motivstruktur von Käufern zu erforschen, 
wundert es dann auch wenig, dass programmatische Texte zur Neuro-
ökonomie in der Zeitschrift »Qualitative Marked Research« veröffent-
licht werden (s. etwa Kenning, et al. 2007b).

204	Siehe zur epistemischen Problematik computergenerierter Hirnbilder 
beispielsweise Wolfgang Coy (2003).

205	Siehe als Überblick und Einführung etwa Peter Kenning und Hilke Plass-
man (2005).

206	Vgl. Peter Kenning et al. (2007a).
207	Vgl. Dolan Seymour et al. (2007a).
208	Vgl. Tania Singer und Ernst Fehr (2005).
209	Vgl. Tania Singer (2006).
210	Vgl. Seymour et al. (2007b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


123

Wirtschaft

amoralisches Verhalten eines Partners auch dann bestraften lässt, 
wenn dies für einen selbst zunächst nur Nachteile mit sich bringt. 
All diese ›Spiele‹ werden durch jeweils spezifische, im Hirnscan lo-
kalisierbare ›Emotionen‹ gerahmt.211 

Kulturell geprägte Semantiken

Schauen wir nun auf einen Befund der neuroökonomischen Markt-
forschung, der etwas anders gelagert ist und andere Implikationen 
mit sich bringt. In der Arbeitsgruppe um Read Montague wurde 
eine Reihe von Experimenten zur kulturellen Bedeutung von Erfri-
schungsgetränken durchgeführt. Es zeigt sich beispielsweise, dass der 
Pepsi-Cola- und Coca-Cola-Konsum zu ähnlichen Aktivierungsmu-
stern im Belohnungszentrum führt, wenn nicht bekannt ist, welche 
Marke dem Probanden vorgesetzt wird. Es ergaben sich nur leich-
te Unterschiede in der Bewertung. Im Durchschnitt bewerteten die 
Konsumenten den Geschmack von Pepsi Cola ein wenig besser als 
den von Coca Cola. Die hirnphysiologische Reaktion der Probanden 
ändert sich jedoch in ausgeprägter Weise, wenn die Getränke nicht 
›verblindet‹ gegeben, sondern mit der jeweiligen Marke assoziiert 
werden. Nun wird üblicherweise Coca Cola präferiert und im Muster 
der Hirnaktivität zeigten sich zusätzlich Aktivitäten an bestimmten 
Stellen im präfrontalen Kortex. Da diese Bereiche mit Semantik und 
Sprache in Verbindung gebracht werden, kommen Montague et al. 
zu dem Schluss, dass Coca Cola seinen eigentlichen Wert aufgrund 
einer kulturell geprägten Semantik erhalte, während seine Produkt-
eigenschaften eine zweitrangige Rolle spielen.212 

Die Eingebundenheit von Produktwahrnehmung in kulturell ge-
prägte Emotionen überrascht einen Sozialwissenschaftler nicht wirk-
lich. Man mag nun wie Holger Rust auf die Trivialität dieser Ergeb-
nisse verweisen und zu dem Schluss kommen, dass die Hirnforschung 
nichts anderes tut, als die »schon lange etablierten Befunde aus Sozio-
logie und Sozialpsychologie« zu reformulieren, nämlich festzustellen, 
dass »die durch symbolische Interaktion begründete soziokulturelle 
Ausprägung der biologisch vorgeprägten menschlichen Handlungs-
systematik auch in wirtschaftlichem Handeln« maßgeblich sei.213 

Eine solche Bewertung erfolgt jedoch aus Perspektive einer sozio-
logischen Kontextur. Für die Wirtschaftswissenschaften stellen sich 
die Reflexionsverhältnisse anders dar. Zum einen ist herauszustellen, 
dass es ihr nicht in einem psychologischen Sinne um den Menschen 

211	Priddat (2007, 213).
212	Siehe McClure et al. (2004).
213	Rust (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

124

geht, sondern vor allem um die Funktionsfähigkeit der Wirtschaft. 
Hier ist es vor allem entscheidend, auch in Zukunft wirtschaftliche 
Entscheidungen zu treffen. 

Um es mit Kabalak zu formulieren: »Dass sich der Zahlungsver-
kehr selbst reproduziert, sobald er einsetzt, ist eine Randbedingung 
ökonomischen Entscheidens, die nicht von der Anlage des Hirns ab-
geleitet werden kann. Man kann zwar feststellen, dass das Gehirn mit 
diesem Phänomen arbeiten kann, sobald es eintritt, aber das ist längst 
am Verhalten von Personen abgelesen worden. Nur hat man dabei 
bislang die Rolle der Kognition überschätzt. Am Ende bleibt der 
kontingente Hinweis auf einen Einfluss der Emotion«.214 Wirtschaft, 
sobald sie sich als wirtschaftliches Denken selbst plausibilisiert hat, 
funktioniert auf Basis der kommunikativen Engführung durch ihren 
Code. Was die Neuroökonomik an dieser Stelle hinzufügt, ist zu-
nächst nur eine Feinadjustierung im Bereich des Marketings. 

Quasi-Verwissenschaftlichung bei bleibender Autonomie

Theoretisch könnte man nun mit Andreas Huchler zwar zunächst 
vermuten, dass hiermit auch das Rational-Choice-Modell als das 
historische Fundament der Wirtschaftstheorie ausgehebelt werden 
könnte. Die Wirtschaft und ihre Theorie hätten nun mit Blick auf 
eine stärkere Nähe zur Empirie von »den axiomatisch zu Modellbil-
dungszwecken eingeführten, kontrafaktisch hyper-rationalen Annah-
men des Homo oeconomicus« abzurücken. Aber hiermit würde sich 
zugleich die Frage stellen müssen, auf »welcher alternativen paradig-
matischen Basis« eine »um ihre rationalistischen Verhaltensannah-
men beraubte Ökonomie künftige Kosten-Nutzen-Analysen erstel-
len« könnte.215 Denkbar wären nun einerseits eine reduktionistische 
Wirtschaftsbiologie, die dann in einem durch die Evolution per se 
auf ökonomisches Denken getrimmten Gehirn ihren Ausgangspunkt 
nehmen würde,216 oder andererseits eine kommunikationstheore-

214	Kabalak (2007, 168).
215	Huchler (2007, 208)
216	Siehe als Beispiel für die Forderung nach einer fundamentalen Biologie-

sierung Read Montague: »All choices are economic decisions, and this 
is true because mobile organisms run on batteries. For them the clock is 
always ticking and their battery draining so every moment represents a 
choice of how to invest a bit of energy. From this perspective, all choices 
– those made and those not made – engender costs and yield variable 
future returns. There is no more fundamental stricture for an organism 
than to behave so as to recharge their batteries; consequently, each mo-
ment of existence is attended by the need to value that moment and its 
near-term future quickly and accurately. The central issue of neuroeco-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


125

Wirtschaft

tische Erweiterung der Wirtschaftswissenschaften. Diese würden 
somit gewissermaßen zu einer besonderen, auf Austauschprozesse 
fokussierenden Variante der Kulturwissenschaften mutieren. Beide 
Wege würden die »Auflösung der gesamten traditionsreichen Diszi-
plin« mit sich bringen und sind entsprechend in naher Zukunft nicht 
wahrscheinlich.217 

Entsprechend der weiteren Argumentation von Huchler ist viel-
mehr davon auszugehen, dass im Binnenverhältnis des Reflexions-
systems der Wirtschaft »biologische Erklärungen« vor allem »dann 
und möglichst nur dann ökonomisch zitier- und hoffähig« werden, 
»wenn sie in den Fällen, in denen die Ökonomie derzeit qua Modell-
bildung in Erklärungsnöte kommt, plausible naturwissenschaftliche 
Antworten für das Problem des infiniten Regresses ökonomischer 
Erklärungen liefern«. Der Neuroökonomie würde dann gegenüber 
den funktional äquivalenten sozialwissenschaftlichen Ansätzen vor 
allem deshalb der Vorzug gegeben, weil die »historisch» tradierte 
»Strategie der Quasi-Vernaturwissenschaftlichung ökonomischer 
Forschungslogik« mit ihrem Mythos der Objektivität eben besser 
zu den naturwissenschaftlichen Denkmodellen passt. Den für die 
Entwicklung der »Grenznutzen-« und »Spieltheorie» notwendigen 
Brückenhypothesen kann auf diesem Wege leichter der legitimie-
rende Status von »Quasi-Naturwissenschaftlichkeit« zugewiesen 
werden.218�

In gewisser Weise würde die Neuroökonomik innerhalb der 
Wirtschaftstheorie sozusagen die Rolle eines Placebos einnehmen 
– sie wirkt symbolisch, aber nicht strukturverändernd.219 Auch die 
wirtschaftliche Kontextur würde dann autonom bleiben und nur 
aufgrund ihrer eigenen programmatischen Selektivität auf neurowis-
senschaftliche Ergebnisse zurückgreifen.

nomics is valuation – the way the brain values literally everything from 
internal mental states to experienced time (the neuroscience part), and 
why it should do so one way and not another (the normative economics 
part). All these valuations have now begun to be probed in experiments 
by pairing quantitative behavioral and computational modeling with 
neuroimaging or neurophysiological experiments« (Montague 2007, 
219).

217	Huchler (2007, 208).
218	Huchler (2007, 209).
219	Für die anspruchsvolle Reflexion wirtschaftlicher Prozesse wird mit 

Priddat und Kabalak auch in Zukunft gelten, dass hier eine ganz andere 
Qualität der Reflexion zu fordern ist: »Die Theoriearbeit wird uns die 
bloße Beobachtung des Gehirns aber nicht abnehmen. Dazu wird schon 
bei ökonomischen Fragen, wie jeher, ein ganzes Spektrum an Disziplinen 
heranzuziehen sein: von der Soziologie über die Sprachwissenschaft und 
nun bis hin zur Neuroökonomik« (Priddat/Kabalak 2008, 144).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

126

8 Religion

Die Beziehung zwischen Hirnwissenschaft und Religion ist kom-
pliziert. Sie ist ebenso wie ihr Verhältnis zu Recht und Erziehung 
eng verbunden mit der Entwicklung der funktional differenzierten 
Gesellschaft. Noch vor zweihundert Jahren stellten hirnwissenschaft-
liche Argumentationsfiguren ein eindeutiges politisches Bekenntnis 
dar, mit dem das liberale und aufgeklärte Bürgertum den kirchlich 
orientierten konservativen Kräften unversöhnlich gegenüberstand.220 
Heutzutage sind die Reflexionsverhältnisse zu einer Vielzahl mögli-
cher Perspektiven ausdifferenziert. Religion und Wissenschaft kön-
nen voneinander entkoppelt sein, aber ebenso in eine Position der 
wechselseitigen Kritik oder Affirmation treten. Schauen wir zunächst 
auf die Kontextur der Religion, um dann das Verhältnis von Religion 
zur Wissenschaft im Allgemeinen wie zur Hirnforschung im Speziel-
len näher zu beleuchten.

Immanenz und Transzendenz:  
Religion als gesellschaftliche Kontextur 

Sobald wir nach dem Wesen der Religion fragen, müssen wir fest-
stellen, dass religiöse Semantiken wie alle anderen gesellschaftlichen 
Formationen dem Wandel unterliegen, es also schwerfällt, von der 
Religion als einer festen Größe oder Identität zu sprechen. Zudem 
entwickelten sich in unterschiedlichen geografischen und kulturellen 
Kontexten solch verschiedene Formen von Religion und spiritueller 
Praxis, dass sich kaum von Religion als einheitlicher Essenz oder im 
Religionsvergleich auch nur im Ansatz von ähnlichen Konzepten 
sprechen lässt. Religion an spirituelle Erlebnisse zu binden, wird 
beispielsweise jenen Varianten der Schriftreligion nicht gerecht, die 
überwiegend auf die Verkündung und Interpretation der Offenba-
rung beruhen. Auch stellt der Verweis auf ein göttliches Wesen kein 
verbindendes gemeinsames Merkmal dar, da einige buddhistische 
Religionssysteme recht gut ohne personalisierte Vorstellungen von 
transzendentalen Wesenheiten auskommen können.221 

220	Vgl. Michael Hagner (2006, 38 ff.).
221	Insbesondere im ursprünglichen Theravada-Buddhismus und im Zen 

wird auf eine personalisierte Vorstellung von transzendenten Wesenhei-
ten verzichtet. Demgegenüber finden sich dann im Mahajana und im 
tibetischen Buddhismus eine Reihe von Gottheiten, denen in gewisser 
Weise Personeneigenschaften zugeschrieben werden können (Vgl. Conze 
1983).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


127

Religion

Der Versuch, Religion an einem bestimmten Inhalt festmachen 
zu wollen, führt in jene eurozentristische Verzerrung, die mit dem 
Christentum nur allein die eigene Tradition als Maßstab für Religi-
on nehmen kann. So wie sich beim positiven Recht keine externen 
Gründe (zum Beispiel die Natur des Menschen) mehr nennen lassen, 
um das Recht zu bestimmen – das Recht bestimmt sich allein selbst –, 
hat es unter den gegebenen Verhältnissen auch keinen Sinn mehr, die 
Religion an bestimmten naturgegebenen Inhalten oder konkreten 
Praxen festmachen zu wollen. Stattdessen ist es analytisch produk-
tiver, entsprechend einer differenztheoretischen Perspektive davon 
auszugehen, dass es die Religionen selber sind, welche sich vom Rest 
der Gesellschaft als Religion unterscheiden. 

Auf dieser operativen Basis stellt Religion ein eigenständiges Kom-
munikationssystem dar, welches sich selbst identifiziert und sich – 
hier mit Blick auf die Vielzahl bestehender Religionen im Plural zu 
denken – über unterschiedliche Programme und unterschiedliche 
Spezifikationen durch seine eigenen Operationen erzeugen und dann 
als kommunikative Einheit dem Rest der Gesellschaft entgegentreten 
kann. 

Ihr gesellschaftliches Bezugsproblem findet eine solchermaßen 
nur noch operativ bestimmbare Religion in dem Unbeobachteten, 
in all dem, was aus der weltlichen Erfahrung ausgeschlossen bleiben 
muss, an der Grenze des Verstehbaren, sozusagen im Sinn jenseits 
des bestimmbaren Sinns. ›Religion‹, so die systemtheoretische Re-
konstruktion, thematisiert, das heißt: kommuniziert diese jenseitige 
Dimension in dieser Welt. Sie hat es also mit dem »Einschluß des 
Ausgeschlosssenen, mit der zunächst gegenständlichen, dann loka-
len, dann universellen Anwesenheit des Abwesenden zu tun« und 
entsprechend kann »all das, was hier und anderenorts, in der Reli-
gion und in ihrer soziologischen Analyse darüber gedacht und gesagt 
wird, [...] nur eine Chiffre sein für das, was gemeint ist«.222 Religion 
kommuniziert die Differenz von »beobachtbar/unbeobachtbar« und 
konstituiert dadurch ihre eigene Form der Kommunikation, indem 
sie nun die Welt aus der Perspektive der Leitkodierung immanent/
transzendent beobachtet, denn erst von »der Transzendenz aus ge-
sehen erhält das Geschehen in dieser Welt einen religiösen Sinn«.223

222	Luhmann (2000c, 31 f.).  
223	Luhmann (2000c, 77). Religiöse Kommunikation heißt jedoch auch 

immer, dass ein Sinn vermittelt wird, der »explizit darauf besteht, daß 
das Gemeinte, Mitgeteilte und zu Verstehende für Bewußtsein unzu-
gänglich ist. Damit werden Sinnformen wie Dahintersein, In-etwas-Sein, 
Unsichbarkeit, Unabbildbarkeit als Metaphern etabliert und in Umlauf 
gebracht, und das Bewußtsein hat sich an diese Sprache zu gewöhnen«. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

128

Aus der hier vorgestellten Perspektive bleibt die Funktion der Re-
ligion unhintergehbar. Weder Wissenschaft noch Ästhetik können 
ihre Rolle übernehmen, denn die systemtheoretische Analyse muss 
zwangsläufig zur Einsicht führen, »daß die Welt das Bewußtsein 
und Kommunikation überfordere« und zumindest »in diesem Sinne 
transzendent sei«, wenngleich hier »der Hinweis auf Transzendenz 
nicht beruhigend, sondern beunruhigend« ist.224 Die Leistung oder 
auch Funktion von Religion liegt mit Blick auf die Ausgangssituation 
der ›chronischen Unsicherheit‹ hinsichtlich des Weltzustandes gerade 
darin, »mit oder ohne Gott, die Möglichkeit einer Kommunikation 
der Einheit von Immanenz und Transzendenz« zu ermöglichen, »ei-
ner Kommunikation also, die dem Individuum bestätigt, daß es in 
allem, was geschieht, sich selbst wiederfinden kann«.225 Um poin-
tiert zusammenzufassen: Religion, in dem hier verstandenen Sinne 
»garantiert die Bestimmbarkeit allen Sinnes gegen die miterlebte 
Verweisung ins Unbestimmbare«.226

Wie für die anderen Funktionssysteme gilt auch für die religiöse 
Kommunikation, dass der Verdacht auszuräumen ist, dass sie sich 
nur um sich selber dreht. Entsprechend dem ›Selbstbefriedungsver-
bot‹ darf nicht der Eindruck entstehen, dass in religiöser Rede sprach-
liche Formen nur auf sich selber verweisen. Denn um zu überzeugen, 
muss es Religion um etwas Wesentlicheres gehen. Frei nach Wittge-
steins Diktum, dass man darüber zu schweigen habe, worüber man 
nicht sprechen könne,227 geht es ihr gerade um die Kommunikation 
über das Unaussprechliche. Verschiedene religiöse Systeme bieten 
hier unterschiedliche Lösungen als Kontingenzformel an. Im Bud-
dhismus erscheint der Verweis auf die Erfahrung der Erleuchtung,228 

Dies entlastet die religiöse Kommunikation jedoch nicht davon, »im 
Diesseits mit Plausibilität, wenn nicht zweifelsfreier Evidenz, mit Bezug 
auf das Jenseits« zu kommunizieren, denn sonst wäre sie allzu leicht an 
ihren performativen Widersprüchen dekonstruierbar (Luhmann 2000c, 
41).

224	Luhmann (2000c, 109). Religion leistet dann genau in diesem Sinne 
eine Komplexitätsreduktion, eine Überführung von »unbestimmbarer 
Weltkomplexität« in »bestimmbare« Systemkomplexität, und erlaubt 
dadurch, dass »Ereignisse und Möglichkeiten in einer Weise« inter-
pretiert werden, »die mit sinnhafter Orientierung korreliert und eine 
Steigerung tragbarer Unsicherheit ermöglicht« (Luhmann 1992, 80).

225	Luhmann (2000c, 111).
226	Luhmann (2000c, 127).
227	Wittgenstein (1990).
228	Die Erleuchtung bzw. die Erfahrung des Nirvana erscheint hier als das 

paradoxe Erlebnis einer nicht sinnlichen Erfahrung, die nicht als Ziel 
einer Bemühung erreicht werden kann (vgl. Vogd 1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


129

Religion

im Christentum die Referenz auf ›Gott‹. Als gemeinsames Moment 
der unterschiedlichen Wege tritt der Verweis auf eine Erlösungsper-
spektive auf.229 

Das Verhältnis von Religion und Wissenschaft

Im Hinblick auf die hier geschilderte gesellschaftliche Funktion der 
Religion – der Reflexion der Immanenz unter dem Blickwinkel der 
Transzendenz – ist Religion auch in einer säkularisierten Gesellschaft 
nicht durch Wissenschaft zu ersetzen. Wissenschaft hat aus guten 
Gründen mit Fakten zu tun, also mit Konstruktionen die – in welcher 
Form auch immer – einer Überprüfung durch Wahrheitsbedingungen 
unterzogen werden können. Dies kann und darf jedoch nicht für die 
Religion gelten, da diese sich auf Unergründbares gründet. 

Innerhalb des christlichen Abendlandes war die vollständige Tren-
nung von Wissenschaft und Religion in zwei Funktionssysteme ein 
Prozess, der mehr als 300 Jahre gebraucht hat. Ein wichtiger Kno-
tenpunkt dieser Entwicklung ist der Fall Galileo Galilei, der Prozess 
der katholischen Kirche gegen jenen Physiker, der entgegen dem 
gängigen antiken Weltbild gute Gründe vorbringen konnte, dass die 
Erde um die Sonne kreist, also unsere menschliche Welt nicht mehr 
im Mittelpunkt des Kosmos zu verorten ist. Für das Verständnis 
des Falls Galileo ist zu beachten, dass auch innerhalb der Kirche 
bereits wichtige Würdenträger längst Zweifel darüber hegten, ob 
man die Heilige Schrift weiterhin entsprechend der althergebrachten 
Form auslegen könne. Galileo selbst war keineswegs ein unfrommer 
Mann oder gar ein Kirchenkritiker. Vielmehr zählten viele Kleriker, 
darunter auch Kardinal Maffeo Barberini, der spätere Papst Urban 
VIII., zu seinen Freunden und Bewunderern. Es kann heute davon 
ausgegangen werden, dass es sich bei dem bekannten Inquisitions-
prozess vor allem um ein innerkirchliches Problem gehandelt hat, 
das mit der Wandlung der eigenen religiösen Semantik zu tun hatte. 
Es ging hier also (noch) nicht um die Kritik an der Religion, sondern 
um den Kampf darum, wer hinsichtlich der religiösen Dogmatik die 
Deutungsgewalt behielt. Theologisch abgeschlossen wurde diese An-
gelegenheit für die katholische Kirche erst durch Johannes Paul II, der 
1979 die Päpstliche Akademie der Wissenschaften damit beauftragte, 
den Fall Galileo aufzuarbeiten, um dann 1992 in seiner berühmten 
Rede vor der Akademie festzustellen: 

229	»Sie stellen damit Zugang zur Transzendenz in Aussicht als Korrektiv 
für das Leiden an Unterscheidungen. Sie stellen in Aussicht, daß jede 
Unterscheidung in ein Jenseits aller Unterscheidungen aufgehoben wer-
den kann. Das ist die Form, in der die Unterscheidung von Immanenz 
und Transzendenz präsentiert wird« (Luhmann 2000c, 150).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

130

»Merkwürdigerweise zeigte sich Galilei als aufrichtig Glaubender 
in diesem Punkte weitsichtiger als seine theologischen Gegner. 
Er schreibt an Benedetto Castelli: ›Wenn schon die Schrift nicht 
irren kann, so können doch einige ihrer Erklärer und Deuter in 
verschiedener Form irren‹ (Brief vom 21. Dezember 1613, in der 
›Edizione nazionale delle Opere di Galileo Galilei‹) […] Das pa-
storale Urteil angesichts der Theorie des Kopernikus war in dem 
Maße schwierig zu formulieren, wie der Geozentrismus scheinbar 
selbst zur Lehre der Heiligen Schrift gehörte. Es wäre nötig ge-
wesen, gleichzeitig Denkgewohnheiten zu überwinden und eine 
neue Pädagogik zu entwickeln, die dem Volk Gottes weiterhelfen 
konnte. Sagen wir es allgemein: Der Hirte muß wirklich kühn sein 
und sowohl eine unsichere Haltung, aber auch ein voreiliges Urteil 
vermeiden, da das eine wie das andere großen Schaden hervorru-
fen könnte. […] Wenn die heutige Kultur von einer Tendenz der 
Wissenschaftsgläubigkeit gekennzeichnet ist, war der kulturelle 
Horizont der Zeit des Galilei einheitlich und von einer besonderen 
philosophischen Bildung geprägt. Dieser einheitliche Charakter 
einer Kultur, der an sich auch heute positiv und wünschenswert 
wäre, war einer der Gründe für die Verurteilung des Galilei. Die 
Mehrheit der Theologen vermochte nicht formell zwischen der 
Heiligen Schrift und ihrer Deutung zu unterscheiden, und das ließ 
sie eine Frage der wissenschaftlichen Forschung unberechtigter-
weise auf die Ebene der Glaubenslehre übertragen«.230

Galileos Rehabilitation durch Johannes Paul II. wurde vielfach als 
offizielle Entschuldigung durch die Kirche missverstanden. Dies ent-
spricht jedoch nicht der eigentlichen Semantik dieser Rede. Diese 
zielt vor allem auf die Ausräumung jenes ›Missverständnisses‹, das 
darauf beruht, die Heilige Schrift bzw. den Glauben mit Wissenschaft 
zu verwechseln. 

Aus Perspektive der katholischen Kirche sind die Verhältnisse 
spätestens seit dem Jahre 1992 in einer Weise geklärt – das heißt: 
semantisch geschieden –, dass Vernunft und Glaube keinen Wider-
spruch mehr darstellen. Zur Zeit von Galileo bestand demgegen-
über noch nicht die uns heute zur Verfügung stehende Möglichkeit, 
zwischen den jeweiligen Kontexturen wechseln zu können. Solange 
Wahrheitsansprüche noch an den Glauben gekoppelt werden, kön-
nen wissenschaftliche Befunde das Fundament des Glaubens ins 
Wanken bringen und in diesem Sinne ist es nicht falsch zu sagen, 
dass die Selbstfindung der (katholischen) Kirche als autonomes 
Funktionssystem ›Religion‹ mit der Auseinandersetzung um das ko-

230	Papst Johannes Paul II. (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


131

Religion

pernikanische Weltbild begann und das Christentum erst über diese 
Auseinandersetzung zu einer Form fand, die mit Begriffen wie ›Glau-
ben‹, ›Hingabe‹, ›Liebe‹, ›Schuld‹ wieder zu einer stabileren religiösen 
Eindeutigkeit führte. 

Innerhalb der funktional ausdifferenzierten Gesellschaften liegt 
die ideologische Konfliktlinie nun nicht mehr zwischen Hochreligion 
und Wissenschaft, sondern vor allem zwischen den ›modernen Ver-
tretern‹ der Rationalität der Differenzierung und all jenen Kräften, 
welche die Differenzierung wiederum in einer einheitlichen Welt-
erklärung zu unterlaufen versuchen.231 Als alte und neue Gegner 
der Moderne sind dann auf der einen Seite all jene religiösen und 
atheistischen Fundamentalismen zu nennen, die beanspruchen, von 
nur einem Standort aus die Welt erklären zu können.232

Auf der anderen Seite erscheinen alle neuen und alten Varianten 
der Esoterik suspekt. Denn auch hier werden die Grenzen zwischen 
Wissenschaft und Glauben aufgeweicht, indem beansprucht wird, die 
Transzendenz wissenschaftlich begründen zu können – etwa im Re-
kurs auf die Eigenarten der Quantentheorie. Wissenschaft und mo-
derne Religion haben sich im Sinne des Erhalts ihrer eigenen Identität 

231	Mit guten Gründen erscheint Descartes hier als der eigentliche Protago-
nist der Moderne, und zwar sowohl im Sinne der Prometheusschen Pro-
grammatik der Aufklärung als auch, wenn man unter der Moderne die 
funktional differenzierte Gesellschaft versteht. Der eigentliche semanti-
sche Trick der Descartesschen Position bestand darin, einen Objektivis-
mus zu postulieren, der nicht zugleich das Subjekt als Handlungsträger 
suspendierte. Der Descartessche Dualismus gestattete Forschritt – mit 
Christentum und damit innerhalb der alteuropäischen Semantik. Er 
stellte die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie so lange still, dass 
der Corpus positiven Wissens insoweit angewachsen war, ohne dass 
die im dualistischen Szientismus angelegten Zweifelmöglichkeiten hier 
vorschnell die Entwicklung kurzschließen konnten. Die liberalen Kräfte 
der Aufklärung wendeten sich also noch nicht zu schnell gegen die religi-
ösen Vorstellungen der Konservativen. Doch auch wenn Descartes noch 
Religiösität und Nähe zum christlichen Glauben zugerechnet werden 
konnte, so zeigt sich dennoch in seinen Schriften die Sprengkraft einer 
Aufklärung, die in Hinblick auf die Gesellschaftsstruktur noch nicht 
zur funktionalen Differenzierung gefunden hatte. Wohl auch aus diesem 
Grunde wurde seine physiologisch-anthropologische Schrift »Abhand-
lung über den Menschen« erst nach seinem Tode 1662 unter dem Titel 
»De homine« veröffentlicht. 

232	In diesem Sinne ist auch Nassehi zuzustimmen, der Dawkins Ausführun-
gen zur ›Gottesillusion‹ (Dawkins 2007) als einen atheistischen Funda-
mentalismus charakterisiert, der noch hinter Kant zurückfällt (Nassehi 
2008b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

132

hinreichend voneinander zu unterscheiden. In diesem Arrangement 
liegen beide – wie auch der Neurowissenschaftler Singer auf einer 
Tagung der päpstlichen Akademie feststellt – orthogonal zueinan-
der und stehen deshalb nicht mehr miteinander im Widerspruch. 
Demgegenüber gefährdet beispielsweise eine ›Quantenmystik‹233 die 
Grenzen beider Sphären und wird entsprechend von beiden Seiten 
harsch zurückgewiesen.234 Der Kampf um die weltanschauliche Deu-
tungshoheit ist also nicht aufgehoben, sondern findet unter neuen Al-
lianzen statt. Dass die katholische Lehre den ernsthaften Dialog mit 
der Wissenschaft sucht und zugleich ihre dogmatischen Grenzwälle 
gegenüber Esoterik wie auch anderen christlichen und nichtchrist-
lichen Religionsgemeinschaften verstärkt, ist aus dieser Perspektive 
kein Widerspruch. 

Darüber hinaus kann nun die Kirche auch darauf verweisen, dass 
die gegenwärtigen Wissenschaften eine solche Komplexität erreicht 
haben, dass diese selbst nicht mehr mit einer einheitlichen Sprache 

233	Siehe etwa Capra (2000) »Das Tao der Physik« oder Laitmann (2007) 
»Quantum Kabbala«.

234	Hierzu Wolf Singer in einer Diskussion der päpstlichen Akademie der 
Wissenschaften: »[M]y firm belief [is] that these two systems are or-
thogonal, and that theology or belief systems would not do what they 
should do if they tried to reconcile what is knowable through scientific 
approaches with what they know through their internal belief systems, 
Offenbarung in German, or révélation in French. This is what esoterism 
does, and I think it’s a disaster, and there are many physicists, and I 
deplore this very much, who supply arguments to the esoterists to make 
their systems scientifically sound. So, a scientific foundation of the belief 
system would be a disaster, because believing starts beyond the rational 
explanation that science can give. But, as an example of how dangerous 
this can be, I may refer to our conviction as cultural beings that we 
are free in our will and in our self-determinism. This was certainly in 
conflict with the positivistic mechanistic world view of the nineteenth 
century, and is of course not resolved by quantum physics at all, because 
it simply replaces firm deterministic causality by a probabilistic process. 
But if our brain processes depend on probabilistic processes, then hazard 
plays the game, and not freedom. One replaces determinism by hazard, 
which is not a gain at all. This is just one example of the many pitfalls 
that one runs into if one tries to take scientific advances as they have 
been put forward in quantum physics to explain other mysteries. Quan-
tum physics probably doesn’t apply very much to the brain, because it’s 
a warm, big system. This warning was written down before you came 
to your end, so I apologise, I just wanted to repeat that point because 
I consider it important« (The Ponteficial Academy of Sciences 2003, 
173).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


133

Religion

sprechen bzw. zu einem geschlossenen Weltbild zusammenfinden 
können. Erst über die religiöse Deutung lasse sich wieder zu einer 
Einheit von Vernunft und Glauben finden.235 In Bezug auf ihren 
eigenen Code Immanenz/Transzendenz kann die Religion die immer 
deutlicher werdenden Grenzen der Wissenschaft als Ausgangspunkt 
nutzen, um weiterhin über das Unaussprechliche zu sprechen.236

235	An dieser Stelle wieder mit dem Wortlaut von Johannes Paul II: »An 
erster Stelle möchte ich die Päpstliche Akademie der Wissenschaften 
dazu beglückwünschen, daß sie auf ihrer Vollversammlung ein ebenso 
wichtiges wie aktuelles Thema behandeln wollte: nämlich die komple-
xen Verhältnisse auf den Gebieten der Mathematik, Physik, Chemie und 
Biologie. Das Thema der komplexen Verhältnisse bedeutet wahrschein-
lich in der Geschichte der Naturwissenschaften einen ebenso wichtigen 
Abschnitt wie jener, der mit dem Namen Galilei verbunden ist. Damals 
glaubte man, man müsse ein eindeutiges Ordnungsmodell vorlegen. 
Die komplexen Verhältnisse weisen aber gerade darauf hin, daß wer 
den Reichtum der Wirklichkeit berücksichtigen möchte, notwendig eine 
Vielzahl von Modellen braucht. […] Denken wir zum Beispiel an die 
Erarbeitung neuer wissenschaftlicher Theorien, die das Leben erklären 
sollen. Streng methodisch darf man sie nicht unmittelbar im einheitli-
chen Rahmen der Wissenschaft deuten. Zumal wenn man jenes Leben, 
das der Mensch ist, und sein Gehirn betrachtet, darf man nicht sagen, 
diese Theorien würden für sich allein schon ein Ja oder Nein zur Geist-
seele bedeuten, oder auch, sie würden einen Beweis für die Lehre von 
der Schöpfung bieten oder im Gegenteil sie überflüssig machen. Das 
Bemühen um weitere Deutung ist notwendig« (Papst Johannes Paul II. 
1992).

236	Komplementär ergibt sich dann für den hinsichtlich religiöser Seman-
tiken hinreichend musikalischen Teilchenphysikers Prof. Antonino Zi-
chichi in homologer Weise folgende Grenzziehung, zumindest so vor-
getragen auf der Tagung der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften 
im Jahre 2002: 

	 »I think that the great mystery of our existence is exactly there: there are 
two spheres, one is transcendental; the other is immanentistic. Science is 
there, even if you speak about the new symbols, the new mathematics, 
the new rigorous strategy to understand the immanentistic sphere. Still 
whatever we do must in the end produce reproducible results, while 
the transcendental part is completely different, the two spheres are dif-
ferent. If you confuse the two spheres, sooner or later you reach the 
conclusion that science should prove the existence of God. This science 
can never do, because God is not science only, He is everything. When, 
in five billion years, the sun will stop burning – by the way, the sun will 
not explode, it has been said that it will explode but the sun expands, 
it does not explode, it’s too light to become an explosive star, this has 
been said on other occasions, not by you – and will come where we are, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

134

Wenn wir hier mit Blick auf die katholische Kirche die Entwick-
lung des Binnenverhältnisses von Wissenschaft und Religion be-
schreiben, so schließt dies selbstredend nicht aus, dass innerhalb 
der Gesellschaft andere Formen der Relationierung anzutreffen sind. 
Man mag beispielsweise versucht sein, die Religion aus Perspektive 
eines wissenschaftlichen Fundamentalismus anzugehen,237 wie Bohm 
eine Fusion von Mystik und Wissenschaft anzustreben238 oder gar 
im Sinne eines christlichen Fundamentalismus die Evolutionstheorie 
zugunsten einer wörtlich genommenen Schöpfungsoffenbarung zu 
verwerfen. Für all diese Positionen finden sich heutzutage autorita-
tive Sprecher. Doch all dies stellt nicht in Frage, dass sich die moder-
ne Gesellschaft in ihren großen Institutionen – angefangen bei der 
Verfassung, über die Schulbildung bis hin zu den Ethikkommissio-
nen, welche biopolitische Entscheidungen beraten – in Bezug auf das 
Verhältnis von Religion und Wissenschaft längst in einer befriedeten 
Koexistenz eingerichtet hat. Beide Seiten wissen bei Bedarf wech-
selseitig voneinander zu profitieren, ohne dabei jedoch die eigene 
Identität beziehungsweise die Spezifik des eigenen Funktionsbezugs 
aufgeben zu müssen.

Medien der Religion

Halten wir also an dieser Stelle fest: Religion bewirtschaftet ein an-
deres Feld als die Wissenschaft. Es geht ihr nicht darum, Aussagen 
über die Welt in Hinblick auf Wahrheitsbedingungen zu reflektieren, 
sondern um Formen, die Immanenz unter dem Blickwinkel der Tran-
szendenz zu beleuchten. 

Doch wie kann sich Religion nun in einer Weise reproduzieren, 
dass ihre Formen eine hinreichende Plausibilität gewinnen? Wäh-
rend Wirtschaft im Medium von Knappheit zugleich das Erleben von 

the transcendental sphere of our existence will 100% be there. This is 
why we must keep the two spheres completely separated. You empha-
sise the extremely important point that we should not be influenced by 
great physicists when they speak about the transcendental part of our 
existence; they are not theologians. We must keep the two components 
strictly independent and try to see what conclusions we can draw. The 
fascinating aspect of our existence lies in exactly the fact that the two 
spheres are independent, and each one has its own laws. I repeat: in 
five billion years the immanentistic component of our existence will be 
completely different. The transcendental one will not be« (The Ponte-
fical Academy of Sciences 2003, 175 f.).

237	Siehe etwa Dawkins (2007).
238	Siehe etwa Bohm (1988).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


135

Religion

Knappheit möglich werden lässt239 und Wissenschaft über das Ex-
periment oder eine systematische Studie ihre Wahrheitsbedingungen 
einer sinnlichen Evidenz zuführen kann, stellt sich für die Religion 
das Problem ihrer Plausibilisierung verwickelter dar. Wie kann sie 
eine solche Suggestibilität erzeugen, dass die per se außerhalb der 
sinnlichen Erfahrung stehende Transzendenz – jedes Bild von Gott ist 
falsch – als hinreichend evidente Sinnfigur aufscheint?240 Über wel-
ches Medium lässt sich Religion in einer Weise binden, dass sich ihre 
kulturellen Formen selbst stabilisieren, so dass sie als kondensierte 
kulturelle Semantiken mit einer entsprechenden Aura von Faktizität 
umgeben werden?241

 Mit Luhmann lassen sich mit Bezug auf die gängigen religions-
wissenschaftlichen Diskurse verschiedene Medien identifizieren, die 
dann je nach gesellschaftlichem Kontext ihre jeweils eigenen Plau-
sibilitäten entwickeln. Als »ältere Medien« fungieren hier zunächst 
außergewöhnliche Bewusstseinszustände, welche Bewusstsein und 
Kommunikation koppeln, um dann jeweils durch eine spezifische 
Form des sozialen Arrangements ihre Form zu gewinnen. Trotz der 
»irritierende[n] Offenheit von Trancezuständen« gilt auch hier,242 
dass vor allem die Gemeinschaft bzw. die Gesellschaft diese Erfah-
rungen hinsichtlich ihrer Ausdeutung und ihrer Inhalte formatiert.243 

239	Für die Wirtschaft gilt hier mit Baecker: »Die Kommunikation von 
Knappheit ist dann erfolgreich, wenn im Medium der Knappheit nicht 
nur gehandelt, sondern auch erlebt wird. Wirtschaften beginnt nicht 
erst dort, wo auf knappe Güter zurückgegriffen wird, sondern bereits 
dann, wenn eine Erfahrung von Knappheit gemacht wird, die sich der 
Gesellschaft verdankt« (Baecker 2006, 48). Homolog muss dann für die 
Religion gelten, dass auf sinnlicher Ebene die religiöse Erfahrung primär 
auf Gesellschaft beruht.

240	Entscheidend ist, dass Religion erlebt werden muss, wenngleich die 
Transzendenz außerhalb der sinnlichen Sphäre stattfindet. Soziologisch 
gesprochen würde es dann bei der religiösen Erfahrung vor allem um ein 
gemeinschaftliches Erlebnis gehen, wie auch Clifford Geertz mit seiner 
kultursemiotischen Religionsbetrachtung feststellt: »Religion ist (1) ein 
Symbolsystem, das darauf zielt, (2) starke, umfassende und dauerhafte 
Stimmungen und Motivationen in den Menschen zu schaffen, (3) in-
dem es Vorstellungen einer allgemeinen Seinsordnung formuliert und 
(4) diese Vorstellungen mit einer solchen Aura von Faktizität umgibt, 
daß (5) die Stimmungen und Motivationen völlig der Wirklichkeit zu 
entsprechen scheinen« (Geertz 1983, 48).

241	Siehe ausführlich Geertz (1983, 44 ff.) »Religion als kulturelles System«.
242	Luhmann (2000a, 39).
243	Siehe etwa mit Blick auf die Kulturation schamanistischer Trancefor-

men (Kressing 1997). In diesem Zusammenhang interessant sind auch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

136

Das entwickelte Christentum fand dann als Schriftreligion jedoch 
sein Medium weniger in ekstatischen Zuständen denn im Verhältnis 
von Seele und Gott. Das Schicksal nach dem Tode und der hiermit 
verbundene Erlösungsgedanke bot nun über die Moralisierung der 
Lebensführung hinreichend Möglichkeiten, um etwa in Form von 
Sünde, Gnade, Vergebung und Ablass spezifische religiöse Formen 
der Kommunikation anschließen zu können. 

Mit der Pluralisierung der Perspektiven in der modernen Ge-
sellschaft – und der hiermit verbundenen Relativierung der Moral 
– eignet sich die Bewirtschaftung des Seelenheils nicht mehr gene-
rell als Medium der religiösen Formbildung. Vielmehr hat religiöse 
Kommunikation nun auch an einer Vielzahl von Medien anzusetzen. 
Das alte Bild des richtenden und strafenden Gottes, der in ein spe-
zifisches Verhältnis zur Seele tritt, trägt immer weniger. Stattdessen 
experimentierten auch die christlichen Religionsgemeinschaften mit 
verschiedensten medialen Formen. Man denke hier etwa an die Be-
liebtheit von Tranceritualen in christlichen Sekten244 oder das indi-
vidualisierte authentische religiöse Bekenntnis, indem das Medium 
des Glaubens gleichsam in einer Welt ohne Gründe zu sich selber 
findet.245 

Hubert Knoblauchs Untersuchungen zur gesellschaftlichen Formung der 
Inhalte von Nahtod-Erfahrungen (Knoblauch 1999).

244	Um hier mit Luhmann zu sprechen: »Der Trance-Zustand selbst ist das 
mediale Substrat, das zu Tage tretende Verhalten die Form, die sich 
im Medium bildet und vorübergeht, aber zugleich das Medium selbst 
erneuert. Die Erscheinung ist so weit verbreitet, daß man eine Vielzahl 
von ursprünglichen Entstehungsweisen unterstellen kann, und zwar an-
gesichts der großen Zahl von neuen Kulten (zum Beispiel in Mittel- und 
Südamerika) bis in dieses Jahrhundert hinein. Die Griechen hatten von 
manía gesprochen, hatten sie den direkt inspirierenden Musen oder 
einer späteren Generation dem in Andeutungen sprechenden Apollo 
zugeschrieben – und sie für die höchste göttliche Gabe gehalten. Die Dis-
ziplinierung lag im Erfordernis der metrischen Form, die auf mündliche 
Kommunikation und auf Gedächtnis eingestellt war. In allen Fällen gilt 
als wesentliche Voraussetzung das Außergewöhnliche der Erscheinung, 
die Außeralltäglichkeit, die an den Formen des Verhaltens auch dann 
erkennbar ist, wenn man durchaus weiß, wie man solche Zustände 
erzeugt und wie man entsprechende Abläufe organisiert« (Luhmann 
2000a, 42).

245	Insbesondere Armin Nassehi argumentiert in diese Richtung. Die reli-
giöse Kommunikation findet ihren Halt dann immer weniger innerhalb 
der Dogmatik der kirchlichen Tradition, sondern nur noch im authen-
tischen Sprechen selber: »Wer im Medium des Glaubens spricht, setzt 
sich selbst in eine Position des authentischen Sprechers. Das macht es 
religiöser Kommunikation wie keiner anderen möglich, sich indirekt zu 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


137

Religion

Zudem findet die moderne Religion ihren Bezugspunkt in den 
offensichtlichen Grenzen und Unzulänglichkeiten der Gesellschaft. 
Da die funktional differenzierte Gesellschaft weder in einem einheit-
lichen Sinn noch in einer tragenden, geschweige denn verbindlichen 
Moral mehr einrastet und zudem virulent wird, dass große Teile der 
Weltbevölkerung aus den zentralen Funktionsbezügen der Weltge-
sellschaft exkludiert sind, kann Religion gerade hier, nämlich in der 
Negation der Gesellschaft, einen neuen Bezugspunkt finden.246 Kon-
trafaktisch zu den Strukturen und Prozessen der realen Gesellschaft 
kann Religion mit dem Verweis auf Transzendenz in Richtung einer 
anderen, ›wirklicheren‹ Welt mobilisieren, welche die reale Gesell-
schaft in ihren Begrenzungen aufzuheben verspricht. Die Beschäfti-
gung mit den Ausgestoßenen bleibt für die Religion hierbei weiterhin 
ein erfolgreiches Programm.247 

Nicht zuletzt kann die Religion an der ›Liebe‹, als jener die Einzel-
person überschreitenden Erfahrungsdimension ansetzen.248 Geeignet 
ist die Liebe vor allem deshalb, weil sie als gelebtes Gefühl mit den 
hiermit verbundenen sinnlichen Aspekten jenen Raum öffnet, wel-

äußern, in Bildern und Symbolen zu sprechen, Unbestimmtheit zuzulas-
sen. Was religiöse Kommunikation in der heutigen Zeit ›gut‹ macht, ist 
wahrscheinlich, dass sie so viel Unbestimmtheit aushalten kann, sogar 
auf religiöse Inhalte im engeren Sinne verzichten zu können. Das gilt 
etwa für die religiöse Kommunikation von Krankenhausseelsorgern, 
deren besondere Stärke darin besteht, dass sie Unbestimmtheit symbo-
lisieren und gerade dadurch auf zu viel Bestimmtheit verzichten können. 
An die Stelle des Rituals tritt dann die Form des Gesprächs, in dem die 
Beteiligten gewissermaßen religiöse Erfahrungen mit der Situation selbst 
machen – mit dem Aushalten von Unbestimmtheit, mit dem expliziten 
Nicht-Sagen des Nichtsagbaren. Man muss sich das besondere Potential 
religiöser Kommunikation in einer Welt ohne eindeutiges und mit Macht 
durchsetzbares religiöses ›Orientierungswissen‹ heute tatsächlich so vor-
stellen, dass es ihr gelingt, eine seelsorgerlich inszenierte und zwischen 
Gesprächspartnern unterstellte Authentizität herzustellen, in der bereits 
das Sprechen der Sinn des Sprechens ist« (Nassehi 2006b).

246	In der totalitären Form des fundamentalistischen Terrorismus begegnen 
wir dann der paradoxen Form der Religion, die in der Gesellschaft und 
als Gesellschaft ebendiese Gesellschaft als Protest vollkommen negiert, 
so Japp (1993).

247	Um hier mit Emmanuel Lévinas (1998) zu argumentieren: Nur sie kann 
den unbedingten Anspruch, gehört, gesehen und geliebt zu werden, auf-
rechterhalten. Siehe zu einer systemtheoretischen Durchdringung der 
Beziehung zwischen funktionaler Differenzierung, Religion und Inklu-
sion auch Isolde Karle (2001).

248	Schon Erich Fromm (1980 [1956]) hat die unterschiedlichen, zueinander 
in Beziehung stehenden Varianten der Liebe durchdekliniert. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

138

cher die Beziehung dem Bewusstsein vorangehen lässt und somit das 
Selbst in Bezug auf das Erleben des anderen handeln lässt.249 Für 
die Religion lassen sich hierdurch Formgewinne erzielen, indem die 
Transzendenz des Religiösen in die Beziehung verlagert wird. Die 
Erfahrung der Liebe wird nun von ihrer sexuellen Konnotation ent-
kleidet, um sie stattdessen einer spirituellen Dimension zuzuführen, 
welche dann wieder in einer spezifischen religiösen Praxis konkret 
zu spezifizieren ist.250 Auf diese Weise kommen wir auch innerhalb 
der christlichen Theologie zu recht komplizierten Reflexionsver-
hältnissen, entsprechend denen man damit experimentieren kann, 
das Charisma der Verkündung von seiner Genese her ins Soziale 
zu verlagern.251 ›Liebe‹, ›Gnade‹, ›Schuld‹, ›Hingabe‹ und ›Verant-
wortung‹ werden hiermit aus religionswissenschaftlicher Perspektive 
zu Begriffen, die konsequent vom anderen her zu denken sind und 
hiermit möglicherweise gerade deshalb angemessene Antworten auf 
religiöse Fragen in einer hochgradig individualisierten Gesellschaft 
zu geben scheinen.252 

249	Liebe findet ihre Motivation im anderen. Vgl. zu den auf Handeln und 
Erleben zurechenbaren Konstellationen auch Luhmann (1998a, 336 ff.).

250	Dieses Motiv findet sich auch im ursprünglichen Buddhismus, hier in 
Form der ›liebevollen Güte‹ und dem Anspruch des ›universellen Mit-
gefühls‹ (vgl. Vogd 1996).

251	Es lohnt sich diesbezüglich die Reden zur Amtseinführung von Papst Jo-
hannes Paul II. und Papst Benedikt XVI. im Vergleich zu lesen. Während 
Ersterer noch mehr auf Gehorsam und Gefolgschaft gegenüber Gott 
setzte, wird für Letzteren die Liebe die Leitfigur der Religionsbindung, 
die dann zugleich den Papst selbst in ein Beziehungsgewebe einspinnt, 
das sein Charisma selbst auch als Produkt der Hingabe seiner Gläubigen 
erscheinen lässt: »So muß es eine Haupteigenschaft des Hirten sein, daß 
er die Menschen liebt, die ihm anvertraut sind, weil und wie er Christus 
liebt, in dessen Diensten er steht. ›Weide meine Schafe‹, sagt Christus zu 
Petrus, sagt er nun zu mir. Weiden heißt lieben, und lieben heißt auch, 
bereit sein zu leiden. Und lieben heißt: den Schafen das wahrhaft Gute 
zu geben, die Nahrung von Gottes Wahrheit, von Gottes Wort, die Nah-
rung seiner Gegenwart, die er uns in den heiligen Sakramenten schenkt. 
Liebe Freunde – in dieser Stunde kann ich nur sagen: Betet für mich, daß 
ich den Herrn immer mehr lieben lerne. Betet für mich, daß ich seine 
Herde – Euch, die heilige Kirche, jeden einzelnen und alle zusammen 
immer mehr lieben lerne. Betet für mich, daß ich nicht furchtsam vor den 
Wölfen fliehe. Beten wir füreinander, daß der Herr uns trägt und daß 
wir durch ihn einander zu tragen lernen« (Papst Benedikt XVI. 2005).

252	Oder um hier mit Gregory Bateson einen kybernetischen Blick auf das 
Heilige zu wagen: So wie man sich auch nicht selber kitzeln kann, kann 
man sich auch nicht selbst erlösen. Das Heilige braucht die Kommunika-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


139

Religion

Beziehung zwischen Religion und Hirnforschung

Kommen wir nun ausführlicher zur Beziehung zwischen Religion 
und Hirnforschung. Während vor 200 Jahren das Bekenntnis zur 
Hirnforschung noch als ein eindeutiges politisches Statement gegen 
die Kirche zu verstehen war, treffen wir heutzutage auf komplizier-
tere Reflexionsverhältnisse. Wissenschaft und Glauben stellen nun 
autonome – und mit Blick auf die Entwicklung ihrer jeweiligen Se-
mantiken – eigenständige Kontexturen dar. Entsprechend werden 
je nach Standort unterschiedliche Reflexionsperspektiven möglich.

Wir begegnen nun einerseits einer (neuro-)wissenschaftlichen 
Reflexion von Religion. Hier mag man dann etwa zu dem Schluss 
kommen, dass Gott lediglich eine Projektion unserer neuronalen 
Zustände darstellen kann.253 Die Erfahrung religiöser Verzückung 
erscheint jetzt als ein hirndynamisch erklärbarer Prozess, möglicher-
weise als eine besondere Form der Temporallappenepilepsie, und 
mittels entsprechender chemischer oder elektrischer Manipulationen 
könne dann praktisch jeder ›Gott treffen‹.254 

Ob man Religiösität dabei als pathologischen Hirnzustand oder 
im Sinne der evolutionären Anpassung als eine besonders effektive 
Form der Gruppenbildung betrachtet, sei dahingestellt,255 gemeinsam 
bleibt die Grundhaltung, dass es sich bei Religion um nichts anderes 
handele als um eine vielleicht nützliche Illusion. Die objektivistische 
Kontextur ist in ihrem Reduktionismus selbsterklärend und braucht 
hier nicht weiter ausgearbeitet werden. 

tionssperre zum Bewusstsein, denn die Transzendenz wird nur möglich, 
wenn die rechte Hand nicht weiß, was die linke tut (Bateson/Bateson 
1993).

253	»Wo Gott wohnt« übertitelt Ulrich Kraft dann auch folgerichtig seinen 
Beitrag zum Dossier »Angriff auf das Menschenbild« der Zeitschrift 
›Gehirn und Geist‹ (Kraft 2006).

254	So Michael Persinger (1999).
255	Edgar O. Wilson sieht das biologische Motiv der Religiösität in einer 

ihr innewohnenden Tendenz zur Gruppenbindung, die ihrerseits ihren 
Mitgliedern einen Überlebensvorteil biete, indem gemeinsam und in 
Abgrenzung von einer feindlichen Außenwelt eine schützende Bande 
aufrechterhalten werde. Die religiöse Gemeinschaft erzeuge dabei gleich-
zeitig das stärkende Gefühl der religiösen Überlegenheit der eigenen 
Gruppe. Als Kehrseite der Religion erscheine die Ausgrenzung oder 
gar Bekämpfung von Nichtgruppenmitgliedern. Die großen Religionen 
erscheinen dabei selbst als evolutionäre Gewinner, wenngleich ihre je-
weiligen spezifischen Semantiken als kulturell ausgeformt angesehen 
werden müssten (Wilson 1998, 273 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

140

Eine zweite Reflexionsposition ergibt sich aus der Perspektive 
ausdifferenzierter religiöser Systeme. Gehirnzustände und die durch 
sie vermittelten Erfahrungen gehören für diese nur zum Bereich der 
Immanenz. Die Religion bewirtschaftet demgegenüber einen Bereich, 
der durch objektivierende Erkenntnisse nicht berührt wird. 

Darüber hinaus treffen wir mit bestimmten Varianten der so ge-
nannten ›Neurotheologie‹256 auf eine übergreifende Position, die 
beide Perspektiven zu verbinden sucht. Hier kann dann das Gehirn 
aufgrund seiner spezifischen Architektur selbst als ein Organ erschei-
nen, welches dafür geschaffen ist, das Transzendente zu berühren. 

Schauen wir am Beispiel der modernen katholischen Kirche zu-
nächst auf die innere Semantik einer entwickelten monotheistischen 
Schriftreligion. Entscheidend für die weitere Diskussion ist zunächst 
der Befund, dass die katholische Theologie die Zurechnung mensch-
licher Subjektivität von der Hirnaktivität abgekoppelt hat. Deutlich 
wird dies insbesondere an den bioethischen Debatten um die Stamm-
zellforschung und den Schwangerschaftsbruch. Beides wird von der 
katholischen Kirche bekanntlich vehement abgelehnt. Der theologi-
sche Grund hierfür liegt darin, dass schon der einzelnen befruchteten 
Eizelle menschliche ›Subjektivität‹ und ›Individualität‹ zugerechnet 
wird.257 Das Potential, von Gott geliebt zu werden und somit heils-
fähig zu sein, wird damit bereits in einer embryonalen Entwicklungs-

256	Vgl. Blume (2005). 
257	Die Begründungskette gegenüber der Stammzellforschung lautet ent-

sprechend folgendermaßen: »1. Auf Grund einer vollständigen biolo-
gischen Analyse ist der menschliche Embryon von der Verschmelzung 
der Keimzellen an ein menschliches Subjekt mit einer ganz bestimmten 
Identität, das sich von diesem Zeitpunkt an kontinuierlich entwickelt 
und in keinem nachfolgenden Stadium als einfache Zellmasse betrachtet 
werden kann.

	 2. Daraus folgt: Als menschliches Individuum hat es das Recht auf eige-
nes Leben. Deshalb ist jeder Eingriff, der nicht zum Wohl des Embryos 
geschieht, ein Akt, der dieses Recht verletzt. Die Moraltheologie hat 
seit jeher gelehrt, daß im Fall des ›ius certum tertii‹ das System des 
Probabilismus nicht anwendbar ist).

	 3. Deshalb ist das Herausnehmen der inneren Zellmasse (ICM) der 
Blastozyste, das den menschlichen Embryo schwer und unwiderruflich 
schädigt, indem es seine Entwicklung abbricht, ein schwer unmorali-
scher und deshalb völlig unerlaubter Akt.

	 4. Kein noch so gut gemeinter Zweck kann einen Eingriff wie die Ver-
wendung der Stammzellen rechtfertigen, die aus anderen differenzier-
ten Zellen gewonnen werden konnten mit Blick auf erfolgversprechen-
de therapeutische Maßnahmen. Ein guter Zweck macht eine in sich 
schlechte Tat nicht gut« (de Dios Vial Correa/Sgreccia 2000).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


141

Religion

stufe vorausgesetzt, in der Biologen nicht einmal den Ansatz eines 
funktionierenden Nervensystems entdecken können. Wohlgemerkt: 
Es wird von der katholischen Theologie nicht behauptet, dass eine 
Eizelle schon über Bewusstsein oder gar religiöse Erfahrungen ver-
füge – all dies wird nicht thematisiert. Es geht hier ganz allein um 
die Setzung einer Beziehung zu Gott, deren Anfang eben genau mit 
der Befruchtung der Eizelle definiert wird. Die katholische Kirche 
operiert hier entsprechend ihrer eigenen Textgeschichte, welche den 
Menschen in eine besondere Beziehung zu Gott gestellt sieht. 

Dass hier auch Biologisches passiert, bildet keinen Widerspruch, 
sondern verweist auf die Differenz zweier unterschiedlicher Kon-
texturen – den Bereich positiven Wissens und einer nur im Glauben 
erfahrbaren Offenbarung. Inwieweit Bewusstsein, Lernen und Per-
sonalität dann biologisch formatiert und begründet werden, ist eine 
nachrangige Frage. Theologisch ist es an dieser Stelle nicht wirklich 
von Bedeutung, ob die Unterscheidung zwischen Geist und Gehirn 
auch auf biologischer Ebene eine Trennung beinhaltet.258 Der ei-
gentliche Witz religiöser Kommunikation liegt damit nicht mehr in 
der Frage, ob das Gehirn oder der Geist der eigentliche Akteur ist, 
sondern besteht darin, die Kontextur, in der diese Frage formuliert 
wird, als irrelevant zurückzuweisen. Die Frage nach der Würde des 
Menschen und seiner Beziehung zu Gott steht aus dieser Perspektive 
außerhalb seiner biologischen Natur. 

Noch deutlicher wird diese Position im Verhältnis der Kirche zur 
körperlichen und geistigen Behinderung. Ausgangspunkt ist auch 
hier das unhintergehbare Dogma, dass der Behinderte »ein im vollen 
Sinne menschliches Wesen ist« und dass er »eine eigene und einzigar-
tige Würde« besitzt. Diese Würde ist nicht biologisch zu begründen 
und schließt nicht einmal Vernunftfähigkeit oder gar selbstbewusste 
Autonomie des Menschen als Voraussetzung ihrer Geltung mit ein.259 

258	So jedenfalls Johannes Paul II: »Häufig erkennen Wissenschaftler heute 
die Notwendigkeit, zwischen Geist und Gehirn oder zwischen der frei 
entscheidenden Person und den biologischen Faktoren zu unterscheiden, 
die den Intellekt und die Lernfähigkeit fördern. Bei dieser Unterschei-
dung, die nicht notwendigerweise eine Trennung sein muß, können wir 
das Fundament jener dem Menschen eigenen geistlichen Dimension er-
kennen, die von der biblischen Offenbarung als eine besondere Bezie-
hung zu Gott, dem Schöpfer, dargelegt wird (vgl. Gen 2,7), nach dessen 
Abbild und Gleichnis jeder Mensch geschaffen ist (vgl. Gen 1,26–27)« 
(Papst 2003).

259	Hierzu dann weiter bei Johannes Paul II: »Dieser Begriff von Würde 
entstammt einer präzisen Anthropologie, und zwar der biblischen An-
thropologie vom Menschen, der ›als Abbild Gottes‹ geschaffen wurde 
(Gen 1,27), der Sünde verfiel, doch losgekauft, gerettet durch den Tod 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

142

Sie ergibt sich theologisch allein durch die in der Offenbarung be-
zeugte besondere Beziehung des Menschen zu Gott. Als Reflexions-
standorte erscheinen hier ›Gott‹ sowie seine dialogische Beziehung 
zum Menschen, der dadurch ebenfalls als Subjekt enaktiert wird. Um 
die Spezifika dieser Kontextur deutlicher herauszustellen, folgt ein 
längeres Zitat aus einer Stellungnahme des Vatikans zum Umgang 
mit geistig behinderten Kindern: 

»In der Perspektive eines ganzheitlichen Humanismus, den der 
Glaube tiefer erfaßt, darf man es nicht einmal wagen, die Hypo-
these aufzustellen, daß Gott womöglich ein Fehler unterlaufen sein 
könnte, als er dieses behinderte Kind geschaffen hat. Im Gegenteil, 
man muß sagen, daß Gott es persönlich liebt und daß dieses Kind, 
das dem leidenden Christus so ähnlich ist, von Gott ganz beson-
ders innig geliebt wird. 
Diese Würde des behinderten Menschen, die ihrer Natur nach in 
der von Gott gewollten menschlichen Person gründet, ist nicht ge-
zeichnet von der schlimmen Behinderung, und sie wird auch nicht 
beeinträchtigt von dessen Schwierigkeit, mit anderen zu kommuni-
zieren. Man kann nicht von dieser Würde abgehen, man kann sie 
auch nicht verlieren, diese Würde kann man niemandem nehmen, 
sie bleibt ein und dieselbe bis zum letzten Augenblick des Lebens. 
Der Mensch ist zur Transzendenz berufen, welche die Geschichte 
und die Zeit übersteigt. Aus diesem Grund darf man keinen Ver-
such akzeptieren, das Leben dieses ›unproduktiven‹ Wesens aus 
wirtschaftlichen Gründen oder aus Mitempfinden der Familie ge-
genüber auszulöschen, die durch dieses behinderte Kind ernstlich 
betroffen ist«.260

und die Auferstehung Jesu Christi und nunmehr dazu berufen wurde, 
der Gemeinschaft mit Gott in Jesus Christus, dem vollkommenen Ab-
bild des Vaters, zuzustreben. Der Schlüssel zur Würde des Menschen 
besteht weder in seiner Autonomie noch in seiner Vernunft, er besteht 
auch nicht in seiner Entschlußfähigkeit oder darin, daß er sein eigenes 
Universum schafft, sondern er besteht vielmehr in jener Wirklichkeit des 
Menschen als Person, als der einzigen von Gott um ihrer selbst willen 
gewollten Kreatur[1]; denn Gott ›formte […] den Menschen aus Erde 
vom Ackerboden und blies in seine Nase den Lebensatem‹. Nach diesem 
schönen Bild aus dem Buch Genesis (Gen 2,7) ist der Mensch schließlich 
›fähig‹, seinen Schöpfer zu erkennen und zu lieben« (Vatikan 1999). 

260	Vatikan (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


143

Religion

Mit Blick auf das Verhältnis von Hirnforschung und katholischer 
Kirche bedeutet dies, dass die eigentliche religiöse Frage von der 
Biologie nicht berührt werden kann. Letztere operiert auf Basis einer 
objektivistischen Monokontextur (Ich/Es-Relation), während sich 
die Theologie hier auf eine transzendental begründete Ich/Du-Refle-
xionsperspektive berufen kann. Dies schließt jedoch nicht aus, dass 
die (katholische) Religion in ihrer Verkündung sehr wohl selektiv an 
die Ergebnisse der Hirnforschung anknüpfen kann. Da die Hirnfor-
schung nicht mehr als Gegner des Glaubens bekämpft werden muss, 
ergeben sich durchaus eine Reihe von Anschlussmöglichkeiten, neu-
rowissenschaftliche Ergebnisse in einem religiösen Sinne nutzbar zu 
machen. So wie etwa die Neurochirurgie einen Weg darstellen kann, 
dem Menschen zu dienen, spricht nichts dagegen, geistig Behinderte 
auf Basis neurobiologischen Wissens zu unterstützen. Schauen wir 
uns das folgende Zitat aus dem gleichen Text etwas ausführlicher an, 
um die Beziehung zwischen katholischer Kirche und Hirnforschung 
weiter zu spezifizieren: 

»Die Neurologie hat hervorgehoben, daß sich im Gehirn in den 
ersten Lebensjahren jene Verbindungen, die für verschiedene wich-
tige zerebrale Funktionen wie Emotionen, Gedächtnis und Verhal-
ten zuständig sind, weiterentwickeln. 
Verschiedene Studien haben auch bewiesen, daß die nichtverbale 
Kommunikation zwischen dem verantwortlichen Erwachsenen, 
der sich um das Kind kümmert (für gewöhnlich ist dies die Mutter, 
aber diese Rolle kann von jedem Erwachsenen, der dem Kind nahe 
steht, übernommen werden), und dem Kind selbst einen wichtigen 
Einfluß auf die Entwicklung dieser geistigen Prozesse ausübt.
Ein Punkt, der darum unterstrichen zu werden verdient, ist die 
heute durchaus anerkannte Bedeutung, welche die Aneignung – 
das heißt also die ›Kultur‹ – gegenüber den biologischen Gege-
benheiten – mit anderen Worten: gegenüber der ›Natur‹, bei der 
Entwicklung der eigenen Persönlichkeit aufweist; also all das, was 
wir durch die Geburt im biologisch-natürlichen Sinne mit in die 
Wiege gelegt bekommen haben, determiniert absolut nicht die 
Ausgestaltung der eigenen Persönlichkeit und der eigenen Verhal-
tensweisen. Die beeinflussenden ›Neigungen‹ behindern nicht die 
Entfaltung der Tugendhaftigkeit«.261

Bemerkenswert ist hier, wie elegant innerhalb des Textes zwischen 
unterschiedlichen wissenschaftlichen Kontexturen gewechselt wird. 
Biologische, pädagogische und kulturelle Figuren sind zu einem Ge-
bilde verwoben, das hier naturalisierend auf das Potential geistig 

261	Vatikan (1999). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

144

behinderter Menschen verweist. Die kathololische Kirche blickt 
sozusagen auf den state of the art moderner wissenschaftlicher Er-
kenntnismöglichkeiten zurück, ohne dabei jedoch den ureigenen 
Heilsanspruch aufzugeben. Denn sie schließt hier wieder an die 
Liebesfähigkeit als jener modernen katholischen Semantik an, die 
auf Beziehung, das heißt auf Verantwortlichkeit für das Leiden in 
Kontrast zur Abwehr des Leidens, beruht: 

»Wir befinden uns in einer Art Turm zu Babel, in dem die größte 
Verwirrung darüber herrscht, was die menschliche Natur und die 
Wahrheit über den Menschen ist. Man spricht sehr oft von den 
Menschenrechten, aber gleichzeitig spricht man diese Rechte den 
Schwächsten wieder ab. Die ›Konsensreligion‹ hat den Platz der 
biblischen Transzendenz eingenommen, aber Gott sei Dank gibt 
es auch etliche Familien, in denen jenen Kindern gegenüber die 
Verantwortung und die Liebesfähigkeit wächst«.262 

Man mag die katholische Kirche mit Blick auf ihre großen geschicht-
lichen Vergehen kritisieren oder man mag mit den hier explizierten 
religiösen Semantiken grundsätzlich nichts anfangen können. Dies 
ändert jedoch nichts an der Tatsache, dass Religion in sich selbst 
schon seit langem von dieser oder ähnlicher Kritik unberührt bleibt. 
Stattdessen erzeugt sie in ihrer täglichen Kommunikation weiterhin 
jene Reflexionsstandorte, welche das Ich von einem transzenden-
ten Subjekt aus reflektieren und den Menschen als Produkt einer 
Beziehung zu Gott positionieren. All dies steht aus moderner religi-
öser Perspektive nicht mehr grundsätzlich im Widerspruch zu dem 
Befund, dass sich all diese Vorgänge dann auch in hirnorganischen 
Prozessen manifestieren.263 

262	Vatikan (1999).
263	Eine homologe, vielleicht sogar noch körpernähere Auffassung über 

die Beziehung zwischen Seele und Körper findet sich dann in der mo-
dernen griechisch-orthodoxen Kirche. Ion Moga fasst den Stand fol-
gendermaßen zusammen: »Das Gehirn ist aus dieser Sicht heraus eine 
notwendige Grundlage des inkarnierten Personseins, zugleich aber auch 
eine Manifestation desselben. In diesem Sinne dürfte auch der neurowis-
senschaftliche Begriff der ›Korrelation‹ erfasst werden: die neuronalen 
Prozesse ›korellieren‹ in einer synergetischen Einheit mit der Seele. Dies 
setzt eine zweifache Kenosis (Entleerung) voraus: der Leib, bzw. das 
Gehirn lässt sich von der Seele gestalten, er entleert sich z. T. seiner 
Materialität und wird zu ›subjektivierter Materie‹; zugleich aber kann 
die Seele nur aufgrund der logoshaften Gesetzmäßigkeiten des Gehirns 
sich aktualisieren. 

	 Jeder Absolutismus des Leibes (bzw. Gehirns) oder der Seele verdunkelt 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


145

Religion

Neurotheologie

Kommen wir mit der Neurotheologie zu einer anderen Variante, 
Religion und Hirnforschung zueinander in Beziehung zu setzen, in 
der die Grenzen der jeweiligen Semantiken verschwimmen. Hier be-
gegnen wir jenen Versuchen der Biologie und Neurowissenschaften 
aus der eigenen Denkform heraus, eine Letztbegründung hinsichtlich 
Sinn und Aufgabe menschlicher Lebenspraxis zu formulieren. Bei 
genauerem Hinsehen lassen sich diese Sinnangebote selbst als eine 
Form religiöser Kommunikation identifizieren.264 

Gehen wir hier kurz auf einige Varianten ein. Betrachten wir zu-
nächst die Auffassung, dass die religiöse Erfahrung zwar in der Tat 
als vom Gehirn konstruiert zu sehen sei, sich im religiösen Erleben 
aber dennoch ein Verweis auf eine übergreifende transzendentale 
Wirklichkeit widerspiegele. Insbesondere Andrew Newberg, Eugene 
d’Aquili und Vince Rause legen in ihrem Buch »Why God Won’t go 
Away. Brain Science and the Biology of Belief« eine entsprechende 
Argumentationslinie vor.265 Die Autoren verweisen dabei überwie-
gend auf das Erlebnis der mystischen Einheit und vermuten, dass 
die Aufhebung der Subjekt-Objekt-Dichotomie einer tiefer liegenden 
Realitätsebene entspricht, deren Gesetzlichkeit das Gehirn dann in 
gleichem Maße abbilden würde, wie es ja im täglichen Erleben auch 
die normale Wirklichkeit durchaus realitätsnah darstellen könne.266 

den Weg zum Erfassen des Geheimnisses. Der ›Logos dieser Vermi-
schung‹ zwischen Leib bzw. Gehirn und Seele ist allerdings allein hin-
sichtlich der Person verständlich und erfahrbar: die Natur ist Grundlage 
und Inhalt der Person und kann losgetrennt von ihr nicht betrachtet 
werden. Es liegt wohl eine ›Kraft‹ in der leib-seelischen Natur, sie ist 
aber auf die Person hin angelegt, bedarf der Hypostasierung. [...] Das 
weist auf das ganzheitliche Personsein des Menschen nicht als etwas 
Übernatürliches hin, sondern als eine dialogische, werdende Wirklich-
keit, welche in Beziehung mit dem Anderen und in Hinwendung zum 
Schöpfer sich verwirklicht und vollendet. [...] Diese ichhafte Integrität 
der Person verwirklicht sich und wächst zu ihrer Erfüllung in Christus 
durch Beziehung, wobei in diesem Beziehungsgeschehen die gesamte 
Leiblichkeit und vor allem die Eigenschaft des Gehirns sich immer wie-
der neu zu strukturieren und neu zu gestalten eine tragende Rolle spielt« 
(Moga 2006, 166 f.).

264	Siehe hierzu Michael Blume (2005). Vgl. zu soziobiologischen Formen 
religiöser Kommunikation auch Vogd (2001c).

265	Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel »Der Gedachte Gott. 
Wie Glaube im Gehirn entsteht« (Newberg, et al. 2004).

266	»Nach der Logik muß das, was weniger real ist, in dem enthalten sein, 
was realer ist, wie der Traum im Geist des Träumenden enthalten ist. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

146

Mit den Arbeiten von Humberto R. Maturana und Francisco J. 
Varela entstand über die Reflexion der Natur des Beobachters eine 
weichere Variante einer ›Neurospiritualität‹, die nicht in einer mysti-
schen Erfahrung gründet, sondern in der Beziehungsnatur des Men-
schen verankert wird.267 Bewusstsein – so ihre wichtigste Schluss-
folgerung – ist nicht im Gehirn zu lokalisieren, sondern sei nur als 
relationales Gebilde, das heißt als ein Prozess des In-Beziehung-Seins, 
zu begreifen.268 Für den Menschen als sprachliches Beziehungstier er-
scheint nun die Liebe als die zentrale Emotion, welche dem Sozialem 
und der Genese des Bewusstseins vorgelagert wird.269

Wenn also das Absolute Einssein wahrhaftig realer ist als die subjektive 
oder objektive Realität – das heißt, realer als die äußere Welt und das 
subjektive Bewußtsein des Selbst –, dann müssen das Selbst und die 
Welt in der Realität des Absoluten Einsseins enthalten und vielleicht aus 
dieser entstanden sein. [...] Nach der Erfahrung der Mystiker – der die 
Neurologie in keiner Weise widerpricht – liegt unter der Wahrnehmung 
von Gedanken, Gefühlen, Gegenständen und Erinnerungen, unterhalb 
des subjektiven Bewusstseins, das wir als selbst ansehen, ein tieferer 
Zustand reinen Bewusstseins, der über die Grenzen von Subjekt und 
Objekt hinwegblickt und in einem Universum ruht, in dem alles eins ist. 
[...] Die Weisheit der Mystiker, so scheint es, hat bereits seit Jahrhunder-
ten vorausgesagt, was die Neurologie inzwischen als wahr bestätigt: Im 
Absoluten Einssein verschmilzt das Selbst mit dem Anderen; Geist und 
Materie sind ein und dasselbe« (Newberg/dÀquili/Rause 2004, 211 ff.).

267	Im Anklang an die biblische Schöpfungsgeschichte heißt das Buch, in 
dem diese Gedanken in systematischer Weise dargelegt wurden, dann 
auch »Baum der Erkenntnis« (Maturana/Varela 1987).

268	Aus dieser Perspektive ergibt sich ein Verständnis von Verantwortlich-
keit, das auf dem Wissen um unsere Beziehungsnatur beruht: »Ver-
antwortlich zu handeln ist eine spirituelle Erfahrung, denn es ereignet 
sich im Bewußtsein des umfassenden Bereiches der Koexistenz und 
der Lebensbezüge, in denen alles menschliche Leben notwendigerwei-
se eingebunden ist, und ein verantwortlicher freier Akt, auch wenn er 
schmerzlich ist, ist nie eine Quelle des Leidens. Unter den geschilderten 
Umständen beruht unsere Möglichkeit, den grundlegenden emotionalen 
Widerspruch, den wir moderne westliche Menschen leben, zu über-
winden und dem Leiden, das er mit sich bringt, auf freie und verant-
wortliche Weise zu entgehen, auf der Fähigkeit zu verstehen, daß der 
Ursprung dieses Widerspruchs kultureller und nicht biologischer Natur 
ist« (Maturana/Verden-Zöller 1994, 84).

269	»Liebe – ganz gewöhnliche schlichte Liebe, kein großes Ideal, keine 
Tugend, nichts dergleichen, bloß schlichte Liebe. Sie eröffnet den Hand-
lungsspielraum, worin man andere neben sich gelten lässt. Wer so die 
Koexistenz des Anderen – gleichgültig in welcher Dimension des Mit-
einanders – als begründet anerkennt, der empfindet Liebe« (Maturana 
1994a, 122).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


147

Religion

Eine komplexere Version einer naturalisierten Religion entwickelt 
Gregory Bateson. Auf Basis kybernetischer Überlegungen erscheint 
das Heilige im Sinne einer Theorie des Nicht-Kommunikablen als 
jener Bereich, der notwendig ist, um ein auf Kommunikation beru-
hendes System zu stabilisieren, das dann jedoch durch Kommunika-
tion selbst gefährdet und zerstört werden kann.270

Das Beobachterparadoxon

Ein weiteres Einfallstor für die Verschränkung religiöser und wis-
senschaftlicher Semantiken liefern die durch die Quantentheorie 
aufgeworfenen Paradoxien des Beobachters.271 So versuchen etwa 
Sir John Eccles und Friedrich Beck mit ihren Berechnungen aufzu-
zeigen, dass neuronale Prozesse durch Quantenvorgänge moduliert 
werden können.272 Bislang liegen zwar noch keine experimentellen 
Befunde vor, die dafür sprechen, dass die neuronale Informations-
verarbeitung durch diese Prozesse beeinflusst wird oder dass Ge-
hirne gar Quantenrechner darstellen. Dies hindert Roger Penrose 
und Stuart Hameroff jedoch nicht, dahingehend zu argumentieren, 
dass in bestimmten Mikrofasern des Gehirns sehr wohl kohärente 
Quantenzustände vorkommen können und dass sich über eine neue 
Theorie der Quantengravitation möglicherweise auch die Frage des 
Bewusstseins klären ließe.273 

Diese Überlegungen finden zwar auf einer hochspekulativen Ebene 
statt und hinsichtlich der notwendigen kausalen Verbindungsglieder 
besteht derzeit nicht einmal eine Ahnung, wie sich diese experimen-
tell aufzeigen lassen. Mit Blick auf die Kontextur der Religion ist 
dies jedoch kein Hindernis. Im Gegenteil: Das Beobachterparado-
xon der Quantentheorie öffnet gerade in Verbindung mit den vielen 
ungeklärten empirischen274 und theoretischen Fragen275 jenen ge-

270	Gregory Bateson und Mary Catherin Bateson (1993). 
271	Siehe als Beispiel für ›seriöse‹ Überlegungen Carl Friedrich von Weiz-

säcker (1971; 1992).
272	Beck und Eccles (1991).
273	Hameroff (1987) und Penrose (1998). Die Vision liegt dann darin, dass 

das Gehirn über die Verschränkung von Quantenzuständen noch auf 
eine andere Weise rechnen könne, also die elektrischen Aktivitäten der 
Nervenzellen nicht allein die Kognition prozessieren, sondern auch jene 
beobachtungsabhängigen Quantenprozesse in die Arbeit des Gehirns 
einfließen.

274	Meines Erachtens existiert zurzeit praktisch keine nennenswerte quan-
tentheoretisch inspirierte empirische Hirnforschung.

275	Die Ausdeutung der Quantentheorie ist immer noch umstritten. Bei-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

148

heimnisumwobenen Raum, an dem religiöse Figuren leicht andocken 
können. Gerade die hiermit verbundene Vagheit bietet einen guten 
Ausgangspunkt, an dem nicht nur die Apologeten des New Age,276 
sondern auch Vordenker der evangelischen Kirche in produktiver 
Weise mit religiösen Figuren anschließen können.277 

Aus Perspektive der Neurobiologie278 wie auch seitens der analy-
tischen Philosophie279 lassen sich gute Gründe nennen, einen Quan-
tenmystizismus zurückzuweisen. Doch anders als Letztere, welche 
weiterhin den Wahrheitsbedingungen diesbezüglicher Aussagen 
nachzuspüren trachten, braucht sich die Soziologie hier nicht auf 
eine validierende Beobachtungsweise festlegen. Für sie ist vielmehr 
von Interesse, dass und wie die jeweils unterschiedlichen Semantiken 
funktionieren und dass auf kommunikativer Ebene das Bezugspro-
blem der Religion auch mit den gegenwärtigen hirnwissenschaftli-
chen Fortschritten keineswegs verschwindet, sondern – gleich den 
abgeschlagen Köpfen der Hydra – immer wieder in neuer Form er-
scheint.

Religiöse Reflexion

Die alte Frage, ob mein Bewusstsein als geschichtlich hoch unwahr-
scheinliche Singularität durch eine Verkettung von Zufällen in einem 
zunächst einzelnen Gehirn entstanden ist oder ob dahinter ein tieferes 

spielsweise beansprucht Otto Rössler über den Umweg einer Endo-
physik, eine klassische Interpretation zu finden (Rössler 1992). Hugh 
Everett hat bekanntlich seine ›Viele-Welten-Theorie‹ vorgelegt. Ernst 
Schrödinger (1991) liebäugelt ein wenig mit der vedischen Auffassung, 
dass die unterschiedlichen individuellen Bewusstseinszustände und Be-
obachterperspektiven in einem Universalbewusstsein zusammenfallen, 
und David Bohm hat eine Deutung versucht, die unterhalb der stocha-
stischen Elemente des Quantenformalismus eine implizite Ordnung der 
Welt vermutet. Siehe zu den unterschiedlichen Deutungen beispielsweise 
John Gribbin (1991).

276	Man denke hier etwa an Fritjow Capras ›Tao der Physik‹ (Capra 2000).
277	Durch entsprechende Publikationen hervorgetreten ist hier beispielswei-

se Günter Ewald, seinerseits Mathematiker, Physiker und Mitglied im 
Kuratorium der evangelischen Zentralstelle für Weltanschauungsfragen 
(Ewald 2006, 62 ff.).

278	Das Hauptargument lautet, dass Quantenprozesse im Gehirn nur die 
Rolle eines Zufallsgenerators übernehmen, den neuronalen Vorgängen 
selbst aber nichts Substanzielles oder Geistiges hinzufügen können. (Vgl. 
Wolf Singer in Fußnote 234).

279	Siehe zu einer ausführlichen Kritik an der Penroseschen Position etwa 
Rick Grush und Patricia Churchland (Grush/Churchland 2008).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


149

Religion

Geheimnis eines sich selbst spiegelnden Universums steckt, ist un-
trennbar mit der Art und Weise verbunden, wie Sinn operiert. Sobald 
die Kommunikation und das Bewusstsein reflektieren, dass sich die 
eigenen Sinnoperationen jeweils nur an den eigenen Operationen 
orientieren, Sinn also nicht aus sich selbst hinaustreten kann, stellt 
sich nolens volens die Frage, was jenseits der Grenze zu erwarten ist. 
Hier setzt religiöse Kommunikation an. 

In diesem Kapitel sind die wechselseitigen Verhältnisse der Re-
flexion von Religion und Hirnwissenschaft untersucht worden. Da 
Wissenschaft nur mit dem Benennbaren zu tun hat, wird Religion 
durch sie nicht verschwinden. Mit Blick auf die Ausdifferenzierung 
der Hochreligionen im Allgemeinen und des Katholizismus im Beson-
deren ist zu vermuten, dass die hochkulturellen Varianten der christ-
lichen Religion gerade in der Auseinandersetzung mit der modernen 
Wissenschaft noch stärker zu sich selbst gefunden haben. Es spricht 
einiges dafür, dass es der Religion gelungen ist, zentrale theologische 
Begriffe wie Gnade und Liebe durch die Begegnung mit den Neuro-
wissenschaften noch zu schärfen, da die eigenen Heilsansprüche ge-
rade mit Blick auf die offensichtlichen Grenzen des materialistischen 
Weltbilds an Kontur gewinnen. Die Hirnforschung erscheint dann 
wie alles andere ›Weltliche‹ auf der Seite jener Immanenz, die erst 
durch die Religion zu ihrem eigenen Glanz gebracht werden kann. 

Die eigentlichen Probleme der Religion liegen unter den gegebenen 
Verhältnissen nicht (mehr) in der skeptizistischen Herausforderung 
durch die (Natur-)Wissenschaften, sondern in den religiösen Bin-
nenverhältnissen. Die mit den Freiheiten der Moderne sich nahezu 
ins Unendliche ausdifferenzierenden Vergleichsmöglichkeiten lassen 
die Setzungen der religiösen Dogmatik ihrerseits kontingent erschei-
nen. Doch die Option, religiöse Offenbarung auch als (kontingente) 
Deutung zu begreifen, ist bisher innerhalb der gängigen religiösen 
Semantiken nicht akzeptabel. Bislang ist die Frage offen, ob und 
inwieweit Religionen es lernen können, in kreativerer Weise mit der 
›Kontingenzformel Gott‹ umzugehen, also intern Reflexionsverhält-
nisse zulassen zu können, welche die eigene Dogmatik relativ set-
zen, ohne zugleich den Verweis auf die Transzendenz aufgeben zu 
müssen.280 Möglicherweise besteht für die großen Religionen der 
evolutionär erfolgreichere Weg darin, die Authentizität des Glaubens 
in der Stärkung der eigenen Dogmatik zu suchen, was dann jedoch 
nur in der Auseinandersetzung mit anderen religiösen Alternativen 
zu haben ist.281 

280	Siehe hierzu für die protestantische Theologie einen diesbezüglichen 
Versuch von Nißlmüller (2008).

281	Aus dieser Perspektive ergibt sich dann beispielsweise der Bruch zwi-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

150

Das religiöse Feld ist – wie schon immer282 – in Bewegung und 
auch die Hirnforschung stellt ihr für die Entwicklung neuer Se-
mantiken neues Spielmaterial zur Verfügung. Unter dem Stichwort 
›Neurotheologie‹ wurde deutlich, wie an den Rändern der wissen-
schaftlichen Disziplinen religiöse Sinnangebote ausfransen, welche 
für unterschiedliche Transzendenzen empfänglich sind. Wissenschaft-
liche Denkfiguren mutieren innerhalb der religiösen Kontextur no-
lens volens zu etwas anderem. Sie bekommen nun den Charakter 
einer Sinnbestimmung, deren Rationalität sich nicht mehr nur aus 
deskriptiven Analysen des Beobachtbaren speisen lässt, denn einer 
der Reflexionsstandorte von Religion liegt außerhalb der sinnlich 
erfahrbaren Welt. 

9 Wissenschaft 

Kommen wir nun abschließend zur Kontextur der Wissenschaft. 
Die Frage nach der Beziehung zwischen Hirnforschung und Wissen-
schaft verweist auf ein Binnenverhältnis, in dem Wissenschaft als 
Wissenschaft nun in Differenz zu sich selber treten kann. Hierdurch 
entstehen Reflexionsverhältnisse, in denen dieses Verhältnis selbst 
wieder betrachtet werden kann. Auf diesem Wege gelangen wir je 
nach disziplinärer Perspektive zu unterschiedlichen Selbstbeschrei-
bungen der Wissenschaft. Die Wissenschaftstheorie gestattet es, die 
Wahrheits- und Erkenntnisbedingungen wissenschaftlicher Praxis zu 
reflektieren. Die Wissenschaftsgeschichte rekonstruiert der Wissen-
schaft ein Gedächtnis, auf das dann bei Bedarf selektiv zurückgegrif-

schen Eugen Drewermann und der katholischen Kirche weniger aus 
einer grundsätzlichen Kritik heraus, sondern gerade weil die religiösen 
Positionen – trotz aller kirchenpolitischen Differenzen – so nahe beiein-
ander liegen. Das folgende von Drewermann formulierte Zitat zur Be-
ziehung von Religion und Biologie hätte sinngemäß genauso von Papst 
Johannes Paul II. formuliert sein können: »Ein für allemal nach dem 
Ende der metaphysisch ›argumentierenden‹ Theologie werden wir den 
Glauben nicht mehr dazu verwenden können, um die Natur erklären 
zu wollen; es genügt, doch es ist viel, es ist das Entscheidende, daß die 
Religion uns einen ›Ort‹ zeigt, an dem menschliches Dasein möglich 
ist. Daß dieser ›Ort‹ ›objektiv‹ nicht das Zentrum der Welt ist, zeigt uns 
– jeder krankheitserregende Bazillus« (Drewermann 1999, 857).

282	Siehe zur Evolution des religiösen Feldes im Anschluss an Max Weber 
die Unterscheidung zwischen Priestern und Propheten aus einer kon-
flikttheoretischen Perspektive Bourdieu (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


151

Wissenschaft

fen werden kann.283 Die Wissenschaftssoziologie versucht in ihren 
wissenssoziologischen Varianten die Evolution der Semantiken des 
Wissens nachzuzeichnen. Mit den science studies wird es möglich, 
die konkrete Arbeit der Wissenschaft zu rekonstruieren. 

Das System der modernen Wissenschaft

Als Kontextur gewinnt die Wissenschaft ihre Eigenständigkeit, in-
dem sie ihre Kommunikation am Code wahr/falsch entlangführt. 
Als Wissenschaft geht es ihr weder um Glauben noch um die po-
litische Wirksamkeit von Rhetorik noch um die Ästhetik sprachli-
cher Figuren. Als dies spielt zwar auch im Alltag wissenschaftlicher 
Praxis durchaus eine nicht unerhebliche Rolle,284 doch ihre Selbst-
identifikation, welche sie dann von den anderen Funktionssystemen 
unterscheidet, gewinnt die Wissenschaft aufgrund ihrer Wahrheits-
ansprüche. Wie in den anderen Funktionssystemen gilt auch hier ein 
›Selbstbefriedigungsverbot‹. Um sich gesellschaftlich zu legitimieren, 
darf sich Wissenschaft nicht nur mit sich selbst beschäftigen. Die 
logische Konsistenz irgendwelcher in Glasperlenspielen erzeugter Ge-
bilde ist nicht hinreichend. Es muss ihr auch um die ›Realität‹ gehen 
und entsprechend lässt sich die Kontingenzformel der Wissenschaft 
mit dem Begriff ›Limitationalität‹ umschreiben, hier verstanden im 
Sinne einer starren Form der Komplementarität, die verspricht, dass 
die wissenschaftlichen Modelle in einer eindeutigen Beziehung zur 
Wirklichkeit stehen. 

Innerhalb der Monokontextur der traditionellen Ontologie ist die-
ser Anspruch zunächst kein Problem. Im Sinne des naiven Realismus 
ist hier das Sein durch die Reflexion im Spiegel des Bewusstseins in 
seinen Gesetzlichkeiten erkundbar. Spätestens mit Immanuel Kant 
werden die Dinge jedoch komplizierter. Der Erkenntnisvorgang 

283	Mit Luhmann liegt die Hauptfunktion des Gedächtnisses im Vergessen, 
also in der Entlastung der Gegenwart von dem unendlichen Meer des 
bereits Gewesenen. Die Wissenschaft unterscheidet sich hier nicht von 
der Praxis des Schachspiels: »Das Spiel wäre viel zu komplex, wenn es 
für das weitere Spielen notwendig wäre, die Geschichte des Spiels zu 
erinnern, obwohl es vorteilhaft sein mag, die letzten Züge des Gegners in 
ihrer Sequenz zu erinnern, um seine Strategie besser erraten zu können. 
Das Beispiel zeigt, daß weithin die Gegenwart als Repräsentation der 
Vergangenheit genügt« (Luhmann 1998a, 578).

284	Auch hier gilt dann der Befund einer polykontexturalen Gesellschaft. 
Dass man wissenschaftlich arbeitet, schließt nicht aus, die wirtschaftli-
chen, wissenschaftspolitischen, ästhetischen und persönlichen Aspekte 
seines Tuns mit zu bedenken.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

152

trägt nun selbst etwas in das Erkannte mit hinein. Es gibt jetzt also 
gute Gründe, der Wahrnehmung wie auch dem eigenen Denken zu 
misstrauen. Wie dann insbesondere Karl Popper in seiner Analyse 
des Problems der Induktion gezeigt hat, kann nun der positivistische 
Verweis auf das Wahrgenommene in Bezug auf die Kausalverhältnis-
se der Wirklichkeit zu keiner sicheren Erkenntnis mehr führen. Ob 
beispielsweise ein Medikament wirklich gesund macht oder hier nur 
natürliche Selbstheilungskräfte am Werk sind, lässt sich durch den 
positiven Sachverhalt einer Beobachtung nicht beweisen. Allein die 
Falsifizierung von Hypothesen stellt nun noch eine gangbare Option 
wissenschaftlichen Räsonierens dar, die in logisch konsistenter Form 
möglich ist. 

Popper versuchte dem Problem der sich selbst bestätigenden Vor-
annahmen mit seinem ›kritischen Rationalismus‹ eine theoriegeleitete 
Forschung entgegenzusetzen. In dieser wird nun eine klare Trennlinie 
zwischen einerseits Idee, Einfall und kreativer Hypothesenbildung 
und andererseits der die Hypothese überprüfenden Forschung voll-
zogen.285 Forschung muss jetzt als ein überpersonales System der 
kontinuierlichen Evaluierung verstanden werden, das den Horizont 
und die kognitiven Möglichkeiten einzelner Forscherpersönlichkeiten 
überschreitet. Der Einzelne mag dann zwar emotional hoch beteiligt 
sein und im Sinne induktiver Modellbildung sein Forschungsprojekt 
auch aufgrund von ungedeckten Vorannahmen vorantreiben. Doch 
diese menschlichen Begrenztheiten hebeln nicht den wissenschaftli-
chen Code aus, denn die kritische Tradition einer Gemeinschaft von 
Forschern kann nun mit Blick auf größere Zeit- und Sozialhorizonte 
die mit diesem Prozess verbundenen Fehlannahmen wiederum einer 
Überprüfung unterziehen, um so die subjektiven Komponenten zu 
falsifizieren.286 

285	Popper (2007).
286	»Es ist gänzlich verfehlt anzunehmen, daß die Objektivität der Wissen-

schaft von der Objektivität des Wissenschaftlers abhängt. Und es ist 
gänzlich verfehlt zu glauben, daß der Naturwissenschaftler objektiver ist 
als der Sozialwissenschaftler. Der Naturwissenschaftler ist ebenso par-
teiisch wie alle anderen Menschen, und er ist leider – wenn er nicht zu 
den wenigen gehört, die dauernd neue Ideen produzieren – gewöhnlich 
äußerst einseitig und parteiisch für seine eigenen Ideen eingenommen. 
Einige der hervorragendsten zeitgenössischen Physiker haben sogar 
Schulen gegründet, die neuen Ideen einen mächtigen Widerstand ent-
gegensetzen. […] Was man als wissenschaftliche Objektivität bezeichnen 
kann, liegt einzig und allein in der kritischen Tradition, die es trotz aller 
Widerstände so oft ermöglicht, ein herrschendes Dogma zu kritisieren. 
Anders ausgedrückt, die Objektivität der Wissenschaft ist nicht eine 
individuelle Angelegenheit der verschiedenen Wissenschaftler, sondern 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


153

Wissenschaft

Die Poppersche Wendung hat massive erkenntnistheoretische 
Konsequenzen. Streng genommen ist es nun nicht mehr möglich, 
die Wissenschaftstheorie und die hieraus abgeleitete Methodologie 
– gleich einem »Gottesaugenstandpunkt«287 – außerhalb des For-
schungsprozesses zu setzen. Das Verhältnis zwischen Theorie und 
Empirie wird hiermit komplex. Es gibt keine empiriefreie Theorie 
mehr. Umgekehrt steht die Theorie im Sinne ihrer autologischen Kon-
zeption nun nicht mehr außerhalb des untersuchten Feldes. Sie hat 
in der Einheit von Erkennen und Handeln vieles unscharf zu stellen, 
um weniges andere deutlich erkennen zu können.288 Kreative und 
abduktive Momente des Forschungsprozess stehen jetzt in einem 
Spannungsverhältnis zu der ebenso notwendigen Konstruktion von 
empirischen Gegebenheiten, an denen die bisherigen Annahmen er-
weitert werden können.289 Das Verhältnis von wissenschaftlicher 
Beschreibung und Realität wird damit prekär, denn es drängt sich 
nun der Verdacht auf, ob man es vielleicht grundsätzlich nur noch 
mit Konstruktionen zu tun habe, also Wissenschaft eben lediglich 
auch nur eine »Weise der Welterzeugung« unter anderen darstellt.290 

Die Naturwissenschaften können das Korrespondenzproblem 
zwischen Modell und Realität zwar auch nicht generell lösen, doch 
haben sie die Möglichkeit, durch lokale Eingrenzung der Kontext-
variablen hinreichend stabile Fakten zu erzeugen, die sich dann 
entsprechend eindeutig modellieren lassen. Das Medium hierzu ist 
das Experimentalsystem. Gute Experimentalsysteme sind so offen 

eine soziale Angelegenheit ihrer gegenseitigen Kritik, der freundlich-
feindlichen Arbeitsteilung der Wissenschaftler, ihres Zusammenarbei-
tens und auch ihres Gegeneinanderarbeitens. Sie hängt daher zum Teil 
von einer ganzen Reihe von gesellschaftlichen und politischen Verhält-
nissen ab, die diese Kritik ermöglichen« (Popper 1972, 112 f.).

287	Hilary Putnam (1991).
288	Insbesondere die Systemtheorie blockiert den autologischen Rückschluss 

auf die empirischen Bedingungen der eigenen Erkenntnisproduktion 
nicht. Im Sinne einer »naturalistischen Epistemologie« gestattet sie, die 
zirkuläre Natur dieser Prozesse zu würdigen, gibt auch induktiven oder 
abduktiven Erkenntnismodi Raum und fordert, dass die »Bedingungen 
der Erkenntnis, durch die Ergebnisse dieser Erkenntnisse in Frage ge-
stellt werden« (Luhmann 1998c, 13). 

289	De facto werden auch hier die Forschungsprozesse weniger durch ein 
Untersuchungsdesign geleitet, welches geeignet ist, Theorien und Hy-
pothesen zu falsifizieren, denn durch raffinierte Experimentalsysteme 
gestaltet, die so offen angelegt sind, dass ein Arsenal unerwarteter Fra-
gen produziert wird, die dann wiederum einer Überprüfung unterzogen 
werden können (vgl. Rheinberger 2006).

290	Nelson Goodman (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

154

angelegt, dass ein Arsenal unerwarteter Fragen produziert wird, an 
die sich eine Theoriegenerierung anschließen lässt, die auf weitere 
mögliche Experimente verweist. Experimentalsysteme gestatten auf 
diese Weise einen ›Dialog mit der Natur‹,291 in dem der epistemische 
Status der Objekte, von denen hier die Rede ist, offengehalten werden 
kann.292 Wissenschaft kann hiermit produktiv werden, ohne sich 
dabei vorschnell festlegen zu müssen, was die Gegenstände eigentlich 
sind, mit denen sie sich beschäftigt. 

Indem sich Forschung auf ihre eigenen operativen Prozesse be-
schränkt, kann sie die Frage der Ontologie umgehen. Aussagen in 
Bezug auf die Korrespondenz von Modell und Wirklichkeit sind 
dann zumindest für den Geltungsbereich eines Experimentalsystems 
zulässig, denn dieses bindet die komplexen Reflexionsverhältnisse 
moderner Wissenschaft immer wieder an ein konkretes Produktions-
verhältnis zurück. Während den Sozial- und Geisteswissenschaften 
tendenziell eher die Selbstdekonstruktion durch autologische Re-
flexionsschleifen droht, erzeugen Experimentalsysteme, sobald sie 
einmal etabliert sind, in einem hinreichenden Maße Fakten, welche 
die den Forschungsprozess potentiell gefährdenden Selbstreflexionen 
wieder unterbrechen. 

Was lässt sich nun mit Blick auf die hier beschriebenen Refle-
xionsverhältnisse zu dem Binnenverhältnis von Wissenschaft und 
Hirnforschung sagen? 

Insbesondere zwei Problemkomplexe prägen die Erforschung der 
neuronalen Grundlagen von Kognition und Handeln. Der eine be-
trifft die Rolle des Beobachters, der andere die gleichsam babylo-
nisch anmutende Ausdifferenzierung des Wissenschaftsfeldes in eine 
Vielfalt unterschiedlicher experimenteller und theoretischer Systeme. 
Beide Themen werden in diesem Buch über die folgenden Darstel-
lungen hinausgehend ausführlicher in zwei eigenständigen Kapiteln 
entfaltet.293 

291	Hier im Anklang an Isabelle Strengers und Ilya Prigogine (1990).
292	Siehe zu ›epistemischen Dingen‹ und ›Experimentalsystemen‹ ausführlich 

Hans-Jörg Rheinberger (2006).
293	Im Kapitel II: »Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie« wird in 

einem kurzen historischen Abriss herausgearbeitet, wie die Paradoxie 
des Beobachters im Laufe der Wissensgeschichte entfaltet wird, ohne 
jedoch zu einer abschließenden Lösung finden zu können. In Kapitel 
III: »Symbolische Integration von Hirnwissen« wird aus einer wissen-
schaftssoziologischen Perspektive aufgezeigt, dass sich die kognitions-
wissenschaftliche Forschungslandschaft in einer Weise ausdifferenziert 
hat, dass die Integration der Disziplin nicht mehr über ein geteiltes 
konzeptionelles Verstehen, sondern nur noch über symbolische Formen 
zu haben ist. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


155

Wissenschaft

Der Beobachter

Nolens volens begegnet die Hirnforschung dem Beobachter. Eine 
Wissenschaft, die das phänomenologische Erleben, Kognition und 
Hirnprozesse miteinander in Beziehung setzen möchte, verstrickt sich 
zwangsläufig in dem Problem, dass man die »Exowelt« nur aus der 
»Endoperspektive« heraus erkunden kann.294 Ein System aus sich 
heraus beweisen zu wollen, wird jedoch zwangsläufig in die Gödel-
sche Unbestimmtheit münden.295 Allein schon aus diesem Grunde 
wundert es nicht, dass ein Soziologe, der die philosophischen Diskur-
se über die Konsequenzen der Hirnforschung zum Gegenstand seiner 
Betrachtungen macht, eine Oszillation zwischen zwei verschiedenen 
Antwortklassen feststellen wird.296 Das Ich und die ihm zugeordnete 
Intentionalität erscheinen dann entweder solipsistisch überhöht oder 
als Illusion eines »naiv-realistischen Selbstmissverständnisses«.297 Als 
Zwischenposition mag man als Dualist dem selbstbewussten Geist 
zumindest einen Rest an Autonomie gegenüber den Gehirnvorgängen 
zugestehen, wie es Sir John Eccles und später auch Benjamin Libet 
getan haben.298 Der gordische Knoten einer sich selbst erfahrenden 
Illusion lässt sich hierdurch jedoch nicht zerschlagen, denn – um mit 
Wittgenstein zu sprechen – mit der Annahme eines unabhängigen 
Seelenwesens ist nichts gewonnen.299 

Wie die unterschiedlichen Phänomenbereiche, Neurophysiologie, 
subjektives Erleben und Semantik zusammengehen, ist also nicht 
mehr in trivialer Weise zu beantworten. Dass sich die Beziehung 
zwischen mind und body weder als einfaches Kausalverhältnis noch 
als mitlaufendes Epiphänomen überzeugend beschreiben lässt, hat 
eigentlich schon Karl Popper argumentativ zusammengetragen, um 
dann mit seinem Drei-Welten-Modell eine bestimmte Variante des 
Körper-Geist-Dualimus als das für ihn kleinere Übel zu vertreten.300

294	Otto Rössler (1992).
295	Kurt Gödel hat den mathematischen Beweis erbracht, dass kein (ma-

thematisches) System aus sich selbst heraus vollständig beweisbar ist 
und dass durch den Wiedereintritt der Beweisführung in sich selbst eine 
Unschärfe, eine Unbestimmtheit produziert wird (vgl. Hofstadler 1979). 

296	Nochmals: Es geht hier nicht um die philosophischen Probleme der 
Erforschung des Bewusstseins, sondern um den soziologischen Blick 
auf Reflexionsverhältnisse, die auf Perspektivendivergenzen beruhen. 

297	So dann Thomas Metzinger (1998). 
298	Eccles (1994) sowie Libet (2004).
299	Siehe in Wittgensteins ›Tractatus‹ die Proposition 6.4312 (Wittgenstein 

1990).
300	Siehe Popper (1991). Sir John Eccles geht hier noch weiter und glaubt 

sogar, Bereiche im Gehirn ausfindig zu machen, in denen ein unabhän-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

156

Gut eine Wissenschaftlergeneration später taucht im Diskurs unter 
dem neuen Paradigma Selbstorganisation – namentlich sei hier der 
Nobelpreisträger Ilya Prigogine benannt301 – eine andere Klasse von 
Erklärungen auf, die sich unter dem Stichwort der ›Emergenz‹ zusam-
menfassen lassen. Epistemisch stehen die zu erklärenden Phänomen-
bereiche in der Emergenz nun in einer modalen, nicht mehr jedoch in 
einer kausalen Beziehung zueinander. Das Gehirn ermöglicht Geist, 
erklärt jedoch nicht Geist, denn der Geist erschafft sich nun – dem 
Gedanken der Selbstorganisation folgend – selber. 

Humberto Maturana und Francisco Varela setzen in ihrer Konzep-
tion der Autopoiesis auf das Modell der wechselseitigen Emergenz.302 
Neuronale und muskuläre Zustände ermöglichen Sprache; semanti-
sche Beziehungen erschaffen semantische Räume, die wiederum ein 
in neuronalen Zuständen verkörpertes reflexives Bewusstsein ermög-
lichen. Wenngleich erkenntnistheoretisch von einem Monismus aus-
gegangen wird, stehen die jeweiligen Phänomenbereiche eigenständig 
für sich und sind füreinander irreduzibel. 

Das phänomenologische Bewusstsein erscheint somit nicht mehr 
nur als ›Selbstmissverständnis‹, sondern darüber hinaus als eine wirk-
same und gestaltende operative Fiktion. Für eine in diesem Sinne 
verstandene neurologische Forschung wird die Erste-Person-Per-
spektive unhintergehbar. Ebenso kann und muss nun aber auch ein 
semantischer und damit ein kultureller Einfluss auf die Hirnprozesse 
zugestanden werden. Man mag die üblichen modallogischen Erklä-
rungsversuche von emergenten Prozessen aus logischen Gründen für 
unbefriedigend halten – doch dies ist hier nicht das Thema.303 Was 
an dieser Stelle interessiert, ist der Befund, dass Hirnprozesse nun 
ihrerseits komplexe Beschreibungen verlangen.

Eine komplexe Neurowissenschaft steht jedoch vor dem Problem, 
dass sie eine polykontexturale Beschreibung bräuchte, die auf der 
einen Seite mit lokalen Kausalitäten operieren kann, um zugleich 
auf der anderen Seite mit kontextbezogenen Relativitäten umgehen 
zu können. Eine solche Beschreibung müsste zugleich biologisch, 
psychologisch und soziologisch operieren können, ohne jedoch die 

giger Geist auf die Nervenaktivitäten einwirken könne, ohne das physi-
kalische Gesetz der Energieerhaltung zu verletzen. Bestimmte Eigenarten 
der Quantentheorien schließen solche Prozesse zumindest theoretisch 
nicht aus (Beck und Eccles 1991).

301	Ilya Prigogine erhielt 1977 den Nobelpreis für Chemie für seine Unter-
suchungen von irreversiblen Prozessen (vgl. Prigogine 1979).

302	Maturana und Varela (1987). Vgl. zur Konzeption der Emergenz in der 
Soziologie auch Bettina Heintz (2004).

303	Auch Gotthard Günther hielt diesen Weg für eine Sackgasse. Vgl. Gün-
ther (1976).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


157

Wissenschaft

eine der jeweils anderen Perspektiven unterordnen zu müssen.304 Von 
einem legitimen Standort aus gesehen wirken dann beispielsweise se-
mantische Prozesse als Kommunikation kausal auf die physiologische 
Organisation des Gehirns ein. Von einer physikalischen Kontextur 
aus gedacht ist es wiederum genauso korrekt, davon zu sprechen, 
dass nur Hirnprozesse sprachliches Verhalten erklären können. 

Wenn aber Gehirnaktivitäten in Resonanz mit Gehirnaktivitäten 
stehen, Denken in Resonanz mit Körperprozessen und Bewusstsein 
wiederum in Resonanz mit den symbolischen Welten sozialer Syste-
me, dann kämen wir im Prinzip zu einer metatheoretischen Anlage, 
entsprechend der mit genauso guten Gründen von einer ›Soziologisie-
rung des Gehirns‹ wie von einer ›Biologisierung der Psyche‹ gespro-
chen werden könnte. Auch Gehirn und Bewusstsein wären dann im 
Sinne der modernen Systemtheorie zugleich als Funktion ihrer selbst 
und ihrer Umwelt zu beschreiben (S = f [S,U]). Da die Umwelt von 
Menschen als sprechenden Tieren vor allem aus Sprache und ande-
ren menschlichen Artefakten besteht, wäre das moderne Gehirn mit 
Blick auf seine Zustände vor allem als soziales Organ zu betrachten. 
Jede angemessene Beschreibung der diesbezüglichen Hirnprozesse 
stößt jedoch auf das Problem der Unvorhersagbarkeit des Eigenver-
haltens komplexer Systeme.305 Man mag zwar weiterhin im Sinne 

304	Ähnliches muss wohl Dirk Baecker vor Augen haben, wenn er davon 
spricht, die »Natur der Gesellschaft« einer »Kulturtheorie« zu überant-
worten: »Unter der Kulturtheorie soll dabei eine Theorie verstanden 
werden, die im Anschluss an klassische Theoriepositionen von Johann 
Gottfried Herder bis Sigmund Freud mit mindestens drei Systemreferen-
zen parallel zu arbeiten vermag, mit der Referenz auf die Gesellschaft, 
mit der Referenz auf das Bewusstsein und mit der Referenz auf den 
Organismus« (Baecker 2007a).

305	Üblicherweise findet in den gängigen Hirnforschungsexperimenten eine 
semantische und methodologische Engführung statt, die die Komple-
xität der hiermit verbundenen Perspektiven tilgt. So finden die Unter-
suchungen in der Regel an dekontextualisierten Gehirnen statt. In den 
Arbeiten von Wolf Singer zum Sehverhalten werden die Körper der 
Versuchstiere fixiert und sediert, um die Experimente durchführen zu 
können. Es wird hier sowohl von ›Gehirn im Körper‹ als auch von 
›Körpern in ihren Umwelten‹ abstrahiert. 

	 Wie in der Molekularbiologie sind es in den Neurowissenschaften vor 
allem die Methoden, welche die Forschungsdynamik gestalten, so heute 
insbesondere die bildgebenden Verfahren, die dann entsprechend dem 
Stimulus-Hirnregion-Paradigma gestatten, Kausalbeziehungen zwischen 
Aktivitäten in verschiedenen Hirnregionen zu konstruieren.

	 Insbesondere bei Experimenten mit Primaten erzeugt diese methodologi-
sche Engführung ein interessantes Spannungsfeld. Forschungspraktisch 
muss man die Eigenaktivität der Versuchstiere mit bearbeiten, um sie 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

158

des Maschine-kaputt-Modells aufzeigen können, dass Defekte an 
bestimmten Stellen zu diesen oder jenen Defiziten führen bzw. dass 
sich von der Umwelt isolierte Systeme unter bestimmten Bedingungen 
trivial verhalten. Dies gilt jedoch nicht für das in einer offenen sozi-
alen Umwelt situierte Gehirn. Hier ergibt das Sprechen in Form von 
linearen, monokontextural gefassten Kausalzusammenhängen keinen 
erklärenden, das heißt Verhalten prognostizierenden Sinn mehr.

Babylonische Ausdifferenzierung des Forschungsfeldes

Neben dem Beobachter sind die modernen Kognitions- und Hirn-
wissenschaften mit einem zweiten Problemkomplex konfrontiert: 
der kaum mehr zu überblickenden Ausdifferenzierung ihres Wissen-
schaftsfeldes. Schon eine kurze Recherche in dem Science Citation 
Index lässt dies deutlich werden. Unter dem Topic ›Neuro*‹ finden 
wir für das Jahr 2006 mehr als 56 187 Einträge, die auf Publikatio-
nen in bewerteten Peer-Review-Journals verweisen. Die Auflistung 
der vom Index geführten Forschungsdisziplinen liefert ein recht bun-
tes Bild. Hier finden sich die unterschiedlichsten Fachgebiete, unter 
anderem: Neuroscience, clinical neurology, biochemistry, molecular 
biology, experimental psychology, biological psychology, clinical psy-
chology, developmental psychology, endocrinology, oncology, genetic, 
evolutionary biology, biophysics, developmental biology, neuroim-

jedoch dann in der Modellbildung wieder auszuschließen: Illustrativ 
hierzu ist die aktuelle ethnografische Studie von Gesa Lindemann zu 
neurophysiologischen Experimenten mit Affen. Lindemann konnte 
beobachten, dass die Versuchstiere keineswegs in wiederhol- bzw. re-
produzierbarer Weise an den Versuchen teilnahmen. Es gab Tage, an 
denen die Äffchen die erwarteten Ergebnisse produzierten, und Phasen, 
in denen Daten produziert wurden, die im Rahmen des Versuchsdesigns 
unbrauchbar waren. 

	 Um mit diesen Kontingenzen umgehen zu können, griffen die beobach-
teten Forscher auf alltagspsychologische Ad-hoc-Theorien zurück. Erst 
mit Hilfe der hiermit verbundenen Subjektivierungen ließen sich die Va-
riationen in den Messdaten in einen methodologisch sinnvollen Rahmen 
stellen. Durch Erklärungen, wie z. B. ›die ist heute nicht gut drauf, die 
hat sich mit ihrer Freundin gestritten‹, lassen sich die Ergebnisse nun in 
einem neuen Licht betrachten und erlauben, bestimmte Daten zu selek-
tieren, um diese dann als Beweis für ein Modell zu nehmen, in dem dann 
genau diese Zurechnungsprozesse und Subjektivierungen getilgt sind. 
Handlungspraktisch muss man zwar mit den Versuchsteilnehmern reden 
– auch mit Affen –, um sie zu bestimmten Aktivitäten zu veranlassen –, 
um dann jedoch in der Auswertung die soziale und phänomenologische 
Seite eben dieser Prozesse zugunsten trivialer Modelle auszublenden 
(vgl. Lindemann 2005; Lindemann 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


159

Wissenschaft

aging, computer science, mathematical & computational biology, 
mathematical physics. 

Während die Molekularbiologie ihre Disziplin über das hand-
lungsleitende Paradigma ›vom Gen über das Protein zum Phänotyp‹ 
binden kann,306 fehlt der Hirnforschung, wie Michael Hagner fest-
stellt, eine entsprechende theoretische Figur, um die Disziplin als 
Ganzes zu integrieren.307 Wir finden vielmehr eine Vielzahl einander 
unverbundener Paradigmen vor, die jeweils ihre eigenen Experimen-
talsysteme und eigenen Diskurskontexte – im Güntherschen Sinne 
wohl auch eigene Kontexturen – erzeugen. Eine bestimmte Gruppe 
von Experimentalsystemen bildet sozusagen einen spezifischen Ort 
der Reflexion mit seiner eigenen Sprecherposition aus, die dann je-
weils eine eigene Kausalität ausfällen lässt. 

Nicht nur mit Blick auf die öffentliche Rezeption, sondern auch für 
die Binnenverhältnisse der Neurowissenschaften gilt nun der Befund, 
»daß die verschiedenen Forschungszweige innerhalb der Neurowis-
senschaften« bis »zur Verständnislosigkeit auseinanderdriften«.308 
Das eigentliche Problem der Neuro- und Kognitionswissenschaft 
bleibt die theoretische Integration. Selbst im so genannten ›Manifest 
der Hirnforscher‹ wird dieses Problem benannt und festgestellt, dass 

306	Dieses Paradigma stellt gerade aufgrund seiner Trivialität eine nahe-
zu universelle Forschungsheuristik dar. Nicht zuletzt das Bild von der 
Entschlüsselung des Codes erzeugt die suggestive Evidenz, hier könne 
man in der Tat positives und gesichertes Wissen produzieren. Zudem 
lassen sich ihre zentralen Operationen wie Gensequenzierung und 
Einschleusung von Vektoren als einfach erlernbare Laborprozeduren 
routinisieren. Mittels dieser methodologischen Engführung gelingt es, 
die Komplexität des Lebens zu bearbeiten, ohne diese bewältigen zu 
müssen. Die eigentliche Komplexität biochemischer Prozesse, nämlich 
das Verhalten der Gene und Genprodukte im Kontext anderer Gene 
und Genprodukte, bleibt durch die lineare Anlage der Forschungsme-
thode ausgeklammert. Man mag zwar durchaus in Rechnung stellen, 
dass die Frage der Proteine und ihre Koproduktion mit den vielfältigen 
Umwelten der Zelle die morphologisch entscheidende Rolle spielt, aber 
dieses Wissen stellt den über die semantische Engführung geschaffenen 
Funktionsbezug nicht in Frage. Im Sinne eines ›mehr desselben‹ lässt 
sich vielmehr die Forderung nach noch mehr molekularbiologischer 
Forschung anschließen und dann – etwa unter dem Label Systembiolo-
gie – in ein ›Immer-weiter-so‹ überführen.

307	Im Vergleich mit der Entdeckung des genetischen Codes durch Watson 
und Crick hat es in »den kognitiven Neurowissenschaften der letzten 50 
Jahre [...] trotz Neuroimaging und etlicher anderer bedeutender techno-
logischer Neuerungen keine vergleichbaren theoretischen Durchbrüche 
und Revolutionen gegeben« (Hagner 2006, 35).

308	Hagner (2006, 27).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

eine überzeugende »Theorie des Gehirns« wohl eine »bislang unbe-
kannte Theoriesprache« verwenden müsse.309 Doch um mit Hagner 
zu sprechen: »Wie diese Sprache aussieht, verschweigt das Manifest, 
und das mit gutem Grund: Niemand kennt sie bislang«.310

Die nahezu ins Unermessliche steigende Zahl der Fachpublika-
tionen und die Ausdifferenzierung in unterschiedlichste wissen-
schaftliche Kulturen werfen für die Neurowissenschaften hinsicht-
lich der Verstehens- und Reflexionsverhältnisse eine Komplexität 
auf, die nicht mehr mit den logischen Eigenmitteln der Tradition in 
den Griff zu bekommen ist. Eine polykontexturale Wissenschaft, 
die mit standort- und perspektivenabhängigen Reflexionsverhält-
nissen rechnen und umgehen kann, ist bislang nicht in Sicht. Auch 
die Hirnforschung verfügt somit derzeit über keine der Problemlage 
angemessenen Möglichkeiten, um mit der durch ihre Forschungen 
aufgeworfenen Komplexität auf Basis einer theoretischen Reflexion 
angemessen umzugehen zu können.

Symbolische Integration anstelle von Reflexion?

Entsprechend Luhmanns Diktum, dass es »unter den gegebenen Be-
dingungen eben viel leichter [ist], Konstruktionen zu entwerfen und 
nachzuvollziehen als richtige Realitätswahrnehmungen zu behaupten 
und durchzusetzen«,311 spricht einiges dafür, dass seitens der Wissen-
schaftsgemeinde der Hirnforscher aktuell eher auf symbolische denn 
auf theoretische Mittel zurückgegriffen wird, um eine Integration 
ihrer Disziplin zu erreichen (siehe hierzu ausführlich Kapitel III). 
Zudem ist mit Hagner zu vermuten, dass die Hirnforschung hierzu 
auf eine Ontologie zurückgreifen muss, die sie aufgrund der von ihr 
selbst produzierten Befunde eigentlich längst nicht mehr halten kann. 
Sie würde ihren Gegenstand dann unter den gegebenen Verhältnissen 

309	»Auf lange Sicht werden wir dementsprechend eine ›Theorie des Ge-
hirns‹ aufstellen, und die Sprache dieser Theorie wird vermutlich eine 
andere sein als jene, die wir heute in der Neurowissenschaft kennen. Sie 
wird auf dem Verständnis der Arbeitsweise von großen Neuronenver-
bänden beruhen, den Vorgängen auf der mittleren Ebene. Dann lassen 
sich auch die schweren Fragen der Erkenntnistheorie angehen: nach 
dem Bewusstsein, der Ich-Erfahrung und dem Verhältnis von erken-
nendem und zu erkennendem Objekt. Denn in diesem zukünftigen Mo-
ment schickt sich unser Gehirn ernsthaft an, sich selbst zu erkennen« 
(Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/
Malsburg/Menzel 2004, 36 f.).

310	Hagner (2006, 25). Vgl. in diesem Sinne auch Cornelius Borck (2006). 
311	Luhmann (1998c, 634).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


161

Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

de facto mehr verklären als aufklären, denn es stellt sich mit Hagner 
die »Frage, wie trotz der skizzierten Ausdifferenzierung der Neuro-
wissenschaften in oftmals inkommensurable Forschungsrichtungen 
dennoch der allgemein wahrgenommene Eindruck einer bereits be-
stehenden Einheit der Hirnforschung (›vom Neuron zum Bewußt-
sein‹) zustande kommt und welche Funktion er erfüllt. So wie von 
Descartes einst die Zirbeldrüse wegen ihrer Einzigartigkeit zum Sitz 
der Seele erklärt worden war, scheint heute das Gehirn eine Einheit 
stiften zu sollen, die in der Forschungspraxis obsolet geworden ist 
bzw. nur in zeitlich und thematisch begrenzten Forschungsprojekten 
eine Wissenschaftswirklichkeit erhält. Ist das Gehirn also zum letzten 
Stützpunkt der abendlänischen Metaphysik geworden, um hinrei-
chend naturwissenschaftlich fundiert, aber auch anthropologisch 
befriedigend Auskunft über uns selbst zu geben?«312 

Sowohl mit Blick auf die Rolle des Beobachters als auch in Hin-
sicht auf ihre disziplinäre Diversifizierung erscheinen für die Hirnwis-
senschaften Reflexionsanforderungen, die innerhalb der klassischen 
Monokontexturen nicht mehr in einer sinnvollen Weise bearbeitet 
werden können. Ihre Wissenschaft wird selbst komplex und entspre-
chend vieldeutig. Doch es besteht derzeit für sie noch keine Möglich-
keit, mit diesen Lagen produktiv umzugehen. 

10 Epilog:  
Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

Was lässt sich nun von dieser Reise durch die Kontexturen unserer 
Gesellschaft über die bislang vorgestellten Befunde hinausgehend 
lernen? Wir haben gesehen, dass das Recht, die Erziehung, aber auch 
die Medizin weiterhin das Subjekt als Reflexions- wie auch als Zu-
rechnungsinstanz brauchen und die vermeintlichen Durchgriffe der 
Hirnforschung an den Grenzen der jeweiligen Kontextur verpuffen.

Wir sehen aber auch, dass von verschiedenen gesellschaftlichen 
Orten aus selektiv auf Hirnsemantiken und Hirnargumente zurück-
gegriffen werden kann. Mit Blick auf Politik und Massenmedien 
lassen sich Momente einer gemeinsamen Koproduktion entdecken. 
Die Themen der Hirnforschung bieten Anlässe für politische Pro-
gramme und Initiativen, aber auch für Debatten, an denen sich ein 
Mediendiskurs entlanghangeln kann. 

Auf der anderen Seite profitiert dann die Hirnforschung von je-
nen Mythen und Visionen, von denen sich Politik und Medien aus 

312	Hagner (2006, 27 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

162

unterschiedlichen Gründen nähren können. Sie findet in den hier 
anklingenden utopischen Momenten jene gesellschaftliche Legiti-
mation für weitere Ressourcenzuweisungen, die mit Blick auf wirt-
schaftliche Verwertungsinteressen allein nicht zu begründen wären. 
Innerhalb der Kontextur der Wissenschaft schauen wir mit Blick 
auf das Problem der theoretischen Integration auf komplexe, nahe-
zu unüberschaubare Binnenverhältnisse, die dann jedoch – genährt 
durch die Außenverhältnisse zur Politik und den Medien – über den 
›Mythos des Gehirn‹ zumindest auf symbolischer Ebene zu einer 
integrierenden Selbstbeschreibung finden. Und wir begegnen einer 
Religion, welche ihrerseits an den Grenzen einer Wissenschaft pa-
rasitieren kann, die aus guten Gründen die Frage der Transzendenz 
unbeantwortet lassen muss. 

Sehen wir diese Reflexionsverhältnisse zusammen, bekommen wir 
eine Ahnung für die verschachtelten Reflexionsverhältnisse jenes ge-
sellschaftlichen Arrangements, in dem all dies gleichzeitig, voneinan-
der unabhängig wie auch aufeinander bezogen erfolgt. 

Was sagt uns dies alles nun über die Gesellschaft, in der wir leben? 
Sabine Maasen formulierte hierzu mit Blick auf die Debatte zum 
freien Willen: »Es ist weniger die Hirnforschung, die die Gesellschaft 
nach ihrem Bilde formt – vielmehr ist die Hirnforschung die Wissen-
schaft eben dieser Gesellschaft«.313 Konkret ging es ihr dabei um die 
Parallelen zwischen einem entsubstanzialisierten neurobiologischen 
Willensbegriff und den ebenso reduzierten Modellen der Selbststeue-
rung einer sich vorrangig als ökonomisch verstehenden neoliberalen 
Gesellschaft. Ohne diesen Befund in Frage stellen zu wollen, verwei-
sen die hier vorgestellten Ergebnisse auf eine andere Weise auf den 
Charakter unserer Gesellschaft. Die Hirnforschung erscheint nun 
auch in dem Sinne als Ebenbild unserer Gesellschaft, als dass sie mit 
Blick auf die Außenverhältnisse sehr wohl mit polykontexturalen 
Verhältnissen umgehen kann. Ihre Organisationen und Sprecher ver-
fügen längst über ein handlungspraktisches Wissen, wie in wirksamer 
Form mit Wissenschaftspolitik, Medienöffentlichkeit, Rechtslagen 
und Finanzierungschancen umzugehen ist. 

Als Wissenschaft verfügen die Neurowissenschaften allerdings 
noch nicht über eine polykontexturale Epistemologie und sind ent-
sprechend auch nicht in der Lage, in ihren Selbstbeschreibungen wie 
auch in ihrer Theoriebildung produktiv mit den von ihr erzeugten 
multiplen Reflexionsorten umzugehen. In diesem Sinne könnte man 
durchaus davon sprechen, dass sich die Neurowissenschaften in einer 
Krise befinden, ebenso wie vermutlich andere gesellschaftliche Felder 
in ähnlich gelagerten Krisen stecken. Ihr eigentliches Problem bestün-

313	Maasen (1999, 289).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


163

Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

de dann darin, die in ihren Binnendifferenzierungen aufgeworfenen 
Perspektivenverhältnisse nicht mehr integrieren zu können. Unter den 
gegebenen Verhältnissen würde die Neurowissenschaft – wie auch 
die Gesellschaft – vor allem unter einem Theoriedefizit leiden. Oder 
andersherum gesagt: Gesellschaftsstruktur und Semantik stimmen 
nicht mehr überein. Der derzeit zu beobachtende Rekurs auf symbo-
lische Formen und Fetischisierungen stellt ein prekäres Unterfangen 
dar, das letztlich den wissenschaftlichen Funktionsbezug selbst un-
tergräbt, denn hiermit geht es streng genommen nicht mehr um Wis-
senschaft, sondern um verdeckte Varianten einer ›Neurotheologie‹. 

Doch auch der Versuch, stoisch in den alten monokontexturalen 
Evidenzen zu verharren, kann längst nicht mehr überzeugen.

Wenn beispielsweise Gerhard Roth als autoritativer Sprecher der 
Hirnforschung meint, sich darauf festlegen zu können, dass sich die 
gesellschaftliche Natur des Menschen kausal aus seiner biologischen 
Natur ergebe und nicht umgekehrt,314 so handelt es sich hier um 
eine theoretische Integration in einer physikalistischen Monokon-
textur, der zwar einerseits nicht zu widersprechen ist. Wozu auch? 
So wie man Luft zum Atmen braucht, lässt sich ohne Gehirne nicht 
kommunizieren. Nichtsdestotrotz wird hierdurch jedoch andererseits 
Weltwissen in einer Weise trivialisiert, dass eben dieser Befund nutz-
los wird. Nicht einmal eine einfache Interaktionssituation lässt sich 
auf diesem Weg in einer halbwegs angemessenen Form beschreiben. 
Zu verkünden, dass eine mit Gary S. Becker� evolutionistisch und 
emotionstheoretisch gewendete Rational-Choice-Theorie die einzig 
angemessene Beschreibung sozialer Prozesse liefert,315 steht in diesem 
Sinne lediglich für die flache – man ist fast geneigt zu sagen: punkt-
förmige – Welt einer eindimensionalen Hirnmythologie, die nur einen 
Ort der Beobachtung kennt: das Gehirn.

Wir scheinen uns derzeit in der merkwürdigen Situation zu befin-
den, dass die Beobachtungsverhältnisse entsprechend der traditiona-
len zweiwertigen Logik weiterhin ontologisiert werden – das Dritte 

314	»[Hier mit Verweis auf Durkheim] Der Mensch ist in seinem Kern ein 
gesellschaftliches Wesen, er ist nur das, was die Gesellschaft aus ihm 
macht. Einer solchen Grundüberzeugung steht das, was ich in diesem 
Buch vorgetragen habe, diametral entgegen. Meine Kernaussage lautet: 
Die gesellschaftliche Natur des Menschen ergibt sich aus seiner biologi-
schen Natur und nicht umgekehrt, und deshalb ist die gesellschaftliche 
Natur ohne seine (neuro)biologische nicht verständlich. Nur weil der 
Mensch über angeborene Mechanismen verfügt, die ihn biologisch, psy-
chisch und kommunikativ an andere Menschen binden, gibt es so etwas 
wie einen menschliche Gesellschaft« (Roth 2003, 555).

315	Vgl. Becker (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


164

jedoch bleibt ausgeschlossen –, wenngleich selbst schon die Hirnfor-
scher in ihrer gesellschaftlichen Praxis die Reflexionsperspektiven in 
eine Vielheit von Orten aufgefächert haben. 

Die gesellschaftliche Reflexion der Hirnforschung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


165

II Figurationen der Subjekt-Objekt-
Dichotomie 

Den folgenden Ausführungen liegt die Idee zugrunde, verschiedene 
Stationen der Kognitionsforschung gleichsam synoptisch zusammen-
zustellen, um hierdurch einen Blick auf übergreifende Bezugspro-
bleme zu gewinnen. Zugleich kann auf diesem Wege ein Gefühl für 
die historischen Zusammenhänge wie auch für die institutionellen 
Bedingungen entstehen, aus denen heraus bestimmte wissenschaftli-
che Paradigmen und Zugänge entfaltet werden. 

Unter dem Titel ›Am Anfang steht der Dualismus‹ treffen wir 
mit René Descartes zunächst auf jene Klasse erkenntnistheoretischer 
Probleme, die sich aus der Subjekt-Objekt-Dichotomie und der ihr in-
newohnenden Paradoxie ergeben. Die moderne Wissenschaft konnte 
sich gewissermaßen nur dadurch als modern bewähren, indem sie 
einen eindeutigen Gegenstandsbezug herzustellen vermochte, der 
die unvermeidlichen Paradoxien des Beobachters verdeckte bzw. 
unsichtbar werden ließ. Dies führte mit Blick auf eine Wissenschaft 
der Kognition zur Konsequenz, dass diese sich nun in unterschiedli-
che wissenschaftliche Disziplinen aufzuspalten hatte, von denen jede 
einzelne im Sinne einer wissenschaftlich ›sauberen‹ Gegenstandskon-
stitution ihre jeweils eigene Denkform erzeugt, ohne dabei jedoch zu 
einer übergreifenden Integration zu finden. 

Doch die Subjekt-Objekt-Dichotomie bleibt virulent. Der Gegen-
stand der Kognition verwehrt sich einer eindeutigen Bestimmung und 
wir begegnen hier nolens volens polykontexturalen Reflexionsver-
hältnissen.1 Was von einem Ort der Betrachtung als überzeugende 
Kausalität erscheint, mag von einem anderen Ort aus gesehen nicht 
mehr recht überzeugen. Vielmehr kann sich nun sogar, sobald man 
den Ort der Beschreibung wechselt, eine andere, der ersten Beschrei-
bung widersprechende Logik zeigen. Beispielsweise ist es von einem 
bestimmten Bezugspunkt aus gesehen sehr wohl angemessen, das 
Subjekt als kausal wirksame Entität aufzufassen. Von einem ande-
ren Reflexionsstandort betrachtet lassen sich ebenso überzeugende 

1	Eine ausführlichere Einführung in die erkenntnistheoretische Konzeption 
der Polykontexturalität findet sich in Kapitel I.1 »Die gesellschaftschaft-
liche Reflexion der Hirnforschung«.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

166

Gründe angeben, warum dies nicht der Fall sein könne, und das 
Bewusstsein bestenfalls ein nutzloses Epiphänomen darstelle.2 

Im zweiten Abschnitt werden wir uns genauer anschauen, unter 
welchen epistemischen Bedingungen sich die Psychologie als eigen-
ständige Disziplin konstituieren konnte. Hierbei kann es uns nicht 
um eine Geschichte der Psychologie gehen. Der Sinn der Ausfüh-
rungen besteht vielmehr darin, einige Stationen und Positionen her-
auszugreifen, die in besonderer Form als Beispiel für eine bestimmte 
Denkweise innerhalb der Psychologie stehen. Das Erkenntnisziel liegt 
darin, mit der Gegenüberstellung der verschiedenen Denkformen zu 
einem Vergleich zu kommen, der die Bezugsprobleme der Psychologie 
deutlicher hervortreten lässt. 

Wir begegnen dabei wieder René Descartes, landen dann mit Blick 
auf Immanuel Kants Zweifel an der Möglichkeit einer Wissenschaft 
von den inneren Seelenzuständen bei Wilhelm Wundt und werden uns 
zudem ausführlicher mit William James beschäftigen. Diese beiden 
großen Väter der Psychologie standen noch für den Anspruch, die 
phänomenologische Erste-Person-Perspektive und den objektivisti-
schen naturwissenschaftlichen Zugang zusammen denken zu können. 
Mit Blick auf die weitere Ausdifferenzierung der Psychologie können 
wir dann gleichsam eine Oszillation zwischen den unterschiedlichen, 
inkommenrsurablen Denkformen beobachten. Dabei zeigt sich, dass 
die akademische Institutionalisierung den behavioristischen und psy-
chophysiologischen Ansätzen leichter zu gelingen scheint als jenen 
integrativen oder konstruktivistischen Herangehensweisen, welche 
weiterhin beanspruchen, die ganze Komplexität des psychologischen 
Feldes im Blick zu behalten. Für die psychologische Disziplin scheint 
es unter den derzeitigen Bedingungen attraktiver zu sein, in eine 
Vielheit der Standorte auszudifferenzieren, als auf metatheoretischer 
Ebene zu einer Einheit zu finden. 

Im dritten Abschnitt gelangen wir mit den modernen Kognitions-
wissenschaften zu einer Neubegründung eines Forschungszusammen-
hangs. Dieser speist sich zunächst überwiegend aus kybernetischen, 
computerwissenschaftlichen und linguistischen Perspektiven, findet 
aber dann zunehmend auch in den Neurowissenschaften Anschlüsse. 
Wir begegnen dabei drei unterschiedlichen Stadien der Theorie- und 
Modellbildung. 

2	Auch Max Planck erkannte die Antwort auf die Frage nach dem freien 
Willen als ein vom Standort abhängiges Problem: »Von außen betrachtet 
ist der Wille kausal determiniert, von innen betrachtet ist der Wille frei. 
Mit der Festlegung dieses Sachverhaltes erledigt sich das Problem der 
Willensfreiheit. Es ist nur dadurch entstanden, dass man nicht darauf 
geachtet hat, den Standpunkt der Betrachtung ausdrücklich festzulegen 
und einzuhalten« (Max Planck 1946, hier zitiert nach Watzlawick 1978).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


167

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Mit dem Kognitivismus erscheint das Gehirn homolog zum Neu-
mannschen Computer als eine Symbolverarbeitungsmaschine. Mit 
dem Konnektivismus treffen wir auf eine Forschungsperspektive, 
welche die kognitiven Prozesse in den sich selbst konditionierenden 
neuronalen Netzwerken verortet. Diese Form der Modellierung liegt 
näher an den neurophysiologischen Prozessen als die kognitivistische 
Betrachtungsweise. Gleichzeitig entfernt sich eine auf diese Weise 
modellierte Kognition nun radikal von einer linguistischen Perspek-
tive, die noch von einer semantisch-syntaktischen Verarbeitung pro-
positionaler Gehalte ausgehen kann. Informationsverarbeitung er-
scheint nun nicht mehr als ein logisch-inferenzieller Prozess, sondern 
lässt sich eher als ein assoziativ-metaphorischer Vorgang verstehen. 
Drittens kommen wir mit den dynamizistischen Hirnmodellen zu 
einer Beschreibungsebene, die hinsichtlich ihrer Charakteristik so-
wohl eine Nähe zu phänomenologischen als auch zu neurodynami-
schen Prozessen zeigt. Zugleich verschwimmen aber nun die Grenzen 
zwischen Soft- und Hardware, zwischen Körper, Geist und Umwelt 
immer mehr. Für die Nähe zur ›Wirklichkeit‹ ist hier der Preis zu zah-
len, dass auf der Ebene der theoretischen Integration die klassischen 
Gegenstandsbestimmungen verschwinden. Biologisches, Soziales und 
Psychisches – Materie, Kommunikation und Geist – lassen sich nun 
kaum noch auseinanderhalten. 

Im letzten Abschnitt wird es darum gehen, den wissenschaftsso-
ziologischen Konsequenzen nachzuspüren, die sich aus einem sol-
chermaßen zugleich naturalisierten wie soziologisierten Bewusstsein 
ergeben. Die Frage ist, welche Praxen wissenschaftlicher Rede derzeit 
tragen und funktionieren. 

Hier lässt sich dann zeigen, dass auf praktischer Ebene Formen der 
Erklärung angelaufen werden, die den Charakter polykontexturaler 
Argumentationsketten aufweisen. Einzelne Argumente erscheinen 
zwar weiterhin in sich schlüssig und folgen einer jeweils spezifischen 
wissenschaftlichen Kontextur. Sobald jedoch die komplexen Phäno-
mene von Kognition und Bewusstsein zu erklären sind, wird zwi-
schen den unterschiedlichen Denkformen hin und her gesprungen. 
Hierdurch entstehen inkonsistente Beschreibungen, die sich jedoch 
in der gegenwärtigen Diskurskultur recht gut plausibilisieren lassen. 

So wie heutzutage der Medienkonsument von einem Kanal zum 
anderen zappt, um sich aus den zunächst unverbundenen Inhalten 
mit Weltwissen einen Flickenteppich zu basteln, lassen sich nun auch 
in der wissenschaftlichen Rede unterschiedliche Weisen der Gegen-
standskonstitution kreativ miteinander kombinieren. Psychologische, 
psychoanalytische, behavioristische, soziologische, systemtheoreti-
sche, reduktionistische, physikalische, funktionalisitische, monisti-
sche, dualistische und andere Denkfiguren finden nun situativ zuein-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

168

ander, ohne dass dies den Gang der Argumentationskette gefährden 
würde. 

Abschließend wird die Frage nach dem epistemischen Status 
solcher metatheoretisch unscharfen Beschreibungen gestellt. Dies 
mündet in der These, dass es dem kognitionswissenschaftlichen Pro-
gramm der menschlichen Selbsterkenntnis nicht mehr nur im stren-
gen Sinne um Wahrheit gehen kann, sondern vor allem auch um die 
Ästhetik ihrer Figuration.

1 Am Anfang steht der Dualismus

Wir beginnen unsere Geschichte bei René Descartes, und dies mit 
guten Gründen. Descartes steht für den Durchbruch des modernen 
Wissenschaftsverständnisses, das auf kausale Erklärungen setzt und 
teleologischen Erklärungen eine Absage erteilt. Die Welt und ihre 
Gegenstände werden nicht mehr auf ein verborgenes (göttliches) Ziel 
hin ausgerichtet gesehen. Vielmehr sind die Dinge innerhalb der Ob-
jektwelt jetzt mechanisch, das heißt als Resultat einfacher physikali-
scher Kräfte und Wirkungen zu verstehen. Die Wissenschaft kommt 
nun als erklärende Wissenschaft zu sich selbst, um sich von jetzt an 
gegenüber allen anderen Erklärungsansprüchen abzusetzen – vor 
allem gegenüber der Metaphysik. Folgerichtig spielen in Descartes’ 
Philosophie auch physiologische Denkmodelle eine wichtige Rolle. 
Der menschliche Körper mit seinem Gehirn wird entsprechend als 
eine Gliedermaschine betrachtet, die gleich einem Roboter funktio-
niert. Die hiermit formulierte Theorieanlage ist explizit dualistisch, 
denn man braucht noch den beseelten Geist, der dem Automaten an 
einer bestimmten Stelle seine Befehle eingibt. Descartes identifizierte 
die Zirbeldrüse als das diesbezügliche Interface, über welches die 
Seele auf den Körper einwirken könne. 

Auch wenn der Descartessche Dualismus und das hieraus abge-
leitete Hirnmodell heutzutage von den allermeisten Neurowissen-
schaftlern und Philosophen eher belächelt wird, darf nicht vergessen 
werden, dass erst diese den Geist und Körper spaltende Leitunter-
scheidung die moderne Wissenschaft möglich werden ließ. Nur auf 
diesem Wege wurde es möglich, dem wissenschaftlichen Kausalitäts-
verständnis einen Raum zu geben, ohne allzu sehr mit der christlichen 
Tradition in Konflikt zu kommen. Schauen wir uns im Folgenden die 
erkenntnistheoretischen Implikationen dieser Figur etwas genauer 
an. Was bedeutet es, Physik und Metaphysik auf diese spezifische 
Weise voneinander zu trennen und zu unterscheiden?3 

3	 Insbesondere Richard Rorty hat in seinem Werk »Spiegel der Natur« die 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


169

Am Anfang steht der Dualismus

Wir finden in Descartes einen Beobachter vor, der nichts ande-
res tut, als zwischen innen und außen zu unterscheiden, um sich 
genau durch diese Operation als Beobachter hervorzubringen. Die 
Unterscheidung von Selbst- und Fremdreferenz konstituiert den Be-
obachter und sobald dieser unterschieden ist, kann zwischen innen 
und außen, Subjekt und Objekt unterschieden werden. Das Entschei-
dende an dieser Perspektive ist nun, dass das Erkennen keine andere 
Wahl mehr hat, als durch Bezeichnen eine Unterscheidung zu treffen, 
um dann zum anderen zwischen den beiden Grenzen der Unterschei-
dung hin und her zu pendeln, also entweder die Innenseite oder die 
Außenseite zu bezeichnen, sich also entweder selbstreferenziell als 
Subjekt zu konstituieren oder fremdreferenziell eine Außenwelt zu 
behaupten. 

Mit der Sprache wird die Subjekt-Prädikat-Objekt-Relation dann 
sowohl grammatisch als auch semantisch institutionalisiert, sodass 
auch hier kein Entkommen aus dem Prozess des Unterscheidens mehr 
möglich ist. Gleiches gilt für das Bewusstsein. Als ein sich selbst re-
flektierender Prozess verfängt es sich zwangsläufig in jenem infiniten 
Regress, entsprechend dem sich jeder Beobachter, der Wahrnehmung 
beobachtet, durch diese Operation zugleich als ein inneres Seelen-
wesen zu postulieren scheint, welches selbst wiederum mit einem 
Sensorium ausgestattet zu denken ist – denn ansonsten ließe sich ja 
nicht beobachten, wie beobachtet wird, dass beobachtet wird. 

Mit der Thematik der Selbstbeobachtung begegnen wir nolens 
volens den Paradoxien des Wiedereintritts der Form in die Form. 
Auf formaler Ebene wurde die Struktur dieses Prozesses insbesondere 
von George Spencer Brown beschrieben.4 Immer wenn das Subjekt 
sich nun selbst zum Gegenstand macht, wird auf operativer Ebene 
die Bewegung des Hineinnehmens der Unterscheidung in sich selbst 
vollzogen. Die durch die Subjekt-Objekt-Unterscheidung gezogene 
Grenze wird gleichsam immer wieder untertunnelt und so für die 
Konstitution des Selbst genutzt. Entparadoxiert wird dieser Prozess 
durch den Verbrauch von Zeit, nämlich indem das Bewusstsein nur 
dadurch einen sinnvollen Bezug zur Welt herstellen kann, indem es 
ständig zwischen Selbst- und Fremdreferenz hin und her oszilliert. 
Ein Verharren in einer Position oder Stelle würde es gleichsam erstar-
ren lassen und seine eigenen konstitutionellen Bedingungen – nämlich 
das Werden bzw. den Prozess seiner Genese – unterminieren.5

hierdurch aufgeworfene philosophische Tradition kritisch aufgearbeitet 
(Rorty 1987 [1979]).

4	Spencer-Brown (1972). Siehe zur Einführung Felix Lau (2005) sowie Tat-
jana Schönwalder, Katrin Wille und Thomas Hölscher (2004).

5	 In homologer Weise hat dann auch Charles S. Peirce das Bewusstsein als 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

170

Der Bezug zum Formkalkül an dieser Stelle ist kein Selbstzweck, 
ist nicht bloß eine Gedankenspielerei. Vielmehr geht es hier vor allem 
darum, ein Verständnis von der Dynamik der Subjekt-Objekt-Unter-
scheidung zu gewinnen, also eine Ahnung dafür, dass die Paradoxien 
des inneren Seelenwesens sowie der Dualismus von Geist und Mate-
rie gewissermaßen selbst in die Form des Denkens eingewoben sind. 
Die Oszillation zwischen einer Überpointierung des Objektivismus 
auf der einen Seite und des Subjektivismus auf der anderen Seite ist 
dann nicht nur als eine philosophische Kuriosität anzusehen. Viel-
mehr müssen beide Pole als zwei Seiten einer Medaille angesehen 
werden – formtheoretisch erscheinen Subjekt und Objekt als die pa-
radoxe Form der Einheit einer Differenz. 

Inhärent in die Operation des Unterscheidens eingelassen, entste-
hen nun der materielle Determinismus und der Solipsismus als zwei 
denkbare Versionen von Welt. Ersterer geht als vermeintlich realisti-
sche Position davon aus, dass die ganze Welt gleich einem Uhrwerk 
im Prinzip eine riesige Maschine sei. Ein äußerer Beobachter, Gott 
oder der Laplacesche Dämon, könne in Kenntnis der Naturgesetze 
den Ablauf der Welt für alle Zeiten berechnen. Ein fühlendes, wahr-
nehmendes Ich oder Subjekt kommt in diesem Weltbild nicht vor. 
Als Gegenpol geht die andere Position als subjektiver Idealismus 
davon aus, dass das Subjekt gleichsam die ganze Welt erträume. 
Die vermeintliche Außenwelt existiert hier nur in unserer Phanta-
sie. Ludwig Wittgenstein kam nach konsequenter philosophischer 
Überlegung bekanntlich zu dem Ergebnis, dass streng genommen 
der Solipsismus mit dem Realismus zusammenfallen müsse, da das 
metaphysische Subjekt nicht als ein Teil, sondern als eine Grenze 

ein Werden rekonstruiert. Das primordiale Datum von Welterfahrung 
ist das sinnliche Erleben. Dieses erscheint zunächst als Erstheit der un-
mittelbaren Sinneserfahrung. Indem im Erleben nun auch auf sich selbst 
verweisende Zeichenprozesse entstehen, in denen im Erleben des Jetzt 
hypothetische Welten und Vergangenheiten konstruiert werden können, 
entsteht mit der Zweitheit eine weitere Möglichkeit der Erfahrung. Er-
leben kann sich nun in Spannung zu sich selbst erleben – die Reflexion 
scheint in Distanz zum Sein treten zu können, um dann ihrerseits auf das 
Sein wirken zu wollen. Schließlich wird in der Drittheit diese Spannung 
wiederum durch Praxis, nämlich als intendierendes Erleben des Handelns 
überschritten. Der Clou der Peirceschen Konzeption besteht darin, dass 
Erstheit, Zweitheit und Drittheit letztlich als eine Einheit zu fassen sind, 
nämlich als eine unmittelbare Praxis des Werdens, die sich als ein fort-
schreitender Zeichenprozess entfaltet und ausdifferenziert (Vgl. Peirce 
1991, 358 ff.). Oder um mit William James zu sprechen: Aus einer »strictly 
positivistic point of view« haben wir nichts anderes als den »stream of 
consciousness« (James 1890). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


171

Am Anfang steht der Dualismus

der Welt aufzufassen sei, die durch eine Unterscheidungsoperation 
konstituiert wird.6 Wir begegnen hier den Paradoxien eines Monis-
mus, der Geist und Natur als Einheit unterscheiden will7 und – wie 
es Erwin Schrödinger in seinem arithmetischen Paradoxon so schön 
ausgedrückt hat – dennoch nur zu dem Schluss kommen kann, dass 
unser denkendes und fühlendes Ich deshalb in unserem naturwissen-
schaftlichen Weltbild nicht vorkommen kann, weil es eben identisch 
mit diesem Weltbild ist.8

6	»5.631 Das denkende, vorstellende, Subjekt gibt es nicht. Wenn ich ein 
Buch schriebe ›Die Welt, wie ich sie vorfand‹, so wäre darin auch über 
meinem Leib zu berichten und zu sagen, welche Glieder meinem Willen 
unterstehen und welche nicht, etc., dies ist nämlich eine Methode, das 
Subjekt zu isolieren, oder vielmehr zu zeigen, daß es in einem wichtigen 
Sinne kein Subjekt gibt: Von ihm allein könnte in diesem Buch nicht die 
Rede sein. – 

	 5.632 Das Subjekt gehört nicht zur Welt, sondern es ist eine Grenze der 
Welt.

	 5.633 Wo in der Welt ist ein metaphysisches Subjekt zu merken? Du sagst, 
es verhält sich ganz wie mit Auge und Gesichtsfeld. Aber das Auge siehst 
Du wirklich nicht. Und nichts am Gesichtsfeld läßt darauf schließen, daß 
es von einem Auge gesehen wird. [...]

	 5.64 Hier sieht man, daß der Solipsismus, streng durchgeführt, mit dem 
reinen Realismus zusammenfällt. Das Ich des Solipsismus schrumpft zum 
ausdehnungslosen Punkt zusammen, und es bleibt die ihm koordinierte 
Realität.

	 5.641 Es gibt also wirklich einen Sinn, in welchem in der Philosophie 
nichtpsychologisch vom Ich die Rede sein kann. Das Ich tritt in die Phi-
losophie dadurch ein, daß ›die Welt meine Welt ist‹.

	 Das philosophische Ich ist nicht der Mensch, ist nicht der menschliche 
Körper, oder die menschliche Seele, von der die Psychologie handelt, son-
dern das metaphysische Subjekt, die Grenze – nicht ein Teil – der Welt« 
(Wittgenstein 1990).

7	Dies wohl wissend hat dann Bateson in seinem Theorieprogramm »Geist 
und Natur. Eine notwendige Einheit« die Frage des Bewusstseins bewusst 
umgangen: »Es muß einen Grund geben, weshalb diese Fragen niemals 
beantwortet sind. Ich meine, wir könnten das als ersten Schlüssel zur 
Antwort verwenden – die historische Tatsache, daß es so viele Menschen 
versucht haben und keinen Erfolg hatten. Die Antwort muss irgendwo ver-
borgen sein. Es muß so sein: Allein schon das Stellen dieser Frage schickt 
uns auf immer auf eine die falsche Spur, die den Fragesteller auf Abwege 
führt. Ein Ablenkungsmanöver« (Bateson 1987, 259 f.).

8	»Der Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denkendes 
Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, kann 
leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses Weltbild. Es 
ist mit dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht als Teil darin enthal-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

172

Schauen wir nun etwas ausführlicher auf die Eigenarten von De-
scartes’ Lösung. Bekanntlich postuliert er eine Trennung von Geist 
in Form einer Seele und den deterministisch ablaufenden materiellen 
Prozessen. Die Gesetze der Letztereren lassen sich prinzipiell durch 
wissenschaftliche Methoden erkunden. Die Seele selbst steht jedoch 
außerhalb dieser Prozesse. Die Erforschung der seelischen Dynamik 
gehört entsprechend nicht mehr in die Sphäre der Physik, sondern 
wird der Theologie oder Metaphysik überantwortet. Dieser Dualis-
mus erschafft eine Reihe von epistemologischen Problemen – etwa 
die Frage, wie ein unabhängiges Seelenwesen mit der materiellen 
Welt wechselwirken kann, ohne die Gesetze der Physik (z. B. den 
Energieerhaltungssatz) zu verletzen. Auch lässt sich mit Blick auf die 
Erklärungskraft des Dualismus mit Wittgenstein feststellen, dass die 
»Annahme« einer unabhängigen Seele gar nicht das leistet, »was im-
mer man mit ihr erreichen wollte«.9 Philosophisch scheint Descartes’ 
Antwort nur eine Scheinlösung zu liefern. 

Doch aus soziologischer Perspektive ist hier feststellen, dass durch 
diesen philosophisch unlauteren Trick die Subjekt-Objekt-Paradoxie 
sich so weit beruhigen lässt, dass man ungestört mit der Praxis von 
Wissenschaft beginnen kann. Man braucht sich nicht unnötig mit den 
Schwierigkeiten des Beobachters herumzuschlagen. Das Verhältnis 
von innen und außen lässt sich nun in einer Weise fixieren, dass sich 
im Sinne eines naiven Realismus der Außenwelt einfache Kausalitä-
ten zurechnen lassen, ohne zugleich Aussagen zur Natur der Seele 
oder den die Wahrnehmung konstituierenden Beobachtungsverhält-
nissen treffen zu müssen. Das Wesen der Welt erscheint nun weder 

ten sein. Hierbei stoßen wir freilich auf das arithmetische Paradoxon: Es 
gibt scheinbar eine sehr große Menge solcher bewußten Iche, aber nur eine 
einzige Welt. Das beruht auf der Art der Entstehung des Weltbegriffs. Die 
einzelnen privaten Bewußtseinsbereiche überdecken einander teilweise. 
Der ihnen allen gemeinsame Inhalt, indem sie sich sämtlich decken, ist die 
›reale Außenwelt‹. Bei alledem bleibt aber ein unbehagliches Gefühl, das 
Fragen auslöst wie: Ist meine Welt wirklich die gleiche wie die deine? Gibt 
es eine reale Welt, verschieden von den Bildern, die auf dem Weg über die 
Wahrnehmung in einem jeden von uns hineinprojiziert werden? Und wenn 
es so ist, gleichen diese Bilder der realen Welt oder ist diese, die Welt ›an 
sich‹, vielleicht ganz anders als die Welt, die wir wahrnehmen?

	 Solche Fragen sind sehr geistreich, aber nach meiner Meinung sehr dazu 
angetan, in die Irre zu führen. Sie sind durchweg Antinomien oder füh-
ren auf solche, die ich das arithmetische Paradoxon nenne: den vielen 
Bewusstseins-Ichen, aus deren sinnlichen Erfahrungen die eine Welt zu-
sammengebraut ist« (Schrödinger 1991, 159).

9	Wittgenstein (1990, Präposition 6.4312).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


173

Am Anfang steht der Dualismus

wie bei Platon verschleiert noch wie bei Aristoteles einer Formkraft 
unterworfen, die auf ein Telos hinzielt. 

Zudem – und dies ist aus gesellschaftstheoretischer Sicht wohl eine 
der wichtigsten Leistungen der Descartesschen Semantik – wurde die 
Unterscheidung zwischen Physik und Metaphysik in einer naturwis-
senschaftlichen Praxis möglich, ohne dabei allzu sehr mit der für die 
Seele zuständigen Theologie ins Gehege zu kommen. 

Die Emanzipation der Wissenschaft gegenüber der göttlichen Of-
fenbarung konnte beginnen, indem mit Blick auf ›positives Wissen‹ 
ein eigener Code wie auch eine eigene methodologische Program-
matik entwickelt wurde, die es unter den Bedingungen des naiven 
Realismus gestattete, irdische Wahrheiten zu produzieren, ohne dabei 
in einen offenen Konflikt zu den höheren transzendenten Wahrheiten 
der Kirche zu treten.10 Gerade über die Trivialisierung ihrer Gegen-
stände konnte die Wissenschaft beginnen, Fakten zu schaffen. Diese 
manifestierten sich dann vor allem als eine technische und techno-
logische Faktizität, die nun als bestehende Realität bestenfalls noch 
von der Kulturkritik, nicht mehr jedoch aus den mittlerweile insti-
tutionalisierten wissenschaftlichen Wahrheitsbedingungen in Frage 
gestellt werden konnten. Auch die Trennung der wissenschaftlichen 
Disziplinen war nun erfolgreich vollzogen. Während der lateinische 
Begriff Ars ursprünglich sowohl Handwerk als auch Kunst, sowohl 
Kunstlehre als auch wissenschaftliches System, sowohl Technik wie 
auch Philosophie meinte, waren die Sphären von Theorie und Praxis, 
Kultur und Technik nun deutlich getrennt. Wissenschaft konnte sich 
jetzt anhand der Untersuchung eines konkreten Gegenstandsberei-
ches definieren und identifizieren. 

Hieraus entwickelte sich dann auch die Differenzierung in un-
terschiedliche Disziplinen, zunächst in die hard und soft sciences, 
später spalteten sich die Künste von den Geisteswissenschaften und 
von diesen dann die Sozialwissenschaften ab. Als Soziologie und 
Politikwissenschaften fanden Letztere mit dem modernen Staat und 
der nun aufscheinenden Agonie zwischen bürgerlichem Individuum 
und der Gesellschaft ein eigenes Bezugsproblem, über das sich beide 
erfolgreich als wissenschaftliche Disziplinen konstituieren konnten.11

Mit guten Gründen erscheint Descartes hier als der Protagonist 
der Moderne, und zwar sowohl im Sinne der Prometheusschen Pro-
grammatik der Aufklärung als auch mit Blick auf die funktional 

10	 Siehe zur Verdeutlichung der hiermit verbundenen Dynamik den Fall Ga-
lileo Galilei, der vor allem als ein innentheologischer Konflikt gedeutet 
werden muss (ausführlich in Kapitel I.8).

11	 Vgl. aus dieser Perspektive zum ›Soziologischen Diskurs der Moderne‹ 
Armin Nassehi (2006a).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

174

differenzierte Gesellschaft, die ihre Funktionssysteme Wissenschaft, 
Politik, Religion, Erziehung etc. nun nicht mehr konfliktiv gegenein-
ander, sondern neben- und miteinander ausdifferenziert. Descartes’ 
semantische Figur, einen Objektivismus zu postulieren, der nicht 
zugleich das Subjekt als Handlungsträger und Adressaten religiöser 
Heilsbemühungen suspendierte, war gesellschaftlich außerordentlich 
erfolgreich. Die eigentliche Bedeutung der Descartesschen Denkfigu-
ren im Speziellen und der Philosophie der Moderne im Allgemeinen 
besteht mit Richard Rorty nicht in den Wahrheitsbedingungen der 
aufgestellten Propositionen, sondern in der sozialperspektivischen 
Frage, wie sich in pragmatischer Weise Kulturpolitik betreiben lässt, 
also neue gegenüber alten Kulturpraxen in Stellung gebracht werden 
können.12 

Entfaltung der Paradoxie des Dualismus

Der Descartes’sche Dualismus gestattete Fortschritt – mit dem Chri-
stentum und innerhalb der alteuropäischen Semantik.13 Mit Hilfe 
dieser Figur gelang es, die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie 
so lange stillzustellen, dass der Corpus positiven Wissens insoweit 
anwachsen konnte, ohne dass die im dualistischen Szientismus an-
gelegten Zweifelmöglichkeiten vorschnell die Entwicklung der Wis-
senschaften blockieren konnten. Denn sobald die Form der Unter-
scheidung wieder in sich selber eintritt, also die mit dem Dualismus 
stabilisierte Subjekt-Objekt-Dichotomie entweder objektiviert oder 
subjektiviert wird, kommt die Paradoxie erneut in Bewegung. Dies 
führt unweigerlich zur Beunruhigung und Irritation – und zwar so-
wohl in Hinblick auf die Aufgabenteilung von Religion und Gesell-
schaft als auch hinsichtlich des Vertrauens in die Wissenschaft. 

Auf der einen Seite wird nun die Idee des inneren Seelenwesens 
fragwürdig. Die liberalen Kräfte der Aufklärung können sich mit 
einer hirndeterministischen Auffassung gegen die religiösen Vorstel-
lungen der Konservativen wenden. Auf der anderen Seite scheinen 
nach genauerem Hinsehen auch die epistemischen Bedingungen der 
wissenschaftlichen Erkenntnisproduktion alles andere als eindeutig. 
Spätestens mit Immanuel Kant kommt nun das positivistische Rea-
litätsverständnis der Wissenschaft ins Wanken. Mit der »Kritik der 
reinen Vernunft« werden die alltagsweltlichen Realitätsannahmen als 

12	 Vgl. Rorty (2007).
13	 Insbesondere die protestantische Ethik – so Max Weber – wird dann mit 

ihrer besonderen Affinität zum weltlichen Erfolg zum eigentlichen Motor 
der Moderne – und auch hier nicht in einem Gegeneinander, sondern im 
Miteinander von Religion und Wissenschaft (Weber 2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


175

Am Anfang steht der Dualismus

naiv entlarvt, denn jedes Erkennen ist nun als durch den Erkennt-
nisvorgang vorstrukturiert zu sehen.14 Die Welt erscheint jetzt nicht 
mehr als unmittelbar gegeben, sondern durch spezifische Kategorien 
vermittelt, die dann a priori als transzendentale Subjektivität voraus-
gesetzt werden müssen. Erkenntnis wird unter diesen Bedingungen 
voraussetzungsreich und auch wissenschaftliche Erkenntnis benötigt 
entsprechend eine transzendentale Methodenlehre. 

Konsequenterweise glaubt Kant dann auch nicht an die Möglich-
keit einer Wissenschaft von den inneren Seelenzuständen. Einer dies-
bezüglichen Psychologie wird eine klare Absage erteilt.15 Ein wenig 

14	 Kant (1952 [1781]).
15	 »Ich behaupte aber, daß in jeder besonderen Naturlehre nur so viel ei-

gentliche Wissenschaft angetroffen werden könne, als darin Mathematik 
anzutreffen ist. Denn nach dem Vorhergehenden erfordert eigentliche 
Wissenschaft, vornehmlich der Natur, einen reinen Teil, der dem empiri-
schen zum Grunde liegt, und der auf Erkenntnis der Naturdinge a priori 
beruht. Nun heißt etwas a priori erkennen es aus seiner bloßen Mög-
lichkeit erkennen. Die Möglichkeit bestimmter Naturdinge kann aber 
nicht aus ihren bloßen Begriffen erkannt werden; denn aus diesen kann 
zwar die Möglichkeit des Gedankens (daß er sich selbst nicht widerspre-
che), aber nicht des Objekts, als Naturdinges erkannt werden, welches 
außer dem Gedanken (als existierend) gesehen werden kann. Also wird, 
um die Möglichkeit bestimmter Naturdinge, mithin um diese a priori 
zu erkennen, noch erfordert, daß die dem Begriffe korrespondierende 
Anschauung a priori gegeben werde, d. i. daß der Begriff konstruiert 
werde. Nun ist die Vernunfterkenntnis durch Konstruktion der Begriffe 
mathematisch. [...]

	 Noch weiter aber, als selbst Chymie, muß empirische Seelenlehre jeder-
zeit von dem Range einer eigentlich so zu nennenden Naturwissenschaft 
entfernt bleiben, erstlich weil Mathematik auf die Phänomene des inne-
ren Sinnes und ihre Gesetze nicht anwendbar ist, man müßte denn allein 
das Gesetz der Stetigkeit in dem Abflusse der inneren Veränderungen 
desselben in Anschlag bringen wollen, welches aber eine Erweiterung 
der Erkenntnis sein würde, die sich zu der, welche die Mathematik der 
Körperlehre verschafft, ohngefähr so verhalten würde, wie die Lehre von 
den Eigenschaften der geraden Linie zur ganzen Geometrie. Denn die rei-
ne innere Anschauung, in welcher die Seelen-Erscheinungen konstruiert 
werden sollen, ist die Zeit, die nur eine Dimension hat. Aber auch nicht 
einmal als systematische Zergliederungskunst, oder Experimentallehre, 
kann sie der Chymie jemals nahe kommen, weil sich in ihr das Man-
nigfaltige der inneren Beobachtung nur durch bloße Gedankenteilung 
voneinander absondern, nicht aber abgesondert aufbehalten und beliebig 
wiederum verknüpfen, noch weniger aber ein anderes denkendes Subjekt 
sich unseren Versuchen der Absicht angemessen von uns unterwerfen 
läßt, und selbst die Beobachtung an sich schon den Zustand des beob-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

176

später können dann Fichte und Schelling im deutschen Idealismus 
zugleich mit Kant und gegen Kant argumentierend die Metaphysik 
und damit auch das Subjekt in neuer Form rehabilitieren. 

Einen anderen Weg schlägt Edmund Husserl mit seinem philo-
sophischen Projekt der wissenschaftlichen Phänomenologie ein, auf 
das wir weiter unten noch ausführlicher eingehen werden. In radi-
kal empirischer Manier wird nun am inneren Erleben angesetzt, um 
die Bewusstseinsakte selbst zum Gegenstand der Analyse werden 
zu lassen. Auf diesem Wege gelingt es auch, Kants transzendentales 
Subjekt als Bedingung der Erkenntnis hinter sich zu lassen – freilich 
um auf anderer Ebene anderen ›unlösbaren‹ Problemen zu begegnen. 
Husserl scheiterte bekanntlich an der Frage, wie unter seinen epi-
stemischen Bedingungen das Problem der Intersubjektivität gefasst 
werden kann.16 

Mit der Sprachphilosophie im Anschluss an Wittgenstein erscheint 
eine weitere Stufe, eine neue Art und Weise, wie die Paradoxie der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie entfaltet werden kann. Hier steht die 
Einsicht im Vordergrund, dass die Sprache ein selbstreferentielles 
Zeichensystem darstellt und Sprache eben nur auf Sprache verweisen 
kann. Für die Philosophie des 20. Jahrhunderts haben sich hieraus 
zwei große Hauptwege ergeben. Zum einen – insbesondere die analy-
tische Philosophie geht diesen Weg – wird weiterhin das Hauptaugen-
merk darin gesehen, dem Gespenst der Metaphysik entgegentreten 
zu können. Philosophie erscheint nun vor allem als Kritik an der 
falschen Verwendung von Sprache. Demgegenüber versucht der Post-
strukturalismus das alte Bezugsproblem der Subjekt-Objekt-Dichoto-
mie zu umschiffen und entdeckt in Form und Gebrauch von Sprache 
– eben im Diskurs – selbst das Spielmaterial für seine Analysen. Auf 
eine außerhalb der Sprache liegende Realität braucht nun nicht mehr 
rekurriert zu werden. Entsprechend wird in der postmodernen Form 
der Bearbeitung des Subjekt-Objekt-Verhältnisses allein die Verschie-
bung von Texten zum Gegenstand. Die Paradoxie der Dichotomie 

achteten Gegenstandes alteriert und verstellt. Sie kann daher niemals 
etwas mehr als eine historische, und, als solche, so viel möglich syste-
matische Naturlehre des inneren Sinnes, d. i. eine Naturbeschreibung 
der Seele, aber nicht Seelenwissenschaft, ja nicht einmal psychologische 
Experimentallehre werden; welches denn auch die Ursache ist, weswegen 
wir uns zum Titel dieses Werks, welches eigentlich die Grundsätze der 
Körperlehre enthält, dem gewöhnlichen Gebrauche gemäß des allgemei-
nen Namen oder der Naturwissenschaft bedient haben, weil ihr diese 
Benennung im eigentlichen Sinne allein zukommt und also hierdurch 
keine Zweideutigkeit veranlaßt wird« (Kant 1786, IX).

16	 Vgl. Luhmann (1995c). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


177

Am Anfang steht der Dualismus

wird beruhigt (wenngleich nicht aufgehoben), indem diese selbst als 
Text behandelt wird und damit der Autor verschwindet. 

Mit Blick auf die hier in groben Linien nachgezeichnete Ideen-
geschichte begegnen wir verschiedenen Arrangements und Kontex-
tualisierungen, um Objekte und Subjekte der Erkenntnis, um Er-
kenntnismittel und Ergebnisse in eine hierarchische, jeweils wohl 
definierte Beziehung treten zu lassen. Mit jedem Zugang ergeben sich 
unterschiedliche wissenschaftliche Gegenstände als unterschiedliche 
Praxisformen einer bestimmten wissenschaftlichen Reproduktions-
weise. Wir begegnen hier einer Wissenschaftsgeschichte, in der sich 
die unterschiedlichen philosophischen und wissenschaftlichen Dis-
ziplinen voneinander trennen und hierdurch jene analytische Schär-
fe gewinnen, um ihren Gegenstand in methodologisch reiner Form 
hervorzubringen. Doch unterhalb der analytisch herauspräparierten 
Kategorien bleibt die Subjekt-Dichotomie weiterhin virulent, sei es 
in Michel Foucaults Einsicht, dass die Humanwissenschaften nolens 
volens auf einer »transzendentale[n] Überhöhung« beruhen, die »der 
Entschleierung des Nichtbewussten« umgekehrt proportional ist,17 
sei es mit Bruno Latours Erkenntnis, dass jeder Reinigungsarbeit eine 
Vermittlungsarbeit vorangehen muss, in der sich die Identitäten von 
Subjekten und Dingen in Netzwerken wechselseitig konstituieren-
der Aktanten verflüssigen,18 oder eben in Rortys Befund, dass die 
Trennung von Wissenschaft und Glauben auf einer Ideologie beruht, 
die unter den heutigen kulturellen Voraussetzungen eigentlich nicht 
mehr gebraucht wird.19

17	 Foucault (1999, 437 ff.).
18	 Latour (2002).
19	 »Wir sind Erben einer dreihundertjährigen Rhetorik, die uns sagt, wie 

wichtig es sei, eine scharfe Trennung zwischen Wissenschaft und Religi-
on, Wissenschaft und Politik, Wissenschaft und Kunst, Wissenschaft und 
Philosophie, usf., wahrzunehmen. Diese Rhetorik hat die Kultur Europas 
geprägt. Sie hat uns zu dem gemacht, was wir heute sind. Wir haben 
Glück, daß kleine erkenntnistheoretische oder wissenschaftshistorische 
Schwierigkeiten nicht ausreichen, dem ein Ende zu setzen. Wenn wir 
jedoch unsere Loyalität in Bezug auf diese Unterscheidungen prokla-
mieren, so sagen wir nicht, daß es ›objektive‹ oder ›rationale‹ Maßstäbe 
gibt, sie zu akzeptieren« (Rorty 1987 [1979], 359 f.). 

	 Wir sehen die moderne Wissenschaft zwar als ein Erfolgsprodukt eben 
dieser Unterscheidung an, halten aber die Auffassung für »unrecht«, 
»ihre Institutionen bedürften dieser Ideologie auch weiterhin noch« 
(Rorty 1987 [1979], 362 Fußnote).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

178

Trennung der Denkformen

Wie auch immer, der modernen Wissenschaft – jedenfalls so, wie wir 
sie kennen – gelang es nur deshalb, sich selbst als Wissenschaft zu 
identifizieren (und so vom Glauben abzugrenzen), indem sie spaltet 
und abgrenzt und ausblendet. Die Newtonsche Physik funktioniert 
gerade aufgrund ihrer Reduktionismen und gerade weil der naive 
Realismus gestattet, die erkenntnistheoretischen Paradoxien des Be-
obachters in der Forschungspraxis auszublenden. 

Die Entparadoxierungsstrategie der modernen Wissenschaft be-
ruht darauf, all jene störenden Fragen methodologisch ausklammern 
zu können, welche die Zirkularität des Erkenntnisprozesses in ei-
ner die wissenschaftliche Arbeit störenden Weise offenbar werden 
lassen. Mit den Fortschritten einer so verstandenen Wissenschaft 
verschwand in den Akademien zunehmend auch der alte Typus des 
Universalgelehrten, der zugleich von Physik, Physiologie, Philoso-
phie und Theologie etwas verstand. An seine Stelle trat dann jene 
Generation von Wissenschaftlern, die vor allem einen bestimmten Set 
von Methoden beherrschen, also in der Lage sind, systematisch, in 
organisierter Weise und den Standards der internationalen Journale 
folgend Wissen zu produzieren. Moderne Wissenschaft funktioniert 
gerade deshalb, weil es ihr gelingt, die eigentliche Komplexität des 
Lebens und der Welt auf eine überschaubare Anzahl von Kausali-
tätsbeziehungen zu reduzieren.

Die semantische Engführung des wissenschaftlichen Gegenstands-
bezuges lässt die großen Probleme der Welt und des Lebens in den 
Hintergrund treten und erzeugt stattdessen einen Set operativ be-
antwortbarer Fragestellungen.20 Die Entparadoxierung funktioniert 
hier über die Produktion viabler Rückzugslinien, die eben deshalb 
funktionieren, weil sie einen dekontextualisierten Untersuchungs-
gegenstand erzeugen. An diesen lassen sich dann in einem zweiten 
Schritt Fragestellungen anknüpfen, die über bestimmte methodische 
Zugänge an Wahrheitsbedingungen gebunden werden, bei denen sich 
im Sinne des binären Codes der Wissenschaft eindeutig zwischen 
wahr und falsch unterscheiden lässt. 

Auch die Geistes- und Sozialwissenschaften können auf diesem 
Wege als Wissenschaft zu sich selbst kommen: Erstere beispielsweise 
dadurch, dass die unscharfe Vermittlungsarbeit der Hermeneutik 
– der Versuch einer sinnlichen Rekontextualisierung der Sinnho-
rizonte – zugunsten entstofflichter dekontextualisierter und damit 

20	 In diesem Sinne gilt dann auch Heinz von Foerster Maxime: Hard science 
have soft problems and soft sciences have hard problems (s. von Foerster 
1994, 337).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


179

objektivierbarer Textanalysen aufgegeben wird,21 Letztere, indem 
nur noch methodologisch operationalisierbare Modellparameter 
zählen, während all die anderen Dimensionen sozialer Praxen – ho-
molog dem black box Modell des Behaviorismus – konsequent aus 
der wissenschaftlichen Arbeit ausgeblendet werden. Insbesondere im 
Projekt der Szientifizierung sozialer Praxen drängen die Paradoxien 
der hier forcierten Unterscheidungen jedoch schnell an die Ober-
fläche. Worin die Evidenz der evidence based practice liegt,22 ob in 
den komplexen Feldern der Sozialwissenschaften die Unterscheidung 
zwischen wahr und falsch noch sinnvolle Wahrheiten produziert, 
und worin eigentlich noch der Kontext bzw. Gesellschaftsbezug ei-
ner zunehmend dekontextualisierten Sozialwissenschaft besteht, sind 
Fragen, die virulent werden, sobald der Bogen einer so verstandenen 
Verwissenschaftlichung überspannt wird. 

All dies darf jedoch nicht darüber hinwegtäuschen, dass innerhalb 
der Wissenschaft unter den gegebenen Verhältnissen keine Alter-
native dazu besteht, die Forschungsgegenstände in einer Weise zu 
reduzieren und einzuschränken, dass diese sichtbar und zugänglich 
werden. Doch zugleich entsteht mit dieser methodologischen Eng-
führung unweigerlich jener ›blinde Fleck‹, der verdeckt, dass die 
hiermit entstandene Erkenntnis nur aufgrund einer bestimmten und 
hochselektiven Sichtweise entstanden ist. Die Wahrheitsbedingungen 
der Wissenschaft funktionieren nur, wenn sie ihre Gegenstände als 
Objekte konstituieren, ohne zugleich die Konstitutionsbedingungen 
dieser Praxis zu thematisieren. 

Die Betonung liegt hier auf dem Wort ›zugleich‹, denn sehr wohl 
kann Wissenschaft den wissenschaftlichen Prozess zum Gegenstand 
werden lassen – man denke hier etwa an die Wissenschaftsgeschichte, 
die Wissenschaftssoziologie und die Erkenntnistheorie. Als wissen-
schaftliche Reflexion funktionieren diese im Nacheinander einer nun 
verschobenen Beobachterperspektive, in der eine wissenschaftliche 
Arbeit eine andere wissenschaftliche Praxis zum Gegenstand macht. 
Hierdurch wird nolens volens ein neuer blinder Fleck erzeugt, denn 
auch diese Beobachtung kann den sie selbst konstituierenden Unter-
scheidungsgebrauch nicht sehen.23

Für die ausdifferenzierten modernen Wissenschaften ergeben sich 
in Bezug auf die Form ihres Gegenstandsverhältnisses – also je nach-
dem, was nun als Erkenntnisobjekt und entsprechend komplementär 

21	 Siehe hier als Beispiel etwa Roland Barthes’ strukturalistisches Verständ-
nis der Analyse literarischer Texte (Barthes 1988).

22	 Vgl. hierzu Schwandt (2005) und Vogd (2002).
23	 Oder um hier nochmals mit Wittgenstein zu sprechen, »nichts am Ge-

sichtsfeld läßt darauf schließen, daß es von einem Auge gesehen wird« 
(Wittgenstein 1990, Proposition 5.633).

Am Anfang steht der Dualismus

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

180

als Erkenntnissubjekt gesetzt wird – drei Denkformen, denen dann 
auch drei unterschiedliche wissenschaftliche Sozialpraxen entspre-
chen: die physische Denkform, die semantische Denkform und die 
phänomenale Denkform. Jede dieser Denkformen konstituiert damit 
nicht nur ihren eigenen Gegenstandsbereich, sondern eine spezifische 
Art und Weise, Wissenschaft zu betreiben.24

In der physikalischen Denkform – nur sie ist in der Lage, in stren-
gem Sinne kausal zu erklären – kann Physisches nur Physisches 
bewirken. Die Wahl der Denkform spezifiziert gleichzeitig die Be-
ziehung zwischen Subjekt und Gegenstand der Erkenntnis. In der 
physikalischen Denkform wird das phänomenologische Bewusstsein 
ebenso wie die semantischen Fragen der Wirklichkeitskonstruktion 
als Erkenntnisgegenstand inhaltlich ausgeschlossen. Dies bedeutet 
nicht, dass im Forschungsprozess handlungspraktisch nicht auch auf 
Daten des Bewusstseins und auf Diskurse zugegriffen werden kann 
und muss. Dennoch fallen diese Sphären als Konstitutionsbedingun-
gen objektiver Erkenntnis metatheoretisch in den Bereich des blinden 
Fleckes. An einen so verstandenen Realismus können sich kompli-
zierte Reflexionsverhältnisse anschließen, in denen das Verhältnis 
von Induktion und Deduktion25 und die Frage der Korrespondenz 
zwischen Modell und Wirklichkeit problematisiert werden.26 Hier 
kann dann auch darüber nachgedacht werden, wie Wahrnehmungs-
täuschungen die Ergebnisse verzerren können.

Homolog hierzu lässt sich eine phänomenologische Denkform 
als ein in sich geschlossener Gegenstandsbereich erzeugen. Das Be-
wusstsein wird hier zum Datum und entsprechend stellt sich nun aus 
wissenschaftlicher Perspektive die Frage, wie im stream of conscious-
ness die Daten des Bewusstsein miteinander in Beziehung stehen. 
Auch hier ergeben sich mit Blick auf die Methodologie eines solchen 
Forschungsprojektes komplizierte Reflexionsverhältnisse, für deren 
Systematisierung vor allem der Name Edmund Husserl steht. 

In der dritten Denkform wird die Semantik selbst zum Objekt der 
wissenschaftlichen Vergegenständlichung. Mit Blick auf die Autolo-
gie dieses Projektes, das eben selbst wiederum nur in Form seman-
tischer Prozesse stattfinden kann, ergibt sich wiederum eine eigene 
Klasse erkenntnistheoretischer Reflexionslagen.27 

24	 Karl Popper (1991, 61 ff.) spricht hier von »drei Welten«. Mit Blick auf 
den Prozess der Erkenntniserzeugung halte ich es jedoch für sinnvoller, 
mit Uwe Laucken von »drei Denkformen« und den ihnen korrelierten 
»Sozialpraxen« zu sprechen (Laucken 2003, 382). 

25	 Siehe vor allem Popper (1993).
26	 Vgl. Hilary Putnam (1991) und Werner Diedrich (1991).
27	 Siehe zu einer diesbezüglichen erkenntnistheoretischen Auseinanderset-

zung etwa Luhmann (1998c).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


181

Am Anfang steht der Dualismus

Alle drei Denkformen sind in Bezug auf die Aufrecherhaltung und 
Reinerhaltung des Gegenstandsbezugs in sich geschlossen. Um mit 
Uwe Laucken zu sprechen: »Ist Physisches bewirkt, so durch anderes 
Physisches; und wirkt Psychisches, so auf anderes Psychisches. Aber 
auch der semantische und phänomenale Kosmos sind in sich kausal 
geschlossen – sei es verweisungs- oder sei es sinnkausal«.28 Semantik, 
Bewusstsein und Physis erscheinen nun als unterschiedliche Gegen-
standsbereiche, die in getrennten wissenschaftlichen Praxisbereichen 
zu erforschen sind. Die Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie ist 
damit jedoch nicht aufgelöst, sondern nur verschoben – und zwar in 
den Bereich der Beziehung zwischen den jeweiligen Denkformen.29 

Lassen wir dies am Beispiel der Geist-Materie-Diskussion etwas 
deutlicher werden. Aussagen wie folgende von Gerhard Roth – »Geist 
kann als physikalischer Zustand verstanden werden, genauso wie 
elektromagnetische Wellen, Mechanik, Wärme, Energie«30 – haben 
zwar auf den ersten Blick eine durchaus suggestible Plausibilität. Bei 
genauerem Hinsehen verstecken sich hier die Probleme der kausalen 
Relevanz und der Beziehungslogik.

Zunächst ist festzustellen, dass die Annahme der kausalen Ge-
schlossenheit eben genau jene Grenze erzeugt, die dann im Sinne 
des Postulats wissenschaftlicher Reinheit nicht mehr überschreitbar 
ist. Da Naturwissenschaft in einer Weise zwischen Physik und Me-
taphysik unterscheidet, entsprechend der nur die fremdreferenziell 
zugerechneten Aspekte des Bewusstseins (die so genannte ›Außen-
welt‹) als kausal wirksame Fakten zählen, erscheint das Kreuzen der 
Linie entweder als unsinnig, da eigentlich nichts da ist, wohin man                       
hinübergelangen könne, oder man würde den Zusammenbruch der 
Unterscheidung in Kauf nehmen, da nun doch Kräfte jenseits der 
Physik als existent angenommen werden müssten.31

28	 Laucken (2003, 382).
29	 Dies wird immer dann deutlich, wenn aus einer Denkform heraus re-

klamiert wird, etwas über die Ganzheit sagen zu können. Hier lohnt 
nochmals der Blick auf Poppers Drei-Welten-Theorie, die nun auch be-
ansprucht, für das Ganze zuständig zu sein, hierfür jedoch als Preis die 
dualistische Spaltung zwischen Materie und einem inneren Seelenwesen 
zu zahlen hat (vgl. Eccles 1994).

30	 Zu finden in einem Kapitel mit dem Titel »Geist als physikalischer Zu-
stand« (Roth 1997, 291 ff.).

31	 »Innerhalb wissenschaftlicher Erkenntnisbemühungen von Eigenschaften 
zu reden, macht nur dann Sinn, wenn diese Eigenschaften in irgend-
einer Weise kausal relevant sind. Eigenschaften, die kausal irrelevant 
sind, kann man zwar beliebig hinzudichten, doch haben sie in einem 
wissenschaftlichen Erklärungsprogramm nichts zu suchen (und lassen 
sich durch dieses auch nicht erklären). Man muss hier also fragen: Funk-
tioniert ein neuronaler elektro-chemischer Zusammenhang, von dem 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

182

Da jedoch die Tatsachen des Bewusstseins als Innen- wie auch 
Außenwelt evident erscheinen, bietet sich als alternatives Erklärungs-
modell nun an – gleichsam als zwei Seiten einer Medaille – von 
einer nicht wechselwirkenden Parallelität der phänomenologischen 
und physikalischen Denkform auszugehen. Formtheoretisch ergibt 
sich hier auf der einen Seite das Bild eines in sich geschlossenen Be-
wusstseins, das als ›Innenwelt‹ die Grenze zum unmarked space der 
›wirklichen‹ Welt nicht überschreiten kann. Auf der anderen Seite 
steht dann jene naturwissenschaftliche Grenzziehung, welche auf 
der Innenseite nur die der ›Außenwelt‹ zugerechneten Daten zulässt, 
wobei jedoch das hiermit ausgeschlossene Bewusstsein zumindest in 
methodologischer Hinsicht als Datenlieferant in Rechnung gestellt 
werden muss. Ein solcher Parallelismus führt jedoch unweigerlich in 
Wittgensteins Dilemma, dass ein im strengen Sinne durchgeführter 
Realismus mit dem Solipsismus zusammenfallen muss,32 also Be-
wusstsein und Materie dann auch mit Blick auf die Welterklärung 
als kausal austauschbar zu denken sind.33 Die Beziehung zwischen 
mind und body lässt sich also weder als einfaches Kausalverhältnis 
noch als mitlaufendes Epiphänomen paradoxiefrei beschreiben. 

Man kann eine dritte Klasse von Erklärungen versuchen, die sich 
begrifflich unter dem Stichwort der ›Emergenz‹ zusammenfassen 
lassen. Epistemisch werden die erklärenden Phänomenbereiche nun 
in einer modalen, nicht mehr jedoch in einer kausalen Beziehung 
zueinander gesehen.34 

behauptet wird, eine seiner Eigenschaften sei geistiger Art, anders, sofern 
man diesem Zusammenhang seine geistige Eigenschaft nähme – also 
ohne sie?« (Laucken 2003, 129). Konsequent zu Ende gedacht kommt 
man hier dann entweder an einen Punkt, an dem man das phänonome-
nologische Bewusstsein für überflüssig oder bestenfalls für ein unbe-
deutendes ›Selbstmissverständnis‹ hält, oder wir müssen nun doch eine 
wechselwirkende Kausalität (in welcher Form auch immer) annehmen. 
Dies würde aber »das kausale Geschlossenheitspostulat« verletzen, das 
für die »einzelnen Denkformen grundlegend und daher unverzichtbar 
ist« (Laucken 2003, 129).

32	 Vgl. Wittgenstein (1990, Proposition 5.64).
33	 Wenn man nun aber von der wichtigen »Zusatzannahme« ausgeht, dass 

zwischen »den Einheiten und Zusammenhängen des einen Gegenstands-
entwurfs und den Einheiten und Zusammenhängen des anderen Ge-
genstandsentwurfs eine strikte Zuordnungsparallelität« bestehe, dann 
ergibt sich nun die »beziehungslogische Frage«: »Wenn A und B strikt 
parallel funktionieren, kann nicht nur A durch B, sondern auch B durch 
A ersetzt werden. So sehen dies die meisten Parallelisten allerdings nicht« 
(Laucken 2003, 379 f.). 

34	 »Wenn hier von einer ermöglichenden Beziehung gesprochen wird, so 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


183

Auf den ersten Blick weist diese Lösung eine hohe Plausibilität 
auf. Die theoretische Leerstelle der Ermöglichungsbeziehung fungiert 
hier gleichsam als ein semantischer Operator, der anzeigt, dass es 
weitergeht. Der Trick besteht hier gleichsam darin, an der strengen 
kausalen Schließung der Denkformen festzuhalten. Zugleich hält 
man sich dennoch eine Möglichkeit offen, deren Grenzen zu un-
terlaufen, ohne dabei jedoch äußern zu müssen, wie dies genau ge-
schieht. Entsprechend könnte man sagen: Der Begriff Emergenz steht 
hier sozusagen als Metapher für die Notwendigkeit einer Brücke 
zwischen den Gegenstandsbereichen, ohne dabei die Trennung der 
Denkformen wirklich aufgeben zu können. Emergenz erklärt gewis-
sermaßen dort, wo nicht erklärt werden kann. Die Idee der Emergenz 
reflektiert sozusagen das Eingeständnis der Wissenschaft, dass man 
mit den eigenen Bordmitteln – also auf Basis der bislang getroffenen 
Unterscheidungen – nicht weiterkommt. Unweigerlich stoßen wir 
hier an die Grenze der modernen Unterscheidung von Wissenschaft 
und Metaphysik. Die eigentliche Leistung des Begriffs der Emergenz 
liegt also weniger in seiner Erklärungskraft denn in der Möglichkeit, 
zwischen den separierten Sphären reiner Wissenschaft vermitteln zu 
können, indem Analogien und Homologien ins Spiel gebracht wer-
den, die so lange funktionieren, wie der Diskurs sie trägt.35

Um es an dieser Stelle nochmals klarzustellen: Wir argumentieren 
hier als Soziologen. Es geht an dieser Stelle ausschließlich um die 
Funktion von Begriffen und Leitunterscheidungen einer ausdiffe-
renzierten Wissenschaft, die aus guten Gründen nicht hinter ihren 
eigenen Unterscheidungsgebrauch zurücktreten kann, einer Wissen-
schaft, die ihre Sätze nicht als Glauben, sondern als Hypothesen 
formuliert, die an Wahrheitsbedingungen geknüpft sind, welche die 
hiermit aufgeworfenen Paradoxien immerfort reifizieren. Später 
werden wir dann sehen, dass sich die gegenwärtigen Diskurse der 
Hirnforschung von der analytischen Strenge der sie konstituierenden 
Disziplinen aus verschiedenen Gründen lösen müssen.

ist damit eine ontische Modalbeziehung gemeint: eine Beziehung des 
Möglich-Machens (modal) zwischen verschiedenen Seinsgegebenheiten 
(ontisch). Es ist hier also nicht eine logische Voraussetzungsbeziehung 
zwischen Argumenten gemeint«. Im Hinblick darauf, wie »eine Ermög-
lichungsbeziehung beschaffen ist und warum sie dies ist, kann es dann 
durchaus verschiedene Erklärungen und Theorien geben« (Laucken 
2003, 384).

35	 Auch der Autopoiesis-Begriff trägt in diesem Sinne durchaus sein Ge-
heimnis, wie etwa Jörg Michael Kastl (1998) aufzeigt.

Am Anfang steht der Dualismus

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

184

2 Die Psychologie

Die Auseinandersetzungen zum Verhältnis von Geist und Gehirn 
lassen sich bis in die Antike zurückverfolgen – man denke etwa an 
Galens Ventrikellehre, entsprechend der das Seelenfluidum über die 
flüssigkeitsgefüllten Hirnkammern auf den Körper einwirken kann.36 
Im Mittelalter fielen in der christlichen Welt die Kenntnisse der Me-
dizin und hiermit auch der Hirnforschung unter das Niveau der An-
tike zurück. Mit Blick auf die Erforschung der kognitiven Prozesse 
lässt sich auch hier wieder René Descartes mit guten Gründen als 
wichtiger Referenzpunkt betrachten, von dem aus die Karten für die 
Erkenntnismöglichkeiten einer wissenschaftlichen Psychologie neu 
gemischt wurden. 

Der Körper wie auch das Gehirn erschienen nun als eine den 
physikalischen Gesetzen gehorchende Maschine und eine aufs Ex-
periment hin ausgerichtete Methodologie ließ Forschung zu einer 
distinguierten, sich selbst perpetuierenden Erkenntnispraxis werden. 
Auch wenn Descartes noch Religiosität und eine starke Nähe zum 
christlichen Glauben zugerechnet werden können, so zeigt sich in sei-
nen Schriften die Sprengkraft der Aufklärung. Wohl auch deswegen 
wurde seine physiologisch-anthropologische Schrift »Abhandlung 
über den Menschen« nicht zu seinen Lebzeiten, sondern erst 1662 
nach seinem Tode unter dem Titel »De homine« veröffentlicht. 

Wilhelm Wundt: Physiologie, Semantik und Verstehen  
noch in einem Denkraum

Die Person Wilhelm Wundt kann als einer der zentralen Knoten-
punkte der Wissenschaft von den kognitiven und geistigen Prozessen 
angesehen werden. Wissenschaft war nun schon längst zu sich selbst 
gekommen und konnte sich mit Kant erfolgreich metaphysischer 
Spekulationen erwehren. Sie wurde zur experimentellen Wissenschaft 
und konnte auch in der Psychophysiologie einige Erfolge aufwei-
sen.37 

Auf Grundlage dieses geistig-kulturellen Nährbodens gründete 
Wundt im Jahr 1879 in Leipzig das erste Institut für experimen-
telle Psychologie. Sein von Anfang an international besuchtes und 
viel beachtetes Forschungszentrum wurde zum Brutkasten unter-
schiedlicher Wissensparadigmen, die dann später in verschiedensten 
akademischen Disziplinen aufgegriffen wurden. Eine illustre Reihe 

36	 Siehe zur langen Geschichte der Hirnforschung Erhard Oeser (2002).
37	 Man denke hier etwa an das 1834 formulierte Weber-Fechner-Gesetz, 

das besagt, dass sich die empfundene Stärke von Sinneseindrücken log-
arithmisch zur objektiven Intensität des physikalischer Reize verhält.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


185

Die Psychologie

von Persönlichkeiten, die später in die Wissenschaftsgeschichte ein-
gegangen sind, hat in Wundts Labor studiert und assistiert. Zu nen-
nen sind hier unter anderen: Wladimir Michailowitsch Bechterew, 
Emile Durkheim, George Herbert Mead, Bronislaw Malinowski, 
William Isaac Thomas, Benjamin Whorf, Edward Sapir und Ed-
mund Husserl. Schon die Liste der Namen weist auf die vielfältigen 
epistemischen Räume hin, in denen sich Wundts Studien bewegten 
(Psychologie, Physiologie, Soziologie, Sozialanthropologie, Philoso-
phie und Linguistik). Wundt schloss sich zwar einerseits Kants These 
an, dass komplexe geistige Prozesse dem physikalischen und damit 
mathematisch auswertbaren Experiment zugänglich zu sein haben. 
Im Gegensatz zu Kant war Wundt jedoch andererseits der Ansicht, 
dass das Projekt der rationalen Psychologie sehr wohl auch durch 
systematische Introspektion und sprachanalytische Studien voran-
getrieben werden könne. 

Wundts Labor steht zugleich für den Beginn der experimentellen 
Psychophysiologie,38 einer Seelenkunde, die auf Selbstbeobachtung39 
und einer sozialpsychologischen Betrachtung beruht, die seelische 
Zustände eng mit dem semantischen Haushalt der Gesellschaft ver-
knüpft sieht. Mit Wundts Volkspsychologie wurde gerade Letzte-
res, die historische Veränderung des Seelischen, als ein elaboriertes 
Forschungsprojekt vorangetrieben.40 Psychologie entfaltet sich in 
Wundts Leipziger Labor zugleich als eine naturwissenschaftliche, 
eine soziolinguistische wie auch eine phänomenologisch orientierte 
Disziplin, und dies drückt sich nicht nur in den Wissenschaftlerper-
sönlichkeiten seiner später berühmt gewordenen Schüler, sondern 
zugleich in Wundts eigenem akademischen Werdegang aus. Seine Stu-
dien in postkantianischer Philosophie, Medizin und Physik kreuzten 
sich immer wieder mit einem engagierten gesellschaftlichen Interesse 
an den neuen sozialen Verhältnissen der gerade entstehenden Indu-
striegesellschaft.41 

Doch wenngleich Wundt und seine Arbeitsgruppe in all diesen 
Feldern beachtenswerte Erfolge vorweisen konnte, das Projekt, die 
unterschiedlichen Denkformen unter einem Dach und in einer wis-
senschaftlichen Diskursgemeinschaft zu vereinen, hatte über Wundts 
Zeit hinausgehend keine Zukunft. Stattdessen fand nun eine Auffä-
cherung in unterschiedliche institutionelle Zusammenhänge statt. 
Als medizinische Engführung seiner Studien – motiviert durch die 
weiteren Erfolge der Hirnforschung – schloss eine Gruppe nun 
überwiegend an psychophysiologische Denkformen an. Aus dieser 

38	 Siehe Wundt (1874).
39	 Siehe Wundt (1920).
40	 Siehe Wundt (1912).
41	 Siehe als gute Einführung in Wundts Denkräume Jüttemann (2006). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

186

Perspektive konnten die Arbeiten zum inneren Erleben dann nur 
noch belächelt werden. Eine andere Gruppe seiner Nachfolger eman-
zipierte sich wiederum mit Wilhelm Diltheys ›subjektiv gemeinten 
Sinn‹ vom naturwissenschaftlichen Forschungsanspruch. Mit dem 
Ausdrucksverstehen einer sich nun geschichtlich verstehenden Her-
meneutik begann diese Gruppe sich später dann als Betreiber von 
Geisteswissenschaft zu verstehen, um sich auch von einer auf das 
Innenleben fokussierenden phänomenologischen Philosophie abzu-
grenzen.42 Mit Blick auf die Reinheit der nun gefundenen eigenen 
Disziplin wurden die Brücken zu den Naturwissenschaften, aber auch 
zu den sich als objektiv verstehenden Wirtschafts- und Soziallehren 
abgebrochen. 

Separierung der Disziplinen

Es erscheint gewissermaßen als Ironie der Wissenschaftsgeschichte, 
dass gerade die großen Schüler aus Wundts Labor zum Meister ih-
res Faches geworden sind, indem sie sich fachlich und epistemisch 
gegenüber den jeweils anderen Gegenstandsbereichen abschotteten. 
Bechterew wurde zusammen mit Pawlow als Physiologe mit seinen 
Untersuchungen zu den konditionierten Reflexen zu einem wichtigen 
Vertreter einer ›objektiven Psychologie‹, die nun in ihren Erklärungen 
vollkommen auf das innere Seelenleben zu verzichten beansprucht. 
Durkheims Axiom, dass die Soziologie Soziales nur durch Soziales 
zu erklären habe43 – von ihm selbst dann vorbildlich an seiner be-
rühmten Studie zum Selbstmord durchexerziert44 –, führte in meta-
theoretischer wie auch methodologischer Hinsicht zu einer anderen 
Art von Schließung. Es entstand eine soziologische Disziplin, die sich 
mit Blick auf ihre eigenen Objektivitätskriterien von der Psychologie 
abgrenzen konnte. 

Husserl gelang es mit seiner konsequent angewendeten Methode 
der eidetischen Reduktion, Philosophie als Programm einer strengen 
Wissenschaft erneut aufzugreifen, um auf diesem Wege aufzuzeigen, 
dass die Tatsachen des Bewusstseins ahistorisch und in Abstraktion 
von den jeweiligen sozialen Verhältnissen für jegliches menschliche 
Bewusstsein in Anspruch zu nehmen seien. Der Weg hierzu bestand 
in der systematischen Ausklammerung all jener Aspekte, die als hi-
storisch oder sozial bedingt oder als naturwissenschaftlich erklärbar 
zu sehen sind. Erst auf diesem Wege konnte sich das Bewusstsein 
über eine Prozessanalyse als eine spezifische Zeitstruktur offenbaren, 
nämlich als jener intentionale Bogen aus Retention und Protention, 
der zugleich im Fenster des Jetzt erscheint, um dann im nächsten 

42	 Dilthey (1983).
43	 Durkheim (1999).
44	 Durkheim (1973).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


187

Die Psychologie

Moment den nächsten Bewusstseinsprozess zu enaktieren, der dann 
seinerseits als eine Einheit aus Vor- und Rückschau in einem neuen 
Zeitfenster des Jetzt erscheint. Bewusstsein offenbart sich nun als 
ein Werden, als eine spezifische Lagerung aus sukzessiven Abschat-
tungen, die das Bewusstsein zugleich als Kontinuität wie auch als 
Diskontinuität erscheinen lassen. 45 

Sapir und Whorf fanden ihre disziplinäre Identität in den Sprach-
wissenschaften. Als Paradebeispiel für die innerdisziplinäre Schlie-
ßung von Kausalzusammenhängen entwickelten sie die später als 
Sapir-Whorf-Hypothese bekannte Position, welche besagt, dass es 
vor allem die Sprache sei, welche die Kognition bestimme. Die Art 
des Denkens eines Menschen wie auch seine Wahrnehmung der Um-
welt erscheinen hier vorrangig durch seine Muttersprache geprägt.46 
Da nun einerseits eine sprachliche Relativität postuliert wird, also die 
Entwicklung eines Sprachsystems als ein abiträrer Prozess betrach-
tet wird, andererseits aber die Begriffsbildung und Semantik als ein 
von der Sprache abhängiger Prozess verstanden wird, resultiert aus 
diesem linguistischen Determinismus die Konsequenz, dass fremd-
sprachliche Texte prinzipiell nicht vollkommen ineinander übersetzt 
werden können. Denken und Sprache bilden innerhalb eines lingui-
stischen Systems eine kausal geschlossene Welt. 

Die trennscharfe Gegenstandskonstitution der jeweiligen wissen-
schaftlichen Sphären führt jeweils zum Ausschluss der jeweils anderen 
Denkformen und der hiermit möglichen Kausalitätszusammenhänge. 
So wie ein Naturwissenschaftler mit Bezug auf die kausale Geschlos-
senheit des naturwissenschaftlichen Weltbilds postulieren kann, dass 
das Denken nichts anderes sei als ein durch Umwelterfahrungen kon-
ditionierter neurophysiologischer Prozess,47 kann Durkheim in der 
gesellschaftlichen Semantik und Whorf in der Sprache die Ursache 
einer bestimmten Art und Weise des Denkens und Erlebens sehen. 

Von Wundts Schülern konnte insbesondere George Herbert Mead 
noch den interdisziplinären Blick aufrechterhalten, der in dem Leipzi-
ger Labor vorherrschte, wenngleich der psychophysiologische Zweig 
von ihm forschungspraktisch nicht mehr weiterverfolgt wurde. Sein 
Sozialbehaviorismus integriert sowohl evolutionstheoretische und 
behavioristische Elemente, physiologische Begründungsfiguren als 
auch – als wesentliche Theoriefigur – internalisierte sprachliche Sym-

45	 Vgl. Husserl (2000).
46	 Whorf (1963). 
47	 Entsprechend lässt sich nun mit Maturana sagen: »Die menschliche Exi-

stenz ist eine kontinuierliche Transzendenz, nicht im Sinne vom Hin-
ausgehen in einen fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in 
welcher unsere Körperlichkeit sich in dem Maße wie unsere Beziehungen 
verändert und umgekehrt« (Maturana 1994b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

188

bolsysteme, welche nun ihrerseits qua Kommunikation immer auch 
als soziale Prozesse zu denken sind.48 In der soziologischen Mead-Re-
zeption verschwindet seine interdisziplinäre Haltung jedoch wieder.

Aus wissenschaftssoziologischer Sicht erscheint die hier kurz skiz-
zierte Rezeptionsgeschichte hoch interessant, denn sie weist darauf 
hin, dass im 20. Jahrhundert vor allem die interdisziplinäre Abschot-
tung das Erfolgsmodell der Wissenschaft darstellt. Der Typus des 
Humboldtschen Universalgelehrten, der zugleich in Philosophie, Phy-
sik, Physiologie und Sozialanthropologie zu Hause war, verschwand 
zwar auch nach Wundt nicht vollkommen – man denke hier etwa 
an Namen wie Gregory Bateson und Helmuth Plessner. Im Sinne 
einer eigenen Schulenbildung, innerhalb der die hiermit verbundenen 
Forschungstraditionen über mehrere Wissenschaftlergenerationen 
hinweg institutionalisiert werden, sind solche integrierten Ansätze 
jedoch bislang nicht von Erfolg gekrönt. 

Eine zugleich biologisch, philosophisch, phänomenologisch und 
linguistisch fundierte Sozialanthropologie findet unter den derzeiti-
gen akademischen Strukturen keinen richtigen Platz. Interdisziplinäre 
Denker sind nur selektiv aus dem Blickwinkel jeweiliger Einzeldiszi-
plinen anschlussfähig. Beispielsweise mag die Soziologie im Einzelfall 
sehr wohl auf biologische Brückenhypothesen zurückgreifen, um 
dann jedoch in ihrem Kerngeschäft weiterhin im Sinne des Durk-
heimschen Axioms Soziales nur durch Soziales erklären zu wollen. 

Formtheoretisch bleiben die jeweiligen Denkformen in sich ge-
schlossen. Dies ist der Eintrittspreis, der entsprechend einer zwei-
wertigen Logik für eine eindeutige Gegenstandskonstitution zu zah-
len ist. Nur auf diese Weise bleibt die Subjekt-Objekt-Relation auf 
eindeutige Weise zurechenbar und nur auf diesem Weg lassen sich 
die Paradoxien vermeiden, welche sich mit dem Durchkreuzen der 
Grenzlinien ergeben würden. Die unterschiedlichen wissenschaftli-
chen Denkformen spannen hier gleichsam einen mehrdimensionalen 
Raum auf, in dem der Mensch – wie Foucault in seiner »Ordnung 
der Dinge« gezeigt hat49 – allein schon deshalb nicht zur Einheit 

48	 Mead (1998).
49	 »Am Horizont jeder Humanwissenschaft gibt es den Plan, das Bewußt-

sein des Menschen auf seine realen Bedingungen zurückzuführen, es auf 
die Inhalte und Formen zurückzubringen, die es haben entstehen lassen 
und die sich ihm verbergen. Deshalb ist das Problem des Unbewußten 
– seine Möglichkeit, sein Status, seine Existenzweise, die Mittel, es zu 
erkennen und es zu beleuchten – nicht nur ein in den Humanwissenschaf-
ten immanentes Problem, auf das sie zufällig bei ihrem Vorgehen träfen, 
sondern es ist ein Problem, das schließlich ihrer Existenz selbst koexi-
stensiv ist. Eine transzendentale Überhöhung, die in eine Entschleierung 
des Nichtbewußten umgekehrt ist, ist konstitutiv für alle Wissenschaften 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


189

Die Psychologie

kommen kann, weil die jeweils ausgeblendete Seite als Unbewusstes 
– mit Spencer Brown würde man sagen: als ›unmarked space‹ – jeden 
Versuch der exakten Bestimmung unterlaufen würde. Nolens volens 
bekommt man es hier mit Kulturpolitik, mit der Macht der Diskurse 
zu tun bzw. mit der Blindheit der Unterscheidungen von Beobach-
tern, welche sich ihrer eigenen Konstitutionsbedingungen – ihrer 
eigenen Willkür – nicht bewusst sein können. 

Der Trick der szientifistischen Aufklärung besteht gerade darin, 
in der überpointierten Abgrenzung zur jeweiligen Nachbardisziplin 
einen stabilen Eigenwert zu erzeugen, der – ohne Gefahr zu laufen, 
die eigene wissenschaftliche Identität zu verlieren – angesteuert wer-
den kann. Aus diesem Grunde wird eine in dieser Form trivialisier-
te, monokontexturale Wissenschaft zum Regelfall. Interdisziplinäre 
Denkformen sind hiermit nicht grundsätzlich ausgeschlossen, können 
sich aber nur auf instabilen, quasistationären Plateaus einrichten. 

Hier besteht dann auf der einen Seite die Gefahr, die Unterschei-
dung von Wissenschaft und Metaphysik vorschnell kollabieren zu 
lassen.50 Auf der anderen Seite droht der Verlust des Gegenstands-
bezugs angesichts einer überfordernden Komplexität. So sehr man 
mittlerweile um die Nebenfolgen disziplinärer Abschottung weiß 
und entsprechend eine interdisziplinäre Zusammenarbeit fordert, das 
crossing over bleibt im Sinne der epistimischen und institutionellen 
Konstitution wissenschaftlicher Identität prekär und gefährlich. Als 
Ausweg mag man mit Gotthard Günther auf eine mehrwertige Logik 
setzen.51 Man hätte nun von lokalen zweiwertigen Subjekt-Prädikat-
Objekt-Relationen auszugehen, wobei jedoch zugleich von anderen 
Orten aus gesehen auch mit umgekehrten Kausalitäten zu rechnen ist. 
Die unterschiedlichen Kontexturen wären nun im Sinne einer poly-
kontexturalen Logik zu verbinden, die dann auch die Relationen der 
einzelnen Perspektiven untereinander im Blick hat.52 Was dies aber 
für den semantischen Haushalt einer Wissenschaft bedeuten würde, 

vom Menschen. [...] Man wird also sagen, daß es ›Humanwissenschaft‹ 
nicht überall dort gibt, wo es um die Frage des Menschen sich handelt, 
sondern überall dort, wo in der dem Unbewußten eigenen Dimension 
Normen, Regeln und Bedeutungsmengen definiert werden, die dem Be-
wußtsein die Bedingungen seiner Formen und Inhalte enthüllen« (Fou-
cault 1999, 436f.).

50	 Mit den Projekten einer neuen Synthese, man denke hier etwa an Ervin 
Laszlo und Ken Wilber, verschwimmen zu schnell die Grenzen zwischen 
Wissenschaft und Religion, ein Dilemma, an dem auch schon die An-
throposophie nicht vorbeikam.

51	 Vgl. Günther (1978). Siehe zu einer Einführung in das Günthersche Den-
ken Nina Ort (2007).

52	 Siehe zur polykontexturalen Logik ausführlich Kapitel I.1.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

190

welche sich auf Basis einer zweiwertigen Logik und des Gesetzes des 
ausgeschlossenen Dritten ausdifferenziert hat, lässt sich an dieser 
Stelle bestenfalls erahnen.53

William James: Bewusstsein und Natur  
finden wieder zusammen

An dieser Stelle lohnt es sich, etwas ausführlicher auf den großen 
amerikanischen Psychologen William James einzugehen. Noch ra-
dikaler als Wundt steht James dafür ein, sich auf physiologische 
und naturwissenschaftliche Fakten zu beziehen, ohne dabei jedoch 
das phänomenale Bewusstsein als Forschungsgegenstand auszuklam-
mern. Im Sinne eines ›radikalen Empirismus‹ wird nun der stream 
of consciousness, der unaufhaltsam fortschreitende Strom von 
Bewusstseinsinhalten, zum eigentlichen und einzigen empirischen 
Datum erklärt. Da uns etwas anderes als unsere Sinneserfahrungen 
nicht gegeben sind, erscheinen Psychologie, Erkenntnistheorie und 
Wissenschaftstheorie jetzt untrennbar im Sinne einer reflexiven Wis-
senschaft miteinander verbunden.54

Die sich hieraus entfaltende Theorieanlage führt zu komplizierten 
Reflexionsverhältnissen, in denen die klassischen Gegensätze von 
Materialismus und Idealismus, Monismus und Pluralismus, Intellek-
tualismus und Sensualismus, Religiosität und A-Religiosität gewis-
sermaßen unterlaufen und in ein pragmatisches Arrangement einer 
reflexiven Forschungspraxis eingewoben werden.55 James entkleidet 
die mit diesen Begriffen verbundenen Konzepte ihrer Ontologie. Es 
geht nicht mehr um einen wie auch immer gearteten Essentialismus 
und auch nicht mehr um die Frage, ob die Dinge an sich wahr sind 
oder eine vom Beobachter unabhängige Essenz haben. Vielmehr 
geht es jetzt nur noch um eine Pragmatik, innerhalb derer sich die 
Prozesse bzw. Lebens- und Erkenntnisweisen dadurch als wahr er-
weisen, indem sie funktionieren. Dennoch bleibt James dem Projekt 
der Aufklärung in der Weise treu, dass er einen antimetaphysischen 
Anspruch weiterhin explizit aufrechterhält. Die Verwendung meta-
physischer Konstruktionen erscheint nun unter einem pragmatischen 
Blickwinkel: In der Forschungspraxis müsse man sich zwar »auf 
aprioristische Positionen«, also »auf Metaphysik einlassen«. Diese 
seien nun jedoch ihrerseits nicht mehr a priori zu begründen, sondern 

53	 Siehe zu einem kultursemiotischen Zugang, die hiermit verbundenen 
Kontingenzen zu bearbeiten, Dirk Rustemeyer (2006).

54	 James (1920, 149 ff.).
55	 Eine gute Einführung in die Denkwelten von James geben Rainer Diaz-

Bone und Klaus Schubert (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


191

haben sich in einem pragmatisch-empirischen Sinne als ein gangbarer 
Weg zu erweisen: »Der radikale Empirismus ist antiessenzialistisch. 
Es folgt eine Neugründung der Ontologie (die eine Auflösung der 
klassischen Ontologie ist): Substanz wird durch die Funktion der 
reinen Erfahrung gesetzt«.56 

Wissenschaft erscheint aus dieser Perspektive als eine spezialisierte 
Praxis, die, um arbeiten zu können, Wissensbestände von anderen 
Disziplinen ungeprüft voraussetzen muss. Dies stellt jedoch bei James 
nicht das Projekt der Wissenschaft als Ganzes in Frage, denn das, 
was in einer konkreten Untersuchung als Metatheorie vorausgesetzt 
werden muss, lässt sich in anderen Kontexten einer empirischen 
Untersuchung zuführen. Die metaphysischen Hilfskonstrukte lassen 
sich also wieder aufschnüren, durchlöchern, auflösen und können 
im Kontext anderer Wahrheitsbedingungen wieder fraglich werden.

Im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, deren Einzelaussagen im 
Sinne einer Abbildtheorie jeweils eindeutige Wahrheitswerte zuzu-
ordnen sind,57 operiert James im Sinne einer pragmatischen Wahr-
heitstheorie, entsprechend der selbst auf Basis von sich später als 
falsch herausstellenden Annahmen auf lokaler Ebene ›Wahrheiten‹ 
generiert werden können. Auch auf Grundlage von irrigen meta-
physischen Annahmen geplante wissenschaftliche Untersuchungen 
funktionieren, wenn sich Ergebnisse produzieren lassen, die nützlich 
erscheinen. Wahrheit erscheint nicht mehr – wie im Realismus – als 
etwas Statisches im Sinne einer strengen Korrelation von Modell und 
Wirklichkeit, sondern ist nun mit Blick auf die Wissenschaft operativ 
zu denken. Von Bedeutung ist allein, was sich mit dieser oder jener 
Konzeption alles machen lässt. 

Das für die Operationen der Wissenschaft notwendige Kriterium, 
distinktiv zwischen ›wahr‹ und ›falsch‹ unterscheiden zu können, 
wird hier zwar nicht aufgegeben, ist nun jedoch in ein pragmatisches 
Verständnis einzubetten. Entsprechend diesem werden Wahrheiten 
durch ein spezifisches Tun hervorgebracht, während andere Fragen, 
die durch dieses Prozedere nicht berührt werden, im Dunkeln bleiben 
müssen. 

Beachtenswert an dieser Stelle sind auch James’ Überlegungen zum 
Verhältnis vom Ganzem und seinen Teilen. Als Empirist fokussiert 
er auf spezifische Gegenstände und Verhältnisse und nimmt entspre-
chend Abschied von der metaphysischen Überhöhung des Ganzen. 
Einzelne Teile können miteinander in Beziehung stehen, müssen dies 
aber nicht tun. James denkt hier im Sinne eines Evolutionsmodells, 

56	 Diaz-Bone/Schubert (1996, 64).
57	 Siehe zur Entwicklung der korrespondenztheoretischen Ansätze Richard 

Kirkham (1992).

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

192

das von jeglicher Teleologie – also der Fokussierung auf einen Ge-
samtzweck oder übergreifenden Sinn – Abschied nimmt. Sinnhafte 
Beziehungen zwischen verschiedenen Teilen, die dann eine überge-
ordnete Ordnung erzeugen, sind möglich, jedoch nicht notwendig.58 

Eine der bemerkenswertesten Figuren in der Jamesschen Psycholo-
gie ist der so genannte »Wille zum Glauben«.59 Sein Ausgangspunkt 
besteht zunächst in der Überlegung, dass es keinen wirklichen Beweis 
für die Existenz der Willensfreiheit geben, die These vom Determi-
nismus also wissenschaftlich nicht wirklich widerlegt werden kann. 
Im Sinne einer pragmatischen Setzung kommt James aber zu dem 
Schluss, dass der Glaube an den Willen einen Unterschied macht. 
Die Annahme der Willensfreiheit wird für einen Akteur operativ 
wirksam, indem ein sich so verstehendes Tun und Handeln einen 
anderen Horizont bekommt als ein Tun und Handeln, welches sich 
als determiniert begreift. 

Die Annahme eines Willen lässt Handeln anders reflektieren und 
führt entsprechend zu anderen Ergebnissen. In gleicher Weise macht 
es für James pragmatisch einen Unterschied, ob man an die Möglich-
keit der Wahrheit glaubt oder nicht. Operativ ergeben sich andere 
Perspektiven auf die Gestaltbarkeit der eigenen Wirklichkeit, wenn 
man wissenschaftliche Erkenntnis für möglich hält. 

Ebenso wird in James’ radikalem Empirismus auch die religiöse 
Erfahrung im pragmatischen Sinne zu einem Bestandteil der Wirk-
lichkeit. In ihrer Vielfalt (wieder nicht als Einheit zu denken) ist sie 
Teil der menschlichen Erfahrensmöglichkeit.60 Homolog zum Um-
gang mit der Frage der Wahrheit und der Willensfreiheit wird die 
religiöse Frage deontologisiert: Ob es Gott gibt oder nicht, kann 
nicht beantwortet werden. Der Wille zum Glauben – hier wiederum 
als Praxis zu verstehen – eröffnet jedoch die Möglichkeit, sich in den 
Raum des Glaubens zu begeben, was als eigene Erfahrungsqualität 
– etwa in Gestalt des In-der-Welt-Zuhause-Seins – einen Unterschied 
macht. Der Glaube wird wirklich, weil die durch den Willen zum 
Glauben operativ hergestellten Wirklichkeiten im stream of cons-
ciousness eine Differenz erzeugen.

Versuchen wir nun aus einer formtheoretischen Perspektive zu re-
konstruieren, wie James mit der Subjekt-Objekt-Dichotomie umgeht. 
Wenngleich der radikale Empirismus bei der Bewusstseinserfahrung 
als dem eigentlichen empirischen Gegenstand ansetzt, führt dies bei 
James nicht in den solipsistischen Trugschluss, dass der Geist die 
Wirklichkeit nur erträume. Im Sinne seiner szientistischen Position 
werden die Wahrheitsbedingungen einer robusten Realität, entspre-

58	 Vgl. James (1992 [1914]).
59	 Siehe James (1975).
60	 Vgl. James (1997 [1901]). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


193

Die Psychologie

chend der auf Basis von Beobachtung zwischen wahr und falsch zu 
diskriminieren ist, weiterhin in Anspruch genommen. 

Dennoch fallen Solipsismus und Realismus hier nicht zusammen, 
denn die Spannung zwischen Subjekt und Objekt bleibt weiterhin 
bestehen. Sie wird nun aber nicht mehr ontisch, sondern operativ 
gefasst. Es stellt sich nicht mehr die Frage, ob es ein Subjekt oder 
eine Realität gebe, sondern wie die Wirklichkeiten erzeugt werden, 
in denen dann auch Subjekte und Objekte ausflaggen. Forschungs-
praktisch umschifft James damit das Dilemma, sich zwischen einer 
dualistischen und einer monistischen Position entscheiden zu müssen, 
und vermeidet auf diesem Wege die Paradoxie, dass die Festlegung 
auf jeweils eine Seite zugleich die andere reifiziert. Das Paradoxon 
einer objektiven Wirklichkeit, die nur durch Beobachtung sichtbar 
wird, wenngleich sich der Beobachter objektiv nicht finden lässt, 
wird nun pragmatisch entfaltet. 

Formtheoretisch gesprochen vollzieht James hier den Wiederein-
tritt der Form in die Form. Die Operation des Unterscheidens erzeugt 
das Unterschiedene. Die Unterscheidung tritt in sich selber ein und 
macht nun als Form einen Unterschied. Dies ist nur als Prozess und 
damit unter Verbrauch von Zeit möglich. Das Subjekt ist nicht. Es 
hat keine Existenz als solches, sondern wird, entsteht und reaffi-
miert sich in den Prozessen des Unterscheidens und Entscheidens. 
Als Einheit von Operator und Wirkung braucht das Subjekt nun 
nicht mehr essentialistisch verstanden zu werden, sondern erscheint 
als Prozedere einer sich immerfort verschiebenden Unterscheidung. 
Die gleiche formale Figur steckt auch in der Konzeption vom ›Willen 
zum Glauben‹. 

Auch hier wird das Subjekt in seiner religiösen Erfahrung ernst 
genommen, ohne dabei das Religiöse ontisch reifizieren zu müssen. 
Von der Theorieanlage her ist James damit seiner Zeit weit vor-
aus. Seine Epistemologie verlässt den linearen Gegenstandbezug der 
klassischen Subjekt-Objekt-Dichotomie und operiert stattdessen mit 
differenztheoretischen Figuren, mit denen wir erst heute langsam 
umzugehen lernen. Anders als Wundt, der phänomenologische und 
naturwissenschaftliche Zugänge zwar zu würdigen wusste, aber noch 
nicht zusammenbringen konnte, fügt sich bei James das szientistische 
Antimetaphysikprojekt zu einem Arrangement, das weder auf Reli-
gion noch auf einen freien Willen zu verzichten braucht. 

Wenngleich William James unbestritten in den Olymp der zentra-
len Figuren der akademischen Psychologie aufgestiegen ist, lässt sich 
mit Blick auf seine Erbfolge das gleiche Phänomen beobachten wie 
schon bei Wundt. Seine Forschungsarbeiten stellten zwar wichtige 
Grundlage für den philosophischen Pragmatismus, die Gestaltpsy-
chologie, den Behaviorismus und die Religionspsychologie zur Verfü-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

194

gung – doch wiederum nur zu dem Preis, dass die unterschiedlichen 
Denkformen sich auseinanderentwickelten und der Gegenstandsbe-
zug wieder trivialisiert wurde. In Hinblick auf die Komplexität seiner 
methodologischen und erkenntnistheoretischen Implikationen war 
der Ansatz von James nicht Schulen bildend. 

Der Behaviorismus: die Ausblendung der  
subjektiven Erfahrung

Am deutlichsten wird dies wohl in der Figur des berühmten James 
-Schülers John B. Watson. Der von ihm mitbegründete Behavioris-
mus erfuhr eine ungleich wirksamere akademische Institutionalisie-
rung als die komplexen Denkformen seines Lehrers. »Psychologie, 
wie der Behaviorist sie sieht, ist ein vollkommen objektiver, expe-
rimenteller Zweig der Naturwissenschaften. Ihr theoretisches Ziel 
ist die Vorhersage und Kontrolle von Verhalten«.61 So lautete nun 
das Paradigma einer »Psychologie ohne Bewußtsein«.62 Die metho-
dologische Entscheidung, welche diesen Weg gangbar werden ließ, 
bestand darin, die wissenschaftliche Modellbildung und die hieraus 
folgenden Experimentalbedingungen allein am sichtbaren Verhalten 
eines Menschen auszurichten. Hierdurch konnte das innere Erleben 
des Untersuchungsgegenstandes im Sinne des Black-Box-Modells 
konsequent ausgeblendet werden. 

Man konnte sich nun allein auf die Input-Output-Relation be-
schränken, also darauf, wie die Beziehung zwischen Reiz und Reak-
tion in ein mathematisch beschreibbares Schema gebracht werden 
kann. Pawlows Modell der Konditionierung63 bestätigte das For-
schungsprogramm einer subjektlosen Psychologie, deren Reiz-Reak-
tions-Ketten sich jetzt auch ohne den Umweg über das Bewusstsein 
erklären ließen.� Als Modell steht jener berühmte Hund Pate, der bei 
der Futterpräsentation und dem gleichzeitigen Erklingen einer Gloc-
ke die beiden Reize koppelt, um dann nach erfolgter Konditionierung 
allein beim Glockenklang seinen Speichelfluss zu steigern (klassische 
Konditionierung), und der seine Verhaltensweisen durch Belohnung 
oder Bestrafung verstärken bzw. unterdrücken lässt (operante Kon-
ditionierung). 

Wider aller Kritik an diesem technokratischen Verhaltensmodell 
muss der Behaviorismus wohl heute als eine der großen Erfolgsge-
schichten der akademischen Psychologie gesehen werden. Sowohl 
in der Organisations-, Arbeits- und Werbepsychologie als auch in 

61	 Watson (1913), Übersetzung nach Lück und Miller (1999, 113).
62	 So der Titel von Klaus-Jürgen Bruder (1982).
63	 Pawlow (1927a; 1927b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


195

Die Psychologie

der klinischen Psychologie gelang ihm über mehrere Forschergene-
rationen hinweg eine breite Institutionalisierung über entsprechend 
ausgerichtete Lehrstühle. Mit der Verhaltenstherapie verbreitet sich 
zudem auch ein außeruniversitärer klinischer Anwendungsbereich. 
Gerade über den Weg der Ausblendung des Bewusstseins lässt sich 
eine Vielzahl trennscharfer Experimentalstudien planen, in denen 
dann das Modell gegenüber der Beobachtung in systematischer 
Weise verrechnet werden kann. Solche Experimentalsysteme eignen 
sich als distinktive Hypothesenproduzenten, deren Ergebnisse sich 
leicht innerhalb des eigenen wissenschaftlichen Diskursuniversums 
anhand entsprechend formulierter Wahrheitskriterien weiterverar-
beiten lassen. Forschungspraktisch funktioniert der ›Trick‹, durch 
eine solchermaßen institutionalisierte Verhaltenswissenschaft ›Ob-
jektivität‹ herzustellen, deshalb, weil das Subjekt aus der Theoriebil-
dung zumindest so gut ausgeklammert wird, dass ein Und-weiter-So 
der institutionalisierten Forschungspraxis garantiert ist. Ein solches 
Vorgehen nährt natürlich den Verdacht, dass man sich metatheo-
retisch nur noch in Tautologien bewege, also nicht wirklich Neues 
an Erkenntnis generiere. Doch genau so funktioniert eine in solcher 
Weise objektivierende Wissenschaft: Der Gegenstandsbezug wird in 
einer Weise fixiert, dass eben Aussagen über genau diesen und nur 
über diesen Gegenstandsbezug möglich werden. 

Mit fortschreitender Komplexität des psychologischen Gegenstan-
des wird es allerdings auch für eine behavioristische Psychologie 
nötig, das ausgeschlossene Subjekt zumindest teilweise in den me-
thodologischen Prozess wieder mit einzubeziehen. So wird in der 
Experimentalpsychologie die Erste-Person-Perspektive sehr wohl 
genutzt, um Zeugnis über bestimmte Zustände abzugeben – etwa in 
dem Sinne, dass der Psychologe zu informieren ist, wo und wann bei-
spielsweise eine Angststörung aufgetreten ist. Nach der Indizierung 
des Sachverhaltes wird dann jedoch weiterhin auf ein Ursachenmo-
dell abgestellt, das auf theoretischer wie auch operationaler Ebene 
das Bewusstsein wieder ausblendet. Bewusstseinsdaten werden hier 
nur im Sinne einer Anzeigenfunktion genutzt, während auf der Ebene 
der wissenschaftlichen Reflexion der objektivistische Gegenstands-
bereich geschlossen bleibt. 

Zudem haben komplexere behavioristische Modelle auch die Ei-
genaktivitäten des zu untersuchenden Gegenstandes mit zu berück-
sichtigen. Im Sinne nicht trivialer Maschinen müssen mehrstufige 
Lernmodelle vorausgesetzt werden, entsprechend denen ein Organis-
mus auf Basis seiner eigenen Geschichte selektiv auf konditionieren-
de Stimuli reagiert, also die Möglichkeiten der Konditionierbarkeit 
wiederum durch frühere Konditionierungen beeinflusst werden. Erst 
auf diesem Wege lässt sich beispielsweise der empirische Befund ins 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

196

behavioristische Modell integrieren, dass manche Akteure durch 
Misserfolge mehr demotiviert werden als andere. 

Im Sinne des eingeschlossenen Ausgeschlossenen werden Selbst-
wirksamkeitserwartungen (engl. perceived self-efficacy) auf diesem 
Weg zum Bestandteil eines behavioristischen Modells, das jedoch 
weiterhin auf Objektivierung und Schematisierung im Sinne eindeu-
tiger Kausalitätszurechnungen setzt.64 Homologes gilt nun auch für 
die klinische Anwendung eines solchen Modells. Auf einer hand-
lungspraktischen Ebene geht die so genannte ›kognitive Verhaltens-
therapie‹ zwar sehr wohl davon aus, dass Kognitionen auch durch 
ihren semantischen Gehalt das Erleben, Fühlen und Verhalten einer 
Person beeinflussen und entsprechend eine Verhaltensänderung auch 
die Veränderung von Kognitionen voraussetzt.65 Diese alltagsprak-
tische Vermischung von subjektiven und objektiven Komponenten 
stellt das behavioristische System jedoch nicht wirklich in Frage, da 
das auf diesem Wege eingeschlossene Subjekt epistemisch wieder 
ausgeblendet werden kann. Dies geschieht dann beispielsweise in 
der Forschung dadurch, indem Antworten in einem Fragebogen als 
Hinweise auf Persönlichkeitskonstrukte und nicht als Verweis auf 
Bewusstseinsprozesse genommen werden.

An dieser Stelle ist aus wissenschaftssoziologischer Perspektive zu 
vermuten, dass der Behaviorismus als wissenschaftliches Programm 
gerade deshalb Erfolg hatte, weil er die im Handeln angelegte Span-
nung zwischen Subjekt und Objekt einseitig und selbstimmunisierend 
dem Verhalten zurechnen konnte. Die Metaphysik dieser Denkform 
bleibt hiermit unsichtbar. Der blinde Fleck der eigenen Erkenntnis-
praxis führt nicht zu verstörenden erkenntnistheoretische Reflexio-
nen.

In Bezug auf die kognitivistische Erweiterung des Behaviorismus 
lässt sich das Verhältnis vom Einschluss des Ausgeschlossenen mit 
Klaus-Jürgen Bruder noch auf eine andere Weise verstehen. Während 
sich der alte Behaviorismus entsprechend einem trivialen Maschinen-
modell der Kontrolle und Manipulation von Verhalten durch eine 
wissenschaftliche Psychologie verschrieben hat, kann das erweiterte 
Modell gleichsam als eine Doppelung der Subjekt-Objekt-Dichoto-
mie gelesen werden.

Diese Dichotomie wird nun in das Individuum kopiert, welches 
die kognitive Vermittlung zu leisten hat, ohne dabei jedoch den 
behavioristischen Anspruch an externer Kontrolle von Verhalten 
aufzugeben. Dem Individuum, zuvor nur Objekt, wird nun eine 
Handlungsträgerschaft zugerechnet, über die es sich mittels selbst-
steuernder Eingriffe zum Objekt zu machen hat: »Die Vorstellung 

64	 Vgl. Albert Bandura (1977).
65	 Vgl. Aaron T. Beck und Arthur Freeman (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


197

der kognitiven Vermittlung der Kontrolle, durch die diese Einseitig-
keit überwunden werden soll, die Beteiligung des Subjekts an der 
Herstellung der Kontrolle/Konditionierung, ist aber nichts anderes 
als die der Übernahme der Kontrolle in die Regie des Individuums«, 
und dies genau ist dann mit »Selbstkontrolle« gemeint.66 Mit Sabine 
Maasen gesprochen begegnen wir hier jenem »formalen, entsubstan-
tialisierten Verständnis von Willensfreiheit«, in der diese »nicht mehr 
länger als zentrales Merkmal einer reifen Persönlichkeit beschworen, 
sondern in ontologisch reduzierter Form lediglich als Adresse für 
Selbst- und Fremdsteuerung verstanden« wird. »Mit Blick auf den 
Diskurs der hiermit verbundenen Praktiken ist dabei entscheidend, 
dass sich das Verständnis von Willentlichkeit von den Inhalten (was) 
auf die Prozeduren (wie) verlagert«.67

Konstruktivistische und postmoderne Psychologie

Schauen wir mit Blick auf die Konstitution des Gegenstandsbereichs 
kurz auf einige wenige andere Stationen der Psychologie – wohl wis-
send, dass es an dieser Stelle weder um die Rekonstruktion der Psy-
chologiegeschichte noch um Vollständigkeit gehen kann. Vielmehr 
liegt das Ziel der Ausführungen darin, an bestimmten Eckpunkten 
aufzeigen, welche Weichenstellungen in Bezug auf die Bearbeitung 
der Subjekt-Objekt-Dichotomie getroffen werden (können). 

Mit Jean Piaget lässt sich wieder eine Forscherpersönlichkeit nen-
nen, welche die engen Grenzen wohl definierten Gegenstandsbezugs 
überschreitet und sein Forschungsprogramm im Zwischenreich von 
Epistemologie, Naturwissenschaften, Psychologie und Philosophie 
verortet. Sein eigentliches Arbeitsprogramm bestand in der Entwick-
lung einer genetischen Epistemologie, mit der es möglich wird, Den-
ken und Begreifen zu naturalisieren. Mit der Beschreibung des kogni-
tiven Prozesses als ein Wechselspiel von Assimilation und Akkommo-
dation wird die Beziehung zwischen Erkennen und Erkanntem von 
Piaget als komplexes Phänomen rekonstruiert: nämlich einerseits als 
induktiver Prozess des Hervorbringens einer Wirklichkeit, der auf der 
Anwendung bereits bestehender Schemata beruht, sowie andererseits 
als ein durch die Umwelt provozierter veränderter Unterscheidungs-
gebrauch, der dann Welt in neuen Schemata begreifen lässt. 

Die Idee, Kognitionen auf die Ontogenese eines Organismus in 
Abhängigkeit von seiner Umweltbeziehung zurückzuführen, fand zu 
Piagets Lebzeiten kaum Resonanz in der akademischen Welt. Inner-
halb der akademischen Psychologie beschränkt sich die Rezeption 

66	 Bruder (1993, 243).
67	 Maasen (2006, 298). 

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

198

von Piaget weitgehend auf seine entwicklungspsychologischen Stu-
dien an Kindern.68 Die erkenntnistheoretischen Implikationen seiner 
Arbeiten wurden erst im Diskurs des Radikalen Konstruktivismus 
wieder aufgegriffen.69 

In diesem Zusammenhang ist kurz auf die programmatische De-
klaration einer postmodernen Psychologie durch einige Autoren 
einzugehen.70 Mit Blick auf poststrukturalistische und konstruk-
tivistische Perspektiven wird hier eine neue Denkweise eingefor-
dert, die dann teilweise mit Wundt und James wieder an die großen 
Denker der Psychologie anschließt. Diese werden jedoch in einen 
neurobiologischen Konstruktivismus eingebettet, der die Grenzen 
zwischen Epistemologie, Phänomenologie und Naturwissenschaften 
verwischen lässt.71 So wünschenswert diese Wende auch erscheinen 
mag, entgegen ihrer Selbstbeschreibung als zeitgemäße Denkform 
der akademischen Psychologie gelang der postmodernen Psychologie 
bislang kaum eine entsprechende Institutionalisierung, etwa in Form 
diesbezüglicher Lehrstühle. Der main stream universitärer psycholo-
gischer Forschung beschränkt sich weitgehend auf ein naturwissen-
schaftliches Gegenstandsverständnis, während psychoanalytische, 
hermeneutische und linguistische Zugänge zunehmend verdrängt 
werden. Einer integrativen konstruktivistischen Psychologie wird 
somit bislang kaum ein eigenständiger akademischer Raum zuge-
standen.72 

Auch hier scheint die Trivialisierung des wissenschaftlichen Ge-
genstandsbezuges für die Psychologie derzeit den attraktiveren Eigen-
wert zu bilden, um sich als wissenschaftliche Disziplin ihrer selbst zu 
vergewissern. Diese Selbstplausibilisierung als Wissenschaft gelingt 
derzeit leichter, indem man von dem großen Erbe der Gründungsvä-
ter James und Wundt nur die eine Hälfte übernimmt, und also die 
Paradoxien der Subjekt-Objekt-Dichotomie aus dem Gegenstands-
bezug ausklammert. 

68	 Seine Arbeiten zur Entwicklung des kindlichen Denkens stellen ein me-
thodologisches cross over aus Experiment, Gespräch und semantischen 
Analysen dar. Insbesondere der letzte Punkt wird später für die akade-
mische Psychologie zu einem Kritikpunkt, da die mathematische For-
malisierbarkeit semantischer Studien nicht möglich sei und zudem die 
Inferenz zwischen Aussage und Kompetenz durchaus fraglich erscheine.

69	 Vgl. Gebhard Rusch und Siegried Schmidt (1994).
70	 Siehe für Deutschland etwa Stangl (1989) sowie Bruder (1993).
71	 Siehe zur Grundlegung des neurobiologischen Konstruktivismus Ma-

turana (1985a).
72	 Man mag sich dann mit Kenneth Gergen (1990) über die Beharrungs-

kraft der »›Oldstream‹-Psychologie« wundern (Mattes/Schraube 2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


199

Fassen wir zusammen: Mit Blick auf die kurze und lückenhafte 
Skizze der Wissenschaftsgeschichte von Psychologie begegnen wir 
hier einer Ausdifferenzierung in unterschiedliche akademische Dis-
ziplinen. Während bei Wundt Philosophie, Phänomenologie, Lin-
guistik und Psychophysiologie noch in einer Diskursgemeinschaft 
standen, trennten sich die Felder rasch im Sinne der Schließung des 
eigenen Gegenstandsbezugs in den neu entstandenen Disziplinen. Das 
dem Kognitionsthema inhärente Subjekt-Objekt-Problem wird da-
bei in verschiedenen Formen entfaltet. Auf der einen Seite begegnen 
wir elaborierten erkenntnistheoretischen Reflexionen – man denke 
hier etwa an William James’ radikalen Empirismus. Auf der anderen 
Seite treffen wir – etwa in Form der akademisch erfolgreich insti-
tutionalisierten behavioristischen Tradition – auf reduktionistische 
Positionen, welche das Subjekt und seine Paradoxien in die Black 
Box bannen, und gerade hierdurch – trotz aller noch so berechtigten 
Kritik – unangreifbar bleiben.73

73	 Auf die sich überwiegend im Kontext der medizinischen Fakultäten ent-
faltende Hirnforschung können wir an dieser Stelle nicht ausführlicher 
eingehen. An dieser Stelle sei nur so viel gesagt, dass sich der fachliche 
Diskurs vor allem an jenen zwei Paradigmen abarbeitet, die sich mit den 
Begriffen Lokalismus und Holismus umschreiben lassen. Aus der einen 
Perspektive werden die Hirnfunktionen an bestimmten Stellen lokalisiert 
gesehen. Medizingeschichtlich bekannt geworden ist hier etwa die alte 
Lehre der Phrenologie, welche dann später mit Entdeckung bestimmter 
funktionaler Hirnareale unterfüttert werden konnte – man denke hier 
etwa an die für die Sprachkompetenz wichtigen Broca- und Wernecke-
Zentren. (Die Beschädigung des Ersteren führt zum Verlust der Sprach-
fähigkeit, die des Letzteren zum Verlust der Möglichkeit, Sprache zu 
verstehen). 

	 Demgegenüber sieht die holistische Perspektive einzelne Funktionen 
über mehrere Hirnbereiche hinweg im Sinne einer netzwerkförmigen 
Organisation verteilt. Auch für diese Position gibt es empirische Belege, 
etwa den Befund, dass die Zerstörung einer bestimmten Funktion wieder 
ausgeglichen werden kann, indem die kognitive Leistung auf neuronalen 
Wegen erneut rehabilitiert werden kann. Mit Blick auf die raum-zeitliche 
Integration der Hirnfunktionen gehen viele der zeitgenössischen Hirnfor-
scher von der gleichzeitigen Relevanz beider Paradigmen aus. Das Gehirn 
erscheint für sie zwar modular organisiert, was dann jedoch nicht im 
Widerspruch zu einem Modell gesehen wird, entsprechend dem die Inte-
gration neuronaler Aktivitäten nicht über eine hierarchische Organisati-
on, sondern über dezentrisch verteilte Resonanzprozesse vonstattengeht. 
Siehe hierzu etwa die Arbeiten von Wolf Singer zum Bindungsproblem 
(Singer 2002) oder Gerald Edelmans Konzeption der reentranten Ver-
knüpfungen (Edelman 2004).

Die Psychologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

200

 3 Die modernen Kognitionswissenschaften 

Wir kommen nun zu den Kognitionswissenschaften, welche in den 
50er Jahren des letzten Jahrhunderts als ein neuer interdisziplinärer 
Forschungszusammenhang entstanden sind. Das ›Computermodell 
des Geistes‹ bildete die verbindende Klammer, unter der Kyberne-
tiker, Informatiker, Linguisten, Biophysiker und Anthropologen zu 
einem neuen Forschungsparadigma zusammenfanden. 

Die Black Box des Behaviorismus wurde aufgelöst, indem nun 
deutlich zwischen Hard- und Software unterschieden wurde. Ent-
sprechend dem ›Mulirealisationsargument‹ erschien das Gehirn im 
Prinzip als eine große Rechenmaschine und in diesem Sinne sei das 
Substrat, was die Berechnungen ermöglicht, prinzipiell austauschbar. 
Das Eigentliche, worauf es ankäme, sei die Programmierung, also 
die Art der Daten und die Algorithmen, mit denen diese verrechnet 
werden. Hiermit vertrat man weiterhin ein objektivistisches For-
schungsprogramm, das auf technische Verhaltenskontrolle setzt.74 
Anders als der Behaviorismus sah man sich nun jedoch in der Lage, 
die inneren Prozesse der Informationsverarbeitung zu thematisieren. 

Mittels der hiermit verbundenen formalen Beschreibungen nahm 
man gleichzeitig Abstand von einer Biologie, deren physiologische 
und hirnatomische Modelle damals noch zu sehr mit dem gesell-
schaftspolitisch diskreditierten Rassenbegriff assoziiert wurden. Man 
konnte nun, wie Michael Hagner aufzeigt, auf die alten Hirnbilder 
verzichten: »Im Gegensatz zu der physiognomischen Tradition der 
Hirnbilder, die erstens von der Struktur auf die Funktion schließen 
und die zweitens typologisierend und individualisierend vorgehen, 
wobei die jeweiligen Unterschiede minimal sein können, handelt 
es sich in der Kybernetik um universalisierende Bilder, die jedoch 
nicht mehr auf irgendeine Struktur verweisen, denn diese ist für jene 
gleichgültig«.75 

Von den kybernetischen Vordenkern vorbereitet und in den 
berühmten Macy-Konferenzen in einen gemeinsamen Kontext 
gebracht,76 konnte schließlich abseits des akademischen Main-
streams von Psychologie, Biologie und Medizin ein neuer Diskurs- 
und Forschungszusammenhang entstehen, in dem die neuen Techni-
ken der künstlichen Intelligenz, die Logik und die Linguistik in eine 
produktive Beziehung zueinander traten. Auf diese Weise konnten 
dann so unterschiedliche Charaktere wie Allen Newell, Herbert Si-
mon, Marvin Minsky und Noam Chomsky zusammenfinden, um die 

74	 Die Wissenschaftsgeschichte lässt auch hier eine Verbindung von Mensch, 
Maschine und Kriegstechnologie entdecken. Siehe Peter Galison (2001).

75	 Hagner (2006, 215).
76	 Siehe Pias (2003/2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


201

Die modernen Kognitionswissenschaften

Informationsverarbeitung als einen Vorgang logisch-symbolischer 
Operationen zu beschreiben. Chomskys Untersuchungen zu formalen 
Sprachen gingen hier sozusagen Hand in Hand mit der Entwicklung 
von Automatensprachen. Gemeinsam folgte man der Idee, dass sich 
geistige Fähigkeiten allein auf Softwareebene beschreiben lassen, man 
also auf eine ausführlichere Untersuchung der physiologischen Pro-
zesse des Gehirns verzichten könne. 

Kognitivismus: Das Gehirn  
als Symbolverarbeitungsmaschine

Das in dieser Weise formulierte kognitivistische Paradigma gestat-
tete es, die Rationalität wieder in den Akteur zurückzuverlegen, 
ohne dabei die wissenschaftliche Haltung einer objektivistischen 
Gegenstandsbestimmung und die ingenieurale Idee der technischen 
Beherrschbarkeit aufgeben zu müssen. Mit Chomskys Transfor-
mationsgrammatik lassen sich Oberflächen- und Tiefenstrukturen 
der Sprache nun sauber voneinander scheiden. Die Paradoxie der 
Rekursivität von Syntax und Semantik wird gebannt, indem eine 
Metasprache – eine Sprache hinter der Sprache – postuliert wird, 
deren Gesetzlichkeit dann zusätzlich als ›Universalgrammatik‹ in der 
biologischen ›Hardware‹ verankert gesehen wird.

Komplementär hierzu konnte dann der spätere Nobelpreisträger 
Simon den rational handelnden Akteur als Ausgangspunkt einer 
Wirtschaftstheorie postulieren, die auf den freien wie auch vernünfti-
gen Menschen setzt, um diesen dann zugleich einem technokratischen 
Wirtschafts- und Handlungsmodell zu unterwerfen.77 Die mit der als 
Symbolverarbeitungsprogramm in den Akteur zurückverlegte Ratio-
nalität geht hier fließend in das Modell des Rational Choice über. 
Insbesondere im angloamerikanischen Kontext fiel das kognitivisti-
sche Paradigma auf den fruchtbaren Boden einer sich als liberal wie 
auch individualistisch verstehenden Gesellschaft,78 in der man jedoch 
weiterhin an dem modernistischen Programm der Beherrschbarkeit 
sozialer und psychischer Prozesse festhalten wollte.79

Innerhalb der Psychologiegeschichte wird der Kognitivismus von 
manchen Autoren als ein Paradigmenwechsel innerhalb der Psy-

77	 Simon (1959).
78	 Siehe in Hinblick auf die für die Kybernetik unterschiedlichen Rezepti-

onsbedingungen in Deutschland und den USA Gotthard Günther (1975). 
79	 Die Begegnung mit der Kybernetik führt hier noch nicht mit Harrison 

White zur Einsicht, dass Kontrolle nur möglich ist, indem die eigene 
Identität preisgegeben wird, Epistemologie und Gegenstandskonstitution 
also untrennbar miteinander verschränkt sind (White 1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


202

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

chologie stilisiert. Entsprechend dieser ›kognitiven Wende‹ oder gar 
»cognitive revolution« sei hiermit das behavioristische Paradigma 
nun endgültig abgelöst.80 Empirisch lässt sich demgegenüber jedoch 
feststellen, dass der Behaviorismus weder im Sinne von Popper als 
falsifiziert ad acta gelegt wurde. Ebenso wenig verschwand sein 
Denkstil, weil mit Kuhn gesprochen nun ein neues Schema die alten 
Denkfiguren als unpassend erscheinen ließe und in der behavioristi-
schen Theorieentwicklung vermehrt Anomalien aufträten, welche 
ihre Forschungspraxis immer mehr in Inkonsistenzen verwickeln 
würden.81 Vielmehr werden auch heute noch entsprechende Lehr-
stühle ausgeschrieben und eine Zitationsanalyse kann für die 80er 
Jahre aufzeigen, dass auch in diesem Zeitraum wesentlich mehr be-
havioristische als kognitivistische Beiträge veröffentlicht und zitiert 
wurden.82 De facto blieb die hier proklamierte wissenschaftliche 
Revolution für die Psychologie also aus. 

Ein Forschungsprogramm verschwindet nicht dadurch, dass es 
von einer anderen Perspektive aus als überwunden, altmodisch oder 
unzeitgemäß beobachtet wird. So wie auch innerhalb der Soziologie 
weder die Rational Choice Theorie verschwindet, indem externe Be-
obachter diese Ansätze für widerlegt halten,83 ist auch für die Psycho-

80	 So Bernhard Baars (1986).
81	 Vgl. Thomas Kuhn (1988 [1977]).
82	 Vgl. Friman, P.C. et al. (1993).
83	 Hierzu Renate Mayntz: »Da Rational Choice die am besten ausgearbeite-

te, am weitesten formalisierte und mathematisch eleganteste Sozialtheorie 
ist, entzündet sich die Diskussion heute vor allem am augenscheinlichen 
Widerspruch zwischen dem auch in der Soziologie benutzten Modell des 
rationalen Akteurs und den dieses Modell in Frage stellenden Ergebnis-
sen der kognitiven Psychologie, der experimentellen Spieltheorie und 
der experimentellen Wirtschaftsforschung. Einerseits wird behauptet, 
dass die experimentellen Ergebnisse das Modell des rationalen Akteurs 
empirisch widerlegen und damit unbrauchbar machen (zum Beispiel 
Frohlich/Oppenheimer 2006); dem wird entgegengehalten, dass diese 
experimentellen Ergebnisse zwar eine Herausforderung für die formale 
Modellierung darstellen, den Kern des Modells des rationalen Akteurs 
aber nicht antasten (zum Beispiel Gintis 2005). Der Punkt, an dem man-
gelnde Wirklichkeitsnähe die Fruchtbarkeit eines theoretischen Modells 
beeinträchtigt, ist schwer zu bestimmen; er hängt mit einer methodolo-
gischen Grundsatzentscheidung zusammen, der Wahl zwischen einem 
eher empirisch-induktiven oder eher axiomatisch-deduktiven Vorgehen. 
Wenn wir theoretische Modelle durchspielen wollen, sind wirklichkeits-
nahe Verhaltensannahmen nicht zentral. Auch wenn empirisch längst 
bewiesen ist, dass der homo sapiens kein homo oeconomicus ist, bleibt 
Rational Choice eine Theorie, die sich in empirischen Untersuchungen 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


203

Die modernen Kognitionswissenschaften

logie die Idee eines einheitlichen Diskurses, dessen Paradigmen die 
ganze Disziplin versklaven, empirisch nicht zu halten. Vielmehr zeigt 
sich eine Vielheit von Wissenschaftspraxen, die mit Blick auf ihre 
jeweils empirisch zu überprüfenden Wahrheitsbedingungen gerade 
dadurch zu sich selbst kommen, indem sie sich voneinander abgren-
zen und auf diesem Wege einen operationsfähigen Gegenstandsbezug 
konstituieren, der gerade deshalb als Forschungspraxis funktioniert, 
weil sich die hiermit verbundenen Reduktionismen institutionalisie-
ren lassen.

Das kognitivistische Forschungsprogramm entwickelte sich we-
der gegen noch anstelle des Behaviorismus, sondern erschien als 
eine neue Diskursformation, mit der ein eigenes Diskursuniversum 
entstand, das einen neuen Gegenstandsbereich als Wissenschaft zu 
konstitutieren vermochte.84 In diesem Sinne ist der Kognitivismus 
dann auch eher als das uneheliche Kind von Computerwissenschaf-
ten und Linguistik anzusehen denn als ein Spross der akademischen 
Psychologie. 

Schauen wir in diesem Sinne nun ausführlicher auf die Eigenarten 
des Kognitivismus. Kognition – und entsprechend auch die Hirn-
tätigkeit – werden entsprechend dem Modell des Neumannschen 
Computers als regelgeleitete Operationen physikalisch realisierter 
Symbolsysteme beschrieben. Pate steht hier die Idee einer Rechenma-
schine, die mit einem zentralen Rechenprozessor auf unterschiedliche 
Speicherzellen, Zusatzprozessoren, Puffer etc. zurückgreifen kann, 
um auf diesem Wege im Sinne wohl definierter logischer Operationen 
die alltäglich anfallenden kognitiven Aufgaben zu lösen. Es wird 
nun von hierarchischen Verarbeitungsstrukturen ausgegangen, die 
man sich entsprechend Marvin Minskys ›Mentopolis‹ als hochgradig 
modular organisiert vorzustellen hat.85 

Unterschiedliche Agenten (Sprach-, Vermittlungs-, Rückenmarks-
agenten) erscheinen dann mit einer Reihe von Sensoren (Berührung, 
Hören, Sicht), Effektoren (Arme, Beine, Kopf etc.) sowie Gedächt-
niszellen verbunden. Zusätzlich gebe es dann noch Rahmen-Agenten, 
die Bilder erkennen sowie Begriffe und Typisierungen entsprechend 

als erklärungskräftig erweisen kann – wie Bates et al. (1998) für ein spiel-
theoretisches Modell gezeigt haben. Fruchtbarer als die – die philosophi-
sche Anthropologie berührende – Debatte über das beste Akteurmodell 
scheint es mir, mit Max Weber von der Existenz unterschiedlicher Hand-
lungsorientierungen auszugehen und zu fragen, welche Umstände diese 
oder jene Handlungsorientierung dominant werden lassen« (Mayntz 
2006, 14).

84	 Vgl. O’Donohue et al. (2003).
85	 Minsky (1990).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


204

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

einfacher logischer Operationen vornehmen können. Zudem braucht 
ein solches System auch noch Spezialagenten, die auf Inkongruenzen, 
Zensur und komplexere semantische und syntaktische Strukturen 
spezialisiert sind. 

All diese Einheiten zusammen betrachtet entsteht ein Bild der Ko-
gnition, dessen Logik sich mit folgendem Beispiel umschreiben lässt: 
Das Sehzentrum meldet eine Gestalt und gibt Details an Vergleich-
sagenten weiter, die hieraufhin auf gespeicherte Informationen in 
den Personenregistern zurückgreifen. Die Großmutterspeicherzelle86 
meldet ›wieder erkennen‹. Die Konsistenzprüfung mit den anderen 
Sinnesmodalitäten (Stimme, Geruch) ergibt keine Widersprüche. 
Daraufhin wird der Agent für soziale Kompetenz befragt, was in 
dem gegebenen Falle zu tun ist. Dieser veranlasst, nachdem kontext-
bezogene Erinnerungsspeicher befragt wurden, ein Grußverhalten zu 
initiieren. Das Sprachzentrum und andere motorische Areale werden 
eingeschaltet. Ein Lächeln entsteht und es werden die Worte ›Hallo 
Oma, schön, dich zu sehen‹ artikuliert.

Ein in diesem Sinne verstandenes Gehirn hat kein Zentrum, son-
dern besteht aus einem Netzwerk multipler Agenten, die jedoch – wie 
Minsky beschreibt – in hohem Maße durch Sprache integriert wer-
den: 

»Unsere bewußten Gedanken benutzen Signal-Zeichen, um die 
Maschinen in unserem Geist zu steuern, indem sie zahllose Pro-
zesse kontrollieren, von denen uns nie viel bewußt wird. Ohne zu 
begreifen, wie es funktioniert, lernen wir, unsere Ziele zu erlangen, 
indem wir Signale an diese großen Maschinen senden, in ähnlicher 
Weise, wie die Zauberer vergangener Zeiten Rituale vollzogen, um 
ihre Beschwörungen wirksam zu machen. [...] In unserem Geist 
gibt es keine Türen, nur Verbindungen zwischen Zeichen. Um die 
Sache ein wenig übertrieben darzustellen: das, was wir ›Bewußt-
sein‹ nennen, besteht in Wahrheit aus wenig mehr als Menü-Listen, 
die von anderen Systemen benutzt werden. Es hat große Ähnlich-
keit mit der Art, wie die Computerspieler Symbole benutzen, um 

86	 Hierzu Hinderk M. Emrich: »Eine Idee dieses Problem [das Bindungs-
problem] zu lösen, das in der Neurobiologie schon in den 50er Jahren 
auftauchte, war das Konzept der sog. ›Großmutter-Zellen‹ (Grandmo-
ther-cells); hierbei war daran gedacht, dass alle kognitiven verteilten 
Gehalte noch einmal konvergieren zu hochspezialisierten Bereichen, die 
quasi die Zusammenfassungen der verteilten Repräsentanzen darstellen: 
weiblicher Mensch, Mutter der Mutter, alt etc. = Großmutter. Es gab aber 
vielfältige Gründe, dieses Konzept der Grandmother-cells abzulehnen. 
Damit stellt sich das Problem der intermodalen Integration, die Frage 
nach dem ›binding‹, mit unverminderter Schärfe« (Emrich 2004, 77).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


205

Die modernen Kognitionswissenschaften

Prozesse im Inneren ihrer komplizierten Spielmaschinen aufzuru-
fen, ohne das geringste Verständnis für die Funktionsweise dieser 
Computer zu haben«.87 

Gehirne operieren aus dieser Perspektive auf Basis logischer semanti-
scher Operationen. Der Kognitivismus folgt hiermit der Intuition der 
scholastischen Vernunft, dass sich Kognition vor allem als Logik und 
Tiefenstruktur einer zugrunde liegenden Grammatik der Symbolver-
arbeitung begreifen lässt – nämlich als begrifflich-propositionales 
Denken. 

Mit Blick auf die Subjekt-Objekt-Dichotomie ergibt sich hiermit 
ein interessantes Verhältnis zwischen Bewusstsein und Symbolpro-
zessen. In dem hier gezeichneten Bild schleicht sich nolens volens 
der Descartessche Dualismus wieder ein. Einerseits scheint hier das 
Bewusstsein gleichsam als inneres Seelenwesen auf der Klaviatur 
der von einer Gehirnmaschine präsentierten Benutzeroberflächen 
zu spielen. Qua Mausklick scheint es gleichsam dem System sei-
ne Anordnungen geben zu können. Andererseits bleibt jedoch der 
epistemische Status des hier angesprochenen phänomenologischen 
Bewusstseins unklar, denn eigentlich liegt es kausal außerhalb der 
hier beschriebenen Prozesse. Es ist eigentlich zu nichts nutze und 
erscheint mit Roy Jackendoff bestenfalls als »non-efficacious« und 
»powerless by-product of the physical world«.88 Schauen wir uns 
ein weiteres Zitat von Minsky an, welches das hier beschriebene 
Dilemma auf die Spitze treibt: 

»Wenn uns auch die physische Welt keinen Raum für Willensfrei-
heit läßt: dieses Konzept ist fundamental für unsere Modelle des 
mentalen Bereichs. Ein zu großer Teil unserer Psychologie basiert 
auf ihm, als daß wir es aufgeben könnten. Wir sind buchstäblich 
gezwungen, diesen Glauben beizubehalten, obwohl wir wissen, 
daß er irrig ist – es sei denn wir fühlten uns bemüßigt, die Fehler 
in allen unseren Überzeugungen zu finden, wie auch immer dann 
die Folgen für unsere Zuversichtlichkeit und unseren geistigen 
Frieden aussehen mögen«.89 

Die kognitivistischen symbolverarbeitenden Maschinen verfügen 
zwar über symbolische Selbst- und Weltmodelle, doch diese ›men-
talen Modelle‹ sind nun selbst wieder als Agenten zu sehen, die als 
Symbolprozesse auf symbolverarbeitenden Maschinen laufen. Das 

87	 Minsky (1990, 56 f.).
88	 Jackendoff (1987, 26).
89	 Minsky (1990, 304 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

phänomenologische Bewusstsein steht hier außerhalb der Beschrei-
bung. Es kommt in dem vom kognitivistischen Modell konstituierten 
Gegenstandsbereich nicht vor. 

Konnektivismus: Kognition jenseits  
propositionaler Gehalte

Aus der neuen Verbindung von Computerwissenschaften und der 
Erforschung der Möglichkeiten künstlicher Intelligenz entstand par-
allel zum Kognitivismus ein zweites Paradigma, der Konnektivismus. 
Seine Grundidee lautet, dass die Informationsverarbeitung nicht in 
Form einer logischen Verknüpfung von Symboloperationen statt-
fände, sondern mittels verteilter neuronaler Netzwerke. Es wird nun 
wieder eine stärkere Nähe zur Hirnphysiologie gesucht, was dann 
auch im Einklang mit dem Befund steht, dass sich in Gehirnen we-
der Symbole finden lassen noch Verarbeitungsstrukturen, die eine 
Informationsverarbeitung entsprechend den Gesetzen einer propo-
sitionalen Logik nahelegen.

Der Ausgangspunkt der konnektivistischen Beschreibung ist die 
Hebbsche Lernregel. Diese besagt in einfachster Form, dass Neuro-
nen, die zusammen feuern, untereinander Verbindungen ausbauen, 
so dass diese in Zukunft unter noch geringeren Reizschwellen zusam-
men feuern werden. Wenn ein Axon einer Zelle A also nahe genug 
an Zelle B liegt, um diese zu aktivieren, und diese Aktivierungen 
wiederholt auftreten, dann wird ein metabolischer Wandel eingelei-
tet, der eben diese spezifische Aktivitätsform stabilisiert.90 

Da nun viele physiologische Befunde dafür sprechen, dass sich 
Verbünde von Nervenzellen tatsächlich so verhalten, lag die Idee 
nahe, künstliche Netzwerke aus elektronischen Schaltelementen auf-
zubauen, die den Hebbschen Regeln folgen. Anders als der einem 
feststehenden Algorithmus folgende Neumannsche Computer, müs-
sen solche Netze erst durch wiederholten Input von Reizen trainiert 
werden, damit sich jene internen Relationen ausbilden, die dann 
ebendiese Reize gezielt verarbeiten lassen. Eine Vielzahl von Versu-
chen zeigt mittlerweile, dass gut trainierte Netzwerke unter bestimm-
ten Bedingungen in der Mustererkennung wesentlich leistungsfähiger 
sind als die nach formallogischen Schemata operierenden Rechen-
systeme.91

Neuronale Netze – und dies ist das zugleich Spannende wie auch 
Verstörende – lernen, komplexe Muster zu erkennen, ohne dass ein 
abstraktes Schema der diesen Mustern zugrunde liegenden Regeln 

90	 Hebb (1949).
91	 Siehe zur Einführung in die Thematik Ritter et al. (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


207

Die modernen Kognitionswissenschaften

entwickelt oder angewendet werden muss. Weder braucht vor dem 
Lernen ein Wissen um bestimmte Regeln vorausgesetzt werden, noch 
kann nach dem Lernprozess aus dem neuronalen Netz ein logisch 
formalisierbares Regelwerk abstrahiert werden. Die Informationsver-
arbeitung ist hier allein in der Selbstorganisation der Netzwerke ver-
körpert. Die durch gekoppelte Aktivitäten sich selbst stabilisierenden 
Aktivitätsmuster sind von außen undurchschaubar und ließen sich 
selbst nach einer Rekonstruktion der neuronalen Bindungsmuster 
nicht mehr in eine propositionale Form bringen. Kognition erscheint 
nun als ein über viele verschiedene Orte des neuronalen Netzwer-
kes verteilter Prozess. Sie folgt nicht mehr einer Satzstruktur logisch 
verstehbarer Symboloperationen. Um hier mit Thomas Metzinger 
zu sprechen: 

»[D]ie begriffliche Unterscheidung zwischen Syntax und Semantik 
läßt sich nicht mehr aufrechterhalten, und wegen der fehlenden 
Konstituentenstruktur wird es endgültig unmöglich, den Begriff 
der Repräsentation hier im Sinne klassischer philosophischer Mo-
delle noch als geistiges Einzelding zu interpretieren«.92 

Hiermit ergibt sich auch ein anderer Blick auf die Sprache. Weder 
verschwindet sie, wie im Skinnerschen Behaviorismus, vollkommen 
aus dem Blickwinkel, noch lässt sich Sprache im Sinne eines Reichs 
der Gründe eine eigene Kausalität zuordnen. 

Sprachliche Formen erscheinen nun vielmehr selbst als dynamische 
Muster, die in dynamischen Netzwerken erkannt werden können, 
wobei man sich unter Erkennen, nicht mehr eine logische Deduktion 
eines bestimmten Typs vorstellen kann. Kognition heißt nun viel-
mehr, innerhalb eines Netzwerkes sich selbst stabilisierende rekursive 
Gestalten zu bilden, die in Resonanz zum sprachlichen Input stehen, 
wobei üblicherweise mehrere Lösungen denkbar sind, auf ein kogni-
tives Problem eine Antwort zu geben.93 

Die in dieser Weise charakterisierten Kognitionsleistungen stehen 
im Einklang mit den Untersuchungen zur Gestaltwahrnehmung, ent-
sprechend der immer nur ›Ganzheiten‹ erkannt werden können:94 
Bilder können zwischen verschiedenen Deutungen kippen, aber man 
kann nicht ›nichts‹ sehen – das Erkennen sieht seinen blinden Fleck 
nicht.95 Sinn- und Sinnesdeutungen rasten sprunghaft in eine Lösung 

92	 Metzinger (1998, 342).
93	 Vgl. Metzinger (1998, 342ff.).
94	 Vgl. Ernst Pöppel (1985).
95	 Wir sehen in unserem Sehfeld kein schwarzes Loch, sondern ein geschlos-

senes Bild, selbst wenn wir nur mit einem Auge schauen. Insbesondere 
Heinz v. Foerster hat immer wieder am Beispiel des Blinden Flecks im 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

ein und selbst unter einem brüchigen oder lückenhaften Dateninput 
kann üblicherweise trotzdem etwas erkannt werden. Um wieder mit 
Metzinger zu sprechen: Der »menschliche Geist« erscheint nun als 
ein »holistisches Medium, mit einer flexiblen Gesamtdynamik, in 
dem sich auf ›flüssige‹ Weise eine permanente und eher bildhafte 
Entwicklung repräsentionaler Inhalte vollzieht, die in hohem Maße 
kontextsensitiv ist«.96 

Der Konnektivmus steht insofern mit unserem phänomenologi-
schen Erleben im Einklang, als »er ein sehr genaues Verständnis dafür 
entwickelt, was es heißt, daß wir Wesen sind, die äußerst erfolgreich 
in Metaphern und Analogien denken können, Wesen, die nicht nur 
perzeptuelle, sondern auch situative und soziale Muster blitzschnell 
erkennen und vervollständigen können, Wesen, deren Wissen über 
die Welt direkt in ihrer eigenen physischen Struktur (der Konneti-
vitätsmatrix ihres Gehirns) verkörpert ist. [...] Der Konnektivismus 
bietet uns aber auch die Möglichkeit, auf formal genaue Weise zu 
verstehen, warum der Mensch ein Wesen ist, das auch unter starken 
epistemischen Begrenzungen (zum Beispiel bei ›verrauschtem Input‹) 
noch erfolgreich operieren kann«.97

Sprechen und Verstehen bedeutet aus dieser Perspektive etwas 
vollkommen anderes, als Satzteile entsprechend den Gesetzen der 
Aussagenlogik miteinander zu verknüpfen. Da sich entsprechend der 
konnektivistischen Perspektive keine eindeutige Zuordnung zwischen 
Wahrnehmung, Transformationsregel und Erkenntnis mehr treffen 
lässt, ergibt sich hier auch ein Bruch mit Chomskys Theorie der 
generativen Grammatik. 

Insbesondere George Lakoff hat in kritischer Distanz zu dieser 
Auffassung eine kognitive Linguistik entwickelt, die entsprechend 
dem konnektivistischen Paradigma auf Emergenz statt auf symboli-
sche Repräsentation setzt. Sprache erscheint nun als ein System von 
Metaphern, das unbewusst und assoziativ arbeitet. 

Die »natürliche Logik«98 unserer Kognitionen unterscheidet sich 
grundlegend von jenen Gesetzen der formalen Logik, wie sie von 
der philosophischen Tradition entwickelt wurden. In der Ersteren 
findet die formallogisch verbotene ›Affirmation der Konsequenz‹ 
breite Verwendung.99 

optischen Sehzentrum auf die erkenntnistheoretische Merkwürdigkeit 
hingewiesen, dass wir nicht sehen, was wir nicht sehen können (vgl. von 
Foerster 1994).

96	 Metzinger (1998, 343).
97	 Metzinger (1998, 343).
98	 Lakoff (1971)
99	 Bateson bezeichnet diese Form des unzulässigen Schließens scherzhaft 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


209

Die modernen Kognitionswissenschaften

In den »Metaphern, in denen wir leben«100 arbeiten dann vor 
allem die Gesetze der Homologie. Hier gelten Verweise, die auf an-
dere Assoziationen verweisen und auf diesem Wege immerfort neue 
Sinnhorizonte erschließen. Das Konzept der Metapher verweist dabei 
über seinen linguistischen Ursprung auf ein fundamentaleres Organi-
sationsprinzip biologischer, psychischer und sozialer Prozesse – oder 
wie Gregory Bateson es ausdrückt: 

»Es wird deutlich, daß Metaphorik nicht bloße Poesie ist. Sie 
ist nicht entweder gute oder schlechte Logik, sondern sie ist in 
der Tat die Logik, auf der die biologische Welt gebaut ist, das 
Hauptcharakteristikum und der organisierende Leim dieser Welt 
geistiger Prozesse«.101

Aus dieser konnektivistischen Perspektive operiert Sprache also vor 
allem auf einer vorlogischen, metaphorischen Ebene. Innerhalb der 
entwickelten Sprache lassen sich zwar sehr wohl auf semantischer 
Ebene benennbare Kausal- und Hierarchiebeziehungen markieren. 
Doch auch die logischen Begriffe sind nun wiederum auf einer vor-
logischen Ebene in einen Assoziationskontext eingewoben zu sehen, 
denn »außerhalb der Sprache gibt es keine benannten Klassen und 
keine Subjekt-Prädikat-Relationen«.102  Das, was also bislang als 
vernünftiges, weil begründetes Verhalten angesehen wird, unterliegt 
hier einer tieferen, vorsprachlichen, auf assoziative Verkettungen 
beruhenden ›Rationalität‹, insofern man hier überhaupt noch von 
Rationalität sprechen kann. Denn streng genommen würde dies mit 

als Syllogismus im »Modus Gras«. Die Syllogistik, ein Ableger der 
philosophischen Logik, formulierte die logisch erlaubten Schlüsse. Das 
bekannteste Beispiel ist die folgende Form im sogenannten ›Modus Bar-
bara‹:

 	 »Menschen sterben; 
Sokrates ist ein Mensch; 
Sokrates wird sterben.«

	 Die Grundstruktur dieses Syllogismus beruht auf einer Klassifizierung: 
Das Prädikat ›sterben‹ wird auf Sokrates bezogen, indem man ihn als 
ein Element einer Klasse ›Mensch‹ identifiziert, deren Elemente dieses 
Prädikat zu eigen haben. Die Logik der Metaphorik funktioniert anders: 

	 »Gras stirbt; 
Menschen sterben; 
Menschen sind Gras« 
(Bateson/Bateson 1993, 45).

100	Lakoff/Johnson (1981).
101 Bateson/Bateson (1993, 50).
102	Bateson (1993, 45 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Metzinger bedeuten, dass es »niemals so etwas wie propositionale 
Einstellungen gegeben habe«.103 

Wie der Kognitivismus entstand auch der Konnektivismus aus 
der Beziehung zwischen der Linguistik und den Computerwissen-
schaften. Gemeinsamer Ausgangspunkt war das Multirealisations-
argument, also die Auffassung, dass sich die zentralen kognitiven 
Eigenschaften weitgehend unabhängig von Hardware modellieren 
ließen, es also prinzipiell keinen Unterschied macht, ob Kognition 
biologisch oder technisch-elektronisch realisiert wird. Während der 
Kognitivismus darauf setzte, eine entsprechend der menschlichen 
Vorstellung vernünftig geplante Maschine mit einer entsprechend 
semantisch-rationalen Software zu entwickeln, kommt der Konnek-
tivismus mit Blick auf eine höhere Realitätsnähe der Modellierung 
zu dem Schluss, dass diese Rationalitätsansprüche zu Gunsten einer 
assoziativen, eher metaphorisch arbeitenden Kognition aufgegeben 
werden müssen. 

Sprachliche Bilder – die im Regelfall selbst als verworren und 
uneindeutig gelten – erscheinen gerade aufgrund ihrer Unklarheit 
funktional, nämlich indem sie jene Praxen der Mustererkennung er-
möglichen, die darauf spezialisiert sind, dem noch nicht Bestimmten 
eine Gestalt zu geben. Sich selbst organisierende Netzwerke können 
mit Unschärfen einer natürlichen Welt umgehen, indem sie auch aus 
verrauschten und lückenhaften Inputs Figur-Grund-Relationen bil-
den können. 

Das phänomenologische Bewusstsein scheint in der konnektivi-
stischen Perspektive zugleich ein- wie ausgeklammert. Es kommt in 
dem Sinne nicht vor, als dass die Qualia des sinnlichen Erlebens in 
der vergegenständlichten Modellierung der Kognition als Erklärung 
nicht gebraucht wird. Das Bewusstsein scheint jedoch in dem Sinne 

103	Metzinger (1998, 346) und darüber hinaus: »Wenn die elementaren Ein-
heiten intellektueller Operationen wirklich niemals Aussagen sind, wenn 
es niemals möglich ist, nur eine einzige Überzeugung hinzuzugewinnen 
oder aufzugeben, wenn es tatsächlich keinen Bereich unserer kognitiven 
Sphäre gibt, der nach dem Muster des logischen Schließens modelliert 
werden kann, dann entsteht eine neue Variante des Sollen-Können-Pro-
blems: Es wird schwer, die Logik noch als normative Theorie der Rati-
onalität aufzufassen. Außerdem müßten auf anthropologischer Ebene 
völlig neue Überlegungen darüber angestellt werden, welche Art von 
Konsistenz oder Kohärenz es eigentlich genau ist, die wir immer gemeint 
haben, wenn wir vom Menschen als animal rationale gesprochen haben. 
Wenn wir Systeme sind, die propositionale Modularität in Wirklichkeit 
höchstens approximieren könnten, dann kann es auf jeden Fall nicht 
die Kohärenz zwischen Gedanken und Überzeugungen gewesen sein« 
(Metzinger 1998, 346).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


211

Die modernen Kognitionswissenschaften

vorzukommen, als dass es nun bestimmte Eigenschaften von sich 
selbst in den konnektivistisch modellierten Prozessen wiedererkennen 
kann. Prozessbeschreibungen aus der phänomenologischen Erfah-
rung – man denke hier etwa an das Bilden von Assoziationen oder 
die Gestaltwahrnehmung – zeigen nun strukturelle Homologien zu 
den Dynamiken der neuronalen Netzwerke. Auf struktureller, nicht 
jedoch auf funktionaler Ebene zeigen sich hier Parallelen. Wie in der 
kognitivistischen Beschreibung trägt das Bewusstsein letztlich nichts 
zu dem physikalischen Prozess bei.

Dynamizistische Modelle:  
Grenzen verwischende Resonanzen 

Der Konnektivimus hat sich in den letzten Jahrzehnten als ein eben-
so brauchbares wie erfolgreiches Forschungsparadigma gezeigt, das 
sowohl in den Neurowissenschaften, in der Linguistik als auch in 
einzelnen psychologischen Disziplinen eine Vielzahl von Forschungs-
vorhaben inspirieren konnte.104

Die mathematischen Fortschritte der Systemtheorie,105 die neuen 
bildgebenden Verfahren, die technischen Möglichkeiten, Hirnakti-
vitäten in Echtzeit an verschiedenen Orten gleichzeitig abzuleiten, 
sowie leistungsfähige Computer, welche es gestatten, aus den Daten 
raumzeitliche Muster zu rekonstruieren, ließen eine weitere Klasse 
der Modellbildung möglich werden. Metzinger fasste diese unter dem 
Begriff »dynamizistische Kognitionswissenschaft«106 zusammen. An-
ders als der Kognitivismus stehen die hier entwickelten Konzeptio-
nen zwar nicht grundsätzlich im Widerspruch zur konnektivistischen 
Idee der verteilten Kognition. Dennoch zeigen sich mit Blick auf die 
Theoriesprache einige markante Unterschiede. 

Insbesondere im Anschluss an die Arbeiten des Nobelpreisträgers 
Ilya Prigogine entstand ein neues begriffliches Inventar,107 welches 
darauf spezialisiert war, sich selbst stabilisierende Phänomene zu 
beschreiben, die als Flussstrukturen Gestalt gewinnen, aber zugleich 
wieder zerfallen, sobald die sie generierenden rekursiven Schleifen 
aufhören, weiteren Input zu geben. ›Bistabile Zustände‹, ›chaotische 
Attraktoren‹, ›Transienten von Attraktorbecken‹ und nichtlineare 

104	Vgl. Pospeschill (2004).
105	Hier ging es dann beispielsweise darum, mit rekursiven, in sich selbst 

eintretende Prozessen rechnen zu können. Siehe etwa Varela (1979).
106	Metzinger (1998).
107	Prigogine entwickelte diese Begrifflichkeiten anhand seiner Untersu-

chungen zur Selbstorganisation chemischer Systeme fern vom chemi-
schen Gleichgewicht (Prigogine 1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

›dissipative Systeme‹ waren nun die Vokabularien, um diesen flüch-
tigen, sich selbst organisierenden Prozessen nachspüren. Die hiermit 
verbundenen Konzepte stießen auf Resonanz bei einer neuen Gene-
ration von Neurowissenschaftlern, die mit Hilfe von Computern 
und entsprechenden mathematischen Modellen gelernt hatten, mit 
solchen rekursiven Verhältnissen zu rechnen. 

Die bestechende Idee der hiermit verbundenen Konzeptionen lag 
darin, die Nervenaktivität selbst als solch ein dynamisches Geschehen 
aufzufassen. Wie schon im Konnektivismus bestand nun mit Hebb 
der Ausgangspunkt in jenen neuronalen Verknüpfungen, die ihre 
Aktivität wie auch ihre Verbindungen steigern, sobald sie gemein-
sam aktiv sind. Zusätzlich wird nun in der Modellierung jedoch 
auch die zeitliche Kodierung als Faktor miteinbezogen. Hierdurch 
ergeben sich neue Möglichkeiten, kognitive Prozesse zugleich als 
lokal wie auch global über das ganze Hirn verteilt zu begreifen. Wir 
finden jetzt auf der einen Seite eine saubere Trennung unterschied-
licher neuronaler Ensembles vor, die ihrerseits bei der Arbeit sind 
und spezifische kognitive Prozesse vollziehen. Auf der anderen Seite 
erlauben rekursive Nervenverbindungen über verschiedene Areale 
hinweg, Aktivitätsmuster von einander entfernten Prozessen über 
Resonanzeffekte  aneinanderzukoppeln. Unterschiedliche Aktivitä-
ten können sich dann entsprechend dieser Modellierung auch über 
räumliche und funktionale Grenzen hinweg stabilisieren, falls sie in 
einem gemeinsamen Rhythmus schwingen. 

Auf diesem Wege bietet sich auch eine Lösung für das so genannte 
Bindungsproblem an. Hierbei handelt es sich um die Frage, wie es 
dem Gehirn gelingen kann, unterschiedliche Wahrnehmungseinhei-
ten zu einem sinnvollen Ganzen zusammenzusetzen. Innerhalb der 
klassischen Erklärungsansätze stellt beispielsweise die zeitliche Inte-
gration der unterschiedlichen Sinnesmodalitäten eine nahezu unlös-
bare Aufgabe dar. Das Hören verarbeitet Sinneseindrücke wesentlich 
schneller als das Sehen. Dennoch erleben wir beim Betrachten eines 
Sprechers eine zeitlich integrierte Einheit. Die Mundbewegungen und 
die gehörten Worte fallen nicht wie in einem schlecht synchronisier-
ten Film auseinander.108

Entsprechend dem dynamizistischen Ansatz wird nun keine zen-
trale Integrationsstelle mehr gebraucht, an der – wie im Großmut-
terneuron – die unterschiedlichen Einzelmerkmale (Frau, alt, roter 
Mantel, bekanntes Haus, bestimmter Geruch, Stimme etc.) an ei-
nem Ort zusammengeführt werden. Vielmehr finden im Gehirn in 
unterschiedlichen Arealen parallele Aktivitäten statt. Hier ›oszillie-
ren‹ zunächst auf lokaler Ebene ›bistabile‹ Wahrnehmungsmuster 

108	Vgl. zu den unterschiedlichen Zeiten der neuronalen Verarbeitung Pöp-
pel (1985).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


213

Die modernen Kognitionswissenschaften

um verschiedene Lösungen. In kurzen zeitlichen Abständen werden 
also jeweils unterschiedliche ›chaotische Attraktoren‹ angelaufen, 
die jeweils eine spezifische Möglichkeit bieten, aus verrauschten und 
unvollständigen Informationslagen eine Kognition zu erzeugen. Die 
heterogenen, auf verschiedene Hirnorte verteilten Aktivitäten treten 
wiederum ihrerseits in Resonanz zueinander, um dann in eine sich 
wechselseitig stimulierende Lösung einzurasten, das heißt ein über-
greifendes Muster anzulaufen, das umso stabiler erscheint, je mehr 
Aktivitäten in diesen Vorgang einstimmen können. 

Man hat sich das Gehirn mit Wolf Singer nun als ein »distributiv 
organisiertes, hochdynamisches System vorzustellen, das sich selbst 
organisiert, anstatt seine Funktionen einer zentralistischen Bewer-
tungs- und Entscheidungsinstanz unterzuordnen; als System, das 
sich seine Koordinierungsräume gleichsam in der Topologie seiner 
Verschaltung und in der zeitlichen Struktur seiner Aktivitätsmuster 
erschließt, das Relationen nicht nur über Konvergenz anatomischer 
Verbindungen, sondern auch durch zeitliche Koordination von Ent-
ladungsmustern auszudrücken weiß, das Inhalte nicht nur explizit in 
hochspezialisierten Neuronen, sondern auch implizit in dynamisch 
organisierten Ensembles repräsentieren kann und das schließlich auf 
der Basis seines Vorwissens unentwegt Hypothesen über die es um-
gebende Welt formuliert, also die Initiative hat, anstatt lediglich auf 
Reize zu reagieren«.109 Gedächtnis, Projektion und Modifikation 
von Gedächtnis gehen hier sozusagen Hand in Hand. Blitzschnell 
entstehen Szenen aus dem bereits Erlebten und Wahrgenommenen, 
in die dann durch fortlaufende Wiederholung dieses Prozesses neue 
Unterscheidungsmöglichkeiten – und damit veränderte Möglichkei-
ten der Kognition – eingefügt werden können.110

109	Singer (2002, 111).
110	Hierzu auch Gerald Edelman: »Neue Wahrnehmungskategorien werden 

reentrant mit Gedächtnissystemen verkoppelt, ehe sie selbst Teil eines 
nun veränderten Gedächtnissystems werden. Anhand des Gedächtnisses 
kategorisierte Wahrnehmungen werden also rekursiv genutzt, um das 
Gedächtnis selbst zu modifizieren. Diese Wechselwirkungen laufen, so 
nimmt man an, innerhalb von Zehntelsekunden bis Sekunden ab, also 
innerhalb der Zeitspanne, die William James ›Scheingegenwart‹ nennt. 
Ich bezeichne sie als ›erinnerte Gegenwart‹, um zu unterstreichen, dass 
aus der Interaktion zwischen Gedächtnis und aktueller Wahrnehmung 
das Bewusstsein entspringt.

	 Was für Folgen hatte es, dass die Evolution eine dynamische Koppelung 
zwischen Werte-Kategorien-Gedächtnis und Wahrnehmungsgedächtnis 
herstellte? Es bildete sich die Fähigkeit heraus, eine komplexe Szene zu 
konstruieren und zwischen Bestandteilen dieser Szene Unterscheidungen 
zu treffen« (Edelman 2004, 63 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Es findet hier keine Informationsübertragung im klassischen Sinne 
statt, denn die Koordination der Hirnprozesse darf nun nicht mehr 
so gesehen werden, dass ein Areal seine aufgearbeitete Information 
zur Weiterverarbeitung an das nächste Rechenzentrum weiterlei-
tet. Stattdessen bildet die Idee der Resonanz nun das entscheidende 
Konzept zum Verständnis der neuronalen Informationsverarbeitung. 
Kognitionen erscheinen aus dieser Perspektive per se als hochgradig 
instabile Phänomene. Die einzelnen neuronalen Ensembles oszillieren 
üblicherweise zwischen verschiedenen Lösungen, wie ein gegebe-
ner Input verstanden werden kann. Erst die Resonanz mit anderen 
neuronalen Ensembles lässt die bistabilen Prozesse zumindest für 
eine etwas längere Zeitspanne in ein beständigeres Muster einrasten. 
Kognition erscheint auf neuronaler Ebene jetzt als ein sich überla-
gerndes, interferierendes, in Hinblick auf seine einzelnen Schwingun-
gen sich entweder wechselseitig verstärkendes oder auslöschendes 
Wellenmuster, das in seiner Gesamtheit eine ebenso dynamische wie 
vielfältige innere Welt projiziert. 

Eine solche Konzeption birgt erhebliche erkenntnistheoretische 
Konsequenzen. Sobald man nämlich Kognition auf ein solches Re-
sonanzmodell umgestellt hat, sind Erkennen und Handeln, Körper 
und Geist, aber auch Innen- und Umwelt in funktionaler Hinsicht 
nicht mehr trennscharf voneinander zu unterscheiden. Ein von sei-
nem Körper, seiner Umwelt und den sich hieraus ergebenden senso-
motorischen Input-Output-Schleifen isoliertes Gehirn wäre nicht 
mehr in der Lage, ein kohärentes Muster auszubilden, da nun all die 
strukturierten Reize fehlen, mit denen das Nervensystem in Resonanz 
treten könnte, um seine Eigenzustände zu stabilisieren.111 

Handeln und Erkennen bilden hier eine Einheit. Beispielsweise 
kann gezeigt werden, dass sich die visuelle Musterkennung nur in 
Verbindung mit aktivem Handeln und Erkunden der Umwelt ausbil-
den kann.112 Das Gehirn ist bei Realisation intentionaler Entwürfe 
darauf angewiesen, potentielle Handlungsvarianten in den Körper 
zu projizieren, um dann erst über das Feedback aus dem muskulären 
System in eine stabile Option einrasten zu können. Wie insbesonde-
re Antonio Damasio gezeigt hat, würde eine Unterbrechung dieser 
Schleifen zur Entscheidungsunfähigkeit des Systems führen.113 Zu-
dem ist insbesondere für das menschliche Gehirn nun ein weiteres 
Feld rekursiver Kopplung konstitutiv für die Entwicklung seiner 
neuronalen Prozesse – die soziale Welt. Insbesondere – aber nicht 

111	Vgl. Diego Cosmelli und Evan Thompson (2008).
112	Siehe hierzu schon die Experimente von Richard Held und Alen Hein 

(1963).
113	Vgl. Damasio et al. (1996).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


215

Die modernen Kognitionswissenschaften

nur – die Primaten koppeln als soziale Tiere ihre Kognitionen schon 
auf einer sehr basalen Ebene aneinander, indem sie emotionale und 
andere kognitive Zustände ineinander spiegeln können.114 Darüber 
hinaus ist der Mensch ein sprechendes Tier. 

Doch kann das In-der-Sprache-Sein aus dieser Perspektive nicht 
mehr heißen, dass Akteure über das Medium Sprache untereinander 
Informationen austauschen. Vielmehr ist nun auch das Sprechen als 
ein Phänomen zu interpretieren, das auf Resonanzprozessen beruht. 
Die Koppelung von Verhalten erscheint nun vor allem als eine Kopro-
duktion von Sozialem und Psychischem, die vor allem darauf beruht, 
dass symbolische Signifikationen körperliche Reaktionen auslösen, 
gefühlt, erlebt, also im wahrsten Sinne des Wortes inkorporiert wer-
den.115 Sprache erscheint jetzt zugleich als eine körperliche wie auch 
soziale Praxis, die sich vor allem durch ihre performative Seite – eben 
durch Praxis – hervorbringt.116 

Kognition bedeutet aus dieser Perspektive endgültig nicht mehr, 
dass ein Subjekt eine äußere Welt erkennt und dann entsprechend sei-
ner eigenen Intentionen auf diese zugeht. Vielmehr wird nun in jedem 
kognitiven Ereignis eine eigene Welt aufgeführt und inszeniert. Diese 
Welt erscheint als Orchester unterschiedlicher, sich situativ gruppie-
render Instrumente – neuronaler Ensembles, emotional-körperlicher 
Gestimmtheiten, sinnlicher Reizkonfigurationen und symbolisch-
semantischer Prozesse –, die ad hoc und von Moment zu Moment 
in einer spezifischen Resonanz zueinander finden. 

Die Grenzen zwischen Erkennen und Erkanntem verschwimmen 
im dynamizistischen Modell nun zu einem Prozess lebendiger Verkör-
perung, denn in der rekursiven Einheit von Handeln und Erkennen 

114	Siehe Giacomo Rizzolatti et al. (2006) und Tania Singer (2006).
115	Bei Maturana heißt es diesbezüglich: »Die menschliche Existenz ist eine 

kontinuierliche Transzendenz, nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen 
fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere 
Körperlichkeit sich in dem Maße wie unsere Beziehungen verändert und 
umgekehrt« (Maturana 1994b, 1970).

116	Diese Auffassung liegt nahe an der kulturphilosophischen Position von 
Sybille Krämer: »Es gibt keinen Geist, keinen Sinn, keinen Wert, keine 
abstrakten Gegenstände – noch nicht einmal: Gott – ohne Verkörpe-
rung. In kulturellen Praktiken bringen wir Inkorporationen nicht nur 
hervor, sondern geben sie weiter, bewahren sie auf, verändern sie und 
schließlich: löschen sie wieder aus. Denn durch Inkorporation wird Im-
materielles, wie Bedeutung oder Sinn, aber auch Wissen und Informati-
on nicht nur sichtbar und hörbar, sondern im buchstäblichen Sinne auch 
handhabbar gemacht: Das ist der Kunstgriff semiotischer Praktiken. Die 
Semiosis ist in einer medialen Perspektive als Praktik der Inkorporation 
rekonstruierbar« (Krämer 2003, 167).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

»ist die Wahrnehmung also nicht nur in die Umwelt eingebettet und 
von ihr geprägt, sondern trägt auch zur Inszenierung dieser Umwelt 
bei«.117

Fassen wir mit Metzinger die Leistungen dieses Forschungsan-
satzes kurz zusammen: Kognitionen erscheinen als dynamische 
Flussstrukturen, die als physikalische Prozesse dann vor allem mit 
systemtheoretischen Mitteln zu beschreiben sind: 

»Repräsentationen und semantischer Gehalt sind nun endgültig 
nichts Statisches mehr, sie ›reiten‹ sozusagen auf einer kurzzeitigen 
Kohärenz zwischen Systemdynamik und Weltdynamik. Bedeutung 
ist ein physikalisches Phänomen, das von einem in eine aktive 
sensomotorische Schleife eingebundenen System vorübergehend 
erzeugt wird. Die Entstehung des intentionalen Gehalts mentaler 
Repräsentationen ist nämlich im Rahmen der Systemtheorie ein 
sehr kurzer, vorübergehender Vorgang, bei dem Systemdynamik 
und Weltdynamik interagieren«.118

Trotz einer originär physikalischen Sprache finden wir auf struktu-
reller und prozessuraler Ebene eine im Verhältnis zu allen früheren 
philosophischen und physikalischen Modellen des Geistes bislang 
einzigartige Nähe zu den phänomenologischen Qualitäten unseres 
phänomenalen Erlebens: die »Leiblichkeit«, die »Situiertheit«, seine 
»Sensitivität auch für die zeitliche Struktur impliziter Kontexte«, 
seine Bezogenheit auf andere kognitive Systeme und die semanti-
sche Koevolution, sein flüssiger, transienter und »nie vollständig 
prognostizierbare[r] Charakter, der häufig durch abrupte ›Phasen-
übergänge‹ gekennzeichnet ist und fast immer eine aktives, schöpfe-
risches Moment beinhaltet. All dies finden wir bei der Anwendung 
der nicht-linearen Dynamik auf kognitive Systeme wie von selbst als 
die natürlichen Eigenschaften derselben wieder«.119

117	Varela et al. (1992a, 240).
118	Metzinger (1998, 348).
119	Metzinger (1998, 347).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


217

Naturalisiertes Bewusstsein

4 Naturalisiertes Bewusstsein 

Im Kognitivismus wie auch im Konnektivismus stand das phäno-
menale Bewusstsein außerhalb der durch das Modell beschriebenen 
Prozesse. Symbolverarbeitungsmaschinen – wie auch die durch neu-
ronale Netzwerke vermittelten Kognitionen – brauchen weder ein 
phänomenales Bewusstsein noch einen Körper, in dem das Erleben 
situiert ist. 

Demgegenüber scheinen sich in den neueren, dynamizistischen 
Modellen Phänomenologie und Neurowissenschaften – zumindest 
mit Blick auf die Prozessualität und Strukturiertheit kognitiver Er-
fahrungen – nicht mehr grundsätzlich zu widersprechen.120 Das Be-
wusstsein von Körperlichkeit als einer sinnlichen Situiertheit, wie 
dies etwa von Maurice Merleau-Ponty beschrieben wird,121 steht 
nicht mehr im grundsätzlichen Gegensatz zu einer wissenschaftli-
chen Beschreibung. Anders noch als im Behaviorismus und einer 
reduktionistischen Hirnphysiologie, die beide das Bewusstsein als 
Forschungsgegenstand ausklammern, ist man hier auch wieder an 
der phänomenalen Erfahrung interessiert.122Auf experimenteller 
Ebene lässt sich eine diesbezügliche Forschung oftmals nur dann in 
einer sinnvollen Weise betreiben, wenn die untersuchten Akteure qua 
Introspektion Auskunft über ihre inneren Zustände geben können 
– denn auf anderem Wege lassen sich Kognitionen und neuronale 
Zustände nicht in einer sinnvollen Weise miteinander korrelieren. 

Doch was bedeutet ein solcher Zugang für den Umgang mit der 
Subjekt-Objekt-Dichotomie? Wie wird die ihr innewohnende Para-
doxie nun bearbeitet? An welche Orte wird sie verschoben und wie 
wird sie verdeckt, um weniger virulent zu erscheinen? Im Folgenden 
soll dies exemplarisch am Beispiel von Gerald Edelmans Ausfüh-
rungen zum Verhältnis von ›Bewusstsein und Kausalität‹ aufgezeigt 
werden.123 

Polykontexturale Argumentationsketten 

Der Nobelpreisträger Edelman steht hier exemplarisch für eine neue 
Generation von Neurowissenschaftlern, die sich methodologisch wie 
auch theoretisch zutrauen, mit den komplexen, rekursiven Verhält-

120	Siehe hierzu mit Blick auf die Frage des Zeitbewusstsein ausführlich 
Kapitel V.

121	Siehe etwa Merleau-Ponty (1974; 2003).
122	Siehe hierzu als explizites Forschungsprogramm einer Naturalizing Phe-

nomenology Petitot et al. (1999).
123	Edelman (2004, 82 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nissen kognitiver Prozesse umgehen zu können, ohne dabei die Frage 
des phänomenalen Bewusstseins grundsätzlich ausklammern zu müs-
sen. Dies bedeutet, dass das Bewusstsein dann einerseits sehr wohl 
selektiv in die Theoriebildung mit hineingenommen werden kann, 
um diesem jedoch an anderer Stelle die kausale Rolle wiederum zu 
verweigern. Wir begegnen hier sozusagen polykontexturalen Reflexi-
onsverhältnissen, entsprechend denen sich Kausalitäten je nach Ort 
der Beschreibung anders darstellen dürfen. 

Wie argumentiert nun Edelman? Schauen wir zunächst auf seine 
Ausgangsthese:

»[D]ie neuronale Aktivität des reentranten dynamischen Kernge-
füges wandelt die Signale aus der Außenwelt und aus dem Gehirn 
in ›Phänomene‹ oder ›phänomenale Erfahrungen‹ um«.124

Begonnen wird hier mit der klassischen Descartesschen Figur. Wir 
treffen auf einen körperlich-physikalischen Prozess, der Sinnesda-
ten verarbeitet und als Bewusstseinserfahrung projiziert (›wandelt 
die Signale‹). Der Projektor stellt allerdings keine triviale Maschine 
dar, sondern wird als ein rekursiv verkoppeltes dynamisches Gefü-
ge beschrieben, das aufgrund der Resonanzeffekte, die durch eine 
besondere Form der rekursiven Verkoppelung erzeugt werden,125 
spezifische und hoch differenzierte Eigenzustände erzeugt: 

»Unsere These ist, dass die Transformation ins phänomenale Er-
leben [phenomenal transform], das heißt das Gesamt der Unter-
scheidungen, in der neuralen Aktivität impliziert ist. Die neuro-
nale Aktivität ist nicht Ursache der Transformation, sondern die 
Transformation ist vielmehr eine simultan gegebene Eigenschaft 
der Aktivität«.126

In diesem zweiten Schritt, der nun als die eigentliche These markiert 
wird, erscheint das Bewusstsein nun mehr kausal durch die neurona-
len Prozesse erzeugt (›nicht Ursache der Transformation‹), sondern 
als ein Epiphänomen mitgegeben (›simultan gegebene Eigenschaft 
der Aktivität‹). 

Wir finden nun gleichsam zwei Sphären vor, die von Edelman als 
»C« bezeichneten phänomenalen Zustände und die als »C’« bezeich-

124	Edelman (2004, 83).
125	Edelman verwendet in seinen Arbeiten für diese rekursiven Projektionen 

den Begriff ›reentry‹, anders jedoch als Francisco J. Varela nicht mit dem 
expliziten Verweis auf George Spencer-Brown (vgl. Varela 1979).

126	Edelman (2004, 83).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


219

Naturalisiertes Bewusstsein

neten neuronalen Prozesse. Beide Bereiche erscheinen in Hinblick 
auf ihre strukturelle Dynamik parallel zueinander. Hieraus ergibt 
sich der dritte Schritt seiner Argumentation. In Bezug auf die innere 
Differenziertheit des phänomenalen Erlebens und der in den neu-
ronalen Projektionen getroffenen Unterscheidungen lässt sich eine 
strukturelle Homologie aufzeigen:

»Ungewöhnlich an unserem Modell ist nicht, dass wir C als Epi-
phänomen auffassen [...]. Das Ungewöhnliche liegt vielmehr in 
der Vorstellung, dass C-Zustände, auch wenn sie keine direkte 
Wirksamkeit haben, die in unglaublichen Maße verfeinerte Un-
terscheidungsfähigkeit von C’-Zuständen verlässlich abbilden. 
C-Zustände oder Qualia sind die von C’-Zuständen implizier-
ten Unterscheidungen. Dies ist das grundlegende Merkmal der 
Bewusstseinsaktivität, die aus den reentranten Interaktionen des 
dynamischen Kerngefüges erwächst«.127

Dieser Schritt ist bemerkenswert, denn Bewusstseinsinhalte erschei-
nen nun als ein verlässliches Abbild von bereits durch die neuronalen 
Aktivitäten erzeugten Differenzierungen. Sie fügen dem Prozess an 
sich nichts Neues hinzu – und genau dies ist ja auch die klassische 
Argumentation des Epiphänomenalismus. Plausibilisiert wird die 
Koppelung von Qualia an das reentrante Kerngefüge vor allem durch 
jene mittlerweile vielfältigen empirischen Befunde, welche dafür spre-
chen, dass Menschen bestimmte Dinge nur dann bewusst erleben, 
wenn die neuronalen Verarbeitungsprozesse zugleich jene Schleifen 
durchlaufen, auf welche Edelman sich hier bezieht. Darüber hinaus 
können Studien zur ›Blindsicht‹ aufzeigen, dass erfolgreiche und ef-
fektive visuelle Informationsverarbeitung auch über andere Kanäle 
laufen kann, deren Prozesse dann jedoch nicht mit Bewusstsein ein-
hergehen müssen.128 

Im vierten Schritt wird das im Sinne eines Parallelismus konstitu-
ierte phänomenale Bewusstsein wieder eingeklammert. In der ›wirk-
lichen‹ Welt – die nun interessanterweise nur noch physikalisch und 
ohne Bewusstsein zu denken ist – hat das Bewusstsein keine Wirkung. 
Der physikalische Gegenstandsbereich wird hiermit wieder in sich 
geschlossen. Physikalisches kann nur durch Physikalisches erklärt 
werden:

»C geht mit C’ einher, aber nur C’ ist die Ebene, die kausale Wir-
kungen ausübt und andere neuronale Ereignisse und körperliche 

127	Edelman (2004, 90).
128	Vgl. Ramachandran (2005).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Ereignisse in Gang setzen kann. Die Welt ist somit kausal geschlos-
sen – es gibt in ihr keine Gespenster oder Geister –, und Ereignisse 
in der Welt können keine Reaktionen auf C sein, sondern nur auf 
die neuronalen Ereignisse, die C’ bilden«.129 

Im fünften Schritt wird demgegenüber postuliert, dass Bewusstsein 
sehr wohl einen Unterschied macht, denn ohne dieses sei der Mensch 
beispielsweise nicht in der Lage, ästhetische Urteile zu treffen:

»[Dem] philosophischen Zombie-Argument [entsprechend] zum 
Beispiel könnte ein Kunstkritiker-Zombie, ohne Gefühle, Qualia, 
Emotionen oder eine Szene zu erleben, zu denselben Qualitäts-
urteilen über ein Gemälde gelangen wie ein menschlicher Kunst-
kritiker, bei dem C vorhanden ist. Wir aber nehmen an, dass C’, 
wenn es C nicht impliziert, nicht dieselben Effekte haben kann. 
Denn der Zombie würde nicht wissen, wie es ist, ein Mensch mit 
Bewusstsein zu sein, und könnte die für die kunstkritischen Ur-
teile notwendigen Unterscheidungen nicht genau wie ein Mensch 
vornehmen«.130

Edelman referiert hier auf das bekannte philosophische Gedanken-
experiment, sich ein Wesen vorzustellen, das aufgrund seiner neuro-
nalen Verschaltungen die gleichen kognitiven Fähigkeiten zeigt, wie 
dies auch ein normaler Mensch tun würde – doch anders als dieser 
verfüge dieser Zombie nicht über die Erfahrung eines phänomenalen 
Bewusstseins.131 Interessanterweise folgt Edelman an dieser Stelle 
weder Daniel Dennett, der die Frage nach der Qualia zu einem phi-
losophischen Scheinproblem erklärt,132 noch verbleibt er wie zuvor 
in einer rein physikalistischen Gegenstandskonstitution, in der dem 
Bewusstsein eine eigenständige kausale Wirksamkeit nicht zugestan-
den werden kann.133 

129	Edelman (2004, 84).
130	Edelman (2004, 86).
131	Rorty hat die Eigentümlichkeit der hieran anschließenden Problematik 

wunderbar in seinem Antipoden-Beispiel durchdekliniert. In einem Ge-
dankenexperiment wird auf einem anderen Planeten die Existenz von 
menschlichen Zwitterwesen angenommen, die aufgrund ihrer Kultur 
(oder ihres fehlenden Bewusstseins – aber wer kann das entscheiden), 
nur technische, aber keine emotionalen Begrifflichkeiten zur Charakte-
risierung innerer Zustände verwenden (Rorty 1987 [1979], 85 ff.). Vgl. 
auch Thomas Nagel (1970).

132	Siehe Dennett (1991).
133	Um das metatheoretische Dilemma dieser Position mit Erwin Schrödin-

ger nochmals zu verdeutlichen: »Der Grund dafür, daß unser fühlendes, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


221

Naturalisiertes Bewusstsein

Stattdessen wird an diesem Glied der Argumentationskette ein 
auch im physischen Sinne kausal wirksames, weil einen Unterschied 
machendes Bewusstsein eingeführt. Denn bestimmte Formen der 
Kognition – etwa die Bildung ästhetischer Urteile – werden hier nur 
jenen Akteuren zugestanden, die über eine Qualia, d. h. über ein 
phänomenales Bewusstsein, verfügen. Aus Edelmans neurophysio-
logischer Perspektive ist dieser Argumentationsschritt hier vor allem 
wiederum als empirisch begründet zu verstehen. Er referiert nämlich 
auf den Befund, dass sich im Gehirn komplexe visuelle Informati-
onsverarbeitungsmodi mit und ohne korreliertem Bewusstsein finden 
lassen. Aber wenn sich ein solcher Unterschied zeigt, dann – so die 
Argumentation – liegt der Schluss nahe, dass dies auch in funktio-
naler Hinsicht eine Bedeutung haben müsse, also ein bewusstloser 
Zombie nicht über die gleichen Fähigkeiten verfügen könne, welche 
bei einem bewusst erlebenden Organismus zu beobachten sind.

Im sechsten Schritt wird das Bewusstsein erneut ›naturalisiert‹, 
allerdings nun nicht über eine physikalisch-kausale Argumentation, 
sondern auf Basis einer funktionalen Begründung, die auf evolutio-
näre Anpassungsprozesse rekurriert:

»Alle von James aufgeworfenen Fragen lassen sich damit beant-
worten, dass die Evolution die C’-Zustände mit den ihnen kor-
respondierenden C-Zuständen hat entstehen lassen. Wenn ein 
geeigneter Bewusstseinsmechanismus vorhanden ist – durch den 
das Bewusstsein aus der Aktivität des reentranten dynamischen 
Kerngefüges hervorgeht – stellt sich das Problem einer rätselhaften 
Einwirkung auf ›Nervenströme‹ nicht«.134

In Schritt fünf wurde dem Bewusstsein eine kausale Eigenrolle zu-
gestanden. Demgegenüber wurde in Schritt zwei bis vier die kausale 
Geschlossenheit des physischen Bereichs betont. Das phänomenale 
Bewusstsein kann entsprechend nicht kausal auf die Nervenströ-
me einwirken, denn es stellt ja selbst ein korrespondierendes Epi-
phänomen derselben dar. Mit Blick auf die Verbindung der beiden 
einander widersprechenden Argumentationsketten wird nun eine 
Brückenhypothese eingeführt. Die offene Variable eines Bewusst-
seins, das zugleich kausal wirksam erscheint wie auch physikalisch 

wahrnehmendes und denkendes Ich in unserem naturwissenschaftlichen 
Weltbild nirgends auftritt, kann leicht in fünf Worten ausgedrückt wer-
den: Es ist selbst dieses Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und 
kann deshalb nicht als Teil darin enthalten sein« (Schrödinger 1991, 
151).

134	Edelman (2004, 89).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nichts Drittes hinzufügen kann, wird durch ein zusätzliches Er-
klärungsprinzip geschlossen. Die ›Evolution‹ übernimmt jetzt die 
Rolle des unerklärten Erklärers. Der Satzteil, ›wenn ein geeigneter 
Bewusstseinsmechanismus vorhanden ist‹, verweist auf jene zentrale 
Leerstelle, die durch diese Figur verdeckt wird. Man verfügt zurzeit 
zwar über keine Hinweise, wie die Mechanismen aussehen könn-
ten, über die sich neuronale Aktivitäten in phänomenale Qualitäten 
übersetzen lassen. Dennoch kann die Lücke durch die Tautologie 
einer evolutionären Erklärung geschlossen werden: Wenngleich wir 
noch nicht wissen, wie die entsprechenden Mechanismen aussehen, 
muss es diese schließlich geben, denn die Evolution muss in ihrem 
Fortschreiten ja genau eben jene Mechanismen entwickelt haben, 
von denen wir im Moment noch keine Ahnung haben, wie diese im 
Detail funktionieren können.135 

Schauen wir in diesem Sinne nun auf den letzten Argumentati-
onsschritt. Hier kommt mit dem Sozialen eine weitere Kausalität ins 

135	Interessant ist in diesem Zusammenhang auch Ramachandrans Inter-
pretation der Experimente von Libet. Bekanntermaßen bestand sein 
verstörender Befund darin, dass die zu einer geplanten Handlung zu-
gehörigen elektrophysiologischen Bereitschaftspotentiale knapp eine 
Sekunde vor dem Bewusstwerden der Aktivität zu messen waren. Die 
Gehirnaktivität geht dem subjektiven Erleben des Willenaktes sozusagen 
voraus (Libet/Wright/Feinstein/Pearl 1979). Doch was bedeutet dies für 
die Funktion des Erlebens? Ramachandran tastet sich hier an eine evolu-
tionäre Erklärung heran (wenn etwas da ist, muss es einen evolutionären 
Zweck haben), ist sich aber – anders als Edelman – der hierin innewoh-
nenden Paradoxie der Kausaltät bewusst: »Meiner Meinung nach liegt 
das daran, dass es eine unvermeidliche neuronale Verzögerung gibt, 
bevor das Signal, das in einer Region unseres Gehirns entstanden ist, den 
Weg durch das übrige Gehirn zurückgelegt hat und die Nachricht über-
mittelt: ›Wackle mit dem Finger.‹ Das subjektive Empfinden des Wollens 
wird dank der Evolution so verzögert, dass es nicht mit dem Beginn der 
neuronalen Befehle, sondern mit deren Ausführung durch den Finger 
zusammenfällt. Das wiederum ist wichtig, weil es bedeutet, dass das 
subjektive Empfinden, das neuronale Ereignisse begleitet, evolutionäre 
Zwecke erfüllt. [...] Damit stehen wir vor einem Paradox. Auf der einen 
Seite zeigt das Experiment, dass der freie Wille eine Täuschung ist: Er 
kann die neuronalen Ereignisse nicht verursachen, weil die Ereignisse 
eine Sekunde früher auftreten. Anderseits muss die Verzögerung eine 
Funktion haben, denn warum sollte die Evolution sie sonst hervorge-
bracht haben? Doch wenn sie eine Funktion hat, wie könnte diese (in 
diesem Fall) anders aussehen, als den Finger zu bewegen? Vielleicht 
bedarf unser Kausalbegriff selbst einer radikalen Revision – wie in der 
Quantenmechanik geschehen« (Ramachandran 2005, 102 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


223

Naturalisiertes Bewusstsein

Spiel. Auch diese kann dann paradoxerweise nur dadurch wirken, 
indem sie kausal nicht wirksam sein kann:

»Die Transformation ins phänomenale Erleben ist ein elegantes 
Medium, um integrierte C’-Zustände subjektiv zugänglich zu ma-
chen. Einen anderen Weg, diese neuralen Ergebnisse direkt zu 
erfahren, gibt es nicht. Auch im Austausch zwischen zwei mit 
Bewusstsein ausgestatteten Menschen dient die Transformation 
ins phänomenale Erleben als ein Indikator für kausale Zusammen-
hänge, ohne selbst kausal wirksam zu sein. Der subjektive Zustand 
spiegelt die in ständigen Wandel begriffenen Eigenschaften der 
neuronalen Zustände des Kerngefüges wider. Er bildet den Qualia-
Raum – das Bewusstsein in seinem ganzen Facettenreichtum«.136 

Dieser Schritt ist recht bemerkenswert, denn man muss ihn mit 
Blick auf die im zweiten Teil formulierte Ausgangsthese eigentlich 
so lesen: Physikalisch macht das phänomenale Bewusstsein keinen 
Unterschied, denn als Epiphänomen sind alle Informationen und 
Differenzierungen der Bewusstseinszustände schon in den reentran-
ten, also über die Schleifen der wieder in sich eintretenden neurona-
len Prozesse verkoppelt. Mit Blick auf die Kommunikation mache 
das Bewusstsein nun aber sehr wohl einen Unterschied, denn nur so 
könne man sich schließlich darüber austauschen, was man erlebe. 
Im Sinne des gesunden Common Sense weigert sich hier Edelman 
sozusagen, bewusstseinslose Zombies zu denken, die ihre neurona-
len Zustände untereinander über gesprochene Laute miteinander 
verkoppeln, ohne dabei etwas zu sehen, zu hören oder zu fühlen. 
Im gleichen Atemzug wird jedoch die kausale Wirksamkeit dieser 
phänomenalen Indikatoren wieder infrage gestellt. 

Nach vollzogenem Tanz kehrt Edelman gleichsam zum Ausgangs-
punkt zurück. Beginnend bei der an Descartes erinnernden Projekti-
on der physikalischen Zustände auf den Schirm des phänomenalen 
Bewusstseins (1), über einen Epiphänomenalismus, der in Bezug auf 
die innere Differenziertheit der phänomenalen und physikalischen 
Projektionen eine strukturelle Homologie annimmt (2), einen phy-
sikalischen Reduktionismus, welcher dem Bewusstsein jegliche Be-
deutung abspricht (3), springt Edelman zu einer Position, die dem 
Bewusstsein dennoch eine eigenständige Rolle zuweist (4). 

Anschließend jedoch wird diese Öffnung des physikalischen 
Raums mit Hilfe einer evolutionären Brückenhypothese wieder na-
turalisiert (5), um dann im nächsten Tanzschritt sozialkonstruktivi-
stisch zu postulieren, dass Intersubjektivität geteilte Erfahrung vor-

136	Edelman (2004, 91).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

aussetzt (6). Zum Abschluss wird schließlich mit der Descartesschen 
Spiegelmetapher erneut das repräsentationale Erbe der Aufklärung 
reifiziert (›Der subjektive Zustand spiegelt die in ständigem Wandel 
begriffenen Eigenschaften der neuronalen Zustände des Kerngefüges 
wider‹). 

Figurationen unauflösbarer Dichotomien

An dieser Stelle geht es nicht darum, diese Schrittfolge oder die logi-
sche Konsistenz der hier nachgezeichneten Argumentationslinie zu 
kritisieren – dies mögen analytische Philosophen tun. Aus soziologi-
scher Sicht ist vielmehr beachtenswert, dass es unter den gegebenen 
Verhältnissen nicht unplausibel zu sein scheint, eine Kette von Argu-
mentationsschritten in einer solchen Figuration zu entwickeln. Hier 
wird nicht mehr aus einem Guss heraus argumentiert, sondern jeder 
Schritt folgt gewissermaßen einem anderen Diskursuniversum. Inner-
halb der physikalisch-reduktionistischen Erklärung gilt das Primat 
der kausalen Geschlossenheit der physikalischen Welt. Gleichzeitig 
wird jedoch dem Bewusstsein erlaubt, in das Spiel mit einzutreten. 
Hier lässt sich dann zum einen aus einem repräsentationalen Dualis-
mus heraus argumentieren, entsprechend dem der Geist doch einen 
»Spiegel der Natur« darstellt.137 

Zugleich erscheint im Sinne einer »naturalizing phenomenology«138 
das Erleben jedoch zum anderen nicht mehr als eine Repräsentation 
einer äußeren Wirklichkeit, sondern manifestiert sich stattdessen nur 
noch als Differenzstruktur neuronaler Unterscheidungen, die dann in 
den Differenzierungen der phänomenal erlebten Sinnesmodalitäten 
ihre Entsprechung finden. Nicht zuletzt klingen mit Verweis auf die 
durch Erfahrung hergestellte Intersubjektivität sozialpsychologische 
Weltzugänge an, die an Georg H. Mead und Alfred Schütz erinnern. 
Zu alledem wird noch Charles Darwin mit auf die Bühne gebracht, 
denn die funktionale Erklärung eines auf Variation und Selektion 
setzenden evolutionären Modells wird dann gebraucht, bestimmte 
Leerstellen der Erklärung zu überbrücken. 

Edelman argumentiert hier polykontextural, wechselt mit jedem 
Argumentationsschritt die Perspektive, ohne dabei jedoch innerhalb 
eines Schrittes die Kausalitäten zu verwischen. Die Anrufung der 
sozialen Bedeutung, die anklingt, wenn phänomenologische Gehal-
te kommuniziert werden müssen, interferiert nicht mit einer Argu-
mentationslinie, entsprechend der keine Kausalität außerhalb der 

137	Siehe zur philosophischen Kritik an einer Epistemologie des Spiegelns 
Richard Rorty (1987 [1979]).

138	Petitot et al. (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


225

Naturalisiertes Bewusstsein

physikalischen Ebene auf die physikalische Ebene einwirken kann. 
Die Substitution eines fehlenden Glieds innerhalb der physikalischen 
Erklärung durch eine evolutionäre Teleonomie – es gibt das Bewusst-
sein deshalb, weil es evolutionär nützlich ist – interferiert nicht mit ei-
nem Epiphänomenalismus, in welchem dem Bewusstsein kein Raum 
für eigenständige Wirksamkeit zugestanden wird. 

Dennoch scheint der Leser die Wechsel zwischen den unterschied-
lichen Perspektiven der Edelmanschen Ausführungen in der Regel 
nicht zu sehen. Aus soziologischer Perspektive lässt sich hier ver-
muten, dass die in der Gesamtschau erscheinenden Widersprüche 
deshalb in den Hintergrund treten, weil die Leser mit den hinter 
den jeweiligen Einzelschritten hervorschimmernden Diskursen mitt-
lerweile allzu vertraut sind. Die Einzelschritte scheinen plausibel, 
warum also nicht die Gesamtgestalt? Soziologisch, phänomenolo-
gisch, dualistisch, physikalisch-reduktionistisch, evolutionistisch und 
systemisch zu argumentieren, gehört mittlerweile zum Allgemeingut 
der Semantiken des aufgeklärten Menschen des 21. Jahrhunderts. 
Und genau in diesem Sinne liegt Edelmans Argumentationskette auf 
der Höhe seiner Zeit. Anstatt im Sinne der Konsistenzansprüche 
der Moderne seine Welt widerspruchsfrei aus der Perspektive einer 
festgelegten Gegenstandskonstitution heraus zu begründen, wird 
nun polykontextural argumentiert. Auch innerhalb der Figuration 
einer Argumentation können die Standorte und Positionen gewech-
selt werden, ohne dass man hiermit offensichtlich wissenschaftliche 
Unlauterkeit demonstrieren würde.

Machen wir uns nochmals den innerwissenschaftlichen Kontext 
deutlich, aus dem heraus solche Figurationen entfaltet werden: Wir 
befinden uns mit Edelman im Kontext einer dynamizistischen Ko-
gnitionswissenschaft, deren Modelle und empirischen Befunde die 
Grenzen zwischen den Disziplinen verschwimmen lassen. Im Sinne 
eines neurobiologischen Konstruktivismus ist das Konzept der Re-
präsentation aufzugeben – stattdessen projizieren neuronale Gruppen 
als reentranter, rekursiv in sich geschlossener Kreis auf neuronale 
Gruppen. Es gibt im Gehirn keine präpositionalen Gehalte mehr – 
Kognition verläuft stattdessen assoziativ, konnektivistisch und einer 
metaphorischen Logik folgend. 

Kognition lässt sich nun nur noch als Resonanz von Eigenzu-
ständen mit anderen Eigenzuständen begreifen. Für den Prozess des 
Erkennens sind die Grenzen zwischen Erkennen und Handeln, aber 
auch zwischen Umwelt und Akteur nicht mehr eindeutig zu bestim-
men. Nicht zuletzt zeigen die durch diese Modelle beschriebenen 
Prozessdynamiken eine interessante Nähe zu den phänomenologi-
schen Beschreibungen des Erlebens. Auf experimenteller Ebene hat 
es nun wieder Sinn, introspektive Berichte – etwa zur Gestaltwahr-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

nehmung – in Beziehung zu den physikalisch abgeleiteten neurona-
len Dynamiken zu setzen. Solche Forschungsprojekte sind mit Blick 
auf reproduzierbare Ergebnisse mittlerweile äußerst erfolgreich und 
entsprechend treten im forschungspraktischen Alltag – anders noch 
als in der Welt Kants oder  Wundts – vermehrt physikalische, phä-
nomenologische und soziologische Beschreibungen in einer durchaus 
sinnvollen Weise zueinander in Beziehung. 

Die hier beschriebenen ›Grenzüberschreitungen‹ sind innerhalb 
populärer hirnwissenschaftlicher Publikationen kein Einzelfall. An 
dieser Stelle sei beispielsweise auf Wolf Singer verwiesen, der in einem 
quasi soziologischen Argumentationsschritt zu dem Schluss kommt, 
dass es sich bei den subjektiven Konnotationen der Ich-Erfahrung 
um ein sozial hergestelltes Zurechnungskonstrukt handelt;139 auf 
Manfred Spitzer,140 der als biologisch argumentierender Psychia-
ter die Verankerung in einer vertrauten Umwelt als Teil bestimmter 
psychiatrischer Erkrankungen ansieht und dann konsequenterwei-
se den Kontextwechsel als Teil der Therapie ansehen muss; oder 
auf Eric Kandel, der nach einer langen Geschichte der disziplinären 
Trennung versucht, Psychoanalyse und Hirnwissenschaften wieder 
zusammenzubringen.141 

139	Hierzu Wolf Singer: »Mir scheint hingegen, daß die Ich-Erfahrung bzw. 
die subjektiven Konnotationen von Bewußtsein kulturelle Konstruk-
te sind, soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen 
erwuchsen und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht 
erklärbar sind. Die Hypothese, die ich diskutieren möchte, ist, daß die 
Erfahrung, ein autonomes, subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten 
beruht, die im Laufe unserer kulturellen Evolution entwickelt wurden. 
Selbstkonzepte hätten dann den ontologischen Status einer sozialen 
Realität. In die Welt kämen diese, wie die sie ermöglichenden Kulturen 
erst, nachdem die Evolution Gehirne hervorgebracht hatte, die zwei Ei-
genschaften aufwiesen: erstens, ein inneres Auge zu haben, also über die 
Möglichkeit zu verfügen, Protokoll zu führen über hirninterne Prozesse, 
diese in Metarepräsentationen zu fassen und deren Inhalt über Gestik, 
Mimik und Sprache anderen Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die 
Fähigkeit, mentale Modelle von den Zuständen der je anderen Gehirne 
zu erstellen, eine ›theory of mind‹ aufzubauen, wie die Angelsachsen 
sagen. Diese Fähigkeit ist dem Menschen vorbehalten und fehlt dem 
Tier. Allenfalls Schimpansen haben eine wenn auch sehr begrenzte Mög-
lichkeit, sich vorzustellen, was in anderen vorgeht, wenn er bestimmten 
Situationen ausgesetzt ist« (Singer 2002, 73).

140	Siehe Spitzer (2000).
141	Vgl. Kandel (2006). Gerade Freud erscheint – wenn man den mit der 

Psychoanalyse verbundenen Dogmatismus abziehen würde – in erstaun-
lichem Sinne als Vertreter einer postmodernen Form der Wissenschaft, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


227

Naturalisiertes Bewusstsein

Wenngleich sich die zuletzt genannten Forscher zwar erheblich 
hinsichtlich der inhaltlichen Position unterscheiden, mit der sie sich 
auf die Gehirn-Bewusstsein-Debatte beziehen, eint sie doch die Form 
der Figuration ihrer Argumentationslinien. In diesen vollzieht sich 
nun im Rekurs auf jeweils unterschiedliche Traditionen ein cross over 
zwischen verschiedenen wissenschaftlichen Gegenstandsfeldern. All 
diese Autoren verlassen die Strenge einer physikalisch-reduktioni-
stischen bzw. behavioristischen Gegenstandsbestimmung zugunsten 
einer Multiperspektivität, die unterschiedliche Sphären zusammen-
schauen lässt. 

Unscharfe Beschreibungen analytisch  
erfolgreicher Wissenschaften

Diese – man könnte sagen fuzzy – Beschreibungen erscheinen para-
doxerweise gerade deshalb möglich, weil die Ausdifferenzierung in 
einzelne, exakte und von ihrer Gegenstandskonstitution her distin-
guierte Einzeldisziplinen so erfolgreich war, dass sie mit Blick auf ihre 
Grundgedanken längst in den Diskurshaushalt der gesellschaftlichen 
Semantik eingeflossen sind. Da sich Wissenschaft längst emanzipiert 
hat – und zwar praktisch wie auch institutionell als Etablierung eines 
Multiversums in sich methodologisch abgesicherter experimenteller 
Zugänge, die fortlaufend neue Ergebnisse produzieren lassen –, stellt 
sich ihr öffentliches Problem, d. h. die Frage ihrer gesellschaftlichen 
Legitimierung, nicht mehr in Hinblick auf die strenge Abgrenzung 
ihres Gegenstandsbezugs. Anders als in Zeiten der Aufklärung, als es 

die mehr assoziativ und auf die Figuration denn auf analytische Kon-
sistenz hin ausgerichtet ist. So zumindest auch Wittgensteins Resümee: 
»Was Freud über das Unbewußte sagt, klingt wie Wissenschaft, aber 
eigentlich ist es bloß ein Mittel der Darstellung. Es sind keine neuen Re-
gionen der Seele entdeckt worden, wie seine Schriften suggerieren. Das 
Vorführen der Traumelemente – eines Hutes z. B. (der praktisch alles 
mögliche bedeuten kann) – ist ein Vorführen von Gleichnissen. Wie in 
der Ästhetik, so werden auch hier die Dinge nebeneinandergelegt, um in 
dieser Weise bestimmte Merkmale erkennen zu lassen. Diese Merkmale 
werfen Licht auf unsere Betrachtungsweise des Traumes, sie sind Gründe 
des Traumes. [Doch zwischen dieser Methode der Traumanalyse und 
einem Verfahren zur Erkenntnis der Ursachen von Magenschmerzen 
besteht keine Analogie]. Die Behauptung, ein Grund sei eine von in-
nen gesehene Ursache, ist konfus. Eine Ursache wird weder von innen 
noch von außen gesehen, sondern wird durch ein Experiment entdeckt. 
[Indem uns die Psychoanalyse ermöglicht, die Gründe des Lachens zu 
entdecken, bietet sie] nichts weiter als die Darstellung von Vorgängen« 
(Wittgenstein 1989, 198).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

der Wissenschaft darum gehen musste, Wahrheitsansprüche gegen-
über dem Glauben durchzusetzen, stellt ihr derzeitiges Bezugspro-
blem eher die Fragmentierung ihres Wissens dar. Wissenschaft liefert 
zwar eine Vielzahl von Ergebnissen, die nach ihren jeweils segmentär 
begrenzten Geltungsansprüchen als wahr anzusehen sind – aber bei 
alldem ergibt sich vermehrt die Frage: Wozu? 

Das Legitimationsproblem der Wissenschaft stellt sich weniger 
auf der Ebene der Analyse, sondern mit Blick auf mögliche Synthe-
sen, also die Frage, wie sich Wissenschaft in andere gesellschaftliche 
Diskurse in sinnhafter Weise einweben kann. Genau in diesem Sinn 
bieten Edelman, aber auch Singer, Varela, Maturana, Spitzer, Kandel 
und viele andere Autoren populärwissenschaftlicher neurobiologi-
scher Abhandlungen Figurationen an, die in Bezug auf etablierte 
Diskurse plausible Antworten suggerieren. Da man innerhalb der 
bildungsbürgerlichen Welt längst damit vertraut ist, cartesianisch, 
freudianisch, evolutionistisch, reduktionistisch, repräsentational, 
epiphänomenal, chaostheoretisch, linguistisch und soziologisch zu 
denken und zu argumentieren, lässt sich auch innerhalb eines Ge-
sprächs oder einer Argumentationskette ad hoc zwischen diesen Posi-
tionen wechseln. Auf der diskursiven Höhe unserer Zeit stehend, sind 
wir sozusagen zugleich Hobbyphysiker, -psychologen, -soziologen, 
-linguisten und -philosophen und können spielerisch zwischen den 
unterschiedlichen Metaphysiken der jeweiligen Gegenstandssphären 
wechseln – ohne dass uns dies groß auffallen oder beunruhigen wür-
de. Die einzelnen Glieder einer Argumentationskette können sozusa-
gen aus unterschiedlichen Diskursräumen heraus entfaltet werden, 
ohne dass sich diese kurzschließend und damit dekonstruierend in-
einander schieben.142 Ein neuer Diskursraum wird sozusagen immer 
dann betreten, wenn sich eine Leerstelle ergibt, die sich aus der beste-
henden Gegenstandskonstitution heraus nicht auffüllen lässt. Wenn 
beispielsweise kausale Erklärungen nicht zu finden sind, wechselt 
man auf eine funktionale evolutionäre Begründung.

142	Gut lässt sich dies an der Argumentationsstruktur in narrativen Inter-
views zeigen. Siehe hierzu zum Beispiel ein Interview mit einem Ingeni-
eur, der darüber berichtet, dass er homöopathische Präparate einnimmt, 
diese bei ihm wirken, allerdings naturwissenschaftlich gar nicht wirken 
können, vielleicht aber im Sinne der Placebowirkung aus psychologi-
schen Gründen funktionieren und all dies doch ein merkwürdiges Ge-
heimnis sei (Vogd 2005, 199 ff.). Solche Berichte operieren polykon-
textural, in dem Sinne, dass die Autoren in leicht ironischer Distanz 
die Perspektiven aneinanderreihen, ohne dass dies rechthaberisch dazu 
führen muss, dass das eine Argumentationsglied das andere negiert. 
Homöopathische Mittel für wirksam zu halten steht dann nicht mehr 
im Widerspruch zu dem Wissen, dass da nichts ist, was wirken könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


229

Naturalisiertes Bewusstsein

Erklärungen eines komplexen Phänomens – wie dem des Bewusst-
seins – erscheinen hierdurch eher als eine diskursive Umkreisung des 
Gegenstandes aus dem Blickwinkel verschiedener Kontexturen denn 
als logisch konsistente Beweisführung. 

Die analytische Philosophie mag hier zwar weiterhin den Finger 
auf die Wunde halten, was allerdings die kritisierten Protagonisten 
in der Regel nicht mehr trifft, da diese schon längst aus einem post-
modernen Diskursuniversum heraus argumentieren, entsprechend 
dem sich Begründungsfiguren aus verschiedenen Perspektiven auch 
ohne allzu strenge Konsistenzansprüche ergänzen dürfen. Da sich mit 
Blick auf die Untersuchung komplexer Gegenstände die stringente 
Durchführung der unterschiedlichen ›Ismen‹ (Dualismus, Monismus, 
Behaviorismus, Physikalismus, Soziologismus, Psychologismus, kri-
tischer Rationalismus) als eher hilfloses Unterfangen gezeigt hat, 
scheint dieser Weg unter den gegebenen Verhältnisse plausibler und 
auch in gewisser Weise in seiner Pragmatik wirklichkeitsnäher.143 

Die hierdurch gezeichneten Bilder überzeugen durch ihre Figura-
tion, und wie dies bei Bildern üblich ist, sind andere Figurationen 
und Perspektivierungen möglich. Je nachdem, wie Dualismus und 
Monismus bzw. phänomenologische, physikalische, soziologische 
und linguistische Gegenstandsbestimmungen zueinander in Bezie-
hung gestellt werden, ergeben sich andere Bildkompositionen mit 
anderen Konsequenzen. 

Wenn wir beispielsweise Humberto Maturana und Francisco Va-
rela folgen und im Sinne ihrer »logischen Buchhaltung«144 zwischen 
dem Beobachter, der etwas in der Sprache sagt, und dem Beobachte-
ten als einem sprachlosen Bereich strukturdeterminierter Phänomene 
unterscheiden, verschwindet das Problem des sprachlich intentiona-
len Handelns, denn Sprechen heißt jetzt nichts anderes mehr als eine 
Form, wie Verhalten durch Laute gekoppelt werden kann. Die alte 
behavioristische Intuition wird hier geschickt genutzt, um das Bild 
eines biologischen Beobachters zu zeichnen, ohne dabei jedoch den 
Beobachter ganz verschwinden lassen zu müssen. Er wird im Bild nun 
einfach auf der anderen Seite der logischen Buchhaltung mitgeführt. 
Demgegenüber referiert Edelman auf die Vorstellung von ›Erkennen 
und Repräsentation‹ und bleibt damit weiterhin dem Descartesschen 
Bild vom Bewusstsein als dem ›Spiegel der Natur‹ treu.

143	Hier zeigt sich dann auch aus praxistheoretischer Perspektive eine deut-
liche Grenze zwischen Philosophie und Hirnwissenschaft, denn Letztere 
kann für sich mehr Praxisnähe beanspruchen, während Erstere in der 
Welt der Ideen befangen bleibt – und hier gilt dann mit Luhmann, dass 
»die Inkommensurabilitäten in der Welt der Ideen höher sind als in der 
Welt der sogenannten Praxis« (Luhmann 2008, 243).

144	Siehe Maturana/Varela (1987, 148f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Auch Thomas Metzinger tut letztlich nichts anderes, als die Pa-
radoxien des Bewusstseins durch ein bestimmtes figuratives Ar-
rangement der Subjekt-Objekt-Dichotomie zu beruhigen.� In seiner 
Selbstmodell-Theorie erscheint das Bewusstsein nun als eine analoge 
Projektion (das subjektive Selbstmodell) der digital arbeitenden neu-
ronalen Prozesse, wodurch eine neue Qualität von Informationen 
entstehe, welche die neuronalen Prozesse ihrerseits wieder zu nutzen 
wüssten. Subjektivität erscheine damit als eine luzide Illusion eben 
jener Modellprojektion, die sich jedoch ihres eigenen illusionären 
Charakters auf der Erfahrungsebene nicht bewusst werden könne. 
Auch dieses Bild erzeugt seine eigene Plausibilität und erscheint mit 
Blick auf den im Westen angekommenen buddhistischen Diskurs 
über die Lehre vom Nicht-Ich seltsam vertraut. Doch auch mit die-
ser Figuration ist das Descartessche Erbe nicht überwunden. Ge-
nau genommen geschieht hier nichts anders, als dass der Dualismus 
in den physikalischen Prozess selbst hineinkopiert wird. Ein wenig 
überzeichnet müsste man sich also die Sache nun folgendermaßen 
vorstellen: Ein physikalisch operierendes Rechensystem projiziert 
qua physikalischer Technik (z. B. eines Video-Beamers) analoge Bil-
der und Töne, um diese dann wiederum qua physikalischer Technik 
(z. B. Mikrophonen und Fotochips) aufnehmen und analysieren zu 
können.

Ästhetik der Figuration

Wie bereits gesagt, es geht hier nicht darum, solche Bilder zu kriti-
sieren, sondern aufzuzeigen, dass die Paradoxien der Subjekt-Ob-
jekt-Dichotomie nicht als widerspruchsfreies Bild entfaltet werden 
können. Wir stehen hier also einerseits vor den Ergebnissen einer 
Kognitionswissenschaft, die mittlerweile wirklich eine Menge über 
unser Erkennen sagen kann und deren empirische Befunde eine 
Lösung des Leib-Seele-Problems nahelegen. Auf der anderen Seite 
verfängt sich jedes Programm einer monistischen Erklärung des Er-
kennens zwangsläufig in dem Problem, dass man die »Exowelt« nur 
aus der »Endoperspektive« heraus erkunden kann.145 Die hiermit 
verbundenen Paradoxien bleiben bestehen und ein Soziologe wird 
dann nur feststellen können, wie diese je nach Figuration an einen 
anderen Ort verschoben werden. Darüber hinaus lässt sich erken-
nen, dass in den letzten Jahrhunderten vielfältige Denkformen und 
Erkenntnismöglichkeiten entstanden sind, welche unsere Gesellschaft 
in Form von Diskursen, Experimentalsystemen, Interventions- und 
Analysemöglichkeiten bevölkern. 

145	Rössler (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


231

Naturalisiertes Bewusstsein

In diesem Sinne ließe sich aus den alten und neuen Kontroversen 
über das Verhältnis von Bewusstsein und Körper weitaus mehr ma-
chen, als mit erhobenem Zeigefinger darauf hinzuweisen, welche 
Aussagen zulässig seien und welche nicht. Mit Bruno Latour ließe 
sich zunächst einmal feststellen, dass wir es hier mit Unbestimmthei-
ten zu tun haben, die sich zwar analytisch nicht lösen, aber dennoch 
in der Praxis gut angehen lassen, indem beständig zwischen verschie-
denen Ontologien und Metaphysiken gewechselt wird. Der Blick 
lenkt sich hiermit auf die Figuration, nämlich auf die Tatsache, dass 
solche Arrangements nötig sind, damit aber zugleich das Design die-
ser Arrangements, die Art und Weise, wie diese Gegenstände jeweils 
versammelt werden, kontingent ist und zum Thema werden kann.146 

An dieser Stelle könnte die Auseinandersetzung mit der Hirnfor-
schung auch aus soziologischer Sicht wirklich interessant werden. 
Es wird nämlich zum einen deutlich, dass jede Analyse von Kultur 
und menschlichem Verhalten Psychisches, Soziales und Physisches 
als Index mitzuführen hat.147 Zum anderen wäre nun auch die Me-
taphysik in einem nahezu spielerischen Sinne als Notwendigkeit zu 
begreifen, sich in einer Welt zu verorten, indem erst sie einen wis-
sen und orientieren lässt,148 ohne jedoch dabei einem szientistischen 

146	Vgl. Latour (2007).
147	Hierzu in einem ähnlichen Sinne Dirk Baecker: »Vielleicht muss man 

noch einen weiteren Abstraktionsschritt ins Auge fassen und den hier 
entwickelten Begriff einer Natur der Gesellschaft aus seinem soziologi-
schen Kontext herauslösen und der Kulturtheorie überantworten. Unter 
der Kulturtheorie soll dabei eine Theorie verstanden werden, die im 
Anschluss an klassische Theoriepositionen von Johann Gottfried Herder 
bis Sigmund Freud mit mindestens drei Systemreferenzen parallel zu 
arbeiten vermag, mit der Referenz auf die Gesellschaft, mit der Refe-
renz auf das Bewusstsein und mit der Referenz auf den Organismus« 
(Baecker 2007a).

148	Wir befinden uns hier sehr nahe an dem, was auch Rorty an dem An-
spruch der modernen Philosophie, die Metaphysik zu überwinden, aus-
zusetzen hat: »Hat man verstanden, daß das Erkennen nicht ein Wesen 
hat, das von den Wissenschaftlern oder Philosophen beschrieben werden 
könnte, sondern daß es die Berechtigung ist, kraft momentan gültiger 
Maßstäbe etwas zu glauben, so ist man ein gutes Stück in die Richtung 
der Auffassung weitergekommen, für die das Gespräch der unhinter-
gehbare Kontext ist, in dem Erkenntnis verstanden werden muß. Man 
hat nicht mehr Relationen zwischen menschlichen Wesen und ihren 
Forschungsgegenständen im Blick, sondern alternative Maßstäbe der 
Rechtfertigung, sowie schließlich jenen Wandel dieser Maßstäbe, der 
die Geistesgeschichte ausmacht« (Rorty 1987 [1979], 421 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232

Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie

Fundamentalismus oder Essentialismus verfallen zu müssen. Mit dem 
Blinden Fleck, den nolens volens jede wissenschaftliche Beobachtung 
erzeugt, ließe sich nun nicht nur kreativ, sondern auch reflexiv umge-
hen. Das große Werk von William James erschiene hiermit nochmals 
in einem anderen Licht, denn auch die Ästhetik der Figuration in 
der Entfaltung des Beobachterparadoxons könnte nun zum Thema 
werden, also die Frage, welche Lösungen die schöneren sind.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


233

III Symbolische Integration von Hirnwissen

›Der Mensch auf der Suche nach sich selbst‹. Nicht zuletzt mit 
Foucaults ›Ordnung der Dinge‹ wurde dieses Projekt als Wissen-
schaft problematisch. Der Mensch als »empirisch transzendentale 
Dublette«1 sei nicht in einer Einzelwissenschaft zu fassen, sondern 
finde sich bestenfalls als diffuse Wolke in einem Raum wieder, der 
durch unterschiedliche Episteme bzw. Wissenstraditionen aufge-
spannt sei.2 Der Mensch bleibe dabei unfassbar. Er lasse sich weder 
durch einen Biologismus, einen Psychologismus noch einen Soziolo-
gismus in den Griff bekommen. Streng genommen handele es sich bei 
der Humanwissenschaft nicht um eine Wissenschaft im eigentlichen 
Sinne, sondern letztlich nur um die Widerspiegelung unbewusster 
Beweggründe, die sich als wissenschaftlich begründet verkleiden.3 

In jüngerer Zeit schickt sich die Hirnforschung an, aufzuklären, 
was der Mensch sei. So zumindest präsentiert es sich in den Feuille-
tondebatten4 und einschlägigen, auch mittlerweile beim Suhrkamp 
Verlag erscheinenden Monografien.5

Während die Philosophen antworten oder sich ihrerseits an der 
Entwicklung einer Theorie des Geistes zu beteiligen versuchen,6 ver-
hält sich die Soziologie bislang eher wie ein stiller Zuschauer. Nur 
vereinzelte Reaktionen sind zu vernehmen. Schauen wir auf einige 
der prominenteren:

Für Mayntz7 ist das Verhältnis zwischen Biologie und Soziologie 
spätestens nach Durkheim geklärt. Insbesondere für die Makrosozio-

1	Foucault (1999, 384).
2	Foucault (1999, 416 ff.).
3	»Man wird also sagen, daß es ›Humanwissenschaft‹ nicht überall dort 

gibt, wo es um die Frage des Menschen sich handelt, sondern überall 
dort, wo in der dem Unbewußten eigenen Dimension Normen, Regeln 
und Bedeutungsmengen definiert werden, die dem Bewußtsein die Bedin-
gungen seiner Form und Inhalte enthüllen. Von ›Humanwissenschaften‹ zu 
sprechen wäre in jedem anderen Fall einfach ein sprachlicher Mißbrauch« 
(Foucault 1999, 437).

4	Siehe etwa Geyer (2004).
5	Siehe etwa Roth (2003) und Singer (2002).
6	Vgl. Metzinger (2004).
7	Mayntz (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

234

logie sei die Biologie nicht relevant.8 Die biologisch »nachgewiesene 
Plastizität« banne die »Gefahr des neurologischen Determinismus«9 
und im Gegensatz zur »Medizin, Psychiatrie, Psychologie und Päd-
agogik« brauche eine soziologische Handlungstheorie auch nicht 
so viel Detailwissen, denn es gehe ihr nicht darum, den »ganzen 
Menschen« zu begreifen. Die Soziologie benötige nur eine rudimen-
täre Theorie »soziokultureller Prägung menschlichen Denkens und 
Tuns«.10

Demgegenüber könne sich die Soziologie – so Mayntz – mög-
licherweise von den Methoden und Modellbildungsprozessen der 
Biologie inspirieren lassen: »Wenn wir die Biologie allerdings nicht 
auf das biologische Substrat sozialer Systeme, den Menschen, son-
dern auf Makrostrukturen und Makroprozesse beziehen, könnten 
wir vielleicht etwas von ihr lernen. Im Unterschied zu Physik und 
Chemie geht die Biologie mit komplexen Systemen wie Organismen 
oder dem Gehirn um, nicht mit Populationen gleichartiger Elemente. 
Diese biologischen Gegenstände sind der Eigentümlichkeit komple-
xer sozialer Gegenstände ähnlicher als physikalische oder chemische 
Systeme. Wie in arbeitsteiligen Sozialsystemen, ist in der Genetik die 
Vernetzung von Genen die Basis von Funktionen. 

Auch im Gehirn beruhen viele Funktionen auf komplexen Zusam-
menschaltungen. Ebenso wie diese komplexen biologischen zeichnen 
sich komplexe soziale Systeme durch die Interdependenz von Teilen 
und Teilprozessen durch Multikausalität, Redundanz und Rekursi-
vität aus«.11

Auf den Transfer von Theoriefiguren aus der Biologie verweist 
dann auch Rehberg.12 Angefangen bei Pareto und Spencer, den or-
ganismischen Gesellschaftsmodellen Durkheims und Parsons, Meads 
Rezeption von Wundts biopsychologischer Konzeption, über die ver-
gessenen Wurzeln moderner soziologischer Theorie, die über Pless-
ner und Gehlen mit Scheler an die philosophische Anthropologie 
anknüpfen,13 bis hin zu Bourdieu und Foucault würden sich mehr 
oder weniger deutliche Bezüge zur Biologie zeigen. Im Prinzip kön-
ne man dann erst nach Luhmann – trotz eines Rekurses auf die 
Autopoiesis-Konzeption des Biologen Humberto Maturana – »theo-
riestrategisch« gut »begründen«, »den Menschen nicht mehr als Ele-

8	 Mayntz (2006, 15).
9	 Mayntz (2006, 12).
10	 Mayntz (2006, 6).
11	 Mayntz (2006, 16).
12	 Rehberg (2006).
13	 Fischer (2006) argumentiert in einem ähnlichen Sinne, dass auch die 

Theorieprojekte von Habermas und Luhmann im Lichte der philoso-
phischen Anthropologie verstanden werden können.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


235

Symbolische Integration von Hirnwissen

mentarteilchen sozialer Systeme mitzuführen (ironisch könnte man 
sagen, weil die Menschen so wichtig sind, dass man sie der Soziologie 
nicht ausliefern möchte)«.14 

Darüber hinaus kann – im Sinne der ethnografischen Studien 
von Gesa Lindemann – der soziologische Blick auf die Arbeit der 
Hirnforschung genutzt werden, um den theoretischen Blick für die 
›Grenzen des Sozialen‹ zu schulen – etwa indem nun nolens volens 
die Ich-Du-Beziehung als ein konstitueller Teil des Verhältnisses vom 
Experimentator zu seinem Versuchstier zu begreifen ist.15

Methodologisch und im Hinblick auf die Forschungsergebnisse 
für den soziologischen Arbeitsalltag nicht relevant, jedoch für die 
Theoriebildung durchaus von Interesse, könnte man die Beziehung 
zwischen Biologie und Soziologie an dieser Stelle zusammenfassen. 

Nur für die Sozialphänomenologie im Sinne von Berger und Luck-
mann wirft die Begegnung mit der Neurobiologie ein tiefer gehendes 
Problem auf, denn hier geht es um die Infragestellung des zentralen 
Axioms der Schützschen Protosoziologie, nämlich der Frage, ob nun 
wirklich ›jedem Handeln der Entwurf vorausgehe‹.16 In diesem Sinne 
ist dann auch Reichertz zu verstehen, wenn er mit dem »Akteur Ge-
hirn« nach dem »vermeintliche[n] Ende des handelnden Subjekts« 
fragt.17 

Darüber hinaus drängt sich aus einer gesellschaftskritischen Po-
sition immer der Verdacht einer biopolitischen Instrumentalisierung 
auf.18 In diesem Sinne werden von manchen Autoren Parallelen zur 
Gentechnologie gezogen.19 

Dies geschieht allerdings auf einem eher flachen Reflexions-
niveau, denn üblicherweise wird dabei nicht beachtet, dass es die 
Neurowissenschaften mit einem sehr viel komplexeren Gegenstand 
zu tun haben als die Molekulargenetiker. Ihre Forschungsprojekte 
und Ergebnisse lassen sich nicht einfach auf einen simplen Verwer-
tungszusammenhang der Form ›Gen-Genexpression-Genprodukt‹ 
reduzieren. Zwar mag es in den Neurosciences – wie überall – auch 
um Macht und weitergehende Verwertungsinteressen gehen. Doch 
dies allein erklärt weder das Pathos noch die spezifischen Eigenge-
setzlichkeiten, mit denen unter der Klammer ›Gehirn und Kognition‹ 
Wissenschaft betrieben wird. 

Demgegenüber lenkt Maasen in differenzierter Form den Blick 
auf den derzeit zu beobachtenden öffentlichen Diskurs der Hirnfor-
schung und kommt dabei zu dem Schluss, dass es sich hierbei vor 

14	 Rehberg (2006).
15	 Lindemann (2006).	  
16	 Siehe Schütz (2003, 465). 
17	 Vgl. Reichertz/Zaboura (2006).
18	 Siehe etwa Fukuyama (2004). 
19	 Vgl. Hübner (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

236

allem um eine mediale Inszenierung einer Debatte handele. Diese 
sage dann weniger über die Hirnforschung aus denn über »die Ge-
sellschaft, in der wir leben«. Aus dieser Perspektive gerate dann auch 
– so ihre zentrale These – »die Debatte um den freien Willen – nolens 
volens – zu einer Plattform für die öffentliche Deliberation um die 
Möglichkeit von Soziabilität in der ›neosozialen Gesellschaft‹«.20

All dies verweist auf eine Reihe interessanter Anknüpfungspunkte, 
die mit einer anderen Schwerpunktsetzung im Folgenden teilweise 
wieder aufgegriffen werden. Wir verzichten hier bewusst auf einen 
ideologiekritischen Habitus und begreifen die Neuroscience stattdes-
sen zunächst als eine Erfolgswissenschaft. Dies zeigt sich sowohl in 
der Entwicklung ihrer Produktivität als auch in der Diversifizierung 
ihrer Disziplin.

Doch genau dies erweist sich bei genauerem Hinsehen als Problem, 
wie insbesondere im ersten Abschnitt herausgearbeitet wird (1). Die 
nahezu ins Unermessliche steigende Zahl der Fachpublikationen und 
die Ausdifferenzierung in unterschiedlichste wissenschaftliche Kultu-
ren werfen hinsichtlich der Verstehensverhältnisse eine Komplexität 
auf, die nicht mehr mit den Eigenmitteln der Einzeldisziplinen in 
den Griff zu bekommen ist. Im Folgenden wird zu schauen sein, wie 
die hiermit verbundenen Kontingenzen bearbeitet werden können. 
Zunächst wird der Vermutung nachgegangen, ob in Bezug auf das 
Verhältnis von Gesellschaft und Wissenschaft die Unsicherheitsab-
sorption durch Netzwerke und symbolische Formen eine zunehmen-
de Rolle spielen wird (2). Zudem wird die Zentrierung – man könnte 
auch sagen ›Erdung‹ – der Hirnforschung durch Experimentalsyste-
me ausführlicher zu beleuchten sein (3).

Es wird sich dabei zeigen, dass die Funktion der Wissenschaft, me-
thodologisch gesichertes Wissen zu produzieren, zugleich eine Grenze 
erzeugt, die auf theoretischer Ebene die Integration ihrer Ergebnisse 
behindert. Mit den Ausführungen dieser drei Abschnitte verdichtet 
sich der Befund, dass die gegenwärtigen Erkenntnislagen eine Ver-
wischung der disziplinären Fachgrenzen mit sich bringen, entspre-
chend der man mit guten Gründen ebenso von einer Soziologisierung 
des Gehirns wie auch von einer Biologisierung der Psyche sprechen 
könnte (4). Angesichts einer sich nun auf diese Weise als hyperkom-
plex darstellenden Wissenschaft werden wir im fünften Abschnitt 
möglichen Semantiken nachspüren, die sich als geeignet zeigen, die 
Neuroscience an den gesellschaftlichen Diskurs zurückzubinden (5). 
Vorrangig geht es hier also darum, jene Komplexitätsreduktionen 
hinreichend zu plausibilisieren, so dass man unter den gegebenen 

20	 Maasen (2006, 289). Vgl. auch Maasen (2007) und Merkel et al. (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


237

Explosion der Wissensproduktion

Verhältnissen überhaupt wieder miteinander sprechen kann. Dabei 
wird deutlich werden, dass hier nicht nur theorieästhetische und 
rhetorische Momente zum Tragen kommen, sondern zudem auch das 
Verhältnis der Gesellschaft zu sich selber verhandelt wird.

1 Explosion der Wissensproduktion

In der von der deutschen Nationalbibliothek betriebenen Zeitschrif-
tendatenbank ließen sich im Juni 2007 unter dem Titelstichwort 
›Neuro*‹ 1988 Einträge finden. Allein unter den an den Berliner 
Universitäten geführten Journalen zeigten sich unter dem benannten 
Wortteil 637 Journale.

Eine Kurzrecherche der im Science- und Social Science Citation 
Index indizierten Journale, also all jener peer reviewten Publikati-
onsorgane, denen qua definitionem wissenschaftliche Seriosität zu-
gesprochen wird, ergibt folgendes Bild: 

Unter dem Topic ›Neuro*‹, unter dem dann beispielsweise ›neu-
ron‹, ›neurological‹, ›neurotransmission‹, ›neuroimaging‹, ›neurope-
tid‹, ›neurosensority‹, ›neurology‹, aber auch ›neurosis‹ aufgelistet 
werden, finden sich für das Jahr 2006 mehr als 56 187 Einträge. 
Von diesen Publikationen sind um die 97 % in Englisch verfasst und 
könnten also prinzipiell ohne Sprachbarrieren in den Weltdiskurs 
der Wissenschaften einfließen. Welchen Einzeldisziplinen sind nun 
die aufgeführten Artikel zuzuordnen? Ein Blick auf die aufgeführten 
Themenkategorien lässt deutlich werden, welchen Feldern der Lö-
wenanteil der Untersuchungen zuzurechnen ist:

 
34,73 % neuroscience, 
17,97 % clinical neurology, 
  9,75 % biochemistry & molecular biology, 
  7,65 % pharmacology & pharmacy, 
  5,88 % psychiatry, 
  4,87 % cell biology, 
  4,77 % surgery, 
  3,88 % physiology, 
  3,51 % endocrinology & metabolism, 
  2,72 % pediatrics, 
  2,58 % oncology.

Aus dieser Spitzengruppe fallen 57 % tendenziell eher in die biologi-
sche Grundlagenforschung (Neurowissenschaft, Zellbiologie sowie 
Biochemie und Molekularbiologie), während 27 % eher an die kli-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

238

nisch medizinischen Fächer angegliedert sind (Neurologie, Psychia-
trie, Chirurgie, Pädiatrie und Onkologie). Aber auch die pharma-
zeutische Forschung steht mit 7,65 % noch in der Spitzengruppe 
der Forschung. 

Neurowissenschaftliche Grundlagenforschung – dies lassen diese 
wenigen Zahlen schon erahnen – steht immer auch im Kontext einer 
anwendungsorientierten Forschung, die sich potentiell durch Medi-
zin und pharmazeutische Industrie verwerten lässt. Institutionell sind 
die wichtigen Knotenpunkte dieser Forschung vor allem die medizi-
nischen Fakultäten, aber auch die Biologie und die an den teilweise 
im Kontext psychologischer Disziplinen angesiedelten kognitiven 
Neurowissenschaften. 

Außerhalb der hier benannten Spitzengruppe erscheinen in den 
Themenkategorien zunächst eine Reihe weiterer medizinischer Dis-
ziplinen, die sich auch mit neurowissenschaftlichen Fragestellungen 
beschäftigten (z. B. immunology; geriatrics and gerontology; anes-
thesiology; virology; pathology). Zudem finden sich einige eher ei-
genständige medizinische oder biologische Grundlagenfächer, aus 
deren Reihen auch zu hirnwissenschaftlichen Fragen publiziert wird 
(z. B. genetic & heredity; evolutionary biology; biophysics, develop-
mental biology).

Darüber hinaus lassen sich eine Reihe von Fächern aus der Psy-
chologie finden, die in ihren Untersuchungen vermehrt auch auf 
neurowissenschaftliche Methoden bzw. Ergebnisse für ihre Unter-
suchungen zurückgreifen (Stichworte sind hier: psychology; expe-
rimental psychology; biological psychology; clinical psychology). 
All ihre Teilgebiete zusammen gerechnet stellt die Psychologie mit 
4,3 % im Verhältnis zu den neurosciences eher einen kleinen, wenn 
auch nicht unbedeutenden Spieler dar. Umgekehrt wird mit einer 
Gesamtzahl von 2348 Zeitschriftenbeiträgen im Jahr 2006 jedoch 
deutlich, dass neurowissenschaftliches Denken mittlerweile weit in 
die psychologische Disziplin hineindiffundiert ist. 

Nicht zuletzt lässt sich eine Gruppe unterschiedlicher Fachdis-
ziplinen benennen, deren gemeinsames Moment darin besteht, die 
technischen und methodologischen Aspekte der Hirnforschung zu 
reflektieren (unter anderen: radiology, medical imaging, neuroima-
ging, applied biotechnology; engineering [electrical & electronics]; 
engineering [biomedical]; computer science [theory and methods]; 
computer science [interdisciplinary applications]; chemistry [inor-
ganic & nuclear]; nuclear science and technology; mathematical & 
computational biology; mathematical physics; instruments & instru-
mentation; interdisciplinary mathematics; medical informatics). 

Diese Themenschwerpunkte werden in der Regel in eigenstän-
digen Publikationsorganen behandelt. Je nach Thema finden sich 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


239

Explosion der Wissensproduktion

für das Jahr 2006 im Science Citation Index 40 bis 500 Publikatio-
nen. Hinsichtlich der Anzahl der ergebnisorientierten Publikationen  
(z. B. 9792 Publikationen für die klinische Neurologie) mag diese 
Zahl gering erscheinen. Doch oft sind gerade die hier geführten Dis-
kussionen und Ergebnisse für die Entwicklung der Hirnforschung 
von erheblicher Bedeutung, denn ihre Experimentalsysteme sind al-
lein schon aus technischen Gründen heute nur als interdisziplinäres 
Projekt möglich. 

Abschließend noch ein Blick auf eine kleine Gruppe weniger Arti-
kel, die im weitesten Sinne zum sozialwissenschaftlichen Diskurstyp 
gerechnet werden können. Unter den Themen ›biomedical social sci-
ence‹ und ›ethics‹ finden sich für das Jahr 2006 insgesamt 46 Pub-
likationen, in denen überwiegend bio- und medizinethische Fragen 
der Hirnforschung diskutiert werden. Zudem werden vereinzelt die 
sozialen Implikationen von Hirndifferenzen behandelt. Unter dem 
Schwerpunkt ›law‹ (20 Treffer) werden insbesondere die rechtlichen 
Konsequenzen der Hirnuntersuchungen zu deviantem Verhalten so-
wie einige Spezialprobleme der forensischen Psychiatrie diskutiert. 
Darüber hinaus werden unter dem Stichwort ›social work‹ einige 
Arbeiten subsumiert, welche die Ergebnisse der Hirnforschung für 
die Sozialarbeit nutzbar machen wollen (13 Treffer). 

Unter originär soziologischen Themenstellungen (›social issues‹, 
›sociology‹, zusammen 26 Treffer) finden sich Arbeiten, die ethi-
sche Fragen behandeln (etwa nach der moralischen Identität von 
Gehirn-Maschine-Cyborgs), einige diskursanalytische Studien, die 
beispielsweise die Semantiken der so genannten ›Folk-Neuropsycho-
logie‹ untersuchen. Die wenigen soziologischen Arbeiten, in denen 
versucht wird, neurowissenschaftliche Argumente in soziologische 
Argumentationsfiguren einzuführen, beschränken sich auf krimina-
listische und familiensoziologische Fragestellungen. 

Auch wenn mit Blick auf das ausgewählte Titelstichwort ›neuro-‹ 
sicher nicht alle für den sozialwissenschaftlichen Diskurs relevanten 
Beiträge zur Hirnforschung in den Blick geraten, so wird dennoch 
deutlich, dass – anders als in der Psychologie – hirnwissenschaftli-
che Diskurse bislang kaum in die Sozialwissenschaften eindringen. 
Die Ausnahme stellen die Rechtswissenschaften und die Diskurse 
der Sozialarbeit dar. Hier wird zumindest an den Rändern damit 
experimentiert, was neurowissenschaftliche Befunde für die eigenen 
Grenzziehungen bedeuten können.

Schauen wir nun unter einem anderen Blickwinkel auf die im 
Science Citation Index aufgeführten neurowissenschaftlichen Pu-
blikationen und betrachten, wie sich die Zahl der indizierten Pu-
blikationen unter dem Stichwort ›neuro*‹ in Abständen von jeweils 
zehn Jahren verändert hat. Beginnen wir mit dem Jahr 1956. Hier 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

240

finden wir insgesamt 561 Publikationen, davon 97 in der klinischen 
Neurologie, 81 in der Psychiatrie und 40 in den Neurosciences. Da 
160 dieser Artikel nicht von Hirnforschung im eigentlichen Sinne 
handeln, sondern von neurotischen Störungen in einem eher psycho-
analytisch gemeinten Sinne, ergab sich für den Hirnforscher der 50er 
Jahre noch die komfortable Situation, mit 200 bis 400 Artikeln pro 
Jahr das gesamtes Fachgebiet methodologisch wie auch inhaltlich 
überblicken zu können. 

Persönlichkeiten wie etwa der spätere Nobelpreisträger Sir John C. 
Eccles konnten sich auf dieser Grundlage noch als Universalgelehrte 
entwickeln, die ihr Fach und die angrenzenden philosophischen und 
naturwissenschaftlichen Diskurse vollständig beherrschen konnten. 
Aus diesem universalistischen Diskursraum heraus konnte Eccles 
dann gemeinsam mit Sir Karl Popper die Monografie »The Self and 
Its Brain« verfassen,21 die zugleich einen Rückblick auf ihr reiches 
Forscherleben darstellt. Beide, Eccles und Popper, agieren aus dem-
selben universalistischen Habitus heraus, entsprechend dem auch 
die intelligenten Protagonisten der Kybernetik in der Nachkriegszeit 
noch glauben konnten, eine science of everthing zu entwickeln.22 

Ohne die von den Autoren entwickelte dualistische Position hier 
verteidigen zu wollen, kommt in ihrem Werk noch ein Argumentati-
onsstil zum Ausdruck, der sowohl Erkenntnistheorie und Philosophie 
als auch Mathematik, Physiologie, Anatomie und nicht zuletzt die 
Grundlagen der Quantentheorie zu berücksichtigen beansprucht. 
Eben diese Haltung – aus einem umfassenden Diskursraum heraus 
zu argumentieren, bei dem prinzipiell noch alles überschau- und 
verstehbar ist – war vor wenigen Jahrzehnten noch gang und gebe. 

In den 60er und 70er Jahren nahm die Zahl der Fachartikel lang-
sam zu – entsprechend unseren Suchkriterien ergeben sich für 1966 
immerhin eine Anzahl von 2 265 Publikationen, für 1976 dann 
schon 3 939, um dann in den letzten 20 Jahren nahezu expotenziell 
zu explodieren. Für das Jahr 1986 lassen sich unter den benannten 
Kriterien im Science Citation Index schon 9902, für das Jahr 1996 
dann 38 630 und für das Jahr 2006 schließlich 56 187 Publikationen 
auffinden. 

21	 In Deutsch dann Popper/Eccles (1991): »Das Ich und Sein Gehirn«.
22	 Als Namen zu nennen sind hier insbesondere Warren McCulloch, Ross 

Ashby und Norbert Wiener, die allesamt mit ihren Modellen noch be-
anspruchten, sowohl Probleme der Kognition, des Gehirns, der Ökolo-
gie und der technischen Informationsübertragung lösen zu können (vgl. 
Hagner 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


241

Explosion der Wissensproduktion

Allein für das Annual Meeting of Neuroscience of America in St. 
Diego 2007 wurden 16 300 Abstracts eingereicht.23

Doch nicht nur die Wissensexplosion, sondern auch die fachlich-
methodologische Ausdifferenzierung des wissenschaftlichen Feldes 
führt zu einem qualitativen Sprung, der verlangt, den alten Modus 
des universalistischen Wissenschaftlers durch ein neue Form der 
Wissensorganisation abzulösen. Machen wir uns den Unterschied 
wieder am Beispiel von Eccles und Poppers Monografie »Das Ich 
und sein Gehirn« deutlich. Dieser Text kann noch unter der Voraus-
setzung einer guten humanistischen Bildung und eines brauchbaren 
biologisch-naturwissenschaftlichen Unterrichts einer gymnasialen 
Oberstufe verstanden werden. Nervenerregung, Ionenkanäle, die 
synaptischen Spalten, die funktionale Organisation des Gehirns und 
die Prinzipien des senso-motorischen Systems erscheinen hier in ihren 
Details wie in ihrem Zusammenwirken prinzipiell rekonstruierbar 
und auch die zugrunde liegenden Experimente sind für gebildete 
Laien versteh- und nachvollziehbar. 

20 Jahre später stellt sich die Situation vollkommen anders dar. 
Heutzutage ist davon auszugehen, dass sich nicht einmal die Vertreter 
der unterschiedlichen Teildisziplinen der Hirnforschung verstehen 
können. So stellt etwa der Wissenschaftshistoriker und Neurologe 
Michael Hagner fest: 

»Wer die Jahrestagungen der American Association for Neurosci-
ence mit ihren mehr als 30.000 Teilnehmern besichtigt, wird wohl 
noch bemerken, daß die von den Vertretern der verschiedenen 
Disziplinen – Anatomie, Physiologie, Neurologie, Psychiatrie, Mo-
lekularbiologie, Biochemie, Physik, Statistik, Computerwissen-
schaften, Linguistik, Psychologie usw. – vorgesellten Forschungen 
zwar alle in irgendeiner Weise um das Gehirn oder ein anderes 
Nervensystem situiert sind; doch man kann mit gutem Grund 
daran zweifeln, daß sie alle mit ein und demselben oder sogar 
einem einheitlichen Forschungsgegenstand zu tun haben. Auch 
solche Mammuttagungen vermögen The Neurosciences nur noch 
als einen Jahrmarkt der Unübersichtlichkeiten zusammenzuhalten. 
Es ist ein zuwenig beachtetes Faktum, daß die verschiedenen For-
schungszweige innerhalb der Neurowissenschaften trotz solcher 
gemeinsamen Veranstaltungen bis zur gegenseitigen Verständ-
nislosigkeit auseinanderdriften. [... Ein] großer eigenständiger 
Forschungsbereich wie etwa die Beschäftigung mit subzellulären 
Prozessen von der Hirnentwicklung bis zur Signalverarbeitung auf 

23	 Laut Homepage der »Society of Neuroscience« (http://www.sfn.org, 
Abruf: 27.07.2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

242

der einen und auf die Konzeptualisierung von Gehirnfunktionen 
mit systemischen Ansätzen von der Gestaltwahrnehmung bis zur 
Visualisierung von Hirnaktivitätsmustern auf der anderen Seite 
markieren nach wie vor weit auseinanderliegende Gegenstandsbe-
reiche innerhalb des riesigen Gebiets der Hirnforschung«.24

Selbst wenn es einzelne Akteure wollten – zu Beginn des neuen Jahr-
hunderts lassen allein schon die immens ausdifferenzierten metho-
dologischen und technischen Apparate der einzelnen Subdisziplinen 
einen Dialog, der über abstrahierende Verallgemeinerungen hinaus-
geht, nahezu unmöglich werden. Ob beispielsweise die Überlegun-
gen zu einer Quantengravitation in dem mikrotubulären System der 
Nervenzellen theoretisch wie auch empirisch überzeugend sind,25 
ob man Hirnaktivität als eine endophysikalische Aktivität unter Be-
rücksichtigung Gödelscher Mathematik modellieren kann,26 ob und 
wie sich mittels eines mathematisch erweiterten Kalküls von Spen-
cer Brown über reentry-Figuren die Dynamik neuronaler Netzwerke 
berechnen lässt27 oder ob computervermittelte und auf komplexen 
wahrscheinlichkeitstheoretischen Transformationen beruhende Re-
konstruktionen der Hirnaktivität das abbilden, was sie abzubilden 
beanspruchen28 – all dies sind Fragen, die nur noch von sehr kleinen 
Zirkeln von Experten verstanden und beurteilt werden können.

Anders als zu den Hoch-Zeiten von Popper und Eccles können 
unter den derzeit gegebenen wissenschaftlichen Darstellungsmög-
lichkeiten weder der gebildete Laie noch ein Experte aus einem 
angrenzenden Gebiet an den methodologischen und theoretischen 
Argumentationsketten teilhaben, die im Zentrum der heutigen Wis-
sensproduktion stehen. 

In diesem Sinne verwundert es kaum, dass die Feuilletondebatten 
über die Willensfreiheit immer noch um die fast dreißig Jahre al-
ten Untersuchungen von Benjamin Libet kreisen.29 Aufgrund ihrer 
klassischen Anlage sind die Experimente seiner Arbeitsgruppe von 
einem breiten Publikum verstehbar. Die hier offen zutage tretenden 
metatheoretischen und metaphysischen Implikationen gestatten es 
leicht, von verschiedenen Perspektiven aus Kritik und weiterführende 
Deutungen anzuschließen. 

24	 Hagner (2006, 26 f.).
25	 Penrose (1998) und Hameroff (1987).
26	 Vgl. Gunji et al. (2006).
27	 Siehe etwa Varela (1979).
28	 Vgl. Coy (2003).
29	 Libet, Feinstein und Pearl (1979).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


243

Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke und symbolische Formen

Um es zu pointieren: Wir stehen hier vor dem Paradox einer 
Weltwissenschaft, die mit der englischen Sprache und dem über 
das Medium Internet in nahezu Echtzeit verfügbaren Publikationen 
ihre sprachlichen und räumlichen Schranken überwunden, aber im 
Hinblick auf ihre internen Verstehensverhältnisse längst ihr neues 
Babylon produziert hat.30 

2 Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke  
und symbolische Formen

Für die Wissenschaft des einundzwanzigsten Jahrhunderts stellt sich 
unter den gegebenen Bedingungen unweigerlich die Frage, wie mit 
der durch die Wissensexplosion und der durch die Ausdifferenzie-
rung der Wissensgebiete aufgeworfenen Komplexität umgegangen 
werden kann. Es wird immer deutlicher, dass die Verhältnisse mit 
Blick auf die nun allseits anfallenden Wissensasymmetrien nicht mehr 
durch einen rationalen Diskurs im Sinne des Austauschs des besseren 
Arguments bewältigt werden können. Nicht einmal mehr in ideali-
sierter Form kann heutzutage für den wissenschaftlichen Diskurs 
davon ausgegangen werden, dass sich bei den hier zu diskutierenden 
Wissensfragen gleichberechtigte und einander potentiell verstehen 
könnende Akteure begegnen. 

Unter der Klammer ›reflexive Moderne‹ mag man vielleicht noch 
hoffen, das Verhältnis von Wissen und Nicht-Wissen durch ein ge-
schicktes Wissensmanagement moderieren zu können. Doch auch 
dieser Weg würde voraussetzen, dass man die aufgeworfene Proble-
matik irgendwie durch Reflexion, d. h. durch eine – wie auch immer 
zu gestaltende – argumentative Rationalität in den Griff bekommen 
könne. Aber welche Wissens- und Denkform könnte unwiderspro-
chen das Recht beanspruchen, alle anderen Diskurse und Erkenntnis-

30	 Hieran änderte sich dann auch nichts durch das kurze Intermezzo einer 
Wissenschaft des Komplexen, in der in den 70er Jahren zu einer Ein-
heit zu finden gesucht wurde (siehe etwa Jantsch 1982; Prigogine 1979; 
Weizsäcker 1971). Diese Versuche scheiterten jedoch letztlich daran, dass 
es keine komplexen Methoden und damit keine den Diskurs bindende 
kommunikative Engführung entsprechend angelegter Forschungspro-
jekte geben kann. Man wusste zwar nun prinzipiell um die Phänomene 
der Selbstorganisation, die fern vom Gleichgewicht stattfinden können 
und entwickelte eine Ahnung für die Implikationen des Darwinschen 
Evolutionsschemas. Doch die hiermit formal charakterisierte Komple-
xität war – von wenigen Nischenbereichen abgesehen – keine für die 
Lebenswissenschaften bearbeitbare Komplexität. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

244

formationen zu ordnen und in eine hierarchische Beziehung zu brin-
gen? Welche Disziplin könnte sich legitimerweise über die anderen 
erheben? Man könnte jetzt vielleicht vermuten, dass der Philosophie 
diese Rolle zusteht. Doch auch, wenn ein analytischer Philosoph im 
Einzelfall auf den falschen Gebrauch der Sprache verweisen kann, 
kommt er nicht an der Tatsache vorbei, nicht einmal einen Bruchteil 
des derzeit produzierten Wissens überschauen, geschweige denn die 
innere Logik der vielfältigen Spezialdiskurse verstehen zu können. 
Und selbst wenn wir annehmen würden, dass ein Philosoph wirklich 
gut in einen Gegenstand eingearbeitet ist – beispielsweise sich nun 
in der Lage sieht, zu beurteilen, ob Quantenvorgänge in neuronalen 
Prozessen eine kausale Rolle spielen –, wird er in der Kommunikation 
seines Wissens nun auf das Dilemma stoßen, dass jetzt die anderen 
Gesprächspartner in der Regel nicht mehr in der Lage sind, die Qua-
lität seiner Argumentation zu beurteilen. 

Auf welche Weise kann es nun aber zu einer gesellschaftlichen 
Integration von Wissen kommen, das sich aus heterogenen Quellen 
speist und sich im Hinblick auf die ihm innewohnenden multiplen 
Rationalitäten als inkommensurabel erscheint? 

Im Folgenden werden wir zwei einander ergänzenden Formaten 
der Wissensrepräsentation etwas ausführlicher nachspüren. Entspre-
chend dem einen wird nun auf eine Integration des Wissens in ein 
kohärentes, hierarchisch organisierbares Sinnsystem verzichtet. Das 
Wissen organisiert sich in heterarchischer Form. Das Medium hierzu 
sind Netzwerke, in denen das jeweilige Wissen über die Verbindun-
gen einiger weniger Spezialisten einer hochspezifischen Wissenskul-
tur kontrolliert wird. Diesen wird dann jeweils pars pro toto für die 
Wissenschaft zugerechnet, autoritativ für ihr Wissensgebiet sprechen 
zu können. Man vertraut nun darauf, dass sich die entsprechenden 
scientific communities in ihrer Wissensproduktion selbst kontrol-
lieren. Das andere Format der Wissensrepräsentation bezieht sich 
nicht auf die Verteilung des Wissens, sondern auf die Struktur der 
Darstellung. Wissen – so die These – kann hier nur noch performa-
tiv und nicht mehr semantisch argumentativ zur Geltung gebracht 
werden. Es wird also vermutet, dass wissenschaftliches Wissen unter 
den gegebenen Umständen vermehrt nur noch in symbolischer Form 
dargestellt werden kann, während die dem Wissen zugrunde liegen-
den inferenziellen Beziehungen tendenziell eher ausgeblendet bleiben. 

Netzwerke

Greifen wir zunächst die erste Idee auf. Der Wert einer wissenschaft-
lichen Arbeit wird nun vor allem dadurch bestimmt, dass sie einen 
Knotenpunkt innerhalb des Netzwerkes wissenschaftlicher Kommu-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


245

Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke und symbolische Formen

nikation bildet. Die Relevanz eines Knotens, und damit die wissen-
schaftliche Autorität der Arbeit, ergibt sich beispielsweise dadurch, 
dass in hochrangigen Publikationsorganen – z. B. in ›Nature‹ oder 
›Science‹ – veröffentlicht wird und diese Arbeiten von anderen in 
wichtigen Organen zitiert werden. 

Zwar war auch schon früher die Veröffentlichung in renommierten 
Journalen und deren Zitation durch anerkannte Kollegen bedeutsam 
für die wissenschaftliche Reputation. Doch ergibt sich heutzutage 
eine neue Qualität, denn über die nackte Faktizität der Präsentation 
eines plausiblen Teilergebnisses hinausgehend können die methodo-
logischen und metatheoretischen Voraussetzungen der vorgelegten 
Arbeiten von den allermeisten Lesern weder nachvollzogen noch 
verstanden werden. Die Texte der aktuellen Spitzenforschungen sind 
gleichsam hermetisch geschlossen und bieten nur noch einem kleinen 
Zirkel eingeweihter Experten Anlass zu einem argumentativen Dis-
put. Ihre Referenz ergibt sich entsprechend aus kleinen Inseln von 
Wissenschaftlergruppen, die an ähnlichen Detailfragen arbeiten, um 
eben jenen Typ von Wissen zu produzieren, den sie nur noch selbst 
verstehen – ein Wissen, das oftmals selbst schon von den Wissen-
schaftlern aus dem Nachbarlabor nicht mehr umfassend im Hinblick 
auf die Produktionsbedingungen nachvollzogen werden kann. 

Das Wissenschaftssystem differenziert sich hier gleichsam in eine 
potentiell unendliche Zahl von Subsystemen aus, deren Beziehungen 
sich vielleicht am ehesten mittels der Netzwerktheorie von Harrison 
White31 beschreiben lassen. Der Ausgangspunkt von White besteht 
bekanntlich in der Idee, dass die Identitäten der als Netzwerkknoten 
fungierenden Personen oder Organisationen nur über die Beziehun-
gen zu anderen Knotenpunkten des Netzwerkes definiert werden 
können. Diese Identitäten erscheinen nun als emergente Einheiten, 
die – wenn einmal konstitutiert – ihrerseits versuchen, ihre Netzwerk-
partner zu kontrollieren, wie auch sich selbst der Kontrolle durch 
andere Netzwerkpartner zu entziehen. Hierdurch entsteht dann ein 
heterarchisches und polyzentrisches Gewebe, das jedoch über die 
wechselseitigen Kontrollversuche sehr wohl Struktur, Stabilität und 
Erwartungssicherheit produziert. 

Wissenschaftler und Forschergruppen erscheinen nun auf der 
einen Seite als isolierte Monaden, da ihre eigenen Arbeiten durch 
andere nur begrenzt verstanden werden können. Auf der anderen 
Seite stellen sie jedoch Netzwerkpartner dar, die Kontrollversuchen 
von anderen Akteuren bzw. Akteursgruppen ausgesetzt sind sowie 
ihrerseits auf andere Kontrolle ausüben können. Peer review Verfah-
ren in Fachjournalen, Begutachtung von Drittmittelanträgen sowie 

31	 White (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

246

Graduationen und Berufungen von Wissenschaftlern sind die für 
die Wissenschaft üblichen Medien der Kontrolle. Entsprechend den 
vorangegangenen Ausführungen kann jedoch im Regelfall nicht mehr 
davon ausgegangen werden, dass die an diesen Verfahren beteiligten 
Netzwerkpartner vollständig in der Lage sind, auf Basis des besse-
ren Arguments den Wert einer Arbeit einzuschätzen. Im Sinne der 
Whiteschen Beschreibung handelt es sich hier eben nur um Kontroll-
versuche, nicht jedoch um einen Durchgriff auf die Rationalität der 
Praxis der zu beurteilenden Prozesse. 

Dass diese Dynamik für die Biowissenschaften hochrelevant ist, 
zeigt sich beispielsweise am Fall der Arbeitsgruppe des Hämatologen 
Friedhelm Hermann, der als der größte bekannte Wissenschaftsbe-
trug in die Geschichte der bundesdeutschen Nachkriegszeit einging. 
Spätestens hier wurde auch der Selbstverwaltung der Wissenschaft 
deutlich, dass man die Gefahr der Fälschung wissenschaftlicher Ar-
beit und den Missbrauch von Gutachtertätigkeit nicht mehr durch 
externe Kontrolle in den Griff bekommt. Vielmehr erscheinen die in-
ternen Feedbackschleifen der beteiligten wissenschaftlichen Akteure 
als das einzig wirksame Medium der Kontrolle.32 Auf einer subtile-
ren Ebene zeigt sich der Netzwerkcharakter der wissenschaftlichen 
Selbstkontrolle in jener alltäglichen Gremienarbeit, in der mit mone-
tären und karrierewirksamen Beschlüssen nahezu täglich Entschei-
dungen über die Rahmenbedingungen von Forschung mittels ihrer 
von Natur aus intransparenten Verfahrensmodi getroffen werden. 

An die hier aufgeworfenen Probleme des Wissenschaftsmanage-
ments schließen sich auch Fragen der Inszenierung von Expertise 
an, die nur vom System her selbst zu beantworten sind, aber dabei 
nicht allein in der Antwort aufgehen, dass ein Experte jemand ist, 
der dafür gehalten wird.33 Ebenso sind auch mikropolitische Argu-

32	 Die extra für diesen Fall eingerichtete DFG »Task Force Hermann« kam 
zu dem Schluss, dass mehr als neunzig hochrangige Publikationen ge-
fälscht seien, zudem drei Habilitationsschriften. Der damals weltweit re-
nommierte Wissenschaftler hatte zudem seine Gutachtertätigkeit massiv 
missbraucht, beispielsweise, indem er Fachartikel abgelehnt hatte, um 
dann die Ergebnisse und Versuche unter seinem Namen in anderen Jour-
nale einzureichen. Bemerkenswerterweise wurden diese Vorkommnisse 
nicht von externer Seite aufgedeckt, sondern kamen erst durch Selbstan-
zeige einer ehemaligen Mitarbeiterin aus der Arbeitsgruppe zutage, die 
nach einer gescheiterten Liebesbeziehung mit dem Hauptprotagonisten 
Hermann den Schritt der Selbstoffenbahrung wählte. Siehe ausführlich 
den DFG-Abschlussbericht der »Task Force F. H.« (http://www.dfg.
de/aktuell/download/abschlussbericht_fh.pdf, download 15. Oktober 
2000).

33	 Vgl. Hitzler (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


247

mente nicht von der Hand zu weisen, da sich Mikropolitik in diesem 
Zusammenhang als ein Weg verstehen lässt, organisationale Komple-
xität zu bearbeiten, indem man eher auf Beziehung und Macht setzt 
denn auf einen rationalen Diskurs. Nicht zuletzt stellt sich die Frage, 
wie wissenschaftliche Steuerung unter den Bedingungen zunehmen-
den Nichtwissens aussehen kann, also die Qualität von Arbeiten 
und Projekten immer weniger durch die ›besseren Argumente‹ und 
stattdessen vermehrt nur noch qua Vertrauen und Zurechnung von 
Expertise kontrolliert werden kann.34

Symbolische Formen der Wissensrepräsentation

Wir vermuten zudem, dass eine andere Lösung der Kommunikations-
probleme einer sich als hyperkomplex generierenden Wissenschaft 
darin besteht, mehr auf symbolische und metaphorische Weisen der 
Kommunikation zu setzen. Der Begriff Metapher ist dabei nicht im 
strengen linguistischen Sinne zu verstehen, sondern meint hier all 
jene rhetorischen Figuren, die darauf beruhen, Begriffe und Kon-
zepte nicht in ihrer wörtlichen Bedeutung zu gebrauchen, sondern 
in einem übertragenen Sinne – etwa als Homologie, aber auch im 
Gebrauch der performativen Möglichkeiten von Bildern oder Dia-
grammen.35 Es wird nun eine Ähnlichkeit zwischen dem Gesagten 
und dem Gemeinten suggeriert, ohne dabei allzu genau festlegen zu 
müssen, worin diese besteht. Metaphern in der hier verwendeten 
Bedeutung erlauben einen spielerischen Umgang mit Unschärfen, die 
mit logischen Mitteln nur schwer bewältigt werden können. Es ent-
stehen hierdurch Vergleichsmöglichkeiten, welche es gestatten, Un-
einheitliches zueinander in Beziehung zu setzen und Unverbundenes 
miteinander zu verbinden, indem beides im gleichen Bild erscheint. 

Aus Perspektive einer wissenschaftlichen Argumentation sind 
Metaphern als symbolische Formen zunächst verpönt, da sie nicht 
auf jenen strengen Definitionen beruhen, auf deren Basis sich eine 
exakte Argumentation aufbauen lässt. Im Gegenteil, sie suggerieren 
eine Bedeutung, indem die Grenzen zwischen unterschiedlichen Ge-
genstandsbereichen verschwimmen. 

34	 Die Strukturen und Verfahrensweisen von Organisationen wie der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft beruhen noch auf einem Zeitgeist, ent-
sprechend dem zu unterstellen war, dass beteiligte Gremienvertreter das 
verstehen, worüber sie entscheiden, und Konflikte sich als politische Li-
nien zeigten, nicht jedoch auf Unverständnis des Gegenstandes beruhten.

35	 Siehe ausführlich zu den Konsequenzen der Umstellung von Begriffen 
auf Zahlen und diagrammatischen Formen der Wissenspräsentation Ru-
stemeyer (2009). 

Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke und symbolische Formen

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

248

Metaphern gewinnen als symbolische Formen gerade dort eine 
Funktion, wo es weiterhin ums Verstehen gehen muss, wenngleich 
rationale Argumente und exakte logische Rekonstruktion das Ge-
spräch und den Diskurs nicht mehr tragen.36 

Letzteres tritt – wenn die vorgelegten gesellschaftsdiagnostischen 
Überlegungen richtig sind – jedoch als das Problem der aktuellen 
Wissenschaft auf und gerade deshalb erscheinen diese metaphori-
schen Formen nun auch für die Kommunikation zwischen wissen-
schaftlichen Experten unterschiedlicher Disziplinen und vor allem 
für den Dialog zwischen Wissenschaftlern und gebildeten Laien als 
bedeutsam. Die klassische wissenschaftliche Textform, welche darauf 
beruht, sich ausführlich darauf zu beziehen, was ein anderer gesagt 
oder herausgefunden hat, um auf dieser Basis die eigene Argumen-
tation aufzubauen, eignet sich nicht mehr zur Selbstplausibilisierung 
wissenschaftlichen Wissens. Stattdessen lautet nun die Frage, wie 
man überzeugend unter Bedingungen kommunizieren kann, in denen 
sich die Referenzen ins nahezu Unendliche verzweigen und sich die 
einzelnen Äste nicht mehr zu einem kohärenten Argumentations-
strang verdichten lassen.

Das heutzutage offensichtlichste Mittel ist das Bild. Dieses birgt 
im Sinne von Michael Hagner einen »anderen epistemischen und 
kulturellen Status«,37 denn es entfaltet eine visuelle Rhetorik, die auf 
den Eigengesetzlichkeiten des Bildes beruht.38 

Entgegen der Foucaultschen Einsicht, dass sich die Wolke des drei-
dimensionalen Raumes der Humanwissenschaften jeglicher Bestim-
mung entziehe, können dann beispielsweise die leuchtenden Bilder 
der modernen Hirnforschung die unmittelbare suggestive Evidenz 
erzeugen, dass das Abgebildete das menschliche Gehirn ›ist‹ und dass 
dieses dann so arbeitet wie ›gezeigt‹. Wenngleich aus verschiedenen 
Gründen unklar bleibt, wie sich die Kausalitätsbeziehungen zwischen 
den produzierten Hirnbildern und den repräsentierten mentalen Ak-
tivitäten verhalten,39 erzeugen sie doch genau jene sinnliche Präsenz, 
die sie zu »Quasi-Objekten« werden lässt.40 Diese bilden jene merk-

36	 Klassischerweise dann in der Poesie und Religion.
37	 Hagner (2006, 164).
38	 Vgl. Racine et al. (2006).
39	 Die Verbindung von Bild und neuronaler Aktivität ist alles andere als 

einfach zu bestimmen. Nehmen wir beispielsweise die beliebte fMRT-
Untersuchung, die den Sauerstoffgehalt im Gehirn abbildet. Wie Hagner 
hinweist, lasse sich erst nach drei bis acht Sekunden nach gesteigerter 
Nervenaktivität eine verstärkte Zufuhr sauerstoffhaltigen Blutes nach-
weisen, initial sinke sogar der Sauerstoffverbrauch (Hagner 2006, 167). 

40	 Serres (1987).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


249

Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke und symbolische Formen

würdigen Einheiten mit unklarem epistemischem Status, auf deren 
Basis sich dann in der Kommunikation weiterarbeiten lässt.

Ein in diesem Sinne technisch fetischisiertes wie auch ästhetisch 
aufgeladenes Objekt bildet mit Blick auf die Selbstplausibilisierung 
der Kommunikation das funktionale Äquivalent zur klassischen 
Form der Argumentation. Es plausibilisiert als reine Form und des-
halb scheint es auch wenig verwunderlich, wenn Wirtschaftswis-
senschaftler einem Soziologen, der von kultureller Prägung von 
Präferenzen redet, kein Gehör schenken, jedoch eher geneigt sind, 
einem Hirnforscher zuzuhören, der ein Bild vorlegt, das eine ähnliche 
Botschaft suggeriert.41 

Mit Hagner könnte man hier möglicherweise gar so weit gehen, 
das Gehirn selbst als eine Metapher zu betrachten: 

»So wie von Descartes einst die Zirbeldrüse wegen ihrer Einzig-
artigkeit zum Sitz der Seele erklärt worden war, scheint heute 
das Gehirn eine Einheit stiften zu sollen, die in der Forschungs-
praxis obsolet geworden ist bzw. nur in zeitlich und thematisch 
begrenzten Forschungsprojekten eine Wissenschaftlichkeitswirk-
lichkeit erhält. Ist das Gehirn also zum letzten Stützpunkt der 
abendländlichen Metaphysik geworden, um hinreichend fundiert, 
aber auch anthropologisch befriedigend Auskunft über uns selbst 
zu geben?«42

Hinsichtlich der Beziehung zwischen Neuroscience und Laienpubli-
kum ließe sich nun weiterfragen, ob generell unter den gegebenen 
Bedingungen nur noch Inszenierungen tragen, also Arrangements, 
in denen das Verhältnis von den inhaltlichen zu den performativen 
Aspekten in Richtung der Letzteren verlagert wird. Zu diesem Be-
fund kommt auch Maasen. Sie stellt fest, dass man in den siebziger 
Jahren in Bezug auf die populärwissenschaftlichen Diskurse noch 
eine »dialogisierte Intellektualität« vorfinden konnte, während diese 
heute vermehrt im »Modus des Essayistischen« ablaufen und ent-
sprechend all jene komplexitätsreduzierenden Abkürzungen nutzen, 
welche die moderne Mediengesellschaft zur Verfügung stellt, um die 

41	 Man denke in diesem Zusammenhang etwa an den Befund, dass der 
Glaube, Coca Cola zu trinken, im Hirn andere Regionen aktiviert als die 
Vermutung, die für das Selbstwertgefühl scheinbar weniger signifikante 
Pepsi Cola vorgesetzt zu bekommen (vgl. Schnabel 2003). Vgl. zu einer 
soziologischen Interpretation, welcher es jedoch noch nicht gelingt, die 
performative Leistung der Hirnbilder würdigen zu können, Rust (2007).

42	 Hagner (2006, 27 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

250

tiefer liegenden Argumentationsnotstände zu unterlaufen.43 Noch 
weiter gedacht, stellt sich die Frage, ob die Rolle von Metaphern in 
der Wissenschaftskommunikation nicht grundsätzlich neu zu über-
denken wäre. Ihnen käme dann nicht nur in Bezug auf die Vermitt-
lung gegenüber der Gesellschaft, sondern auch wissenschaftsintern 
eine wichtige Aufgabe zu.44

Man könnte jetzt einwenden, dass Autoren wie etwa Gerhard 
Roth heute noch 600-Seiten-Bücher publizieren und diese offen-
sichtlich auch gekauft werden. Was jedoch insbesondere beim Blick 
auf Roths jüngere Publikationen auffällt, ist eine Argumentations-
struktur, die einen eher synoptischen Stil aufweist, der nicht auf ein 
argumentatives Zentrum führt, sondern unterschiedliche Wissens-
bestände eher unverbunden nebeneinander stellt.45 Zum anderen 
finden sich an verschiedenen Stellen jene verdichteten rhetorischen 
Figuren, die eine suggestive Evidenz erzeugen, während sich beim 
genaueren Hinsehen hinter solchen Aussagen eine logische Proble-
matik verbirgt, welche die Philosophen dann als Kategorienfehler 
charakterisieren würden. Man denke hier beispielsweise an Sätze 
wie »nicht unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet«46. In diesem 
Falle werden die ›physikalischen Prozesse‹ und die ›Welt der Gründe‹ 
als Phänomenbereiche unzulässigerweise vermischt. Demgegenüber 

43	 Maasen (2006, 300). 
44	 So dann auch Maasen aus einer diskursanalytischen Perspektive: »A 

metaphor’s embedding ecology of (non) scientific discourses, cultural 
values and the the like, is not only ›contesting‹ but also ›confirming.‹ 
Although the stabilizing or destabilizing effects of discursive networks 
cannot be settled theoretically but have to be assessed on a case-by-case 
basis, I plead, as Bono implicitly does, in favor of the scientific use of 
metaphors. Scientists should not be afraid of metaphors since the innova-
tive – which always mean destabilizing – effect of metaphors is counter-
balanced by a number of stabilizing factors. On the on hand, a linkage 
of metaphors into a ›dispositiv‹ (or ecological network) ensures that not 
just any metaphors is used at any historical moment of the general and 
scientific discourse. On the other hand, a discourse-specific processing 
of metaphors ensures that ›connectable‹ knowledge is produced that (to 
a certain degree) connects with the tools of the importing discipline, the 
body of knowledge of other disciplines and discourses, and the societal 
discourse« (Maasen 1995, 30).

45	 So beispielsweise über Sexualität, Angst, Gewalt, Erziehung. Sogar für 
die Soziologen liefert er Anschlusspunkte, indem er mit der Soziobiologie 
dann Esser gegen Luhmann und Varela ausspielen kann (Roth, 2003, 
554 ff.).

46	 Siehe etwa in Roth (2004).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


251

kann die analytische Philosophie zeigen, dass Determinismus und 
Willensfreiheit keinen Gegensatz darstellen.47

Es ist jedoch nicht die Aufgabe der Soziologie, besserwisserisch 
auf die logische Problematik solcher Sätze hinzuweisen. Die für uns 
interessantere Frage ist vielmehr, warum gerade solche Sätze in den 
Feuilletondebatten der Qualitätsmedien funktionieren. Entsprechend 
den vorangehenden Überlegungen wäre zu überlegen, ob solche rhe-
torischen Figuren nur deshalb glücken, weil sie als ein hinreichend 
stabiler Knotenpunkt fungieren, der aufgrund seiner suggestiven Evi-
denz andere ›Experten‹ zu einer ebenso simplifizierenden Stellung-
nahme provoziert. Denn ohne verständliche und von verschiedener 
Seite nachvollziehbare Statements lässt sich durch die Medien kein 
Streit bzw. keine Debatte inszenieren und nur auf diese Weise lassen 
sich unter den gegebenen Verhältnissen Wissenschaftskontroversen 
herstellen. 

3 Experimentalsysteme und ihre Grenzen 

Die vorangegangenen Argumentationslinien beschäftigten sich vor 
allem mit der Neurowissenschaft im Kontext des wissenschaftlichen 
Diskurses. Im Zentrum stand dabei der Befund einer ins Unermess-
liche explodierenden Wissensproduktion, deren Inhalte sich dem ge-
bildeten Laien im Sinne eines argumentativen Verstehens verschlie-
ßen. Dennoch bleibt die Hirnforschung – so die zuvor entwickelte 
These – qua medial vermittelten und metaphorisch aufgeladenen 
Expertendiskursen gesellschaftlich anschlussfähig.

Für den biowissenschaftlichen Forschungsalltag gelten jedoch 
andere Reproduktionsbedingungen. Zwar steht auch hier die Be-
arbeitung von Komplexität im Vordergrund – allein schon aus dem 
Grund, weil Gehirne komplexe Organe sind. Doch die Kontingenzbe-
wältigung muss hier anders laufen als in den Diskursen der Massen-
medien – Wissenschaftlern kann und darf es nicht nur um Metaphern 
und symbolische Formen gehen. In der Regel kann sich ihre Rhetorik 
weder auf vertrauensbildende Maßnahmen noch auf metaphorische 
Wissenschaftspoesie beschränken. Es geht hier vielmehr immer auch 
um die Produktion wissenschaftlichen Wissens, also um Ergebnisse, 
die unter dem binären Code wahr/falsch reflektiert werden können.

Wissen erscheint dabei als die Engführung auf etwas Bestimmtes, 
das dann eben genau durch den Prozess dieser Kanalisierung als re-
flektiertes und falsifizierbares Wissen erscheint. Wissen erzeugt hier-
mit zugleich immer seine eigene Grenze mit, denn all das, was jenseits 

47	 Vgl. Bieri (2007).

Experimentalsysteme und ihre Grenzen

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

252

der Praxis seiner Erzeugung liegt, bleibt außerhalb dieser Grenze, 
bleibt im Bereich des Nicht-Wissens. Allein schon aus komplexitäts-
theoretischen Überlegungen kann Wissen niemals alles mitbedenken. 
Die Ökonomie der Wissensproduktion und Wissensanwendung ver-
langt es, die Komplexität der Welt auszublenden. Der Schlüssel zu 
diesem – üblicherweise als reduktionistisch bezeichneten – Vorgehen 
ist das Experimentalsystem. Der Forscher baut sich hier eine Modell-
welt auf, deren Randbedingungen weitestgehend konstant gehalten 
werden können, und die es ihm erlaubt, systematisch in Dialog mit 
dieser Welt zu treten.

Wie operieren nun biowissenschaftliche Experimentalsysteme 
bzw. was lässt sich aus soziologischer Perspektive hierzu mittler-
weile sagen?

Am Beispiel von Flecks Untersuchung zur Erforschung des Sy-
phyllis-Erregers haben wir gelernt, dass auch falsche Theorien zu 
richtigen Ergebnissen führen können, wenn der Forscher sich von sei-
nen Experimenten tragen lässt. Umgekehrt können die theoretischen 
Annahmen eines Forschers aufgrund der habituellen Trägheit seiner 
inkorporierten Paradigmen auch dann fortbestehen, wenn evidente 
Ergebnisse dieser Denkstruktur offensichtlich widersprechen.48 Mit 
Kuhn wurde die Idee des Paradigmas weiter entfaltet und mit ihm 
haben wir eine Ahnung gewonnen, unter welchen semantischen und 
gesellschaftlichen Bedingungen es zu einem Wechsel der Paradigmen 
kommen kann.49 

Die science studies haben schließlich den Blick auf die konkreten 
Bedingungen der biowissenschaftlichen Arbeit gelenkt. Latour und 
Woolgar zeigten auf, dass Forschungsprozesse eine komplexe Ge-
mengelage bilden, in der Techniken, Methoden und die durch die 
experimentelle Anordnung ins Leben gerufenen wissenschaftlichen 
Erkenntnisobjekte eng miteinander verwoben sind.50 Forschung er-
scheint nun mit Blick auf ihre Produktionsbedingungen als eine ›un-
reine‹ Praxis des ›unerlaubten‹ Vermischens von unterschiedlichen 
gesellschaftlichen Sphären und Denkformen, um dann post hoc in 
den wissenschaftlichen Publikationen – nun ihrer Entstehungsbedin-
gungen entledigt – als ›gereinigtes‹ Wissen zu erscheinen.51 

Wissenschaftliche Arbeit und Praxis werden erst verständlich, 
wenn die vielfältigen Kontexte, in die sie eingebettet sind, betrachtet 
werden. In diesem Sinne konnte dann auch Knorr-Cetina zeigen, wie 
beispielsweise die Nachbarschaften zu anderen Labors, die Mög-
lichkeit, über bestimmte Technologien schnell und leicht verfügen 
zu können, und andere Zufälligkeiten wesentlich dazu beitragen, 

48	 Fleck (1980). 
49	 Kuhn (1988 [1977]). 
50	 Latour und Woolgar (1986). 
51	 Siehe Latour (2000). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


253

den entscheidenden Erkenntnisfortschritt möglich werden zu lassen. 
Wissenschaft erscheint nun als Fabrikationsprozess, als eine hand-
werklich und technisch vermittelte Produktion von Erkenntnis, die 
auf den zur Verfügung stehenden Produktionsmitteln basiert.52

Von Rheinberger können wir aus dem Blickwinkel der modernen 
Wissenschaftsgeschichte einiges über die Eigendynamik von Ex-
perimentalsystemen lernen.53 Es zeigt sich dabei immer deutlicher, 
dass auch die harten Naturwissenschaften der Popperschen Logik 
der Forschung in ihrer eigentlichen Praxis nicht folgen können. Es 
verhält sich auch in der Spitzenforschung keineswegs so, dass ein 
kluger Kopf eine Theorie aufstellt, um dann ein Experiment zu ent-
wickeln, mit dem die deduktiv aus eben dieser Theorie abgeleiteten 
Hypothesen überprüft werden.54 Vielmehr liegt der Forschungspraxis 
zunächst ein Experimentalsystem zugrunde, das aufgrund konstanter 
Randbedingungen so stabil ist, dass man systematisch Fragen an 
dieses stellen kann.

Im Kontrast zu Poppers Logik weiß man allerdings in den meisten 
Fällen noch nicht, was man für Antworten bzw. Antwortklassen zu 
erwarten habe. Vielmehr entsteht mit dem System – so Rheinberger 
– ein Dialog, in dem die nicht erwarteten Antworten neue Fragen 
erzeugen, die man wiederum an dieses spezifische Experimentalsy-
stem stellen kann. Die Genese von Wissen erscheint nun als eine 
Koevolution zwischen Experiment und Forscher. 

In dieser Beziehung steht am Anfang die Intuition, wie ein gutes 
Experimentalsystem aussehen könnte, während dann dieses Experi-
mentalsystem den Forscher am Ende des Forschungsprozesses nahezu 
automatisch zu den richtigen Fragen führt. In seiner Forschungslogik 

52	 Knorr-Cetina (1991).
53	 Rheinberger (2006).
54	 Wie Rheinberger hinweist, hat nicht zuletzt »Ludwick Fleck, der lange 

Zeit vernachlässigte Zeitgenosse Poppers, [...] unser Augenmerk auf den 
Werkstattcharakter der biomedizinischen Forschung im 20. Jahrhun-
dert gelenkt und gezeigt, daß – im Gegensatz zu Poppers Behauptung 
– Wissenschaftler im Normalfall gerade nicht einzelne Experimente im 
Rahmen einer wohldefinierten Theorie ausführen.« [...] »Ein Forscher 
hat es also Fleck zufolge in aller Regel nicht mit Einzelexperimenten 
zu tun, die eine Theorie und nur sie prüfen sollen, sondern mit einer 
Experimentalanordnung, die er so entworfen hat, daß sie ihm Wissen 
zu produzieren erlaubt, das er noch nicht hat. Noch wichtiger ist, daß 
der experimentierende Forscher mit Experimentalarrangements arbeitet, 
die für gewöhnlich keineswegs scharf definiert sind und die auch keine 
klaren Antworten liefern. [...] Ein solcher Prozeß wird nicht etwa bloß 
durch endliche Zielgenauigkeit begrenzt, sondern ist von vornherein 
durch Mehrdeutigkeit charakterisiert: er ist nach vorne offen« (Rhein-
berger 2006, 24 f.). 

Experimentalsysteme und ihre Grenzen

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

254

ist dieser Prozess eher dialogisch, induktiv und abdukiv angelegt und 
folgt dabei kaum dem Popperschen Format eines deduktiv hypothe-
sentestenden Designs: 

»Als die kleinsten vollständigen Arbeitseinheiten der Forschung 
sind Experimentalsysteme so eingerichtet, daß sie noch unbekann-
te Antworten auf Fragen geben, die der Experimentator ebenfalls 
noch gar nicht klar zu stellen in der Lage ist. [...] Experimentalsy-
steme sind nicht Anordnungen zur Überprüfung und bestenfalls 
zur Erteilung von Antworten, sondern insbesondere zur Materia-
lisierung von Fragen. In einer unauflösbaren Verquickung bringen 
sie sowohl die materiellen Einheiten hervor als auch die Begriffe, 
die sich in diesen verkörpern. [...] Im Gegensatz zur cartesiani-
schen Illusion anfänglich klarer distinkter Ideen ist das Einfache in 
einer ›nicht-cartesianischen‹ Epistemologie von vornherein über-
haupt nicht vorhanden«.55 

Mit Rheinberger perpetuiert sich der Prozess biomedizinischer For-
schung dadurch, dass Erkenntnisse fortwährend in technische Dinge 
umgewandelt werden (die dadurch im Sinne konstanter Randbedin-
gungen routinisierbar sind), während die jeweiligen Erkenntnisob-
jekte als ›epistemische Dinge‹ in der eigentümlichen Schwebe des 
Dialogischen gehalten werden, also bereits weder kognitiv durch 
Theorie noch technisch als Objekt angeeignet worden sind. Pro-
duktive Forschung entsteht in diesem Sinne vor allem als ein Span-
nungsfeld zwischen Technik und Kreativität, das dann zugleich die 
Bedingungen dafür schafft, testbare wissenschaftliche Hypothesen 
zu produzieren, die dann den gängigen wissenschaftlichen Präsenta-
tions- und Publikationsformaten entsprechen. 

Wenn wir diesen Einsichten folgen, dann sind es vor allem die 
Experimentalsysteme und die mit ihnen standardisierten Verfahrens-
weisen, die wissenschaftliche Arbeiten untereinander anschlussfähig 
werden lassen. 

Entsprechend diversifizieren sich die Biowissenschaften in ver-
schiedene ›Gemeinden‹, die sich um unterschiedliche Experimentalsy-
steme gruppieren, die dann ihrerseits bestimmte Traditionen bilden, 
die ihre spezifischen Wahrheitsbedingungen formulieren und deren 
Diskurse sich in hochspezialisierten Publikationsorganen widerspie-
geln. Das Gehirn als Organ nahezu unermesslicher Komplexität bie-
tet vielfältigste Ansatzpunkte für unterschiedlichste Systeme solcher 
kooperativer Wissenschaftspraxis.

55	 Rheinberger (2006, 25).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


255

Experimentalsysteme und ihre Grenzen

Physiologische, immunologische, elektrochemische oder moleku-
larbiologische Studien, an Schnitten aus Nervengeweben in Petrischa-
len zu arbeiten, an weniger komplexen Modellorganismen wie einer 
Nacktschnecke seine Studien zu vollziehen,56 ein Experimentaldesign 
auf Basis narkotisierter und fixierter höherer Säugetiere aufzubauen, 
an wachen, trainierten, aber an Laborapparate gefesselter Primaten 
zu studieren57 oder an Menschen zu arbeiten, die im Wachbewusst-
sein über ihre eigenen Zustände Auskunft geben können, auf mikro-
skopischer oder makroskopischer Ebene Daten zu erheben – all diese 
Varianten erzeugen ihr jeweils eigenes Experimentaluniversum und 
ihre jeweils eigene Praxis der Wissensproduktion. 

Die Ausdifferenzierung in die unterschiedlichsten Experimental-
systeme und die hiermit verbundene Diversifizierung der Wissens-
produktion führt zu einer Situation, in der die Neurowissenschaften 
auf der einen Seite wirklich viel über das Gehirn wissen – sowohl im 
molekulareren Bereich (Neurotransmitter, Ionenkanäle, Hormone 
etc.) als auch auf Ebene der strukturellen und funktionalen Orga-
nisation des Gehirns – und dieses Wissen mittlerweile recht gut in 
schul- und lehrbuchartigen Formaten präsentieren können. Doch 
auf der anderen Seite erscheint die Frage, ob und wie sich überhaupt 
diese Plethora an Befunden in eine globale Theorie der Informations-
verarbeitung des Gehirns integrieren lässt. Selbst in dem ansonsten 
nicht an Bescheidenheit mangelnden so genannten Manifest der elf 
Hirnforscher heißt es: 

»Zwischen dem Wissen über die obere und untere Organisations-
ebene des Gehirns klafft aber nach wie vor eine große Erkennt-
nislücke. Über die mittlere Ebene – also das Geschehen innerhalb 
kleinerer und größerer Zellverbände, das letztlich den Prozessen 

56	 So Kandel (2006).
57	 Forschungspraktisch verlangen Experimentalsysteme dieser Stufe, die 

Eigenaktivität der Versuchstiere mitzubedenken, um sie jedoch dann in 
der Modellbildung wieder ausschließen zu können: Illustrativ hierzu ist 
die aktuelle ethnografische Studie von Lindemann zu neurophysiologi-
schen Experimenten mit Affen. Lindemann konnte beobachten, dass die 
Versuchstiere keineswegs in wiederhol- bzw. reproduzierbarer Weise an 
den Versuchen teilnahmen. Es gab Tage, an denen die Äffchen die erwar-
teten Ergebnisse produzierten, und Phasen, in denen Daten produziert 
wurden, die im Rahmen des Versuchsdesigns unbrauchbar waren.

	 Um mit diesen Kontingenzen umgehen zu können, griffen die beobach-
tetenden Forscher auf alltagspsychologische ad hoc Theorien zurück. 
Erst mit Hilfe der hiermit verbundenen Subjektivierungen ließen sich 
die Variationen in den Messdaten in einen methodologisch sinnvollen 
Rahmen stellen (Lindemann 2005; Lindemann 2006). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

256

auf der obersten Ebene zu Grunde liegt – wissen wir noch er-
schreckend wenig. Auch darüber, mit welchen Codes einzelne oder 
wenige Nervenzellen untereinander kommunizieren (wahrschein-
lich benutzen sie gleichzeitig mehrere solcher Codes), existieren 
allenfalls plausible Vermutungen. Völlig unbekannt ist zudem, 
was abläuft, wenn hundert Millionen oder gar einige Milliarden 
Nervenzellen miteinander ›reden‹«.58

Man kann nun – wie die Protagonisten des Manifests – die Hoffnung 
haben, dass das hier angesprochene Problem innerhalb der nächsten 
Jahrzehnte durch angestrengte Forschung zu lösen sei, doch mit Blick 
auf die Organisation der Wissensproduktion lassen sich hier begrün-
dete Zweifel anmelden. 

Zu nennen ist hier etwa die Schwierigkeit, epistemisch unter-
schiedliche Experimentalsysteme in ein übergreifendes, einheitliches 
System zu integrieren und entsprechend eine gemeinsame Sprache zu 
finden, die zwischen den beteiligten Wissenskonfigurationen einen 
Dialog ermöglicht. Für eine diesbezügliche Synthese müssten die üb-
lichen disziplinären Grenzen aufgegeben werden. Doch genau dies 
ist für einen Wissenschaftler aus guten Gründen problematisch, denn 
wenn er dies tut, verliert er die Verortung in seinem Experimentalsy-
stem. Ohne den festen Grund der durch dieses System produzierten 
Fakten droht jedoch die Gefahr, sich in den Bereich des Spekulativen 
und Metaphorischen zu begeben – ein solches Wissen ist nicht mehr 
durch das Experiment gedeckt. 

Darüber hinaus manifestiert sich das Gehirn gerade auf der be-
sagten ›mittleren‹ Ebene als hochgradig komplexer Gegenstand. 
Komplexe Gegenstände bestehen aus mindestens drei heterogenen 
und untereinander wechselseitig in Beziehung stehenden Elementen. 
Hierdurch entwickeln sie ein Eigenverhalten, das weder kausal noch 
statistisch beschreibbar ist. Der Grund hierfür liegt in der Selbstor-
ganisation der rekursiv vernetzten Elemente. 

Während sich beispielsweise auf der Mikroebene die Weiterleitung 
eines Nervenimpulses über Ionenkanäle entsprechend dem Alles-
oder-nichts-Prinzip kausal beschreiben und ebenso auf Makroebene 
bestimmte Leistungen mit der Aktivierung bestimmter Hirnareale in 
Beziehung setzen lassen, stellt sich auf der mittleren Ebene die Sach-

58 »Das Manifest. Elf führende Neurowissenschaftler über die Gegenwart 
und Zukunft der Hirnforschung« nennt sich der 2004 in der Zeitschrift 
›Gehirn & Geist‹ erschienene Text, den dann unter anderen Gerhard 
Roth, Wolf Singer und Wolfgang Prinz unterzeichnet haben (Monyer/
Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/Koch/Luhmann/Malsburg/
Menzel 2004).	

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


257

Komplexe Hirnwissenschaft

lage anders dar. Auf verschiedenen Ebenen zeigen sich nun zyklische 
Zusammenhänge: Sinneswahrnehmungen und motorische Aktivitä-
ten bilden einen kreisförmigen Prozess, in dem Ursache und Wirkung 
nicht mehr auseinanderzuhalten sind. Ebenso werden Hirnzustände 
zugleich über Top-down- und Bottom-up-Vorgänge stabilisiert. 

Darüber hinaus besagt das Phänomen der neuronalen Plastizi-
tät, dass die Sensitivitäten von Reizweiterleitungen durch eben diese 
Reizweiterleitung beeinflusst werden, also ein wiederholter Input 
nicht per se zur gleichen Reaktion führen muss. Vor allem zeigen 
sich nun komplexe Koppelungsverhältnisse zwischen Gehirn und 
Umwelt. Man darf nicht mehr davon ausgehen, dass Gehirne Infor-
mationen aus der Außenwelt aufnehmen und innerlich eine Umwelt 
abbilden oder spiegeln. Vielmehr implizieren die hier angedeuteten 
Beschreibungen, dass Nervensysteme in ihren Eigenzuständen mit 
bestimmten Reizmustern der Umwelt in Resonanz treten, wobei die 
erzeugten Zustände weniger vom Input abhängen als von dem, was 
das Nervensystem daraus macht. 59

4 Komplexe Hirnwissenschaft

Beschreibungen, die auf Eigenzustände sowie auf Koppelung und 
Resonanz operativ geschlossener Systeme setzen, haben mit Blick auf 
eine Vielzahl empirischer Untersuchungen eine hohe Plausibilität – sie 
erscheinen beispielsweise auch im Einklang mit phänomenologischen 
Untersuchungen zum Erleben der Zeit.60 Dennoch ergibt sich hier ein 

59	 Um hier mit Metzinger zu sprechen: »Repräsentationen und seman-
tischer Gehalt sind nun endgültig nichts Statisches mehr, sie ›reiten‹ 
sozusagen auf einer kurzzeitigen Kohärenz zwischen Systemdynamik 
und Weltdynamik. Bedeutung ist ein physikalisches Phänomen, das vor 
einem in eine aktive sensomotorische Schleife eingebundenen System 
vorübergehend erzeugt wird. Die Entstehung des intentionalen Gehalts 
mentaler Repräsentationen ist nämlich im Rahmen der Systemtheorie 
ein sehr kurzer, vorübergehender Vorgang, bei dem Systemdynamik und 
Weltdynamik interagieren« (Metzinger 1998, 348). 

60	 Es zeigt sich hier eine bislang für alle philosophischen und physikalischen 
Modelle einzigartige Nähe zu den phänomenologischen Qualitäten unse-
res phänomenalen Erlebens: Die »Leiblichkeit«, die »Situiertheit«, seine 
»Sensitivität auch für die zeitliche Struktur impliziter Kontexte«, seine 
Bezogenheit auf andere kognitive Systeme und die semantische Koevo-
lution, sein flüssiger, transienter und »nie vollständig prognostizierbarer 
Charakter, der häufig durch abrupte ›Phasenübergänge‹ gekennzeichnet 
ist und fast immer ein aktives, schöpferisches Moment beinhaltet. All dies 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

258

grundsätzliches Problem: Ihre Modelle sind komplex. Man kann mit 
ihnen nicht mehr kausal erklären. Reiz- und Informationsverarbei-
tung sind nicht mehr als ein lineares Geschehen zu beschreiben, denn 
wenn Hirnprozesse nun als Vorgänge beschrieben werden, die daraus 
resultieren, dass unterschiedlichste Eigenaktivitäten miteinander in 
Resonanz treten, so stellen diese Aktivitäten jeweils zugleich Ursache 
und Wirkung dar und vernetzen sich zu reentranten Figuren, in denen 
Anfang und Ende, Ursache und Wirkung, Lösung und Problem nicht 
mehr auseinanderzuhalten sind.61 

Die Konzeption der Resonanz bedeutet hier vor allem, dass neu-
ronale Aktivitäten nur in struktureller Koppelung mit anderen Ak-
tivitäten zu verstehen sind. Kognition kann nicht mehr als isolier-
ter Prozess der Informationsverarbeitung gesehen werden. Um die 
Aktivitäten des Gehirns auf der mittleren Ebene, dem Bereich der 
koordinierten Zellaktivität, zu verstehen, macht das experimentelle 
Idealdesign vom »brain in the vat« keinen Sinn mehr. Ein von seinem 
Körper und den senso-motorischen Input-Output-Schleifen isoliertes 
Gehirn wäre nicht mehr in der Lage, ein kohärentes Muster auszu-
bilden, da nun all das fehlt, mit dem es in Resonanz treten könnte, 
um seine Eigenzustände zu stabilisieren.62 

Mit Blick auf die Untersuchungen zur Lokalisation des Bewusst-
seins führt dies zu der paradoxen Situation,  dass umso mehr Zweifel 
erscheinen, ob es den Ort des Bewusstseins überhaupt geben kann, je 
mehr man den neuronalen Korrelaten des Bewusstseins auf die Spur 
zu kommen scheint. 63

Im Hinblick auf die Frage der Koppelung und Resonanz zwischen 
Hirn- und Weltdynamik sind in der aktuellen Diskussion drei Felder 
von besonderem Interesse: 

1.	Das erste Feld betrifft das Verhältnis von Gehirn und Körper. 
Nicht zuletzt durch die Arbeiten zur Neurobiology of Decision 
Making im Umfeld der Arbeitgruppe um Antonio R. Damasio 
wurde deutlich, dass das Gehirn in seiner Entscheidungsfindung 

finden wir bei der Anwendung der nicht-linearen Dynamik auf kognitive 
Systeme wie von selbst als die natürliche Eigenschaften derselben wieder« 
(Metzinger 1998, 347).

	 Siehe zu Experimentalstudien, die phänomenologische und neurody-
namische Beschreibungsebenen zu verbinden suchen, Rodriguez et al. 
(1999) und Varela (1999).

61	 Gerald M. Edelman verwendet in seinen Arbeiten für diese rekursiven 
Projektionen den Begriff ›reentry‹, anders jedoch als Francisco J. Varela 
nicht mit dem expliziten Verweis auf Spencer-Brown (vgl. Varela 1979). 

62	 Vgl. Cosmelli und Thompson (2008).
63	 Vgl. Noe und Thompson (2004a).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


259

darauf angewiesen ist, potentielle Handlungsvarianten in den 
Körper zu projizieren, um dann über das Feedback aus dem mus-
kulären System in eine konkrete Option einrasten zu können. Ent-
sprechend der These von den somatischen Markern64 erscheint 
Kognition nun als eine Aufgabe des ganzen Körpers – eine Un-
terbrechung dieser Schleifen würde zur Entscheidungsunfähigkeit 
führen.65

2.	Das zweite Resonanzfeld betrifft die Beziehung zwischen sensori-
schen Inputs, kognitiver Verarbeitung und motorischen Outputs. 
Wir müssen davon ausgehen, dass Handeln und Erkennen in dem 
Sinne eine Einheit bilden, als dass sich beispielsweise die visuel-
le Musterkennung nur in Verbindung mit aktivem Handeln und 
Erkunden der Umwelt ausbilden kann. Schon seit den sechziger 
Jahren ist diese Dynamik aus Untersuchungen zur Entwicklung 
des Sehsystems von Katzen im Prinzip bekannt.66 Als reentrante 
Projektionen zwischen unterschiedlichen Bereichen aus dem vi-
suellen und motorischen Kortex werden diese Ergebnisse nun als 
Resonanzphänomene interpretierbar,67 entsprechend denen sich 
neuronale Muster in den verschiedenen Hirnregionen in ihrer 
Ausdifferenzierung – getriggert durch Umweltreize – wechselsei-
tig stimulieren. 

3.	Das dritte Feld reentranter Koppelung verweist auf die anthro-
pologische Besonderheit, dass der Mensch ein sprechendes Tier 
darstellt.68 In-der-Sprache-Sein kann aus dieser Perspektive nicht 

64	 Dem Laienpublikum wurde die These von den somatischen Markern 
durch die Monografie »Descartes’ Irrtum« (Damasio 2007 [1994]) be-
kannt.

65	 Vgl. Damasio (1996).
66	 Siehe hier vor allem die Untersuchungen von Richard Held und Alen Hein 

(1963). Maturana gibt eine schöne Interpretation dieser Experimente: 
»Experimente, wie die von Held und Hein zeigen, daß eine Katze nicht 
imstande ist, ihre Umwelt bei normalem Licht visuell zu beherrschen, 
wenn sie im Dunkeln aufgezogen und lediglich passiv, d. h. von einer 
zweiten Katze herumbewegt wurde. Aus solchen Untersuchungen wird 
klar, daß die ›visuelle Handhabung‹ einer Umwelt keine Handhabung 
einer Umwelt ist, sondern die Herstellung einer Menge von Korrelationen 
zwischen Effektor- (Muskel-) und (propriozeptiven und visuellen) Rezep-
toroberflächen, so daß ein spezifischer Zustand in den Rezeptoroberflä-
chen einen spezifischen Zustand in den Effektoroberflächen hervorruft, 
der wiederum einen spezifischen Zustand in den Rezeptoroberflächen 
erzeugt ... usw.« (Maturana 1985b, 51). Vgl. auch Singer (1992).

67	 Siehe in diesem Sinne auch die Ausführungen zum Bindungsproblem von 
Singer (2002).

68	 Aus evolutionstheoretischer Sicht lassen sich gute Gründe angeben, dass 

Komplexe Hirnwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

260

mehr heißen, dass Akteure im Medium Sprache wechselseitig In-
formationen austauschen. Vielmehr erscheint in genau dem Sin-
ne eine Koproduktion von Sozialem und Psychischem, als dass 
zwischen verschiedenen Organismen eine Verhaltenskopplung 
stattfindet,69 die darauf beruht, dass symbolische Signifikationen 
körperliche Reaktionen auslösen. Als gefühlte Praxis ist dann auch 
sprachliches Verhalten im wahrsten Sinne des Wortes als inkorpo-
riert zu betrachten. Sie wird dann als eine ebenso körperliche wie 
auch soziale Praxis verständlich, die sich eben selbst durch diese 
Form der Praxis hervorbringt.70

Um es zusammenzufassen: Gehirnaktivität steht in Resonanz mit den 
motorischen und sensorischen Vorgängen, mit dem Körper sowie mit 
den symbolischen Welten der Sprache, wobei all diese Koppelungen 
ihre wechselseitigen Verkörperungen stimulieren. 

Schauen wir nun kurz auf die theoretischen Konsequenzen, die 
eine solche Beschreibungsebene aufwirft. Aussagen zur Natur des 
menschlichen Geistes der Form, ›nicht mein Ich, sondern mein Ge-
hirn entscheidet‹, machen aus dieser Disposition heraus keinen Sinn 
mehr, denn es gibt hier keinen geistigen Prozess, der sich in einem 
isolierten Gehirn lokalisieren lässt. Selbst einfache Entscheidungs-
vorgänge, wie etwa das im Libetschen Experiment ›freiwillige‹ Auf-

die Entwicklung entsprechender resonanzfähiger Gehirne eng mit der 
Entwicklung verdichteter Primatensozialität gekoppelt ist. Das Soziale, 
das Bewusstsein und die entsprechenden Gehirne erscheinen dann als 
Ergebnis einer gemeinsamen evolutionären Koproduktion (vgl. Dunbar/
Schulz 2007). 

69	 Bei Maturana heißt es diesbezüglich: »Die menschliche Existenz ist eine 
kontinuierliche Transzendenz, nicht im Sinne vom Hinausgehen in einen 
fremden Raum, sondern im Sinne dieser Dynamik, in welcher unsere 
Körperlichkeit sich in dem Maße wie unsere Beziehungen verändert und 
umgekehrt« (Maturana 1994b, 1970).

70	 In diesem Sinne ist dann auch der Philosophin Sybille Krämer zuzu-
stimmen, wenn sie feststellt: »Es gibt keinen Geist, keinen Sinn, keinen 
Wert, keine abstrakten Gegenstände – noch nicht einmal: Gott – ohne 
Verkörperung. In kulturellen Praktiken bringen wir Inkorporationen 
nicht nur hervor, sondern geben sie weiter, bewahren sie auf, verändern 
sie und schließlich: löschen sie wieder aus. Denn durch Inkorporation 
wird Immaterielles, wie Bedeutung oder Sinn, aber auch Wissen und 
Information nicht nur sichtbar und hörbar, sondern im buchstäblichen 
Sinne auch handhabbar gemacht: Das ist der Kunstgriff semiotischer 
Praktiken. Die Semiosis ist in einer medialen Perspektive als Praktik der 
Inkorporation rekonstruierbar« (Krämer 2003, 167).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


261

einen-Knopf-Drücken,71 sind nun zugleich immer in einem körper-
lichen wie auch in einem sozial-semantischen Raum zu verorten.72

Der hier aufgeworfene Modus einer komplexen Beschreibung, 
die zugleich auf Biologisches, Psychisches und Soziales rekurrieren 
muss, erzeugt ein Dilemma. Es reicht nicht aus – wie Singer es tut 
– ein wenig soziologisierend darauf hinzuweisen, dass der freie Wil-
le ein Zurechnungskonstrukt sei.73 Während die behavioristische 
Psychologie längst ihre Lektion gelernt hat und mittlerweile weiß, 
dass Selbstwirksamkeitserwartungen hoch wirksam sein können 
und entsprechend Lernvorgänge nicht als simple Konditionierungs-
vorgänge erklärt werden können,74 pendelt die Singersche Analyse 
immer noch zwischen einem Biologismus und einem Soziologismus. 
Beide Positionen negieren die funktionale Autonomie des Psychi-
schen. Letzteres geht jedoch weder in einer physischen noch in einer 
semantischen Kausalität vollends auf, sondern gewinnt innerhalb 
der wechselseitigen Resonanzprozesse als Drittes eine eigenständige 
Qualität. Als emergentes Produkt sich selbst intransparenter Prozesse 

71	 Libet et al. (1979).
72	 Vgl. auch Vogd (2006).
73	 Hierzu Singer: »Mir scheint hingegen, daß die Ich-Erfahrung bzw. die 

subjektiven Konnotationen von Bewußtsein kulturelle Konstrukte sind, 
soziale Zuschreibungen, die dem Dialog zwischen Gehirnen erwuchsen 
und deshalb aus der Betrachtung einzelner Gehirne nicht erklärbar sind. 
Die Hypothese, die ich diskutieren möchte, ist, daß die Erfahrung, ein 
autonomes, subjektives Ich zu sein, auf Konstrukten beruht, die im Laufe 
unserer kulturellen Evolution entwickelt wurden. Selbstkonzepte hätten 
dann den ontologischen Status einer sozialen Realität. In die Welt kämen 
diese, wie die sie ermöglichenden Kulturen erst, nachdem die Evolution 
Gehirne hervorgebracht hatte, die zwei Eigenschaften aufwiesen: erstens, 
ein inneres Auge zu haben, also über die Möglichkeit zu verfügen, Proto-
koll zu führen über hirninterne Prozesse, diese in Metarepräsentationen 
zu fassen und deren Inhalt über Gestik, Mimik und Sprache anderen 
Gehirnen mitzuteilen; und, zweitens, die Fähigkeit, mentale Modelle 
von den Zuständen der je anderen Gehirne zu erstellen, eine ›theory of 
mind‹ aufzubauen, wie die Angelsachsen sagen. Diese Fähigkeit ist dem 
Menschen vorbehalten und fehlt dem Tier. Allenfalls Schimpansen haben 
eine wenn auch sehr begrenzte Möglichkeit, sich vorzustellen, was im 
anderen vorgeht, wenn er bestimmten Situationen ausgesetzt ist« (Singer 
2002, 73).

74	 Vgl. Bandura (1977). So haben beispielsweise die Arbeiten von LeDoux 
aufgezeigt, dass Ängste weder durch Extinktion oder Dekonditionierung 
verlernt werden können, sondern nur durch eine (Re-)Kontextualisierung 
der ursprünglichen Lernerfahrung bearbeitet werden können (s. LeDoux 
1994).

Komplexe Hirnwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

262

wäre dann aber auch dem ›Ich‹ sowie dem Bewusstsein durchaus eine 
eigenständige kausale Wirksamkeit zuzugestehen. Denn warum soll 
ein emergentes Phänomen, das auf physikalischen und semantischen 
Prozessen reitet, aber nicht als identisch mit diesen zu sehen ist, keine 
Wirkung auf die Welt ausüben können?

Eine solche, auf Resonanzen und Emergenzen zielende Betrach-
tungsweise erzeugt jedoch nolens volens Beobachterverhältnisse, ent-
sprechend denen je nach Beschreibungsort einander widersprechende 
Aussagen getroffen werden. Auf einer Ebene scheint das ›Ich‹ nun 
›real‹ – ein potentes und wirksames Zentrum von Kausalität, auf 
der anderen Ebene erscheint es nur als eine ›Illusion‹ – als ein »naiv-
realistisches Selbstmissverständnis«, wie Metzinger in seiner Selbst-
modelltheorie postuliert.75

Eine komplexe Neurowissenschaft steht hier vor dem Problem, 
dass sie eine polykontexturale Beschreibung bräuchte, die auf der 
einen Seite mit lokalen Kausalitäten operieren kann, um zugleich auf 
der anderen Seite deren kontextbezogenen Relativitäten mit beob-
achten zu können. Eine solche Beschreibung müsste zugleich biolo-
gisch, psychologisch und soziologisch operieren, ohne dabei jedoch 
die mit den Einzelperspektiven verbundenen Objektivitätsansprüche 
aufgeben zu müssen.76

Viele der derzeit diskutierten neurologischen Phänomene wären in 
diesem Sinne multiperspektivisch zu interpretieren. Nehmen wir an 
dieser Stelle beispielsweise die Untersuchungen zu den Spiegelneu-
ronen, die üblicherweise als Beweis gesehen werden, dass das aktive 
Sich-in-den-anderen-Hineindenken neurologisch verankert ist.77

Darüber hinaus wäre das gleiche Phänomen nun auch sozialsyste-
misch zu interpretieren – nämlich als überindividuelle Situationsrah-

75	 So Metzinger (1999). Das Dilemma an Metzingers Subjektmodelltheorie 
besteht darin, den Sinnesmodalitäten eine funktionale Bedeutung zuspre-
chen zu müssen – also vom Epiphänomenalismus Abstand zu nehmen 
–, um dann jedoch in einem zweiten Schritt die phänomenale Erfahrung 
als neuronale Projektionen zu naturalisieren.

76	 Ähnliches muss wohl Baecker vor Augen gehabt haben, wenn er davon 
sprach, die »Natur der Gesellschaft aus seinem soziologischen Kontext 
herauszulösen und der Kulturtheorie zu überantworten. Unter der Kul-
turtheorie soll dabei eine Theorie verstanden werden, die im Anschluss 
an klassische Theoriepositionen von Johann Gottfried Herder bis Sig-
mund Freud mit mindestens drei Systemreferenzen parallel zu arbeiten 
vermag, mit der Referenz auf die Gesellschaft, mit der Referenz auf 
das Bewusstsein und mit der Referenz auf den Organismus« (Baecker 
2007b).

77	 Siehe zum Konzept der Spiegelneuronen und deren Deutung ausführlich 
Kapitel IV.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


263

mung. Die Leistung der ›Spiegelungen‹78 wäre nun vor allem darin 
zu sehen, dass hierdurch ein ›transpersonaler‹ emotionaler Raum 
geschaffen wird, welcher die Einzelindividuen (und deren Hirne) 
emotional versklaven und in Resonanz bringen kann, sobald die 
jeweiligen Handlungs- und Erlebensmuster von diesen einmal erlernt 
worden sind. Diese Prozesse zeigen nun einen kollektiven Charakter, 
der die Intentionen der beteiligten Einzelakteure übergreift bzw. wie-
derum nur post hoc als individuelle Intentionen (re-)konstruiert und 
zugerechnet werden kann. In solch komplexen Beschreibungen ist 
dann auch mit Diskontinuitäten zu rechnen, etwa mit Umschwüngen 
von Quantität in Qualität, wie wir sie aus der Sozialpsychologie der 
Massen kennen.79

Ebenso können auch Emotionen als überpersonale Rahmungen 
verstanden werden, welche ihre jeweils eigene Handlungslogik und 
Wirklichkeitssicht erzeugen, wie insbesondere Luc Ciompi in seinen 
Studien zur Affektlogik aufgezeigt hat.80 Hiermit wird dem Goffman-
schen Rahmenbegriff eine andere, weniger subjektphilosophische 
Deutung gegeben, die näher an der ursprünglichen Idee von Bateson 
liegt, von dem Goffman sein Rahmenkonzept entlehnt hat.81 Bateson 
stand bekanntermaßen vor dem Problem, dass bei vielen höher ent-
wickelten Tieren die gleichen Handlungen und kommunikativen Si-
gnale je nach Kontext etwas anderes bedeuten können, beispielsweise 
Spiel oder Kampf. Da sich jedoch immer alle Beteiligten darüber einig 
sein müssen, ob eine Situation als Spiel oder Kampf einzuschätzen 
ist, ist auch der Rahmungsprozess selbst eher kollektiv und weniger 
individuell gesteuert zu sehen.

Emotionen, hier in einem überindividuellen Sinne verstanden, 
spielen nun eine wichtige Rolle, um ein Kollektiv in Resonanz d.h. 
in eine kohärente bzw. komplementäre Ausrichtung des Handelns 
und Erlebens der beteiligten Individuen zu bringen.82 Die von der 
Akteurstheorie herausgestellte Leistung mittels einer Perspektiven-
übernahme mit dem Gegenüber empathisch sein zu können, würde 

78	 Die Metapher des Spiegels führt hier ein wenig in die Irre, denn dies 
würde Repräsentationen und die damit verbundene Verdoppelung der 
Unterscheidung zwischen ›drinnen‹ und ›draußen‹ voraussetzen. Der Be-
griff der Resonanz erscheint auch hier angebrachter, denn dann braucht 
keine Information übertragen werden. Stattdessen ›schwingen‹ sich die 
unterschiedlichen Akteure auf die ihnen bereits bekannten Zustände ein. 
Siehe hierzu etwa Keysers und Gazzola (2006).

79	 Vgl. LeBon (1972 [1960]).
80	 Siehe etwa Ciompi (1998).
81	 Siehe Bateson (1992, 241 ff.).
82	 Vgl. hierzu programmatisch: Ciompi (2004).

Komplexe Hirnwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

264

aus dieser Perspektive ›nur‹ einen Nebeneffekt grundlegenderer so-
zialer Prozesse darstellen. Auch das Problem der Situationsdeutung 
braucht (und kann) nun nicht mehr vom Individuum aus gedacht 
werden, sondern erscheint zugleich als Ausgangspunkt wie auch Pro-
dukt eines primordial sozialen Geschehens.83

In diesem Zusammenhang ist auf einen weiteren Aspekt hinzu-
weisen, den auch Renate Mayntz herausgestellt hat.84 Innerhalb des 
Resonanzmodells bekommen Kontextfaktoren den Status eigenstän-
diger Ursachen. Beim Akteur (bzw. seinem Gehirn) kann und darf 
deshalb nicht mehr eine stabile Hierarchie von Präferenzen voraus-
gesetzt werden. Vielmehr entsteht der Kontext nun selbst als ein 
Resonanzeffekt zwischen bestimmten Kontextmarkern und habitu-
ellen Dispositionen, der dann situativ in einem zweiten Schritt eine 
Präferenzordnung hervortreten lässt. Der Kontext selbst ist nun als 
kontextabhängig zu verstehen – als emergentes Produkt sich wech-
selseitig bestärkender Sensitivitäten, die ihrerseits hochgradig von 
sozialen Konstellationen abhängig sind.85 Auf einer Ebene mag man 

83	 An dieser Stelle der Verweis auf Esser (1999), der den Rahmenbegriff in 
den Rational-Choice-Ansatz eingeführt hat. Siehe zu einer habitustheo-
retischen Fassung der Goffmanschen Rahmenanalyse vor allem auch 
Willems (1997).

84	 Mayntz (2006, 14).
85	 Insbesondere in der Psychiatrie weiß man von diesen vertrackten reen-

tranten Verhältnisse. Manfred Spitzer weist beispielsweise darauf hin, 
dass bei bestimmten psychiatrischen Erkrankungen weder Medikation 
noch Individualpsychotherapie helfen kann, sondern nur noch Sozio-
therapie, also das Umsetzen in ein anderes Milieu (vgl. Spitzer 2000). 
Im gleichen Sinne kann nun mit Ciompi die schizophrene Erkrankung 
als eine Vulnerabiliät aufgefasst werden, die als bestimmte Form der 
Resonanzfähigkeit ihrerseits wiederum bestimmte soziale Kontexte und 
Kontextmarker erzeugt wie auch zugleich voraussetzt, um sich zu repro-
duzieren (Ciompi 1997, 129). »Auch das gesamte soziale Umweltsystem 
beginnt nämlich, wie die moderne Sozio- und Familiendynamik gezeigt 
hat, anders zu funktionieren, sobald eines ihrer Elemente ›verrückt‹ wird: 
Zum Beispiel verhält es sich zu ihm nun wie zu einem Kranken, inter-
pretiert (und entwertet) alle seine Äußerungen entsprechend, entbindet 
ihn von Verantwortung und ergreift Maßnahmen (beispielsweise eine 
Klinikeinweisung), die geeignet sind, das gesamte System zu entlasten. 
Deshalb kann ein derartiges ›Überschnappen‹ paradoxerweise befreiend 
wirken; wie in einem Gewitter entlädt sich darin eine lange aufgestaute, 
ins Unerträgliche gewachsene untergründige Spannung im ganzen System 
plötzlich in spektakulärem Blitz und Donner. Kein Wunder, dass [...] 
sogenannte ›homöostatische‹ Regulationsmechanismen wirksam wer-
den können, die jede Rückkehr ins alte ›Regime‹ verhindern oder doch 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


265

nun vielleicht herausfinden, dass eine soziale Kooperation durch 
bestimmte neuronale Strukturen gebahnt wird, die sich dem Beloh-
nungssystem zurechnen lässt,86 um dann jedoch in einem weiteren 
Schritt feststellen zu können, dass diese Mechanismen selbst wieder 
durch soziale Zurechnungen modelliert werden.87 

Verkompliziert werden diese Prozesse noch durch neurochemische 
Modulationen. Beispielsweise hat sich gezeigt, dass der soziale Sta-
tus von Primaten mit dem Serotoninspiegel korreliert. Auch dieser 
Befund ist nun von mehreren Perspektiven aus zu interpretieren: aus 
einer soziogenetischen Kausalität, entsprechend der der soziale Auf- 
oder Abstieg über einen veränderten hormonalen Status ein höheres 
bzw. niedrigeres Aktivitätsniveau mit sich bringt,88 sowie aus einer 
organischen Kausalität, entsprechend der etwa eine biochemisch ver-
mittelte depressive Grundstimmung den sozialen Aufstieg behindert. 
Bestimmte Formen der Depression erscheinen aus dieser Perspektive 
qua Aufstiegschancen zugleich sozial konstituiert wie auch organisch 
bedingt89 und können letztlich nur mit Blick auf die Koevolution 
von biologischen Dispositionen und sozialen Gruppen verstanden 
werden.90 Zudem zeigen sich in diesen verschränkten Prozessen kom-
plizierte und verschachtelte Zeitverhältnisse, da hormonelle Prozesse, 
die kommunikative Dynamik sozialer Gruppen und die sie bewerten-
den Kognitionen in unterschiedlichen Rhythmen folgen. 

Um es zusammenzufassen, wir treffen hier zugleich auf eine Bio-
logisierung des Psychischen wie auch auf eine Soziologisierung des 
Gehirns. Wenn aber Gehirn, Körper und Soziales in dieser nichttri-
vialen Weise miteinander verwoben sind, dann wird auch die Hirn-
forschung die Foucaultsche Wolke der Humanwissenschaften nicht 
klären können. Sie kann zwar viel und immer mehr über die den 
Menschen prägenden Dynamiken sagen, um sich jedoch gleichzei-
tig immer weiter davon zu entfernen, eindeutige und einstimmige 
Kausalaussagen über das menschliche Verhalten treffen zu können. 

erschweren« (Ciompi 1988, 334).
86	 Siehe Fehr et al. (2005) und Singer/Fehr (2005).
87	 Mit Tania Singer mag man dann feststellen, dass der Charakter dieser 

Modulation wiederum vom Geschlecht abhängt, was jedoch nicht aus-
schließt, dass eben diese Differenz auch sozial moduliert wird (vgl. Singer, 
et al. 2004a).

88	 Klassisch sind hier mittlerweile die Experimente von Raleigh und Mc-
Guire, die in Affengruppen zeigen konnten, dass ein in die Alpha-Position 
nachrückendes Männchen seinen Serotoninspiegel auf einen neuen Level 
einpendeln lässt (Raleigh, et al. 1983). 

89	 Vgl. Cromby (2004).
90	 Vgl. Gilbert (2006).

Komplexe Hirnwissenschaft

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Symbolische Integration von Hirnwissen

266

5 Synthesen

Rekapitulieren wir nun mit Blick auf die vorangegangenen Abschnit-
te die Situation der Hirnforschung: Sie hat sich in eine Vielzahl von 
Subdisziplinen und Forschungstraditionen ausdifferenziert, die allein 
schon aufgrund ihrer unterschiedlichen metatheoretischen Konzep-
tionen nur begrenzt miteinander in Dialog treten können. Ihre Wis-
sensproduktion ist in den letzten dreißig Jahren in nahezu exponen-
tieller Weise zu einer mittlerweile unüberschaubaren Publikationsflut 
expandiert. 

Über die mit der Forschungsdynamik aufgeworfenen Kontingen-
zen hinausgehend erscheint zudem das Gehirn selbst immer mehr 
als komplexer Gegenstand, der sich in seiner Dynamik in der Regel 
weder mittels kausaler noch statistischer Modelle hinreichend be-
schreiben lässt. 

Wie geht die Hirnwissenschaft jedoch mit den benannten Proble-
men um? Stellen sich heutzutage auch die modernen Naturwissen-
schaften mit Blick auf ihre Geltungsansprüche auf eine Kontingenz-
reflexion um – etwa indem nun im Sinne der Beckschen Zeitdiagnose 
der »reflexiven Moderne« intern die Grenzen des eigenen Wissens 
mitreflektiert werden?91

Bevor wir hier nach möglichen Antworten suchen, ist darauf hin-
zuweisen, dass die benannten Probleme nicht die Forschungspraxis 
der Neurowissenschaften betreffen. Solange die Experimentalsyste-
me neue Fragen und Antworten produzieren, ist hier die Welt in 
Ordnung. Die komplexen Dynamiken des Forschungsgegenstandes 
bleiben methodologisch ausgeblendet und werden dann bestenfalls 
als Überraschungsmomente eines unerwarteten Ergebnisses wieder 
hereingeholt. In Form von Ketten kleingliedriger, jedoch über sich 
selbst nur wenig hinausweisender Experimente lassen sich solche For-
schungspraxen nahezu unendlich perpetuieren. Insbesondere die Ent-
wicklung neuer Methoden und Technologien lässt sich dann leicht 
auch als theoretischer Fortschritt einer Disziplin verkaufen – man 
denke hier etwa an den Erfolg der neuen bildgebenden Verfahren. 

Das eigentliche Problem erscheint – wie zuvor angedeutet – also 
weniger in der Produktion von Ergebnissen als in der Integration in 
Konzeptionen, die wissenschaftsintern auch in anderen gesellschaft-
lichen Feldern anschlussfähig sind. 

Vor wenigen Jahrzehnten befand sich die Hirnforschung noch in 
dem Sinne in der Mitte der Gesellschaft, als dass ihre theoretische In-
tegration zugleich in dem Diskurs der gesellschaftlichen Aufklärung 
noch eine gewisse Resonanz fand. Die biologischen Determinismen 

91	 Siehe etwa Beck und Bonß (2001).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


267

Synthesen

der Hirnforschung des 18. Jahrhundert waren modern und liberal, 
weil sie sich gegen die Kirchen richteten.92 Die alte Phrenologie und 
Schädellehre standen einer Rassenanthropologie näher als die holi-
stische Position, welche Gehirne als plastisch formbar und lernfähig 
betrachtet. Ebenso lässt sich die kybernetische Hirnforschung des 
20. Jahrhunderts auch als eine Gegenbewegung zu einem nun unter 
Ideologieverdacht stehenden Biologismus verstehen.93 

In den 70er Jahren bestand zwar noch die Hoffnung, dass es eine 
Wissenschaft des Komplexen geben könne. Es stand noch das Pro-
metheussche Versprechen im Raum, mit Hilfe des Computers eine 
kybernetische Steuerungswissenschaft entwickeln zu können, die den 
emanzipativen Ansprüchen eines aufgeklärten Humanismus gerecht 
wird.94 Man hoffte, die Prinzipien der Selbstorganisation so weit zu 
formalisieren, um hieraus brauchbare Entwicklungsmodelle ableiten 
zu können.95 Doch es liegt in der Natur des Komplexen, dass es 
keine komplexen Methoden geben kann. Nach Prigogine weiß man 
zwar nun prinzipiell um die Phänomene der Selbstorganisation, die 
fern vom Gleichgewicht stattfinden können. Doch die hiermit formal 
charakterisierte Komplexität ist keine für die Lebenswissenschaften 
bearbeitbare Komplexität.96 

Theoretisch hätte dies die Kognitionswissenschaft verstören müs-
sen, praktisch jedoch nicht. Anders als die Geistes- und Sozialwis-
senschaften sind die Lebenswissenschaften bislang weder in eine 
epistemische Krise gerutscht, noch haben sie eine explizite Theorie 
des Nicht-Wissens entwickelt.

 Innerhalb ihres eigenen Operationsbezuges stellt die Hyperkom-
plexität der Hirnwissenschaft weder im Hinblick auf ihre Ausdiffe-
renzierung in Subdisziplinen noch in Bezug auf ihre Forschungstätig-
keiten ein hinderliches Problem dar. Entsprechend der Befunde der 
science studies ist davon auszugehen, dass die naturwissenschaftliche 
Forschungspraxis weniger über die Lösung theoretischer Probleme 
denn über Ausdifferenzierung und Weiterentwicklung von Experi-
mentalsystemen perpetuiert wird und hier kann sie offensichtlich 
weiterhin erfolgreich Fakten produzieren. 

92	 Siehe Hagner (2006, 41 ff.).
93	 Siehe Hagner (2006, 195 ff.).
94	 Siehe beispielsweise Vesters »Neuland des Denkens« (Vester 1984).
95	 Sie hier etwa Jantsch (1982) im Anschluss an Ilya Prigogine (1979).
96	 Hier liegen für die Hirnforschung die Dinge dann anders als beispiels-

weise in der Hochenergiephysik, wo sich unterschiedliche Forschungs-
aktivitäten sowohl methodologisch als auch noch theoretisch bündeln 
lassen – etwa in der Utopie der ›Großen Vereinheitlichten Theorie‹ (siehe 
Knorr-Cetina 2002).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


268

Symbolische Integration von Hirnwissen

Anders stellt sich jedoch die Lage hinsichtlich der Anbindung an 
die die Fachwissenschaften übergreifenden gesellschaftlichen Diskur-
se dar. Da wir hier eindeutig »zuviel Wissen«97 und ein zu komple-
xes Wissen haben, die Wissensproduktion also inflationär wird und 
aufgrund der Komplexität ihres Gegenstandes nicht mehr in trivialer 
Form integriert werden kann, scheinen die alten gesellschaftlichen 
Funktionen der Wissenschaft nicht mehr zu greifen. Die Verbindung 
von Aufklärung und wissenschaftlichem Fortschritt liegt nun selbst 
für den Menschen nicht mehr auf der Hand, der weiterhin ein affir-
matives Verhältnis zur modernen Gesellschaft pflegt.98 

Stattdessen begegnen wir den gleichsam babylonischen Verhält-
nissen einer zunehmend ausdifferenzierenden Wissenschaft, deren 
unterschiedliche Spezialsemantiken untereinander weitgehend in-
kompatibel sind. Entsprechend kann nun auch nicht mehr so ohne 
weiteres ein über die Wissenschaft hinausgehender gesellschaftlicher 
Bezug hergestellt werden, denn dies würde voraussetzen, zunächst 
einmal das verstehen zu können, worauf man sich beziehen möchte.

Doch das prinzipielle Kommunikationsproblem einer in esoteri-
sche Spezialwissensgebiete ausdifferenzierten Forschungslandschaft 
entlastet die Wissenschaft nicht davon, ihre gesellschaftliche Bedeu-
tung und Verortung aufzuzeigen. Aber wie lässt sich nun unter den 
gegebenen Verhältnissen das Bezugsproblem einer sich nahezu in 
Bedeutungslosigkeit ausdifferenzierenden Vielfalt und Komplexität 
experimenteller Befunde lösen? Wie kann unter den gegebenen Ver-
hältnissen eine Rückbindung an die Gesellschaft geleistet werden? 

Wenn wir auf die aktuellen semantischen Lösungen schauen, die 
auf dieses Bezugsproblem antworten, dann entdecken wir Sinnange-
bote, die eine gewisse Ähnlichkeit mit dem haben, was Peter Fuchs 
mit dem Begriff »Einheitssemantiken« bezeichnet hat.99 Gemeint 
sind hiermit Figuren, die sich eignen, in einer funktional differen-
zierten Gesellschaft eine Einheit zu fingieren, wenngleich de facto 
die Differenzstruktur der Gesellschaft in ihren polykontexturalen 
Sinnhorizonten weiterhin fortbesteht. 

Wenn aber die gesellschaftliche Bedeutung von Wissenschaft nicht 
mehr aus sich selbst heraus evident wird, dann werden – so die These, 
die wir hier im Weiteren verfolgen – Supplemente nötig, die entwe-
der solche Bezüge simulieren oder eine metatheoretische Integration 

97	 So Füllsack in seiner systemtheoretischen Rekonstruktion des Verhält-
nisses von Gesellschaft und gegenwärtiger Wissensproduktion (Füllsack 
2006).

98	 Siehe als klassische Kritik zu diesem affirmativen Verständnis der Auf-
klärung Horkheimer und Adorno (1987).	  

99	 Fuchs (1992).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


269

Synthesen

anbieten, welche die Kontingenzen einer pluralisierten und sich ins 
nahezu Unendliche ausdifferenzierenden Wissenschaft qua externer 
Setzung kompensiert. Solche metatheoretischen Figuren leisten eine 
Organisations- und Integrationsarbeit, sind aber im strengen Sinne 
nicht mehr falsifizierbar.100

Welche prominenten Angebote der Integration finden sich derzeit 
als ›Metaschemata‹ auf dem Markt der wissenschaftlichen Sinnange-
bote? Mit Blick auf die Rückbindung der Hirnforschung an die ge-
sellschaftlichen Diskurse lassen sich insbesondere drei übergreifende 
Ordnungssysteme identifizieren: die evolutionsbiologische Rahmung, 
die Psychoanalyse sowie systemtheoretische Zugänge.

Evolutionsbiologische Rahmung

Das Grundprinzip der evolutionsbiologischen Rahmung besteht dar-
in, soziales Verhalten, wie jedes andere biologische Merkmal auch, 
als ein Produkt der Darwinschen Auslese zu betrachten. Als der ul-
timate cause, als die letztendliche Erklärung auf die Frage nach dem 
Warum, erscheint nun der evolutionäre Nettogewinn im Hinblick 
auf die Fähigkeit, die eigenen Gene zu replizieren.101 Jede Erklärung 
menschlichen Sozialverhaltens wird dann letztlich auf den Faktor 
›Darwinian fitness‹ zurückgeführt, der hier jedoch nicht im Sinne 
eines ›Überlebens des Stärkeren‹ verstanden werden darf, sondern die 
erfolgreiche Verbreitung der eigenen Gene in die nächste Generation 
meint. Die Selektion greift zwar am Phänotyp eines konkreten Indi-
viduums an. Da die Einheit der Evolution jedoch im Genpool liegt, 
kann auch der weniger Tüchtige (besser gesagt seine Gene) mit einer 
entsprechenden Fortpflanzungsstrategie evolutionären Erfolg haben. 

Durch die Zurechnung der Einheit der Evolution in den Genpool 
wird es möglich, auch ›altruistische‹ oder gar selbstschädigende Ver-
haltensweisen als ›evolutionär funktional‹ zu erklären. Denn nach 
Hamiltons Konzept der Verwandtschaftsselektion (kinship-selection) 
ist jetzt für den evolutionären Gewinn nicht einmal mehr der persön-

100	In diesem Zusammenhang ist hier auf Karl Popper zu verweisen, der 
bekanntlich zu dem Schluss kam, dass sowohl die Freudsche Psychoana-
lyse, aber auch das Darwinsche Evolutionsschema keine wissenschaft-
lichen Theorien im eigentlichen Sinne darstellen, da sie aufgrund ihrer 
Theorieanlage nicht widerlegt werden können (Popper 1994).

101	»Internal physiology, previous experience, and environmental stimuli 
are all examples of proximate causes. [...] The ultimate explanation is 
that they evolved (and may still be evolving) in an ecology that made 
physiological mechanisms mediating hibernation adaptive« (Crawford 
1987, 23 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


270

Symbolische Integration von Hirnwissen

liche Reproduktionserfolg entscheidend, sondern nur der Netto-Ver-
breitungsgrad verwandter Gene, die inclusive fitness. Aufopferndes 
Verhalten gegenüber Verwandten macht nun evolutionären Sinn, da 
die Gene der Angehörigen einander ähnlich sind. Mit der Zielvariable 
›inclusive fitness‹ sieht sich die evolutionäre Biologie im Sinne von 
Edgar O. Wilson in der Lage, nahezu jede menschliche Verhaltens-
eigenschaft zu erklären.102 

Für die populärneurowissenschaftlichen Diskurse liegt die At-
traktivität dieses Schemas in der speziellen Reduktionsleistung der 
evolutionären Selbstplausibilisierung. Die ganze Komplexität der 
neurowissenschaftlichen Befunde lässt sich nun auf ein einfaches 
Kausalitätsschemata reduzieren, das beim Gen seinen Ausgangs-
punkt nimmt und alles weitere durch die hierdurch determinierten 
Verhaltensoptionen erklärt. Der gordische Knoten eines ganzen Uni-
versums multipler Ursachen, die bei der Erklärung von Verhalten 
mitwirken können, lässt sich aus dieser Position heraus durch eine 
einfache Kausalitätsbestimmung durchschlagen. 

Mit Hilfe dieser evolutionären Einheitssemantik kann dann bei-
spielsweise auch Gerhard Roth in Bezug auf die Beziehung von So-
ziologie und Hirnforschung folgendes postulieren: 

»Drei Viertel der menschlichen Persönlichkeit sind genetisch be-
dingt oder werden durch frühkindliche Lern- oder Prägungspro-
zesse festgelegt«.103 

Schauen wir uns seine Argumentationsfiguren etwas genauer an: 
Anstatt die Beziehung zwischen Gehirn und Gesellschaft als wechsel-
seitig konstituiert zu begreifen und die hiermit verbundenen Komple-
xitäten in Kauf nehmen zu müssen, eröffnet sich hier ein einfacherer 
Weg. Wie auch die Rational-Choice-Theorie kann Roth nun von 
stabilen Persönlichkeitsmerkmalen mit invarianten und klar definier-
ten Präferenzordnungen ausgehen. Die hiermit erzeugte semantische 
Engführung tilgt mit einem Schlag ein ganzes Bündel von Problemen. 

102	Vgl. Wilson (1998). In diesem Sinne stellt auch Crawford fest: »It is 
difficult to think of a trait that is not in some way related to inclusive fit-
ness« (Crawford 1987, 19). Es finden sich Versuche, selbst offensichtlich 
selbstzerstörerisches Verhalten in diesem Lichte zu deuten. Auch Ver-
zweiflung und Selbstmord werden – in Abgrenzung zur ›pathologischen‹ 
Selbsttötung – für Lebewesen, die keine Hoffnung mehr haben, etwas 
für sich oder ihre Nachkommen beitragen zu können, als ›evolutionär 
sinnvoll‹ erachtet (de Cantanzaro 1991).

103 Roth (2003, 556).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


271

Synthesen

Die Psyche als eigenständige Entität kann nun aus der Analy-
se ausgeblendet werden. Mit Blick auf die genetisch vorgeprägten 
Emotionen wird stattdessen auf den eingeschränkten Charakter von 
Rationalität und die Bedeutung unbewusster Prozesse verwiesen. Im 
Sinne von Gary Becker104 braucht es nun nicht einmal mehr um eine 
»bewusst-denkende Rationalität« zu gehen, sondern nur noch um 
eine darunter liegende evolutionäre Rationalität, wie sie etwa die 
»Verhaltensökologie vertritt«:105

»Rationalität im traditionellen Sinne ist ein ›Instrument‹ zur Be-
wältigung komplexer, d. h. unübersichtlicher Situationen; doch 
gibt es Situationen, in denen Affekte wichtiger sind als Verstand 
und Vernunft. Allerdings ist der Begründungszusammenhang mei-
nes Konzepts menschlichen Verhaltens ein anderer. Innerhalb der 
Rational-Choice-Theorie und ihren gegenwärtigen Ausformulie-
rungen etwa durch Esser und Becker fungieren Affekte und Ge-
fühle und insbesondere unbewusste Entscheidungskomponenten 
als einschränkende Randbedingungen. In dem hier vorgetragenen 
Konzept ist es genau umgekehrt: Rationalität ist eingebettet in die 
affektiv-emotionale Grundstruktur des Verhaltens; das limbische 
System entscheidet, ob, wann und in welchem Maße Verstand und 
Vernunft zum Einsatz kommen«.106

Das Bemerkenswerte an dieser Sorte von ›evolutionär biologischen 
Rahmungen‹ ist, dass das an sich zunächst hochgradig kontingenz-
freudige Darwinsche Evolutionsschema zugunsten eines einfachen 
organizistischen Modells revitalisiert wird, welches weitaus mehr 
Eindeutigkeit und Kausalität suggeriert, als der Evolution innewohnt. 
Darwins Idee einer dreifachen Selektion, in der die Schritte Variation, 
Selektion und ökologische Restabilisierung vor allem durch stocha-
stische Prozesse aneinandergekoppelt werden, entzieht sich jeglicher 
Teleologie und führt damit unweigerlich zu dem Paradoxon, dass wir 
eine Welt vorfinden, in der einerseits alles seine Funktion zu erfüllen 
scheint, die sich aber andererseits so bunt, vielfältig und chaotisch 
darstellt, dass sie jedes Versuchs, die Kriterien für ein erfolgreiches 
Überleben zu nennen, spottet.107 

104	Becker (1999).
105	Roth (2003, 559).
106	Roth (2003, 559 f.).
107	Pointiert ausgedrückt: »Die Evolution geht – ziemlich langsam – nir-

gendwohin« (Wuketis 1992), denn auch »Spezialisierung« oder wach-
sende Komplexität stellen keinen »evolutionären Attraktor« dar (Luh-
mann 1998a, 429). Der Natur fehlt bei Darwin, wie auch Grathoff 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


272

Symbolische Integration von Hirnwissen

All dies kann aber hier nicht gemeint sein, denn ein solches Ver-
ständnis von evolutionärer Funktionalität würde sich nicht zur ge-
sellschaftlichen Integration von Hirnwissen eignen. Roth rekurriert 
demgegenüber vielmehr auf eine Populärvariante von Evolution, 
entsprechend der im Sinne einer Tautologie jedes beobachtbare 
Merkmal einen evolutionären Sinn haben muss, da es ja schließlich 
durch Evolution entstanden ist. Eine solche Argumentationsweise 
erzeugt unweigerlich eine gewisse Plausibilität, denn sie entspricht 
dem alltagspsychologischen Common Sense, dass wir gefühlsgesteu-
ert reagieren und dass auch dies ja schließlich irgendeinen Sinn haben 
muss.108 

Eine solche Perspektive gestattet es der Hirnforschung, zu nahezu 
jedem Aspekt etwas zu sagen: Ob es sich nun um Liebe, kriminel-
les Verhalten oder ökonomische Entscheidungen handelt, mit dem 
Verweis auf beteiligte Hirnregionen, Neurotransmitter und Hormo-
ne lassen sich auf Basis dieser eingängigen evolutionären Rahmung 
nachvollziehbare Erklärungsangebote anbieten. Diese Figuren geben 
der unübersichtlichen Hirnforschung eine Erzählstruktur, die diese 
in eine ›folk-psychology‹ verwandelt, welche von der Spannung zwi-
schen dem das eigene Interesse verfolgenden rationalen Handeln und 
der alltäglichen Durchkreuzung der guten Absichten durch ebenso 
verständliche wie unverständliche Gefühle lebt. 

Eine solche Hirnontologie passt sich nahtlos in einen bildungs-
bürgerlichen Feuilletondiskurs ein, der vermeintlich an das moderne 
Motiv der Aufklärung anschließt, um dabei jedoch auf das Motiv 
der Emanzipation zu verzichten – ohne sich dabei dem eigentlichen 
Skandalon der Moderne zu stellen: der Kontingenz und Bodenlosig-
keit aller Wissensgründe. 

Psychoanalyse

Eine weitere Klammer, die immer prominenter zu werden scheint, 
ist die Psychoanalyse. Anders als in der ›evolutionär biologischen 
Rahmung‹ wird hier ein humanistisch-emanzipativer Anspruch 
beibehalten. Mit Blick auf die Geschichte der psychoanalytischen 
Theorie ist zunächst anzumerken, dass Freud ursprünglich sehr wohl 

feststellt, »im Unterschied zu Spencer und Haeckel, jedes teleologische 
Moment. Darwin und Max Weber vertreten in diesem Sinne wahlver-
wandte Positionen, denen auf der anderen, ›teleologischen‹ Seite Spencer 
und Karl Marx gegenüberstehen« (Grathoff 1995, 386).

108	Genau in diesem Sinne lassen sich die populistischen Argumentationsfi-
guren der ›evolutionären Biologie‹ als eine Metaphysik charakteriseren, 
die man mit Kaye (1986) als »natural theology« bezeichnen könnte. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


273

Synthesen

beansprucht hatte, seine Theorie aus dem Blickwinkel organismi-
scher und physikalischer Modelle zu entwickeln. Nach dem Zweiten 
Weltkrieg drifteten jedoch die biologischen und psychoanalytischen 
Beschreibungen immer weiter auseinander. In den 60er Jahren wur-
de die Psychoanalyse dann jedoch vermehrt in den geistes- und ge-
sellschaftswissenschaftlichen Diskursen anschlussfähig.109 In ihrer 
Stammdisziplin ›Psychiatrie‹ entfernte sie sich jedoch zunehmend von 
der Neurologie, um dann auch in der Psychotherapie ihren Erklä-
rungsanspruch mehr und mehr von der Verhaltenstherapie und der 
biologischen Psychiatrie streitig gemacht zu bekommen. 

Nachdem nun Neurobiologie und Psychoanalyse beinahe 50 Jahre 
als zwei voneinander unabhängige und inkommensurable Diskurs-
stränge verfolgt wurden, lassen sich in jüngerer Zeit eine Reihe von 
Bestrebungen zu einer neuen Synthese beobachten.110 Paradigmatisch 
für diese neue Form der Verbindung stehen die folgenden Aussagen 
des Nobelpreisträgers Eric Kandel:

»Durch die Entdeckung, dass es einen Zusammenhang zwischen 
der Aktivität eines neuronalen Schaltkreises einerseits und der 
bewussten und unbewussten Wahrnehmung einer Bedrohung an-
dererseits gibt, beginnen wir das neuronale Korrelat einer Emotion 
– der Furcht – zu umreißen. Diese Beschreibung könnte durchaus 
zu einer wissenschaftlichen Erklärung der bewusst wahrgenom-
menen Furcht führen. Ein halbes Jahrhundert, nachdem ich die 
Psychoanalyse zugunsten der Biologie des Geistes aufgab, schickt 
sich nun die neue Biologie des Geistes an, einige der zentralen 
Fragen von Psychoanalyse und Bewusstsein anzugehen«.111

Die neu entdeckte Homologie zwischen Hirnforschung und Psycho-
analyse zeigt sich bei genauerem Hinsehen als eine Subsumption 
unterschiedlicher und in verschiedenen Experimentalkontexten pro-
duzierter Ergebnisse unter das psychoanalytische Theorieschema. 
Die Psychoanalyse fungiert dabei im oben genannten Sinne als ein 
metatheoretisches Schema, welches die Unmenge der unverbunde-
nen Einzelergebnisse an einen anthropologischen Diskurs mit einem 
humanistisch-emanzipatorischen Anspruch zurückbindet. Hierzu 
wieder Kandel: 

»Wenn wir die Biologie und die psychoanalytischen Ideen zu-
sammenbringen, werden wir dadurch wahrscheinlich die Bedeu-

109	Siehe nur Herbert Marcuse (1965).
110	Siehe etwa François Ansermet und Pierre Magistretti (2005) sowie Mark 

Solms und Oliver Turnbull (2007, 285 ff.).
111	Kandel (2006, 416).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


274

Symbolische Integration von Hirnwissen

tung der Psychiatrie in der modernen Medizin beleben und dafür 
sorgen, dass sich eine empirisch begründete psychoanalytische 
Theorie jenen Kräften zugesellt, welche die moderne Wissenschaft 
des Geistes prägen. Das Ziel dieser Fusion besteht darin, den ra-
dikalen Reduktionismus, der für die Fortschritte der biologischen 
Grundlagenforschung verantwortlich ist, mit dem humanistisch 
geprägten Bemühen um das Verständnis des menschlichen Geistes 
in Verbindung zu bringen, das die treibende Kraft der Psychia-
trie und Psychoanalyse ist. Denn dies ist letztlich das Ziel der 
Hirnforschung: die physikalische und biologische Erforschung 
der natürlichen Welt und ihrer lebenden Bewohner mit den Er-
kenntnissen über die innerste Struktur des menschlichen Geistes 
und der menschlichen Erfahrung zu verknüpfen«.112

Im Sinne einer hinreichend abstrakt gefassten Rahmenkonzeption 
lässt sich die psychoanalytische Theorie durch nahezu jeglichen neu-
robiologischen Befund unterfüttern.113 Dass dies geschieht, ist im 
strengen Sinne weder richtig noch falsch, sondern findet außerhalb 
einer deduktiv analytischen Beurteilung wissenschaftlicher Wahr-
heitsbedingungen statt. 

Vielmehr stellt die psychoanalytische Neurowissenschaft eine be-
sondere Kulturform, eine Form der Synthese dar, welche die Hirnfor-
schung wieder in die Sphäre anthropologischer und gesellschaftlicher 
Relevanzen einbettet. In diesem Sinne lässt sich dann mit Ludwig 
Wittgenstein resümieren: 

»Was Freud über das Unbewußte sagt, klingt wie Wissenschaft, 
aber eigentlich ist es bloß ein Mittel der Darstellung. Es sind keine 

112	Kandel (2006, 402).
113	Hier beispielsweise mit dem Verweis auf Damasios Theorie der soma-

tischen Marker: »Wir werden den Begriff des Triebs, der von Freud als 
ein Grenzgebiet zwischen dem Somatischen und dem Seelischen be-
stimmt wurde, im Lichte der somatischen Marker erneut in Augenschein 
nehmen. Das führt uns – über die Beziehung zwischen Wahrnehmung 
und Gefühl hinaus – dazu, die innere unbewusste Wirklichkeit mit den 
körperlichen Zuständen in Verbindung zu bringen, die mit den sie kon-
stituierenden Elementen assoziiert sind. 

	 Nach der Darstellung der biologischen Tatsache der Plastizität, der von 
ihr implizierten Konvergenz zwischen psychischer Spur und synaptischer 
Spur an der Schnittstelle zwischen dem Subjekt und dem Organismus, 
nach der Erläuterung ihrer Rolle beim Erscheinen der Individualität 
schlägt dieses Buch Hypothesen für ein Modell des Unbewussten vor, 
das die neuesten Befunde der Neurobiologie mit den grundlegenden 
Prinzipien der Psychoanalyse integriert« (Ansermet/Magistretti 2005, 
16).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


275

Synthesen

neuen Regionen der Seele entdeckt worden, wie seine Schriften 
suggerieren. Das Vorführen der Traumelemente – eines Hutes z. B. 
(der praktisch alles Mögliche bedeuten kann) – ist ein Vorführen 
von Gleichnissen«.114

Anders als der evolutionäre Ansatz suggeriert die psychoanalytische 
Theorie eine unmittelbarere Anbindung an die menschliche Erfah-
rung von Entwicklung und gibt darüber hinaus ein therapeutisches 
Versprechen. Als biologisches Substrat verdrängter Triebstrukturen, 
die ihrerseits gesellschaftlich bedingt zu denken sind, bekommt das 
Gehirn nun seine persönliche Geschichte, um sich dann der psycho-
analytischen »Redekur«115 im sozialen Gegenüber innerhalb seiner 
selbst zu transzendieren. 

Im Gegensatz zur Verhaltenstherapie nährt sich die Psychoana-
lyse von der Metapher des Verborgenen, von der Idee, dass etwas 
›dahinter‹ steckt. Sie bedient dabei zugleich die Erwartungen der 
Gesellschaft, die am Motiv der Aufklärung und Befreiung festhalten 
möchte, diese Aufgabe jedoch vor allem individualisierend in die 
Psyche verlegt. Möglich und plausibel wird diese besondere Form der 
Integration von Hirnwissen vor allem dadurch, dass die Freudsche 
Konzeption vom Es, Ich und Über-Ich längst in den semantischen 
Haushalt der Gesellschaft aufgenommen worden ist. Durch Film 
und Presse sind wir darauf vorbereitet worden, spielerisch mit psy-
choanalytischen Figuren umzugehen. 

Systemtheoretische Varianten

Nicht zuletzt sind hier die unterschiedlichen Spielarten der System-
theorie als eine weitere metatheoretische Konzeption zu benennen, 
mittels derer sich unterschiedliche neurowissenschaftliche Befunde 
integrieren lassen. Entsprechend dem modernen kybernetischen 
Verständnis lassen sich Systeme nicht mehr als ein wie auch immer 
gestaltetes Verhältnis vom Ganzen und seinen Teilen verstehen. Als 
bindender Rahmen bleibt allein die Idee einer Selbstorganisation 
übrig, welche in ihrem eigenen Prozessieren die System-Umwelt-
Differenz selbst erzeugt. 

Dennoch lässt sich der Systembegriff auch recht gut als Metapher 
verwenden. Was genau unter einer ›Einheit der Differenz‹ zu verste-
hen ist, braucht nicht weiter zu interessieren, um mit der Vorstellung 
von Systemen zu hantieren, und genau in diesem Sinne lässt sich an 

114	Wittgenstein (1989, 198).
115	Solms/Turnbull (2007, 285 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


276

Symbolische Integration von Hirnwissen

den Systembegriff nicht nur wissenschaftlich, sondern auch alltags-
weltlich anschließen.116

Systemtheoretische Beschreibungen eignen sich recht gut, um un-
terschiedliche Theoriefragmente zu integrieren. Dabei erreichen ihre 
Modelle jedoch selbst sehr schnell eine Komplexität, so dass nun ein 
weiterer Bedarf besteht, diese Modelle zu vereinfachen, das heißt, 
sie in eine plausible und kommunizierbare Form zu bringen. Hierzu 
können systemtheoretische Beschreibungen dann auf andere stüt-
zende Paradigmen zurückgreifen, um die aufgeworfene Komplexität 
wieder zu reduzieren. 

Neuronale Gruppenselektion

Im Folgenden wird etwas ausführlicher auf die Theorie der neurona-
len Gruppenselektion eingegangen, wie sie von dem Nobelpreisträger 
Gerald Edelman vertreten wird. Auch hier stellt die Idee der Darwin-
schen Evolution ein integrierendes Paradigma dar. Jedoch wird hier 
das Schema ›Variation/Selektion/Restabilisierung‹117 nicht mehr auf 
die Selektionsbeziehungen ›Gen/Phänotyp/Verhalten‹ hin gedacht, 
sondern als Rahmenkonzeption für die Entwicklung neuronaler Zu-
stände begriffen. Die Hirndynamiken werden als systemische Pro-
zesse modelliert, die ihrerseits beständig Variationen erzeugen, die 
durch eben diese Prozesse selektiert werden.118 

Das Gehirn wird jetzt als plastisches und dynamisches Phäno-
men modelliert, das über rekursive Prozesse eine nahezu unendliche 
Vielzahl von Zuständen erzeugt, hieraus jedoch nur eine begrenz-
te Anzahl auswählen kann, um diese dann als gelernte und als in 
physischer Struktur verkörperte Potentiale zu stabilisieren. Als Kon-
sequenz dieser Beschreibung erscheinen Hirnzustände weitgehend 
unabhängig von genetischen Einflüssen, welche die Proteinbiosyn-

116	Vgl. zur Vielschichtigkeit des Systembegriffs Fuchs (2001).
117	Mit dem Begriff der ›Restabilisierung‹ wird in die evolutionäre Prozess-

beschreibung eine weitere, über Darwin hinausgehende Stufe integriert. 
Hiermit wird versucht, der Tatsache gerecht zu werden, dass ein kurz-
fristiger Selektionsvorteil durch ein neues Merkmal seinerseits wieder 
Anpassungen im Ökosystem erzeugt, welche diese Eigenschaft in einem 
größeren Zeitrahmen möglicherweise wieder als Nachteil erscheinen 
lassen. Die Restabilisierung entspricht dann dem nachhaltigeren, qua-
si-stationären Gleichgewicht der ökologischen Verhältnisse (Luhmann 
1998a, 422 ff.). 

118	Edelman, der seinen Nobelpreis für Arbeiten zur Klon-Selektionstheorie 
in der Immunologie bekommen hat, transferiert hier sein bereits be-
währtes Paradigma auf die Neurowissenschaften. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


277

Synthesen

these determinieren. Zudem werden Gehirne nun als hochgradig 
individualisiert angesehen, das heißt, es ist davon auszugehen, dass 
ähnliche Verhaltensweisen auf unterschiedliche Weise als Hirnpro-
zesse realisiert werden können. 

Das eigentliche Modell besteht entsprechend dem Darwinschen 
Selektionsschema aus einer Folge von drei verschiedenen Schritten. 
Zunächst wird das Gehirn von sich aus aktiv und erzeugt spontan 
eine Vielzahl von Aktivitäten und unwillkürlichen Verbindungen. 
Die hiermit verbundene ständige Produktion von Zuständen wird 
von Edelman als »Entwicklungsselektion« bezeichnet. Ein Gehirn 
produziert dann gleichsam in jedem Moment seiner Existenz eine 
Vielfalt potentieller kognitiver Zustände, aus denen einige wenige 
brauchbare Lösungen ausgewählt werden: 

»In der ersten Phase der Bildung von neuroanatomischen Struk-
turen entstehen durch epigenetische Variationen der Muster, zu 
dem sich die im Wachstum befindlichen Neuronen verschalten, in 
jedem Gehirn Repertoires, die aus Millionen von unterschiedlich 
aufgebauten Schaltkreisen oder Neuronengruppen bestehen. Diese 
Varianten bilden sich während der Entwicklung von Embryo und 
Fötus auf der Ebene der Synapsen dadurch aus, dass Neuronen, 
die zusammen feuern, sich miteinander verdrahten«.119

Diese Aktivitäten erzeugen, sozusagen als Hintergrundrauschen, ei-
nen Überschuss an Aktivitätsmustern, welche das Rohmaterial für die 
Evolution weiterer Hirnzustände bilden. In der zweiten Phase werden 
nun in Resonanz mit den Reizkonstellationen aus der Organismus-
Umwelt-Interaktion bestimmte Zustandsoptionen ausgewählt, die 
ihrerseits zu einer veränderten Organisation der neuronalen Zustän-
de führen. Nachdem die neuroanatomischen Strukturen auf diese 
Weise zunächst in groben Zügen aufgebaut worden sind, werden die 
einzelnen Synapsen der nun etablierten neuronalen Schaltkreise eines 
mit der Umwelt interagierenden Organismus je nach Erfahrungs-
input in unterschiedlichem Maße gestärkt oder abgeschwächt. Die 
synaptischen Veränderungen erfolgen dabei unter dem Einfluss von 
so genannten ›Bewertungssystemen‹.120 Hierunter versteht Edelman 
bestimmte neuronale Systeme, die andere neuronale Systeme durch 
Ausschüttung von Neurotransmittern modulieren können.121 

Drittens schließlich findet über eine »reziproke Koppelung« ein 
so genannter »reentry« statt. Hier treten die durch die neuronalen 

119	Edelman (2004, 49 f.). 
120	Edelman (2004, 49 f.). 
121	Siehe Edelman (2004, 36 ff.). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


278

Symbolische Integration von Hirnwissen

Schaltkreise projizierten Zustände sozusagen in sich selber ein, um 
dann zugleich eine weitere Binnendifferenzierung wie auch Stabili-
sierung der neuronalen Dynamik zu generieren:122 

»Im Verlauf von Entwicklung bilden sich sowohl zwischen be-
nachbarten als auch zwischen weit auseinander liegenden Neuro-
nen zahlreiche reziproke Verbindungen heraus. Sie ermöglichen 
die Signalübertragung zwischen kartierten Arealen. Als Reentry 
bezeichnen wir den fortlaufenden rekursiven Austausch paralleler 
Signale zwischen Hirnarealen, der dazu dient, ihre Aktivitäten in 
Raum und Zeit zu koordinieren. Beim Reentry handelt es sich 
nicht, anders als bei einer Rückkoppelung, um die sequenzielle 
Übertragung eines Fehlersignals in einer einfachen Schleife. Viel-
mehr sind daran viele parallele reziproke Pfade beteiligt, und es gibt 
keine mit vorgegebenen Werten operierende Fehlerkorrektur«.123

Das entscheidende Merkmal dieser Konzeption ist die neurokon-
struktivistische Auffassung, dass Wahrnehmung und Gedächtnis eine 
Einheit bilden, also Erfahrung, Erkennen und beurteilendes Unter-
scheiden in einen operativ untrennbaren Prozess verwickelt sind:

»Neue Wahrnehmungskategorien werden reentrant mit Gedächt-
nissystemen verkoppelt, ehe sie selbst Teil eines nun veränderten 
Gedächtnissystems werden. Anhand des Gedächtnisses kategori-
sierte Wahrnehmungen werden also rekursiv genutzt, um das Ge-
dächtnis selbst zu modifizieren. Diese Wechselwirkungen laufen, 
so nimmt man an, innerhalb von Zehntelsekunden bis Sekunden 
ab, also innerhalb der Zeitspanne, die William James ›Scheinge-
genwart‹ nennt. Ich bezeichne sie als ›erinnerte Gegenwart‹, um 
zu unterstreichen, dass aus der Interaktion zwischen Gedächtnis 
und aktueller Wahrnehmung das Bewusstsein entspringt.
Was für Folgen hatte es, dass die Evolution eine dynamische Kop-
pelung zwischen Werte-Kategorien-Gedächtnis und Wahrneh-
mungsgedächtnis herstellte? Es bildete sich die Fähigkeit heraus, 
eine komplexe Szene zu konstruieren und zwischen Bestandteilen 
dieser Szene Unterscheidungen zu treffen«.124

122	Konzeptionell klingt mit dem Begriff ›reentry‹ eine konzeptionelle Nähe 
zu Spencer Browns Formkalkül an (Spencer-Brown 1972). Trotz inhalt-
licher Parallelen finden sich bei Edelman jedoch keine diesbezüglichen 
Verweise. 	  

123	Edelman (2004, 49 f.). 
124	Edelman (2004, 63 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


279

Synthesen

Die Hirndynamik erscheint unter diesem Blickwinkel als eine fort-
schreitende Kette von Variation, Selektion und Restabilisierung. 
Entsprechend diesem Evolutionsschema geht es in der Selbstorgani-
sation der neuronalen Dynamiken weniger um Informations- denn 
um Kontingenzbearbeitung – also um Strukturgewinne auf Basis von 
Zufällen und Rauschen. Eine solche Beschreibung pointiert vor allem 
die Plastizität neuronaler Prozesse und die hiermit einhergehende, 
durch ›Eigensozialisation‹ gewonnenen Selektivitäten. Aus dem na-
hezu unendlichen Potential selbst erzeugter Zustände, Erinnerungen 
und Wahrnehmungsmöglichkeiten geht es nun vor allem darum, die 
Herstellung von Handlungsfähigkeit durch Reduktion von Erlebnis-
möglichkeiten sicherzustellen. 

Eine solche Beschreibung löst sich radikal von der Vorstellung, 
dass das Gehirn ein Speichermedium sei. Aus dieser Perspektive er-
scheinen dann auch die so genannten Inselbegabungen – etwa die 
Fähigkeit, ein Telefonbuch durch einmaliges Lesen auswendig zu 
lernen – vor allem als eine Störung der Mechanismen des Vergessens. 
Denn alles Erlebte zu erinnern und dabei im Alltag beständig eine 
extrem hohe Wahrnehmungs- und Gedächtnissensibilität aufrecht-
zuerhalten, mündet angesichts der komplexen Informationslagen 
lebensweltlicher Umwelten in den allermeisten alltagspraktischen 
Problemstellungen in Handlungsunfähigkeit.125 Im Hinblick auf die 
Funktion des Gedächtnisses dreht sich der Begründungszusammen-
hang hier um: Eine der Hauptleistungen des Gehirns liegt nun darin, 
nicht zu erinnern, also ein Allzuviel an Kognition auszublenden, in 
dem der Löwenanteil der strukturell möglichen Eigenzustände bloc-
kiert wird.126 

125	Vgl. Snyder (2001) und Hermelin (2001). Für eine Metatheorie des 
Gedächtnisses ergibt sich aus dieser Perspektive – wie auch Luhmann 
schon bemerkt hat – eine besondere Pointe: Die Hauptfunktion des 
Gedächtnisses liegt im »Vergessen, im Verhindern der Selbstblockierung 
des Systems durch ein Gerinnen der Resultate früherer Beobachtungen« 
(Luhmann 1998a, 579 f.). Seine eigentliche Leistung besteht darin, die 
überwältigende Flut von Informationen und Wahrnehmungen auf eine 
Form zu kondensieren, in der noch Lernen – also Strukturveränderung 
– möglich wird. Um dies leisten zu können, muss die Selbstblockade der 
Informationsverarbeitung durch zu viel Erinnern abgewendet werden. 
Das Gedächtnis wird nun notwendiger Teil der Beziehung eines Systems 
zu einer überkomplexen Umwelt, die es erforderlich macht, zu selek-
tieren, zu abstrahieren und nur Bestimmtes – und dann in abstrahierter 
Form – als Erinnerung zu fixieren. »Nur ausnahmeweise werden Identi-
täten so kondensiert, daß sie für wiederholten Gebrauch zur Verfügung 
stehen, also das Vergessen inhibiert« wird (Luhmann 1998a, 581 f.).  

126	Siehe auch von Foerster (1985).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


280

Symbolische Integration von Hirnwissen

Dieses Modell besticht – wie viele systemtheoretische Konzep-
tionen – durch seine Theorieästhetik. Als Preis hierfür ist jedoch 
eine gewisse Ferne zur menschlichen Lebenswelt zu bezahlen, da die 
sinnliche Erfahrung ausgeklammert bleibt. Das Bewusstsein als Qua-
lia unserer erlebten Sinnesqualitäten erscheint in dieser Konzeption 
bestenfalls als Epiphänomen neuronaler Prozesse.127 Die Qualität des 
Sinnlichen fügt einer solchen systemischen Beschreibung kein zusätz-
liches Element hinzu, denn im Vordergrund der Analyse bleiben die 
abstrakten, entkörperlichten und entsinnlichten Argumentationsfi-
guren der Kybernetik. 

Neurophänomenologie und Verkörperung 

Eine besonders für die Soziologie interessante Variante der Integra-
tion neurowissenschaftlicher Ergebnisse besteht in der Verbindung 
von systemischen Modellen und phänomenologischer Philosophie. 
Im Gegensatz zur vorangegangenen Position wird nun auch die sub-
jektive Erfahrung der Ersten-Person-Perspektive ernst genommen. 
Konkret geschieht dies, indem die Husserlsche Perspektive einer 
philosophisch angeleiteten Innenschau mit der experimentell abge-
leiteten Neurodynamik in einen übergreifenden Sinnzusammenhang 
gestellt wird.128 

Gemeinsames Moment einer solchen Beschreibung ist der Versuch, 
die subjektphilosophische Position des handelnden Akteurs zu natu-
ralisieren, ohne dabei jedoch auf eine Analyse des Bewusstseins zu 
verzichten. In diesem Sinne kommen dann etwa Kupke und Vogeley 
in Bezug auf die phänomenologische Analyse des Zeiterlebens zu 
dem Schluss:

127	Bei Edelman heißt es: »Das Bewusstsein ist eine Eigenschaft neuro-
naler Prozesse und kann selbst keine kausale Wirkung entfalten. [...] 
Die Dynamik der reentranten Netzwerke ist die kausale Basis, die die 
Eigenschaften des Bewusstseins impliziert. Die Netzwerke haben sich 
in der Evolution durchgesetzt, weil sie Tiere befähigten, Unterscheidun-
gen höherer Ordnung zu treffen, und ihnen im Umgang mit neuartigen 
Situationen und beim Vorausplanen Überlebensvorteile verschafften« 
(Edelman 2004, 141).

128	Siehe hierzu konzeptionell und paradigmatisch Petitot et al. (1999). So 
lassen sich beispielsweise über eine phänomenologische Analyse des Zeit-
erlebens neurowissenschaftliche Forschungsprogramme strukturieren (s. 
Gelder 1999; Varela 1999) sowie die ansonsten abstrakt erscheinenden 
Ergebnisse systemischer Neurowissenschaften auch erfahrungsweltlich 
interpretieren (s. beispielsweise im Rekurs auf die Arbeiten von Fuster: 
Kupke/Vogeley 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


281

Synthesen

»Freiheit, so ein altes kantsches Vorurteil, ist ein unzeitlicher Akt, 
der gleichsam von außen in den Ursache-Wirkungszusammen-
hang der Natur eingreift, aber nicht selber ein Teil dieses Ursache-
Wirkungszusammenhangs sein kann. [...] Vielmehr lässt sich aus 
phänomenologischer als auch aus neurowissenschaftlicher Sicht 
zeigen, dass, wenn freie Entscheidungen möglich sein können, sie 
überhaupt nur als zeitlich bedingte Entscheidungen möglich sein 
können. Wir erläutern, was unter einer solchen zeitlichen Bedingt-
heit jenseits kausaler Determinismen verstanden werden kann, 
indem wir auf ein triadisches Zeitmodell rekurrieren, in dem Ar-
beitsgedächtnis, Handlungsvorbereitung und Interferenzkontrolle 
(Fuster) bzw. retentionale, protentionale und präsentative Akte 
(Husserl) zusammenwirken, um Handlungen bzw. Wahrnehmun-
gen überhaupt erst zu ermöglichen«.129

Darüber hinaus erlaubt die phänomenologische Beschreibung, hirn-
wissenschaftliche Befunde an das Körperbewusstsein zurückzubin-
den. Insbesondere die Arbeiten von Merleau-Ponty legen nahe, das 
Bewusstsein und die mit ihm korrelierten Gehirnzustände vor allem 
als Körperpraxen zu begreifen. Die in vielen neurowissenschaftlichen 
Experimenten vorausgesetzte Modellannahme eines isolierbaren Ge-
hirns wird nun als unbrauchbare Fiktion zurückgewiesen, denn – 
so die Argumentation – ein solches Gehirn kann keine kohärenten 
Eigenzustände mehr ausbilden, da das Feedback der senso-motori-
schen Kreise fehlt, um seine Zustände zu stabilisieren.130 

Die Kombination von Körperphänomonologie und systemtheore-
tischer Neurowissenschaft eröffnet zudem die Möglichkeit, auch das 
Soziale als konstitutiven Bestandteil dieser Prozesse zu begreifen. Auf 
diese Weise gestaltet sich ein mehr oder weniger umfassender anthro-
pologischer Entwurf, der via Körper zugleich eine Biologisierung des 
Sozialen wie auch eine Soziologisierung des Physischen gestattet, um 
dann aber über die Leiblichkeit eine Zentrierung zu finden131 – ein 
zugleich komplexes wie auch scheinbar einfaches anthropologisches 
Bild, in dem sich der moderne Mensch recht gut wiederfinden kann. 
In diesem Sinne formuliert dann auch Thomas Fuchs: 

»[Der Leib] ist unser ständig präsentes Mittel, ›Haltungen anzuneh-
men‹, d. h. unsere Vergangenheit zu aktualisieren und uns dadurch 
in Situationen einzurichten (Merleau-Ponty 1966, S. 215). Mehr 

129	Kupke (2006, 77).
130	Cosmelli und Thompson (2008).
131	Im Sinne einer solchen ›Praxistheorie‹ (vgl. Reckwitz 2004) entsteht auf 

diesem Wege zudem eine rudimentäre Idee von Intersubjektivität (vgl. 
Thompson 2005). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


282

Symbolische Integration von Hirnwissen

noch: In den leiblichen Erfahrungsstrukturen ist der Andere im-
mer schon enthalten, er ist im Ausdruck verstanden, im Begehren 
intendiert. Bevor ich darauf reflektiere, was ich sage oder gestisch 
mitteile, stiftet mein Leib immer schon einen Sinn des spontanen 
Miteinander-Seins; er gibt Ausdruck in Haltung und Gestik und 
empfängt zugleich den Eindruck des Anderen. Diese ›Zwischen-
leiblichkeit‹, so der Begriff Merleau-Pontys (1967), ist die dritte 
Dimension zwischen Subjekt und Objekt, Seele und Körper. Sie 
bildet ein übergreifendes, intersubjektives System, in dem sich von 
Kindheit an leibliche Interaktionsstrukturen bilden, und in dem 
sie sich immer neu aktualisieren. ›Die Anderen brauche ich nicht 
erst anderswo zu suchen: ich finde sie innerhalb meiner Erfahrung, 
sie bewohnen die Nischen, die das enthalten, was mir verborgen, 
ihnen aber sichtbar ist‹ (Merleau-Ponty 1974, S.166). [...] Ein 
ganz entsprechendes Bild ergibt sich, wenn wir für einen Mo-
ment die neurophysiologisch-systemische Sicht des Organismus 
in seiner Umwelt einnehmen. Hier hat sich deutlich genug ge-
zeigt, welche entscheidende Rolle die Erfahrungen in der sozialen 
Umwelt für eine kohärente Entwicklung des neuronalen Systems 
spielen. Durch den Austausch und die Abstimmung von Affekten 
regulieren Menschen wechselseitig ihre affektiven Zustände und 
verändern dabei auch ihre Gehirnstrukturen. Ihre neuronalen Sy-
steme sind gleichsam ›open loops‹, offene Schleifen, die zumal in 
der Kindheit von der kontinuierlichen Regulation durch andere 
abhängen, um ihre Homöostase aufrechtzuerhalten und sich ord-
nungsgemäß zu entwickeln«.132

Vom Menschen als Beziehungswesen ist es nur ein kleiner Schritt zu 
einer sozialanthropologischen Vision, die in dieser Beziehungsna-
tur auch ethische und spirituelle Bezugspunkte entdeckt. Maturana 
formuliert hieraus eine ›Biologie der Liebe‹.133 Varela entdeckt hier 
Parallelen zum Buddhismus, der als systematischer Weg der Selbster-
kenntnis erlaube, »Welten ohne Grund zu bauen und darin heimisch 
zu sein«.134

Es mag gute Gründe geben, den Rekurs auf die Phänomenolo-
gie135 wie auch den weitergehenden Brückenschlag ins Religiöse zu 
kritisieren, doch an dieser Stelle geht es nicht darum festzustellen, 
ob diese Positionen aus biologischer, philosophischer oder soziologi-

132	Fuchs (2006a).
133	Maturana (1994).
134	Siehe Varela et al. (1992b).
135	Bekanntlich hat dann vor allem die analytische Philosophie ihre Gründe, 

auf Anschlüsse an die phänomenologische Tradition zu verzichten (vgl. 
Metzinger 1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


283

Synthesen

scher Sicht unangemessen oder gar unsinnig sind. Vielmehr kann es 
in diesem Zusammenhang nur darum gehen, aus einer funktionalen 
Perspektive festzustellen, dass hier weitere Bezugssysteme angeboten 
werden, mittels derer sich die Überfülle neurowissenschaftlicher Be-
funde in ein Sinnsystem einbetten lässt, das sowohl die lebensweltli-
chen Erfahrungen integriert als auch einen übergreifenden kulturellen 
Bedeutungszusammenhang stiftet, in dem der moderne Mensch sich 
wiedererkennen kann. Auch hier geht es wieder darum, eine Hu-
manwissenschaft zu betreiben, die unter den gegebenen Bedingun-
gen einer ausdifferenzierten und methodenkritischen Wissenschaft 
eigentlich nicht mehr möglich ist. 

Religio 

Karl Popper hatte gute Gründe, die Religion, die Psychoanalyse und 
eine ins Fundamentalistische gewendete Evolutionstheorie aus der 
wissenschaftlichen Theoriebildung verbannen zu wollen. Man mag 
heute weiterhin um diese erkenntnistheoretische Problematik wissen, 
doch gibt es derzeit ebenso gute Gründe, erneut auf metatheoretische 
Konzeptionen zurückzugreifen, die in ihren Voraussetzungen nicht 
beweisbar sind. Hierbei geht es nicht nur darum, einen sinnvollen 
Rahmen für die Konzeption von Forschungsprogrammen zu finden, 
sondern vor allem auch um die Rückbindung von Wissenschaft an 
Gesellschaft. Die epistemischen Wissenskonfigurationen der Moder-
ne, für die exemplarisch noch die Arbeiten von Popper standen, sind 
schon längst in Auflösung begriffen und werden durch andere, eher 
metaphorisch und bildhaft-diagrammatisch arbeitende Ordnungs-
formationen abgelöst. 

Die hier vorgestellten Befunde lassen ahnen, dass die alten Motive 
der Aufklärung und das hiermit verbundene Versprechen von Fort-
schritt nicht mehr ausreichen, um das, was die Neurowissenschaften 
an Wissen erzeugen, für sich selbst wie auch in ihrem Verhältnis zur 
Gesellschaft hinreichend zu plausibilisieren. Mehr als wir bislang 
geahnt haben, wird Wissenschaft hiermit zu einer Kultur, die auf die 
Anschlussfähigkeit in populärwissenschaftlichen Diskursen zu achten 
hat. Theorieästhetische Argumente spielen nun eine wichtige Rolle. 

Ebenso kommt aber auch Ideologie mit ins Spiel, wenn man hier-
unter die Verschleierung der eigenen Standortbezogenheit, der ei-
genen (unhinterfragten) metatheoretischen Prämissen versteht. Der 
Clou dieser wissenssoziologischen Reflexion der aktuellen Hirnwis-
senschaft bestände dann in der Einsicht, dass den eigenen Theo-
rieentscheidungen – und dies gilt dann natürlich nicht nur für die 
Hirnwissenschaften – unbewusste Motive zugrunde liegen. Wohl 
auch dies hatte Foucault im Sinn, als er davon sprach, dass es die 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


284

Symbolische Integration von Hirnwissen

»›Humanwissenschaft‹ nicht überall dort gibt, wo es um die Frage 
des Menschen sich handelt, sondern überall dort, wo in der dem 
Unbewußten eigenen Dimension Normen, Regeln und Bedeutungs-
mengen definiert werden, die dem Bewußtsein die Bedingungen sei-
ner Formen und Inhalte enthüllen«.136

136	Foucault (1999, 437).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


285

IV Gefühl und Gesellschaft

Die Trias Vernunft, Gefühl und Gesellschaft scheint ein merkwür-
diges Spannungsfeld zu konstituieren. Man kommt hier schnell zu 
einem Bild, das Sigmund Freuds Vorstellung von Es, Ich und Über-Ich 
ähnelt. Auf der einen Seite steht dann die triebhafte Kraft der Natur, 
die nach Lustbefriedigung und Schmerzvermeidung strebt und deren 
Wurzeln tief in die Stammesgeschichte tierischen Lebens reichen. Auf 
der anderen Seite erscheint die zivilisierte Gesellschaft, welche be-
ansprucht, ihre eigenen Regeln durchzusetzen. Dazwischen befindet 
sich das Ich, welches in seiner erwachsenen Form als vermittelndes 
Realitätsprinzip dann auf die Vernunft zu setzen hat und dabei ein 
bestimmtes Unbehagen gegenüber der Kultur hegen mag.1 

Ein anderes Bild zeichnet Edward E. Wilson in seiner evolutio-
nären Biologie.2 Wir begegnen hier einer Beschreibung, welche in 
der Logik der Gefühle und Affekte die wahre Vernunft vermutet. 
Über einen mehrere hunderttausend Jahre andauernden Prozess der 
Darwinschen Selektion – so seine soziobiologische Argumentation 
– hätten sich genau jene erfolgreichen motivationalen Strukturen 
herausgebildet, die uns heute als gesellschaftliche Wesen erscheinen 
lassen. Dass wir sozial, altruistisch, religiös, moralisch, Musik lie-
bend, unsere Interessen verteidigend, Inzucht vermeidend, in einem 
positiven Sinne aggressiv und in anderen Weisen vernünftig sein kön-
nen, wäre dann nicht (nur) den kulturell bedingten gesellschaftlichen 
Normen zuzuschreiben. Vielmehr erschiene all dies auch im Einklang 
mit unserer biologischen Natur. Auch in unserem gesellschaftlichen 
Verhalten manifestiere sich nur die Weisheit jener Gene, welche eben 
eine bestimmte Form von Kognitionen und Verhaltensweisen ent-
stehen lassen, welche in bestmöglichem Sinne dem Fortbestand der 
menschlichen Art dienen. 

Beide Beschreibungen zeichnen ein recht reduziertes Bild von Emo-
tionen. Ihnen wird hier die Rolle eines Effektors zugeschrieben, der 
dann monokausal entweder ein evolutionär sinnvolles Sozialverhal-
ten präge oder andersherum als problematischer Trieb der Gesell-
schaft entgegenstehe. 

1	Vgl. Freud (2007 [1930]).
2	Wilson (1998).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

286

Demgegenüber zeichnet die moderne Emotionsforschung ein we-
sentlich reicheres Bild von der Natur der Gefühle. Sie erscheinen nun 
selbst als komplex, sind inhärent mit kognitiven Prozessen verbun-
den, werden durch kommunikative Prozesse moduliert und geformt 
und folgen eigenen Zeitstrukturen und Dynamiken, welche manche 
Gefühle nun auch als soziale Emotionen erscheinen lassen. Nicht 
zuletzt ergeben sich deutliche Hinweise, dass eine Reihe der an den 
sozialen Emotionen beteiligten Prozesse phylo- und ontogenetisch 
unmittelbar an der Entstehung von Sprache beteiligt sind. 

In diesem Sinne erscheint es ein lohnendes Thema, die Beziehung 
zwischen Soziologie und Hirnforschung etwas genauer auszuloten. 
Wir beginnen mit der ›Neurobiologie der Gefühle‹ (1) und beschäf-
tigen uns dabei zunächst mit jenen affektiven und kognitiven Re-
sonanzprozessen, die derzeit unter dem Begriff ›Spiegelneuronen‹ 
diskutiert werden, und schauen aus dieser Perspektive dann ausführ-
licher auf das, was sich aus neurobiologischer Sicht derzeit zu dem 
Verhältnis von Rationalität, Empfindung und Körper sagen lässt. 
Anschließend gehen wir ausführlicher auf die so genannten ›sozialen 
Gefühle‹ ein und stellen mit der ›Affektlogik‹ ein integratives Modell 
vor, das in verschiedener Hinsicht eine besondere Affinität zur sozio-
logischen Theoriebildung zeigt. 

Im Hinblick auf die Quellenauswahl werden wir in diesen Kapiteln 
vor allem Wissenschaftler zu Wort kommen lassen, die durch ihre 
empirische Forschung wichtige Beiträge zu einem tieferen Verständ-
nis der Funktionsweise von Emotionen vorgelegt haben. Zu nennen 
sind hier unter anderen: Antonio Damasio, Vilayanur Ramachand-
ran, Christian Keysers, Jaak Panksepp und Luc Ciompi. 

Anschließend wird es um das ›Gefühl in der soziologischen Theo-
riebildung‹ (2) gehen. Mit Blick auf eigenständige Monografien hat 
sich die Soziologie zwar bislang eher wenig mit Emotionen beschäf-
tigt und es bleibt fraglich, inwieweit es überhaupt sinnvoll wäre, eine 
›Soziologie der Gefühle‹ als eigenständiges Projekt zu entwickeln.3 
Da sich jedoch – zumindest in impliziter Form – die meisten großen 
soziologischen Entwürfe durchaus auch in Beziehung zu dem Thema 
Affekt gesetzt haben, lohnt hier vor allem ein Blick auf die alten und 
neuen Klassiker der Soziologie. 

Wir werden dabei nicht auf alle relevanten Meilensteine soziolo-
gischer Theoriebildung eingehen können, sondern pars pro toto mit 
Max Weber, Alfred Schütz und Thomas Luckmann, Georg Simmel, 
Talcott Parsons, Karl Mannheim, Pierre Bourdieu und Niklas Luh-

3	Siehe zu Ansätzen einer soziologischen Emotionsforschung, welche auch 
in einem positiven Sinne nach der Bedeutung der Emotionen für soziale 
Prozesse sucht: Barbalet (2002, 1998), Flam (2002), Gerhards (1988) und 
Vester (1991).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


287

Die Neurobiologie der Gefühle

mann recht unterschiedliche theoretische Perspektiven auf das Gefühl 
vorstellen. Die Auswahl mag zunächst willkürlich erscheinen, ist aber 
hinsichtlich der von ihr abgedeckten Varianz so breit angelegt, dass 
das Spektrum kontroverser Theorieangebote hinreichend abgebildet 
ist und somit ein ausgewogenes Verhältnis zwischen handlungs-, pra-
xis- und systemtheoretischen Perspektiven entsteht. 

Im letzten Abschnitt mit dem Titel ›Soziologie und Affekt‹ (3) wer-
den wir die durchlaufenen Stationen zusammenschauend betrachten 
und untersuchen, an welchen Stellen die hier vorgestellten Befunde 
zur Rolle der Gefühle die soziologische Theoriebildung berühren, 
und abschließend fragen, inwieweit das Verhältnis der Soziologie 
zum Gefühl selbst als gesellschaftlich formatiert zu sehen ist, also 
inwieweit die Grenzen für einen fruchtbaren Dialog von ihr selbst 
erzeugt sind.

1 Die Neurobiologie der Gefühle

Ein in unserem Zusammenhang hochinteressantes Feld bilden die 
unter dem Stichwort ›Spiegelneuronen‹ diskutierten Phänomene der 
neuronalen Resonanz von Verhalten, Kognition und Emotion. Ent-
deckt wurden diese Prozesse von Giacomo Rizzolatti in Experimen-
ten mit Makaken-Affen. 

Spiegelneuronen: Resonanz der Gefühle 

Der Ausgangspunkt seiner Studien lag zunächst in dem Befund, dass 
schon neugeborene Äffchen bestimmte Verhaltensweisen eines Ver-
suchsleiters – zum Beispiel das ›Zunge herausstrecken‹ – spontan 
imitieren. Mittels bildgebender Verfahren ließ sich nun zeigen, dass 
allein schon die visuelle Wahrnehmung des Verhaltens von einem Ak-
teur bei einem anderem in seinem prämotorischen Kortex, also jenem 
Hirnareal, das für Koordination von Bewegungsabläufen zuständig 
ist, eine homologe Aktivität auslösen kann. Mittlerweile sind sol-
che Spiegelungsaktivitäten auch bei Menschen in einer Vielzahl von 
Experimenten nachgewiesen worden, wobei sich zeigen lässt, dass 
hierbei unterschiedliche Sinnesmodalitäten und emotional-affektive 
Prozesse in komplexer Weise miteinander verflochten sind.4 So wer-
den beispielsweise Schmerzerfahrungen eines anderen nur in der af-
fektiven, nicht jedoch hinsichtlich der sensorischen Komponente des 

4	Siehe zur Einführung in die Konzeption der Spiegelneuronen mit einem 
Rekurs auf Georg Herbert Mead: Naziker Bayram und Nadia Zaboura 
(2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

288

Leids gespiegelt.5 So zeigt sich, dass nicht jeder Mensch, der einem 
gegenübertritt, in gleicher Weise gespiegelt wird. Wenn der ande-
re aus moralischen Gründen abgelehnt oder als ›anders‹ attribuiert 
wird, werden seine Gefühle in der Regel in geringerem Ausmaße bzw. 
überhaupt nicht übernommen. Auch zeigen sich zwischen Männern 
und Frauen Unterschiede hinsichtlich der Frage, unter welchen Be-
dingungen gespiegelt wird.6 

Es scheinen genetisch bedingte und durch Sozialisation vergrö-
ßerbare Unterschiede zu bestehen, inwieweit ein Organismus zu 
Empathie fähig, also in der Lage ist, die Gefühlszustände anderer zu 
spiegeln. Hier ergeben sich dann beispielsweise Erklärungsansätze 
zum Autismus sowie zu bestimmten Formen psychopathologischen 
Verhaltens, das nun entsprechend mehr oder weniger eindeutig mit 
gewissen Hirnstrukturen in Verbindung gebracht werden kann.7 

Die Entdeckung der Spiegelneuronen und die hieran anschließen-
den Untersuchungen berühren in besonderer Weise unsere Sicht auf 
die Natur intentionaler Zustände – und damit auch die Frage nach 
der Natur sozialen Handelns.8 

Hiermit treffen wir auf die Theoriekontroverse zur theory of mind, 
also die Auseinandersetzung um die Frage, wie es gelingen kann, die 
Gedanken und Handlungsabsichten eines anderen nachzuvollziehen. 
Mit der theory theory und der simulation theory werden in Bezug auf 
mögliche Mechanismen zwei konkurrierende Erklärungsangebote 
formuliert. 

Die erste Position (›theory theory‹) geht davon aus, dass intentio-
nale Zustände inferenziell erschlossen werden. Die Argumentation 
lautet etwa folgendermaßen: Wenn ich einen anderen eine Bewegung 
ausführen sehe, so läuft bei mir unweigerlich eine Suche an, welche 
die Bedeutung dieser Bewegung zu erschließen versucht. Dem anderen 
wird ein intentionaler Status, eine sinnmotivierte Handlungsabsicht 
zugeschrieben und entsprechend wird mit logisch deduktiven Mitteln 
versucht, die Grammatik der Handlung zu rekonstruieren, indem 
man sich selbst an seine Stelle setzt und überlegt, was er oder sie denn 
sinnvollerweise beabsichtigen, tun oder wollen könne. Wir begegnen 
hier einem propositionalen Gefüge, das im Sinne von Chomsky einer 
regelgeleiteten grammatischen Tiefenstruktur folgt und auf diesem 

5	Siehe Tania Singer (2004b).
6	Siehe Tania Singer (2004a; 2006).
7	Siehe etwa Essi Viding (2004; 2005) sowie Marco Iacoboni und Mirella 

Dapretto (2006).
8	Siehe zum Problem der Intentionalität und ihrer neurobiologischen Mo-

dellierung ausführlich das Kapitel V ›Neurophänomenologie – oder das 
Bewusstsein als soziales Organ‹. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


289

Weg das Handeln des anderen in der Perspektivenübernahme ent-
sprechend einer Subjekt-Prädikat-Objekt-Logik verstehen lässt.

Demgegenüber wird in der zweiten Position (›simulation theory‹) 
davon ausgegangen, dass der primäre Mechanismus des Verstehens 
in den unwillkürlich ablaufenden Prozessen einer Simulation liege. 
Durch das Sehen werde nun ein mimetischer Prozess ausgelöst, der 
sich selbst in dem anderen spiegeln lasse, um auf diesem Wege zu-
nächst homologe sensorische Zustände zu erzeugen, die dann ge-
gebenenfalls in einem zweiten Schritt auch sprachlich kommentiert 
werden können. Die Zustände des anderen werden nicht wie in der 
theory theory inferenziell, sondern auf Basis neuronaler Resonanzen 
erschlossen. 

Die Untersuchungen zu den Spiegelneuronen bestärken vor allem 
die Simulationstheorie, wenngleich eine zu platte Anwendung des 
Kopiegedankens in die Irre führt.9 Die Idee, dass die geistige Welt 
darauf beschränkt ist, motorisches Verhalten zu kopieren, würde 
evolutionär allein schon dadurch ad absurdum geführt, wenn auf 
Drohgebärden eines erheblich stärkeren Akteurs ebenfalls nur mit 
Drohgebärden und nicht mehr mit Weglaufen reagiert werden könn-
te.10

Um hier zu einem differenzierteren Bild zu gelangen, lohnt sich ein 
entwicklungspsychologischer Blick, der darauf schauen lässt, wie sich 
die Fähigkeit, Zustände von anderen zu repräsentieren, über die Zeit 
hinweg entfaltet. Schon Neugeborene sind durch den emotionalen 
Status ihrer Mutter affizierbar. Die Fähigkeit, die Blickrichtung zu 
spiegeln, also die Aufmerksamkeit auf denselben Gegenstand wie 
das Gegenüber zu richten, entsteht demgegenüber erst mit zwölf bis 
achtzehn Monaten. Tania Singer kommt mit Blick auf die aktuellen 
Studien zur Ontogenese von Empathie und mind reading zu dem 
Schluss, dass es sich hierbei um unterschiedliche, jedoch ineinander 
verflochtene Prozesse handelt.11 Erstere beruhen maßgeblich auf der 

9	 Vgl. Gallese (1998).
10	 Vgl. Jacob/Jeanerod (2005, 25). Kritiker der Simulationstheorie argu-

mentieren auch, dass sich typische Fehler, die z. B. Kinder machen, wenn 
sie sich in einen anderen hineinversetzen, nicht durch das Resonanzprin-
zip erklärt werden könnten (vgl. Saxe 2005).

11	 »Contagious crying seems to be already present in newborns, before 
infants have developed self-awareness and the distinction between self 
and others. [...] The ability to have empathic responses in the absence 
of any emotional cue develops probably even later and should coinci-
dence with the emergence of conscious representations of one’s own 
feeling states allowing for statements such as ›I feel sad or jealous‹. [...] 
Whereas the form probability relies on a simulation based on one’s own 
representation of a given feeling state in oneself (limbic structures), the 

Die Neurobiologie der Gefühle

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

290

Beteiligung des limbischen Systems, also jener Funktionseinheit des 
Gehirns, die der Verarbeitung von Emotionen dient. An Letzteren 
sind auch der prä-frontale Kortex und der Temporallappen betei-
ligt, also jene Strukturen, die für die höheren kognitiven Funktionen 
verantwortlich sind. Interessant an diesem Befund ist vor allem die 
Entwicklungsperspektive, also dass aufeinander aufbauend komple-
xere Möglichkeiten der Spiegelung erlernt werden können, indem 
verschiedene neue Areale und Projektionsmöglichkeiten mit dem 
Kernprozess assoziiert werden. Beispielsweise eröffnet die Emergenz 
einer stabilen bewussten Selbstrepräsentation nun die Möglichkeit, 
mit anderen Akteuren auf eine spezielle Weise in Resonanz zu tre-
ten. Diesen können dann entsprechend der eigenen Selbsterfahrung 
ebenfalls intentionale Zustände zugeschrieben werden. 

Wichtig in unserem Zusammenhang ist die Frage nach den neu-
ronalen Mechanismen dieser Prozesse. Entsprechend der einen Auf-
fassung wären die hier beschriebenen kognitiven Operationen ho-
molog der Chomskyschen Transformationsgrammatik als Strukturen 
anzusehen, die dem Gehirn aufgrund eines genetisch determinierten 
Entwicklungsprozesses eingeschrieben sind. Entsprechend dieser ko-
gnitivistischen Position arbeitet das Gehirn dann im Sinne der theory 
theory vor allem auf Basis logisch-semantischer Operationen. 

Der alternative Erklärungsansatz erkennt demgegenüber zwar 
auch die genetisch bedingten Strukturen des Gehirns und die hier-
mit möglichen Fähigkeiten und Potentiale an. Dies steht jedoch nicht 
im Widerspruch zu der Idee, die Entwicklung von sprachlichen und 
logischen Fähigkeiten als einen erlernten Prozess anzusehen, der pri-
mär auf Assoziation und nicht auf einer vorformatierten logischen 
Struktur beruht. In der Linguistik entspricht diese Auffassung einer 
natürlichen Logik im Sinne von George Lakoff, die nun überwiegend 
assoziativ und metaphorisch vorgeht. Nur im Grenzfall eines beson-
deren kognitiven Trainings folge die Kognition aus dieser Perspektive 
entsprechend einem analytisch-deduktiven Schema.12 

latter probably relies on mentalizing capacities (pre-frontal and temporal 
structures). [...] For example, the ability of an infant to direct it’s atten-
tion/gaze towards the attentional focus of the mother (joint attention) 
already develops at around the age of 12 – 18 month or even earlier. 
Furthermore, explicit forms of mentalizing may differentiate and get 
more and more complex over the life span. The distinction between first-
order (attributing a belief to another person) and second-order beliefs 
(attributing a belief about another person’s belief), the former developing 
at about age 4, the latter developing later between the ages 6 – 10, points 
to a continuous development of mentalizing abilities throughout the life 
span« (Singer 2006, 7).

12	 Lakoff (1971; 1981).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


291

Die Neurobiologie der Gefühle

Physiologisch ist diese konnektivistische Position gut begründet, 
denn sie entspricht dem Hebbschen Befund, dass sich Nervenzellen 
in ihren Aktivitätsmustern vor allem dann verbinden, wenn sie ge-
meinsam feuern. Kognition wäre in diesem Sinne als ein neuronales 
Netzwerk zu verstehen, in dem neue Assoziationen die Verbindungen 
zwischen den an diesen Prozessen beteiligten Neuronen verstärken, 
so dass in Zukunft schon bei schwachen oder verrauschten Reizen 
der gesamte Assoziationskomplex erneut aufgerufen werden kann. 
Bildhaft kann man sich dies etwa so vorstellen, dass sobald man eine 
Gestalt zu erkennen gelernt hat, schon ein unscharfes Bruchstück 
ausreicht, um die gesamte Figur zu evozieren. 

Auch komplexe Kognitionen lassen sich auf Basis der Hebb’schen 
Lernregel verstehen. In verschiedene Hirnareale kompartimentierte 
Teilnetze mit spezifischen kognitiven Aufgaben werden dann über 
»reentrante Verbindungen«13 miteinander zu einem übergreifenden 
Assoziationskomplex verwoben. Erkennen, Sehen, Hören, Fühlen 
und der emotionale Bewertungsprozess werden somit zu einer Ein-
heit, wobei dann eben von einer Einheit nur deshalb gesprochen 
werden kann, weil sich die einzelnen (Sinnes-)Modalitäten erst durch 
die Konnektivität zu den jeweils anderen Modalitäten gegen- und 
miteinander ausdifferenziert haben. 

Im Prinzip entwickelte sich schon in den sechziger Jahren mit den 
Studien von Held und Hein  zur visuellen Verarbeitung von Katzen 
eine Ahnung hinsichtlich der Natur diesbezüglicher Prozesse. Einer 
ihrer Versuche sah etwa folgendermaßen aus: 

Zwei junge Katzen wurden im Dunkeln aufgezogen und nur zu 
einem spezifischen experimentellen Arrangement in helle Räume ge-
bracht. Dieses bestand darin, dass die eine Katze auf einem Wagen 
fixiert wurde, der von der anderen gezogen wurde. Es zeigte sich, 
dass die aktive Katze eine funktionierende visuelle Verarbeitung her-
ausbildete, während das nur passiv wahrnehmende Tier nicht die 
Kompetenz entwickelte, adäquat auf visuelle Reize zu reagieren.14 
Aus diesen und anderen Untersuchungen entwickelte sich dann die 
Konzeption eines neurologischen Konstruktivismus, der im Sinne der 
Idee der Verkörperung davon ausgeht, dass Weltkontakt nur dadurch 
möglich wird, dass neuronale Teilsysteme mit anderen neuronalen 
Teilsystemen in Resonanz treten, um auf diesem Wege Assoziations-
komplexe zu erzeugen, die sich über kreisförmige Prozesse selbst 
bestätigen.15 

13	 Edelman (2004).
14	 Held und Hein (1963).
15	 Erkennen und Handeln bilden im Sinne von Humberto Maturana eine 

kybernetische Einheit sich aufeinander beziehender Anpassungen: 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

292

Kommen wir aus dieser Perspektive wieder zurück zum Thema 
der Verhaltensspiegelung. Der Befund, dass beim Sehen der Aktivität 
eines Anderen dieselben neuronalen Bahnen aktiviert werden, wie 
wenn man selbst diese Aktivität ausführen würde, erscheint nun mit 
Keysers und Gazzola in einem anderen Licht. All dies lässt sich als 
Hinweis verstehen, dass sich die Spiegelprozesse von ihrer Genese her 
als Hebbsche Assoziationskomplexe deuten lassen.16 Als Ausgangs-
punkt gilt dann zunächst die eigene verkörperte Erfahrung. Beispiels-
weise hat man durch die eigene Interaktionsgeschichte bereits gelernt, 
wie es sich anfühlt und wie es mit Blick auf des anderen Gesicht und 
Hände aussieht, gestreichelt und zärtlich berührt zu werden. Sobald 
sich jedoch eine entsprechende synästhetische Gestalt als neuronaler 
Assoziationskomplex bereits stabilisiert hat, reicht schon ein Bruch-
stück dieser Erfahrung aus, um denselben Erfahrungseindruck als 
Gestalt zu evozieren. 

Der Anblick einer anderen Person, die gestreichelt wird, kann 
entsprechend einen hinreichenden Reiz darstellen, um diesen Kom-
plex auf Grundlage der eigenen Erfahrungsbereitschaft selbst zu 
erleben.17 Für diese These der synästhetischen, assoziativen Reizer-

	 »Aus solchen Untersuchungen wird klar, daß die ›visuelle Handhabung‹ 
einer Umwelt keine Handhabung einer Umwelt ist, sondern die Herstel-
lung einer Menge von Korrelationen zwischen Effektor- (Muskel-) und 
(propriozeptiven und visuellen) Rezeptoroberflächen, so daß ein spezi-
fischer Zustand in den Rezeptoroberflächen einen spezifischen Zustand 
in den Effektoroberflächen hervorruft, der wiederum einen spezifischen 
Zustand in den Rezeptoroberflächen erzeugt [...] usw. Verhalten gleicht 
einem Instrumentenflug, bei dem die Effektoren (Motoren, Klappen etc.) 
ihren Zustand verändern, um die Werte der Meßinstrumente konstant 
zu halten oder zu verändern, entsprechend einer genau angegebenen Va-
riationssequenz, die entweder festgelegt ist (durch Evolution spezifiziert) 
oder während des Fluges aufgrund der Flugsituation verändert werden 
kann« (Maturana 1985b, 51 f.).

16	 Keysers und Gazzola (2006, 383).
17	 Bei Keysers und Gazzola lautet die Argumentation dann folgender-

maßen: »We propose that these circuits, shared between the first (I do, I 
feel) and third person perspective (seeing her do, seeing her feel) translate 
the vision and sound of what other people do and feel into the language 
of the observers own actions and feelings. This translation could help 
understand the actions and feelings of others by providing intuitive in-
sights in their inner life. We propose a mechanism for the development 
of shared circuits on the basis of Hebbian learning, and underline that 
shared circuits could integrate with more cognitive functions during 
social cognitions« (Keysers/Gazzola 2006, 383). »[I]deal Hebbian learn-
ing conditions are met: what fires together wires together [...] The same 
Hebbian argument can be applied to the case of sensations and emotions. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


293

Die Neurobiologie der Gefühle

gänzung spricht dann auch der Befund, dass bei der erwachsenen 
Persönlichkeit die Spiegelung emotionaler Zustände auf multimodale 
Weise erfolgt, also sowohl visuelle, auditive und olfaktorische Reize 
entsprechende ›Perspektivenübernahmen‹ hervorrufen können.18

In gewisser Weise ergibt sich auf diesem Weg eine Naturalisie-
rung und damit auch eine Entmystifizierung des Spiegelneuronen-
Konzepts. Die beachtenswerte Leistung der Resonanz intentionaler 
Zustände würde dann nicht mehr auf einem speziellen Hirnaggregat 
beruhen müssen, das die Evolution erfunden hat, um sich besser in 
den anderen hineinversetzen zu können, sondern ist grundlegend in 
die Operationsweise einer Kognition eingelagert, die sich nur in einer 
Einheit von Erkennen und Handeln zur Geltung bringen kann.19

Die Spiegelprozesse erscheinen nun als eine natürliche Folge ei-
nes Gehirns, das sich ab einer gewissen Komplexitätsstufe quasi auf 
natürliche Weise sozial verhalten würde, da es nolens volens auch 
in Resonanz mit Sinneswahrnehmungen tritt, die eine Verschmel-
zung von Ego-/Alter-Perspektiven mit sich bringen. Dass dann in 
einem weiteren Schritt zugleich eine Differenzierung zwischen Ego 
und Alter initiiert wird, indem nun zudem auch Wahrnehmungsun-
terschiede genutzt werden können, um zwischen Selbst- und Fremd-

While seeing ourselves being touched, somatosensory activations overlap 
in time with visual descriptions of an object moving towards and touch-
ing our body. After Hebbian association the sight of someone else being 
touched can trigger somatosensory activations« (Keysers/Gazzola 2006, 
396).

18	 Vgl. Gazzola (2006).
19	 Hierzu ausführlicher Rizzolatti und Sinigaglia: »Es sind ihre visuomoto-

rischen Eigenschaften, welche die Spiegelneurone in die Lage versetzen, 
die visuelle Information mit dem motorischen Wissen des Beobachters 
zu koordinieren. Was die Aktivierung der Spiegelneurone als motorische 
Neurone während einer Handlung auszeichnet, ist nicht nur die Tatsa-
che, daß sie deren Typus, deren Ausführungsformen und -zeiten kodie-
ren, sondern auch, daß sie ihre Durchführung kontrollieren. Nun gibt es 
keinen Kontrollvorgang, der nicht einen Mechanismus der Antizipation 
enthielte und der folglich nicht einen Zusammenhang zwischen einer 
bestimmten neuralen Aktivität und deren eventuellen Auswirkungen 
herstellen würde. Im spezifischen Fall der Areale F5 nd PF-PFG erzeugt 
die Bestätigung dieser Auswirkungen ein motorisches Grundwissen über 
die von den einzelnen Neuronen kodierte Bedeutung, ein Wissen, das 
sowohl bei der Ausführung der Handlung als auch bei der Beobachtung 
dieser Handlung, wenn sie von anderen ausgeführt wird, genutzt werden 
kann. Die Aktivierung desselben neuralen Musters verrät somit, daß das 
Verstehen der Handlungen anderer Beobachter dasselbe motorische Wis-
sen voraussetzt, das die Ausführung der eigenen Handlungen reguliert« 
(Rizzolatti/Sinigaglia 2008, 109).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

294

referenz zu pendeln, wäre eine weitere, jedoch nun nicht mehr allzu 
unwahrscheinliche Folge.20 

Von hier aus gesehen ist es nur ein kleiner Schritt zu der The-
se, dass die komplexe Konnektivität der neuronalen Zustände von 
Primatengehirnen über jene Resonanzphänomene den fruchtbaren 
Boden bereitete, auf deren Basis dann unsere Sprache als ein eigen-
ständiger Assoziationskontext entstehen konnte. In diesem Sinne 
argumentiert auch Emrich mit Verweis auf die Untersuchungen von 
Kohler et al.21: Die »Charakteristika dieser Nervenzellpopulatio-

20	 Interessant an dieser Stelle ist der Verweis auf bestimmte Erkrankungen 
aus dem schizophrenen Formenkreis, in denen ein Akteur sich zwar von 
einer Reihe sozialer Zustände affizieren lässt, diese aber nicht mehr mit 
dem Index ›selbst‹ und ›fremd‹ bearbeiten und so dann auch (beispiels-
weise über ›imperative Stimmen‹), die Grenzen zwischen Fremd- und 
Selbstkontrolle nicht mehr ziehen kann und dadurch auch sein Perso-
nenkonzept verschwimmt. Siehe hierzu die Beispiele von Thomas Fuchs: 
»Die sozialen Beziehungen können für den Schizophrenen deshalb so 
prekär werden, weil die Unterscheidung von Selbst- und Fremdwahr-
nehmung auf dem Spiel steht. Denn wenn ich mich in den Anderen 
hineinversetze, ohne dieser Bewegung selbst inne zu sein – es fehlt ihre 
Selbstbezüglichkeit –, dann werde ich plötzlich selbst der Andere. Ich 
kann die ›als ob‹–Perspektive des Überstiegs nicht mehr durchhalten und 
verliere mich selbst. So kommt es zu den bedrohlichsten Passivierungs-
erlebnissen in der Schizophrenie, die Patienten so schildern: ›Wenn ich 
andere sehe oder sprechen höre, so kann es geschehen, dass ich ebenso 
spreche und mich bewege – und Angst habe, dass ich die anderen bin‹ 
[...] In die gleiche Richtung weist das sogenannte Spiegelzeichen in be-
ginnenden Psychosen, bei dem die Kranken sich im Spiegel nicht mehr 
eindeutig identifizieren können [...]: ›Wenn ich in den Spiegel sehe, weiß 
ich nicht mehr, ob ich hier mich dort im Spiegel sehe oder ich dort im 
Spiegel mich hier sehe. Sehe ich einen anderen im Spiegel, so vermag ich 
ihn nicht mehr von mir zu unterscheiden. In einem noch schlechteren 
Befinden geht auch der Unterschied zwischen mir selbst und einem wirk-
lichen anderen verloren ... Ich weiß nicht mehr, ob sich das Innere nach 
außen kehrt oder das Äußere nach innen. Ob es nicht zwei Ichs gibt?‹« 
(Fuchs 2002, 244 f.).

21	 In Kohler, Gallese, Keysers und Rizzolatti (2002, 846) heißt es: »Many 
object-related actions can be recognized by their sound. We found neu-
rons in monkey premotor cortex that discharge when the animal per-
forms a specific action and when it hears the related sound. Most of 
the neurons also discharge when the monkey observes the same action. 
These audiovisual mirror neurons code actions independently of whether 
these actions are performed, heard, or seen. This discovery in the mon-
key homolog of Broca’s area might shed light on the origin of language: 
audiovisual mirror neurons code abstract contents – the meaning of ac-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


295

Die Neurobiologie der Gefühle

nen [sprechen] darüber hinaus dafür, dass die menschlichen motori-
schen Sprachareale auf einem evolutionären Entwicklungsprozess bei 
nichtmenschlichen Primaten aufbauen und dass die Charakteristika 
der sprachgenerierenden neuronalen Strukturen einerseits mit der 
Fähigkeit zu tun haben, Bewegungsmuster zu initiieren, zum ande-
ren aber auditive und visuelle Verhaltensmuster von Artgenossen zu 
integrieren und in eine analoge Motorik umzusetzen. Sprache wäre 
dann gewissermaßen der unmittelbarste Ausdruck einer mimetischen 
Koppelung zwischen Subjekten«.22

Empfindungen, Gefühl und Körperlichkeit 

Kommen wir nun zu einem zweiten Feld, das in unserem Zusammen-
hang von Interesse ist: der Beziehung zwischen Denken und Empfin-
dungen. Um ein Verständnis für diese Thematik zu gewinnen, lohnt 
zunächst der Blick auf bestimmte neurologische Erkrankungen, in 
denen der vertraute Konnex von Empfindungen, Gefühl und Kör-
perlichkeit unterbrochen ist. Zu nennen ist hier etwa das Capras-
Syndrom, die Doppelgängerillusion. Ramachandran beschreibt dies-
bezüglich den Fall eines Patienten, der nach einer Hirnoperation 
behauptete, seine ihn besuchende Mutter sei ein Doppelgänger und 
nicht seine wirkliche Mutter. Demgegenüber konnte der Mann, so-
bald er nur am Telefon mit ihr Kontakt hatte, diese Frau anhand 
ihrer Stimme sehr wohl als seine eigene Mutter erkennen. Aus der Re-
konstruktion der Hirnschädigung auf Basis bildgebender Verfahren 
kamen die Neurologen zu dem Schluss, dass das visuelle Zentrum des 
Patienten zwar wie früher funktionierte, allerdings die neuronalen 
Verbindungen des Sehzentrums zum emotionalen Bewertungszen-
trum der Amygdala durch den chirurgischen Eingriff zerschnitten 
worden waren. 

Demgegenüber waren die Kontakte mit auditiven Projektionszen-
tren intakt geblieben. Ramachandran interpretiert die Befunde nun 
folgendermaßen: Der Patient sieht zwar seine Mutter, entwickelt aber 
kein Gefühl zu diesem Bild mehr und trifft entsprechend folgerichtig 
den Schluss, dass es sich nicht ›wirklich‹ um seine Mutter handeln 
könne, da er die ›echte‹ Mutter ja weiterhin wie vorher korrekt, das 
heißt gefühlsmäßig repräsentieren könne.23

Den Neurologen ist ein Krankheitsbild bekannt, in dem ein 
Mensch noch stärker von seiner emotionalen Fundierung abge-

tions – and have the auditory access typical of human language to these 
contents«.

22	 Emrich (2004, 86).
23	 Ramachandran (2005, 21 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

296

schnitten ist, das so genannte Cotard-Syndrom. Hier behauptet der 
Patient in der Regel, dass er tot sei. Neurophysiologisch findet dieses 
merkwürdige Verhältnis zu sich selbst seine physiologische Entspre-
chung darin, dass keine sensorische Wahrnehmung mehr, sei sie nun 
taktilen, visuellen oder anderen Ursprungs, eine emotionale Wir-
kung auf den Patienten ausüben kann. Emotional nun vollkommen 
verödet, erscheint der Glaube, als toter Geist umherzuschweben, als 
die plausibelste Interpretation dieser Erfahrung. Wenngleich solche 
Patienten sehr wohl noch zu logischen Symboloperationen in der 
Lage sind, erscheint eine solche Situationsdeutung hochgradig re-
sistent gegenüber vernünftigen Argumentationslinien, welche eine 
andere Deutung nahelegen.24 Die Verarbeitung solcher und ähnlich 
gelagerter Hirnschädigungen spricht mit Ramachandran dafür, dass 
die Vernunft untrennbar mit den emotionalen Bewertungssystemen 
verbunden ist.

Insbesondere die Arbeitsgruppe um Antonio Damasio hat die 
These, dass Kognition und emotionale Bewertung eine Einheit dar-
stellen, zu einer umfassenden Theorie ausgearbeitet. Als empirischen 
Ausgangspunkt seines diesbezüglichen Projektes nennt Damasio die 
Begegnung mit einem Patienten, der nach der Operation eines Hirn-
tumors einerseits unter Gefühlsarmut litt und sich andererseits nicht 
mehr in der Lage fand, selbst banale alltägliche Entscheidungen zu 
treffen. Hieraus entwickelte er nun ein Forschungsprogramm, das 
zum Ziel hatte, die Beziehung zwischen Denken, Gefühlen und Ent-
scheidungen ausführlich zu untersuchen.25 An dieser Stelle ist darauf 
hinzuweisen, dass Damasio zwischen Empfindungen und Gefüh-
len unterscheidet. Gefühle wie Angst, Wut oder Freude lösen zwar 
Empfindungen aus (z. B. erhöhte Herzfrequenz oder verkrampfte 
Verdauungsorgane), umgekehrt können aber auf bestimmte Empfin-
dungsmuster bestimmte Gefühlsreaktionen folgen. Beide sind aber 
funktional und strukturell nicht identisch. Letzterem entspricht ein 
konstantes Feedback von Körperwahrnehmungen, Ersterem ein 
globaler affektiver, durch bestimmte Neurotransmitter modulierter 
Zustand. 

Damasio entwickelte mit Blick auf eine Reihe neurophysiologi-
scher Untersuchungen die durchaus bestechende Theorie, dass Wahr-

24	 »Beispielsweise stimmt Ihnen ein Patient zu, wenn sie ihm erklären, dass 
tote Menschen nicht bluten. Stechen Sie ihn aber dann mit einer Nadel, 
wird er nach kurzem Erstaunen zu dem Schluss gelangen, dass die Toten 
doch bluten, damit er seine Wahnvorstellungen nicht aufgeben und sich 
zur Erkenntnis durchringen muss, er sei noch am Leben« (Ramachan-
dran 2005, 21 f.).

25	 Damasio (2007 [1994]).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


297

Die Neurobiologie der Gefühle

nehmen, Denken, Planen immer auch eine Projektion von Erlebtem 
im Körper beinhaltet, der dann wiederum über Empfindungen sein 
Feedback mittels der hierdurch erzeugten neuronalen Zustände an 
das Gehirn zurückspiegelt. 

Der Körper wird nun selbst zum Testfeld potentieller Handlungen 
und Aktivitäten. Entsprechend einer solchen, auf Empfindungen ba-
sierenden »Neurobiology of decision-making«26 lässt sich Denken 
und Vorstellen als ein kreisförmiger Prozess verstehen, entsprechend 
dem das Vorgestellte und Gedachte in den Körper projiziert wird und 
dieser entsprechend seiner Konditionierung – Damasio spricht hier 
von somatischen Markern – mit einem bestimmten Empfindungs-
muster antwortet. Diese Rückprojektion wiederum mündet, mit 
Ausnahme der neutralen Gefühle, in eine Bewertung innerhalb der 
binären Kategorien Aversion und Begehren. Wünschenswerte und zu 
vermeidende Zustände lassen sich auf diese Weise klar unterscheiden. 
Hieran koppeln sich dann wiederum Emotionen an, die ihrerseits 
den Körperstatus über neurochemische Prozesse ändern und somit 
zu einer veränderten Ausgangslage mit veränderten Kognitionen, 
Handlungsbereitschaften und Bewertungen führen. 

Kognition, Empfindungen, Gefühl und Körper bilden hier auf 
operativer Basis eine systemische Einheit. Vernunft und Rationali-
tät ohne Gefühl und Emotionen zu denken, macht nun keinen Sinn 
mehr, da mit der Bewertung der Empfindungen ein zentraler Schritt 
fehlen würde, um kognitiven Aktivitäten überhaupt eine sinnhafte 
Ausrichtung geben zu können. Ohne diese würden Gedanken nur 
noch als frei fluktuierende und ohne irgendeine Signifikanz aufge-
ladene Symboloperationen stattfinden können. Ein solcher Prozess 
würde sich in Beliebigkeit verlieren und keine innere Kohärenz mehr 
gewinnen. 

Aus alldem ergibt sich die Pointe, dass der Körper an Lernerfah-
rungen aktiv beteiligt ist, indem er diese durch somatische Marker 
verinnerlicht und bei entsprechenden Resonanzlagen hervorrufen 
kann. Auch der Körper – und nicht nur die plastischen Prozesse 
innerhalb der neuronalen Netzwerke des Gehirns – erscheint nun 
durch Sozialisation geformt. 

Soziale Emotionen

Mit Damasio lassen sich Emotionen als übergreifende Schalt- und 
Weichenstellungen begreifen, die ihrerseits Kognitionen und damit 
auch Verhalten organisieren.27 Hiermit bekommen Emotionen eine 

26	 Damasio (1996).
27	 Siehe in einem ähnlichen Sinne Luc Ciompi (1994).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

298

inhärent soziale Funktion. Damasio selbst unterscheidet dabei vier 
emotionale Komplexe, die in besonderer Weise auf soziale Prozesse 
zielen:

1.	 Mit dem Emotionskomplex »Verlegenheit; Scham; Schuld« und 
»Scham« gehe in Bezug auf das innere Erleben »Furcht«, »Trau-
rigkeit« und eine »Unterwerfungstendenz« einher. Mit Blick auf 
den Nutzen für das Individuum stehe hier Vermeidung einer 
potentiell existenziell bedrohlichen Bestrafung durch signifikante 
Andere im Vordergrund. Auf sozialer Ebene wird auf diesem 
Wege vor allem dafür gesorgt, dass Konventionen durchgesetzt 
würden. 

2.	 Demgegenüber ziele »Verachtung« und »Entrüstung« auf die 
gleiche soziale Funktion, jedoch unter umgekehrten Vorzeichen. 
Nun gehe es um die »Verletzung von Normen durch andere« 
und als das hiermit assoziierte Gefühl erscheine dann »Ekel« 
oder »Wut«.

3.	 Demgegenüber sind »Mitgefühl« und »Mitleid« auf das »Lei-
den« und die »Bedürftigkeit« anderer hin ausgerichtet. Die so-
ziale Funktion bestehe in der »Wiederherstellung des Gleich-
gewichts in Gruppen«. Im Erleben erscheine dieses Gefühl als 
»Traurigkeit« und als Wunsch zur »Verbindung«. 

4.	 Als letzten Komplex sozialer Gefühle benennt Damasio »Erfurcht; 
Staunen; Hochstimmung; Dankbarkeit« und »Stolz«. Diese Emo-
tionen würden mit dem Erleben von »Glück« auf die Anerkennung 
positiver Beiträge für die Gemeinschaft zielen. Ihre soziale Funkti-
on sei entsprechend die »Verstärkung kooperativer Tendenzen«.28

Die Idee der sozialen Emotionen ist insofern interessant, als dass sich, 
über verschiedene Akteure verteilt, unterschiedliche Emotionen zu 
einer Sozialstruktur verzahnen können. Man denke beispielsweise an 
Machtkämpfe in Gruppen, entsprechend denen der Verlierer die hier-
mit verbundene soziale Rolle zugleich als Scham erlebt, um hierdurch 
seine Unterwerfungstendenz auch emotional zu stabilisieren. Dass er 
nun zu einem passiven Akteur wird, der den anderen nicht erneut 
zum Kampf herausfordert, schützt ihn persönlich vor bedrohlicheren 
Konfliktfolgen und stabilisiert zugleich auf der sozialen Ebene die 
bereits etablierte Ordnung. Die depressive Passivität des einen und 
die stolze Hochstimmung des anderen bilden hier gleichsam eine 
schismogenetische Beziehung,29 in der Dominanz- und Unterwer-

28	 Damasio (2007, 185).
29	 Siehe zum Begriff der Schismogenese vor allem Gregory Bateson (1992, 

156 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


299

fungstendenzen über die realen Kräfteverhältnisse der beteiligten Ak-
teure hinausgehend ordnungswirksam werden.30 Bestimmte Formen 
der Depression erscheinen aus dieser Perspektive weniger als eine 
innerpsychische denn als eine ›soziale Pathologie‹.31

Auch die Untersuchungen zur ›Neurobiologie der Bestrafung‹ las-
sen sich unter dem Blickwinkel sozialer Emotionen verstehen. Der 
Befund, dass Akteure selbst dann Normverletzungen ahnden, wenn 
sie Gefahr laufen, selbst Nachteile oder Verletzungen zu erleiden, 
korreliert auf neurologischer Seite mit einem durch den Neurotrans-
mitter Dopamin modulierten Gefühlsstatus, in dem entsprechende 
Handlungen mit dem Hochgefühl der Belohnung assoziiert werden.32

Ein weiterer Bereich, in dem sich der Konnex von Gefühl, Emp-
findungen, neurophysiologischen Zuständen und sozialer Dynamik 
recht gut aufzeigen lässt, ist der Bereich der sozialen Exklusion. Wer 
aus einer Gruppe ausgegrenzt oder von einem relevanten Menschen 
abgewiesen wird, erfährt nicht nur in einem metaphorischen Sinne 
eine Verletzung. Vielmehr werden in seinem Gehirn nun ähnliche 
Prozesse ablaufen, wie sie auch beim physischen Schmerzerleben 
aktiviert werden.33 Interessant erscheint auch hier, dass sich soziale 
Erfahrungen und die sich daraus ergebenden Kognitionen autoka-
talytisch verstärken, sodass die soziale Deklassifizierung nun über 
eine gesteigerte Sensitivität für unangenehme Erfahrungen nochmals 
pointiert wird. So weisen etwa die Befunde von Eisenberger darauf 
hin, dass die Erfahrung sozialer Ausgrenzung die Empfindlichkeit für 
körperliche Schmerzen erhöht und somit eine habituelle Dispositi-
on zur Vermeidung weiterer potentiell schmerzhafter Erfahrungen 
enaktiert.34

30	 Moduliert werden die emotionalen Status wiederum durch den in Hin-
blick auf depressive Zustände bedeutsamen Neurotransmitter Serotonin, 
der die hiermit verbundenen Aktivitätsniveaus moduliert. Bekannt ge-
worden sind hier insbesondere die Studien von Michael Raleigh (1983), 
in denen in Affengruppen das dominante Männchen durch Serotonin-
Gabe dazu gebracht wurde, seinen Posten aufzugeben, während ein un-
tergeordneter Affe durch einen Serotoninhemmer dazu gebracht werden 
konnte, erneut um die Gruppenführung zu kämpfen. 

31	 Vgl. hierzu aus einer evolutionären Perspektive Frank Pillmann (2001).
32	 Siehe Ben Seymour et al. (2007b) und Ernst Fehr et al. (2005).
33	 Siehe Naomi Eisenberger et al. (2003) und Jaak Panksepp (2003).
34	 Eisenberger et. al sehen hier auch Konsequenzen für die medizinische 

Schmerztherapie, die nun nicht nur am Schmerz selber, sondern an so-
zialen Stressoren anzusetzen habe: »Finally, an overlap in the neural sy-
stems underlying pain distress and social distress also suggests alternative 
ways to treat and manage chronic pain conditions. For example, rather 
than treating pain symptoms directly, it may be possible to alleviate 

Die Neurobiologie der Gefühle

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

300

Darüber hinaus sind mit Panksepp eine Reihe weiterer sozialer 
Emotionen von Bedeutung.35 Selbstredend spielen die verschiede-
nen Varianten von Liebe und Lust, als  die ›zarteren Empfindungen‹ 
sozialer Bindungen, eine wichtige Rolle. An dieser Stelle lohnt es 
sich, einen anderen sozial-emotionalen Komplex ausführlicher zu 
betrachten, den Panksepp mit »Rough-and-Tumble Play: The Brain 
Sources of Joy« bezeichnet hat.36 

Den empirischen Ausgangspunkt von Panksepps Studien bilden 
Untersuchungen zum Gruppenverhalten von Ratten. Hier spielt, 
wie bei allen Säugetieren, der Kampf um eine dominante Stellung 
im Hinblick auf Futter- und Paarungschancen eine zentrale Rolle. 
Interessant ist nun, dass unter den Gruppenmitgliedern neben kämp-
ferischem auch spielerisches Verhalten auftritt. Oft kann beobachtet 
werden, dass die Tiere in rauer Form miteinander balgen, ohne sich 
dabei jedoch ernsthaft zu verletzen. Dieses Spiel wiederum ist ge-
paart mit den eher zarteren wechselseitigen Körperpflegetätigkeiten 
(›grooming‹). Panksepp gelang es nun, über unterschiedliche neuro-
chemische und neurochirurgische Verfahren das Spielverhalten der 
Tiere gezielt zu blockieren, ohne dabei jedoch das Dominanzstreben 
zu unterbinden. Auf diese Weise konnte er zeigen, wie diese beiden 
Prozesse miteinander verflochten sind. 

Es ließ sich erkennen, dass rough-and-tumble play als funktional 
äquivalent zu den ernsten Kämpfen anzusehen ist, da auch auf die-
sem Wege Hierarchien ausgebildet werden. Bemerkenswerterweise 
reagierten die im Spiel subordinierten Tiere – anders als die im Kampf 
unterworfenen Ratten – nicht mit Depression, sondern hielten ihrer-
seits weiterhin ein lustvolles Aktivitätsniveau aufrecht. Zudem war 
die gesamte Gruppe der Spieler – im Gegensatz zu den Kämpfern –  
in der Lage, spontan zu geteilten Aktivitäten der Körperpflege hin-
überzuwechseln. Neurochemische Untersuchungen der spielenden 
Tiere weisen darauf hin, dass die Dominanzverhältnisse ausgehandelt 
werden konnten, ohne dass hierzu die Emotion Aggression mobili-
siert zu werden braucht. Darüber hinaus scheinen die mit dem Spiel 
vermittelten lustvollen Gefühle die Programmierung höherstufiger 
kognitiver Prozesse zu fördern, wie sich durch gezielte Aktivierung 
und Blockade diesbezüglichen Verhaltens bei neugeborenen Ratten 
aufzeigen lässt.37 

physical pain symptoms, in part, by treating the social stressors that may 
go along with them. Further studies are needed to test these hypotheses 
and to further explore the ways in which pain distress and social distress 
processes overlap or diverge« (Eisenberger, et al. 2006, 138).

35	 Panksepp (1998, 225 ff.).
36	 Panksepp (1998, 280 ff.).
37	 Siehe hierzu die Untsuchungen von Nakia Gordon at al. (2003). Mit 

Blick auf den Vergleich von Inzuchtlinien bestimmter Rattenstämme, 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


301

Die Neurobiologie der Gefühle

Kommen wir nun mit Panksepp zu einem weiteren Feld sozialer 
Emotionen. Dieses ist im weitesten Sinne mit dem Begriff ›Lachen‹ 
assoziiert. Panksepp konnte in seinen Rattenexperimenten feststel-
len, dass die Tiere im Spiel und in anderen affektiv positiv besetzten 
Interaktionen hochfrequente Piepslaute ausstoßen. Diese Artikulatio-
nen können noch verstärkt werden, wenn die Ratten an bestimmten 
Stellen, z. B. am Hals, gekitzelt werden. Auf Basis neurologischer 
Untersuchungen konnte Panksepp eine Feedbackschleife entdecken, 
die von ihm als ›Lachschaltung‹ (»laughter circuitry«) bezeichnet 
wurde. Morphologisch ähnelt diese den neuronalen Prozessen, die 
beim Menschen mit dem Lachen assoziiert werden.38

Auch bei Affen lassen sich Lautartikulationen beobachten, die Par-
allelen zum menschlichen Lachen zeigen. Meyer kommt mit Blick auf 
die mittlerweile durchaus umfangreiche Literatur zu diesem Thema 
zu dem Schluss, dass bei diesen affektiv aufgeladenen rhythmischen 
Figuren die gleichen kortikalen und subkortikalen Areale involviert 
sind – und auch homologe emotionale Reaktionen hergerufen wer-
den – wie beim Menschen. Entsprechend sei zu vermuten, dass die-
se Prozesse dann auch in sozialer Hinsicht eine ähnliche Funktion 
erfüllen, nämlich eine positiv besetzte und fröhliche Atmosphäre zu 
evozieren.39 

Diese Befunde stehen im Einklang mit sozialpsychologischen Stu-
dien zum menschlichen Humor. Zu erwähnen sind hier insbesondere 
die Untersuchungen von Provine, der Lach-Episoden aufgenommen 
hat, um die zeitliche Struktur der Lachartikulationen der beteiligten 
Akteure und die hierin eingewobenen Erzählfiguren zu untersuchen. 
Ein typischer Befund war, dass der Erzähler eines Witzes in der Regel 
anfängt zu lachen, bevor das Publikum lacht, und dass schon, bevor 
es zur Pointe des Witzes kommt, auch von Zuhörerseite Lacharti-
kulationen gestartet werden. Provine kommt zu dem Schluss, dass 
das Lachen selbst ein hinreichender Stimulus ist, um Lachen oder 
zumindest ein Lächeln zu evozieren.40 Lachen als solches erscheine 
somit vor allem als eine soziale Aktivität, die emotionale Zustände 

die in höherem oder geringerem Maße zum Spiel in der Lage sind, ergibt 
sich hier auch eine genetische Determinante, inwieweit ein Organismus 
in einem lustvollen sozialen Universum existieren kann oder in der Hölle 
eines brutalen Dominanzstrebens zurechtkommen muss (Panksepp 1998, 
300 ff.).

38	 Siehe Panksepp (2007a; 2007b).
39	 Meyer et al. (2007).
40	 Seven Johnson fasst die Ergebnisse folgendermaßen zusammen: »Our 

bodies aren’t responding to wisecracks and punch lines, they’re respon-
ding to social connection« (Johnson 2004, 127).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

302

von Menschen synchronisiere und hierdurch im Sinne einer positiven 
affektuellen Resonanz eine Vergemeinschaftung bewirke.41

Affektlogik 

Rekapitulieren wir kurz die bisherigen Stationen: Die Beschäftigung 
mit den Spiegelneuronen hat uns über die Hebbschen Lernregeln zu 
einem Bindungsprozess geführt, der auf synästhetischen Resonanzen 
beruht. Mit Damasio und Panksepp gewinnen wir Einsichten in die 
Rolle von Empfindungen und Gefühlen, um dann schließlich mit 
den sozialen Emotionen Prozessen zu begegnen, in denen sich soziale 
Dynamiken und neuroaffektive Prozesse wechselseitig modulieren.

Im Folgenden geht es darum, eine theoretische Perspektive vor-
zustellen, welche in der Lage ist, die unterschiedlichen Aspekte zu 
integrieren. Hierzu rekurrieren wir auf die Arbeiten von Luc Ciompi 
zur Affektlogik. Seine Arbeiten erscheinen aus soziologischer Per-
spektive gerade dadurch soziologisch anschlussfähig, weil mit ihnen 
die Physiologie, die Psychologie und das Soziale nicht vorschnell 
kurzgeschlossen werden.42 

Die grundlegende These der Affektlogik besteht in dem Postulat, 
dass »in sämtlichen psychischen Leistungen und Erscheinungen affek-
tive und kognitive Komponenten untrennbar zusammenwirken«43. 
Es gibt keine Kognition ohne ein zugrunde liegendes Gefühl. Um-
gekehrt beinhaltet jeder emotionale Zustand immer auch eine spe-
zifische Weise des Erkennens, Erlebens und Handelns. In intensiven 
Gefühlszuständen handelt der Mensch nicht, wie allgemein ange-
nommen, irrational, sondern gerade in hohem Maße logisch, d. h. 
der logischen Matrix der jeweiligen Emotion folgend.44 

Unter dem Oberbegriff ›Affekte‹ versteht Ciompi die »globalen 
psycho-physischen Gestimmtheiten, die neben dem psychischen im-
mer auch den gesamten körperlichen wie auch neurophysiologischen 
Bereich umfassen«45. Die »ganze unendliche Gefühlspalette« setzt 
sich dabei aus »wenigen, phylo- wie ontogenetisch tief veranker-
ten, sogenannten Grundgefühlen wie Interesse, Angst, Wut, Trauer, 

41	 Provine (1992; 2000).
42	 Siehe etwa Ciompi (1988; 1998).
43	 Ciompi (1997, 126).
44	 Man kann dies auch mit Hinderik Emrich so formulieren, dass »Wahr-

nehmungen und Kognitionen vor allem deshalb sich miteinander ver-
binden, weil sie quasi ›einander mögen‹; bzw. sich nicht miteinander 
verbinden lassen, weil eine negative gefühlshafte unüberwindliche Wech-
selwirkung besteht« (Emrich 2004, 74).

45	 Ciompi (1997, 126).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


303

Freude« zusammen.46 Gefühle wie z. B. Aggression und Liebe haben 
jeweils ihren eigenen kognitiven Korridor, ihre eigene Handlungslo-
gik mit ihren eigenen Gesetzen, Werten und Normen. 

Jede Erfahrung, jedes Lernen verbindet sich nun mit einer Affekt-
qualität und erscheint dann im Gedächtnis mit einem spezifischen 
affektgetönten Inhalt.47 Diese Vorgänge finden ihre Entsprechung 
dann sowohl in neuronalen als auch in neurochemischen Prozessen: 

»Enge zirkuläre Verbindungen zwischen limbisch-paralimbischem 
System, präfrontalem Kortex und Sensomotorik sorgen für die 
postulierte Integration von Emotion, Kognition und Verhalten, 
weitere enge Verbindungen zu den hypothalamisch-hypophysären 
Zentren für die entsprechende hormonale Einstimmung des gan-
zen Körpers. [...] Von besonderem Interesse sind die priviligierten 
Beziehungen von spezifischen Affekten zu bestimmten Transmit-
tersystemen, die sich bekanntlich alle im limbischen Bereich ver-
knoten, so von Lust zu Endorphinen, von Angst zu Dopamin, von 
Trauer und Depression zu Serotonin, von Wut und Aggresion zu 
Noradrenalin. Aus dem orgelartigen Zusammenspiel vieler solcher 
Systeme resultiert, so müssen wir heute annehmen, die ganze Poly-
phonie der Gefühle und aus den erfahrungsgenerierten Bindungen 
spezifischer Affektmuster an ganz bestimmte Kognitionsmuster 
unsere gesamte affekt-kognitive Welt«.48

Entsprechend muss gelten, dass auch »Denkinhalte und [Denk-]Hier-
archien in hohem Maße durch Affekte geleitet sind«. Affektstim-
mungen wirken wie eine Schleuse, die »bestimmte kognitive Inhalte 
mitsamt den entsprechenden logischen Verknüpfungen« aktivierend 
öffnet oder verdrängend verschließt.49 

Hieraus folgen dann aus den verschiedenen Funktionen der Affek-
te »verschiedene Typen von Logik, etwa eine Wutlogik, Angstlogik,50 

46	 Ciompi (1997, 126).
47	 »Im handelnden Erleben [der Aktion] verbinden sich nun solche Kogni-

tionen vom ersten Lebenstag an mit lust- oder unlustvollen Affektqualitä-
ten zu operationalen affekt-kognitiven Bezugssystemen beziehungsweise 
Fühl-Denk-Verhaltensprogrammen, wie ich das nenne, die in der Folge 
als Gedächtnis und Matrix für alle künftigen Wahrnehmungen in ähnli-
chem Kontext dienen« (Ciompi 1997, 127).

48	 Ciompi (1997, 127 f.).
49	 Ebd.
50	 Mit Blick auf das Verhältnis von Kognition und Emotion lohnt sich an 

dieser Stelle auch der Verweis auf die Arbeiten von Joseph LeDoux zum 
emotionalen Gedächtnis von Angst. Angst erscheint hier als ein zentrales 
Gefühl, das damit assoziiert ist, auf gefährliche Reize ein Flucht- und 

Die Neurobiologie der Gefühle

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

304

Trauerlogik, Freudelogik, erotische Logik oder auch Suchtlogik 
usw.«. Die jeweiligen affektiv-kognitiven Bezugssysteme stellen im 
Sinne von Prigogines Theorie der ›dissipativen Strukturen‹ »Attrak-
torzustände von vermutlich fraktaler Gestalt« dar.51 ›Dissipative 
Strukturen‹ sind Selbstorganisationsphänomene innerhalb chaoti-
scher dynamischer Systeme.52 ›Attraktoren‹ stellen in dieser Theorie 
gleichsam stabile Zustände dar, die ein nichtlineares chaotisches Sy-
stem anlaufen kann. Sowohl normale als auch pathologische affektiv-
kognitive Zustände sind nach Ciompi als rekursiv sich selbst stabi-
lisierende Grenzzyklen neurophysiologischer Prozesse anzusehen. 
Gleich verschiedener nahe beieinander liegender Strudel ziehen diese 
Bezugssysteme das menschliche Erleben in verschiedene hierarchi-
sche Ordnungen hinein: »neben dem Alltagsverhalten« etwa in den 
»Jähzorn«, in die »Verliebtheit«, aber auch in »manische, depressive 
oder schizophren-psychotische Funktionsweisen«. Ebenso ist unser 
affektiv scheinbar neutrales Alltagsbewusstsein mit einer spezifischen 
gefühlsmäßigen Tönung verbunden.53 

Schutzverhalten zu initiieren. LeDoux kann nun auf der einen Seite zei-
gen, dass auf einer Ebene die Pawlowschen Befunde zutreffen, also die 
Verbindung von Angst und auslösendem Stimulus hochgradig konditio-
nierbar ist. Entgegen der verhaltenstherapeutischen Auffassung von Ex-
tinktion (Auslöschung) kann er jedoch auch zeigen, dass einmal erlernte 
Reaktionsmuster nicht wieder rückgängig gemacht werden können. 

	 Ein einmal erlernter emotionaler Angstkomplex bleibt gewissermaßen 
bestehen. Dies schließt jedoch nicht aus, dass höherstufige kognitive Pro-
zesse in die Angstverarbeitung eingreifen können. Dies geschieht jedoch 
nicht auf dem Wege, dass die Vernunft die Angst aufhebt, sondern da-
durch, dass der angstauslösende Reiz nun anders kontextualisiert wird, 
also gewissermaßen in einen Rahmen gestellt wird, der eine emotional 
anders gelagerte Kognition anlaufen lässt. Es werden sozusagen alterna-
tive Kognitionsmöglichkeiten initiiert, die, sobald sie eine hinreichende 
Eigenplausibilität haben, die alten Reiz-Reaktions-Möglichkeiten um-
schiffen. Die Kognition im höherstufigen präfrontalen Kortex führt nun 
gleichsam Differenzierungen ein, die konkurrierende kognitive Kreisläufe 
anlaufen lassen und so zu einer anders gefärbten Situationsdeutung füh-
ren. Indem LeDoux im Tierexperiment gezielt die Verbindungen zwi-
schen den an den höherstufigen Kognitionen beteiligten Arealen und der 
Amygdala, wo die primäre Angstkognition assoziiert ist, durchschnitt, 
konnte er zeigen, dass das Umlernen hiermit wieder aufgehoben wird 
und entsprechend der primären Angstassoziation reagiert wird (LeDoux 
1994).

51	 Ciompi (1997, 128 f.). 
52	 Siehe zur Theorie der dissipativen Strukturen, der Selbstorganisation fern 

vom chemischen Gleichgewicht, Prigogine (1979; 1990).
53	 »Bewußt oder unbewußt sind derartige Affektwirkungen auf das Den-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


305

All diese Zustände stellen »charakteristische Affektverteilungs-
strukturen innerhalb bestimmter Kognitionen« dar.54 

Ciompi entwickelte seine Affektlogik vor allem in der Ausein-
andersetzung mit schizophrenen Patienten. Gehen wir etwas aus-
führlicher auf die affektlogische Analyse dieser Erkrankung ein, da 
hierdurch deutlich wird, wie die Verzahnung von affektlogischen und 
sozialen Prozessen gedacht werden kann.

Schon die Entwicklung einer Schizophrenie stellt sich entspre-
chend der hier vorgestellten theoretischen Integration als ein nicht 
linearer selbst organisierender Prozess dar. Ciompi unterscheidet 
dabei drei aufeinander aufbauende Phasen: In der ersten prämorbi-
den Phase besteht eine besondere »Labilität der affektiv-kognitiven 
Bindungen, die zu unklarer Strukturierung von wichtigen Fühl-Denk-
Verhaltensprogrammen wie zum Beispiel« von »Selbst- und Objek-
trepräsentanzen führt«. Hier finden dann komplexe Wechselwirkun-
gen »von biologischen (genetischen, perinatalen) mit psychosozialen 
(familär-kommunikativen, lebenstraumatischen, sozioökonomischen 
etc.) Störfaktoren statt. 

In der zweiten Phase, der »akuten Dekompensation, wird dieses 
vulnerable Informationssystem durch zusätzliche biologische und/
oder psychosoziale Stressoren so lange affektenergetisch überlastet, 
bis es an einem kritischen Bifurkationspunkt in ein globales neu-
es, nämlich psychotisches Funktionsmuster oder Attraktorbecken 
›überschnappt‹«.55 

Die dritte Phase beschreibt die Langzeitentwicklung. Diese ent-
faltet sich in einem Wechselspiel aller biologischen, psychologischen 
und sozialen Faktoren, in dem ›Feedbackschleifen‹ auf unterschied-
lichen Systemebenen ineinandergreifen und hierdurch zeitliche Ver-

ken indessen immer am Werk, sogar in der scheinbar affektneutralen 
›Alltagslogik‹, wie man unsere gar nicht selbstverständlichen alltäglichen 
Denk- und Verhaltensnormen, Wertsysteme etc. nennen könnte. Dies gilt 
selbst noch für die wissenschaftliche, formale und mathematische Logik: 
Jeder kreative Forscher weiß, daß stimmige Denkwege, z. B. spannungs-
lösende Abstraktionen, lustvoll sind – man denke nur an des Archimedes 
begeistertes Heureka, als er in seiner Badewanne das Gesetz des Auftriebs 
entdeckt hat! – , und solche Lustgefühle bleiben auch später untergrün-
dig wirksam. Sie begleiten, leiten und befestigen stimmige Denkwege 
bzw. vermeiden unlustvolle Unstimmigkeiten. Freud spricht dabei von 
›Funktionslust‹, der Mathematiker von der Schönheit und Eleganz einer 
bestimmten abstrakten Lösung. Die auch in wissenschaftlichen Revolu-
tion massiv wieder zum Vorschein tritt, von Kopernikus über Darwin 
bis zu Freud und Einstein« (Ciompi 1994, 121). 

54	 Ciompi (1997, 129 f.). 
55	 Ciompi (1997, 129 f).

Die Neurobiologie der Gefühle

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

306

laufsstrukturen erzeugen, die die schizophrene Symptomatik perpetu-
ieren oder auch unterbrechen können. So stellt dann auch das soziale 
System, in dem der Kranke lebt, ein ›selbstregulierendes‹ System dar, 
das eine stabile funktionale Domäne gerade auch dadurch erreichen 
kann, dass es den Krankheitsprozess des indizierten Patienten chroni-
fiziert. Die beteiligten ›gesunden‹ und ›kranken‹ Akteure, die hiermit 
verbundenen psychischen Zustände und die damit assoziierte soziale 
Dynamik erscheinen nun als gekoppelte, sich in ihrer Zustandsdyna-
mik wechselseitig stabilisierende Systeme:

»Auch das gesamte soziale Umweltsystem beginnt nämlich, wie 
die moderne Sozio- und Familiendynamik gezeigt hat, anders zu 
funktionieren, sobald eines ihrer Elemente ›verrückt wird‹: Zum 
Beispiel verhält es sich zu ihm nun wie zu einem Kranken, in-
terpretiert (und entwertet) alle seine Äußerungen entsprechend, 
entbindet ihn von Verantwortung und ergreift Maßnahmen (bei-
spielsweise eine Klinikeinweisung), die geeignet sind, das gesamte 
System zu entlasten. Deshalb kann ein derartiges ›Überschnappen‹ 
paradoxerweise befreiend wirken; wie in einem Gewitter entlädt 
sich darin eine lange aufgestaute, ins Unerträgliche gewachsene 
untergründige Spannung im ganzen System plötzlich in spek-
takulärem Blitz und Donner. Kein Wunder, daß [...] sogenann-
te ›homöostatische‹ Regulationsmechanismen wirksam werden 
können, die jede Rückkehr ins alte ›Regime‹ verhindern oder doch 
erschweren«.56

Ursprünglich auf dem Feld der Psychopathologie entwickelt, über-
trägt Ciompi sein Modell nun auf alle psycho-sozialen Prozesse. Um 
hier nochmals zusammenzufassen: Ausgangspunkt ist die Idee, dass 
Affekte auf Denken und Verhalten eine »Operatorwirkung« aus-
üben.57 Eine Emotion versklavt sozusagen einen Denk- und Verhal-
tensstil. Darüber hinaus operieren Affekte im Sinne einer polaren 
Programmierung. Neugier wirkt in Bezug auf die Hinwendung zu 
einer Sache in gegensätzlicher Richtung wie Angst. Depression setzt 
auf Rückzug, während die Aggression den Angriff motiviert. Mit-
gefühl und Liebe lassen verstehen, während moralische Entrüstung 
vom Gegenüber Abstand nehmen und diesen verurteilen lässt. Ein 
spezifischer Affekt fungiert in diesem Sinne als eine Weichenstellung, 

56	 Ciompi (1988, 334). Als wichtige pragmatische Konsequenz von Ciom-
pis Affektlogik für die Therapie schizophrener Erkrankungen wird dann 
eine mehrdimensionale Therapie, die einen besonderen Fokus auf die 
Affektstimmung legt, gefordert (vgl. Aebi/Ciompi/Hansen 1996).

57	 Ciompi (2004, 30).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


307

Die Neurobiologie der Gefühle

die bestimmte Optionen ausschließt und andere motiviert. Sobald die 
hiermit bedingte Entscheidung durch eine Resonanz mit dem sozialen 
System stabilisiert wird, kann es zu einer nichtlinearen Bifurkation 
kommen, die nun zu einem übergreifenden »Ordnungsparameter« 
wird, der sowohl auf sozialer als auch auf psychischer Ebene alle 
weiteren Systemzustände »versklavt«.58 

Mit Blick auf ihre Schaltfunktion erscheinen Gefühle nun als 
Medium der strukturellen Kopplung von Körper, Bewusstsein und 
Kommunikation. Denn Information macht aus dieser Perspektive 
lediglich Sinn, wenn sie nicht nur einen kognitiven, sondern auch 
einen emotionalen Unterschied bewirkt. Ansonsten würde sie einen 
– ganz im Wortsinne – kaltlassen. Jenseits der Extremzustände der 
massenpsychologischen Versklavung von Menschengruppen durch 
negative Gefühle59 sind dann auch die Institutionen der modernen 
Gesellschaft durch spezifische affektiv-kognitive Schienen formatiert 
zu sehen. In den gesellschaftlichen Funktionssystemen und Organisa-
tionen wären nun Gefühle und Denken nicht nur nicht voneinander 
zu trennen. Vielmehr würden sich auch Kopplungen von spezifischen 
Affekten mit spezifischen Funktionsweisen zeigen lassen:

»Funktionssysteme wie das Geld-, Wirtschafts-, Rechts- und 
Kunstwesen, aber auch soziale Organisationen (Firmen, Verbände, 
Parteien) und selbst kurzlebige soziale Interaktionssysteme (z. B. 
Begegnungsgruppen) bilden je besondere affektiv-kognitive Eigen-
welten, die im Dienst der Autopoiese ihre je eigene Affektlogik 
(bzw. ›Systemrationalität‹) mit je eigenen Wert- und Normbegrif-
fen entwickeln. Einmal etablierte systemeigene ›Wahrheiten‹ bzw. 
Normen und Werte werden auf viele Weise laufend rekursiv ver-

58	 Ciompi (2004, 33). 
59	 Ciompi verweist in diesem Zusammenhang auch auf das Extrembeispiel 

des Nationalsozialismus als einem übergreifenden Gefühls-, Denk- und 
Verhaltenskomplex, der alle anderen Sphären versklave: »Nachdem das 
›Sinnsystem‹ des Nationalismus einmal das soziale Feld in Deutschland 
mit eminent emotionalen Mitteln (aufpeitschenden Reden, begeisternden 
Massenaufmärschen, auch positiven wirtschaftlichen Leistungen auf der 
einen und massiver Einschüchterung und Gewalttätigkeit auf der anderen 
Seite) weitgehend ›versklavt‹ hat, wurde es zunehmend schwierig, diesem 
reißenden Fühl-Denk-Verhaltensstrom zu widerstehen. Zur affektener-
getisch begründeten ›Selbstverständlichkeit‹ wurde vielmehr das passive 
Mitschwimmen. Nicht logisch, wohl aber affektlogisch wird verständ-
lich, dass erhebliche Teile eines kultivierten Volkes eine Zeit lang in heute 
ungeheuerlich erscheinender Art fühlen und denken, ja dass Ungeheuer-
lichkeiten unter gewissen Umständen (z. B. im Konzentrationslager) zum 
Alltag werden konnten« (Ciompi 2004, 39).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

308

stärkt, störende (›schmerzliche‹) hingegen ausgeblendet. U. a. sta-
bilisieren sich selbstreferenzielle Systemschließungen aus affektdy-
namischen und -ökonomischen Gründen: Auch sie müssen affektiv 
›passen‹, d. h. der leitenden affektiv-kognitiven ›Schiene‹ möglichst 
affektökonomisch entsprechen. Zudem vertieft jeder neue Durch-
gang die einmal gebahnten Fühl-Denk-Verhaltenswege weiter und 
spart somit Energie. Ähnlich ökonomisch motiviert ist das Phä-
nomen des Konformitätsdrucks: nicht konforme Fühl-Denkwege 
sind affektenergetisch viel aufwendiger als konforme«.60

Die mit der funktionalen Differenzierung entstandenen unterschied-
lichen gesellschaftlichen Rationalitäten der Gesellschaft, die Stand-
ortabhängigkeit unterschiedlicher Beobachter wie auch das Sich-
Einrichten in ein Nebeneinander scheinbar nicht zu vereinbarender 
Perspektiven wären aus dieser Perspektive auch als ein affektlogi-
sches Arrangement zu verstehen, das unterschiedlichste Gegenwarten 
voneinander trennt und erst auf diesem Wege die bekannten syste-
mischen Schließungen innerhalb unserer polykontexturalen Gesell-
schaft stabilisieren hilft. 

2 Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

Welche Rolle wird den Gefühlen und Emotionen nun innerhalb der 
soziologischen Theoriebildung eingeräumt? Wie wird sie in den un-
terschiedlichen Ansätzen thematisiert bzw. ausgeblendet? 

Max Weber: sinnhaftes Handeln 

Wir beginnen mit guten Gründen bei Max Weber. Sein methodolo-
gischer Ausgangspunkt ist der ›subjektiv gemeinte Sinn‹. Von dort 
aus entwickelte er eine Soziologie und Gesellschaftstheorie, die auf 
der idealtypischen Rekonstruktion von Handlungsmotiven beruht. 
Mit Weber ist nun zwischen Handeln und reaktivem, unbewusstem 
Verhalten zu unterscheiden. Nur Ersterem ist Sinn unterlegt. Soziales 
Handeln erscheint dabei als eine Spezialform, die sinnhaft auf das 
Verhalten anderer Menschen hin ausgerichtet ist.61 Webers Sozio-

60	  Ciompi (2004, 40).
61	 Das berühmte Zitate lautet: »›Handeln‹ soll dabei ein menschliches 

Verhalten (einerlei, ob äußeres oder innerliches Tun, Unterlassen oder 
Dulden) heißen, wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm 
einen subjektiv gemeinten Sinn verbinden. Soziales Handeln aber soll ein 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


309

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

logie wird hiermit zu einer ›verstehenden Soziologie‹, die nach den 
Motiven und Gründen von Verhalten fragt. Bekanntlich unterschei-
det Weber in Bezug auf Handlungsgründe für soziales Handeln vier 
Typen, das zweckrationale, das wertrationale, das affektuelle sowie 
das traditionale Handeln: 

»Wie jedes Handeln kann auch das soziale Handeln bestimmt sein 
1. zweckrational: durch Erwartungen des Verhaltens von Gegen-
ständen der Außenwelt und von anderen Menschen und unter 
Benutzung dieser Erwartungen als ›Bedingungen‹ oder als ›Mittel‹ 
für rational, als Erfolg, erstrebte und abgewogene eigene Zwec-
ke, – 2. wertrational: durch bewußten Glauben an den ethischen, 
ästhetischen, religiösen oder wie auch immer sonst zu deutenden 
– unbedingten Eigenwert eines bestimmten Sichverhaltens rein als 
solchen und unabhängig vom Erfolg. – 3. affektuell: insbesondere 
emotional: durch aktuelle Affekte und Gefühlslagen, – 4. traditio-
nal: durch eingelebte Gewohnheit.«62

Innerhalb der Weberschen Soziologie besteht zwischen diesen Hand-
lungstypen ein asymmetrisches Verhältnis. Während für wert- und 
zweckrationales Verhalten Gründe angegeben werden können, steht 
das affektuelle und das traditionale Verhalten streng genommen au-
ßerhalb des subjektiv gemeinten Sinns. Im Extremfall stellt es nur 
noch ein dumpfes Befolgen von Regeln bzw. eine reflexartige Ant-
wort auf Gefühle dar.63 Im eigentlichen Sinne ist es dann auch nicht 
mehr als Handeln zu betrachten, da es nicht durch benennbare Grün-
de motiviert wird. 

Für Weber erscheinen nun konsequenterweise auch all jene mas-
senpsychologischen Phänomene eines hoch emotionalisierten Grup-
penverhaltens, wie sie etwa LeBon beschrieben hat,64 nicht mehr als 
soziales Handeln. Er erkennt zwar deutlich die Tatsache an, dass 
durch Gruppenprozesse starke Affekte und kollektive Verhaltenswei-
sen entstehen können, sieht diese aber nicht mehr in eine sinnhafte 
Beziehung eingebunden:

solches Handeln heißen, welches seinem von dem oder den Handelnden 
gemeinten Sinn nach auf das Verhalten anderer bezogen wird und daran 
in seinem Ablauf orientiert ist« (Weber 2007, 7).

62	 Weber (2007, 17).
63	 »Das streng affektuelle Sichverhalten steht ebenso [wie das streng tradi-

tionale Verhalten] an der Grenze und oft jenseits dessen, was als bewußt 
›sinnhaft‹ orientiert ist; es kann hemmungsloses Reagieren auf einen 
außeralltäglichen Reiz sein« (Weber 2007, 17).

64	 LeBon (1972 [1960]).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

310

»Bestimmte Arten des Reagierens werden durch die bloße Tatsa-
che, daß der Einzelne sich als Teil einer ›Masse‹ fühlt, erst ermög-
licht, andre erschwert. Infolgedessen kann dann ein bestimmtes 
Ereignis oder menschliches Verhalten Empfindungen der verschie-
densten Art: Heiterkeit, Wut, Begeisterung, Verzweiflung und Lei-
denschaften aller Art hervorrufen, welche bei Vereinzelung nicht 
(oder nicht so leicht) als Folge auftreten würden –, ohne daß da-
bei jedoch (in vielen Fällen wenigstens) zwischen dem Verhalten 
des Einzelnen und der Tatsache seiner Massenlage eine sinnhafte 
Beziehung bestände. Ein derart durch das Wirken der bloßen Tat-
sache der ›Masse‹ rein als solcher in seinem Ablauf nur reaktiv 
verursachtes oder mitverursachtes, nicht auch darauf sinnhaft 
bezogenes Handeln würde begrifflich nicht ›soziales Handeln‹ im 
hier festgehaltenen Wortsinn sein«.65

Auch die bloße Nachahmung und Mimesis66 stellen in diesem Sinne 
kein soziales Handeln dar, insofern diese unreflektiert bleiben. Wenn 
aber ein Verhalten von jemandem kopiert wird, um etwas zu errei-
chen, beispielsweise, wenn jemand Tanzen lernen möchte oder sich 
an einen Stil anpasst, um einen höheren Status zu erlangen, dann fällt 
dieses Verhalten wieder in Webers Konzeption von sozialem Han-
deln, denn hier wird dem Geschehen erneut ein subjektiv gemeinter 
Sinn unterlegt. Praktisch, nicht jedoch analytisch erscheint die Gren-
ze zwischen diesen beiden Sphären dabei mehr oder weniger flüssig.67

Max Weber ist auf der einen Seite ein sehr aufmerksamer sozio-
logischer Beobachter, der die Bedeutung von habituellem Verhalten 
innerhalb sozialer Prozesse genau erfasst. Auf der anderen Seite muss 

65	 Weber (2007, 16).
66	 Siehe zum Konzept der Mimesis Christoph Wulf (2005).
67	 »[B]loße ›Nachahmung‹ [kann] begrifflich dann nicht spezifisch ›sozi-

ales Handeln‹ sein, wenn sie lediglich reaktiv, ohne sinnhafte Orien-
tierung des eigenen an dem fremden Handeln erfolgt. Die Grenze ist 
derart flüssig, daß eine Unterscheidung oft kaum möglich erscheint. [...] 
Die bloße Tatsache aber, daß jemand eine ihm zweckmäßig scheinende 
Erscheinung, die er bei anderen kennenlernte, nun auch bei sich trifft, 
ist nicht in unserem Sinn: soziales Handeln. Nicht am Verhalten des 
andern orientiert sich dies Handeln, sondern durch Beobachtung dieses 
Verhaltens hat der Handelnde bestimmte objektive Chancen kennen ge-
lernt und an diesen orientiert er sich. Sein Handeln ist kausal, aber nicht 
sinnhaft durch fremdes Handeln bestimmt. Wird dagegen z. B. fremdes 
Handeln nachgeahmt, weil es ›Mode‹ ist, als traditional, mustergültig 
oder als ständisch ›vornehm‹ gilt, oder aus ähnlichen Gründen, so liegt 
die Sinnbezogenheit – entweder: auf dem Verhalten der Nachgeahmten, 
oder: Dritter, oder: beider vor« (Weber 2007, 16 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


311

er jedoch aufgrund seiner Theorieentscheidung für eine motivgelei-
tete Handlungstheorie die Dichotomie zwischen Gefühl und Ratio-
nalität immer wieder reifizieren. Insbesondere seine Unterscheidung 
zwischen Vergemeinschaftung und Vergesellschaftung macht dies 
nochmals deutlich. Erstere sieht er dann vorrangig in affektuellen 
und habituellen Mustern verwurzelt, während die Vergesellschaftung 
primär auf rationalen Motiven gegründet gesehen wird: 

»›Vergemeinschaftung‹ soll eine soziale Beziehung heißen, wenn 
und soweit die Einstellung des sozialen Handelns – im Einzelfall 
oder im Durchschnitt oder im reinen Typus – auf subjektiv ge-
fühlter (affektueller oder traditionaler) Zusammengehörigkeit der 
Beteiligten beruht. Vergesellschaftung‹ soll eine soziale Beziehung 
heißen, wenn und soweit die Einstellung des sozialen Handelns 
auf rational (wert- oder zweckrational) motivierten Interessenaus-
gleich oder ebenso motivierter Interessenverbindung beruht«.68 

Erst mittels der überscharfen Dichotomisierung von gefühlter Ge-
meinschaft und rationaler Gesellschaft gelangt Weber zu einer Sozio-
logie der abendländlichen Rationalisierung, die dann als Entzaube-
rung der Welt das Projekt der Moderne als einer aufgeklärten Gesell-
schaft fortzuschreiben beansprucht. Nur auf diesem Wege kommt er 
zu einer Herrschaftssoziologie, welche die Vergemeinschaftung durch 
charismatische Führung sehr wohl in intimer Weise kennt und zu 
beschreiben weiß, dann aber die rationale bürokratische Herrschaft 
als die eigentliche Form der modernen Gesellschaft ansieht. 

Gefühl und Vernunft sind hier beide noch gute Bekannte, die sich 
aber nun mit der gesellschaftlichen Evolution über den ›Geist des 
Protestantismus‹ immer klarer voneinander trennen. Wenngleich 
noch beide verstehend zu erschließen sind, erscheinen sie mit Weber 
gerade dadurch unwiderruflich separiert, als dass sie von ihm in ein 
eindeutiges hierarchisches Verhältnis gebracht wurden. Die idealty-
pische Vernunft – sei sie zweck- oder wertrational – ist im Sinne des 
ausgeschlossenen Dritten eben nicht mehr als ein durch und durch 
von Emotion durchsetzter Prozess zu denken. 

Affekt und Emotion rücken nicht nur an eine Stelle, die soziolo-
gisch nicht mehr von Interesse ist und die man nun am besten den 
Psychologen überantwortet. Die Unterscheidung zwischen einer ›ver-
stehenden Soziologie‹, die ihre Arbeit auf die Analyse sinnhafter Mo-
tivkonstellationen beschränkt, und einer ›verstehenden Psychologie‹, 
die sich dann auch um Emotionen kümmern mag, wird hierdurch 
gearadezu konstitutiv für die junge Disziplin der Soziologie.69 

68	 Weber (2007, 16 f.).
69	 »Die rationale Überlegung eines Menschen: ob ein bestimmtes Handeln 

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

312

Diese kann nun erst über den Umweg der Rationalisierung jene 
Gesellschaft erfinden, die dann ihren eigenen wissenschaftlichen Ge-
genstand konstituiert. Steht die Soziologie dann erst einmal in dieser 
Form auf der Bühne, so kann sie als typisches Kind der Moderne die 
hiermit verbundenen Rationalitätsvorstellungen als wissenschaftlich 
fundierte Ansprüche in den gesellschaftlichen Diskurs mit einbrin-
gen.70 

Alfred Schütz und Thomas Luckmann:  
sprachlich vermittelte Vergemeinschaftung 

Die zweite Station, die wir hier mit Blick auf das Verhältnis von Ver-
nunft und Emotion anlaufen möchten, ist die Sozialphänomenologie, 
wie sie von Alfred Schütz begründet und später durch Peter Berger 
und Thomas Luckmann weiterentwickelt wurde. Während Weber 
den ›subjektiv gemeinten Sinn‹ als methodologisches Konstrukt 
begriff, über das sich handlungsbestimmende Motive idealtypisch 
beschreiben lassen, ging es Schütz darum, mit Husserl das Fass des 
Bewusstseins weiter zu öffnen, um auf diesem Wege eine Ahnung zu 
bekommen, was mit dem Begriff ›subjektiv‹ eigentlich gemeint sein 
könnte. Über die Differenzierung von Erleben und Reflexion gelangt 
Schütz zunächst zu der Einsicht, dass Handeln und Handlung nicht 
dasselbe seien, da die Zeitverhältnisse des Verhaltensvollzugs und 
der Sinndeutung dieses Verhaltens durch das Bewusstsein ausein-
anderfallen. 

Mit dem Primat: »Vor jedem Handeln steht, wie gesagt, ein 
Entwurf«71 wird diese Unterscheidung dann zwar nicht auf theore-
tischer, jedoch auf methodologischer Ebene wieder zurückgenom-

bestimmter gegebener Interessen nach den zu erwartenden Folgen förder-
lich sei oder nicht und der entsprechend dem Resultat gefasste Entschluss 
werden uns nicht um ein Haar verständlicher durch ›psychologische‹ 
Erwägungen. Gerade aber auf solchen rationalen Voraussetzungen baut 
die Soziologie (einschließlich der Nationalökonomie) die meisten ihrer 
›Gesetze‹ auf. Bei der soziologischen Erklärung von Irrationalitäten des 
Handelns kann die verstehende Psychologie in der Tat unzweifelhaft 
entscheidend wichtige Dienste leisten. Aber das ändert an dem metho-
dologischen Grundsachverhalt nichts« (Weber 2007, 14 f.).

70	 Die Einsicht, dass die Soziologie selbst die Begriffe und Konzepte mitpro-
duziert hat, die dann erst die Gesellschaft erschufen, also die Soziologie 
selbst als metrische und normative Agentur in die Arena des Sozialen 
eintritt, haben in jüngerer Zeit Bruno Latour (2007) und Armin Nassehi 
(2006a) von zwei verschiedenen Seiten her aufgezeigt. 

71	 Schütz (2003, 465).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


313

men. Weiterhin Weber folgend erscheinen Motivstrukturen nun als 
der eigentliche Gegenstand der soziologischen Analyse, während die 
innerpsychischen komplexen Verschachtelungen von Sinneswahrneh-
mung, Gefühl und Reflexion außer Acht gelassen werden können. 
Was ›wirklich‹ im Bewusstsein vor sich geht, wird in den Bereich der 
Protosoziologie verwiesen. Demgegenüber kann sich die soziologi-
sche Analyse darauf beschränken, der Lebenswirklichkeit der unter-
suchten Akteure plausible Motive zu unterstellen.72 Die vermeintliche 
Realität des Bewusstseins führt dann paradoxerweise auch in der so 
genannten phänomenologischen Soziologie dazu, die Eigenarten des 
Bewusstseinsvorgangs wieder auszublenden. 

Entsprechend der Generalthese der Perspektivenübernahme bleibt 
für den Soziologen mit Berger und Luckmann nur noch die »Aufga-
be« übrig, »die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichzeit zu 
konstruieren«.73 Mit Weber – und mit Husserl über Weber hinaus-
gehend – setzt man theoretisch bei den Tatsachen des Bewusstseins 
an, um dann forschungspraktisch jedoch weiterhin Émile Durkheims 
Diktum zu folgen, dass man Soziales eben nur durch Soziales erklä-
ren könne. Empirisch hat sich die »Wissenssoziologie« entsprechend 
lediglich damit zu »beschäftigen, was in der Gesellschaft als ›Wissen‹ 
gilt«.74 Als wissenschaftliche Disziplin kann eine so verstandene So-
ziologie nur dadurch zu sich selbst kommen, dass sie den sprachlichen 
Common Sense zum Ausgangspunkt ihrer Untersuchung macht.75 
Ihre wissenschaftliche Aufgabe besteht dann lediglich noch in der 
Typisierung von Typisierungsleistungen.76 Aus dieser Perspektive 

72	 Siehe vor allem Schütz (1981).
73	 Berger/Luckmann (2003, 3).
74	 »Wie ist es möglich, daß subjektiv gemeinter Sinn zu objektiver Fakti-

zität wird? Oder, in der Terminologie Webers und Durkheims: Wie ist 
es möglich, daß menschliches Handeln (Weber) eine Welt von Sachen 
hervorbringt? So meinen wir denn, daß erst die Erforschung der gesell-
schaftlichen Konstruktion der Wirklichkeit – der ›Realität sui generis‹ 
– zu ihrem Verständnis führt. Das glauben wir, ist die Aufgabe der Wis-
senssoziologie« (Berger/Luckmann 2003, 20).

75	 Folgerichtig gilt dann auch, dass »Wissenssoziologie Sprachsoziologie 
voraussetzt«. Mit Blick auf die Legitimation gesellschaftlicher Ordnung 
gilt dann, dass »Wissenssoziologie ohne Religionssoziologie unmöglich 
ist« (Berger/Luckmann 2003, 197), denn der die Sinnordnung legitimie-
rende Glauben muss sich ja selbst als objektivierbarer sinnhafter Aufbau 
der Wirklichkeit in der Sprache wiederfinden.

76	 Entgegen dem im Titel ›phänomenologische Soziologie‹ noch anklin-
genden Rekurs auf die sozialen Tatsachen des Bewusstseins wird Letz-
teres jedoch nach dem vermeintlichen Einschluss durch Schütz wieder 
ausgeschlossen, wie auch Richard Grathoff anmerkt: »Nur der erste 

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

314

(und nur aus dieser Perspektive) erscheint dann alles, worüber wir 
reden, als sozial konstruiert. 

Ein so verstandener Sozialkonstruktivismus erzeugt seine eigene 
Grenze gegenüber biologischen und psychologischen Prozessen. Er 
kann nicht über den Common Sense sprachlicher Typisierungspro-
zesse hinausgelangen, denn etwas anderes als sprachliche Konstruk-
tionen kann er nicht mehr untersuchen. Noch stärker als bei Weber, 
der ein empirisches Gespür für nicht sprachliche Vergemeinschaf-
tungsprozesse hatte, geraten hierdurch Gefühle, Affekte und non-
verbale Sinneswahrnehmungen weitgehend aus dem Blickwinkel der 
soziologischen Analyse, denn das Gesellschaftliche findet hier nur 
noch im Medium der Sprache statt.77

George Simmel: wechselseitige Affizierung 

Demgegenüber ergibt sich mit Georg Simmel die Möglichkeit, auch 
Gefühle als Medium der Vergesellschaftung zu betrachten. Nicht 
mehr ein bestimmter Inhalt – etwa das, worauf eine bestimmte 
sprachliche Typisierung verweist –, sondern die Form, wie Menschen 
miteinander verflochten werden können, bildet hier die Grundlage 
des Sozialen. All jene Regungen und Ausdrucksformen, welche in 

Teil des sinnhaften Aufbaus der Wirklichkeit hatte strenge ›Konstituti-
onsanalysen in der phänomenologisch reduzierten Sphäre‹ durchgeführt 
– bei seinen Analysen des Fremdverstehens und der Struktur der Sozi-
alwelt war die ›streng phänomenologische Betrachtungsweise‹ bereits 
verlassen worden (SA 137). Nun erklärt er allerdings, und darin liegt 
die Erweiterung seines Wissenschaftsbegriffs, es gehe um eine Wissen-
schaft der ›Phänomene der mundanen Intersubjektivität‹, die nichts mit 
den Konstitutionsbedingungen in der phänomenologisch reduzierten 
Sphäre‹ zu tun habe (GA 1, 138). Die geforderte Wissenschaft habe 
die ›invarianten eigenwesentlichen Strukturen einer Gemeinschaft‹. [...] 
Im Sinnhaften Aufbau sollen Sinnanalysen des Handlungserlebens des 
einsamen Ichs (die Konstruktion subjektiver Sinnzusammenhänge) mit 
den Strukturanalysen der Sozialwelt (objektiver Sinnzusammenhänge) 
in die Stimmigkeit eines korrelativen Zusammenhangs kommen, indem 
eine Ersetzung dieser subjektiven Sinnzusammenhänge durch objektive 
Sinnzusammenhänge verlangt und zum methodologischen Primat der 
Wissenschaften gemacht wurde. In dieser Erwartung verbergen sich die 
Prämissen eines cartesianischen Ansatzes« (Grathoff 1995, 47 f.). 

77	 Der Versuch von Keller, die Gefühle in die soziologische Perspektive 
zu integrieren, rekurriert dann konsequenterweise auch nicht mehr auf 
sozialphänomenologische Forschungsliteratur, sondern auf die poststruk-
turalistischen französischen Diskurse (Keller 2008).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


315

eine funktionale Form der gegenseitigen Affizierung münden, sind 
nun für die soziologische Analyse von Bedeutung: 

»Jene Einheit der Vergesellschaftung kann, je nach der Art und 
Enge der Wechselwirkung, sehr verschiedene Grade haben. [...] Ich 
bezeichne nun alles das, was in den Individuen, den unmittelbar 
konkreten Orten aller historischen Wirklichkeit, als Trieb, Inter-
esse, Zweck, Neigung, psychische Zuständlichkeit und Bewegung 
derart vorhanden ist, daß daraus und daran die Wirkung auf andre 
und das Empfangen ihrer Wirkungen entsteht – dieses bezeichne 
ich als den Inhalt, gleichsam die Materie der Vergesellschaftung«.78 

Hieraus ergibt sich die Möglichkeit einer »Soziologie der Sinne«79. 
Sehen, Hören, Schmecken und Riechen sowie die hiermit verbunde-
nen Lust- und Unlustgefühle sind nun als konstitutionelle Bestand-
teile sozialer Prozesse zu begreifen und auf diesem Wege lässt sich 
dann beispielsweise der Unterschied zwischen Großstadt- und Land-
leben auch aus der Perspektive des sinnlichen Nahbereichs heraus 
rekonstruieren. 

Wie Staubmann feststellt, ist für Simmel soziales Verstehen kei-
ne an sprachlichen Sinn gebundene Operation mehr, sondern schließt 
(auch) eine Art von »affektiver ›Empathie‹« mit ein, »ohne die sich 
die Individualität anderer Personen« nicht erschließen würde.80 
Schon die Augen konstituieren durch die Möglichkeit des Sehens 
und Gesehenwerdens eine vorsprachliche Sozialform. Mit Simmel 
entstehen dichte Beschreibungen, entsprechend denen jeweils gegen-
standsbezogen zu schauen ist, was alles an der Konstitution des So-
zialen beteiligt ist. In methodologischer Hinsicht ergibt sich hieraus 
die Konsequenz, dass man nicht mehr von vornherein wissen kann, 
worauf man alles die Aufmerksamkeit zu lenken hat, wenn man nach 
dem Sozialen sucht. Die Simmelschen Analysen erscheinen entspre-
chend recht komplex und lassen sich nicht mehr unter ein einfaches 
metatheoretisches Schema subsumieren.

Talcott Parsons: Affekte als Erfolgsmedium

Auch Talcott Parsons ›struktur-funktionale‹ Handlungstheorie ist 
theorietechnisch so angelegt, dass Emotionen in der Genese des So-
zialen eine eigenständige Rolle spielen können. Möglich wird dies 
durch eine systemtheoretische Perspektive, die Handlungen nicht 

78	 Simmel (1992, 18).
79	 Simmel (1992, 722 ff.). 
80	 Staubmann (2004, 151). 

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

316

mehr als willentlichen Akt eines intentional handelnden Subjekts 
begreift. Stattdessen wird eine Handlung nun als eine Einheit verstan-
den, welche aus verschiedenen Komponenten zusammengesetzt ist 
(›unit act‹). Sie ist entsprechend nicht mehr allein durch sprachlichen 
Sinn bzw. den sinnhaften Bezug auf Normen und Regeln zu begrei-
fen, sondern erscheint als systemische Verwobenheit unterschiedli-
cher kognitiver und affektiver Dimensionen. 

Zu nennen sind hier: die kognitiv-instrumentelle Dimension, 
die im Sinne eines rationalen Zweck-Mittel-Verhältnisses auf Ziel-
erreichung ausgerichtet ist; eine evaluative Dimension, die darauf 
ausgerichtet ist, dass das System sich über Zeit hält, also zu einer 
Form der Integration von Gesellschaft und Individuum findet; sowie 
eine affektiv-kathektische Komponente, die das System mit Energie 
versorgt. Werte, Normen, Affekte und institutionalisierte Hand-
lungsskripte bilden im Hinblick auf ihre soziale Wirkung also eine 
untrennbare Einheit:

»Erst wenn Werte als Teile von Komplexen institutionalisiert 
sind, die informationelle mit hochgradig energetischen Kompo-
nenten kombinieren, vermögen sie einen nennenswerten Einfluß 
auf soziale Prozesse zu gewinnen. Doch selbst dann ist nicht die 
Wertkomponente allein, sondern der gesamte institutionalisierte 
Komplex die eigentliche Determinante; ohne die Wertkomponente 
wäre allerdings der Modus der Determinierung ein anderer«.81

Insbesondere in seinen späteren Arbeiten greift Parsons vermehrt auf 
die psychoanalytische Theorie Sigmund Freuds zurück und über-
nimmt von dort das »Konzept der Kathexis als der ›emotional‹ un-
termauernden Bindung (commitment)«.82 Einfach gesagt wird nun 
davon ausgegangen, dass der einzelne Mensch nur dann bereit ist, 
einen Beitrag zur Gesellschaft zu leisten, bzw. sich deren Normen an-
zupassen, wenn er von dieser einen »Ausgleich« zu »seinem eigenen 
›Affekthaushalt‹« bekommt. Sein soziales Engagement und Wohlver-
halten müssen sich sozusagen für ihn auch emotional lohnen. Affekte 
gewinnen hiermit innerhalb der Kommunikation eine zentrale Rolle. 
Sie erscheinen nun »im Sozialsystem« als das »verankerte generali-
sierte Medium auf der allgemeinen Handlungsebene«.83

Aus dieser Theorieperspektive ergibt sich die Konsequenz, dass 
in der Rekonstruktion und Analyse gesellschaftlicher Prozesse nicht 
nur eine Kommunikation über Gefühle, sondern auch die Kom-

81	 Parsons/Platt (1990, 57 f.).
82	 Parsons/Platt (1990, 36).
83	 Parsons/Platt (1990, 36).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


317

munikation durch Gefühle in Rechnung zu stellen ist.84 Neben den 
sinnvermittelten Medien, in denen Bedeutungen und Werte emotio-
nal aufgeladen sind, ergibt sich hierdurch die Möglichkeit, Affekte 
und Emotionen als eigenständiges »Erfolgsmedium« zu betrachten, 
über das sich in sozialen Systemen dann Solidaritäten mobilisieren 
lassen.85 

Wie Staubmann feststellt, ist Affekt dann nicht mehr nur als eine 
»Eigenschaft von einzelnen ›Menschen‹ zu betrachten«, sondern muss 
nun als ein generalisiertes und überpersonales Medium erscheinen, 
das Kommunikation und Interaktion in bestimmte Bahnen lenkt, 
indem die Möglichkeiten und Bedingungen von Solidarisierung oder 
Ablehnung im Sinne kollektiver emotionaler Prozesse kontrolliert 
werden.

Karl Mannheim und Pierre Bourdieu: 
Praxeologische Wissenssoziologie

Auch bei Karl Mannheim ist der Weg, Gefühl und Emotion in die 
soziologische Analyse zu integrieren, nicht grundsätzlich verbaut. 
Mannheim unterscheidet zwischen der kommunikativen und der 
konjunktiven Erfahrung. Erstere meint die sprachlich typisierten 
Ausdrucksformen. Letztere bezeichnet demgegenüber den lebens-
praktischen Raum, aus dem heraus erst Unterscheidungen und Be-
zeichnungen getroffen werden. Am Beispiel seiner Untersuchungen 
zum Konservatismus konnte Mannheim aufzeigen, dass Liberale und 
Konservative sich weniger durch den Gebrauch bestimmter Begriffe 
unterscheiden denn durch einen differierenden Denkstil, der Dingen 
und Konzepten einen anderen Sinn verleiht.86 

Wir finden mit Mannheim somit unterschiedliche Handlungsori-
entierungen vor, welche mehr in einer geteilten Lebenspraxis und 
geteilten Bezugsproblemen denn in sprachlich institutionalisierten 
Wissensbeständen gegründet sind. Hierdurch ergibt sich die Mög-
lichkeit einer Gesellschaftsanalyse, welche auch die sinnlichen, kör-
perlichen und affektiven Aspekte von Lebenspraxis mit einbezieht. So 
werden dann auch Gesten und Körperhaltungen als Ausdruck eines 
gesellschaftlichen Habitus begreifbar.87 Das Soziale konstituiert sich 

84	 Parsons unterscheidet dabei zwischen ›expressiver‹ und ›kognitiver Sym-
bolisierung‹ (vgl. Parsons/Platt 1990, 32 ff.). Eine diesbezügliche explizite 
Differenzierung findet sich bei Parsons schon in ›The Social System‹ 
(Parsons 1951). 

85	 Vgl. Baecker (2005, 220).
86	 Mannheim (2003).
87	 Siehe zu einem auf den Mannheimschen Arbeiten beruhenden Habi-

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

318

vorrangig als eine gemeinsame Praxis und unterschiedliche soziale 
Praxen lassen dann erst in einem zweiten Schritt jene semantischen 
Differenzen entstehen, welche sich in den bekannten ideologischen 
Auseinandersetzungen der verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen 
manifestieren. 

Insbesondere mit Pierre Bourdieu lässt sich sowohl in theoretischer 
als auch in methodologischer Hinsicht die Textorientierung einer 
Soziologie überwinden, die nur auf sprachliche Rationalität setzen 
kann. Emotionales Ausdrucksverhalten und körperliche Haltungen 
sind nun als konstitutionelle Bestandteile des Sozialen zu begreifen. 

An dieser Stelle lohnt es sich, etwas ausführlicher auf die Bour-
dieusche Konzeption von Habitus und Feld einzugehen. Über den 
Habitus nistet sich das Soziale in den Körper, d.h. in das biologische 
Individuum ein. »Der Körper ist in der sozialen Welt, aber die sozi-
ale Welt steckt auch im Körper«.88 Erst als sozialisierter Körper ist 
das Individuum in der Lage, in einem sozialen Feld angepasst und 
erfolgreich zu agieren. Der Habitus lässt das Gesellschaftliche im Ein-
zelnen erscheinen, denn es gibt »in jedem sozialisierten Individuum 
kollektive Anteile, also Eigenschaften, die für eine ganze Klasse von 
Akteuren gelten und durch die Statistik ans Licht zu bringen sind«89. 

Der Habitus entspricht dem inkorporierten, praktischen Wissen, 
welches notwendig ist, um den »Spiel-Sinn« für die spezifischen 
Regeln eines gesellschaftlichen Feldes zu gewinnen. Dieses Wissen 
besteht weniger aus bewusster Reflexion denn aus impliziten Hand-
lungsschemata, die nur durch die Konditionierung wiederholter und 
regelmäßiger Praxis zu erwerben sind: »Der gute Spieler, gewisser-
maßen das Mensch gewordene Spiel, tut in jedem Augenblick das, 
was zu tun ist, was das Spiel verlangt und erfordert. […] Das läßt 
sich durch mechanische Befolgung einer expliziten und – so sie exi-
stiert – kodifizierten Regel nicht erreichen«.90 Auch wenn der Habi-
tus als unbewusst agierende Struktur91 anzusehen ist, so gestaltet er 

tusbegriff Panofsky (2002). Siehe zu einer Methodologisierung dieser 
Perspektive Bohnsack (2007).

88	 Bourdieu (2001, 194).
89	 Bourdieu (2001, 201).
90	 Bourdieu (1992, 83).
91	 Der Begriff des Unbewussten ist bei Bourdieu keinesfalls im psychoana-

lytischen Sinne als ein verborgener Triebkonflikt zu verstehen, sondern 
bezeichnet den riesigen Komplex verkörperten Wissens, der durch ver-
gangene Erfahrungen geformt wird, der – da er eben seinem eigenen 
Erkenntnisvorgang selbst entspricht – sich nicht seiner eigenen Bedin-
gungen bewusst sein kann: »Das ›Unbewußte‹ [...] ist in Wirklichkeit 
nämlich immer nur das Vergessen der Geschichte, von der Geschichte 
selber erzeugt, indem sie die objektiven Strukturen realisiert, die sie in 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


319

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

paradoxerweise gerade dadurch Freiheitsgrade im Handeln, indem 
er die Trägheit der vergangenen Erfahrungen als gefühlte Identität 
gegen die aktuellen Verhältnisse setzt.92 Ein ausgeformter Habitus 
muss deshalb nicht notwendigerweise im Einklang mit den aktuellen 
Verhältnissen stehen.93 

Wenngleich Bourdieu nicht explizit an einer originär soziologi-
schen Entscheidungstheorie gearbeitet hat, so leistet seine Habitus-
konzeption dennoch insofern einen wichtigen Beitrag, als sie – jen-
seits eines subjektphilosophischen Verständnisses von Intentionalität 
– aufzeigt, wie Überindividuelles im Individuum wirksam werden 
kann. ›Entscheiden‹ darf nicht mehr nur als Leistung eines einzelnen, 
vernunftbegabten Individuums angesehen werden. Diese Auffassung 
stellt für Bourdieu einen typischen scholastischen Irrtum einer von 
den Ursprüngen des eigenen Seins und Denkens entfremdeten elitären 
Position dar: 

den Habitusformen herausbildet, diesen Scheinformen der Selbstver-
ständlichkeit. Als einverleibte, zur Natur gewordene und damit als solche 
vergessene Geschichte ist der Habitus wirkende Präsenz der gesamten 
Vergangenheit, die ihn erzeugt hat. Deswegen macht er die Praktiken re-
lativ unabhängig von den äußeren Determiniertheiten der unmittelbaren 
Gegenwart« (Bourdieu 1997b, 105).

92	 »Der Habitus ist jene Präsenz der Vergangenheit in der Gegenwart, die 
die Präsenz des Kommenden in der Gegenwart möglich macht. Dar-
aus folgt zunächst, daß der Habitus, da er über eine eigene Logik (lex) 
und eigene Dynamik (vis) verfügt, nicht mechanisch einer äußerlichen 
Kausalität unterworfen ist, daß er vielmehr gegenüber der direkten und 
unmittelbaren Determinierung durch die gegebenen Umstände einen 
Freiheitsraum gewährt – dies im Widerspruch zum mechanischen Mo-
mentanismus« (Bourdieu 2001, 270).

93	 »Der Habitus kennt das Mißlingen, er kennt kritische Momente des 
Mißverhältnisses und Mißklangs« (ders.: 208). Auch kann ein Habitus in 
sich zerrissen und gespalten sein, unterschiedliche Geschichten vereinend. 
Die Sozialisation im Feld erscheint dabei selbst als ein Prozess unter-
schiedlicher »Integrationsstufen, die vor allem ›Kristallisationsstufen‹ 
des eingenommenen Status entsprechen. So läßt sich beobachten, daß 
widersprüchliche Positionen, die auf ihre Inhaber strukturelle ›Doppel-
zwänge‹ ausüben können, oft zerrissene, in sich widersprüchliche Habi-
tus entsprechen, deren innere Gespaltenheit Leiden verursacht. [...] Dies 
ist insbesondere dann der Fall, wenn ein Feld eine tiefe Krise durchmacht 
und seine Regelmäßigkeiten (oder sogar seine Regeln) grundlegend er-
schüttert werden« (Bourdieu 2001, 270).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


320

Gefühl und Gesellschaft

»Die Vorstellung von ›freiwilligem Entschluß‹, die schon Gegen-
stand so vieler Abhandlungen war, führt zu der Annahme, daß 
jeder Entscheidung, die als theoretische Wahl zwischen als solchen 
konstituierten theoretischen Möglichkeiten aufgefaßt wird, zwei 
Denkoperationen vorangehen: erstens das Aufstellen der vollstän-
digen Liste der Wahlmöglichkeiten; zweitens das Feststellen und 
vergleichende Bewerten der unterschiedlichen Strategien im Hin-
blick auf ihre Folgen. 
Dieser völlig unrealistischen Vorstellung vom gewöhnlichen Han-
deln – sie liegt der ökonomischen Theorie mehr oder weniger 
explizit zugrunde, die auf der Idee beruht, allem Handeln gehe ein 
gedanklich vorbereiteter, expliziter Plan voraus – ist wohl beson-
ders typisch für die scholastische Sicht, diese Erkenntnis, die sich 
selbst nicht erkennt, weil sie das Privileg verkennt, das sie dazu 
bringt, den theoretischen Blickpunkt, die detachierte, praktische 
Sorgen ledige und, mit Heidegger zu sprechen, ›ihrer selbst als in 
der Welt Seiendes entrückte‹ Betrachtung zu privilegisieren«.94

Rationales Handeln braucht bei Bourdieu nicht mehr »als Ergebnis 
einer Entscheidung« gedacht zu werden, die auf »Überlegung beruht, 
also auf der Prüfung der möglichen Folgen der Wahl zwischen ver-
schiedenen Alternativen und auf der Abwägung der Vorteile der ver-
schiedenen Handlungen im Hinblick auf ihre Folgen«95 – dem würde 
unter dem Druck der Praxis schon der Mangel an Zeit entgegenste-
hen, um das hierzu erforderliche Wissen einzuholen. Im Gegensatz 
zur Rational-Choice-Theorie braucht dem Handeln auch keine Ab-
sicht mehr unterstellt zu werden. ›Entscheiden‹ muss im Sinne einer 
realitätsnahen praxeologischen Konzeption eher als ein praktischer 
bzw. sozialer Sinn verstanden werden, der unter den spezifischen 
Selektionsbedingungen eines Feldes erst erlernt bzw. eingeübt wird 
und nicht im Sinne eines intentionalen Handelns verstanden werden 
kann. Die Habituskonzeption erlaubt es, »Spontaneität und Kreati-
vität [...] ohne das Zutun einer kreativen Absicht«, »Zweckhaftigkeit 
[...] ohne bewußtes Anstreben von Zwecken, Regelhaftigkeit [...] 
ohne Befolgen von Regeln« zu erklären.96

94	 Bourdieu (2001, 176 f.). Bourdieus Analyse wendet sich hier selbstrefle-
xiv den Grundlagen des eigenen Denkens und Erkennens zu und bringt 
hiermit die Subjektivität wieder in den Analyseprozess ein, jedoch als 
eine objektivierte ›Subjektivität‹, die nun in ihrer jeweiligen Rationalität 
als eine historisch und sozial bedingte Subjektivität begriffen wird.

95	 Bourdieu (2001, 282 f.).
96	 Bourdieu (2001, 176).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


321

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

Strategien stellen für Bourdieu keine abstrakten Antworten auf 
abstrakte Situationen dar, sondern definieren sich nur »im Hinblick 
auf die Impulse, die in der Welt selbst angelegt sind«.97 Erst der 
Habitus konstituiert hier die spezifischen Selektionsbeziehungen 
zur Umwelt, die bestimmen, was als Information zu betrachten und 
was als nichtssagend zu ignorieren ist. Rationalität kann deshalb 
niemals unabhängig von dem sozialen Raum verstanden werden, 
der die Bedingungen für eben diese Rationalität erzeugt. Das, was 
im scholastischen Sinne als Rationalität angesehen wird, ist dabei 
selbst nur als eine spezifische, historisch bedingte Erkenntnisform 
zu betrachten, die jedoch von ihren Bedingungen absieht, weil un-
ter denjenigen Menschen, welche diese Erkenntnisform anwenden, 
ein historisch bedingter Konsensus über den Sinn dieser Form zu 
bestehen scheint.98 All dies sind Prozesse, die körperlich erlebt und 
getragen werden und hiermit hochgradig von ›Gefühl‹ durchsetzt 
sind. Der Habitus ist der gefühlte praktische Sinn, was in in einer 
konkreten Situation zu tun ist.

Niklas Luhmann: Autopoiesis 
operational geschlossener Systeme

Auf den ersten Blick scheint die Luhmannsche Systemtheorie ähnlich 
weit weg von einer Soziologie der Gefühle wie die Schützsche Sozi-
alphänomenologie. Kommunikation und Bewusstsein scheinen hier 
vorrangig im Medium Sinn zu operieren und zudem werden das Be-
wusstsein und der Körper des Menschen in die Umwelt der sozialen 
Systeme verbannt. Wenn wir genauer hinschauen, können wir jedoch 
feststellen, dass gerade die operative Trennung von Bewusstseins- 
und Kommunikationssystemen einen Raum eröffnet, Gefühle als 
einen soziologischen Gegenstand zu entdecken. Bei Luhmann finden 
sich hierzu durchaus einige bemerkenswerte Ansätze. 

Rekapitulieren wir kurz die Grundgedanken der Systemtheorie, 
bevor wir diesen Hinweisen etwas ausführlicher folgen: Die Leit-
unterscheidung der modernen Systemtheorie ist die Differenz von 
System und Umwelt.99 Ein System ist dabei als Funktion seiner selbst 

97	 Bourdieu (2001, 283).
98	 »Die Logik ist das Unbewußte einer Gesellschaft, die die Logik erfunden 

hat. Die logische Handlung, wie Pareto sie definiert, oder das rationale 
Handeln im Sinne Webers sind Handlungsweisen, die, da sie für den, der 
sie vollzieht, wie für den, der sie beobachtet, den gleichen Sinn haben, 
nichts ihnen äußerliches kennen, keinen Überschuß an Sinn außer dem, 
daß sie von den historischen und sozialen Bedingungen dieser perfekten 
Durchschaubarkeit absehen« (Bourdieu 2001: 205 f.).

99	 Die Form des Systems nimmt hier die Form eines Paradoxons an, denn 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


322

Gefühl und Gesellschaft

anzusehen und erzeugt sich entsprechend seinen internen Funktionen 
als Differenz zur Umwelt. Je nachdem, was und wie ein Beobachter 
unterscheidet, können in einer Welt verschiedenste System-Umwelt-
Differenzen beobachtet werden. 

So wie ein Organismus als eine systemische Einheit verstanden 
werden kann, welche sich in ihren Körpergrenzen in einer Umwelt 
reproduziert (in der sie Nahrung und Luft zum Atmen findet und 
die auch andere Organismen beinhaltet), kann auch eine einzelne 
Zelle als ein System verstanden werden, das sich in seiner Umwelt 
reproduziert, die wiederum aus anderen Zellen und Organen besteht 
(etwa aus dem sie umgebenden, Blutgefäße beinhaltenden Gewebe, 
aus dem sich die Zelle versorgen kann).100 Nicht der Gegenstand, 
noch die Größe, noch das Medium, dessen sich die Selbstreprodukti-
on bedient, bestimmen, ob es sich um ein System handelt oder nicht, 
sondern nur die reproduktive Funktion selbst, und in diesem Sinne 
ließe sich theoretisch auch über ein System der Gefühle nachden-
ken, das seine Reproduktionsbedingungen darin findet, dass Gefühle 
Gefühle auslösen, und das dann anderes – Sprache, Körper, soziale 
Verhältnisse etc. – nutzt, um sich selbst zu reproduzieren. 

Soziale Systeme – um nun von der allgemeinen zur soziologischen 
Systemtheorie zu kommen – finden ihren Ausgangspunkt im Bezugs-
problem der doppelten Kontingenz: Wenn sich zwei kommunikati-
ons- und lernfähige Organismen begegnen – die als eigenständige 
Systeme ja als autonom anzusehen sind –, stellt sich die Frage, wie 
es unter der wechselseitigen Unsicherheit darüber, was in dem jeweils 
anderen nun vorgehe, dennoch zu Bindungen bzw. zur Herausbil-
dung eines sozialen Systems kommen kann.101  Das Soziale und Ver-

die Differenz zwischen System und Umwelt, die dieses System setzt, 
wird wieder in das System eingeführt. Luhmann greift zur formalen Be-
schreibung dieses selbstreferenziellen Prozesses auf den Kalkül der Form 
von Spencer-Brown (1972) zurück, indem als ›erster‹ Beobachtungsakt 
ein Unterschied, ein ›Etwas‹ gegenüber dem ›unmarked space‹ gesetzt 
wird, um dann diesen Unterschied als zweiten Schritt der Systembildung 
wieder in sich selbst einzuführen. Während in der klassischen Logik 
selbstbezügliche Formen als Paradoxien verboten sind, ist es mathe-
matisch durchaus möglich, Gegenstände als Funktionen ihrer selbst zu 
beschreiben bzw. mit solchen Kalkülen zu rechnen.

100	Es ist durchaus angemessen, Zellen als eigenständige Systeme in einer 
Umwelt zu betrachten, die Organe, Körper oder gar Menschen enthält 
– etwa immer dann, wenn die Zellen das nicht tun, was sie eigentlich 
sollen (z. B. ein Geschwulst ausbilden).

101	Hierzu Luhmann: »Wir müssen uns jetzt der Frage stellen, wieso das 
Problem der doppelten Kontingenz »sich selbst löst«; oder weniger zu-
gespitzt formuliert: wie es dazu kommt, daß das Auftreten des Problems 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


323

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

bundene erscheinen aus dieser Perspektive unwahrscheinlicher und 
damit erklärungswürdiger als das unbezogene Nebeneinander zweier 
Organismen. Die Lösung des Problems liegt in der wechselseitigen 
Konditionierung von Erwartungsmustern. Da sich Menschen wech-
selseitig irritieren – und aufgrund ihrer neuronalen Plastizität prägen 
– lassen, erzeugen sie in einem Tanz wechselseitiger Orientierung 
ein Beziehungsmuster, das nach einer gewissen Zeit redundant wird 
und somit einem externen Beobachter als stabile Struktur erscheint. 
Soziale Systeme entstehen und stabilisieren sich dabei als Muster 
von Erwartungen und Erwartungserwartungen und »sobald diese 
sozialen Systeme konstituiert sind, dient ihre Kommunikation der 
Aufrechterhaltung der Redundanz ihrer Strukturen«.102 Im Design 
der Theorie sozialer Systeme wird dem Begriff der ›Kommunikation‹ 
dabei eine Schlüsselrolle zugewiesen. 

Unter dem Diktum, ›Kommunikation löst Kommunikation aus‹, 
wird die Anschlussfähigkeit von Kommunikationen zum zentralen 
genetischen Prinzip von Gesellschaft.103 Dies schließt Handeln oder 
einen Handelnden nicht aus, sieht aber beides als einen Zurechnungs-
prozess, der erst durch einen Beobachter – der auch die Kommunika-
tion sein kann – vollzogen wird. Erst die Selektion von Information 
und Mitteilung durch ein Verstehen entscheidet darüber, wer wie 
handelt. Hierdurch wird der Handlungsbegriff von seinen subjekt-
philosophischen Konnotationen befreit, die Frage, ob das Bewusst-
sein wirklich autonom entscheiden kann, wird hiermit irrelevant. 

einen Prozeß der Problemlösung in Gang setzt. Entscheidend dafür ist 
der selbstreferentielle Zirkel selbst: Ich tue, was Du willst, wenn Du 
tust, was ich will. Dieser Zirkel ist, in rudimentärer Form, eine neue 
Einheit, die auf keines der beteiligten Systeme zurückgeführt werden 
kann. [...] In dieser Einheit hängt die Bestimmung jedes Elements von 
der eines anderen ab, und gerade darin besteht die Einheit. Man kann 
diesen Grundtatbestand auch als eine sich selbst konditionierende Unbe
stimmtheit charakterisieren: Ich lasse mich von Dir nicht bestimmen, 
wenn Du Dich nicht von mir bestimmen läßt. Es handelt sich, wie man 
sieht, um eine extrem instabile Kernstruktur, die sofort zerfällt, wenn 
nichts weiter geschieht. Aber diese Ausgangslage genügt, um eine Si-
tuation zu definieren, die die Möglichkeit birgt, ein soziales System zu 
bilden. [....] Dies soziale System gründet sich mithin auf Instabilität. Es 
realisiert sich deshalb zwangsläufig als autopoietisches System. Es ar-
beitet mit einer zirkulär geschlossenen Grundstruktur, die von Moment 
zu Moment zerfällt, wenn dem nicht entgegenwirkt wird« (Luhmann 
1993, 166f.).

102	Baecker (2002, 12).
103	Eine ausführliche Diskussion des Kommunikationsbegriffes findet sich 

in Luhmann (1993, 191-241).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


324

Gefühl und Gesellschaft

Für die Kommunikation ist einzig und allein von Bedeutung, was 
als Bedeutung in den kommunikativen Anschlüssen gewählt wird.

Nicht der Akteur mit seinem Bewusstsein und den hierin erschei-
nenden Intentionen zählt innerhalb der sozialen Systeme, sondern 
einzig und allein die Kommunikation und das, was sie auslöst. Ge-
fühle, Gedanken oder Intentionen etc. sind dann und nur dann für so-
ziale Systeme strukturbildend, wenn sie kommunikativ thematisiert 
und adressiert werden.104 ›Psychische Systeme‹, d. h. Subjekte, sind 
deshalb – und hierin liegt eine der Provokationen der Systemtheorie 
– der Umwelt sozialer Systeme zuzurechnen. Ein soziales System stellt 
ein eigenständiges emergentes Phänomen dar, wenngleich es, um den 
beständigen Prozess von ›Kommunikationen, die Kommunikationen 
auslösen‹, in Gang zu halten, intelligenter, das heißt sinnlich wahr-
nehmender und sinnverstehender Wesen bedarf. Diese fungieren hier 
jedoch nur als Medium der Kommunikation, nicht als deren Essenz. 

Das, was ein Mensch denkt, fühlt oder handelt, beispielsweise 
wenn er etwa eine Zahlung zu leisten hat, muss das Wirtschaftssy-
stem nicht interessieren. Ebenso wenig interessiert es das Medizinsy-
stem, ob ein Arzt seine Arbeit unter den aktuellen Bedingungen gerne 
macht oder sich lieber andere Arbeitsverhältnisse wünschen würde. 
Soziale Systeme können die psychische Dimension von Menschen 
zwar in Rechnung stellen – etwa in Diskursen über das subjektive 
Erleben –, brauchen dies jedoch nicht zu tun, sondern können ohne 
weiteres die psychologischen Konditionen des Menschen, etwa seine 
Bedürfnisse und Wünsche, ›grob‹ missachten. 

Interessanterweise gelingt es mit Luhmanns Theoriedesign trotz 
seiner Trennung von Psyche und sozialem System leichter, Gefühle 
in einer soziologischen Analyse zu reflektieren denn in einer Schütz-
schen Sozialphänomenologie, die ihren methodologischen Fokus nur 
noch auf sprachlich vermittelte Motivstrukturen legen kann. Insbe-
sondere folgende Anknüpfungspunkte ergeben sich:

–	 Auf Ebene des psychischen Systems lässt sich zunächst auf einer 
phänomenologischen Ebene die Bedeutung von Empfindungen für 
die Konstitution des Selbst würdigen: Nicht mehr nur die sozial 
gespiegelte sprachliche Referenz auf ein ›Ich‹, sondern auch der 

104»Die unausgesprochene Einschätzung der Funktion von Kommunikation 
scheint auf den ersten Blick eine rein psychische Leistung zu sein und zu 
bleiben, gerade wenn sie nicht formuliert wird; [...] Eine genauere Ana-
lyse würde jedoch rasch zeigen, daß eine Verkapselung solcher Kalku-
lationen im Einzelbewußtsein keinerlei soziale Folgen hätte. Ein Beitrag 
zur Autopoiesis von Kommunikation kann nur über Kommunikation 
laufen, wie immer anspruchsvoll die Mitwirkung von Bewußtsein vor-
ausgesetzt wird. Soziale Resonanz ist nur zu gewinnen, wenn verstanden 
wird, um was es geht« (Luhmann 2000a: 61).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


325

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

Körper erscheinen nun als Fokus einer Selbstheit, die sich zugleich 
in Einheit und Differenz zum Körper konstituiert.105 Gerade mit 
Luhmann entgeht man hier einem Soziologismus, der Bewusstsein 
und die soziale Konstruktion der Wirklichkeit vorschnell inein-
anderschiebt. 

–	 Darüber hinaus gewinnt das Gefühl im Prozess der Autopoiesis 
des Bewusstseins eine eigenständige funktionale Rolle. Es erscheint 
nun als eine Form der psychischen Krisenbearbeitung, als »eine 
Art Immunsystem, das man als ›Gefühl‹ beschreiben und mit 
sprachlichen und kulturellen Formangeboten ausstatten kann«106. 
Das Gefühl springt gleichsam immer dann an, wenn Erwartungen 
(in einem positiven oder negativen Sinne) nicht erfüllt werden.107 

105	Bei Luhmann heißt es dann als eine Antwort auf die Frage, wie die 
Meinigkeit ins System des Bewusstseins kommt: »Die naheliegendste 
Vermutung ist, daß dies die Unterscheidung von Bewußtsein und Le-
ben leistet, d. h. die Beobachtung der ›eigenen‹ Körperlichkeit durch 
das Bewußtsein – eine Art Schwere oder vibrierende Kompaktheit der 
Befindlichkeit, die man jenseits aller Sonderzustände wie Müdigkeit 
oder Schmerz immer spürt und immer intentional beobachten kann, 
wenn man sie denkt. Das Bewußtsein kann, anders gesagt, nur durch 
Zuordnung zu diesem seinem leiblichen Leben zur Einheit aggregieren, 
und nur dadurch, daß es sich selbst zugleich von diesem Leben unter-
scheidet. Identifikation mit Hilfe des eigenen Leibes ist also gerade nicht: 
Identifikation mit dem eigenen Leib [...]. 

	 Es [das Bewußtsein] braucht, mit anderen Worten, nicht zu wissen, 
daß es mit ›seinem‹ Leben nicht identisch ist, und in der Tat ist dieses 
Wissen sehr schwer zu erreichen, gerade weil es konstitutiv ist für die 
Möglichkeit des Bewußtseins, sich selbst als Einheit zu wissen. Das dafür 
nötige ›andere‹ ist eben der ›eigene‹ Leib – und nicht etwa die Welt. Die 
Unterscheidung Bewußtsein/leibliches Leben spannt beides so eng zu-
sammen und ermöglicht innerhalb dieser Unterscheidung ein so rasches 
Hin und Her des Bezeichnens, daß diese fundamentale Unterscheidung 
kontinuierlich verwischt wird und eben deshalb so fraglos gegeben ist, 
daß man nicht darauf kommt, sein Bewußtsein in Abstraktion von der 
Autopoiesis des eigenen Lebens oder diese unter Absehung des Gedan-
kengangs des Bewußtseins zu erfahren« (Luhmann 1995b, 84).

106	Luhmann (1995b, 75).
107	»Die Form, in der ein individuelles psychisches System sich der Kon

tingenz seiner Umwelt aussetzt, kann im allgemeinen als Erwartung 
bezeichnet werden. [....] Bezogen auf psychische Systeme verstehen wir 
unter Erwartung eine Orientierungsform, mit der das System die Kon-
tingenz seiner Umwelt in Beziehung zu sich selbst abtastet und als eigene 
Ungewißheit in den Prozeß autopoietischer Reproduktion übernimmt. 
[....] Eine Erwartung sondiert ungewisses Terrain mit einer an ihr selbst 
erfahrbaren Differenz: Sie kann erfüllt oder enttäuscht werden, und dies 
hängt nicht allein von ihr selber ab. Erwartungen lassen sich zu Ansprü-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


326

Gefühl und Gesellschaft

–	 Drittens lassen sich gefühls- und empfindungsbasierte Prozesse 
auch als Mechanismen begreifen, mittels derer sich Bewusstsein 
und Kommunikation über das Medium Körperlichkeit aneinan-
derkoppeln lassen. Luhmann hat diese Koppelung als »Symbiosis« 
beziehungsweise mit Referenz auf die Kommunikation als »sym-
biotische Symbole« bezeichnet.108 Bestimmte kommunikative An-
gebote referieren hier zugleich auf körperliche Prozesse – beispiels-
weise auf Sexualität, physische Gewalt oder physische Bedürfnisse 
–, um die Wahrscheinlichkeit zu erhöhen, dass das Bewusstsein 
mitmacht. Macht, Liebe, Medizin und Wirtschaft setzen hier in 
ihrer jeweils spezifischen Form an und lassen so Arrangements 
wahrscheinlich werden, die ansonsten kaum zustimmungsfähig 
wären. Auf der anderen Seite lässt sich der Körper durch symbio-
tische Symbole dadurch sozialisieren, dass Semantiken angeboten 
werden, deren Körperbezug wiederum die Verwendung anderer 
symbiotischer Mechanismen moderiert, etwa indem dadurch die 
Möglichkeiten der Selbstbefriedigung eigener Bedürfnisse bloc-
kiert werden.109 

–	 Mit Luc Ciompi lässt sich dies weiterdenken und vermuten, dass 
bestimmte binäre Codes mit einer bestimmten Form gefühlsmä-
ßiger Affizierung einhergehen.110 Man denke beispielsweise an 
die Kommunikation von ›Vertrauen‹.111 Hier ist zu vermuten, 

chen verdichten. Das geschieht durch Verstärkung der Selbstbindung 
und des Betroffenseins, die man in die Differenz Erfüllung/Enttäuschung 
hineingibt und damit aufs Spiel setzt. [...] Entsprechend ist der Prozeß 
interner Anpassung an Erfüllung bzw. Enttäuschungen komplexer und 
erscheint im System als Gefühl« (Luhmann 1993, 362 ff.).

108	Luhmann (1998a, 378 ff.).
109	»Vor allem aber benötigen alle symbiotischen Symbole Selbstbefriedi-

gungsverbote. Sie sind darauf angewiesen, daß der Körper nach Maß-
gabe sozialer Konditionierungen benutzt wird und nicht unmittelbar 
nach dem, was das Bewußtsein ihm suggeriert. So erklärt sich, daß die 
positive Sexologie des 18. Jahrhunderts zugleich eine geradezu neuroti-
sche Einstellung zur Masturbation ausgelöst hat, daß wenige Jahrzehnte 
zuvor die auf kontrollierte Wahrnehmung angewiesene Wissenschaft 
alle Berufung auf Intuition im Sinne einer sich selbst befriedigenden 
Anschauung als Variante von ›Fanatismus‹ zurückweisen mußte, und 
erst recht natürlich: daß die politische Gewalt des ›souveränen‹ Staates 
keine gewaltsame Eigenmächtigkeit in ihrem Territorium tolerieren und 
nur noch zwischenstaatliche Kriege zulassen konnte« (Luhmann 1998a, 
381).

110	Offensichtlich ist dies im Fall der Liebe. Siehe etwa Luhmanns ›Liebe 
als Passion‹ (Luhmann 1995d).

111	Siehe »Vertrauen: ein Mechanismus der Reduktion sozialer Komplexi-
tät« (Luhmann 2000d).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


327

Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung

dass die Dichotomie ›Vertrauen/Misstrauen‹ auch durch eine 
entsprechende emotionale Rahmung begleitet wird. Vertrauen 
erscheint nun als eine Chimäre aus einer sozialen Funktion – da 
man angesichts komplexer Verhältnisse nicht alles wissen kann, 
muss man vertrauen – und einem psychischen Mechanismus, 
der die Entscheidung, ob man im Einzelfall vertrauen kann oder 
nicht, mittels positiver oder negativer Emotionen stabilisiert.112

–	 Nicht zuletzt ergibt sich mit der soziologischen Systemtheorie 
die Möglichkeit der Kommunikation durch Gefühle. Entgegen 
einem weit verbreiteten Missverständnis schließt die Luhmannsche 
Kommunikationstheorie nicht-sprachliche Formen der Kommu-
nikation nicht aus. So wie auch in der Kunst allein schon die 
Präsentation des Wahrnehmbaren einen Einschnitt in die Welt 
bedeutet, der zwischen Information und Mitteilung unterscheiden 
lässt,113 gilt auch, dass ein Gefühlsausdruck einen kommunikati-
ven Prozess initiieren kann. Die Identifikation von einem Gefühl 
liefert einen Anlass, entsprechende Zurechnungsprozesse in Gang 
zu setzen. Mit Dirk Baecker weitergedacht lassen sich Gefühle als 
eine Kommunikation begreifen, »die denjenigen, der sie hat, zur 
Situation machen, in der er sich befindet. Daraus lassen sich At-
tributionsambivalenzen gewinnen, die es erlauben, offenzulassen, 
ob Anschlusskommunikation an der Person des anderen oder an 
seiner Situation anknüpft. Nur so, so scheint es, kann das jeweilige 
Gegenüber für das Gefühl gewonnen werden, ohne dass es damit 
zu sehr festlegt, was mit diesem Gewinn gewonnen ist. Denn an-
schließend ist die Situation, die den Hass, die Liebe oder Person 
hervorruft, ebenso interessant wie die Person, die entsprechend 
reagiert«.114 

112	Siehe Ciompi (2004, 25).
113	Erst diese Perspektive wird der Kunst gerecht, denn nun erst kann eine 

Analyse zwischen Kommunikation durch Kunst und Kommunikation 
über Kunst unterscheiden: »Am Anfang ist die Differenz, der Einschnitt 
einer Form, die das weitere zu regulieren beginnt; und zwar einer Form, 
die Wahrnehmbares strukturiert und zugleich als künstlicher Einschnitt 
eine Information von Information und Mitteilung in die Welt setzt. [Die 
Autopoiesis der Kunst] unterscheidet sich in jedem Falle vom Ingange-
setzten der sprachlichen Kommunikation dadurch, daß sie im Medium 
des Wahrnehmbaren oder Anschaulichen operiert, ohne die spezifische 
Sinnleitung der Sprache in Anspruch zu nehmen. Sie mag sich dabei sehr 
wohl sprachlicher Mittel bedienen, etwa als Dichtung, aber nur, um in 
einer Weise aufzufallen, die nicht allein auf dem Verstehen des Gesagten 
beruht« (Luhmann 1998b, 45).

114	Baecker (2005, 97 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


328

Gefühl und Gesellschaft

–	 Die hiermit verbundenen Mehrdeutigkeiten eröffnen dann die 
Chance, auf produktive, weil noch nicht zuvor bestimmte Weise 
mit enttäuschten Erwartungen umzugehen. In ähnlichem Sinne 
lassen sich mit Peter Fuchs Gefühle auch als eine Form verstehen, 
wie sich undeutliche Wahrnehmungen – also Ambivalenzen, Un-
stimmigkeiten und Ungewissheiten – kommunizieren lassen, ohne 
sich damit schon auf ein Verstehen festgelegt haben zu müssen.115

Luhmanns Theorieanlage gestattet Gefühlen vielfältige Rollen. Aus 
guten Gründen wird sie jedoch die Kausalitäten zwischen Gefühl 
und Sozialem nicht in allgemeiner Form festlegen wollen. Die opera-
tive Trennung von psychischen, körperlichen und sozialen Systemen 
gestaltet und erlaubt hier gewissermaßen eine Reihe von Freiheits-
graden, wie Gefühl im Einzelfall genutzt werden kann. Die jewei-
lige Beziehung lässt sich entsprechend nicht vom grünen Tisch aus 
generalisierend und deduktiv für alle denkbaren Fälle bestimmen, 
sondern ist jeweils im Einzelfall für einen konkreten Sachverhalt zu 
rekonstruieren. 

3 Soziologie und Affekt

Rekapitulieren wir zunächst die wesentlichen Aspekte der Stationen, 
welche wir bislang durchlaufen haben, um dann das Verhältnis von 
soziologischer Theoriebildung und einer neurowissenschaftlich be-
gründeten Emotionsforschung ausführlicher diskutieren zu können:

–	 Zunächst haben wir jene Befunde etwas näher angeschaut, die 
derzeit unter dem Stichwort ›Spiegelneuronen‹ diskutiert werden. 
Primaten können durch Beobachtung, aber auch durch auditive 
und olfaktorische Stimuli in einer Weise in Resonanz treten, dass 
emotionale Zustände (Empathie), aber auch Handlungsabläufe 
gespiegelt werden. Mit Blick auf die Ontogenese dieser Fähigkeit 
spricht einiges dafür, dass sich diese Spiegelungsprozesse nicht als 
intentionaler Nachvollzug der Handlungsmotive des Gegenüber 
verstehen lassen, sondern eher als konnektive Vorgänge zu begrei-
fen sind, die auf assoziativen, aufeinander aufbauenden Lerner-
fahrungen beruhen.

–	 In der zweiten Station haben wir mit Damasio eine Perspektive 
kennengelernt, über die sich Kognition als ein durch den Körper 
modulierter Bewertungsprozess begreifen lässt. Eine so verstande-
ne Neurobiologie des Entscheidens kommt zu dem Ergebnis, dass 

115	Fuchs (2004b).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


329

Soziologie und Affekt

Handlungsperspektiven vom Gehirn in einen Körper projiziert 
werden, der dann seinerseits dem Gehirn auf Basis habitualisierter 
somatischer Marker spezifische Antworten nahelegt.

–	 Anschließend begegneten wir den so genannten sozialen Emo-
tionen. Diese gestalten eine besondere affektive Rahmung oder 
Gerichtetheit, die sich hinsichtlich ihrer Funktion primär auf die 
Beziehung zu anderen bezieht. Wir treffen hier auf eine Reihe 
vorsprachlicher Prozesse, in denen über Spiel, Lachen, Liebe und 
Lust eine Vergemeinschaftung stattfindet. Zudem entwickelte sich 
ein Blick auf die sozialen Funktionen negativer Emotionen, die 
dann beispielsweise Statusdifferenzen begleiten und stabilisieren, 
indem sie als sozial wirksame Schaltstellen die entsprechenden 
Befindlichkeiten der beteiligten Individuen versklaven. Wir erfah-
ren hier auch, dass soziale Ausgrenzung die Empfindlichkeit für 
physischen Schmerz erhöht und moralische Entrüstung mit einem 
Belohnungssystem gekoppelt ist, das es lustvoll erscheinen lässt, 
Normverstöße zu ahnden.

–	 Im vierten Schritt sind wir mit Ciompis Affektlogik einem Mo-
dell der theoretischen Integration begegnet, das davon Abstand 
nimmt, die Verbindung von Körper, Psyche und sozialen Kreisläu-
fen vorschnell kurzzuschließen. Stattdessen wird auf dynamische 
Prozessbeschreibungen gesetzt, in denen Emotionen als Bestandteil 
von sich selbst stabilisierenden Arrangements erscheinen. Diese 
entwickeln sich nun nicht mehr kausal deterministisch, d. h. in 
dem Sinne, dass eine Emotion als Ursache von sozialen Prozessen 
angesehen werden kann oder umgekehrt, sondern chaotisch und 
selbstorganisierend. Das Einrasten in einen emotional kogniti-
ven Komplex erscheint dabei als ein Bifurkationspunkt, der die 
weitere Entwicklung der beteiligten Systeme bestimmen kann.  

In den anschließenden Stationen wurde das Verhältnis von soziolo-
gischer Theoriebildung und dem Thema Gefühl beleuchtet: 

–	 In der fünften Station wurde das Augemerk auf Webers Hand-
lungsbegriff gelenkt, der Handeln an den ›subjektiv gemeinten 
Sinn‹ koppelt. Hierdurch wird zugleich eine markante Grenze 
zu affektiven und habituellen Prozessen gezogen, die nicht mit 
bewussten Intentionen einhergehen. Diese Differenz pointierend 
kann Weber nun zwischen ›Vergemeinschaftung‹ und ›Vergesell-
schaftung‹ unterscheiden, um seine Soziologie der Moderne auf 
die (wert- oder zweck-) rationalen Prozesse der Letzteren zu fo-
kussieren. 

–	 Anschließend begegneten wir mit Schütz und Luckmann dem Ver-
such, auch die alltäglichen Prozesse der Lebenswelt auf Basis von 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


330

Gefühl und Gesellschaft

Motiven zu beschreiben, denen subjektiv gemeinter Sinn zugerech-
net werden kann. Die hiermit entstehende Wissenssoziologie er-
scheint nun als eine Soziologie der Sprache. Mit dem Fokus auf die 
institutionalisieren Common-Sense-Stereotypen der Um-zu- und 
Weil-Motive rücken die affektiven Formen sozialer Assoziation 
und Vergemeinschaftung aus dem analytischen Blick. 

–	 In der folgenden Station trafen wir zunächst auf Simmel. Emo-
tionen lassen sich hier als ein Medium des Sozialen begreifen, 
nämlich als funktionale Form einer wechselseitigen Affizierung. 

–	 Mit Parsons begegneten wir der Idee, Handlungen als ein System 
aufzufassen, in dem kognitiv-instrumentelle, evaluative und affek-
tive Komponenten eng miteinander verwickelt sind. In Anlehnung 
an Freud erscheinen Normen nun als emotional besetzte Selbstver-
pflichtungen. Darüber hinaus sind – homolog zu Simmel – Gefühle 
auch als ein Medium der Kommunikation zu verstehen.

–	 Mit Bourdieu und Mannheim kamen wir zu einer praxeologi-
schen Wissenssoziologie, die unterhalb des sprachlichen Common 
Sense einen habituellen Raum entdeckt. Handlungen finden ihre 
Orientierung nun in einem vorsprachlichen Raum einer geteilten 
sozialen und symbolischen Wirklichkeit, die als Habitus tief in 
das körperliche Erleben eingelassen ist. Handlungsleitende Ori-
entierungen, Affekt und sozialisierter Körper bilden (somit eine 
untrennbare Einheit. 

–	 Demgegenüber begegnen wir mit der Luhmannschen Systemtheo-
rie in der letzten Station einer Konzeption, welche die operationale 
Trennung von Körper, Psyche und sozialen Systemen betont. Die 
jeweiligen Sphären sind nun als strukturell gekoppelt zu sehen, 
wobei jedoch die Kausalität der Koppelung offenbleibt bzw. unter-
schiedliche Möglichkeiten und Mechanismen der Bindung denkbar 
bleiben. Ob lose, fest oder nicht gekoppelt wird, ist hier durch das 
Theoriedesign nicht von vornherein festgelegt, sondern bestimmt 
sich erst durch die konkreten empirischen Verhältnisse. Gefühle 
können innerhalb sozialer Prozesse unterschiedliche Rollen ein-
nehmen. Sie können als symbiotische Mechanismen der Koppelung 
unterschiedlicher Systeme genutzt werden. Sie können gleichsam 
als eine Art Immunsystem fungieren, das einspringt, wenn anderer 
Sinn nicht mehr trägt. Sie können aber auch als ein Medium be-
nutzt werden, das Zurechnungsambivalenzen erzeugt, um hier-
durch der Kommunikation zusätzliche Freiheitsgrade zu eröffnen. 

Versuchen wir nun, die bisher vorgestellten soziologischen Theorie-
ansätze mit den neurokognitiven Perspektiven zusammenzubringen. 
Zunächst lässt sich feststellen, dass bestimmte Ansätze zu bestimm-
ten Befunden eine gewisse Affinität aufzeigen. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


331

Soziologie und Affekt

Panksepps Theorie, dass durch Humor, Spielen und andere emo-
tionale Affizierung eine vorsprachliche Vergemeinschaftung statt-
findet, passt gut mit Simmel zusammen, findet aber auch Anklänge 
in einer Parsonsschen Konzeption, entsprechend der Emotionen im 
Sinne einer expressiven Symbolisierung als Kommunikationsmedi-
um aufgefasst werden. Auch aus Perspektive der praxeologischen 
Wissenssoziologie spricht einiges dafür, solche geteilten Praxen als 
grundlegender anzusehen als die sich hierauf beziehenden sprachlich 
verfassten Motivstrukturen. So lässt sich mit Bourdieu argumentie-
ren, dass beispielsweise erst die langjährigen Praktiken des Trinkens 
guter Weine zu jenem Differenzierungs- und Empfindungsvermögen 
führt, auf dessen Basis Weinkenner und Biertrinker einander nicht 
verstehen können. Die entsprechenden Statusdifferenzen und die sich 
hieran anschließenden Semantiken wären dann als sekundäres Resul-
tat einer längst gefühlten Differenzierung anzusehen.116 Auch Nohl 
und Bohnsack können am Beispiel von Jugendgruppen aufzeigen, 
dass erst die geteilten Praxen gemeinsamer »Aktionismen« jene Ge-
meinschaftlichkeit erzeugen, aus der heraus dann in einem zweiten 
oder dritten Schritt eine Jugendkultur mit einer höher entwickelten 
Semantik entsteht.117 

Der Bourdieusche Habitusbegriff scheint auf neurobiologischer 
Seite eine gute Entsprechung in Damasios Theorie der somatischen 
Marker zu finden. Zudem zeigen sich Anknüpfungspunkte an all 
jene Befunde, welche aufzeigen, dass die mit sozialem Status sowie 
Inklusions- und Exklusionsvorgängen assoziierten Emotionen über 
biochemische Prozesse vermittelt sind, welche dann ihrerseits die 
psychischen und sozialen Konsequenzen der hiermit aufgeworfenen 

116	Vgl. Bourdieu (1982).
117	Siehe Nohl und Bohnsack (2001). Mit Nohl lässt sich die Reihenfolge 

einer vorsprachlichen Praxis empirisch aufzeigen, der dann erst später 
zweck- und motivgerichtete Praxen folgen und die für eine Vielfalt von 
Bildungsprozessen konstitutiv ist – etwa der Gründung von Start-up-
Unternehmen und dem Erlernen von Web-Design (Nohl 2006). Auch in 
der Organisationsforschung spricht mit Weick vieles dafür, dass es nicht 
die geteilten Ziele sind, die eine Gruppe von Menschen zu organisiertem 
Handeln bringen, sondern die Verschränkung von Mitteln. Zwecke und 
Ziele erscheinen auch hier nicht mehr von vornherein gegeben, wer-
den aber gesucht, genutzt und gebraucht, um sie dann für den ›Prozess 
des Organisierens‹ verwerten zu können. Zweckrationales Entscheiden 
spielt zwar weiterhin in Organisationen eine wichtige Rolle, jedoch nicht 
mehr im Sinne trivialer Kausalitätsverhältnisse. Vielmehr manifestiert es 
sich nun als ein fortlaufendes »Sensemaking«, das auch zufällige Inputs 
als potentielle Sinngestalten für den ›Prozess des Organisierens‹ nutzen 
kann. Vgl. Weick (1998, 130 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


332

Gefühl und Gesellschaft

Unterscheidungen nochmals verstärken. Vieles spricht dafür, dass der 
in der Bourdieuschen Theorie eher wenig spezifizierte Habitusbegriff 
durch einen Dialog mit einer entsprechend informierten Neurowis-
senschaft an Schärfe und Konkretion gewinnen kann. Hiermit würde 
der Habitus aus der Leerstelle eines unerklärten Erklärers rücken und 
auch in theoretischer Hinsicht an Gestalt gewinnen. 

Bourdieus Konzeption der Sozialen Felder könnte zudem auch 
durch einen Rekurs auf die mimetischen Prozesse der Spiegelung un-
termauert werden. Indem es nun in der Tat auch um die Körperpraxis 
des richtigen Habitus geht – eben den praktischen Sinn –, erscheint 
gerade die in der face to face-Unterweisung vonstatten gehende So-
zialisation nochmals in einem anderen Licht. Denn hier würde es 
dann in der Tat vor allen Dingen um Teilhabemöglichkeiten gehen, 
also um die Chance, sich im richtigen Milieu zu befinden. 

Auch Initiationsriten werden aus dieser Perspektive als eine Kom-
bination von mimetischen und affektuellen Komponenten verständ-
lich. Unterwerfung unter die Initiierenden und die Übernahme ihrer 
Rolle bilden in Verbindung mit dem hiermit erzeugten emotionalen 
Zustandswechsel ein hochwirksames Ritual der sozialen Enaktie-
rung.118 Gleiches gilt dann selbstredend auch in Degradierungsze-
remonien, wie sie etwa Garfinkel beschrieben hat.119 Da jetzt auch 
neurophysiologisch verständlich wird, dass Worte weh tun können, 
bekommt Bourdieus Begriff der illusio auch auf einer stofflichen 
Ebene einen Sinn. Denn den beteiligten Akteuren geht es nun auch 
auf körperlicher Ebene um etwas Wesentliches. Sie fühlen, dass sie 
an dem, was von außen nur als Spiel erscheinen mag, existenziell 
beteiligt sind.

Max Webers Soziologie steht insofern nicht im Widerspruch zu 
den hier vorgestellten Befunden der Emotionsforschung, als dass 
seine Entscheidung, den Handlungsbegriff so und nicht anders zu 
fassen, methodologisch begründet ist. Ihm geht es mit dem ›subjektiv 
gemeinten Sinn‹ um die Modernisierungsprozesse einer Gesellschaft, 
die sich als rational zu verstehen begreift, und nicht um eine ontische 
Qualität eines inneren Seelenwesens, das genau so und nicht anders 
funktionieren würde. Im Sinne eines Idealtypus und nicht im Sinne 
eines Realtypus interessieren ihn jene Motivstrukturen, aus denen 
heraus sich die modernen Wirtschafts- und Herrschaftsformen als 
Verkündung einer Entzauberung der Welt herausbilden. 

Weber weiß sehr wohl um die vergemeinschaftende Bedeutung von 
Gefühlen und um die habituellen sozialen Praxen, die nicht in das 
Spiel des Nehmens und Gebens von Gründen eingehen. Methodo-
logisch möchte Weber diesen Bereich nicht als Teil seiner Soziologie 
begreifen, sondern der Sozialpsychologie überantworten. Eine solche 

118	Bourdieu (2005, 111 ff.).
119	Vgl. Garfinkel (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


333

Soziologie und Affekt

Selektivität ist mit Blick auf sein spezifisches Forschungsprogramm 
sinnvoll. Solange man auf der Weberschen Seite bleibt, kann die 
Soziologie ganz gut ohne Hirnforschung auskommen.120 Problema-
tisch wird die Ausblendung von Gefühlen erst in einer verstehenden 
Soziologie, die beansprucht, vom idealtypisch handelnden soziologi-
schen Akteur auf die Lebenswelt eines auch psychisch und biologisch 
verfassten Menschen schließen zu können.

Genau diesem Problem begegnet jedoch das Schützsche Programm 
einer sozialphänomenologischen Soziologie, indem sie das Diktum, 
›jedem Handeln geht der Entwurf voraus‹, auch phänomenologisch 
verstanden wissen möchte. Hierdurch ist sie gezwungen, sich auch 
innerhalb des Verhältnisses von Praxis, Sprache und Emotionen auf 
ein eindeutiges Kausalitätsverhältnis festlegen zu müssen, und einem 
Sprachverständnis den Vorrang zu geben, das vorrangig auf Motive, 
Ziele und Gründe setzt. Dabei wird die Möglichkeit verbaut, Spra-
che zunächst (nur) als Verhalten zu begreifen, um sich dann je nach 
Situation offenzuhalten, Handlungen Verstehen und Intentionalität 
zuzurechnen, und ebenso offenzulassen, welcher Beobachter denn 
diese Zurechnung trifft.121 

120	Hierzu auch Renate Mayntz: »Gemessen am biologischen und psycho-
logischen Detailwissen ist der homo sociologicus in der Tat ein höchst 
selektives Konstrukt – ebenso wie seine Verwandten, der homo oeco-
nomicus, der homo faber und der homo ludens. Keines dieser Kon-
strukte beansprucht, eine umfassende Beschreibung des Menschen zu 
geben, und auch eine Handlungstheorie, die auf dem Menschenbild des 
homo sociologicus fußt, beansprucht nicht, den ›ganzen Menschen‹ zu 
erfassen, der mit seinen je individuellen Eigenschaften in der Tat sehr 
viel stärker biologisch bestimmt ist. Die Relativierung der Bedeutung, 
die die neuen Erkenntnisse von Genetik und Hirnforschung haben, gilt 
denn auch nur für die Soziologie; für Medizin, Psychiatrie, Psycholo-
gie und Pädagogik sind sie wesentlich bedeutsamer. Die soziologische 
Handlungstheorie ist eine Handlungstheorie, keine auf das ›Sein‹ des 
Menschen bezogene Theorie – um eine alte Gegenüberstellung von Tal-
cott Parsons zu benutzen« (Mayntz 2006, 13).

121	Demgegenüber wird es mit Brandom (2000) und Dennett (1978) auch 
aus einer sprechakttheoretischen Perspektive durchaus möglich, das 
Verhältnis von abgeleiteter und ursprünglicher Intentionalität umzu-
kehren. »Daß etwas von jemandem als intentionales System betrachtet 
oder behandelt wird, rangiert in der Reihenfolge der Erklärung vor der 
Tatsache, daß es ein intentionales System ist« (Brandom 2000, 109). 
Intentionalität erscheint hier erst dadurch, dass es durch sprachliches 
Handeln einer Gemeinschaft institutionalisiert wird und in »diesem 
Sinne können nur Gemeinschaften, nicht Individuen, als im Besitz von 
ursprünglicher Intentionalität interpretiert werden« (Brandom ebd.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


334

Gefühl und Gesellschaft

Auch die performativen Aspekte von Sprache rücken damit aus 
dem Blickfeld. 

Sinnvolle Anschlüsse an die hier vorgestellten Ergebnisse der neu-
robiologischen Emotionsforschung ergeben sich jedoch nur, wenn 
Sprache zunächst (nur) als Verhalten zur Koordination von Verhalten 
begriffen, also vorrangig als eine Praxis verstanden wird. Erst aus 
dieser Perspektive erscheinen Rangkämpfe, Lachen, Spielverhalten 
etc. und die hiermit verbundene emotionale Affizierung als funktio-
nale Äquivalente zu sprachlichen Praxen, die allein schon auf perfor-
mativer Ebene soziale Prozesse instituieren. Die soziale Dimension 
der Sprache zeigt sich damit nicht nur im Geben und Nehmen von 
Gründen, sondern auch in der Tatsache des Sprechens selbst. Von 
der Ethologie und der vergleichenden Emotionsforschung zu lernen, 
hieße nun zu begreifen, dass der Raum des Handelns schon längst 
geöffnet ist, bevor der erste Satz vollendet und bevor eine Motiv-
struktur zur Geltung gebracht wurde. 

Nicht zuletzt würden mit Blick auf die affektuelle Wirkung von 
›sprachlichem Verhalten zur Koordination von Verhalten‹ auch die 
Gewaltaspekte von Sprache stärker in den Blick kommen. Mitein-
ander sprechen heißt dann nicht mehr nur, dass Argumente ausge-
tauscht werden und die einzelnen Akteure sich dann autonom über-
legen können, was sie davon halten. In einem sprachlichen Raum 
zu sein bedeutet nun vielmehr vor allem, ausgeliefert zu sein und 
durch Worte versklavt zu werden, deren Sinn man zwar widerspre-
chen mag, deren Wirkung man jedoch nicht entkommen kann. All 
dies steckt in der allzu bekannten Erfahrung, dass Worte verletzen 
können.122 Paradoxerweise verdeckt gerade die sozialphänomeno-
logische Hinwendung zur Sprachphilosophie diesen Befund.123 Ins-
besondere in der amerikanischen Prägung des interaktionistischen 
Paradigmas führt sie zu einer flachen Soziologie, in der die Mate-
rialität des Sozialen aus dem Blick kommt und nur noch als Spiel 
sprachlicher Aushandelungsprozesse erscheint.124

122	An dieser Stelle ist auf das von Herrmann, Krämer und Kuch heraus-
gegebene Buch »Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Miss-
achtung« hinzuweisen (Herrmann/Kuch 2007). 

123	Hierzu Kuch und Herrmann: »Das Erstarken der sprachanalytischen 
Philosophie steht unter paradoxen Vorzeichen: In dem Moment, in dem 
die Philosophie eine radikale Wende zur Sprache hin vollzieht, scheint 
sie doch zugleich auf grundlegende Weise die performative, handlungs-
mächtige Dimension der Sprechens zu übergehen. Der blinde Fleck der 
sprachlichen Gewalt bleibt auch in einem verständigungsorientierten 
Bild der Sprache bestehen, wie es etwa in der Universalpragmatik von 
Jürgen Habermas zu finden ist« (Herrmann/Kuch 2007, 9). 

124	Siehe mit Blick auf die hieraus folgenden methodologischen Primate bei-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


335

Soziologie und Affekt

Kommen wir zur Luhmannschen Systemtheorie. Auf den ersten 
Blick ließe sich vermuten, dass das Theoriedesign der operationalen 
Schließung nicht kompatibel sei mit einem Gefühlskomplex, der die 
Grenzen zwischen psychischen und sozialen Systemen zu überschrei-
ten scheint. Die Idee, dass Hirnzustände bis in die Handlungsabläufe 
hinein ineinander gespiegelt werden können, scheint nicht mit dem 
Bild einer autopoietischen Selbstorganisation zusammenzupassen, 
entsprechend der die Umwelt nur als eine durch das System selbst 
erzeugte System-Umwelt-Differenz repräsentiert werden kann. 

Während bei Bourdieu der Kreis der Soziogenese des Sozialen 
durch den Körper hindurchgeht – das soziale Feld schreibt sich in 
den Habitus ein, der wiederum das soziale Feld konstituiert –, geht 
die Systemtheorie von Schnittstellen zwischen an sich autonomen sy-
stemischen Sphären aus, an denen nicht von vornherein determiniert 
ist, was ein Unterschied auf der einen Seite für einen Unterschied 
auf der anderen Seite bewirken wird. Man geht hier stattdessen von 
einer gegenseitigen Irritation aus, die aber über wechselseitige Erwar-
tungsstabilisierung zu einer Koproduktion führt, entsprechend der 
unterschiedliche Systeme dann über eine gemeinsame Interaktionsge-
schichte strukturell aneinandergekoppelt werden, ohne dabei jedoch 
die eigene operationale Autonomie aufgeben zu müssen. 

Jedes System mag sich nun zwar an eine Umwelt angepasst ha-
ben, die durch andere Systeme geprägt wird, wird aber intern ent-
sprechend seiner eigenen Logik und Gesetzlichkeiten seine jeweils 
spezifische Autopoiesis fortsetzen. In diesem Sinne distanziert sich 
Luhmann dann radikal von der Schützschen Generalthese der Per-
spektivenübernahme, mittels der das Intersubjektivitätsproblem ge-
löst werden sollte. 

Aber sprechen die Spiegelneuronen nicht genau dafür, dass bis 
in den Handlungsentwurf hinein Lebenswirklichkeiten geteilt und 
hinsichtlich ihrer Motivstrukturen nachvollzogen werden können? 
Und spricht damit nicht doch einiges für ein repräsentationales Mo-
dell eines psychischen Prozesses, der uns eine objektive Wirklichkeit 
erkennen lässt, die von unserem Gegenüber in homologer Weise 
wahrgenommen wird? 

Neurophysiologische Erklärungen der Frage, wie die Fähigkeit 
von mind reading entwickelt werden kann, eröffnen jedoch auch 
andere Perspektiven und können diese Phänomene ebenfalls auf Basis 
von operativ geschlossenen Eigenzuständen erklären. Man spiegelt 
dann entsprechend nur das, mit dem man auf Basis der eigenen, 
sich selbst konditionierenden Assoziationsketten in Resonanz treten 
kann. 

spielsweise Denzin (1994) oder in Hinblick auf eine Organisationsana-
lyse, die nur noch auf Moderation setzen kann, Guba/Lincoln (1989).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


336

Gefühl und Gesellschaft

Mit Keysers lässt sich – kontraintuitiv zur Alltagsepistemologie – 
ahnen, dass sich diese Prozesse als Eigenaktivitäten verstehen lassen, 
die in Resonanz zu Irritationen aus der Umwelt treten, dass wir also 
genau genommen weniger den anderen spiegeln, als uns durch ho-
mologe Sinnesassoziationen veranlasst fühlen, einen Eigenzustand 
aufzubauen, der dann eine gewisse Homologie zu dem Eigenzustand 
aufweist, den der andere aufgrund seiner Eigensozialisation unter 
Bedingungen ähnlicher struktureller Koppelung erzeugt hat. 

Je nach Theorieperspektive erscheint die Simulation dann entwe-
der im Sinne von Repräsentation als ein aktives Sich-in-den-ande-
ren-Hineinversetzen oder neurokonstruktivistisch als eine passive 
Resonanz, die Eigenzustände evoziert, welche sich als Assoziations-
muster selbst verstärken. Hinsichtlich ihrer Funktion des In-Bezie-
hung-Setzens zu einer Umwelt machen beide Perspektiven keinen 
großen Unterschied. 

Die neurokonstruktivistische Perspektive gestattet jedoch zusätz-
liche Freiheitsgrade, da das, was an der Schnittstelle zwischen den 
Systemebenen geschieht, nicht von vornherein determiniert ist, wäh-
rend die ›realistische‹ Perspektive von einem strenger bestimmten 
– wenngleich verzerrten – kausalen Abbildungsverhältnis zwischen 
innen und außen ausgehen muss. 

Entsprechend rechnet die Systemtheorie auch in Bezug auf die af-
fektuelle Affizierung eines Menschen durch einen anderen Akteur mit 
Freiheitsgraden. Da die strukturelle Koppelung die autopoietische 
Orientierung eines Systems an seinen Eigenzuständen nicht aushe-
belt, muss sich hier die systemtheoretische Analyse eine Leerstelle in 
der Beschreibung offenhalten. Das Lachen des einen mag zwar den 
anderen an sein eigenes Lachen erinnern und ein entsprechendes 
Einstimmen veranlassen. Doch prinzipiell darf hier weiterhin nicht 
von einem deterministischen Kausalverhältnis ausgegangen werden. 
Potentiell bleiben andere, alternative Reaktionen möglich, die auf 
Eigenzustände referieren, die keine strukturelle Homologie zu den 
Ausdrucksformen und Emotionen der jeweils assoziierten Akteure 
zeigen. 

Die systemtheoretische Perspektive kann und darf nicht von einem 
Automatismus ausgehen, entsprechend dem ein Gefühl ein bestimm-
tes Gefühl auslöst.125 Aus dieser analytischen Sicht ist mit Resonanz 

125	Mit Blick auf die These, dass kollektive Emotionen als Ursache ande-
rer sozialer Phänomene beschrieben werden können, bemerkt Baecker: 
»[dass es] der Systemtheorie schwer fällt, kausale Beziehungen dieser Art 
einzuschätzen. Es gibt zu viele Ursachen und zu viele Wirkungen, deren 
Verhältnis zueinander man bewerten können müsste, ohne dass man 
wüsste, aus welcher Systemperspektive die Selektion einzelner Ursachen 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


337

Soziologie und Affekt

und Entkoppelung, mit Spiegelung und Nicht-Spiegelung, mit tri-
vialen und nicht trivialen Reaktionen zu rechnen. Gerade hiermit 
erscheint die systemtheoretische Beschreibung gewissermaßen noch 
empirienäher als ein Feld-Habitus-Determinismus, der Spontaneität 
und Veränderung nur als Konsequenz der gesellschaftlichen Erschüt-
terung eines Feldes erklären kann. 

Die Systemtheorie rechnet gewissermaßen an jeder Stelle mit Über-
raschung, um zugleich jedoch wieder eine Systemik darin zu entdec-
ken, wie unterschiedliche Systeme mit diesen Kontingenzen im Sinne 
der eigenen autopoietischen Referenz erneut routiniert umgehen kön-
nen. Mit Blick auf die Empirie der Emotionen bietet die Systemtheo-
rie gewissermaßen die am höchsten auflösende Konzeption an.126 Sie 
gestattet es, genau darauf zu schauen, »wie die Systemreferenzen auf 
Körper, Bewusstsein und Emotionen unterschieden werden können, 
die von Affekten, Gefühlen und Emotionen so eindrucksvoll über-
brückt werden«.127 

Sie kann das Augenmerk beispielsweise darauf lenken, in wel-
chen Situationen emphatisch gespiegelt wird und wann voneinan-
der Distanz genommen wird, wann etwa in moralischer Entrüstung 
nicht mehr das Erleben des anderen als Ausgangspunkt des eigenen 
Handelns genommen wird. Hier bietet sich dann auch an, näher zu 
schauen, inwieweit die mit der Parsonsschen Kreuztabellierung von 
Alter/Ego zu Erleben/Handeln128 beschriebenen Polaritäten durch 
jene Dichotomien pointiert und verstärkt werden, welche durch die 
Gefühle erzeugt und aufgeworfen werden. 

Es wäre also nun zu beobachten, wie Macht, Liebe, Eigentum, 
Geld, Erziehung, Kunst und Recht nicht nur auf bestimmte Zu-
rechnungsformen rekurrieren, sondern zugleich in Resonanz mit 
bestimmten emotionalen Stimmungen stehen, welche ihrerseits die 
hiermit formatierten Medien stabilisieren. Es könnte geschaut wer-
den, wie die Nähe bestimmter emotionaler Muster zu bestimmten 

und Wirkungen denn nachvollzogen werden soll«. Stattdessen ist zu 
fragen: »Wie gelingt es einem System, seine Systemreproduktion gegen-
über den Kausalitäten, die ihm unterlaufen, indifferent beziehungsweise 
selektionsfähig zu halten? Und wie gelingt das organischen, psychischen 
und sozialen Systemen je unterschiedlich?« (Baecker 2004a, 17).

126	Vielleicht könnte hierin auch ein Grund liegen, warum sich systemtheo-
retische Arbeiten forschungspraktisch so wenig mit Emotionen beschäf-
tigt haben. Die Auflösungsmöglichkeiten überfordern die Forschungs-
praxis und in diesem Sinne erscheint es weiterhin leichter, das Feld im 
Sinne Max Webers methodologischer Ausblendung zu beackern.

127	Baecker (2004a, 18).
128	Vgl. Luhmann (1998a, 336 ff.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


338

Gefühl und Gesellschaft

gesellschaftlichen Funktionen zu ›Missverständnissen‹ führen kann, 
die dann zu bestimmten Sorten von Problemen führt, welche mit den 
semantischen Eigenmitteln dieser Systeme nicht gelöst werden kön-
nen, da diese nun in inakzeptable Emotionslagen verwickelt sind.129 

Schließlich wäre aus einer originär soziologischen Perspektive 
mit Dirk Baecker zu fragen, »welcher Typ einer attributionsindiffe-
renten Vernetzung von Handlungen und Kommunikationen durch 
Emotionen realisiert wird, wenn sich dieser Typ so auffällig von 
Vernetzungen unterscheidet, die umgekehrt Wert darauf legen, die 
Attributionsmöglichkeiten zu unterscheiden, um für Anschlusshand-
lungen und Kommunikation jeweils unterschiedliche und intellektu-
ell bearbeitbare Optionen zur Verfügung zu haben«.130 

Auf diesem Wege würde sich möglicherweise auch ein tieferes 
Verständnis dafür ergeben, warum es Max Weber als Soziologe der 
Moderne vorzog, Emotionen außerhalb der Grenzen seiner Sozio-
logie zu stellen. Wir würden dann mit Weber, Durkheim, aber auch 
Habermas einem Projekt der Aufklärung begegnen, das mit guten 
Gründen die Vernunft-Gefühl-Dichotomie so gewählt hat, wie wir sie 
kennen, und auf diesem Weg eine Semantik hervorbringen konnte, 
die nicht zufällig zugleich eine Emanzipation von der Religion wie 
auch von unserer biologischen Natur versprach. 

Der rational handelnde Akteur gehört dann zu einer Erzählung der 
Aufklärung, die auf eine Gesellschaft traf, in der sich diese Fiktion 
aus benennbaren gesellschaftlichen Gründen plausibilisieren konn-
te – wenngleich dann nach den Schrecken des Nationalsozialismus 
zwar nicht mehr rational, jedoch immerhin noch normativ. Wie auch 
auch immer, eine bestimmte, sich als humanistisch und emanzipativ 
verstehende Soziologie konnte hierdurch Profil gewinnen.131 

In der gegenwärtigen Lage würde sich dann allerdings auch aus 
soziologischer Perspektive die Frage stellen müssen, ob sich nicht 
der semantische Haushalt unserer Gesellschaft mittlerweile in einer 
Weise geändert hat, dass es auch für die Soziologie nun opportun 
erscheint, die Kommunikation von Gefühlen mit der Theorie der Ge-
sellschaft wieder zusammen zu denken.132 Während mit dem Mythos 
der Moderne die Gesellschaft auf Rationalität gebaut schien, würde 
nun heute auch der Umgang mit unseren Gefühlen vermehrt als eine 
Frage des Designs der Gesellschaft erscheinen. Die Beziehung von 

129	Man denke hier an (sexuellen) Missbrauch, Korruption und ähnliche 
Entgrenzungen, die immer zugleich mit starken Affekten unterlegt sind, 
die dann ihrerseits nur begrenzt offen kommuniziert werden können.

130	Baecker (2004, 18).
131	Siehe in diesem Sinne auch Armin Nassehi zum »soziologischen Diskurs 

der Moderne« (Nassehi 2006a).
132	Siehe hierzu auch Staubmann (1995).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


339

Soziologie und Affekt

Funktion und Form des kommunikativen Umgangs mit uns selbst 
erscheint nicht mehr nur als ein Thema der Psychoanalyse oder der 
Sozialpsychologie, sondern berührt zugleich auch die gesellschaftli-
chen Funktionssysteme in ihrem Herzen.133 Sei es nun die Marke-
tingtheorie, die weiß, dass Projekte nicht nur rational, sondern auch 
emotional kommunizieren, eine Politik, welche wieder das Thema 
Charisma entdeckt, eine Organisationstheorie, die auf emotionale 
Affizierung von Mitarbeitern eines Unternehmens setzt, oder eine 
Religion, die weiß, dass sie ihren Glauben nicht nur auf Rationalität 
bauen kann – Emotionen und die Methoden ihres Gebrauchs würden 
nun vermehrt in die Selbstbeschreibungen der Gesellschaft eintreten.

Möglicherweise treffen wir aber hier auch auf eine anthropolo-
gische Dimension, welche die Darstellungsmöglichkeiten der bishe-
rigen soziologischen Theoriebildung überschreitet, denn die Bezie-
hung zwischen Bewusstsein, Gefühl und Sozialem ließe sich mit guten 
Gründen noch anders – gewissermaßen transzendenter – fassen. 

133	Eine andere sinnvolle Weichenstellung könnte darin liegen, die von Fer-
dinand Tönnies (1935) aufgegriffene Unterscheidung von ›Gesellschaft‹ 
und ›Gemeinschaft‹ wieder starkzumachen, wobei Letztere die gefühl-
ten Unterscheidungen unserer Kognitionen bezeichnet, während Erstere 
eben dem als Texte und andere Artefakte verdinglichten semantischen 
Haushalt entspricht. Hierdurch würde das differenzierungstheoretische 
Argument vom Übergang von einer auf sinnlicher Anwesenheit beruhen-
den Interaktionsgesellschaft zur Buchdruckgesellschaft zugleich unter-
füttert wie auch unterlaufen – denn auch die funktional differenzierte 
Gesellschaft muss auf kognitive Leistungen zurückgreifen, die zugleich 
affektiv wie auch kulturell stabilisiert werden (vgl. Tomasello 2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


341

V Neurophänomenologie – oder das 
Bewusstsein als soziales Organ1

Menschliches Bewusstsein erscheint vorwegnehmend auf etwas ge-
richtet und genau diese Eigenschaft läuft auf den ersten Blick einer 
naturwissenschaftlichen Erklärung geistiger Aktivität möglicherweise 
zuwider. Im intentionalen Akt wird nicht nur die antizipierte Zukunft 
kausal wirksam, was den Ursache-Wirkungs-Beziehungen der klas-
sischen Physik entgegensteht. Zudem scheint sich das Subjekt nun 
über die Materie erheben zu können, indem dieses bewusst in die 
Welt eingreifen kann. 

Innerhalb der Soziologie begründete Alfred Schütz bekanntlich 
eine Handlungstheorie, die genau hier, nämlich am inneren Erleben 
von Subjektivität, anzusetzen versucht. »Vor jedem Handeln steht, 
wie gesagt, ein Entwurf«,2 lautete nun das Diktum einer Sozialtheo-
rie, die beanspruchte, näher an der Lebenswelt der von ihr untersuch-
ten Akteure dran zu sein. Ausgangspunkt der Untersuchung werden 
das Erleben und das subjektive Wollen, welche beide freilich durch 
die intersubjektiv geteilte Sprache als sozial konfiguriert zu verstehen 
sind. Der Begriff ›Sozialphänomenologie‹ wird somit zum Marken-
zeichen einer lebensweltlichen Denktradition, und der Anspruch, 
einen privilegierten Zugang zum Sozialen zu finden, schien insbeson-
dere durch ein qualitatives Forschungsparadigma einlösbar, das nun 
auf Erzählungen und Berichte von Akteuren setzt, die qua Sprache 
über ihre inneren Sinnwelten und die sich hierin ausdrückenden in-
tentionalen Zustände Auskunft geben können. Mit dem interpreta-
tiven Paradigma entstand dann schließlich eine Soziologie, die auf 
der Basis intersubjektiv geteilter sprachlicher Typisierungen bean-
spruchte, einen verstehenden Zugang zur Erfahrung der Subjektivität 
zu liefern, der gleichzeitig als ein Prozess der Institutionalisierung 
von Wissensbeständen einer objektiven gesellschaftlichen Realität 
begriffen wird.3 Die auf dieser Basis durchgeführten Beschreibungen 
haben nicht nur eine hohe Plausibilität, sondern münden auch in eine 

1	An dieser Stelle möchte ich Christian Grüny für wichtige Hinweise zu 
diesem Kapitel danken.

2	Schütz (2003, 465).
3	Siehe dann grundlegend für dieses Paradigma: Berger und Luckmann 

(2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

342

bestimmte Art der Gegenstandskonstitution, deren forschungsprakti-
sche Umsetzung durchaus zu respektablen Ergebnissen führen kann.4

Von verschiedener Seite ergibt sich jedoch Kritik an der Vorstel-
lung von einem Akteur, der auf Basis intentionaler Zustände han-
delt. Eine Reihe neurophysiologischer Untersuchungen spricht dafür, 
dass Aktivitäten und Verhaltensweisen im Gehirn schon einige Zeit 
vorher gebahnt werden, bevor sie als willentlicher Plan ins Bewusst-
sein gelangen. Die bekanntesten Experimente dieser Art sind die von 
Benjamin Libet.5 Versuchsprobanden wurden hier gebeten, in einem 
frei gewählten Moment innerhalb einer Zehn-Minuten-Periode einen 
ihrer Finger zu bewegen. Die Ergebnisse zeigten, dass im Elektro-
enzephalogramm fast eine Sekunde, bevor die Akteure ein ›Wollen‹ 
empfanden, schon vorbereitende Bereitschaftspotentiale festzustellen 
waren. Viele Hirnforscher zogen aus diesen und ähnlich gelagerten 
Befunden den Schluss, dass der freie Wille bzw. der bewusst gestaltete 
Plan nichts anderes darstelle als eine nachträgliche Rationalisierung 
unbewusst vonstatten gehender neuronaler Prozesse. Ins Extrem 
weiter gedacht, führt diese Position zu dem Schluss, dass unser sub-
jektives Erleben als epistemisch leer zu betrachten ist. 

Es erscheint dann nur noch als nachträglicher Reflex, der jedoch 
an sich kausal nichts zur Welt beiträgt.6 Einer anderen Deutung fol-
gend, wird dem Bewusstsein zwar noch eine Funktion zugesprochen. 
Diese kann dann jedoch nicht mehr in der Planung von Aktivitäten 
liegen. Vielmehr wird die Bedeutung des Bewusstseins entweder in 
der Aufrechterhaltung einer motivierend wirkenden Selbstillusion 
gesehen oder in einer besonderen Form der Supervision kognitiver 
Aufgaben.7 Nichtsdestotrotz wird in allen drei Varianten das, was 
Schütz unter einem Akteur verstanden hat, in Frage gestellt.8 

4	An dieser Stelle sei als hervorragendes Beispiel nur auf Knoblauchs Unter-
suchungen zur Formatierung von Nahtod-Erfahrungen in Abhängigkeit 
vom Gesellschaftstypus verwiesen (Knoblauch 1999).

5	Vgl. Libet (1979).
6	Roth pointiert dies in feuilletonistischer Manier mit dem Satz: »Nicht 

unser Ich, sondern unser Gehirn entscheidet« (Roth 2004).
7	Siehe zu Letzterem Metzingers Selbstmodell-Theorie der Subjektivität 

(Metzinger 1999), zu Ersterem Ramachandrans tastenden Versuch, einen 
evolutionären Bezug zur Empfindung des Bewusstseins herzustellen: »Das 
subjektive Empfinden des Wollens wird dank der Evolution so verzögert, 
dass es nicht mit dem Beginn der neuronalen Befehle, sondern mit deren 
Ausführung durch den Finger zusammenfällt. Das wiederum ist wichtig, 
weil es bedeutet, dass das subjektive Empfinden, das neuronale Ereignisse 
begleitet, evolutionäre Zwecke erfüllt« (Ramachandran 2005, 102 f.). 

8	Siehe in diesem Sinne auch Reichertz und Zaboura (2006): »Akteur Gehirn 
– oder das vermeintliche Ende des handelnden Subjekts«.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


343

Neurophänomenologie

Auch aus soziologischer Perspektive ergeben sich aus Sicht unter-
schiedlicher Forschungstraditionen9 Zweifel an der Vorstellung eines 
Akteurs, der sein Handeln am bewussten Entwurf ausrichtet. Mit 
Pierre Bourdieu misstraut man nun der ›scholastischen Vernunft‹ und 
sieht Handeln stattdessen durch einen ›praktischen Sinn‹ geprägt, der 
mehr der inneren Logik eines Habitus folgt denn den selbstbewus-
sten Absichten eines subjektiv gemeinten Sinns.10 Man vermutet das 
Wirken unbewusster Dispositive (Foucault)11 und auch seitens der 
Systemtheorie werden die Schützschen Rationalitätsvorstellungen 
bekanntlich kritisiert. Das starre Kausalitätsverhältnis zwischen Ent-
wurf und Handlung wird nun in Richtung kreisförmiger und poly-
kontexturaler Begründungsverhältnisse aufgebrochen, entsprechend 
denen dann eine Handlung auch als ein Zurechnungsprodukt einer 
Kommunikation zu verstehen ist,12 die hinsichtlich ihrer Dynamik 
und Qualität das Bewusstsein der beteiligten Einzelakteure über-
steigt.13 Ins gleiche Horn blasen die Science Studies mit der actor 
network theory. Technik, Dinge, Orte – all das, was üblicherweise 
nur als Kontext von Handeln und Kognition begriffen wird14 – er-
scheint nun selbst als Mittler des Sozialen und des Psychischen. Auch 

9	 Hierbei handelt es sich vor allem um Theorieansätze, die Reckwitz unter 
der Klammer ›Praxistheorien‹ subsumiert. Vgl. Reckwitz (2004).

10	 Vgl. Bourdieu (2001).
11	 Foucault (1999).
12	 Siehe hierzu grundlegend Luhmann (1993), insbesondere Kapitel 3 und 4.
13	 Schon Parsons reflektiert in seinem Briefwechsel mit Schütz diesen syste-

mischen Zusammenhang: »Als Schütz und ich diese Probleme diskutier-
ten, war das, was wir heute kybernetisches Denken nennen, noch kaum 
im Schwange. Dieses hat aber bei dieser Art von Überlegungen weitge-
hende Klärungen ermöglicht, besonders durch die Einführung dessen, 
was man ›begrenzte Reversibilität‹ nennen könnte. Offensichtlich liegt 
der Kern dabei darin, dass ein Handelnder, der sich einem unerwarte-
ten Ereignis gegenübersieht, sein weiteres Handeln neu einrichten kann, 
so dass es mit seinem ursprünglichen Planentwurf nicht mehr überein-
stimmt. [...] Betrachtet man das Handeln unter diesem Gesichtspunkt, 
so ergeben sich offenbar wichtige Folgen für das Rationalitätsproblem. 
Nach der älteren Ansicht war es augenscheinlich nötig zu fordern, dass 
man ein Handeln nur dann rational im voraus planen kann, wenn jeder 
einzelne Schritt vor Beginn des Handlungsverlaufs genau vorhersehbar 
und entscheidbar ist. Die Art, wie kybernetisches Denken mit solch uner-
warteten Ergebnissen fertig wird, macht aber ein solches Postulat unnö-
tig, schränkt seine Bedeutung jedenfalls weitgehend ein. Tatsächlich wird 
dadurch der Begriff des rationalen Handelns bemerkenswert erweitert« 
(Schütz/Parsons 1977, 131 f.).

14	 Kognition und ihr Kontext bilden hier eine untrennbare Einheit (s. auch 
Hutchins 1995).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

344

hier verkehren sich die Zurechnungsverhältnisse, denn nicht nur Sub-
jekte, sondern auch Dinge und menschliche Artefakte sind nun als 
Aktanten zu betrachten.15 

Da sowohl von neurowissenschaftlicher Seite als auch aus praxis-
theoretischer Sicht gute Gründe benannt werden können, welche der 
Vorstellung eines intentional handelnden Subjekts entgegenstehen, 
mag man verführt sein, das Projekt einer phänomenologisch inspi-
rierten Sozialwissenschaft aufzugeben. 

An dieser Stelle wird jedoch ein anderer Weg eingeschlagen. Wir 
folgen weiterhin der Schützschen Intuition, dass sich aus den Zeit-
verhältnissen intentionalen Handelns etwas über die Natur psychi-
scher und sozialer Prozesse lernen lässt. Wir gehen aber über Schütz 
hinaus, indem wir von der phänomenlogischen Perspektive gewis-
sermaßen mehr Genauigkeit einfordern. Wir werden sozusagen die 
black box der Schütz’schen Protosoziologie wieder öffnen, um zu 
schauen, ob sich innerhalb der Husserlschen Untersuchungen zum 
Zeitbewusstsein nicht noch andere Anknüpfungspunkte finden lassen 
(Abschnitt 1).

Dies allein würde jedoch nicht ausreichen, um das Projekt der 
Phänomenologie in befriedigender Weise über die bereits bekann-
ten Positionen hinausgehend voranzutreiben.16 Aus diesem Grunde 
wird in diesem Unterkapitel ein Forschungszweig der Hirnforschung 
aufgegriffen, der sich selbst als Neurophänomologie tituliert. Hier-
unter ist eine Forschungsinitiative von Philosophen, Kognitionswis-
senschaftlern und Hirnforschern zu verstehen, die phänomenologi-
sche Perspektiven im Anschluss an Edmund Husserl und Maurice 
Merleau-Ponty mit neurowissenschaftlichen Fragestellungen zu 
verbinden sucht.17 Insbesondere auf die mit Blick auf die Neuro-
phänomenologie des Zeitbewusstseins recht erhellenden Studien der 
Arbeitsgruppe um Francisco Varela wird dabei etwas ausführlicher 
einzugehen sein (Abschnitt 2). Hieran anschließend wird die Bezie-
hung von Verhalten und sprachlich deskriptiven Rekursionen detail-
lierter beschrieben. Am Beispiel der Untersuchungen zu so genannten 
Split Brain-Patienten wird auch hier explizit auf neurowissenschaft-
liche Studien Bezug genommen (Abschnitt 3). Abschließend wird 
es darum gehen, die unterschiedlichen Befunde aus einer originär 
soziologischen Perspektive zu interpretieren. Der einzelne Willens-
akt eines vermeintlich handelnden Subjekts wäre nun weniger als 
Ursache von sozialem Handeln aufzufassen, sondern wäre vielmehr 
– einschließlich der hiermit verbundenen subjektiven Gefühle – als 

15	 Latour (2007).
16	 Siehe hierzu etwa aus einem gesellschaftstheoretischen Blick auf eine 

Soziologie der Zeit Nassehi (1993).
17	 Vgl. Petitot et al. (1999).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


345

Phänomenologie des Zeitbewusstseins

eine Koproduktion sozialer und neurophysiologischer Prozesse zu 
verstehen, die ihren Ausgangspunkt nicht mehr in einem intersubjek-
tiv geteilten Wissen nehmen, sondern in der Frage gründen, wie mit 
Ungewissheit umzugehen sei (Abschnitt 4). Das Bewusstsein würde 
aus dieser Perspektive in einem weitaus tieferen Sinne als ein soziales 
Organ erscheinen müssen, als die Sozialkonstruktivisten bislang ge-
ahnt haben. Sein eigentliches Bezugsproblem bestände nämlich dann 
in der gefühlten Offenheit einer durch Vernunft nicht beherrschbaren 
(sozialen) Wirklichkeit. 

1 Phänomenologie des Zeitbewusstseins

Edmund Husserl entwickelte seine phänomenologische Lehre be-
kanntlich mit dem Anspruch, eine wissenschaftliche Philosophie zu 
entwickeln. Ausgangspunkt war das phänomenale Bewusstsein, das 
nun über eine deskriptive Methode, welche alle Theorieannahmen 
über die Welt einzuklammern verlangte, in seiner Prozesshaftigkeit 
erforscht werden konnte. 

Grundlegend für die phänomenologische Analyse ist die Erfah-
rung, dass das Bewusstsein immer Bewusstsein von etwas ist. Im 
Bereich der Bewusstseinsphänomene gibt es also weder ein reines 
Subjekt noch reine Objekte, sondern beide sind durch den Prozess 
des Bewusstwerdens (›noesis‹) miteinander verbunden.18 Die eigent-
liche Leistung der phänomenologischen Methode besteht darin, ›In-
tentionalität‹ nicht einfach entsprechend dem Common Sense als 
›Gerichtetheit des Bewusstseins‹ zu verstehen. Vielmehr gilt es nun, 
in die Prozesshaftigkeit des Geschehens selbst einzudringen. Bewusst-
sein und Bewusstseinsgegenstand treten hier sozusagen zurück hinter 
den Vorgang des Bewusstwerdens und dieser Prozess stellt sich bei 
näherem Blick auf die hier involvierten Zeitverhältnisse alles andere 
als trivial dar. Wohl kaum jemand war sich dessen bewusster als 
Husserl selber. Mehr als drei Jahrzehnte lang beschäftigte er sich 
mit dem Problem der Zeitkonstitution und hat dabei immer wieder 
unterschiedliche Resultate verworfen bzw. seine Studien von neuem 
unter einem anderen Gesichtspunkt angefangen. Ohne hier genauer 
auf die Methode Husserls eingehen zu können,19 werden im Fol-
genden anhand von Schnells Untersuchungen zur Entwicklung der 
Husserlschen Zeitdiagramme einige Stationen seiner Studien nach-
gezeichnet.20 

18	 Vgl. Husserl (1913)
19	 Siehe hierzu aus soziologischer Perspektive Armin Nassehi (2008a).
20	 Schnell (2002).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

346

Husserl entdeckte in seinen Analysen zum Zeiterleben jene merk-
würdige dreifache Struktur der Gegenwart, die zugleich aus Retenti-
on, Protention und dem eigentlichen Jetzt besteht. In seinen genauen 
Beobachtungen begegnete er jener paradoxen Form – jenem hölzer-
nen Eisen –, dass in der Gegenwart ein Erleben der Vergangenheit 
stattfindet, welches im Erleben gegenwärtig ist. Im ausdehnungs-
losen Punkt des Jetzt wird die intentionale Bewegung vom gerade 
Vergangenen zum künftigen Jetzt erlebt, sozusagen als gleichzeitige 
Erfahrung eben jener Bewegung von Vergangenheit in Richtung 
der Zukunft. Die Gegenwart selbst erscheint nun gleichsam zeitlich 
ausgedehnt, birgt in sich selbst eine innere zeitliche Kontextur. Ins-
besondere beim Musikhören wird dieses Phänomen überdeutlich, 
denn eine Melodie verweist zugleich auf die zu erwartenden Töne 
wie auch auf die vergangene, noch in der Präsenz der Gegenwart 
mitschwingende melodische, rhythmische Linie.21 Der Husserlsche 
Begriff der Retention ist hier also keineswegs mit dem Prozess des 
Erinnerns zu verwechseln. Letzterer ist der Akt einer symbolischen 
oder sinnlichen Präsentation eines bereits länger vergangenen Erle-
bens in der Gegenwart. Die Retention demgegenüber ist die erlebte 
Spur des unmittelbar Vergangenen in der Präsenz des gegenwärtigen 
Augenblicks. 

In seinen ›Logischen Untersuchungen‹ folgt Husserl noch Franz 
Brentanos Modell der Aktintentionalität.22 Hier herrscht die Vorstel-
lung vor, dass ein intentionaler Akt die Zeit ergreift und gleichsam als 
eidetisches Bild die Differenz von vorher und nachher konstituiert. 

21	 »Die Sache scheint zunächst sehr einfach: wir hören die Melodie, d. h., 
wir nehmen sie wahr, denn Hören ist ja Wahrnehmen. Indessen, der erste 
Ton erklingt, dann kommt der zweite, dann der dritte usw. Müssen wir 
nicht sagen: wenn der zweite Ton erklingt, so höre ich ihn, aber ich höre 
den ersten nicht mehr usw.? Ich höre also in Wahrheit nicht die Melodie, 
sondern nur den einzelnen gegenwärtigen Ton. Daß das abgelaufene 
Stück der Melodie für mich gegenständlich ist, verdanke ich – so wird 
man geneigt sein zu sagen – der Erinnerung; und daß ich, bei dem jewei-
ligen Ton angekommen, nicht voraussetze, daß das alles sei, verdanke ich 
der vorblickenden Erwartung. Bei dieser Erklärung können wir uns aber 
nicht beruhigen, denn alles Besagte überträgt sich auch auf den einzelnen 
Ton. Jeder Ton hat selbst eine zeitliche Extension, beim Anschlagen höre 
ich ihn als jetzt, beim Forttönen hat er aber ein immer neues Jetzt, und 
das jeweilig vorausgehende wandelt sich in ein Vergangen. Also höre ich 
jeweils nur die aktuelle Phase des Tones, und die Objektivität des ganzen 
dauernden Tones konstituiert sich in einem Aktkontinuum, das zu einem 
Teil Erinnerung, zu einem kleinsten, punktuellen Teil Wahrnehmung und 
zu einem weiteren Teil Erwartung ist« (Husserl 1966, 23).

22	 Siehe Husserl (1990 [1900]).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


347

Phänomenologie des Zeitbewusstseins

Der intentionale Akt selbst erscheint somit als zeitloser Moment, 
kann aber Zeit als Inhalt haben. Zeit wird hier als Gegenstand des 
Bewusstseins betrachtet. Dies geschieht immer im Vorgang des Er-
innerns, also dann, wenn wir uns in einem bewussten Akt vergegen-
wärtigen, was beispielsweise vor einer Woche geschah. Die Noesis 
bringt hier sozusagen Zeit hervor, indem das Gedächtnis die mit 
einem Zeitindex versehene Erfahrung produziert. 

Demgegenüber kam Husserl wenige Jahre später in seinen ›Ideen zu ei-
ner reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie‹23 
zu einem anderen Schluss, nämlich zu dem Ergebnis, dass das re-
tentionale und protentionale Bewusstsein nicht als ein synthetisches 
Ergreifen eines einzelnen zeitlosen intentionalen Aktes verstanden 
werden könne. Es sei ja nicht so, dass wir bei einer Tonfolge die un-
terschiedlichen Klänge gleichzeitig hören, sondern im Hören selbst 
scheint nochmals eine Zeitstruktur eingewoben. Entsprechend ver-
warf Husserl nun die Position, dass das Bewusstsein entweder in die 
Zukunft (Protention), in die Vergangenheit (Retention) oder verglei-
chend auf beide Momente gleichzeitig verweist. Stattdessen erscheint 
für ihn Retention und Protention nun gleichzeitig in jeglichen Akt des 
Jetzt als eine inhärente zeitliche Kontextur eingewoben. Hierdurch 
verflüssigt sich das Bild von einem Bewusstsein, das von Moment zu 
Moment neuen Sinn, neue Welt ergreift. Stattdessen rückt nun ein 
Fluss von Wahrnehmungsakten in den Vordergrund, von denen jeder 
für sich in einem zeitlich ausgedehnten Raum des Jetzt, einem Hof 
aus Vergangenheit und künftig zu erwartenden Erfahrungsmomenten 
verortet ist. Wir treffen auf ein Bild sich sukzessive voranschreiben-
der Bewusstseinsmomente, in denen eine realisierte Protention in den 
Mittelpunkt der folgenden Gegenwart rückt, wobei die vergangene 
Gegenwart gleichzeitig als Retention weiterhin für eine gewisse Dau-
er präsent ist. 

Doch auch mit diesem Bild war Husserl noch nicht zufrieden, denn 
hier entstehe fälschlicherweise der Eindruck, dass die Protention le-
diglich von einem Punkt zum anderen springe, um so einen neuen 
Bewusstseinsakt zu konstituieren. In seinen späten Diagrammen 
probiert Husserl ein anderes Bild aus, in dem diese Prozesse als eine 
Fläche dargestellt werden, in der Protention und Retention miteinan-
der verwoben sind. Protentionen erscheinen nun gleichsam als eine 
Bewegung von Erwartungen, die sich aus Retentionen speisen, und 
sobald diese erfüllt oder enttäuscht sind, als folgende Retention ins 
Bewusstsein sinken, um hierdurch einen neuen Erwartungshorizont 
aufzubauen. Lassen wir Husserl und anschließend kommentierend 
Schnell zu Wort kommen:

23	 Husserl (1913).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

348

»Die Protentionen ergreifen auch die schon gegebene retentionale 
Strecke. (...) Das Bewusstsein ›nimmt eine Modifikation an‹, durch 
die es nicht nur retentionale Kontinuität ist, sondern zugleich po-
tentionale Kontinuität. Das Letztere sagt: Im Wesen dieses Be-
wusstsein liegt es, dass es stetig erfüllbar ist, derart, dass jede 
Erfüllung zugleich Intention für neue Erfüllung usw. (...) ›Infolge‹ 
des nacheinander Auftretens erwächst in notwendiger immanenter 
›Kausalität‹ diese Umbildung der Intentionalität«.24 

»Diese Modifikation ist nicht einseitig von der Zukunft auf die 
Gegenwart und dann auf die Vergangenheit gerichtet, sondern 
sie ist eine ›doppelte‹25 […]: Es vollzieht sich umgekehrt genauso 
eine Modifikation der Erwartung aufgrund des Kontinuums ver-
gangener Retentionen. Diese beiden Modifikationen sind nicht 
unabhängig voneinander: Es gehört wesentlich zur Protention, 
einer retentionalen Modifizierung zu unterliegen, die nicht nur 
in der ursprünglichen Gegenwart mündet, sondern diese Modi-
fizierung durchläuft und dabei all jene Intentionen umgreift, die 
sie dabei antrifft. Nicht nur die Retention, ›auch die Protention 
ist als solche beständig zurückgerichtet, obschon sie Protention, 
vorgerichtet ist‹. Das protentionale Kontinuum – insofern es sich 
›verwirklicht‹ – ist ein ›Erfüllungskontinuum‹, d. h. eine solche 
Verwirklichung ist eine erfüllte Retention. Da ›Erfüllung‹ Reten-
tion der vergangenen Intention bedeutet, handelt es sich hier in 
der Tat um eine Verknüpfung zwischen protentionaler und reten-
tionaler Modifikation«.26

Dieser Schritt ist bemerkenswert. Im Hinblick auf seine zeitliche 
Struktur ist der Bewusstseinsakt nun komplex aufgebaut. Erleben 
verlängert sich demnach sozusagen als Erwartungshorizont aus dem 
zuvor vergangenen Bewusstseinseindruck in eine mögliche Zukunft 
hinein, die dann mit dem nächsten Bewusstseinseindruck in sich 
selbst einfällt, um das Erwartete entweder zu erfüllen oder einen 
neuen Erwartungshorizont aufzubauen. Hieraus folgt, dass »die Pro-
tention und die Re-tention nicht von der In-tention her« zu verstehen 
ist, »sondern im Gegenteil, dass das protentional-retentionale Feld 
selbst die Intentionalität strukturell konstituiert. Dieses Feld ist in 
zwei Richtungen orientiert, in Bezug auf welche es sinnlos ist, zu 
sagen, sie seien einander entgegengesetzt (oder auch nicht)«. »Pro-
tentionalität und Retentionalität« erscheinen nun »durch einander 

24	 Husserl (2001, 24).
25	 Die Zitate innerhalb des Zitats verweisen auf Husserl (2001, 26).
26	 Schnell (2002, 108 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


349

Phänomenologie des Zeitbewusstseins

vermittelt«.27 An dieser Stelle wird die Leistung der Husserlschen 
Methode deutlich. Die Subjekt-Objekt-Dichotomie der Alltagsepi-
stemologie ist nun ebenfalls einzuklammern. Was bleibt, ist ein Be-
wusstseinsprozess, der sich nur auf sich selber, auf die von ihm selbst 
konstituierten Zustände beziehen kann. Das Bewusstsein ›schaut‹ 
hier also nicht nach außen, sondern kann sich nur reflexiv auf sich 
selbst zurückwenden.28 Es verbraucht dabei Zeit und erscheint nun 
als ein Prozess, der in seinen eigenen Prozess eingefaltet ist. Hierzu 
wieder Husserl im Original:

»Das vergangene Ereignis, die vergangene Zeitstrecke bzw. die 
künftige phänomenale Zeit und ›der‹ Zeitinhalt mit den Gegeben-
heitsmodi Vergangenheit und Zukunft können sich aber nur kon-
stituieren im Urprozeß, indem die aus den beiden Zweigen gebaute 
Strecke sich stetig modifiziert, und nicht nur das, ›sie modifiziert 
sich‹ in einer Weise, daß nicht nur der Prozess abläuft, sondern 
seiner selbst als Prozeß bewusst wird, also selbst als eine zwei-
te ›Zeit‹ mit Zeitinhalt konstituiert. Die phänomenale Zeit, die 
transzendentale erster Stufe, ist nur möglich durch eine innerste, 
transzendentale Zeit zweiter Stufe und in einem letzten transzen-
dentalen Ereignis, dem endlosen Prozeß selbst, der für sich selbst 
Bewußtsein vom Prozeß ist. Und wesensmäßig kann nur in einem 
Urprozeß ein Prozeß bewusst werden, ein Momentanbewußtsein 
ist nur möglich als Moment eines Prozesses«.29

27	 Schnell (2002, 113 f.).
28	 Hier schließt dann auch Luhmann in seiner Husserl-Rezeption an. Die 

Protention, die Erwartung des Zukünftigen, erscheint in Bezug auf die 
Referenzen, auf die sich der Bewusstseinsprozess beziehen kann, als ein 
Rückwärtsschauen. Das System hat sozusagen nur sich selbst, die eigenen 
von ihm produzierten Zustände. Luhmann schließt in seiner Konzeption 
von Bewusstseinssystemen genau an dieser Figur an: »Wenn diese Un-
terscheidung von Gedanke und Beobachtung (die ihrerseits schon ein 
neuer Gedanke ist) zutrifft, prozediert das Bewußtsein voran, indem es 
zurückblickt. Es operiert gleichsam mit dem Rücken zur Zukunft, nicht 
proflexiv, sondern reflexiv. Es bewegt sich gegen die Zeit in die Ver-
gangenheit, sieht sich selbst dabei ständig von hinten und an der Stelle, 
wo es schon gewesen ist; und deshalb kann nur seine Vergangenheit 
ihm mit gespeicherten Zielen und Erwartungen dazu verhelfen, an sich 
selbst vorbei die Zukunft zu erraten. Es verfolgt in sich selbst kein Ziel, 
sondern bemerkt, was ihm passiert ist. Es wird auf sich selbst aufmerk-
sam. Es schlägt nicht Ziele wie Haken in die Zukunft (die ja noch gar 
nicht gegeben ist), sondern bemerkt seine Vorhaben in der Erinnerung. 
Es verfährt nicht antezipativ, sondern rekursiv, entdeckt aber dann im 
Rückblick gespeicherte Zukunftserwartungen« (Luhmann 1995b, 63).

29	 Husserl (2001, 29).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

350

Streng genommen zeigen sich hier zwei ›Zeiten‹. Die eine – die phäno-
menale Zeit – erscheint als das intentionale Erleben, das von ›etwas 
her‹ zu ›irgendwas hin‹ führt. Darüber hinaus verweist Husserl auf 
eine zweite Zeitlichkeit: die transzendentale Zeit, welche die Prozess-
haftigkeit selbst ermöglicht. Diese liegt gewissermaßen unterhalb des 
Erlebens, wird sich aber im Erleben seiner selbst gewahr, da sich nur 
durch diese Zeit die phänomenale Zeit ihrer selbst gewahr werden 
kann. Diese zweite Zeit kann hier synonym mit einer prozessualen 
Zeit gesehen werden, welche als ein ständiges und irreversibles Vor-
anschreiten von Ereignissen all diesen Prozessen unterliegt – denn 
ohne diese Zeit gibt es keine Bewegung. Die Beschreibung verwickelt 
sich an dieser Stelle in die Paradoxie der Zeit, entsprechend der die 
Gegenwart außerhalb der Zeit zu stehen scheint.30 

Diese resultiert daraus, dass die Selbstbeobachtung des Bewusst-
seins einerseits eine reine Präsenz voraussetzt. Aber mit Blick auf die 
eingefaltete Zeit des Bewusstseins kann dieses streng genommen nur 
rückwärts schauen, also muss dem Bewusstsein in seinem Prozedere 
die Gegenwart seiner eigenen Prozesshaftigkeit verborgen bleiben. 
Und doch scheint es genau die Entfaltung dieser Paradoxie zu sein, 
welche die Praxis des Bewusstseins angemessen zu charakterisieren 
scheint. Husserl liefert hier unter Aufbietung aller ihm zur Verfügung 
stehenden begrifflichen Mittel eine recht genaue Beschreibung der 
empirischen Erfahrung des Bewusstseins. Auf diesem Wege stößt man 
unweigerlich eben auf jene Paradoxie, deren subjektphilosophische 
Auflösung zu einer transzendentalen Überhöhung des Bewusstseins 
führt – und hiermit handelt man sich dann einen Metaphysikvorwurf 
ein.31 Ein alternativer Weg des Umgangs mit den hier aufgeworfenen 
Problemen besteht darin, die Beschreibung noch stärker operativ, 
das heißt systemisch mit Blick auf die durch sie charakterisierten 
Relationen zu begreifen.32 

30	 Um es mit Wittgenstein von der anderen Seite her gesehen zu formulie-
ren: »Wenn man unter Ewigkeit nicht unendliche Zeitdauer, sondern 
Unzeitlichkeit versteht, dann lebt der ewig, der in der Gegenwart lebt« 
(Wittgenstein 1990, Präposition 6.4311).

31	 Siehe in diesem Sinne z. B. den Metaphysikvorwurf von Derrida (1979).
32	 Siehe im letzteren Sinne Nassehi: »Bei Husserl lässt sich am Beispiel des 

Bewusstseins in der Tat bereits jene Figur des selbstreferentiellen Systems 
finden, das nicht in seiner Umwelt operieren kann und seine Selbstreferenz 
durch permanenten Dauerzerfall von Ereignissen – also: in der und durch 
die Zeit – sichert. Das System existiert demnach ontologisch je nur in 
seiner operativen Gegenwart und muss sich somit je neu – nichts anderes 
heißt: autopoietisch – erzeugen. In dem angedeuteten Sinne schließt Luh-
mann unmittelbar an Husserls Phänomenologie an« (Nassehi 2008a, 6).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


351

Neurophänomenologie

Wenn wir Husserl in letzterem Sinne folgen und vor allem seine 
Methode ernst nehmen, dann brauchen wir intentionale Akte nicht 
mehr im Sinne des Common Sense als ein durch sprachliche Typisie-
rungen vermitteltes Ergreifen von äußeren Objekten durch ein inne-
res Subjekt zu begreifen. Stattdessen eröffnet sich die Chance, diese 
Prozesse in einer anderen Weise zu modellieren. Sie lassen sich nun 
als zeitbasierte, sich rekursiv aufeinander beziehende Ereignisfolgen 
beschreiben. Wir haben es dann nicht mehr mit einem Bewusstsein zu 
tun, das in eine objektive Welt hinausschaut und dort entsprechend 
seinen Volitionen hineingreift, sondern mit komplexen, hoch vermit-
telten Prozessen. Wir sind nicht mehr genötigt, Handeln als Vollzug 
eines zuvor angefertigten Entwurfs zu begreifen, sondern können 
auf einer tieferen Ebene die Prozesshaftigkeit von Bewusstseins- und 
Körpervorgängen betrachten, ohne uns dabei prä ante auf eine Kau-
salitätsbeziehung festlegen zu müssen, was zuerst zu geschehen habe. 
Mit Husserl und über Husserl hinausgehend eröffnet sich somit die 
Möglichkeit einer sozialphänomenologischen Forschung, die wieder 
genauer hinschauen kann, wie sich solche Beziehungen im Einzelfall 
gestalten.33

2 Neurophänomenologie

Hiermit kommen wir nun zum Forschungsprogramm der Neuro-
phänomenologie. Üblicherweise treffen wir hier auf jene unüber-
brückbare Aporie, entsprechend der die Erste-Person-Perspektive 
und eine physikalisch-physiologische Beschreibung der Hirnprozesse 

33	 Gegenüber Schütz wird dann die Komplexität der Husserlschen Konzep-
tion in Anschlag gebracht: »Wenn man sich eine solche Theorieanlage 
vor Augen führt, erkennt man, wie flach im Verhältnis dazu Theorien 
geworden sind, die heute unter dem Titel Sozialphänomenologie betrie-
ben werden und eigentlich nur noch zum Ausdruck bringen: ›Da gibt es 
etwas‹. Als Empirie wird gewissermaßen nur noch das Dagewesene an-
geboten. Man hat’s gesehen und beschreibt es nun. Die Phänomenologie 
rechtfertigt jetzt plötzlich ein deskriptives Verhalten zu Objekten: ›Da 
sind Phänomene, und da wir sie bewusst haben, muss es sie ja irgendwo 
geben; die Genauigkeit der Beschreibung der Phänomene sichert uns 
methodisch gegen die mögliche Bezweiflung der Phänomene ab, andere 
können ja auch hingehen‹. Das hat sicher etwas mit einem Transport der 
Husserlschen Phänomenologie in die USA zu tun, war aber auch schon 
vorher in den Versuchen von Alfred Schütz, aus der Motivstruktur Max 
Webers und Husserls Phänomenologie eine einheitliche Theorie zu ma-
chen, angelegt« (Luhmann 2006, 85 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

352

nicht miteinander in Einklang zu bringen sind. Auf der einen Seite 
stehen intentionale Akte und propositionale Gehalte, während sich 
auf der anderen Seite nur strukturdeterminierte neuronale Prozes-
se beobachten lassen. Die zentrale Idee der Neurophänomenologie 
besteht nun darin, dieses Dilemma zu unterlaufen, indem die Erste-
Person-Beschreibung gewissermaßen noch ernster genommen wird, 
als es dem Common Sense entspricht. Mit Husserl erscheint sie nicht 
mehr als Verweis auf einen Willensakt, entsprechend dem ein Subjekt 
äußere Objekte ergreift, sondern ist nun als eine Prozessstruktur zu 
verstehen, die eine charakteristische und beschreibbare innere Dyna-
mik aufweist. Über eine in diesem Sinne verstandene Introspektion 
ergibt sich die Möglichkeit, Berichte zu erstellen, die mit Blick auf 
ihre Prozessstruktur mit einer simultan zu erhebenden neuronalen 
Dynamik in Beziehung gesetzt werden können. Beide Prozesse er-
scheinen nun als korrespondierender Ausdruck derselben Praxisform 
eines sich in der Zeit hervorbringenden kognitiven Vorgangs. 

Was weiß man aus neurologischer bzw. neurophänomenologischer 
Perspektive über das Zeitbewusstsein? Schauen wir zunächst auf die 
Zeitskalen des Erlebens in Bezug auf die prozessurale Weltzeit, also 
jene durch Uhren gemessene Zeit. Das Zeitfenster des Jetzt – dies 
zeigen etwa die Untersuchungen von Ernst Pöppel auf34 – manife-
stiert sich als der so genannte ›Echospeicher‹. In diesem wird das 
Erleben für zwei bis drei Sekunden im Bewusstsein gehalten. Das, 
was Husserl als Retention und Protention beschreibt, findet genau 
in diesem Fenster statt. Außerhalb des ›Drei-Sekunden-Bewußtseins‹ 
gibt es keine Präsenz der Vergangenheit mehr, nur noch Erinnerung 
im Sinne einer speziellen Repräsentation des Vergangenen. Dies ge-
schieht zunächst im Kurzzeitgedächtnis, das im Minutenbereich ar-
beitet, jedoch die Inhalte nur noch in symbolisch abstrakter Form 
repräsentieren und nicht mehr im Format der unmittelbaren Sinne-
squalitäten halten kann, später dann als weitere Kondensation  im 
Langzeitgedächtnis. 

Wenn wir zudem die unterschiedlichen Zeithorizonte der verschie-
denen Sinnesformate betrachten, entsteht ein noch differenzierteres 
Bild. Das Hörorgan arbeitet mit einer Auflösung von einer Millise-
kunde, das Auge mit einer Auflösung von dreißig bis vierzig Milli-
sekunden. Bis ein schwacher taktiler Reiz in das Bewusstsein dringt, 
kann es hingegen bis zu achthundert Millisekunden dauern.35 Auch 
die Präsenz von Handlungsimpulsen – hierauf weisen Libets bekann-
te Untersuchungen hin – wird in Form neuronaler Aktivitäten bis zu 

34	 Siehe Pöppel (1985).
35	 Siehe Pöppel (1993, 58 ff.). Vgl. auch John Eccles (Popper/Eccles 1991, 

439).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


353

Neurophänomenologie

einer Sekunde vor dem Zeitpunkt gebahnt, nachdem der zugehörige 
Willensakt als Bewusstsein erscheint.36 

Nun erfahren wir im Alltagsbewusstsein die verschiedenen Sin-
nes- und Handlungsmodalitäten in der Regel als synchronisierte Ein-
heit aus Erkennen und Handeln. Wir erleben normalerweise nicht, 
dass sich die Lippenbewegungen unseres Gegenübers gleich einem 
schlecht synchronisierten Film nicht im Einklang mit den gehörten 
Worten befinden. Ebenso haben wir normalerweise nicht das Gefühl, 
dass unser Körper in eine Richtung gezogen wird, während unser 
Bewusstsein nur hilflos zuschaut. Lediglich in bestimmten psych-
iatrischen und neurologischen Krankheitsbildern zeigen sich diese 
obskuren Erlebnisformen.37 

Wie lässt sich aber nun unter Voraussetzung asynchroner Daten-
strukturen die sinnliche Kohärenz unseres Erlebens aufrechterhal-
ten? Kognitive Systeme sind offensichtlich in der Lage, komplexe 
Anordnungen von Merkmalen, die auch in zeitlicher Hinsicht zu-
nächst auseinanderfallen, zu distinkten, perzeptionellen Einheiten 
zu gruppieren. Aber wie kann dies geschehen? Wie unterschiedliche 
Klassen von Informationen und Sinnesdaten zu einem schlüssigen 
Bild integriert werden können, ist auf Ebene des neuronalen Substrats 
alles andere als trivial zu beantworten. Die Hirnforscher sprechen 
hier vom so genannten ›Bindungsproblem‹.38 

Gehen wir kurz einige mögliche Erklärungen durch. Die Integrati-
on von Gestaltwahrnehmung über Symbolverarbeitungsprozesse zu 
erklären, welche die Zeit- und Merkmalsunterschiede verrechnen, 
funktioniert allein schon deshalb nicht, weil die kognitive Verarbei-
tung im Gehirn nicht auf Basis propositionaler Gehalte stattfindet. 
Im Gehirn zeigen sich zwar sehr wohl verschiedene, in unterschied-
liche Funktionen ausdifferenzierte Areale. Innerhalb dieser Bereiche 
und in der Kommuniaktion zwischen diesen Arealen findet die In-
formationsverarbeitung jedoch nach dem Prinzip der ›neuronalen 
Netzwerke‹ statt. Diese verarbeiten Inputs assoziativ, also in der Wei-
se, wie die Netzwerke durch Vorerfahrungen konditioniert wurden. 
Außerhalb der Hebbschen Lernregel, entsprechend der all die neuro-
nalen Verbindungen gestärkt werden, die synchron genutzt werden, 
lassen sich hier keine regelbasierten Algorithmen mehr finden.39 

36	 Libet et al. (1979).
37	 Siehe zur aufschlussreichen Darstellung und Interpretation diesbezüg-

licher neurologischer Störungen etwa Metzinger (1999, 137 ff.) oder 
Ramachandran (2005).

38	 Vgl. Singer, (2002 150 ff.).
39	 Siehe zur Konzeption der konnektivistischen Informationsverarbeitung 

ausführlich Kapitel II.3.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

354

Wie kann nun aber innerhalb von Netzwerken eine Synchronisie-
rung zeitlich asynchroner Datenströme stattfinden? Der Nobelpreis-
träger Eccles hat im Sinne einer explizit dualistischen Auffassung eine 
exmanente Erklärung angeboten. Ein unabhängiges Seelenwesen – so 
seine Argumentation – vollbringe nun die Leistung, die unterschiedli-
chen Zeithorizonte zu verrechnen und zu einem einheitlichen Bild zu 
integrieren.40 Dieser Weg ist jedoch unbefriedigend, da das Problem 
der Synchronisierung auf einen weiteren unerklärten Erklärer ver-
schoben wird. Die Frage, auf Basis welcher Mechanismen denn die 
Seele ihre Daten verrechnen könne, bleibt weiterhin unbeantwortbar. 

Eine immanente Lösung des Bindungsproblems entstand erst mit 
einer neuen Klasse systemtheoretischer Modelle, die Metzinger unter 
dem Begriff »dynamizistische Kognitionswissenschaft« zusammenge-
fasst hat. Informationen sind jetzt nicht mehr nur in der Summierung 
der Aktivitätsmuster sowie in ihrer räumlichen Verteilung codiert, 
sondern auch in den Zeitverhältnissen der neuronalen Aktivierung. 
Synchronisation und Überlagerungen unterschiedlicher Frequenz-
muster spielen nun die entscheidende Rolle für die Bindung von 
Merkmalen und in der Herstellung einer Resonanz der neuronalen 
Aktivitäten zu den Sinnes- und Handlungsaktivitäten. Die von der 
dynamischen Kognitionswissenschaft eingesetzten konzeptuellen In-
strumente sind, so Metzinger, zum »ersten Mal genuin physikalische 
und legen allein dadurch eine implizite Lösung des Leib-Seele-Pro-
blems nahe«. Und weiter: »Repräsentationen und semantischer Ge-
halt sind nun endgültig nichts Statisches mehr, sie ›reiten‹ sozusagen 
auf einer kurzzeitigen Kohärenz zwischen Systemdynamik und Welt-
dynamik. Bedeutung ist ein physikalisches Phänomen, das von einem 
in eine aktive sensomotorische Schleife eingebundenen System vor-
übergehend erzeugt wird. Die Entstehung des intentionalen Gehalts 
mentaler Repräsentationen ist nämlich im Rahmen der Systemtheorie 
ein sehr kurzer, vorübergehender Vorgang, bei dem Systemdynamik 
und Weltdynamik interagieren«. Nicht Symbole und Regeln, wie im 
Computermodell des Kognitivismus, sondern »Lernregeln, Aktivie-
rungsvektoren oder Trajektorien durch Gewichtungsräume« sind 
nun die »begrifflichen Grundbausteine« der Kognition.41

40	 »Die Antedatierung ist dem Selbstbewussten Geist zuzurechnen als 
Kompensation für die langsame Entwicklung der schwachen neuronalen 
Raum-Zeit-Muster bis zur Schwelle der bewussten Erkennung. Auf diese 
Weise mögen alle erlebten Ereignisse eine Zeitkorrektur erfahren, so dass 
die Wahrnehmungen einen mit den anfänglichen Stimuli korrespondie-
renden zeitlichen Verlauf haben werden, ob sie stark oder schwach sind. 
Wir nehmen an, dass Libet eine zeitliche Anpassung entdeckt hat, die 
dem selbstbewussten Geist zuzurechnen ist« (Popper/Eccles 1991, 439).

41	 Metzinger (1998, 347).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


355

So abstrakt diese Beschreibungen zunächst klingen, die dynamizi-
stischen Modellierungen haben den Vorteil, dass sie eine einzigartige 
Nähe zu den phänomenologischen Qualitäten unseres phänomenalen 
Erlebens zeigen: die »Leiblichkeit«, die »Situiertheit, seine Sensitivität 
auch für die zeitliche Struktur impliziter Kontexte«, seine Bezogen-
heit auf andere kognitive Systeme und die semantische Koevolution, 
sein flüssiger, transienter und »nie vollständig prognostizierbare[r] 
Charakter, der häufig durch abrupte ›Phasenübergänge‹ gekennzeich-
net ist und fast immer ein aktives, schöpferisches Moment beinhaltet. 
All dies finden wir bei der Anwendung der nicht-linearen Dynamik 
auf kognitive Systeme wie von selbst als die natürliche Eigenschaften 
derselben wieder«. 

Schauen wir aus dieser Perspektive auf unsere Ausgangsfrage, 
nämlich das Problem, wie sich das Zeitbewusstsein konstituiert. Ins-
besondere Varela und seine Arbeitsgruppe haben diesbezüglich einige 
aufschlussreiche Untersuchungen vorgelegt, auf die im Folgenden 
etwas ausführlicher eingegangen wird.42

Varela unterscheidet drei Zeitskalen. Die ›1/10‹-Skala spielt im 
Bereich von 10 bis 100 Millisekunden und referiert auf all jene wahr-
nehmbaren Ereignisse, die in der Kognition als nichtsimultan erfasst 
werden können. Sie verweisen auf das zeitliche Auflösungsvermögen 
von Wahrnehmungsprozessen, also beispielsweise auf die Frequenz, 
ab der das Flackern einer Lampe als ein konstantes Licht erlebt wird. 
Die ›1‹-Skala entspricht dem Husserlschen Zeitfenster des ausgedehn-
ten Jetzt, also jenem Horizont, in dem der intentionale Bogen aus 
Retention und Protention wahrgenommen wird. Die ›10‹-Skala ver-
weist auf die darüber hinausgehenden Zeithorizonte eines deskriptiv-
narrativen Zugangs zu Erinnerungsinhalten.43 

Als ›Neurophänomenologe‹ referiert Varala in seinen Untersu-
chungen auf zwei verschiedene metatheoretische Konzeptionen. Die 
eine liegt in der Husserlschen Beschreibung des Zeiterlebens, also der 
Frage, wie Retention und Protention in der Koppelung der Urimpres-
sionen der einzelnen Bewusstseinsakte verflochten sind. Der andere 
Zugang beruht auf einer systemischen Rekonstruktion der Phasen-
beziehungen von unterschiedlichen, räumlich verteilten neuronalen 
Aktivitäten. Erstere können durch den Bericht von Versuchspersonen 
in Daten überführt werden. Ein Proband kann Auskunft darüber 
geben, wann er eine Gestalt erkennt, wann beispielsweise ein Bild in 
eine andere Form der Wahrnehmung kippt. Letztere lassen sich aus 
den Daten hochauflösender, EEG-verwandter Verfahren errechnen. 
Mit einer entsprechenden Mathematik, die mittlerweile mit reentran-

42	 Vgl. Rodriguez et al. (1999) und Varela (1999).
43	 Varela (1999, 273).

Neurophänomenologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

356

ten Verhältnissen umzugehen gelernt hat,44 lassen sich unter Zuhil-
fenahme leistungsfähiger Computer Bilder zeichnen, wann und wo 
im Gehirn Schwingungsmuster in Phasenkohärenzen auftreten, also 
wann und wo sich Aktivitäten miteinander in Resonanz befinden. 

Varela setzt nun beide Beschreibungsebenen miteinander in Bezie-
hung. So korrespondiert dann etwa Gestalterkennung von Kippbil-
dern auf neurologischer Ebene mit einem Zustandswechsel sich selbst 
rekursiv stabilisierender Hirnaktivitäten, welche als ›Erkennen‹ von 
einem Ort im Phasenraum zu einem anderen wandern. 

Die Bindung unterschiedlicher sensorischer Inputs zu einer Einheit 
und die Synchronisation unterschiedlicher Zeithorizonte zu einer 
›Gegenwart‹ erscheinen synonym mit jeweils einem aktual aktivier-
ten, raumzeitlichen ›Frequenzmuster, welches ständig von einem 
Schwingungszustand in einen anderen übergeht. Da diese Prozesse 
also an sich schon transienter und reentranter Natur sind, erscheinen 
die Retention und Protention aus dieser Perspektive gleichsam in die 
neuronale Repräsentation als Form mit eingewoben. Der intentionale 
Bogen korreliert mit dem Aufbau eines Phasenraums und dem gleich-
zeitigen Abklingen eines anderen. Dieser Übergang von einem Muster 
in ein anderes umfasst etwa zwei bis drei Sekunden. In diesem Sinne 
erscheint dann auf Prozessebene die Husserlsche Struktur der Inten-
tionalität auch auf neurologischer Ebene als inhärenter Bestandteil 
eines jeden kognitiven Akts. Sie findet auf neurologischer Ebene ihren 
Ausdruck darin, dass ein charakteristisches Schwingungsmuster nur 
aus einem anderen charakteristischen Schwingungsmuster hervorge-
hen kann – und dieser Prozess verbraucht Zeit.45 

Auf diesem Weg kommen wir schließlich mit Varela zu einer 
naturalisierten Phänomenologie. Die Beschreibungen der inneren 
Zeitstruktur des Bewusstseins korrelieren nun strukturell mit einer 
Landschaft aus Phasenräumen eines nicht linearen Systems, die sich 
in Anpassung an neue Reizkonstellation immerfort verschieben.46

44	 Um mit diesen rekursiven Verhältnissen rechnen zu können, hat Varela 
den Formkalkül von Spencer Brown zu einem praktikablen Instrument 
erweitert (s. Varela 1979). 

45	 Siehe hierzu auch van Gelder (1999).
46	 »Phenomenologically, I have stressed the full interdependence of both 

intentionalities, the inseparability of the static and the genetic analyses, 
and the mutual determination of instinctive and cognitive constitution 
of self. In parallel, the trajectories and the landscape of their phase space 
are a unity in a complex nonlinear system. Correspondingly, we have 
examined the many aspects under which determinism, the trajectories, 
regions in phase space, and adaptive geometrical landscapes are comple-
mentary. I consider these mutual interdependencies and their role in the 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


357

Neurophänomenologie

 Kognition findet aus dieser Perspektive stets verkörpert statt. 
Ebenso wie die Idee eines unabhängigen Seelenwesens nun keinen 
Sinn mehr ergibt, ist es unsinnig, von einem isolierbaren Gehirn aus-
zugehen. Mit guten Gründen lässt sich argumentieren, dass ein von 
Körper und Umwelt abgetrenntes Hirn – beispielsweise in einem 
Tank mit Nährlösungen aufbewahrt – keinen intentionalen Bogen 
als kohärente innere Zeitstruktur mehr ausbilden kann, da die sen-
somotorischen Kreise abgeschnitten sind, welche durch ihr Feedback 
die stabilisierenden Resonanzen ermöglichen.47 Auch hat es keinen 
Sinn mehr, die neuronalen Korrelate des Bewusstseins an einem be-
stimmten Ort im Gehirn lokalisieren zu wollen, denn gerade auch 
auf physikalischer Ebene erscheint das Bewusstsein nicht mehr als 
lokalisierbare Entität, sondern kann nur noch als dynamischer, in 
sich selbst eintretender azentrischer Prozess gefasst werden.48 

Durch welche weiteren Eigenschaften lassen sich diese transienten, 
raumzeitlich organisierten Frequenzmuster charakterisieren? 

Eine Besonderheit liegt in der rekursiven Natur ihrer Genese. In-
nerhalb des Fensters des ›Jetzt‹ entziehen sich die Zeit wie auch Kau-
salität einer linearen Beschreibung. Sozusagen auch das Ende kann 
nun den Anfang modifizieren. Die Retention erscheint ebenso durch 
das Ergebnis des Jetzt gefärbt, wie die Protention durch die Reten-
tion geformt wird.49 Sensomotorische Aktivitäten modulieren diese 
Prozesse, indem sie bestimmte Transitionen nahelegen. Wahrneh-
mung heißt jetzt nicht mehr, dass eine äußere Wirklichkeit erkannt 
wird, sondern erscheint als ein Resonanzphänomen, entsprechend 
dem Bewegungsmuster, interne Aktivitätsmuster und Sinnesdaten 
in einem komplexen Zusammenspiel ein neues Muster, eine neue 
Kohärenz herausbilden lassen. Auch Handeln darf nun nicht mehr als 

constitution of temporality the most immediate insight that naturaliza-
tion can provide« (Varela 1999, 305).

47	 Siehe Cosmelli und Thompson (2008).
48	 Jeglicher Versuch, das Bewusstsein zu lokalisieren, verwechselt die Ebe-

ne der formalen und der funktionalen Passung und sitzt hiermit einem 
Missverständnis auf (vgl. Noe/Thompson 2004a).

49	 Hierzu Varela im Wortlaut: »(1) the ongoing coupling of the cognitive 
agent, a permanent coping that is fundamentally mediated by sensori-
motor activities; and (2) the autonomous activities of the agent whose 
identity is based on emerging, endogenous configurations (or self organ-
izing patterns of neuronal activity. Enaction implies that sensorimotor 
coupling modulates, but does not determine, an ongoing endogenous 
activity that it configures into meaningful world items in an unceasing 
flow. [...] Enaction is naturally framed in the tools derived from dynami-
cal systems, in stark contrast to the cognitivist tradition that finds its 
natural expression in syntactic information processing models« (Varela 
1999, 272).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

358

linearer Prozess verstanden werden, entsprechend dem die durch das 
Bewusstsein vorangestellten Möglichkeiten durch den Willensakt er-
griffen werden. Vielmehr ist jetzt auch eine Handlung als verkörperte 
Kognition zu fassen – etwa indem das Gehirn bestimmte Muster in 
das neuromuskuläre System projiziert, um dann die Rückmeldung 
aus dem Körper in die Ausformung von Protentionen und Retentio-
nen einfließen zu lassen. Ohne das Körperfeedback würde das Ge-
hirn zu keiner Entscheidung kommen können. Es würde zu keinem 
stabilen Muster finden, in das es einrasten könnte.50 

Mit Varela sind diese Prozesse zudem noch in eine emotionale 
Tönung eingebettet, welche dann ihrerseits als präreflexiver Prozess 
die Entfaltung der Protention eingrenzt.51 Die affektive Komponente 
stellt dabei nicht nur eine randständige Figur in einem prinzipiell 
auch ohne Affekt tragenden Gebilde dar. Vielmehr ist die emotio-
nale Tönung notwendig, um dem kognitiven Prozess überhaupt 
eine Richtung geben zu können. An dieser Stelle öffnet sich für die 
neurophänomenologische Beschreibung auch ein wichtiges Tor zum 
Verständnis von Alterität. Es lässt sich nämlich nun an jenen alltags-
weltlichen Befund anschließen, dass es vor allem Menschen sind, 
die einen emotional berühren. Im Sinne einer phänomenologischen 
Perspektive bleibt die Andersartigkeit des Anderen unergründlich – 
und auch Husserl ist bekanntlich an der Frage der Intersubjektivität 
gescheitert.52 Gerade weil die Begegnung mit dem anderen Subjekt 
potentiell verstörend ist, erscheinen alle Erwartungen, welche sich 
auf die existenziellen Beziehungen mit anderen Menschen beziehen, 
hochgradig mit Emotionen durchsetzt.53 Dies hat auch Konsequen-
zen für das Verständnis von sprachlichem Verhalten, denn aus dieser 
Perspektive wäre zu vermuten, dass es hierbei weniger um Infor-

50	 Insbesondere die Arbeitsgruppe um Damasio hat auf die Bedeutung der 
Körperprojektionen für den kognitiven Prozess hingewiesen (vgl. Dama-
sio 2007 [1994]; Damasio 1996). 

51	 »Emotional tonality is, by its very action, a major boundary and initial 
condition of neurodynamics« (Varela 1999, 301). 

52	 Vgl. in diesem Zusammenhang Luhmann (1995c).
53	 »With Emmanuel Levinas (1988), a further sphere of affection, hetero-

affection, is brought to the fore: alterity is the primary clue for time’s 
constitution. We are affected not only by representations and immanent 
affection (›affection de soi par soi‹), but alterity as inseparable from the 
sphere of an ego-self. In this move the very distinction between auto- and 
hetero-ceases to be relevant, since in all cases it all is brought down to the 
same manifestation: it is a question of ›something other‹, the experience 
of an alterity, a difference in the identity of the present, whether by the 
inevitable slippages to retention, or by the anticipations in protention« 
(Varela 1999, 297).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


359

mationsaustausch geht, denn um die Koordination von Verhalten 
unterschiedlicher Akteure. Die inhaltliche Ebene propositionaler Ge-
halte würde nun etwas in den Hintergrund treten zugunsten einer 
performativen Ebene der Sprache, in welcher es vor allem um die 
Absorption von Unsicherheit geht – und dies würde dann vor allem 
über die Stabilisierung von Erwartungen geschehen, welche ihrerseits 
durch entsprechende Emotionen geschützt und flankiert werden.54

Was lässt sich nun aus dieser Perspektive zu dem epistemischen Sta-
tus der beiden verbundenen Denkformen, des phänomenologischen 
Bewusstseins und der objektivierbaren neurobiologischen Prozesse, 
sagen? Auf struktureller Ebene zeigt die systemische Beschreibung 
der Neurodynamik erhebliche Parallelen zur phänomenologischen 
Textur des Erlebens. Was dies jedoch für die wechselseitige Bedingt-
heit von Bewusstsein und Körper bedeutet, ist eine komplexe Frage, 
die aufgrund ihrer Natur durch die hier beschriebenen Experimente 
nicht beantwortet werden kann.55 Es bleibt ein Geheimnis, das sich 
vermutlich dem begrifflichen Denken entzieht.56 

Nichtsdestotrotz gelingt es einer in diesem Sinne vorgehenden 
Neurophänomenologie, den konzeptionellen Körper-Geist-Dualis-
mus zu unterlaufen, indem die modellierende Theorieabstraktion auf 
Prozesse und nicht mehr auf Inhalte hin angelegt ist. Anders als der 
Substanzdualismus, der physikalische Reduktionismus und der Epi-
phänomenalismus verfangen sich die hierdurch erzeugten Beschrei-
bungen nicht mehr in der Paradoxie der Subjekt-Objekt-Dichotomie. 
Die deontische Abstraktion von der Natur des Bewusstseins wird 

54	 Mit Panksepp (1998) dienen bestimmte Emotionen, die mit Spiel und 
Freude assoziiert sind, dann primär einer Vergemeinschaftung, an die 
sich dann sekundär auch sprachliches Verhalten anlagern kann. Siehe 
hierzu ausführlich Kapitel IV.1.

55	 Hierzu Varela: »On the one hand, we are concerned with a process of 
external emergence with well-defined neurobiological attributes, on the 
other, with a phenomenological description that stays close to our lived 
experience. […] One thing is clear: the specific nature of the mutual 
constraints is far from a simple empirical correspondence or a categori-
cal isomorphism. Three ingredients have turned out to play an equally 
important role: (1) the neurobiological basis, (2) the formal descriptive 
tools mostly derived from nonlinear dynamics, and (3) the nature of lived 
experience studied under reduction. What we find is much more than 
a juxtaposition of items. It is an active link, where effects of constraint 
and modification can circulate effectively, modifying both partners in a 
fruitful and complementary way« (Varela 1999, 306).

56	 So zumindest im Anklang an die nicht klassische Perspektive einer Quan-
tentheorie, die auch mit der Verbundenheit von Potentialen zu rechnen 
weiß, die als Ausfällung in objektive Realitäten als getrennt erscheinen 
(vgl. Dürr/Oesterreicher 2007).

Neurophänomenologie

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Gefühl und Gesellschaft

360

hier mit einer stärkeren Nähe zu der lebensweltlichen Dynamik des 
Bewusstseins belohnt.

Fassen wir den Stand der bisherigen Argumentation zusammen: 
Bewusstsein – sei es nun mit Husserl phänomenologisch als erlebte 
Prozessstruktur oder mit Varela als Zeitstruktur einer nicht linearen 
neuronalen Dynamik verstanden – zeitigt sich als innere Kohärenz 
eines in sich selbst eintretenden Prozesses. Dieser Unterscheidung 
folgend, braucht das, was ein Bewusstsein als eigene Zeitlichkeit 
konstituiert, nicht mehr mit dem übereinzustimmen, was ein äußerer 
Beobachter als Ereignisfolge in Bezugnahme auf die Weltzeit kon-
statieren würde. Beispielsweise schließen sich die Libetschen Experi-
mente in diesem Sinne dadurch auf, dass der erlebte Willensakt mit 
dem erlebten Vollzug einer Praxis zusammenfällt, die schon längst 
durch das Experiment als sozial geprägter Erwartungshorizont ge-
bahnt wurde. 

3 Deskriptive Rekursionen

Um die soziologischen Konsequenzen der hier vorgestellten neuro-
phänomenologischen Perspektiven etwas deutlicher herausarbeiten 
zu können, werden wir zunächst einen kleinen Umweg gehen und 
eine andere Klasse neurophysiologischer Experimente kurz vorstel-
len. 

In den 60er-Jahren wurden Patienten, die unter einer schweren 
Epilepsie litten, nicht selten einer Hirnoperation unterzogen, in der 
das corpus callosum, der ›Balken‹ zwischen den beiden Hirnhälften, 
durchtrennt wurde. Durch die Zerstörung der verbindenden Nerven-
faser war nun die rechte Hirnhälfte nicht mehr in der Lage, unmit-
telbar mit der linken Hirnhälfte zu kommunizieren und umgekehrt. 
Entsprechend konnten sich auch die epileptischen Krampfanfälle 
nicht mehr über das ganze Gehirn ausbreiten. Was bedeutet nun 
dieser Eingriff für das Alltagsleben der so genannten Split-Brain-
Patienten? Auf den ersten Blick scheinen sie normal zu reagieren. 
Üblicherweise regelt die dominante linke Hirnhälfte die Aktivitäten 
und ist auch für das Körperempfinden verantwortlich. Was geschieht 
aber, wenn die rechte Hirnhälfte plötzlich ›beschließt‹, einen Spazier-
gang zu machen? Wie reagiert darauf die dissoziierte andere Gehirn-
hälfte und was denkt sie dabei? Solche Fragen wurden unter Labor-
bedingungen in der Arbeitsgruppe um den Nobelpreisträger Roger 
Sperry untersucht.57 Nur mit einer Hirnhälfte zu kommunizieren, 
lässt sich für einen Versuchsleiter technisch relativ einfach realisieren. 
Üblicherweise geschieht dies dadurch, dass man eine Information 

57	 Vgl. Gazzaniga (1989).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


361

 – etwa ein Bild oder einen Satz – durch eine optische Apparatur nur 
auf die rechte bzw. linke Seite der Netzhaut des Auges projiziert und 
hierdurch entsprechend nur eine Hirnhälfte ›ansprechen‹ kann. Eine 
Reihe von Split-Brain-Patienten wurde auf diese Weise untersucht. 
Bei einigen der Versuchsteilnehmer zeigten erstaunlicherweise beide 
Hirnhälften die Fähigkeit, Schrift und Sprache zu verstehen sowie 
sich verbal auszudrücken. Ein gut dokumentierter Fall, bei dem eine 
Reihe dieser Experimente durchgeführt wurde, war jener des 15-jäh-
rigen Paul: »Der Testleiter begann zum Beispiel eine mündliche Frage 
mit ›Wer ...?‹ – und die offenen Stellen wurden durch eine Projektion 
in einem der Gesichtsfelder ergänzt, zum Beispiel durch die geschrie-
benen Worte ›... bist du‹. Auf die beiden Seiten vorgelegte Frage 
folgte die gleiche Antwort: ›Paul.‹ Auf die Frage: ›Was für ein Tag ist 
morgen?‹ kam beide Male die richtige Antwort: ›Sonntag.‹ Auf die 
Frage an die linke Hirnhälfte: ›Was willst du werden, wenn du groß 
bist?‹ antwortete Paul: ›Rennfahrer.‹ Und dies ist faszinierend, weil 
auf die gleiche Frage an die rechte Gehirnhälfte die Antwort kam: 
›Designer‹«.58 Ein ebenso erstaunliches Ergebnis zeigt sich, wenn 
man die rechte Hirnhälfte zu einer Aktivität veranlasst, von der die 
linke nichts weiß: »Eine einfache Aufgabe wie ›gehen‹ wird in die 
stumme rechte Gehirnhälfte geblitzt, und der Patient reagiert darauf 
typischerweise, indem er seinen Stuhl zurückschiebt und sich aus dem 
Testbereich entfernt. Wenn man ihn dann fragt, wohin er gehe, so 
lautet die Antwort meist etwa: ›Ich gehe nach Hause, um mir eine 
Cola zu holen‹«.59

Erstaunlicherweise antwortet die linke Hirnhälfte nicht im Sinne 
dessen, was sie eigentlich entsprechend der durch die Versuchsan-
ordnung erzeugten Realität hätte empfinden müssen. Sie sagt nicht 
›Ich weiß es nicht‹, oder ›Ich habe mich irgendwie getrieben gefühlt‹, 
sondern sie erfindet und fühlt eine Erklärung, eine Handlung, die mit 
dem erlebten Handeln des eigenen Körpers in Einklang steht. Das 
Gehirn konstruiert post hoc eine Rationalität, die dem vollzogenen 
Verhalten eine intentionale Handlungsabsicht unterlegt. Paul gibt 
vor, zweckrational zu handeln, wenngleich die Sache hier offensicht-
lich anders liegt, denn nicht das Motiv, seinen Durst befriedigen zu 
wollen, veranlasst ihn aufzustehen, sondern die ins Hirn geblitzte 
Anweisung des Versuchsleiters. Maturana und Varela interpretieren 
diese und ähnliche Befunde folgendermaßen: »All diese Experimente 
sagen uns Grundlegendes über die Weise, auf die der anhaltende 
Fluß von Reflexionen, den wir Bewußtsein nennen und mit unserer 
Identität assoziieren, organisiert ist und seine Kohärenz bewahrt. [...] 
Im sprachlichen Bereich von Paul kann es keine Inkohärenz geben. 

58	 Maturana/Varela (1987, 248 f.).
59	 Gazzaniga (1989, 89 f.).

Deskriptive Rekursionen

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

362

[...] Das zeigt uns in dramatischer Weise, daß es die Sprache ist, in 
der ein Selbst, ein Ich, entsteht und zwar als jene soziale Singulari-
tät, die durch die operationalen Überschneidungen, in denen das 
Ich unterschieden wird, im menschlichen Körper entsteht. Daraus 
ersehen wir, daß in dem Netzwerk der sprachlichen Interaktionen, 
in dem wir uns bewegen, eine andauernde deskriptive Rekursion 
aufrechterhalten wird, die wir unser ›Ich‹ nennen. Sie erlaubt uns, 
unsere sprachlich operationale Kohärenz zu bewahren sowie unsere 
Anpassung im Reich der Sprache«.60

Die Zeitverhältnisse des Schützschen Handlungsmodells erschei-
nen nun umgekehrt: Nicht der Entwurf geht dem Handeln voraus. 
Der signifikante Andere, hier in Gestalt des Versuchsleiters, ist nicht 
nur Anlass von Pauls Verhalten, sondern zugleich auch Ursache einer 
bestimmten Art von Intentionalität, die in Pauls Antwort zum Tragen 
kommt. Denn wird Paul nicht erst durch seine Frage dazu provoziert, 
einen Grund dafür zu konstruieren (und zu fühlen), warum er eben 
so und nicht anders gehandelt hat? Sozial handelnd folgt Pauls rechte 
Hirnhälfte der Erwartung, dass man der Versuchsanweisung doch 
Folge leisten sollte. 

Ebenso sozial handelnd wird die linke Hirnhälfte der an sie ge-
stellten sozialen Erwartung gerecht, dass man für sein Verhalten eine 
Begründung zu geben habe. Handeln wie Intentionalität liegen hier 
gewissermaßen außerhalb des Akteurs, bilden sich aus einem über-
personalen Interaktionszusammenhang,61 der in diesem Fall aus drei 
Einheiten besteht: der rechten Hirnhälfte, der linken Hirnhälfte und 
dem Versuchsleiter. 

Das intentionale Selbst würde aus dieser Perspektive nichts an-
deres darstellen als ein Sprachspiel. Entsprechend den Regeln dieses 
Tanzes attribuiert man auf sich selbst und hat entsprechend einen 
Grund zu nennen, warum man eben so und nicht anders handelt. 
Aus der Innenperspektive handelt es sich hier jedoch um eine gefühlte 
und unhintergehbare Realität. 62

60	 Maturana/Varela (1987, 249 f.).
61	 An dieser Stelle zeigen sich Parallelen zur metatheoretischen Konzeption 

der Objektiven Hermeneutik von Oevermann, denn auch hier liegt der 
Sinn des Interaktionszusammenhangs als soziologischer Sinn kausal vor 
dem subjektiv gemeinten Sinn (vgl. Oevermann 1986). 

62	 Hierzu Thomas Metzinger: »Der naive Realismus ist für biologische 
Systeme wie uns selbst eine funktional adäquate Hintergrundannahme 
gewesen. Diesen Gedanken muß man nun im letzten Schritt wieder auf 
das Selbstmodell anwenden. Wir selbst sind Systeme, die nicht in der 
Lage sind, ihr eigenes subsymbolisches Selbstmodell als Selbstmodell 
zu erkennen. Deshalb operieren wir unter den Bedingungen eines ›naiv-
realistischen Selbstmissverständnisses‹: Wir erleben uns selbst, als wären 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


363

Wir finden nun gewissermaßen drei Formen von Zeit vor, die 
jeweils einer unterschiedlichen Logik folgen: zunächst die Weltzeit, 
wie sie sich einem Beobachter zeigt, der der metrischen Kalibrierung 
durch Uhren folgt. Hier zeigt sich eine lineare Folge von vorange-
henden und anschließenden Ereignissen. Zweitens findet sich die 
phänomenologische Zeit, die mit Varela nun auch mit der Neuro-
dynamik von sich in Phasenräumen bewegenden Resonanzmustern 
korreliert. Hier begegnen wir der Prozessstruktur von Intentionalität, 
die durch Erwartungen und emotionale Tönungen gespeist wird. In 
der hier konstituierten gelebten Zeit können sich andere Kausali-
tätsverhältnisse und temporale Ordnungen manifestieren als in der 
Weltzeit. Drittens begegnen wir schließlich einer sozialen Zeit, die 
als deskriptive Rekursion auf Zurechnungsprozessen basiert und in 
der die kausalen Verhältnisse der Weltzeit umgekehrt sind, da sich 
der Sinn der Kommunikation erst post hoc durch den gewählten 
Anschluss ergibt. 

4 Bewusstsein als soziales Organ?

Bringen wir die in den vorangehenden Kapiteln entfalteten drei Ebe-
nen mit Blick auf das Libet’sche Experiment nun zusammen, um 
einen weiteren Aspekt zu beleuchten – die soziale Rolle des Bewusst-
seins. Der Befund, dass das subjektiv empfundene Wollen erst eine 
Sekunde nach der Messung von Bereitschaftspotentialen auftaucht, 

wir in direktem und unmittelbarem epistemologischen Kontakt mit uns 
selbst. De facto sind wir selbst also Systeme, die sich selbst ständig mit 
dem von ihnen selbst erzeugten subsymbolischen Selbstmodell ›verwech-
seln‹. Indem wir dies tun, generieren wir eine stabile und kohärente ›Ich-
Illusion‹, die wir auf der Ebene des bewußten Erlebens nicht transzendie-
ren können. Und genau das ist es, was es bedeutet, eine nicht-begriffliche 
Erste-Person-Perspektive zu besitzen, einen präreflexiven, phänomenalen 
Standpunkt, der allen späteren Formen begrifflich vermittelten und re-
flexiven Selbstbewußtseins zugrunde liegt, allen späteren Formen von 
sozialer Kognition und Ich-Du-Beziehungen. Der Kern der Subjektivität 
des Mentalen liegt also in diesem Akt der ›Selbstverwechselung‹: Ein 
Mangel an Information, ein Mangel an epistemischer Transparenz führt 
zur Entstehung eines phänomenalen Selbst. Dies ist vielleicht die wich-
tigste Einsicht über den menschlichen Geist, die man mit den Mitteln 
der Kognitionswissenschaft und mit Blick auf die philosophische Anthro-
pologie formulieren kann. Ist das naiv-realistische Selbstmißverständnis 
ein Kandidat für die universelle Eigenschaft, durch die alle Menschen 
ausgezeichnet sind?« (Metzinger 1998: 361).

Bewusstsein als soziales Organ?

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

364

lässt sich nun als eine Verschachtelung der metrischen, der phäno-
menologischen und der sozialen Zeit interpretieren. Schauen wir 
zunächst auf den Akt des Fingerwackelns. Vermutlich wackeln wir 
täglich unzählige Male mit einem Finger, ohne dass uns diese Bewe-
gung im Bewusstsein erscheint. Selbst als Geste, als quasi sprachlicher 
Hinweis, wird uns ein diesbezüglicher Fingerzeig vermutlich meistens 
eher nicht bewusst sein. Erst im Kontext der Versuchsanordnung 
wird der Finger durch die Aufforderung, ihn innerhalb von zehn 
Minuten ›spontan‹ zu bewegen, ins Zentrum der bewussten Auf-
merksamkeit katapultiert. Entsprechend der paradoxen Anweisung, 
›sei spontan‹63, muss nun gewollt werden. Ein vom Versuchsleiter in 
dieser Weise enaktierter Proband kann gar nicht anders, als einen 
Erwartungshorizont zu erzeugen, indem die Fingerbewegung nun 
selbst mit dem Willensakt assoziiert wird. Das Erleben des Fingers 
wird in eine soziale Erwartung eingebettet – und ist somit affektiv 
besetzt. Zwischen den Polen, ›den Finger nicht unwillentlich bewe-
gen zu dürfen‹ und ›diesen willentlich bewegen zu müssen‹, entsteht 
eine ›sei-spontan‹-Paradoxie, die sich nur dadurch auflösen lässt, 
dass das Gefühl des Wollens mit der Handlung des Fingerbewegens 
zusammenfällt. 

Das Phänomen des Gefühls vom Wollen ist hiermit sozialer Natur. 
Genau genommen erscheint es als Resultat einer Krise der Koordina-
tion von Handlungen durch die Sprache, die jenes Gefühl erzeugt, das 
mit dem Willensakt zugleich korreliert, wie durch diesen anschließend 
aufgelöst wird. In dieser Weise durch die Sprache enaktiert, braucht 
die Ereignisfolge nicht mehr mit der metrischen, prozessuralen Zeit 
übereinzustimmen. In der sozialen wie auch phänomenologischen 
Zeit sind rückwärts gerichtete Kausalitätszurechnungen möglich. 
Innerhalb des intentionalen Bogens lassen sich entsprechende Kogni-
tionen nun flächig integrieren, in einem Raum von Protention und 
Retention als einem zwei bist drei Sekunden ausgedehnten ›Jetzt‹. 

Im Sinne einer naturalisierten Phänomenologie ist mit Dennet64 
und Brandom das Verhältnis von abgeleiteter und ursprünglicher 
Intentionalität nun umzukehren. »Daß etwas von jemandem als in-
tentionales System betrachtet oder behandelt wird, rangiert in der 
Reihenfolge der Erklärung vor der Tatsache, daß es ein intentionales 
System ist« und in »diesem Sinne können nur Gemeinschaften, nicht 
Individuen, als im Besitz von ursprünglicher Intentionalität interpre-
tiert werden«.65

63	 Siehe zu den Eigenschaften dieser Paradoxie aus kommunikationstheo-
retischer Perspektive Watzlawick (1991, 87 ff.).

64	 Dennet (1978).
65	 Brandom (2000, 115).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


365

Bewusstsein als soziales Organ?

Da wir es hier jedoch mit drei Zeiten zu tun haben, gehen die be-
schriebenen Prozesse nicht allein in kommunikativen Zurechnungen 
auf – sie erschöpfen und erklären sich nicht nur durch das Spiel der 
Sprache. Die neurophänomenologische Perspektive gebietet es, das 
Bewusstsein wieder mit hineinzunehmen. Das subjektive Bewusst-
sein erschließt sich nicht allein dadurch, dass eine objektive gesell-
schaftliche Wirklichkeit mit einer subjektiven phänomenologischen 
Wirklichkeit über die Common-Sense-Typologien der Sprache qua 
Sozialisation miteinander kurzgeschlossen wird.66

Es verhält sich aus dieser Perspektive nicht so, dass das Wollen 
im subjektiv gemeinten Sinn auf Basis des gesellschaftlich vorfor-
matierten Wissens seine Welt ergreift und gestaltet. Die Verhältnisse 
verlangen eine komplexe Beschreibung. Auf der einen Seite stellt das 
Wollen aufgrund seiner Genese zwar ein primär soziales Gefühl dar. 
Es erscheint dabei jedoch nicht als eine autonome Instanz, die die 
Welt gestaltet, sondern als Produkt einer affektiv aufgeladenen Reso-
nanz mit einer sozialen Welt, die Gestaltung erwarten lässt. Darüber 
hinaus operiert der intentionale Prozess jedoch auf einer tiefer lie-
genden Ebene als ein emotional getönter Vollzug von Erwartungen, 
die immer auch enttäuscht werden können. Gerade hier kommt das 
Bewusstsein mit ins Spiel, nämlich als erlebte Krise, aus der heraus 
dem Geschehen ein neuer Drall gegeben werden kann. 

Phänomenologisch weitergedacht, rückt nun mit Lévinas der pa-
thische Aspekt eines das Subjekt wie auch die Verhältnisse transzen-
dierenden Einlassens in den Vordergrund.67 Ausgangspunkt wäre 

66	 Vgl. zu einem in dieser Weise pointierten sozialphänomenologischen 
Ansatz: Berger und Luckmann (2003).

67	 Mickan hat dies sehr schön ausgedrückt: »Im Sicheinlassen auf den An-
deren als solchen werden die Schutzmechanismen des Einheitstotalita-
rismus, welche die Andersheit des Anderen nivellieren, gebrochen und 
der enge Bezirk der im abstrakten Ich = Ich erstarrten Selbstidentität des 
Subjekts zugunsten einer weitergefaßten und ursprünglicheren Identi-
tätsbestimmung verlassen. Während die Einheitsvorstellung immer eine 
Projektion einschließen muß, in welcher der Mensch sich kraft seines 
Totalitätsverständnisses an die Stelle des Einen versetzt und, jegliche 
Andersheit verdrängend, autoritativ von dort her spricht, ist ein Zulas-
sen des Anderen dagegen nur möglich in Haltungen des Respektierens, 
des Hörens und Wartens. Der Zugang zum Anderen öffnet sich nicht in 
einer aktiven, sondern einzig in einer wesenhaft passiven Haltung, einer 
ursprünglichen Passivität, wobei dieser Passivitätsbegriff jedoch nicht 
einfach mit dem derivativen vorphilosophisch-alltäglichen Begriff der 
Passivität gleichzusetzen ist.

	 Die den Zugang zum Anderen eröffnenden passiven Haltungen des Zu-

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

366

nun eine Lagerung, die Unsicherheiten birgt, welche nicht durch 
sprachliche Typisierungen zu bewältigen sind, aber Potentiale zeigt, 
die durch Entscheidungen erschlossen werden können.

Soziologisch weitergedacht lässt sich die besondere Dynamik des 
Bewusstseinsprozesses – vielleicht sogar überhaupt die Tatsache des 
Bewusstseins – vor allem als eine Antwort auf nicht beherrschbare 
soziale Verhältnisse verstehen. Das Bewusstsein erscheint nun primär 
als soziales Organ, das Antworten sucht, wie mit der tiefen Unsicher-
heit umzugehen ist, von anderen existenziell abhängig zu sein, ohne 
diese jedoch wirklich durchschauen zu können. Auch Phänomene wie 
Empathie, also der Versuch, die Zustände der anderen zu spiegeln, 
wären aus dieser Perspektive als ein Lösungsversuch anzusehen, wie 
mit dem hier aufgeworfenen, tiefer liegenden Bezugsproblem um-
zugehen ist. 

Das ›gefühlte Wollen‹ erscheint dann zugleich mit Referenz auf 
sich selbst und die anderen jene Authentizität und Autorschaft zu 
konstituieren, die erst dadurch auf sich selbst verweisen kann, indem 
sie die im Erwartungshorizont angelegten Rollen übernimmt – was 
jedoch in diesem Fall nur bedeuten kann, dass man dennoch nicht 
wirklich weiß, wie man sich zu verhalten hat.68 

lassens und Respektierens, des Hörens und Wartens können als Weisen 
der Zeitigung der Zeitlichkeit des menschlichen Daseins gefaßt werden 
(3). Der Mensch vollzieht sein Dasein, indem er seine Zeit ist, sich zeitigt; 
das ›Ich bin‹, das ›Ich lebe‹ vollzieht sich ursprünglich existenziell als 
ein Sichzeitigen. [...] In der Begegnung mit dem Anderen geschieht eine 
Wesenskonfrontation mit der Zeit des Anderen, die meine Zeit gleich-
sam stört und irritiert. Das Verhältnis meiner Zeitlichkeit zu derjenigen 
des Anderen meint kein synchrones, sondern ein diachrones Verhältnis. 
Die ursprüngliche Beziehung zum Anderen ist kein bloß innerzeitliches 
Phänomen, sondern die zeitigende Zeitlichkeit selbst. Im Gedanken der 
ununterbrochenen und untilgbaren Störung meiner Zeit durch den An-
deren entwickelt Lévinas ein neues philosophisches Zeitverständnis. Mit 
der Vertiefung aller überkommenen, auch der ursprünglicher ansetzen-
den heideggerschen Zeitbestimmungen, zerbricht zugleich das tradierte 
Verständnis von Sein, das den Bezug zum Anderen immer nur als einen 
synchronen zu fassen vermag. Im Denken der Diachronie zerbricht die 
klassische Fixierung auf Substanzialität und Seinstotalität; in ihm wird 
das Philosophieren nicht mehr von der Totalität des einen Seins her 
bestimmt, sondern wandelt sich in das Denken des Anders als Sein oder 
Jenseits des Seins« (Mickan 2006).

68	 An dieser Stelle erscheint dann auch die stärkste Differenz zu einer Sozial-
phänomenologie in der Tradition von Alfred Schütz. Um hier mit Armin 
Nassehi zu sprechen: »Die Schützsche Soziologie macht einerseits das 
authentische, subjektive, sich selbst hervorbringende und orientierende 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


367

Wenn wir in Betracht ziehen, dass Sehen, Erkennen und Verhalten 
kein Bewusstsein brauchen – dies zeigen Blindsichtexperimente, ent-
sprechend denen Probanden sich gezielt zu Bildern verhalten, auch 
wenn sie diese nicht bewusst erkennen können69 – und ernst nehmen, 
dass komplexe Verhaltensweisen als Routinen unterhalb und zeitlich 
vor der bewussten Wahrnehmung stattfinden, dann ergeben sich hier 
Konsequenzen, die nahe an dem liegen, was Bourdieu in seiner So-
ziologie als illusio beschrieben hat. 

Die Auffassung, dass »der Agierende frei, bewußt und, wie man-
che Utilitaristen sagen, with full understanding handelt, wobei die 
Handlung aus der Berechnung von Gewinnchancen hervorgeht«, 
muss nun als scholastischer Irrtum angesehen werden.70 Was das 
Bewusstsein demgegenüber tatsächlich treibt, ist seine Position im 
sozialen Raum und das sich hierin entfaltende Spiel symbolischer 
Formen, die all jene, die darin verwickelt sind, gefangen nimmt »und 
absorbiert«. Für die Spieler ist die Sache toternst. Die »illusio« zeigt 
sich nur für den, »der das Spiel von außen wahrnimmt«71. 

Individuum stark, das sich in hermeneutischer Einstellung zur Welt in 
dieser orientiert und über die Kontinuitätsunterstellung eines Bewusst-
seinsstroms eine starke Identität mit sich selbst in der Zeit aufbaut. Sie 
hebt andererseits die bürgerliche Form der Selbstadaption an gesell-
schaftliche Verhältnisse und vor allem die individuelle Quelle sozialer 
Motivlagen von einer historischen Konstellation – von der Weber noch 
zu wissen schien – in den Rang eines protosoziologisch-ontologischen 
Grundcharakteristikums des Sozialen schlechthin. Die Plausibilität der 
Schützschen Soziologie reflektiert die Plausibilität des Selbstverständnis-
ses der Moderne, dass sich das, was in der Welt geschieht, nur über die 
Motive von Akteuren verstehen lässt. Motive (und ihre Derivate) sind 
hier das explanans, nicht das explanandum. 

	 Um es sehr pointiert zu formulieren: Wo die phänomenologische Denkfi-
gur in der Theorie sozialer Systeme dazu dient, operative, wenn man so 
will, intentionale, ereignisbasierte Formen sozialen Strukturaufbaus und 
sozialer Anschlussfähigkeit auf den Begriff zu bringen, ist die Funktion 
des Phänomenologischen bei Schütz exakt umgekehrt situiert. Schütz 
nutzt die Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins, um gerade die 
nicht eigentlich sozialen, sondern die innerpsychischen Retentionen und 
Protentionen auf den Begriff zu bringen. Ganz nach dem bürgerlichen 
Schema einer mit sich vertrauten Innerlichkeit bringt Schütz das reflek-
tierende Subjekt gegen eine soziale Welt in Stellung« (Nassehi 2008a, 
14).

69	 Ramachandran (2005, 37 ff.).
70	 Bourdieu (2001, 177).
71	 Bourdieu (2001, 194).

Bewusstsein als soziales Organ?

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

368

Das Bewusstsein erscheint aus dieser Perspektive nicht mehr nur 
als ein nutzloses Epiphänomen neuronaler Prozesse, sondern wirkt 
als gefühlte Präsenz der ständig zu erlebenden Erfahrung, dass es im 
Miteinander wirklich um etwas geht.72 Eine solche Position erscheint 
mit Blick auf die Inhalte der alltäglichen emotionalen Dramen, wel-
che unser Bewusstsein betreibt – und auch aus einer sozialphäno-
menologischen Perspektive – viel näher an der gelebten Realität zu 
sein als die Auffassung, soziales Handeln erkläre sich allein über 
die Koordination von Handlungsentwürfen mittels der Sprache. Der 
wesentliche Unterschied zu dieser Position besteht darin, dass es das 
Bewusstsein hier vor allem mit Kontingenz und Nicht-Planbarkeit zu 
tun bekommt, wir also in unserer tiefen Abhängigkeit von anderen 
Menschen vor allem damit umgehen müssen, dass ihre Reaktionen 
nicht immer im Sinne sprachlich institutionalisierter Rollenverhält-
nisse berechenbar sind. Das Bewusstsein würde nun zugleich als Pro-
dukt dieser fundamentalen Unsicherheit wie auch als Antwort darauf 
erscheinen. Beständig mit der Reaktualisierung von Erwartungen 
und emotionalen Konsequenzen beschäftigt, würde es erst durch das 
Soziale – hier aber auch im Sinne des autonomen, fremden Anderen 
– dazu ermächtigt, sich als solches zu empfinden. 

Leicht könnte man hier, wie Maturana und Verden-Zöller es tun, 
zu dem Schluss kommen, die affektuell offene und damit im positiven 
Sinne krisenhafte Dimension des Gefühls der Liebe als das konsti-

72	 Auch aus einer evolutionären Perspektive lässt sich gut argumentieren, 
dass Bewusstsein vor allem als ein soziales Organ anzusehen ist. Die 
Argumentation kann dann etwa mit Katherine Noonan folgendermaßen 
lauten: Wenn sich altruistische Verhaltensmuster im Laufe der Evolution 
über die Verwandtschaftsbande hinaus verbreiten, entsteht als parallele 
evolutionäre Strategie auch der ›Betrüger‹, welcher seine Hilfsbereit-
schaft nur vortäuscht, in Wirklichkeit jedoch ausschließlich auf seinen 
eigenen Vorteil bedacht ist. Die wahren Altruisten wären nun wiederum 
gezwungen, ihre Fähigkeit zur sozialen Wahrnehmung anzupassen, denn 
nur derjenige, der genügend soziale Intelligenz besitze, um nicht von den 
anderen hereingelegt zu werden, könne als soziales Wesen langfristigen 
evolutionären Erfolg verbuchen. Der Wettkampf zwischen Altruisten 
und Betrügern kann nun beginnen. Auf der Seite der Letzteren bekommt 
nun selbst die Fähigkeit zur Selbsttäuschung und Verdrängung einen 
evolutionären Wert, denn nur der, der selber an sein Gutsein glaube, 
könne den anderen überzeugend über seine wahren Motive täuschen. 
Die Komplexität der Möglichkeiten, in sozialen Gebilden zu täuschen 
und zu betrügen, verlange von den Beteiligten eine ausgesprochen hohe 
Intelligenz. Entsprechend liegt für Noonan der Schluss nahe, dass unser 
Großhirn letztendlich ein Produkt der zunehmend schwierigeren Aufgabe 
darstelle, Betrügereien entdecken zu können (vgl. Noonan 1987, 44 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


369

tutive Merkmal für Bewusstsein zu betrachten.73 Ebenso ließe sich 
hier Lévinas folgen,74 der in der Begegnung mit dem Fremden eine 
implizite ethische Implikation entdeckt. Der gleiche Prozess ließe sich 
aber auch mit Bourdieu unter dem Blickwinkel einer Geltungs- und 
Aufmerksamkeitsökonomie beschreiben, die den anderen in einer 
unberechenbaren Weise als konstitutiv für den eigenen Habitus be-
greift.75 

Einen weitereren Weg, den hier herausgearbeiteten Erkenntnis-
sen gerecht zu werden, deutet die Luhmannsche Systemtheorie an, 
indem sie der phänomenologischen Seite – man könnte sagen: dem 
›Menschen‹ – gerade dadurch gerecht wird, dass dieser außerhalb 
der sozialen Systeme lokalisiert wird. Hierdurch ergeben sich mit 
Luhmann und über Luhmann hinausgehend Beschreibungen, die 
auch erlauben würden, das Bewusstsein wieder in die Beschreibung 
mithineinzunehmen. Auf der Innenseite erschiene dann das unsichere 
Terrain gefühlsmodulierter Abtastung von Erwartungen. 

Auf der anderen – sozialen – Seite stände ein formtheoretisch 
geschärfter Blick auf eine Kommunikation, die ihr Bezugsproblem 
gerade darin findet, dass sich in das fremde Bewusstsein nicht hinein-
schauen lässt – und die entsprechend all das, was mitgeteilt wird und 
wie etwas zu verstehen ist, entsprechend den eigenen Operationen 
zu errechnen hat.76 

Beide Aspekte würden sich dann an der Schnittstelle eines spezifi-
schen Modus des Kontakts von Mensch und Welt befinden, der zwar 
auf Sinn beruht, jedoch auf einer Unsicherheit gebaut ist, die weder 
durch Sprache kontrolliert noch begriffen werden kann.

73	 Maturana und Verden-Zöller (1994).
74	 Siehe etwa Lévinas (1998).
75	 Siehe hierzu beispielsweise folgendes Zitat: »Dieser Kampf [um Zugang 

zu einem sozial anerkannten sozialen Sein, mit einem Wort, um Mensch-
lichkeit] läßt sich nicht auf ein Goffmansches Ringen um die bestmög-
liche Inszenierung seiner selbst reduzieren: Vielmehr wird hier um eine 
Macht konkurriert, die nur andere Konkurrenten um dieselbe Macht 
verleihen können, eine Macht über die anderen, die ihre ganze Existenz 
den anderen verdankt, ihrem Blick, ihrer Wahrnehmung und Bewertung. 
[...] Obwohl Produkt subjektiver Sinnverleihungen (die nicht unbedingt 
Bewußtsein und Vorstellung einschließen), scheint diese symbolische 
Macht – Charme, Attraktivität, Charisma – mit objektiver Wirklichkeit 
ausgestattet, scheint sie die Blicke derer zu lenken, die sie produzieren« 
(Bourdieu 2001, 205 f.).

76	 Siehe in diesem Sinne dann Baeckers Versuch, den Kommunikationsbe-
griff der Systemtheorie tiefer zu legen, um mit Unbestimmtheiten rechnen 
zu können, die Luhmann noch durch eine rigide Fassung der autopoieti-
schen Schließung zu bewältigen sucht (Baecker 2005).

Bewusstsein als soziales Organ?

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ

370

Wenn an diesen Überlegungen etwas dran ist, dann hätte das tiefe 
Konsequenzen für das Verständnis von Geist und Bewusstsein, denn 
Letzteres nährt sich dann primär aus der Diachronie und aus der 
Krise und weniger aus der Synchronie eines gemeinsamen In-der-
Sprache-Seins.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


371

Epilog1 

Blicken wir nun zurück auf die Reise, die in diesem Buch zurückge-
legt wurde. Wir sind dabei fünf unterschiedlichen Studien begegnet, 
deren Beziehung abschließend nochmals ausführlicher zu reflektieren 
ist. 

1

Beginnen wir mit der ersten Studie mit dem Titel: ›Die gesellschaft-
liche Reflexion der Hirnforschung‹. Nicht ohne Grund steht diese 
Untersuchung am Anfang. Der Soziologe spricht hier noch aus einer 
disziplinär abgesicherten Perspektive. Er beobachtet gesellschaftliche 
Reflexionsformen und kommt damit als soziologischer Sprecher zu 
sich selbst. Er sieht nun, wie das Gehirn, das Selbst und der freie 
Wille innerhalb kommunikativer Zurechnungsprozesse konstituiert 
und konstruiert werden. Es ist kein Zufall, dass in diesem Kapitel 
vorrangig mit den Augen Luhmanns geschaut wird, denn Luhmanns 
Soziologie ist gewissermaßen eine der ›soziologischsten‹ Theoriean-
lagen, welche die Disziplin derzeit anzubieten hat.2 Der Mensch ist 
mit guten Gründen außerhalb sozialer Systeme zu situieren. Letztere 
konstituieren sich dann nur noch im Prozess der Selbstorganisation 
aus sich selbst heraus in der Kommunikation. Methodologisch zeigt 
sich hier gewissermaßen eine ›reine Soziologie‹, die nicht durch an-
thropologische Annahmen kontaminiert wird. Paradoxerweise be-
steht damit eine der wesentlichen Leistungen der Luhmannschen 
Konzeption darin, die Psyche, den Körper und das Gehirn gerade 
dadurch würdigen zu können, dass sie diese in überpointierender 
Weise außerhalb der sozialen Welt verortet. Sie erscheinen als das 
fremde Andere, kommunikativ gewissermaßen nicht Erreichbare. Die 
sich hieraus ergebenden Unbestimmten werden nun zum Ausgangs-
punkt einer soziologischen Kommunikationstheorie, die auf Unbe-

1	Für wertvolle Hinweise zu diesem abschließenden Kapitel danke ich Dirk 
Rustemeyer und Dirk Baecker.

2	Auch in dem Genre der systemtheoretischen Großtheorien findet sich dann 
schnell der Rekurs auf Psychisches. Man denke hier etwa an die Versuche 
von Parsons, die Psychoanalyse in sein Theoriemodell zu integrieren (s. 
etwa Parsons/Platt 1990, 36 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

372

stimmtheit gebaut ist.3 Wittgensteins Diktum, »Wovon man nicht 
sprechen kann, darüber muß man schweigen«,4 wird nun gleichsam 
soziologisch gewendet. Da Kommunikation nicht anders kann als zu 
kommunizieren, gilt nun: Man kann zwar nichts wissen, aber man 
kann kommunizieren. 

Sobald wir beginnen zu sprechen – und es bleibt uns nichts anderes 
übrig, als dies zu tun –, tappen wir nolens volens in all die mittlerwei-
le bekannten ontologischen Fallen, sprechen also über Dinge, über 
die wir eigentlich schweigen müssen. Wir sehen Objekte als Einheit, 
die ein anderer Beobachter als nicht zusammenhängende Vielheiten 
etikettieren würde. Wir entdecken Ursachen, die von einem anderen 
Standpunkt aus als Wirkungen erscheinen müssen, und wir beschrei-
ben Strukturen, die aus anderer Perspektive nur als Prozesse, nur als 
fluide Phänomene, die in wechselseitiger Abhängigkeit entstehen, 
rekonstruierbar sind. All die hiermit verbundenen Dilemmata sind 
auch für die soziologische Kommunikation unhintergehbar. Auch sie 
kann nicht anders, als den Sinn ihrer Begriffe gleich einem ungedeck-
ten Scheck vorauszusetzen. Nur auf diese Weise lässt sich in diesem 
Buch von der Gehirnforschung und ihren Ergebnissen reden, wohl 
wissend, dass es sich hierbei notwendigerweise um eine Nominali-
sierung handelt, die durch ihren Gebrauch die Heterogenität und 
Prozesshaftigkeit des konstituierten Gegenstandes verdeckt. Aber 
genauso funktioniert Kommunikation – und in diesem Sinne kann 
dann eine soziologische Analyse aufzeigen, dass nicht nur die Sozio-
logie ihre Hirnforschung zu ihrem eigenen Gebrauch konstitutiert, 
sondern dass dies ebenso durch das Recht, die Politik, die Massenme-
dien und die Erziehung geschieht, dass also all diese kommunikativen 
Systeme unweigerlich immer zugleich die Abstraktionen und Essen-
tialismen sowie die hieraus folgenden Selektivitäten mitproduzieren, 
die für ihren Betrieb notwendig sind. Dies gilt selbstredend auch für 
die Luhmannsche Unterscheidung zwischen psychischen und sozialen 
Systemen, die dann einerseits eine Soziologie in Reinform möglich 
macht, aber andererseits die Einheit eben dieser Unterscheidung als 
blinden Fleck mitführen muss. 

2

Während die erste Studie aus einem gewissen Abstand auf den Dis-
kurs der Hirnforschung schaut, wird in der zweiten Untersuchung 
mit dem Titel ›Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie‹ etwas 
tiefer in die inhaltlichen Dimensionen der Hirn- und Kognitionswis-

3	 Insbesondere Baecker hat die kommunikationstheoretische Fundierung 
der Systemtheorie in expliziter Form herausgearbeitet (Baecker 2005).

4	Wittgenstein (1990, Proposition 7).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

373

senschaften eingetaucht. Wir begegnen dabei einer Prozess-haftig-
keit, in der sich die Einheit in eine Vielheit auflöst. Das Projekt der 
psychologischen und biologischen Selbsterkenntnis zeigt sich von 
seinem Gegenstand nun selbst kontextabhängig und entfaltet sich in 
vielen unterschiedlichen Geschichten. Der soziologische Beobachter 
läuft nun Gefahr, allzu viele Details zu fokussieren und sich in den 
Wirrnissen einer Wissenschaftsgeschichte zu verlieren, die mit guten 
Gründen auf eine Vielzahl von weiteren Aspekten verweisen könnte, 
welche ausgelassen und übersehen worden sind. Doch im Rückzug 
auf die semantischen Linien, in der Fokussierung auf die hier zum 
Ausdruck kommenden Epistemologien und Erkenntnistheorien kann 
sich die Soziologe auch hier noch weiterhin auf ihr Kerngeschäft 
beschränken. 

In diesem Sinne stellt sich diese Studie zunächst als eine wissen-
schaftssoziologische Betrachtung der Erforschung von Kognition und 
Bewusstsein dar. Die Hirn- und Kognitionswissenschaften erscheinen 
nun in ihrem main stream erstaunlich unreflektiert und man mag 
zunächst geneigt sein, hier mit dem Zeigefinger auf die scheinbar 
naiven Psychologen und Naturwissenschaftler zu zeigen. In dieser 
Haltung befindet sich die Soziologie noch auf dem sicheren Boden 
eines ihr allzu gut vertrauten ideologiekritischen Habitus, aus dem 
heraus dem jeweils anderen mit etwas Häme all jene Latenzen vor-
gehalten werden, welche dieser selbst nicht sehen kann. Eine solche 
Hermeneutik des Besserwissens kommt jedoch schnell ins Wanken, 
sobald der Blick auf die eigenen Verhältnisse gelenkt wird. Denn 
nicht nur für die Hirnforschung stellt sich die Frage, wie man es mit 
dem Reduktionismus, dem Holismus, dem Bewusstsein, dem Subjekt 
und den hieraus sich entfaltenden Dualismen hält. Gleich dem abge-
schlagenen Kopf der Hydra tauchen diese Figuren umso penetranter 
auf, je mehr man sie zu bekämpfen sucht.

Die Soziologie zeigt sich bei genauerem Hinschauen ebenso in 
den Paradoxien der Beobachterproblematik gefangen wie die na-
turwissenschaftlich fundierten Kognitionswissenschaften. Wenn die 
Soziologie die epistemischen Bedingungen der Hirnforschung beob-
achtet, so kann sie mit ein wenig abduktiver Leistung auch auf die 
diesbezüglichen Bedingungen ihres eigenen Arbeitens blicken. Der 
Blick auf die fremde Disziplin führt zurück auf die eigene. All jene 
disziplinären Grenzziehungen und Selbstfindungsprozesse, welche 
die Kognitionswissenschaften prägen, zeigen sich ebenso innerhalb 
der Ausdifferenzierung des soziologischen Paradigmas. Auch die 
Soziologie kann die Beobachterproblematik analytisch nicht wirk-
lich lösen. Forschungspraktisch lassen sich die hiermit verbundenen 
Paradoxien nur bewältigen, indem eine Vielzahl wissenschaftlicher 
Sprecher das Problem umkreist, um gleichsam oszillierend immer 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

374

wieder einen neuen Versuch zu wagen, die dynamische Verwicklung 
einer Exowelt, die nur aus der Endoperspektive heraus zu erkunden 
ist, auf den Punkt zu bringen. 

Auch die Soziologie wird dann in der Meta-Reflexion ihrer eige-
nen Disziplin feststellen müssen, dass sie nicht anders kann, als das 
Subjekt entweder radikal auszuklammern oder eben dieses Subjekt 
zum Ausgangspunkt ihrer methodologischen Überlegungen zu neh-
men.5 In diesem Sinne erscheinen dann die Rational-Choice-Theorie 
und die Systemtheorie gerade aufgrund ihrer fundamentalen Inkom-
patibilität als die derzeit konsequentesten soziologischen Theorieent-
würfe – und aus eben diesem Grunde können sich die Vertreter dieser 
beiden methodologischen Ansätze nicht wirklich verstehen, denn das, 
was für die jeweilige Position der Begriff ›Erklären‹ bedeutet, entfaltet 
sich aus einer fundamental unterschiedlichen Beobachterperspektive.

Doch genau dies – nämlich die Fixierung eines Bezugspunkts, von 
dem aus die wissenschaftliche Objektivierung gestartet wird – ist 
innerhalb des wissenschaftlichen Spiels ebenso notwendig wie mit 
Blick auf die Lösung der Subjekt-Objekt-Dichotomie zum Scheitern 
verurteilt. Die wissenschaftliche Beobachtung – sonst wäre sie keine 
diesbezügliche Beobachtung – kann nur dann zu benenn-, begründ- 
und überprüfbaren Kausalitätsaussagen gelangen, wenn es gelingt, 
die Beobachtungsverhältnisse hinreichend zu stabilisieren. Indem 
die Welt aber durch Beobachtung zerschnitten wird, wird auch ihre 

5	Aus diesem Grunde verfängt sich eine Sozialphänomenologie mit Blick 
auf das Bewusstsein und auf die Lebenswelt zwangsläufig in den krassen 
Dichotomien des Dualismus. In diesem Sinne merkt dann auch Richard 
Grathoff an: »Nur der erste Teil des Sinnhaften Aufbaus der Wirklichkeit 
hatte strenge ›Konstitutionsanalysen in der phänomenologisch reduzier-
ten Sphäre‹ durchgeführt – bei seinen Analysen des Fremdverstehens und 
der Struktur der Sozialwelt war die ›streng phänomenologische Betrach-
tungsweise‹ bereits verlassen worden (SA 137). Nun erklärt er allerdings, 
und darin liegt die Erweiterung seines Wissenschaftsbegriffs, es gehe um 
eine Wissenschaft der ›Phänomene der mundanen Intersubjektivität, die 
nichts mit den Konstitutionsbedingungen in der phänomenologisch re-
duzierten Sphäre‹ zu tun habe (GA 1, 138). Die geforderte Wissenschaft 
habe die ›invarianten eigenwesentlichen Strukturen einer Gemeinschaft‹. 
[...] Im Sinnhaften Aufbau sollen Sinnanalysen des Handlungserlebens 
des einsamen Ichs (die Konstruktion subjektiver Sinnzusammenhänge) 
mit den Strukturanalysen der Sozialwelt (objektiver Sinnzusammenhänge) 
in die Stimmigkeit eines korrelativen Zusammenhangs kommen, indem 
eine Ersetzung dieser subjektiven Sinnzusammenhänge durch objektive 
Sinnzusammenhänge verlangt und zum methodologischen Primat der 
Wissenschaften gemacht wurde. In dieser Erwartung verbergen sich die 
Prämissen eines cartesianischen Ansatzes« (Grathoff 1995, 46 f.). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


375

Epilog

Einheit als (nahezu) unendliches Konglomerat aus wechselseitigen 
Bedingtheiten und Potentialitäten unterbrochen. Nur der durch die 
wissenschaftliche Beobachtungsweise vollzogene Schnitt in die Welt 
erzeugt diskrete Gegenstände, einen Anfang und ein Ende sowie eine 
eindeutige Unterscheidung zwischen Ursachen und Wirkungen. Eine 
Beobachtung ist immer ein Bezeichnen und das Treffen einer Unter-
scheidung, die auf der anderen Seite einen unmarkierten, der Beob-
achtung nicht zugänglichen Raum als Koproduktion mitlaufen lässt. 
Wie das Nichtbezeichnete auf das Bezeichnete wirkt, bleibt aus der 
wissenschaftlichen Analyse ausgeschlossen. Aus diesem Grunde ist 
der Reduktionismus zugleich eine Not wie auch eine Tugend. Denn 
eine reduktionistische hirnphysiologische Beschreibung ist gerade 
deshalb leistungsfähig und analytisch gehaltvoll, weil das Bewusst-
sein aus der Analyse ebenso ausgeblendet bleibt wie die kommuni-
kativen Prozesse, die in die Herstellung der Forschungsergebnisse 
einfließen.

Wissenschaft kann nur auf Basis kontrollierter Selektivität und 
Ignoranz funktionieren, denn sie würde implodieren, wenn ihre lei-
tenden Begriffe und Unterscheidungen dekonstruiert und verflüssigt 
würden, bevor der Prozess ihrer jeweiligen Gegenstandskonstitution 
abgeschlossen wurde. Aus diesem Grunde ist moderne Wissenschaft 
plural, entwickelt also viele – man ist fast geneigt zu sagen: unzählige 
– Beobachterperspektiven, die ihre jeweils eigenen Setzungen treffen, 
um dann jeweils andere Kausalitäten untersuchen zu können. 

Überdeutlich wird dies an der Frage des Bewusstseins. Subjekti-
vistische und objektivistische Sprecherpositionen bilden hier nolens 
volens einen gemeinsamen Chor. In der Geschichte der Psychologie 
und der Kognitionswissenschaften mag zwar eine Stimme kurzzeitig 
zum Schweigen gebracht worden sein, um dann jedoch an anderer 
Stelle erneut wieder zu tönen. Subjektivismus und Objektivismus 
bilden hier sozusagen zwei Seiten eines Dilemmas, das nicht zu einer 
stabilen Lösung gelangen kann. Denn jeder Versuch, den Dualismus 
objektivierend zu überwinden, scheitert an einer entsprechenden Ge-
genbeobachtung, welche die inhärente Paradoxie erneut aufleben 
lässt. Moderne Praktiker der Hirnforschung wissen dies längst und 
sind entsprechend in unspektakulärer Manier dazu übergegangen, 
sich in ihren Texten polyphon auszudrücken. Man gibt sich dann 
zugleich als Holist und Reduktionist. Man argumentiert als Monist, 
der auch das Bewusstsein ernst zu nehmen weiß, um dann die eigene 
Rede gleichzeitig mit einem subtilen Dualismus zu unterlegen. Im 
Konzert der Wissenschaft mag es zwar sehr wohl auch noch mo-
noton auftretende Reduktionisten, Behavioristen, Phänomenologen 
etc. geben, doch mit Blick auf die Kommunikation der Wissenschaft 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

376

heißt dies eben nur, dass nicht jeder Wissenschaftler auf mehreren 
Registraturen spielen kann und braucht.

Die Einheit in der Vielfalt bleibt für die Wissenschaft aus guten 
Gründen unhintergehbar, denn ansonsten würden alle ihre Unter-
scheidungen in einem semantisch-begrifflichen Brei verschwimmen. 
Die Einheit des Ganzen – also die Gesamtheit der wechselseitigen 
Koproduktion einer in die Endowelt eingefalteten Exowelt – bleibt 
durch Wissenschaft unerreichbar. Sie kann aber auch nicht durch 
andere Sinnformen – wie sie etwa die Religion anbietet – erreicht 
werden,6 denn diese Einheit liegt jenseits sinnförmiger Beobachtung.7 

Eine Soziologie, die sich den intimen Blick auf die Verhältnisse 
innerhalb der Biologie zumutet, entdeckt entgegen der üblichen Ideo-
logiekritik, dass Biologen und Hirnforscher keineswegs so verbohrt, 
ignorant oder blind sind, wie seitens der humanistisch gebildeten 
Sozialforscher vielfach angenommen wird. Die Hirnforschung hat in 
vielen ihrer Bereiche bereits gelernt, mit Komplexität in einer Weise 
umzugehen, in der mit multiplen Stimmen eine Vielheit von Per-
spektiven zum Ausdruck gebracht wird, ohne diese vorschnell einer 
Einheitsepistemologie unterzuordnen. Intelligente und produktive 
Wissenschaftler wissen in ihren Labors handlungspraktisch längst, 
wie mit solchen mehrdeutigen Verhältnissen produktiv umgegangen 
werden kann. Sie oszillieren nicht selten zwischen unterschiedlichen 
Beobachtungsmöglichkeiten und halten die von ihnen untersuchten 
Objekte bewusst in einem unscharfen ontischen Status. Hierdurch 
entstehen so genannte »epistemische Objekte«,8 denen dann im Mo-
dus des Als-Ob probeweise verschiedene Seinsformen zugeschrie-
ben werden können. Die Kunstfertigkeit der hiermit verbundenen 
Wissensproduktion beruht dann darauf, Objekte mit einem defi-
nierten Status mit den epistemisch unscharf belassenen Objekten in 
ein geschicktes Arrangement zu bringen, so dass weitere intelligente 
Fragestellungen aufgeworfen werden.

6	Die Religion kann eben auch nur Glaubensinhalte postulieren, muss aber 
dafür auf die den modernen Verhältnissen angemessene Redlichkeit ver-
zichten und kann ihre Dogmatiken nur dadurch reproduzieren, indem sie 
die jederzeit mögliche Skepsis am Glauben unterbindet.

7	Mit Blick auf die Erkenntnismodi, welche uns hier zur Verfügung stehen, 
mag man auf die Mystik verweisen, in der dann mittels unterschiedlicher 
Praxen jenes Erleben evoziert werden kann, in dem die Unterscheidung 
zwischen Welt und Beobachtung kollabiert (vgl. Tugendhat 2006; Tugend-
hat 2007). Allerdings gilt dann für diese Sphäre: Einer wissenschaftlichen 
oder religiösen Ausdeutung dieser Erfahrung ist dann wiederum eine Ab-
sage zu erteilen, denn gerade hier hat zu gelten: Wovon man nicht sprechen 
kann, darüber muss man schweigen.

8	Rheinberger (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


377

Es ist zu vermuten, dass die Soziologie von dieser in guten na-
turwissenschaftlichen Laboratorien längst etablierten Haltung eine 
Menge lernen kann. Anstatt weiterhin die leidige Frage zu diskutie-
ren, worin der epistemische Status von Begriffen wie Akteur, Sub-
jektivität, Bewusstsein, Handlung oder Gesellschaft besteht, wäre es 
angesichts der in diesen Begrifflichkeiten eingelagerten Paradoxien 
vielfach hilfreicher, diese selbst als epistemische Objekte zu betrach-
ten, sich also von Untersuchung zu Untersuchung offenzuhalten, wel-
chen Status man diesen zuweist. In diesem Sinne ist es sicherlich kein 
Zufall, wenn gerade Bruno Latour im Rekurs auf seine Laborstudien 
auch für die Soziologie fordert, mehr Unbestimmtheit zu wagen. Mit 
Blick auf die Untersuchung von empirischen Arrangements erscheint 
es für ihn entsprechend gerade auch aus methodologischer Perspekti-
ve geboten, die Entscheidung, ob es beispielsweise Subjekte, Geister, 
Organisationen und Gesellschaft wirklich gibt, nicht von vornherein 
eindeutig zu treffen.9

Eine in diesem Sinne verstandene Soziologie wäre dann in der Tat 
auf der Höhe der Zeit einer Gesellschaft,10  die in ihren vielfältigen 
Praxen bereits längst gelernt hat, auf spielerische Weise mit solch 
vertrackten Beobachtungsverhältnissen umzugehen.

3

Im dritten Kapitel wurde vor allem deutlich, dass auch die ›Einheit 
der Hirnforschung‹ eine operative Fiktion darstellt, die wir zwar 
unter anderem brauchen, um in einer bestimmten Weise über die 
Wissenschaft unserer Gesellschaft reden zu können, die aber mit 
Blick auf die Beobachtung der internen Reflexionsverhältnisse nicht 
wirklich Sinn ergibt. Unterhalb der Nominalisierung ›Hirnforschung‹ 
erscheint eine Vielzahl nebeneinander laufender Praxen, die weder 
epistemisch noch sachlich noch im Hinblick auf ihre theoretische 
Integration zu einer Einheit finden. Vielmehr entdecken wir eine 
schier unendliche Vielfalt möglicher experimenteller Arrangements, 
die jeweils eigene Beobachterverhältnisse mit jeweils spezifischen 
Ontologien erzeugen. Angesichts dieser gleichsam babylonischen 
Verhältnisse wird das Problem der theoretischen Integration des 
Hirnwissens überdeutlich. Da aber nun jedes Experiment, jedes Spiel 
als Setzung eines Beobachtungsverhältnisses in sich schon theorie-
geladen ist, ergibt sich die Konsequenz, dass es keine einheitliche 

9	 Siehe in diesem Sinne Latour (2007), insbesondere das Kapitel »Zweite 
Quelle der Unbestimmtheit: Handeln wird aufgehoben«.

10	 Hier mit Anspielung auf den deutschen Titel »Eine neue Soziologie für 
eine neue Gesellschaft« (Latour 2007).

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

378

Metatheorie geben kann. Jedem Arrangement unterliegt sozusagen 
ein eigenes Sprachspiel, in dem jeweils festgelegt wird, was als der 
Fall gesetzt wird und was sich durch diese Setzung offenbaren kann. 
Die Integration der unterschiedlichen Perspektiven ist nun ihrerseits 
wiederum beobachterabhängig, ergibt sich also nicht aus dem Gegen-
stand selbst heraus. Anders als andere, leichter trivialisierbare natur-
wissenschaftliche Forschungsgegenstände – man denke etwa an das 
molekularbiologische Paradigma der Genforschung – erzeugen die 
Hirn- und Kognitionswissenschaften einfach zu viele Perspektiven. 

Eine Soziologie – deren Einheit ebenfalls umso mehr zu ver-
schwimmen scheint, je genauer man hinschaut – kann hier wieder-
um im Fremden das Eigene entdecken. Der Blick auf die vertrackten 
Verhältnisse in der Biologie mag zwar für einen Soziologen vielleicht 
zunächst nur in die triviale Einsicht münden, dass bei den Hirnfor-
schern offensichtlich ein Theoriedefizit vorliegt, diese also nicht in 
der Lage sind, die von ihnen produzierten Ergebnisse in eine umfas-
sendere theoretische Konzeption zu integrieren.11 Andererseits könn-
te sich aber hieraus auch für manchen Soziologen die nichttriviale 
Erkenntnis ergeben, dass sich auch in seinem Feld aus prinzipiellen 
Gründen zu keiner allgemeingültigen theoretischen Gesamtintegra-
tion finden lässt. Das große und beliebte Unternehmen, durch einen 
Theorievergleich zu einer substanziellen Theorie zu gelangen, wäre 
hiermit aus guten Gründen zum Scheitern verurteilt. Das mit diesem 
Vorhaben vorgelegte Sprachspiel kann nur Erfolg haben, indem an-
dere empirisch legitime Beobachterpositionen getilgt bzw. insoweit 
trivialisiert werden, dass sie in die Gegenstandskonstitution der je-
weils eigenen Beobachterverhältnisse eingepasst werden.12 

Der sorgfältige analytische Blick auf die komplexen Beobachter-
verhältnisse der Hirnforschung lässt deutlich werden, dass Theorie 
zu betreiben nicht mehr heißen kann, die Dinge von außerhalb zu 
betrachten. Vielmehr stellt das Sprachspiel ›theoretische Integrati-
on‹ nur eine unter anderen möglichen, kontingenten reflexiven Pra-
xen innerhalb der Gesellschaft dar. Entsprechend den Befunden für 
Hirn- und Kognitionswissenschaften würde dann gerade auch für 
die Soziologie gelten müssen, dass sich die Einheit ihrer Disziplin 
nur noch symbolisch herstellen ließe. Angesichts ihrer theoretischen 
Multiperspektivität sowie ihrer Ausdifferenzierung in eine Vielzahl 
von ›Bindestrichsoziologien‹, die jeweils ihren eigenen Gegenstands-

11	 Dies sagen die Hirnforscher allerdings in der Reflexion ihrer Praxis be-
reits selbst – und spätestens hiermit zeigt sich diese Feststellung wirk-
lich als trivial (vgl. Monyer/Rösler/Roth/Scheich/Singer/Elger/Friederici/
Koch/Luhmann/Malsburg/Menzel 2004).

12	 Vgl. Greshof/Lindemann/Schimank (2007).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


379

Epilog

bereich erzeugen, wäre die Soziologie wohlberaten, ihre Diversifizie-
rung mehr als Tugend denn als Problem zu betrachten. 

Für die Form der Soziologie als Gesamtdisziplin würde dies be-
deuten, dass sie sich immer weniger überzeugend als ein Monolog 
darstellen kann, der seine Welt vom grünen Tisch des akademischen 
Studierzimmers aus entwirft. Eine Soziologie, die auf der Höhe der 
gegenwärtigen Reflexionsverhältnisse operiert, wäre dann vor al-
lem eine dialogische Praxis. Wohl wissend, dass ihre eigenen episte-
mischen blinden Flecken nur noch symbolisch geschlossen werden 
können, wäre ihre Wissenschaft nun vor allem als eine verteilte, 
multizentrische Praxis zu begreifen. Mehr als bislang gelebt, wäre die 
theoretische Integration nur noch im Dialog zu haben, also in jener 
Praxis, welche die blinden Flecken der jeweiligen Sprecherposition 
akzeptieren kann, ohne dabei jedoch die Kommunikation abbrechen 
zu müssen. Es ginge hier sozusagen um eine (neue) wissenschaft-
liche Kultur des Miteinander-Redens, in der zugleich immer auch 
die Einsicht mitgeführt wird, dass man den anderen eigentlich nicht 
wirklich verstehen kann, doch dies einen nicht darin hindert, den-
noch gemeinsam in eine Praxis der Erkenntnisproduktion zu treten. 

Gerade hier ließe sich in einer tiefen, bislang in ihren praktischen 
Konsequenzen noch nicht verstandenen Weise von jenen Kogniti-
onswissenschaften lernen, die den Beobachter entdeckt haben. Es 
hieße nun, ernst zu nehmen, dass die Operationen der Erkenntnis-
produktion nicht anders können, als die Gestalten, Kausalitäten 
und Zeitverhältnisse mitzuerzeugen, auf deren Basis sie ihre eigenen 
Kogni-tionen errechnen. Sie produzieren nolens volens eine fungie-
rende Ontologie.13 Man könnte auch sagen, sie erzeugen eine ›Ich-
Illusion‹,14 die zugleich die Illusion einer verstehbaren Welt mitpro-
duziert. Schrödingers bekannte und bereits zitierte Sentenz, »Der 
Grund dafür, daß unser fühlendes, wahrnehmendes und denkendes 
Ich in unserem naturwissenschaftlichen Weltbild nirgends auftritt, 
kann leicht in fünf Worten ausgedrückt werden: Es ist selbst dieses 
Weltbild. Es ist mit dem Ganzen identisch und kann deshalb nicht 
als Teil darin enthalten sein«,15 würde hiermit auch eine tiefe wis-
senssoziologische Deutung erhalten. 

Selbstredend gilt – wie für jeden Wissenschaftler – dann auch für 
den Soziologen, dass er in seinem Arbeiten, Analysieren, Theoretisie-
ren, Sprechen und Publizieren jene Beobachterverhältnisse konstitu-
iert, die seine spezifische Perspektive verabsolutieren, um hiermit zu-
gleich die Willkürlichkeit seiner eigenen Operationen zu verdunkeln. 
Die Standortabhängigkeit – wenn man so will: die Subjektivität – des 

13	 Vgl. Fuchs (2004a, 11).
14	 Vgl. Metzinger (2004).
15	 Schrödinger (1991, 159).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

380

wissenschaftlichen Akteurs bleibt dann gleichsam als systematische 
Verzerrung des wissenschaftlichen Erkenntnismodus verborgen, da 
sie in den Prozess der wissenschaftlichen Modellbildung und der 
hiermit verbundenen theoretischen Haltung des Objektivierens selbst 
eingewoben ist. 

Wissenschaftliches Arbeiten ist aus guten Gründen ein Spiel, 
das den Beobachter und damit den Autor tilgt, denn es kann Wis-
senschaft qua definitionem nur um die Sache gehen. Wissenschaft 
braucht die Beobachtung erster Ordnung, also die beobachtungsge-
leitete Reduktion von Prozessen zu Gegenständen, um etwas sehen 
zu können. Mit Blick auf die Kontingenz der durch die gewählte 
Beobachterperspektive erzeugten Selektivität bleibt Wissenschaft 
dann sozusagen nichts anderes übrig, als im Modus des Als-Ob zu 
operieren. Wider besseren Wissen muss sie eine Ontologie vorausset-
zen, um überhaupt arbeiten zu können. Gleich dem 18. Kamel aus 
der in der Einleitung eingeführten Fabel braucht die Wissenschaft 
den Kredit der unhinterfragten Objektivierung, um erst hierdurch zu 
weitergehenden Operationen und Schlüssen zu kommen, die dann 
gegebenenfalls auch den Wahrnehmungsprozess problematisieren, 
der am Anfang vorausgesetzt werden musste.

Das spezifisch Wissenschaftliche zeigt sich dann in der Strenge der 
Durchführung, nicht jedoch in der Setzung der Anfangsbedingungen 
und der hieraus folgenden theoretischen Integration. Hierin besteht 
auch der fundamentale Unterschied zwischen Wissenschaft und Reli-
gion. Denn letztere muss ihre Setzungen dogmatisch konstant halten. 
Die Verflüssigung ihrer Dogmen durch eine Beobachtung zweiter 
Ordnung ist ihr nur begrenzt möglich. Für die Wissenschaft stellt 
sich demgegenüber die Herausforderung, dass auch sie in ihrer Praxis 
von metaphysischen Setzungen – von fungierenden Ontologien – aus-
gehen muss, diese aber im Sinne der »intellektuellen Redlichkeit«16 
wiederum einer kritischen Befragung zu öffnen hat. 

Einer ernsthaften Wissenschaft, die nicht ihren Anspruch zugun-
sten eines verflachten Paradigmas einer interpretativen Beliebigkeit 
aufgeben möchte, bleibt deshalb nichts anderes übrig, als ihre Ob-
jektivitätsansprüche weiterhin aufrechtzuerhalten, wohl wissend, 
dass dies nur aus der Perspektive einer beobachterrelativen Position 
zu betreiben ist. Das Spiel der Modellbildung, der Aufstellung von 
Hypothesen und deren systematischer Überprüfung stellt deshalb 
(gerade auch für den Naturwissenschaftler) immer nur eine Seite der 
Medaille dar. Darüber hinaus ist Wissenschaft stets auch ein rekursi-
ver hermeneutischer Prozess, der davon lebt, dass sich die Beobachter 
in ihrer Beobachtungsweise, in ihrer Wahrnehmung sowie in ihrer 

16	 Tugendhat (2007, 176 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


381

Epistemologie selbst verändern. Um es im Sinne der Begrifflichkeiten 
von Günther zu formulieren: Die wissenschaftliche Monokontextur 
beruht auf der Objektivierung, ist aber gerade deshalb gut beraten, 
die für den Betrieb der Wissenschaft notwendigerweise koproduzier-
te Betriebsblindheit in systematischer Weise wieder aufzubrechen, 
indem systematisch von der Ich/Es- zur Ich/Du-Perspektive gewech-
selt wird. Unter diesen vertrackten Beobachtungsverhältnissen kann 
Wissenschaft auch nicht mehr als ein Produkt einer ›freischwebenden 
Intelligenz‹ angesehen werden, sondern manifestiert sich in der Si-
tuiertheit entsprechend sozialisierter Beobachter. Zumindest auf der 
Ebene ihrer Praktiken wissen diese längst, dass Welterkenntnis nur 
als verteilter Prozess möglich ist. 

Darüber hinaus ist zu vermuten, dass wissenschaftliche Fortschrit-
te weniger von der inneren Konsistenz eines Theoriegebäudes abhän-
gen, denn von einer dialogischen Haltung, welche die Gegenstände 
in einer neuen Weise zum Sprechen bringt. Produktive Wissenschaft 
kann unter diesen Bedingungen nicht mehr nur als eine analytische 
Disziplin verstanden werden, sondern beinhaltet immer auch syn-
thetische Momente. 

Oder um es nochmals von einer anderen Seite anzugehen: Die ana-
lytischen Leistungen der modernen Wissenschaft lassen sich nur dann 
angemessen würdigen, wenn verstanden wird, dass ihre Ergebnisse 
zugleich in Systeme von Metaphern und Symbolen eingebettet sind, 
die durch die wissenschaftlichen Methodologien selbst nicht gedeckt 
sind. Moderne Wissenschaft beinhaltet in diesem Sinne ebenso äs-
thetische wie auch kulturpolitische Momente.17 Trotz Karl Popper 
und des Wiener Kreises lässt sich das, worüber Wissenschaft nicht 
sprechen sollte, nicht wirklich aus der Wissenschaft verbannen.18 
Schon allein um sich in den Fluss gesellschaftlicher Kommunikation 
einzuspeisen und um von einem Dialog profitieren zu können, der 
die eigenen Relevanzen erneut sortieren lässt, bleibt nichts anderes 
übrig, als auf Systemen von Metaphern zu reiten, unüberprüfbare 
Theorien vorauszusetzen und mit unbeweisbaren Ontologien zu ar-
beiten. Genau dies wird dann auch durch den intimen Blick auf die 
aktuellen Diskurse der Neurowissenschaften bestätigt. 

Die Renaissance der Psychoanalyse, der Rekurs auf die Evoluti-
onsmetaphorik, die Metaphysik des ökonomisch agierenden Akteurs 
oder die Metapher vom sich selbst organisierenden System erzeugen 

17	 Siehe zu Letzterem vor allem Rorty (2007).
18	 An dieser Stelle sei an Poppers strenge Fassung des Falsifizierbarkeits-

kriterium erinnert, entsprechend dem dann auch die Psychoanalyse und 
die populären Fassungen der Evolutionstheorie keine überprüfbaren 
wissenschaftlichen Theorien darstellen (siehe etwa Popper 1994).

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

382

Bilder, die eines gemeinsam haben: Sie gestatten es der Wissenschaft 
weiterhin, eine verständliche und kulturell anschlussfähige Geschich-
te zu erzählen, wenngleich ihre Praxen schon längst in ein Labyrinth 
undurchdringbarer Beobachterverhältnisse ausdifferenziert sind. 

Im Sinne der Figur des Eigenen im Fremden könnte sich an dieser 
Stelle für die Soziologie die Frage stellen, ob ihr derzeitig zu be-
obachtender Bedeutungsverlust nicht auch damit zusammenhängt, 
dass sie zwar in methodologisch überzeugenderer Weise eine Vielzahl 
von Forschungsergebnissen produzieren, diese aber performativ und 
metaphorisch immer weniger in eine tragende Geschichte integrieren 
kann. 

Während die Soziologie in ihrer Gründungsphase mit Weber und 
Durkheim noch beanspruchen konnte, die gesellschaftliche Funktion 
der Religion zu beerben und später mit der Frankfurter Schule noch 
auf dem Eros von Sigmund Freud und der Utopie eines ins Libertäre 
gewendeten Marxismus reiten konnte, scheint ihr mit dem ›Ende der 
großen Erzählungen‹19 das funktionale Äquivalent zum Bezugspro-
blem der kulturellen Vermittlung von Mensch und Gesellschaft zu 
fehlen. Die soziologische Systemtheorie hilft hier als gewissermaßen 
soziologischste Soziologie nicht weiter, da sie den Menschen außer-
halb der Gesellschaft verortet hat. Aber auch die Rational-Choice-
Theorie kann hier nicht wirklich etwas anbieten. Ihre Verklärung 
des Erklärens zugunsten testbarer Modellannahmen tilgt genau jene 
Verbundenheit, in der sich der Beobachter als Form in der Form in 
der Gesellschaft noch wiedererkennen kann. Beiden Konzeptionen 
fehlt damit sowohl der Eros der befreienden Selbsterkenntnis als 
auch jenes über sich selbst hinausweisende utopische Moment einer 
besseren Gesellschaft.20

Vielleicht ist es auch deshalb gegenwärtig unter Intellektuellen 
attraktiver, sich selbst im Hirndiskurs zu spiegeln, als den alten und 
neuen soziologischen Großtheorien zu folgen. Die alte Frage, woher 
wir kommen und wohin wir gehen, kann nun mit Blick auf die eige-
ne Biologie phylo- und ontogenetisch gewendet werden, und auch 
die Erfahrung der eigenen Emotionalität lässt sich auf diese Weise 
reflexiv integrieren. Als neue Kampfzone erscheint dann – im Ein-

19	 Vgl. Lyotard (1999).
20	 Möglicherweise erklärt sich der soziologische Erfolg von Michel Fou-

cault (man denke hier etwa an seine Rezeption in den Vereinigten Staa-
ten) weniger durch seine soziologischen Qualitäten – man kann mit guten 
Gründen fragen, ob es sich hier überhaupt um eine Soziologie handelt 
– denn durch jene geheimnisvolle Verdunklung, in der sich dann das 
Bewusstsein und die geheimnisvolle Macht der Diskurse zugleich im 
biopolitisch umkämpften Körper wiederfinden können. 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


383

Epilog

klang mit dem Zeitgeist – die eigene Biologie, welche als Medium 
der Selbstregulierung einer hochgradig individuierten Gesellschaft 
genutzt werden kann.21 

Als neurochemical selves22 gilt es nun, den eigenen Körper in Be-
zug auf Leistung und Lustgewinn zu optimieren. Zurzeit scheint die 
hiermit verbundene Hirnmystik noch zu tragen. Aus soziologischer 
Perspektive gilt aber auch hier: Zuerst war die Kommunikation. Erst 
dann entstand eine Gesellschaft, die über Gehirne zu sprechen gelernt 
hat, um damit erneut zu zeigen, dass dieses Sprechen eigentlich ein 
Sprechen über sich selber darstellt, eine Gesellschaft, die vermutlich 
das Sprechen über Gehirne irgendwann als langweilig und uninter-
essant empfinden wird, weil das Gesagte bereits zu oft gesagt und zu 
oft wiederholt wurde, eine Gesellschaft, die dann schon längst neue 
Formen gefunden haben wird, mittels derer sich das Verhältnis von 
Mensch, Bewusstsein und Gesellschaft moderieren lässt. Kommuni-
kation kann nur durch Kommunikation zu sich selber kommen und 
in diesem Sinne stellen auch die Diskurse der Hirnforschung keinen 
Ausweg aus dem Käfig der Sprache dar. Mit den Neuro- und Kogni-
tionswissenschaften entstehen allerdings kompetente Sprecher, die 
als Dialogpartner zur Verfügung stehen, um andere wissenschaftliche 
Disziplinen zur Rekonfiguration ihrer eigenen Grenzen anzuregen.

4

Hiermit gelangen wir zur vierten Studie mit dem Titel ›Das Gefühl 
in der soziologischen Theoriebildung‹. In diesem Kapitel ging es vor-
rangig um einen Dialog zwischen den Neurowissenschaften und der 
Soziologie. Ein Dialog setzt voraus, dass der jeweils andere etwas 
zu sagen hat. Zudem gilt nun aber auch das dialogische Prinzip, 
entsprechend dem die Bedeutung des Gesagten von dem jeweils an-
deren bestimmt wird. Dem totalisierenden Durchgriff der einen auf 
die andere Beobachterposition ist hier grundsätzlich eine Absage zu 
erteilen. Dies vorausgesetzt zeigt sich in der Tat, dass die Hirnfor-
schung durchaus einiges zu sagen hat, was den Soziologen interes-
sieren könnte. Die Vergemeinschaftung durch geteilte Praxen, die 
sozialen Funktionen von Emotionen, die Systemik von symmetrischer 

21	 Die Triebhaftigkeit des Menschen erscheint aus dieser Perspektive nicht 
mehr als ein moralisches Problem, sondern selbst als Ausgangsmaterial 
zur Individuierung. Siehe in diesem Sinne auch die veränderte Rolle der 
Sexualität einer modernen Gesellschaft, der es nun weniger um Mo-
ral denn um sexuelle Selbstbestimmung und sexuelle Identität zu gehen 
scheint (vgl. Lewandowski 2004).

22	 Rose (2003).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

384

und asymmetrischer Kopplung von Verhalten und nicht zuletzt die 
Spiegelung von Emotionen und Handlungsdispositionen sind The-
men, die sowohl die Neurobiologie als auch die soziologische Theo-
riebildung berühren. 

Nicht zuletzt ist hier von Interesse, was es eigentlich mit den inten-
tionalen Akten auf sich hat. Ob sich diese als neurologisch vermittelte 
Resonanzprozesse begreifen lassen oder aber im Sinne propositiona-
ler Gehalte ein bewusstes oder unbewusstes Planen von Handlun-
gen voraussetzen, sind Fragen, die auch die derzeitige soziologische 
Theoriediskussion berühren.23 Gerade hier können die an den Fron-
ten der neurobiologischen und soziologischen Theorieentwicklung 
geführten Diskurse in eine produktive Resonanz treten. Es spricht 
einiges dafür, dass gerade die theoretische Durchdringung der Be-
funde zu den so genannten ›Spiegelneuronen‹ jene Argumente vor-
bereitet, auf deren Basis sich eine praxeologische Soziologie endgütig 
vom subjektphilosophischen Erbe der abendländischen Tradition 
verabschieden kann. Denn wenn Gehirne sich in der Lage zeigen, 
soziale Handlungsskripte zu kopieren, ohne dabei einer expliziten 
strategischen Handlungsabsicht zu folgen, dann hätte dies auch für 
das Verständnis der Soziogenese von Verhalten weitreichende Fol-
gen. Man könnte nicht mehr davon ausgehen, dass die Informati-
onsverarbeitung von Hirnträgern auf Basis propositionaler Gehalte 
beruht. Vielmehr spräche dann einiges dafür, dass kognitive Prozesse 
entsprechend dem konnektivistischen Modell vor allem assoziativ – 
und durch Metaphern geleitet – organisiert sind. Dies hätte für die 
Soziologie auch erhebliche methodologische Konsequenzen, etwa im 
Hinblick auf das Verständnis der Natur von Sprache.24

Unterschiedliche soziologische Ansätze und die aus ihnen abge-
leiteten empirischen Felder verweisen beim genauen Hinsehen auf 
entsprechende kognitionswissenschaftliche Komplemente und in die-
sem Sinne gibt der Cross over zwischen den Disziplinen eine Reihe 
von Argumenten in die Hand, die vertrauten Kontroversen neu zu 
sortieren. Nach einem solchen Dialog würden die Grenzziehungen 
zwischen den unterschiedlichen Ansätzen dann weniger interdiszi-
plinär zwischen Biologie und Soziologie zu ziehen sein, sondern eher 
zwischen den unterschiedlichen Traditionen der Modellierung, auf 

23	 Man denke hier etwa an die Kontroverse um die Praxistheorien. Vgl. 
Reckwitz (2003).

24	 Hier geht es unter anderem darum, ob man entsprechend Chomsky 
(1995) einem Regulismus folgt, der die Logik der Sprache für vorfor-
matiert hält, oder mit Lakoff auf eine Informationsverarbeitung setzt, die 
weniger logisch und mehr bildhaft und metaphorisch operiert (Lakoff/
Johnson 1981; Lakoff/Wehling 2008).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


385

die dann beide Disziplinen in ihrer Theoriearbeit zurückgreifen. Die 
entscheidenden Fragen würden dann lauten, wie viel an Komplexität 
man sich in der Modellbildung zutraut und ob man grundsätzlich be-
reit ist, mit dynamizistischen und polykontexturalen Beschreibungen 
zu arbeiten, in denen sich die Schranken zwischen den Disziplinen 
auch manchmal auflösen können.

5

Vom hier aus gelangen wir zu der letzten Studie dieses Buches, beti-
telt mit ›Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales 
Organ‹. Die Grenzen zwischen den Disziplinen Neurobiologie, Psy-
chologie und Soziologie lösen sich offensichtlich noch weiter auf. Wir 
kommen gleichsam zu einer Anthropologie, die auf dem bodenlosen 
Grund von ineinander verschachtelten Komplexitäten gegründet ist. 
Wir begegnen hier verschachtelten Zeitverhältnissen, welche die uns 
vertrauten Differenzierungen zwischen Biologie, Psyche und sozi-
aler Zurechnung zugleich unterlaufen wie auch in ihrer Komparti-
mentierung erneut zur Geltung bringen. Wir treffen nun auf einen 
soziologischen Beobachter, der selbst Hirnforschung zu betreiben 
scheint, indem auch er etwas über die Genese des Bewusstseins zu 
sagen beansprucht – und dies scheint im Sinne der hier vorgeleg-
ten Argumentation genauso wenig vermessen wie der Anspruch der 
Hirnforschung, etwas zum Verständnis sozialer Prozesse beitragen 
zu können. 

Sobald wir uns auf eine polykontexturale Weltbeschreibung ein-
lassen, bleibt uns nichts anderes übrig, als der Einheit der Differenz 
mit einer Differenzierung der Beobachterverhältnisse zu begegnen, 
die sich in der dialogischen Relationierung ihrer Perspektiven zu 
einer immer höheren Komplexität der Beschreibung hinaufschrau-
ben kann. Sobald die zweiwertigen Ich/Es-Relationen der vertrauten 
Monokontexturen zugunsten einer Ich/Es/Du-Relationierung aufge-
brochen werden, ergibt sich die Chance, tiefer zu begreifen, was es 
bedeutet, in einer Welt zu leben, die nur aus der Endoperspektive 
untersucht werden kann. Psychologie und Soziologie wären hiermit 
sozusagen kalt erwischt, weil ihre disziplinären Abgrenzungen und 
Trennungen nun obsolet geworden sind. Die Wissenssoziologie wie 
auch die Kognitionsforschung hätten es mit einem auf Milliarden 
Gehirne verteilten Netzwerk zu tun, dessen Intelligenz – und viel-
leicht auch sein Bewusstsein –  dann weder in seinen Knoten noch 
in seinen Relationen zu verorten ist.

Die Gesellschaft kann nur deshalb jene psychisch unbegreifliche 
Komplexität der Weltgesellschaft erzeugen, weil das menschliche 
Gehirn eben diese Komplexität aushält. Entgegen der üblichen Rede 

Epilog

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Epilog

386

von der biologischen Natur des Menschen würde das eigentliche 
Geheimnis dieser Prozesse nun darin bestehen, dass der Mensch bei 
alledem mitspielt, dass er die nahezu undurchschaubaren Zumutun-
gen der modernen Gesellschaft nicht nur erträgt, sondern zugleich 
kommunikativ und physiologisch beständig reproduziert, dass also 
System und Lebenswelt auf der Ebene der Praxis keinen Gegensatz 
bilden.25 Der moderne Mensch kommt offensichtlich – trotz der Rede 
vom instinktentlasteten Mängelwesen26 – erstaunlich gut mit einer 
Welt zurecht, in der mit einer Vielzahl sozialer Unbestimmtheiten zu 
rechnen ist und in der soziologisch wie auch (neuro-)biologisch das 
eigentlich Erklärungswürdige die Frage ist, warum der Mensch so 
selten dagegen Amok läuft. 

Wenn nun aber auch das Bewusstsein in diesem Sinne vor allem 
als ein soziales Organ anzusehen ist, das auf den Umgang mit sozi-
alen Unbestimmtheiten spezialisiert ist, als ein Phänomen, das auf 
der Gesamtdynamik der sich hieraus ergebenen Resonanzprozesse 
reitet, dann bekommt auch das Gerede vom ›Ich‹ einen anderen Sinn. 
Denn gerade im ›Von-sich-Zurücktreten‹27 offenbart sich eine ob-
jektive Realität, die jenseits des Akteurskonzeptes liegt und über die 
sich mehr sagen lässt, als dass es sich hierbei um ›Konstruktionen‹ 
handelt. In diesem Sinne scheint dann mancher Hirnforscher derzeit 
mehr von den wechselseitigen Bedingtheiten dieser Prozesse zu wis-
sen als jene Soziologen und Psychologen, die immer noch glauben, 
die Grenzen ihrer Disziplin verteidigen zu müssen.

25	 Das Problem der Habermasschen Agonie von System und Lebenswelt 
besteht darin, dass auch hier wieder eine Unterscheidung zwischen in-
nen und außen vorausgesetzt werden muss, die ja durch den Gebrauch 
dieser Unterscheidung erst konstituiert wird. Demgegenüber lässt sich 
einwenden, dass Akteure gerade in ihrer lebensweltlichen Praxis auch die 
Systeme reproduzieren, die ihnen dann auf einer anderen Ebene als Ago-
nie erscheinen mögen. Die Spaltung von System und Lebenswelt gehört 
damit sozusagen selbst mit zu der Semantik, die eben diese besondere 
Systemik reproduziert, in der dann die Beschreibung dieser Spaltung 
ausflaggt. Was dann jedoch noch übrig bleibt, ist die Gleichzeitigkeit 
der verschiedensten Referenzen in einer Praxis. Aber wenn das so wäre, 
dann braucht man diesen Gegensatz auch nicht mehr als analytische 
Kategorie, sondern nur noch als eine deskriptive Kategorie einer Selbst-
beschreibung der Verhältnisse. Die Lebenswelt selbst wäre dann genau 
genommen nichts anderes als ›die Wirklichkeit‹ in ihrer polykontex-
turalen Einfaltung, in der dann unterschiedliche Wahrnehmungen und 
Beobachtungsrelationen in ein dynamisches Arrangement treten. 

26	 Hier mit dem Verweis auf Gehlen (1963).
27	 Hier im Anklang an Tugendhat (2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


387

Epilog

6

Dieses Buch begann als eine soziologische Analyse, die ihre eigene 
Perspektive ernst nimmt. Dies ist insofern notwendig, um als Spre-
cher in den Diskurs eintreten zu können, denn ohne Standort lässt 
sich nichts Sinnvolles sagen. Mit Blick auf die Verabsolutierung der 
eigenen Beobachterperspektive stellt sich jedoch mit Rorty die Frage, 
ob die Institutionen des Wissenschaftssystems unter den gegebenen 
Verhältnissen der hiermit verbundenen Ideologien weiterhin bedür-
fen.28 

Oder um es schärfer zu formulieren: Können wir es uns im Sinne 
unserer gesellschaftlichen Verantwortung als Wissenschaftler wei-
terhin leisten, den Dialog mit der Gesellschaft durch intra- und in-
terdisziplinäre Abgrenzungen und Abschottungen zu unterbinden? 

Bei diesem geforderten Dialog kann es jedoch unter den gegebe-
nen Verhältnissen nicht mehr im klassischen Sinne um ›Verstehen‹ 
gehen. Vielmehr ist hier eine Haltung, ein Wissen darüber gemeint, 
dass unter den derzeitigen epistemischen Verhältnissen der Wissens-
produktion nur noch ›transpersonale‹ Arrangements zu intelligenten 
und produktiven Formen des gesellschaftlichen Miteinanders führen. 
Der Dialog stellt damit eine notwendige Kommunikationsfiktion 
dar, mittels der jeder Teilnehmer über die Konstruktion des jeweils 
anderen als dem eingeschlossenen Ausgeschlossenen sein eigenes 
Sprachspiel differenzieren, kultivieren und flexibilisieren kann. Lé-
vinas Akzentuierung des Nicht-Verstehbaren und Nicht-Aneigbaren 
würde hiermit sozusagen in einem soziologischen Verständnis Sinn 
ergeben – nämlich als jene paradoxe Form, in der das Wissen und 
die ihm inhärente Koproduktion von Nicht-Wissen in schöpferischer 
Weise gleichzeitig zum Ausdruck gebracht werden können. 

Nur in einem solchen Verständnis des Dialogischen lässt sich krea-
tiv mit dem Befund umgehen, dass wir nicht mehrwertig denken 
können, sondern stets in eine zweiwertige Form einrasten, die etwas 
denkt, sich etwas vergegenwärtigt und aus dem Möglichkeitsraum 
potentieller Kontexturen eine bestimmte auswählt. Als sichtbare Spur 
erscheint im Denken immer nur eine Kette von Lösungen, deren Glie-
der als Sinn bereits in eine bestimmte Form von Ontologie eingerastet 
sind, um hierdurch jedoch zugleich die anderen legitimen Standorte 
einer polykontexturalen Wirklichkeit zu negieren. Nur in der un-
greifbaren Lücke dazwischen wird das ›Ich‹ wie auch die ›objektive 
Welt‹ als andere Seite dieser Illusion überschritten. 

28	 Rorty (1987 [1979], 362 f.).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


389

Literatur

Aebi, Elisabeth/Ciompi, Luc/Hansen, Hartwig (1996): Soteria im Gespräch. 
Über eine alternative Schizophreniebehandlung. Bonn (Psychiatrie  
Verlag).

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souveräne Macht und das nack-
te Leben. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Ansermet, François/Magistretti, Pierre (2005): Die Individualität des Ge-
hirns. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Baars, J. Bernhard (1986): The Cognitive Revolution in Psychology. New 
York (Guilford Press).

Baecker, Dirk (2002): Wozu Systeme? Berlin (Kulturverlag Kadmos).
Baecker, Dirk (2004a): Einleitung: Wozu Gefühle? Soziale Systeme 10, 5-20.
Baecker, Dirk (2004b): Erziehung im Medium der Intelligenz. Manuskript, 

Witten/Herdecke.
Baecker, Dirk (2005): Form und Formen der Kommunikation. Frankfurt/

Main (Suhrkamp).
Baecker, Dirk (2006): Wirtschaftssoziologie. Bielefeld (transkript).
Baecker, Dirk (2007a,b): Die Natur der Gesellschaft. Manuskript. Fried-

richshafen.
Baecker, Dirk (2007c): Studien zur nächsten Gesellschaft. Frankfurt/Main 

(Suhrkamp).
Bandura, Albert (1977): Self Efficacy: Toward a Unifying Theory of Behavior 

Change. Psychological Review 84, 191-215.
Barbalet, Jack M. (1998): Emotion, Social Theory, and Social Structure. 

Cambridge (Cambridge, University Press).
Barbalet, Jack M. (2002): Sociology of Emotions. London (Blackwell).
Barthes, Roland (1988): Das semiologische Abenteuer. Frankfurt/Main 

(Suhrkamp).
Bateson, Gregory (1987): Geist und Natur: Eine notwendige Einheit. Frank-

furt/Main (Suhrkamp).
Bateson, Gregory (1992): Ökologie des Geistes: Anthropologische, psycho-

logische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Bateson, Gregory/Bateson, Mary Catherine (1993): Wo Engel zögern. Unter-
wegs zu einer Epistemologie des Heiligen. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Bauman, Zygmunt (2005): Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Ein-
deutigkeit. Hamburg (Hamburger Edition).

Bayram, Naziker/Zaboura, Nadia (2006): Sichern Spiegelneuronen die In-
tersubjektivität? In: Jo Reichertz/Nadia Zaboura (Hrsg.), Akteur Gehirn 
– oder das vermeintliche Ende des handelnden Subjekts. Wiesbaden (VS-
Verlag), S. 173-187.

Beck, Aaron T./Freeman, Arthur (1999): Kognitive Therapie der Persönlich-
keitsstörungen. Weinheim (Beltz).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

390

Beck, Friedrich/Eccles, John (1991): Quantum aspects of brain activity and 
the role of consciousness. Procceedings of the National Academy of 
sciences of the United States of America 89, 11357-11361.

Beck, Ulrich/Bonß, Wolfgang (2001): Die Modernisierung der Moderne. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Becker, Gary Stanley (1999): Der ökonomische Ansatz zur Erklärung 
menschlichen Verhaltens. Tübingen (Mohr).

Becker, Nicole (2006): Von der Hirnforschung lernen? Zeitschrift für Erzie-
hungswissenschaft, Beiheft 5-06, 177-200.

Berger, L. Peter/Luckmann, Thomas (2003): Die gesellschaftliche Konstruk-
tion der Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie. Frankfurt/
Main (Fischer).

Bieri, Peter (2007): Untergräbt die Regie die Freiheit des Gehirns. In: Mar-
tin Heinze/Thomas Fuchs/Friedel M. Reischies (Hrsg.), Willensfreiheit 
– eine Illusion? Naturalismus und Psychiatrie. Berlin (Parodos Verlag), 
S. 35-48.

Bleuler, Eugen (1916): Lehrbuch der Psychiatrie. Berlin (Springer).
Blume, Michael (2005): Neurotheologie – Chancen und Grenzen aus reli-

gionswissenschaftlicher Perspektive. Tübingen (Universität Tübingen, 
Online Publikation).

Bock, Thomas/Ferszt, Ron/Dörner, Klaus/et.al. (2005): Nur ein Schein-
problem. Zu den erkenntnistheoretischen Prämissen der Neurowissen-
schaften. http://www.gehirnundgeist.de/gehirn_geist/scheinproblem.doc 
(Download 11.9.2009).

Boetticher, Axel (2008): Weder Schuld noch Sühne. Im Gespräch beschreibt 
der Richter am Bundesgerichtshof Axel Boettischer den Stellenwert der 
Hirnforschung für die Rechtssprechung. Psychologie Heute 1, 76-80.

Bohm, David (1988): Die verborgene Ordnung des Lebens. Grafing (Aqua-
marin).

Bohnsack, Ralf (2007): Rekonstruktive Sozialforschung. Einführung in qua-
litative Methoden. 6. Aufl. Opladen (UTB).

Borck, Cornelius (2006): Lässt sich vom Gehirn das Lernen lernen? Zeit-
schrift für Erziehungswissenschaft, Beiheft 5-06, 87-100.

Bourdieu, Pierre (1982): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftli-
chen Urteilskraft. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort. Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (1997a): Das Elend der Welt. Zeugnisse und Diagnosen 

alltäglichen Leidens an der Gesellschaft. Konstanz (UVK).
Bourdieu, Pierre (1997b): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft. 

Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (2000): Das religiöse Feld. Texte zur Ökonomie des Heils-

geschehens. Konstanz (Universitätsverlag Konstanz).
Bourdieu, Pierre (2001): Meditationen. Zur Kritik der scholastischen Ver-

nunft. Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Bourdieu, Pierre (2005): Was heißt sprechen? Wien (Braumüller).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


391

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude (1971): Die Illusion der Chancen-
gleichheit. Untersuchungen zur Soziologie des Bildungswesens am Bei-
spiel Frankreich. Stuttgart (Klett).

Brand, Matthias/Markowitsch, Hans J. (2006): Was weiß die Hirnforschung 
über Lernen? Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, Beiheft 5-06, 21-
51.

Brandom, Robert B. (2000): Expressive Vernunft. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Bruder, Klaus-Jürgen (1982): Psychologie ohne Bewußtsein. Die Geburt der 
behavioristischen Sozialtechnologie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Bruder, Klaus-Jürgen (1993): Subjektivität und Postmoderne. Der Diskurs 
der Psychologie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Brumlik, Micha (2006): Hermeneutik der Natur. Evolutionspsychologie 
und Pädagogik. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, Beiheft 5-06, 
153-160.

Bung, Jochen (2006): Zurechnen-Können, Erwarten-Dürfen und Vorsor-
gen-Müssen – Eine Erwiderung auf Günther Jakobs. hrr-strafrecht.de. 
Online-Zeitschrift HRRS & Rechtsprechungsdatenbank 317-322.

Burkhardt, Björn (2003): Und sie bewegt uns doch: Die Willensfreiheit. Das 
Magazin. http://www.wz.nrw.de/magazin/magazine.asp, Heft 2 (Down-
load 11.9.2009). 

Burkhardt, Björn (2006): Thesen zu den Auswirkungen des neurophysiolo-
gischen Determinismus auf die Grundannahmen der Rechtsgesellschaft. 
In: Senn, Marcel / Puskás, Dániel (Hrsg.): Gehirnforschung und recht-
liche Verantwortung. Fachtagung der Schweizerischen Vereinigung für 
Rechts- und Sozialphilosophie, 19. und 20. Mai 2006, Stuttgart (Steiner), 
S. 83-90. 

Bénilde, Marie (2007): Coca-Cola im Kopf. Die unheimliche Indienstnahme 
der Neurowissenschaft durch das Marketing. Le Monde Diplomatique 
(Deutsche Ausgabe).

Bühl, Walter (1969): Das Ende der zweiwertigen Soziologie: Zur logischen 
Struktur der soziologischen Wandlungstheorien. Soziale Welt 20, 162-
180.

Capra, Fritjof (2000): Das Tao der Physik. Bern [u.a.] (Scherz).
Chomsky, Noam (1995): Thesenbuch zur generativen Grammatik. Wein-

heim (Beltz).
Ciompi, Luc (1988): Außenwelt - Innenwelt. Die Entstehung von Zeit, Raum 

und psychischen Strukturen. Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht).
Ciompi, Luc (1994): Affektlogik – die Untrennbarkeit von Fühlen und Den-

ken. In: J. Fedrowitz/D. Matejovski/G. Kaiser (Hrsg.), Neuroworlds. 
Frankfurt/Main (Campus), S. 117-130.

Ciompi, Luc (1997): Das integrative Schizophrenieverständnis der Affekt-
logik und seine therapeutischen Konsequenzen. In: Georg Wiedemann/
Gerhard Buchkremer (Hrsg.), Mehrdimensionale Psychiatrie. Stuttgart 
Jena Lübeck (Gustav Fischer), S. 126-135.

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

392

Ciompi, Luc (1998): Affektlogik. Über die Struktur der Psyche und ihre 
Entwicklung. Ein Beitrag zur Schizophrenieforschung. Stuttgart (Klett-
Cotta).

Ciompi, Luc (2004): Ein blinder Fleck bei Niklas Luhmann? Soziale Wirkun-
gen von Emotionen aus Sicht der fraktalen Affektlogik. Soziale Systeme 
10, 21-49.

Conze, Edward (1983): Buddhistisches Denken. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Cosmelli, Diego/Thompson, Evan (2008): Embodiment or Envatment? 
Reflections on the Bodily Basis for Consciusness. Erscheint in: John 
Steward/Olivier Gapenne/Ezquiel di Paolo (Hrsg.), Enaction: Towards 
a New Paradigm for Cognitive Science. Cambridge MA (MIT Press). 

Coy, Wolfgang (2003): Die Konstruktion technischer Bilder – eine Einheit 
von Bild, Zahl, Schrift. In: Sybille Krämer/Horst Bredekamp (Hrsg.), 
Bild – Schrift – Zahl. München (Wilhelm Fink Verlag), S. 143-156.

Crawford, Charles. (1987): Sociobiology: Of what value to psychology? In: 
C. Crawford/M. Smith/D. Krebs (Hrsg.), Sociobiology and Psychology: 
Ideas, Issues and Applications. Hillsdale NJ, London (Lawrence Erlbaum 
Associates), S. 3-30.

Cromby, John (2004): Between constructivism and neuroscience - The so-
cial co-constitution of embodied subjectivity. Theory & Psychology 14, 
797-821.

Damasio, Antonio R. (2007): Der Spinoza-Effekt. Wie Gefühle unser Leben 
bestimmen. Berlin (Ullstein).

Damasio, Antonio R. (2007 [1994]): Descartes‘ Irrtum: Fühlen, Denken und 
das menschliche Gehirn. Berlin (Ullstein).

Damasio, Antonio. R. (Hrsg.) (1996): Neurobiology of decision-making. 
Berlin Heidelberg New York (Springer).

Danner, Manfred (1972): Tatvergeltung oder Tätererziehung? Hamburg 
(Kriminalistik-Verlag).

Dawkins, Richard (2007): The God Delusion. London (Random House).
de Cantanzaro, Denis (1991): Evolutionary limitations to self-preservation. 

Ethology and Sociobiology 12, 13-28.
de Dios Vial Correa, Juan/Sgreccia, Erzbischhof Elio (2000): Erklärung über 

die Herstellung sowie die wissenschaftliche und therapeutische Verwen-
dung von menschlichen embryonalen Stammzellen. Vatican City (Päpst-
liche Akademie für das Leben).

Dennett, Daniel C. (1978): Brainstorms: Philosophical Essays on Mind and 
Psychology. Montgomery (Bradford Books).

Dennett, Daniel C. (1991): Consciousness Explainded. Boston (Back Bay 
Books).

Denzin, Norman K. (Hrsg.) (1994): Handbook of qualitative research. 
Thousand Oaks, CA (Sage).

Derrida, Jacques (1979): Die Stimme und das Phänomen. Ein Essay über 
das Problem des Zeichens in der Philosophie Husserls. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


393

Diaz-Bone, Rainer/Schubert, Klaus (1996): William James zur Einführung. 
Hamburg (Junius).

Diedrich, Werner (1991): Natur und Modell. Semantische und holistische 
Grenzen des „Wissenschaftlichen Realismus“. In: H. J. Sandkühler/D. 
Pätzold (Hrsg.), Die Wirklichkeit der Wissenschaft: Probleme des Rea-
lismus. Hamburg (Meiner), S. 163-178.

Dilthey, Wilhelm (1983): Texte zur Kritik der historischen Vernunft. Göt-
tingen (Vandenhoeck & Ruprecht).

Drewermann, Eugen (1999): Und es geschah so: die moderne Biologie und 
die Frage nach Gott. Zürich Düsseldorf (Walter).

Dunbar, Robin I. M./Schulz, Susanne (2007): Evolution in the Social Brain. 
Science 317, 1344-1347.

Durkheim, Emile (1973): Der Selbstmord. Neuwied (Luchterhand).
Durkheim, Emile (1999): Die Regeln der soziologischen Methode. Frankfurt/

Main (Suhrkamp).
Dölling, Dieter (2007): Zur Willensfreiheit aus strafrechtlicher Sicht. Foren-

sische Psychiatrie. Psychologie, Krimologie 1, 59-62.
Dörner, Klaus (2001): Der gute Arzt. Lehrbuch der ärztlichen Grundhaltung. 

Stuttgart New York (Schattauer).
Dünkel, Frieder/Morgenstern, Christine (2003): Aktuelle Probleme und 

Reformfragen des Sanktionsstrafrechts in Deutschland. Jurridica inter-
national 2003, 24-35.

Dürr, Hans-Peter/Oesterreicher, Marianne (2007): Wir erleben mehr als 
wir begreifen. Quantenphysik und Lebensfragen. Freiburg Basel Wien 
(Herder).

Eccles, John C. (1994): Der Dualismus von »Ich« und Gehirn. In: J. 
Fedrowitz/D. Matejovski/G. Kaiser (Hrsg.), Neuroworlds. Frankfurt/
Main (Campus), S. 208-222.

Edelman, Gerald M. (2004): Das Licht des Geistes. Wie Bewusstsein ent-
steht. Düsseldorf Zürich (Patmos Verlag).

Edelman, Gerald M./Tononi, Giulio (2002): Gehirn und Geist. Wie aus Ma-
terie Bewusstsein entsteht. München (C.H. Beck).

Eisenberger, Naomi I./Jarcho, Johanna M./Liebermann, Matthew D./Na-
liboff, Bruce D. (2006): An experimental study of shared sensitivity to 
physical pain and social rejection. Pain 126, 132-138.

Eisenberger, Naomi I./Liebermann, Matthew /Williams, Kipling D. (2003): 
Does rejection hurt? An FMRI study of social exclusion. Science 302, 
290-292.

Emrich, M. Hinderk (2004): Neurokognitive und psychologische Aspekte 
einer Gefühlstheorie sozialer Bindungen. Soziale Systeme 10, 73-88.

Esser, Hartmut (1999): Soziologie. Spezielle Grundlagen. Band 1: Situati-
onslogik und Handeln. Frankfurt/Main New York (Campus Verlag).

Ewald, Günter (2006): Gehirn, Seele und Computer. Der Mensch im Quan-
tenzeitalter. Darmstadt (Wissenschaftliche Büchergesellschaft).

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

394

Fehr, Ernst/Fischbacher, Urs/Kosfeld, Michael (2005): Neuroeconomic Foun-
dations of Trust and Social Preferences. American Economic Review 
95, 346-351.

Fischer, Joachim (2006): Philosophische Anthropologie – Ein wirkungsvoller 
Denkansatz der deutschen Soziologie nach 1995. Zeitschrift für Sozio-
logie 35, 322-347.

Flam, Helena (2002): Soziologie der Emotionen. Eine Einführung. Konstanz 
(UVK).

Fleck, Ludwik (1980): Entstehung und Entwicklung einer wissenschaftli-
chen Tatsache. Einführung in die Lehre vom Denkstil und Denkkollektiv. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Foerster, Heinz von (1985): Gedächtnis ohne Aufzeichnung. In: Heinz von 
Foerster (Hrsg.), Sicht und Einsicht. Braunschweig (Vieweg), S. 133-171.

Foerster, Heinz von (1994): Wissen und Gewissen: Versuch einer Brücke. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Foucault, Michel (1988): Die Geburt der Klinik. Eine Archäologie des ärzt-
lichen Blicks. München (Fischer).

Foucault, Michel (1999): Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/M. (Suhrkamp).
Freud, Sigmund (2007 [1930]): Das Unbehagen in der Kultur: Und andere 

kulturtheoretische Schriften. Frankfurt/Main (Fischer).
Friman, P.C./Allen, K.D./Kerwin, M.L.E./Larzelere, R. (1993): Changes in 

modern psychology: A citation analysis of the Kuhnian displacement 
thesis. American Psychologist 48, 658-644.

Fromm, Erich (1980 [1956]): Die Kunst des Liebens. Frankfurt/Main (Ull-
stein).

Fuchs, Peter (1992): Die Erreichbarkeit der Gesellschaft. Zur Konstruktion 
und Imagination gesellschaftlicher Einheit. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Fuchs, Peter (2001): Die Metapher des Systems. Studien zu der allgemein 
leitenden Frage, wie sich der Tänzer vom Tanz unterscheiden lasse. Wei-
lerswist (Velbrück).

Fuchs, Peter (2004a): Der Sinn der Beobachtung. Weilerswist (Velbrück).
Fuchs, Peter (2004b): Wer hat wozu und wieso überhaupt Gefühle? Soziale 

Systeme 10, 89-110.
Fuchs, Peter (2007a): Das Maß aller Dinge. Eine Abhandlung zur Metaphy-

sik des Menschen. Weilerswist (Velbrück).
Fuchs, Peter (2007b): Die soziologische Beobachtung der Erziehungswis-

senschaft. In: Volker Kraft (Hrsg.), Zwischen Reflexion, Funktion und 
Leistung: Facetten der Erziehungswissenschaft. Bad Heilbrunn (Klink-
hardt), S. 69-82.

Fuchs, Thomas (2002): Der Begriff der Person in der Psychiatrie. Der Ner-
venarzt 73, 239-246.

Fuchs, Thomas (2006a): Gibt es eine leibliche Persönlichkeitsstruktur. Ein 
phänomenologisch-psychodynamischer Ansatz. Psychodynamische Psy-
chotherapie 5, 109-117.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


395

Literatur

Fuchs, Thomas (2006b): Können Gehirne entscheiden? Subjektivität und 
Willensfreiheit? In: Thomas Fuchs/Friedel M. Reischies (Hrsg.), Willens-
freiheit – eine Illusion? Naturalismus und Psychiatrie. Berlin (Parados), 
S. 49-57.

Fukuyama, Francis (2004): Das Ende des Menschen. München (Deutscher 
Taschenbuch Verlag).

Füllsack, Manfred (2006): Zuviel Wissen? Zur Wertschätzung von Arbeit 
und Wissen in der Moderne. Berlin (Avinius).

Galison, Peter (2001): Die Ontologie des Feindes. In: Michael Hagner 
(Hrsg.), Ansichten der Wissenschaftsgeschichte. Frankfurt/Main (Fi-
scher), S. 433-485.

Gallese, Vittorio/Goldman, Alvin (1998): Mirror neurons and the simulaton 
theory of mind-reading. Trends in Cognitive Science 2, 493-501.

Garfinkel, Harold (1973): Das Alltagswissen über und innerhalb sozialer 
Strukturen. In: Arbeitsgruppe Bielefelder Soziologen, Interaktion und 
gesellschaftliche Wirklichkeit (Hrsg.). Band 1. Reinbeck (Rowohlt), S. 
189-262.

Garfinkel, Harold (2007): Bedingungen für den Erfolg von Degradierungsze-
remonien. In: Steffen K. Herrmann/Sybille Krämer/Hannes Kuch (Hrsg.), 
Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung. Bielefeld 
(transkript), S. 49-58.

Garland, Brent (2004): Neuroscience and the law: brain, mind, and the scales 
of justice. New York / Washington DC (Dana Press).

Gazzaniga, Michael S. (1989): Das erkennende Gehirn. Entdeckungen in 
den Netzwerken des Geistes. Paderborn (Jungfermann).

Gazzola, Valeria/Aziz-Zadeh, Lisa/Keysers, Christian (2006): Empathy and 
the Somatotopic Auditory Mirrow System in Humans. Current Biology 
16, 1824-1829.

Geertz, Clifford (1983): Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kul-
tureller Systeme. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Gehlen, Arnold (1963): Studien zur Anthropologie und Soziologie. Neuwied 
(Luchterhand).

Gehring, Petra (2006): Was ist Biomacht? Vom zweifelhaften Mehrwert des 
Lebens. Frankfurt/Main (Campus).

Gelder, Tim van (1999): Wooden Iron? Husserlian Phänomenologie Meets 
Cognitive Science. In: Jean Petitot/Francisco J. Varela/Bernard  Pachoud 
(Hrsg.), Naturalizing Phenomenology: Issues in Contemporary Pheno-
menology and Cognitive Science. Stanford, California (Stanford Univer-
sity Press), S. 245-265.

Gergen, Kenneth J. (1990): Die Konstruktion des Selbst im Zeitalter der 
Postmoderne. Psychologische Rundschau 41, 191-199.

Gerhards, Jürgen (1988): Soziologie der Emotionen: Fragestellungen, Syste-
matik und Perspektiven. München (Juventa).

Geyer, Christian (Hg.) (2004): Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deu-
tung der neuesten Experimente. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

396

Gilbert, Paul (2006): Evolution and depressions: issues and implications. 
Psychological Medicine 36, 287-297.

Goodman, Nelson (1990): Weisen der Welterzeugung. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Gordon, Nakia S./Burke, Sharon /Akil, Huda/Watson, Stanley J./Panksepp, 
Jaak (2003): Socially-induced brain ‚fertilization‘: play promotes brain 
derived neurotrophic factor transcription in the amygdala and dorso-
lateral frontal cortex in juvenile rats. Neuroscience Letters 341, 17-20.

Grathoff, Richard (1995): Milieu und Lebenswelt. Einführung in die phäno-
menologische Soziologie und die sozialphänomenologische Forschung. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Greshof, Rainer/Lindemann, Gesa/Schimank, Uwe (2007): Theorievergleich 
und Theorieintegration – Disziplingeschichtliche und methodische Über-
legungen zur Entwicklung eines paradigmenvermittelnden „conceptual 
framework“ für die Soziologie. AST-DP-1-2007. Oldenburg (Arbeits-
kreis Soziologische Theorie. Universität Oldenburg.).

Gribbin, John (1991): Auf der Suche nach Schrödingers Katze - Quanten-
physik und Wirklichkeit. München Zürich (Piper).

Grothe, Benedikt (2006): Nimmt uns die moderne Neurowissenschaft den 
freien Willen? In: Thomas Hillenkamp (Hrsg.), Neue Hirnforschung 
– Neues Strafrecht. Tagungsband der 15. Max-Alsberg-Tagung am 
28.10.2005. Baden Baden (Nomos), S. 35-49.

Gruber, Malte-Christian (2008): Neuro-Theorien des Rechts. In: Sonja Buc-
kel/Ralph Christensen/Andreas Fischer-Lescano (Hrsg.), Neue Theorien 
des Rechts. Stuttgart (Lucius & Lucius (UTB)), S. 337-360.

Grush, Rick/Churchland, Patricia (2008): Lücken im Penrose-Parkett. In: 
Thomas Metzinger (Hrsg.), Bewußtsein. Beiträge aus der Gegenwarts-
philosophie. Paderborn (mentis), S. 221-250.

Guba, Egon G./Lincoln, Yvonna S. (1989): Fourth Generation Evaluation. 
Newbury Park CA (Sage Publications).

Gunji, Yukio-Pegio/Miyoshi, Hiroyuki/Takahashi, Tatsuji/Kamiura, Moto 
(2006): Dynamical duality of type- and token-computations as an ab-
stract brain. Chaos, Solitons & Fractals 27, 1187-1204.

Günther, Gotthard (1963): Das Bewußtsein der Maschinen. Baden Baden 
(Agis Verlag).

Günther, Gotthard (1968): Kritische Bemerkungen zur gegenwärtigen Wis-
senschaftstheorie. Aus Anlass von Jürgen Habermas: „Zur Logik der 
Sozialwissenschaften“. Soziale Welt 328-341.

Günther, Gotthard (1975): Selbstdarstellung im Spiegel Amerikas. In: J. 
Ludwig Pongratz (Hrsg.), Philosophie in Selbstdarstellungen. Band II. 
Hamburg (Meiner), S. 1-76.

Günther, Gotthard (1976): Das metaphysische Problem einer Formalisierung 
der transzendental-dialektischen Logik. In: Gotthard Günther (Hrsg.), 
Beiträge zur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik. Hamburg 
(Meiner), S. 189-247.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


397

Literatur

Günther, Gotthard (1978): Idee und Grundriß einer nicht-Aristotelischen 
Logik: die Idee und ihre philosophischen Voraussetzungen. Hamburg 
(Meiner).

Günther, Klaus (2006): Hirnforschung und strafrechtlicher Schuldbegriff. 
Vierteljahresschrift für Recht und Politik 39, 116-133.

Hagner, Michael (2006): Der Geist bei der Arbeit. Historische Untersuchun-
gen zur Hirnforschung. Göttingen (Wallstein).

Hameroff, Stuart (1987): Ultimate Computing: Biomolekular consciousness 
and nanotechnology. North Holland (Elsevier).

Hebb, Donald O. (1949): The Organization of Behavior: A Neuropsycho-
logical Appraoch. New York (Wiley).

Held, Richard /Hein, Alen (1963): Movement-produced stimulation in the 
development of visually guidet behavior. Journal of Comparative and 
Physiological Psychology 56, 872-876.

Hermelin, Beate (2001): Bright Splinters of the Mind: A Personal Story of 
Research with Autistic Savants. (Jessica Kingsley).

Herrmann, Steffen K./Krämer, Sybille/Kuch, Hannes (Hg.) (2007): Verlet-
zende Worte. Die Grammatik sprachlicher Mißachtung. Bielefeld (tran-
skript).

Herrmann, Steffen K./Kuch, Hannes (2007): Verletzende Worte. Eine Ein-
leitung. In: Steffen K. Herrmann/Sybille Krämer/Hannes Kuch (Hrsg.), 
Verletzende Worte. Die Grammatik sprachlicher Missachtung. Bielefeld 
(Transkript), S. 8-30.

Hess, Volker (1993): Zur Geschichte der Homöopathie und alternativer 
Heilweisen. Samuel Hahnemann und die Semiotik. MedGG 12, 177-204.

Hess, Volker (1998): Medical Semiotics in the 18th Century: A theory of 
practise? Theoretical Medicine and Bioethics. 19, 203-213.

Hillenkamp, Thomas (2006): Das limbische System: Der Täter hinter dem 
Täter? In: Thomas Hillenkamp (Hrsg.), Neue Hirnforschung – Neues 
Strafrecht. Tagungsband der 15. Max-Alsberg-Tagung am 28.10.2005. 
S. 85-110.

Hitzler, Ronald (1994): Wissen und Wesen des Experten. In: R. Hitzler/A. 
Honer/C. Maeder (Hrsg.), Expertenwissen: die institutionalisierte Kom-
petenz zur Konstruktion von Wirklichkeit. Opladen (Westdeutscher Ver-
lag), S. 13-30.

Hofstadter, Douglas R. (1979): Gödel, Escher, Bach: an eternal golden braid. 
Hassocks (Harvester Press).

Horgan, John (2001): Der menschliche Geist. Wie die Wissenschaftler ver-
suchen, die Psyche zu verstehen. Frankfurt/Main (Fischer).

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1987): Dialektik der Aufklärung: 
Philosophische Fragmente. Frankfurt/Main (Fischer).

Hrachovec, Herbert (2004): Gotthard Günthers Geltung, oder die Grenzen 
der Geduld. In: Claus Pias/Joseph Vogl (Hrsg.), Kybernetics / Kybernetik. 
The Macy-Conferences 1946-1953. Volume II. Essays and Documents. 
Zürich Berlin (diaphanes), S. 263-276.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

398

Huchler, Andreas (2007): Die Blackbox des Konsumentengehirns öffnen. 
Versuch einer soziologischen Erklärung des Neuro-(Marketing)-Hypes. 
In: Birger P. Priddat (Hrsg.), Neuroökonomik. Neue Theorien zu Kon-
sum, Marketing und emotionalen Verhalten in der Ökonomie. Marburg 
(Metropolis-Verlag), S. 191-212.

Husserl, Edmund (1913): Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phä-
nomenologischen Philosophie. Buch 1. Allgemeine Einführung in die 
reine Phänomenologie. 

Husserl, Edmund (1966): Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins 
(1983-1917). Husserliana X. Den Haag (Martinius Nijhoff).

Husserl, Edmund (1990 [1900]): Logische Untersuchungen. Untersuchungen 
zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Zweiter Band. 1. Teil. 
Tübingen (Niemeyer).

Husserl, Edmund (2000): Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeit-
bewusstseins. Herausgegeben von Martin Heidegger. Tübingen (Max 
Niemeyer).

Husserl, Edmund (2001): Die Bernauer Manuskripte über das Zeitbewußt-
sein. Husserliana XXXIII. Dordrecht Boston London (Kluwer Academic 
Publishers.).

Hutchins, Edwin (1995): Cognition in the Wild. Cambridge (MIT Press).
Huxley, Aldous (2007): Schöne neue Welt: ein Roman der Zukunft. Frank-

furt/Main (Fischer).
Hübner, Dietmar (Hrsg.) (2006): Dimensionen der Person: Genom und Ge-

hirn. Paderborn (Mentis).
Iacoboni, Marco/Dapretto, Mirella (2006): The mirrow neuron system and 

the consequences of its dysfunction. Nature Reviews - Neuroscience 7, 
942-951.

Jackendoff, Ray (1987): Consciousness and the Computational Mind. Cam-
bridge, Mass. (MIT Press).

Jacob, Pierre/Jeanerod, Marc (2005): The motor theory of social cognition: 
a critique. Trends in Cognitive Science 9, 21-25.

James, William (1890): The Principles of Psychology. New York; London 
(Holt and Macmillan).

James, William (1920): Psychologie. Leipzig (Quelle & Meyer).
James, William (1975): Der Wille zum Glauben. In: Ekkehard Martens 

(Hrsg.), Texte des Pragmatismus. Reclam. Stuttgart S. 128-160.
James, William (1992 [1914]): Das pluralistische Universum: Vorlesungen 

über die gegenwärtige Lage der Philosophie. Darmstadt (Wissenschaft-
liche Buchgesellschaft).

James, William (1997 [1901]): Die Vielfalt der religiösen Erfahrung. Mit 
einem Vorwort von Peter Sloterdijk. Frankfurt/Main und Leipzig (Insel).

Jantsch, Erich (1982): Die Selbstorganisation des Universums. München 
(dtv).

Japp, Klaus P. (1993): Zur Soziologie des fundamentalisitischen Terrorismus. 
Soziale Systeme 9, 54-86.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


399

Literatur

Jescheck, Hans-Heinrich/Pantle, Norbert (1996): Lehrbuch des Strafrechts, 
Allgemeiner Teil, Fälle und Lösungen. Berlin (Duncker & Humblot).

Johnson, Steven (2004): Mind Wide open. Your Brain and the Neuroscience 
of Everyday Life. New York u.a. (Scribner).

Jüttemann, Gerd (2006): Wilhelm Wundts anderes Erbe. Ein Missverständ-
nis löst sich auf. Göttingen (Vandenhoeck & Ruprecht).

Kabalak, Alihan (2007): Entscheidungen über Symbole. Was die Ökono-
mie von der Neurowissenschaft nicht Lernen kann. In: Birger P. Priddat 
(Hrsg.), Neuroökonomik. Neue Theorien zu Konsum, Marketing und 
emotionalen Verhalten in der Ökonomie. Marburg (Metropolis-Verlag), 
S. 149-169.

Kaehr, Rudolf (1993): Disseminatorik: Zur Logik der ‚Second Order Cy-
bernetics‘. Von den ‚Laws of Form‘ zur Logik der Reflexionsform. In: 
D. Baecker (Hrsg.), Kalkül der Form. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 
152-196.

Kandel, Eric (2006): Auf der Suche nach dem Gedächtnis. Die Entstehung 
einer neuen Wissenschaft des Geistes. München (Siedler).

Kant, Immanuel (1786): Metaphysische Anfangsgründe der Naturwissen-
schaft. Riga (Johann Friedrich Hartkoch).

Kant, Immanuel (1952 [1781]): Kritik der reinen Vernunft. Suhrkamp 
(Frankfurt/Main).

Karle, Isolde (2001): Funktionale Differenzierung und Exklusion als Her-
ausforderung und Chance für Religion und Kirche. Soziale Systeme 7, 
100-117.

Kastl, Jörg Michael (1998): Die insgeheime Transzendenz der Autopoiesis. 
Zum Problem der Zeitlichkeit in Luhmanns Systemtheorie. Zeitschrift 
für Soziologie 27, 404-417.

Kaye, Howard L. (1986): The social meaning of modern biology. New Hea-
ven, CT (Yale University Press).

Keller, Reiner (2008): Welcome to the Pleasuredome? Konstanzen und Flüch-
tigkeiten der gefühlten Vergemeinschaftung. In: Ronald Hitzler/Anne 
Honer/Michaela Pfadenhauer (Hrsg.), Posttraditionale Gemeinschaften. 
Theoretische und ethnografische Erkundungen. Wiesbaden (VS-Verlag), 
S. 89-111.

Kenning, Peter/Mohr, Peter/Plassman, Hilke (2007a): Was kostet Angst? 
Eine neuroökonomische Studie zum Home-Bias. In: Birger P. Priddat 
(Hrsg.), Neuroökonomik. Neue Theorien zu Konsum, Marketing und 
emotionalen Verhalten in der Ökonomie. Marburg (Metropolis-Verlag), 
S. 109-123.

Kenning, Peter/Plassman, Hilke (2005): NeuroEconomics: An Overview 
from an Economic Perspektive. Brain Research Bulletin 67, 343-354.

Kenning, Peter/Plassman, Hilke/Ahler, Dieter (2007b): Applications of func-
tional resonance imaging for market research. Qualitative Market Re-
search. An International Journal. 10, 135-152.

Keysers, Christian/Gazzola, Valeria (2006): Towards a unifying neural theo-
ry of social cognition. Progress in Brain Research 156, 383-406.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

400

Kiesow, Rainer Maria (2007): Rechtssprechung ohne freien Willen? Die 
Gedanken sind Freiwild. Süddeutsche Zeitung. 3. Mai 2007.

Kirkham, Richard L. (1992): Theories of Truth: A Critical Introduction. 
Cambridge, MA (MIT Press).

Klagenfurt, Kurt (2001): Technologische Zivilisation und transklassische 
Logik. Eine Einführung in die Technikphilosophie Gotthard Günthers. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Klippert, Heinz (2001): Eigenverantwortliches Arbeiten und Lernen. Wein-
heim (Beltz).

Knoblauch, Hubert (1999): Berichte aus dem Jenseits. Mythos und Realität 
der Nahtod-Erfahrung. Freiburg i.B. (Herder).

Knorr-Cetina, Karin (1991): Die Fabrikation von Erkenntnis. Zur Anthro-
pologie der Naturwissenschaft. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Knorr-Cetina, Karin (2002): Wissenskulturen. Ein Vergleich naturwissen-
schaftlicher Wissensformen. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Kohler, Evelyne/Keysers, Christian/Umiltá, M. Alessandra/Fogassi, Leonar-
do/Gallese, Vittorio/Rizzolatti, Giacomo (2002): Hearing sounds, un-
derstanding actions: action representation in mirror neurons. Science 
297, 846-848.

Kraft, Ulrich (2006): Wo Gott wohnt. Gehirn und Geist Dossier 1, 6-8.
Krauth, Stefan (2008): Die Hirnforschung und der gefährliche Mensch. Über 

die Gefahren einer Neuauflage der biologischen Kriminologie. Münster 
(Verlag Westfälisches Dampfboot).

Kressing, Frank (1997): Candidates for a Theory of Shamanism. A Systema-
tic Survey of Recent Resarch Results form Eurasia and Native America. 
Shaman 5, 115-141.

Krämer, Sybille (2003): ›Schriftbildlichkeit‹ oder: Über eine (fast) vergessene 
Dimension der Schrift. In: Sybille Krämer, Horst Bredekamp (Hrsg.), Bild 
– Schrift – Zahl. München (Wilhelm Fink Verlag), S. 157-176.

Kröber, Hans-Ludwig (2004): Die Hirnforschung bleibt hinter dem Begriff 
strafrechtlicher Verantwortlichkeit zurück. In: Christian (Hg.) Geyer 
(Hrsg.), Hirnforschung und Willensfreiheit – Zur Deutung der neuesten 
Experimente. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 103-110.

Kröber, Hans-Ludwig (2006): Die Wiederbelebung des „geborenen Verbre-
chers“ – Hirndeuter, Biologismus und die Freiheit des Rechtsbrechers. In: 
Thomas Hillenkamp (Hrsg.), Neue Hirnforschung – Neues Strafrecht. 
Tagungsband der 15. Max-Alsberg-Tagung am 28.10.2005. Baden Ba-
den (Nomos), S. 63-83.

Kuhn, S. Thomas (1988 [1977]): Die Entstehung des Neuen. Frankfurt/
Main (Suhrkamp).

Kupke, Christian/Vogeley, Kai (2006): Die Zeitlichkeit der Freiheit. Einige 
neuere neurowissenschaftliche und phänomenologische Untersuchungen. 
In: Thomas Fuchs/Friedel M. Reischies (Hrsg.), Willensfreiheitfreiheit – 
eine Illusion? Naturalismus und Psychiatrie. Berlin (Parados), S. 63-76.

Laitmann, Michael (2007): Quantum Kabbala. Neue Physik und kabbali-
stische Spiritualität. Berlin (Ullstein).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


401

Literatur

Lakoff, George (1971): Linguistik und natürliche Logik. Frankfurt/Main 
(Athenäum).

Lakoff, George/Johnson, Mark (1981): Metaphors We Live by. Chicago 
(University of Chicago Press).

Lakoff, George/Wehling, Elisabeth (2008): Auf leisen Sohlen ins Gehirn. 
Politische Sprache und ihre heimliche Macht. Heidelberg (Carl-Auer).

Latour, Bruno (2000): Die Hoffnung der Pandora. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Latour, Bruno (2002): Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symme-
tischen Anthropologie. Frankfurt/Main (Fischer).

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Ein-
führung in die Akteur-Netzwerk-Theorie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Latour, Bruno/Woolgar, Steve (1986): Laboratory life. The construction of 
scientific facts. Princeton - New Jersey (Princeton University Press).

Lau, Felix (2005): Die Form der Paradoxie. Eine Einführung in die Mathe-
matik und Philosophie der „Laws of the Form“ von Spencer Brown. 
Heidelberg (Carl-Auer Verlag).

Laucken, Uwe (2003): Theoretische Psychologie. Denkformen und Sozial-
praxen. Oldenburg (Universität Oldenburg).

Le Bon, Gustav (1972 [1960]): The Crowd. New York (Viking Press).
LeDoux, Joseph (1994): Das Gedächtnis für Angst. Spektrum der Wissen-

schaft 8, 76-83. 
Lem, Stanislaw (2003): Sterntagebücher. Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Lenzen, Dieter/Luhmann, Niklas (1999): Bildung und Weiterbildung im 

Erziehungssystem: Lebenslauf und Humanontogenese als Medium und 
Form. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Lévinas Emmanuel (1998): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. 
Freiburg München (Alber)

Lewandowski, Sven (2004): Sexualität in den Zeiten funktionaler Differen-
zierung. Bielefeld (transcript).

Libet, Benjamin (2004): Haben wir einen freien Willen? In: Christian Geyer 
(Hrsg.), Hirnforschung und Willensfreiheit. Zur Deutung der neuesten 
Experimente. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 268-290.

Libet, Benjamin/Wright, Elwood W./Feinstein, Bertram/Pearl, Dennis (1979): 
Subjective referral of the timing for a conscious experience: A functional 
role for the somatosensory specific projection system in man. Brain 102, 
191-222.

Liebau, Eckard/Zirfas, Jörg (2006): Erklären und Verstehen. Zeitschrift für 
Erziehungswissenschaft, Beiheft 5-06, 231-244.

Lindemann, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen 
Konstruktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin. München (Wil-
helm Fink Verlag).

Lindemann, Gesa (2005): Beobachtung der Hirnforschung. Technical Uni-
versity Technology Studies Working Papers. TUTS-WP-5-2005. 

Lindemann, Gesa (2006): Die Du-Perspektive in der Hirnforschung. In: Jo 
Reichertz/Nadia Zaboura (Hrsg.), Akteur Gehirn – oder das vermeintli-
che Ende des handelnden Subjekts. Wiesbaden (VS-Verlag), S. 263-285.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

402

Luhmann, Niklas (1990): Der medizinische Code. In: N. Luhmann (Hrsg.), 
Soziologische Aufklärung, Konstruktivistische Perspektiven. Opladen 
(Westdeutscher Verlag), S. 183-195.

Luhmann, Niklas (1991): Das Kind als Medium der Erziehung. Zeitschrift 
für Pädagogik 37, 19-40.

Luhmann, Niklas (1993): Soziale Systeme. Grundriß einer allgemeinen Theo-
rie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1995a): Das Recht der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1995b): Die Autopoiesis des Bewußtseins. In: Niklas Luh-
mann (Hrsg.), Die Soziologie und der Mensch. Opladen (Westdeutscher 
Verlag), S. 55-112.

Luhmann, Niklas (1995c): Intersubjektivität oder Kommunikation: Unter-
schiedliche Ausgangspunkte soziologischer Theoriebildung. In: Niklas 
Luhmann (Hrsg.), Soziologische Aufklärung 6. Die Soziologie und der 
Mensch. Opladen. (Westdeutscher Verlag), S. 169-188.

Luhmann, Niklas (1995d): Liebe als Passion. Zur Codierung von Intimität. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1996a): Die Realität der Massenmedien. Opladen (West-
deutscher Verlag).

Luhmann, Niklas (1996b): Die Wirtschaft der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1997): Die Kontrolle der Intransparenz. In: Heinrich W. 
Ahlemeier/Roswita Königswieser (Hrsg.), Komplexität managen: Strate-
gien, Konzepte und Fallbeispiele. Wiesbaden (Gabler), S. 51-76.

Luhmann, Niklas (1998a): Die Gesellschaft der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1998b): Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1998c): Die Wissenschaft der Gesellschaft. Frankfurt/
Main (Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (1999): Ausdifferenzierung des Rechts. Beiträge zur 
Rechtssoziologie und Rechtstheorie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (2000a): Das Medium der Religion. Eine soziologische 
Betrachtung über Gott und die Seelen. Soziale Systeme 6, 39-51.

Luhmann, Niklas (2000b): Die Politik der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (2000c): Die Religion der Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (2000d): Vertrauen: Ein Mechanismus der Reduktion so-
zialer Komplexität. Stuttgart (Lucius & Lucius.).

Luhmann, Niklas (2002): Das Erziehungssystem der Gesellschaft. Frankfurt/
Main (Suhrkamp).

Luhmann, Niklas (2006): Einführung in die Systemtheorie. Heidelberg (Carl 
Auer).

Luhmann, Niklas (2008): Ideenevolution. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


403

Luhmann, Niklas/Schorr, Karl Eberhard (1988): Reflexionsprobleme im 
Erziehungssystem. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Lyotard, Jean-Francois (1999): Das postmoderne Wissen. Wien (Passagen).
Lévinas, Emmanuel (1998): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. 

Freiburg München (Alber).
Lück, E. Helmut/Miller, Rudolf (1999): Illustrierte Geschichte der Psycho-

logie. Weinheim (Belz).
Maasen, Sabine (1995): Who is Afraid of Metaphors? In: S.Maasen/E. 

Mendelson/P. Weingart (Hrsg.), Biology as Society, Society as Biology: 
Metaphors. Dordrecht Boston London (Kluwer Academic Publishers), 
S. 11-35.

Maasen, Sabine (1999): Wissenssoziologie. Bielefeld (Transcipt).
Maasen, Sabine (2006): Hirnforscher als Neurosoziologen? Eine Debatte 

zum freien Willen im Feuilleton. In: Jo Reichertz/Nadia Zaboura (Hrsg.), 
Akteur Gehirn – oder das vermeintliche Ende des handelnden Subjekts. 
Eine Kontroverse. Wiesbaden (VS-Verlag), S. 287-303.

Maasen, Sabine/Kaiser, Mario (2007): Vertrauen ist gut. Verantwortung 
ist besser. Die Herstellung von Verantwortlichkeit in der partizipativen 
Technikfolgeabschätzung. In: Christoph Rehmann-Sutter/Jacky Leach 
Scully/Rouven Porz/Markus Zimmermann-Aklin (Hrsg.), Gekauftes 
Wissen – Zur Rolle der Bioethik in Institutionen. Paderborn (mentis), 
S. 71-87.

Maasen, Sabine/Sutter, Barbara (Hrsg.) (2007): On Willing Selves. Neolibe-
ral Politics vis-a-vis the Neuroscientific Challange. New Yorck (Palgrave 
Macmillan).

Maasen, Sabine/Weingart, Peter (2005): What‘s New in Scientific Advice 
to Politics? In: Sabine Maasen/Peter Weingart (Hrsg.), Democratization 
of Expertise? Exploring Novel Forms of Scientific Advice in Political 
Decision-Making. Dordrecht (Springer), S. 1-19.

Mannheim, Karl (2003): Konservatismus (Fassung der Habilitationsschrift 
von 1925). Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Marcuse, Herbert (1965): Triebstruktur und Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Mattes, Peter/Schraube, Ernst (2004): „Die ›Oldstream‹-Psychologie wird 
verschwinden wie die Dinosaurier!“ Kenneth Gergen im Gespräch mit 
Peter Mattes und Ernst Schraube [38 Absätze]. Forum Qualitative So-
zialforschung. Verfügbar über: http://www.qualitative-research.net/fqs-
texte/3-04/04-3-27-d.htm [Datum des Zugriffs: 30.10.2008]. 

Maturana, Humberto R. (1985a): Erkennen: Die Organisation und Verkör-
perung von Wirklichkeit. Braunschweig Wiesbaden (Vieweg).

Maturana, Humberto R. (1994a): Was ist Erkennen? München Zürich (Pi-
per).

Maturana, Humberto R./Varela, Francisco J. (1987): Der Baum der Er-
kenntnis: Die biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens. Bern 
München (Bertelsmann).

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

404

Maturana, Humberto R./Verden-Zöller, Gerda (1994): Liebe und Spiel: Die 
vergessenen Grundlagen des Menschseins. Heidelberg (Aue).

Maturana, Humberto R. (1985b): Biologie der Kognition. In: Humberto R. 
Maturana (Hrsg.), Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von 
Wirklichkeit. Braunschweig (Vieweg), S. 32-80.

Maturana, Humberto R. (1994b): Neurophilosophie. In: J. Fedrowitz/D. 
Matejovski/G. Kaiser (Hrsg.), Neuroworld. Frankfurt/Main (Campus), 
S. 152-174.

Mayntz, Renate (2006): Einladung zum Schattenboxen. Die Soziologie und 
die moderne Biologie. MPIfG Discussion Paper 06/7, Köln (Max-Planck-
Institut für Gesellschaftsforschung).

Mayntz, Renate/Scharpf, Fritz W. (2005): Politische Steuerung Heute. 
MPIfG Working Paper 05/1 (Download 26.3.2008: http://www.mpifg.
de/pu/workpap/wp05-1/wp05-1.html) 5. 

McClure, Samuel/Li, Jian/Tomlin, Damon/Cypert, Kim S./Montague, Latané 
M./Montague, P. Read (2004): Neural Correlates of Behavioral Prefe-
rence for Culturally Familar Drinks. Neuron 44, 379-387.

Mead, George H. (1998): Geist, Identität und Gesellschaft. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Merkel, Reinhard (2007): Handlungsfreiheit, Willensfreiheit und straf-
rechtliche Schuld. In: Adrian Holderegger/Beat Sitter-Liver/W. Christian 
Hess/Günter Rager (Hrsg.), Hirnforschung und Menschenbild. Beiträ-
ge zur interdisziplinären Verständigung. Freiburg/Schweiz (Schwabe),  
S. 317-348.

Merkel, Reinhard/Boer, Gerard/Fegert, Jörg/Galert, Thorsten/Hartmann, 
Dirk/Nuttin, Bart/Rosahl, Steffen (2007): Interventing in the Brain. 
Changing Psyche and Society. Berlin (Springer).

Merleau-Ponty, Maurice (1974): Phänomenologie der Wahrnehmung. Berlin 
(Walter de Gruyter).

Merleau-Ponty, Maurice (2003): Das Primat der Wahrnehmung. Frankfurt/
Main (Suhrkamp).

Metzinger, Thomas (1998): Anthropologie und Kognitionswissenschaft. In: 
P. Gold/A. K. Engel (Hrsg.), Der Mensch in der Perspektive der Kogniti-
onswissenschaft. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 326-372.

Metzinger, Thomas (1999): Subjekt und Selbstmodell. Paderborn (Mentis).
Metzinger, Thomas (2004): Being No One. The Self-Model Theory of Sub-

jektivity. Cambridge, Massachusetts (MIT Press).
Metzinger, Thomas (Hrsg.) (2005): Bewußtsein. Beiträge aus der Gegen-

wartsphilosophie. Paderborn (mentis).
Meyer, Martin/Bauman, Simon/Wildgruber, Dirk/Alter, Kai (2007): How the 

brain laughs. Comparative evidence from behavioral, electrophysiologi-
cal and neuroimaging studies in human and monkey. Behavioural Brain 
Research 182, 245-260.

Mickan, Ingo (2006): Übergehen zum Anderen des Seins. Freiburg im 
Breisgau. Http://www.uni-koeln.de/phil-fak/fs-philo/projekt/Levinas.
pdf (Download 10.2.2006).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


405

Literatur

Minsky, Marvin (1990): Mentopolis. Stuttgart (Klett-Kotta).
Moga, Ioan (2006): Orthodoxe Theologie und anthropologische Herausfor-

derung der Neurowissenschaften. Hamburg (Dr. Kovačc).
Montague, Read P. (2007): Neuroeconomics: a view from neuroscience. 

Funktional Neurology 22, 219-234.
Monyer, Hannah/Rösler, Frank/Roth, Gerhard/Scheich, Henning/Singer, 

Wolf/Elger, Christian E./Friederici, Angela D./Koch, Christof/Luhmann, 
Heiko/Malsburg, Christoph von der/Menzel, Randolf (2004): Das Ma-
nifest. Elf führende Neurowissenschaftler über Gegenwart und Zukunft 
der Hirnforschung. Geist & Gehirn 6, 30-37.

Nagel, Thomas (1970): Armstrong on the Mind. Philosophical Review 79, 
394-403.

Nassehi, Armin (1993): Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer 
soziologischen Theorie der Zeit. Opladen (Westdeutscher Verlag).

Nassehi, Armin (2006a): Der Soziologische Diskurs der Moderne. Frankfurt/
Main (Suhrkamp).

Nassehi, Armin (2006b): Die Potenz der religiösen Rede. Wie die Gegenwart 
katholischer wird. Manuskript, München 1.12.2006. 

Nassehi, Armin (2008a): Phänomenologie und Systemtheorie. In: Jürgen 
Raab/Michaela Pfadenhauer/Peter Stegmeier/Jochen Dreher/Bernd 
Schnettler (Hrsg.), Phänomenologie und Soziologie. Positionen, Pro-
blemfelder, Analysen. Wiesbaden (VS-Verlag), S. 163-174.

Nassehi, Armin (2008b): Zwischen ketzerischem Atheismus und religiöser 
Indifferenz. Was will der „neue Atheismus“? Beitrag für „Zur Debatte“ 
der Katholischen Akademie in Bayern. München.

Neumann-Held, Eva/Röska-Hardy, Louise/Kettner, Matthias/Wingert, Lutz 
(2003): Die Vereinigungseuphorie der Hirnforscher. Acht Nachfragen. 
In: Jörn Rüsen (Hrsg.), Die Vereinigungseuphorie der Hirnforscher. 
In: J. Rüsen (Hrsg.), Jahrbuch des Kulturwissenschaftlichen Institutes 
2002/2003), Essen (transcript), S. 9-32.  

Newberg, Andrew/D’Aquili, Eugene/Rause, Vince (2004): Der gedachte 
Gott. Wie Glaube im Gehirn entsteht. München Zürich (Piper).

Nißlmüller, Thomas (2008): Homo audiens: der Hor-Akt des Glaubens und 
die akustische Rezeption im Predigtgeschehen. Göttingen (V & R Uni-
press).

Noe, Alva/Thompson, Evan (2004a): Are There Neural Correlates of Cons-
ciousness? Journal of Consciousness Studies 11, 3-28.

Noe, Alva/Thompson, Evan (2004b): Sorting Out the Neural Basis of Cons-
ciousness. Journal of Consciousness Studies 11, 87-98.

Nohl, Arnd-Michael/Bohnsack, Ralf (2001): Jugendkulturen und Aktionis-
mus – Eine rekonstruktive empirische Analyse am Beispiel des Break-
dance. S.  in. In: H. Merkens/J. Zinnecker (Hrsg.), Jahrbuch Jugendfor-
schung. Opladen (Leske und Budrich), S. 17-37.

Nohl, Arndt-Michael (2006): Bildung und Spontanität. Phasen biografischer 
Wandlungsprozesse in drei Lebensaltern – Empirische Rekonstruktionen 
und pragmatische Reflexionen. Opladen (Barbara Budrich).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

406

Noonan, Katherine M. (1987): Evolution: A Primer for Psychologists. In: 
C. Crawford/Smith. M./D. Krebs (Hrsg.), Sociobiology and Psychology: 
Ideas, Issues and Applications. New Jersey London (Hillsdale), S. 31-60.

O‘Donohue, William/Ferguson, Kyle E./Naugle, Amy E. (2003): The struc-
ture of the cognitive revolution. An examination from the philosophy 
of science. The Behavior Analyst 26, 85-110.

Oeser, Erhard (2002): Geschichte der Hirnforschung. Von der Antike bis zur 
Gegenwart. Darmstadt (Wissenschaftliche Buchgesellschaft).

Oevermann, Ulrich (1986): Kontroversen über sinnverstehende Soziologie. 
Einige wiederkehrende Probleme und Missverständnisse in der Rezeption 
der „objektiven Hermeneutik“. In: Aufenanger S./M. Lenssen (Hrsg.), 
Handlung und Sinnstruktur: Bedeutung und Anwendung der objektiven 
Hermeneutik. München (Kindt), S. 19-83.

Oevermann, Ulrich (1996): Theoretische Skizze einer revidierten Theorie 
professionalisierten Handelns. In: Arno Combe/Werner Helsper (Hrsg.), 
Pädagogische Professionalität. Untersuchungen zum Typus pädagogi-
schen Handelns. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 70-182.

Ophardt, Diemut/Thiel, Felicitas (2008): Klassenmanagement als Basisdi-
mension der Unterrichtsqualität. In: M. Schweer (Hrsg.), Lehrer-Schüler-
Interaktion. Wiesbaden (VS-Verlag), S. 259-284.

Ort, Nina (2007): Reflexionslogische Semiotik. Zu einer nicht-klassischen 
und reflexionslogisch erweiterten Semiotik im Ausgang von Gotthard 
Günther und Charles. S. Peirce. Göttingen (Velbrück).

Panksepp, Jaak (1998): Affektive Neuroscience. New York (Oxford Uni-
versity Press).

Panksepp, Jaak (2003): Feeling the pain of social loss. Science 302, 237-239.
Panksepp, Jaak (2007a): Neuroevolutionary sources of laughter and social 

joy: modeling primal human laughter in laboratory rats. Behavioural 
Brain Research 182, 231-244.

Panksepp, Jaak (2007b): Psychology. Beyond a joke: from animal laughter 
to human joy? Science 308, 62-63.

Panofsky, Erwin (2002): Sinn und Deutung in der bildenden Kunst. Köln 
(Dumont).

Papst Benedikt XVI. (2005): Predikt des Heiligen Vaters Benedikt XVI, Pe-
tersplatz Sonntag 24. April 2005. Vatican City.

Papst, Johannes Paul II. (1992): Ansprache von Johannes Paul II. an die 
Teilnehmer der Vollversammlung der Päpstlichen Akademie der Wis-
senschaften. Vatican City.

Papst, Johannes Paul II. (2003): Ansprache von Johannes Paul II. an die Teil-
nehmer eines Kongresses der Päpstlichen Akademie der Wissenschaften. 
Vatikan City. 

Parsons, Talcott (1951): The Social System. London (Routledge and Kegan).
Parsons, Talcott/Platt, Gerald M. (1990): Die amerikanische Universität. 

Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Pawlow, Iwan Petrowitsch (1927a): Conditioned reflexes: an investigation 

of the physiological activity of the cerebral cortex. London (Oxford 
University Press).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


407

Pawlow, Iwan Petrowitsch (1927b): Lectures on conditioned reflexes. New 
York (International).

Peirce, Charles. S. (1991): Schriften zum Pragmatismus und Pragmatizismus. 
Herausgegeben von Karl-Otto Apel. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Penrose, Roger (1998): Das Große, das Kleine und der menschliche Geist. 
Heidelberg (Spektrum Akademischer Verlag).

Persinger, Michael A. (1999): Neuropsychological Bases of God Beliefs. New 
York (Praeger).

Petitot, Jean/Varela, Francisco J./Pachoud, Bernard (1999): Naturalizing 
Phenomenology: Issues in Contemporary Phenomenology and Cognitive 
Science. Standford (Stanford University Press).

Pflüger, Hans-Joachim (2006): Von den Neurowissenschaften erziehen ler-
nen? Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, Beiheft 5-06, 43-49.

Piaget, Jean (1985): Weisheit und Illusion der Psychologie. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Piaget, Jean (1992): Einführung in die genetische Erkenntnistheorie. Frank-
furt/Main (Suhrkamp).

Pias, Claus (Hrsg.) (2003/2004): Cybernetics/Kybernetik: The Macy-Confe-
rences 1946-1953. Band 1: Protokolle; Band 2: Essays und Dokumente. 
Zürich Berlin (Diaphanes).

Pillmann, Frank (2001): Sozialer Rang und Depression – ein Beispiel „evo-
lutionärer Psychopathologie“. Fortschritte der Neurologie - Psychiatrie. 
69, 268-277.

Popper, Karl R. (1994): Ausgangspunkte. Meine intellektuelle Entwicklung. 
Hamburg (Hoffmann und Campe).

Popper, Karl/Eccles, John C. (1991): Das Ich und sein Gehirn. München 
Zürich (Piper).

Popper, Karl R. (1972): Die Logik der Sozialwissenschaften. In: T. W. Ador-
no (Hrsg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Darmstadt 
(Luchterhand), S. 103-124.

Popper, Karl R. (1993): Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf. 
Hamburg (Hoffman und Campe).

Popper, Karl R. (2007): Logik der Forschung. Tübingen (Akademie Verlag).
Pospeschill, Markus (2004): Konnektionismus und Kognition. Eine Einfüh-

rung. Stuttgart (Kohlhammer).
Priddat, Birger P. (1995): Die andere Ökonomie: Eine neue Einschätzung von 

Gustav Schmollers Versuch einer ›ethisch-historischen‹ Nationalökono-
mie im 19.ten Jahrhundert. Marburg (Metropolis-Verlag).

Priddat, Birger P. (2002): Theoriegeschichte der Wirtschaft. München 
(W.Fink (UTB)).

Priddat, Birger P. (2007): The affektive turn in economics: Neuroecono-
mics. In: Birger P. Priddat (Hrsg.), Neuroökonomomie. Neue Theorien 
zu Konsum, Marketing und emotionalem Verhalten in der Ökonomie. 
Marburg (Metropolis-Verlag), S. 213-224.

Priddat, Birger P./Kabalak, Alihan (2008): Wozu Neuroökonomie? Wirt-
schaftsdienst 2 (2008), 138-144.

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


408

Prigogine, Ilya (1979): Vom Sein zum Werden. München Zürich (Piper).
Prigogine, Ilya/Strengers, Isabelle (1990): Dialog mit der Natur. München 

Zürich (Piper).
Prinz, Wolfgang (2004): Neue Ideen tun Not. Um Phänomene wie Bewusst-

sein und Subjektivität zu erklären, brauen wir eine neue Rahmentheorie, 
die kulturelle und soziale Einflüsse berücksichtigt. Gehirn und Geist 6, 
35-37.

Prinz, Wolfgang (2006): Willensfreiheit als soziale Institution. In: Thomas 
Hillenkamp (Hrsg.), Neue Hirnforschung – Neues Strafrecht. Tagungs-
band der 15. Max-Alsberg-Tagung am 28.10.2005. Baden Baden (No-
mos), S. 51-62.

Provine, Robert R. (1992): Contagious laughter: Laughter is a sufficient sti-
mulus for laughs and smiles. Bulletin of the Psychosomic Society 30, 1-4.

Provine, Robert R. (2000): Laughter: A Scientific Investigation. New York 
(Penguin Books).

Putnam, Hilary (1991): Realismus. In: H. J. Sandkühler/D. Pätzold (Hrsg.), 
Die Wirklichkeit der Wissenschaft: Probleme des Realismus. Hamburg 
(Meiner), S. 65-86.

Pöppel, Ernst (1985): Grenzen des Bewußtseins: Über Wirklichkeit und Welt-
erfahrung. Stuttgart (DVA).

Pöppel, Ernst (1993): Das Drei-Sekunden Bewußtsein. Psychologie Heute 
1993, 58-63.

Racine, Eric/Bar-Ilan, Ofek/Illes, Judy (2006): Brain imaging - A decade of 
coverage in the print media. Science Communication 28, 122-143.

Raleigh, Michael H./McGuire, Michael T./Brammer, Gary L./Yuwiler, Arthur 
(1983): Social and Environmental-Influences on Blood Serotonin Con-
centrations in Monkeys. Archives of General Psychiatrie 41, 405-410.

Ramachandran, Vilayanur (2005): Eine kurze Reise durch Geist und Gehirn. 
Reinbek (Rowohlt).

Rau, Johannes (1994): Nachdenken über den Fortschritt. In: J. Fedrowitz/D. 
Matejovski/G. Kaiser (Hrsg.), Neuroworlds. Gehirn – Geist – Kultur. 
Frankfurt/New York (Campus), S. 10-22.

Reckwitz, Andreas (2003): Grundelemente einer Theorie sozialer Prakti-
ken: Eine sozialtheoretische Perspektive. Zeitschrift für Soziologie 32, 
282-301.

Reckwitz, Andreas (2004): Die Logik der Grenzerhaltung und die Logik 
der Grenzüberschreitung. Niklas Luhmann und die Kulturtheorien. In: 
Günter Burkart/Gunter Runkel (Hrsg.), Luhmann und die Kulturtheorie. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 213-240.

Rehberg, Karl-Siegberg (2006): Soziologie als „Wirklichkeitswissenschaft“ 
jenseits von Naturalismus und Virtualitätseuphorie. Eröffnungsvortrag 
des 33. Kongresses der Deutschen Gesellschaft für Soziologie in Kassel. 
http://www.dgs2006.de/wp-content/uploads/2006/10/dgs2006_eroeff-
nungsvortrag_karl-siegbert%20rehberg.doc (Download 11.9.2009).  

Reichertz, Jo/Zaboura, Nadia (2006): Akteur Gehirn – oder das vermeint-
liche Ende des handelnden Subjekts. Eine Kontroverse. Wiesbaden (VS-
Verlag).

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


409

Rheinberger, Hans-Jörg (2006): Experimentalsysteme und epistemische Din-
ge. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Ritter, Helge/Martinetz, Thomas/Schulten, Klaus (1994): Neuronale Netze. 
Eine Einführung in die Neuroinformatik selbstorganisierender Netzwer-
ke. Bonn, München u. a. (Addison-Wesley).

Rizzolatti, Giacomo/Fogassi, Leonardo/Gallese, Vittorio (2006): Mirrows 
in the Mind. Scientific American 295, 54-61.

Rizzolatti, Giacomo/Sinigaglia, Corrado (2008): Empathie und Spiegel-
neuronen. Die biologische Basis des Mitgefühls. Suhrkamp (Frankfurt/
Main).

Robinson, Michael (1979): Classroom Control: Some Cybernetic Comments 
on the Possible and the Impossible. Instructional Science 8, 369-392.

Rodriguez, E./George, N./Lachaux, J.P./Martinerie, J./Renault, B./Varela, F.J. 
(1999): Perception‘s shadow: long-distance synchronization of human 
brain activity. Nature 397, 430-433.

Rorty, Richard (1987 [1979]): Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philo-
sophie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Rorty, Richard (2007): Philosophie als Kulturpolitik. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Rose, Nikolas (2003): Neurochemical Selves. Society 41, 46-59.
Roth, Gerhard (1997): Das Gehirn und seine Wirklichkeit. Kognitive Neu-

robiologie und ihre philosophischen Konsequenzen. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Roth, Gerhard (2003): Fühlen, Denken, Handeln. Wie das Gehirn unser 
Verhalten steuert. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Roth, Gerhard (2004): Worüber dürfen Hirnforscher reden – und in welcher 
Weise? In: Christian Geyer (Hrsg.), Hirnforschung und Willensfreiheit. 
Zur Deutung der neuesten Experimente. Franfurt/Main (Suhrkamp), S. 
218-222.

Rusch, Gebhard/Schmidt Siegfried J. (Hrsg.)(1994): Piaget und der Radikale 
Konstruktivismus. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Rust, Holger (2007): Homo neurooeconomicus. Wie der wirtschaftswissen-
schaftliche Versuch, die ökonomische Handlungslogik des Individuums 
durch neuronale Prozesse zu erklären, zwangsläufig zur Soziologie zu-
rückführt. Soziologie: Forum der Deutschen Gesellschaft für Soziologie 
36, 264-279.

Rustemeyer, Dirk (2006): Oszillationen. Kultursemiotische Perspektiven. 
Würzburg (Könighausen & Neumann).

Rustemeyer, Dirk (2009): Diagramme. Dissonante Resonanzen: Kunstse-
miotik als Kulturtheorie. Weilerswist (Velbrück).

Rössler, Otto E. (1992): Endophysik. Die Welt des inneren Beobachters. 
Berlin (Merve).

Saage, Richard (2007): Wissenschaftlich-technische und normative Grundla-
gen des Neuen Menschen. Zeitschrift für Politik: Organ der Hochschule 
für Politik Münschen 54, 123-140.

Saxe, Rebecca (2005): Against simulation: the argument from error. Trends 
in Cognitive Science 9, 174-179.

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

410

Schnabel, Ulrich (2003): Der Markt der Neuronen. Hirnforscher werden zu 
Werbefachleuten. Sie wollen enthüllen, was Käufer zum Konsum treibt. 
DIE ZEIT, 14.11.2003.

Schnell, Alexander (2002): Das Problem der Zeit bei Husserl. Eine Untersu-
chung über die husserlschen Zeitdiagramme. Husserl Studies 18, 89-122.

Schrödinger, Erwin (1991): Das arithmetrische Paradoxon: Die Einheit des 
Bewußtseins. In: H.-P. Dürr (Hrsg.), Physik und Transzendenz. Bern 
München Wien (Scherz), S. 159-197.

Schubert, Cornelius/Vogd, Werner (2008): Die Organisationsform der Kran-
kenbehandlung. Von der privatärztlichen Konsultation zur vernetzten 
Behandlungstrajektorie. In: Volker E. Amelung/Jörg Sydow/Arnold 
Windeler (Hrsg.), Vernetzung im Gesundheitswesen – Wettbewerb und 
Kooperation. Stuttgart (Kohlhammer), S. 25-49.

Schwandt, Thomas A. (2005): The Centrality of Practice to Evaluation. 
American Journal of Evaluation 26, 95-105.

Schönwälder, Tatjana/Wille, Katrin/Hölscher, Thomas (2004): George Spen-
cer Brown: eine Einführung in die „Laws of form“. Wiesbaden (VS-
Verlag).

Schütz, Alfred (1981): Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt. Eine Einlei-
tung in der verstehende Soziologie. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Schütz, Alfred/Luckmann, Thomas (2003): Strukturen der Lebenswelt. Kon-
stanz (UVK).

Schütz, Alfred/Parsons, Talcott (1977): Zur Theorie sozialen Handelns. Ein 
Briefwechsel. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Segal, Lynn (1988): Das 18. Kamel oder die Welt als Erfindung: zum Kon-
struktivismus Heinz von Foersters. München (Piper).

Serres, M. (1987): Der Parasit. Frankfurt am Main (Suhrkamp).
Seymour, Ben/Daw, Nathaniel/Dayan, Peter/Singer, Tania/Dolan, J. Ray-

mond (2007a): Differential Encoding of Losses and Gains in the Human 
Striatum. The Journal of Neuroscience 27, 4826-5831.

Seymour, Ben/Singer, Tania/Dolan, J. Raymond (2007b): The neurobiology 
of punishment. Nature Reviews - Neuroscience 8, 300-312.

Simmel, George (1992): Soziologie. Untersuchungen über die Formen der 
Vergesellschaftung. Gesamtausgabe Band 11. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Simon, H. (1959): Theories of decision making in economics and behaviou-
ral science. American Economic Review 49, 253-283.

Singer, Tania (2006): The neuronal basis and ontogeny of empathy and 
mind reading: Review of literature and implications for furture research. 
Neuroscience and Biobehavioral Reviews? 1-8.

Singer, Tania/Fehr, Ernst (2005): The Neuroeconomics of Mind Reading and 
Empathy. AEA Papers and Proceedings 95, 340-345.

Singer, Tania/Kiebel, Stefan J./Winston, Joel S./Dolan, J. Raymond/Frith, 
Chris D. (2004a): Brain Responses to the Acquired Moral Status of 
Faces. 41, 653-662.

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


411

Literatur

Singer, Tania/Seymour, Ben/O‘Dohery, John/Kaube, Holger/Raymond, J. 
Dolan/Frith, Chris D. (2004b): Empathy for Pain Involves the Affective 
but not the Sensory Components of Pain. Science 303, 1157-1162.

Singer, Tania/Seymour, Ben/O‘Dohery, John/Stephan, Klaas E./Dolan, J. Ray-
mond/Frith, Chris D. (2006): Emphatic neural responses are modulated 
by the perceived fairness of others. Nature 439, 466-469.

Singer, Wolf (1992): Hirnentwicklung und Umwelt. Spektrum der Wissen-
schaft Sonderausgabe Gehirn und Kognition,  50-65.

Singer, Wolf (2002): Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Hirnforschung. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Singer, Wolf (2003): Das Ende des freien Willens. Interview von Inge Hoefer 
und Christian Pöppe mit Wolf Singer. Spektrum der Wissenschaft. In: 
Wolf Singer (Hrsg.), Ein neues Menschenbild? Gespräche über Hirnfor-
schung. Frankfurt/Main (Suhrkamp), S. 24-34.

Snyder, Allan W. (2001): Paradox of the savant mind. Nature 413, 251-252.
Solms, Mark/Turnbull, Oliver (2007): Das Gehirn und die innere Welt. Neu-

rowissenschaft und Psychoanalyse. Düsseldorf (Padmos Verlag).
Spencer Brown, George (1972): Laws of form. New York (Julian).
Spilgies, Gunnar (2005): Die Kritik der Hirnforschung an der Willensfrei-

heit als Chance für eine Neudiskussion im Strafrecht. hrr-strafrecht.de. 
Online-Zeitschrift HRRS & Rechtsprechungsdatenbank 2, 43-52.

Spitzer, Manfred (2000): Geist im Netz. Modelle für Lernen, Denken und 
Handeln. Heidelberg u. a. (Springer Verlag).

Spitzer, Manfred (2002): Lernen. Gehirnforschung und die Schule des Le-
bens. Heidelberg Berlin (Spektrum - Akademischer Verlag).

Stangl, Werner (1989): Das neue Paradigma der Psychologie: Die Psycho-
logie im Diskurs des Radikalen Konstruktivismus. Braunschweig, Wies-
baden (Vieweg).

Staubmann, Helmut (1995): Die Kommunikation von Gefühlen. Ein Beitrag 
zur Soziologie der Ästhetik auf Grundlage von Talcott Parsons‘ allgemei-
ner Theorie des Handelns. Berlin (Duncker).

Staubmann, Helmut (2004): Der affektive Aufbau der sozialen Welt. Soziale 
Systeme 10, 140-158.

Stehr, Nico (2007): Die Moralisierung der Märkte. Eine Gesellschaftstheorie. 
Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Stern, Elsbeth (2005a): Kognitive Entwicklungspsychologie des mathemati-
schen Denkens. In: M. van Aster/J. H Lorenz (Hrsg.), Rechenstörungen 
bei Kindern: Neurowissenschaft, Psychologie, Pädagogik. Göttingen 
(Vandenhoeck & Ruprecht), S. 137-149.

Stern, Elsbeth (2005b): Pedagogy meets Neuroscience. Science 319, 745.
Stern, Elsbeth (2005c): Wie viel Hirn braucht die Schule? Chancen und 

Grenzen einer neurophysiologischen Lehr-Lern-Forschung. Zeitschrift 
für Pädagogik 50, 34-39.

Süß, Sonja (1999): Politisch mißbraucht? Psychiatrie und Staatssicherheit 
in der DDR. Berlin (Links).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

412

Terzioglu, Peri (2005): Die gelungene Arzt-Patient-Kooperation in der psych-
iatrischen Praxis. Bonn (Psychiatrie Verlag).

The Pontificial Academy of Sciences (2003): The Cultural Values of Science. 
Plenary Sessions 8-11 November 2002. Vatikan City.

Thompson, Evan (2005): Sensorimotor subjectivity and the enactive ap-
proach to experience. Phenomology and the Cognitice Sciences 4, 407-
421. 

Todesco, Rolf (2007): How G. Bateson informs dogs. Kybernetes 36, 1089-
1097.

Tomasello, Michael (2006): Die kulturelle Entwicklung des menschlichen 
Denkens. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Tugendhat, Ernst (2006): Egozentrik und Mystik. Eine anthropologische 
Studie. München (Beck).

Tugendhat, Ernst (2007): Anthropologie statt Metaphysik. München (Beck).
Tönnies, Ferdinant (1935): Gemeinschaft und Gesellschaft: Grundbegriffe 

der reinen Soziologie. Leipzig (Buske).
Varela, Francisco J. (1979): The Extended Calculus of Indications interpre-

ted as a three-valued logic. Notre Dame Journal of Formal Logic 20, 
141-146.

Varela, Francisco J. (1999): The Specious Present: A Neurophenomenolo-
gy of Time Consciousness. In: Jean Petitot/Francisco J. Varela/Bernard  
Pachoud (Hrsg.), Naturalizing Phenomenology: Issues in Contemporary 
Phenomenology and Cognitive Science. Stanford, CA (Stanford Univer-
sity Press), S. 266-314.

Varela, Francisco J./Thompson, Evan/Rosch, Eleanor (1992a & b): Der 
Mittlere Weg der Erkenntnis: Die Beziehung von Ich und Welt in der Ko-
gnitionswissenschaft – Der Brückenschlag zwischen Wissenschaftlicher 
Literatur und menschlicher Erfahrung. Bern München Wien (Scherz).

Vatikan (1999): Schlussbericht eines Kongresses im Vatikan zum Thema: 
„Familie und Integration Behinderter im Kindes- und Jugendalter.“ Va-
tikan City.

Vattimo, Gianni (1990): Das Ende der Moderne. Stuttgart (Reclam).
Vester, Frederic (1984): Neuland des Denkens. Vom technokratischen zum 

kybernetischen Zeitalter. München (Deutscher Taschenbuch Verlag).
Vester, Heinz-Günther (1991): Emotion, Gesellschaft und Kultur: Grundzüge 

einer soziologischen Theorie der Emotionen. Opladen (Westdeutscher 
Verlag).

Viding, Essi (2004): On the Nature and Nurture of Antisocial Behavior and 
Violance. Annals New York Academy of Sciences 1036, 267-277.

Viding, Essi/Blair, R.J.R./Moffitt, Terrie E./Plomin, Robert (2005): Evidence 
for substantial genetic risk for psychopathy in 7-year-olds. Journal of 
Child Psychology and Psychiatry 46, 592-597.

Vogd, Werner (1996): Radikaler Konstruktivismus und Theravada-Buddhis-
mus: Ein systematischer Vergleich in Erkenntnistheorie und Ethik. Ulm 
(Ulmer Kulturanthropologische Schriften).

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


413

Vogd, Werner (1998): Befreiung der Persönlichkeit ohne Persönlichkeit. Ent-
wicklungstadien auf dem Befreiungsweg des Theravada-Buddhismus. 
Ethnopsychologische Mitteilungen 7, 99-117.

Vogd, Werner (2001a): Kohärenzen des Vertrauens in der Psychiatrie. Wa-
rum psychiatrische Therapie auch in Zukunft ein Wagnis bleiben muss. 
Wege zum Menschen 53, 2-18.

Vogd, Werner (2001b): Selbstmord im Krankenhaus. Therapie unter Risiko 
in nicht-psychiatrischen klinischen Einrichtungen im Spannungsfeld von 
Psychiatrieeinweisung und psychotherapeutischer Allianz. Psychomed 
13, 157-163.

Vogd, Werner (2001c): Soziobiologie als moralische oder religiöse Kommu-
nikation? Überlegungen zu biologischen Selbstbeschreibungen unserer 
Gesellschaft. Zeitschrift für Religionswissenschaft 9, 3-39.

Vogd, Werner (2002): Professionalisierungsschub oder Auflösung ärztlicher 
Autonomie. Die Bedeutung von Evidence Based Medicine und der neuen 
funktionalen Eliten in der Medizin aus system- und interaktionstheore-
tischer Perspektive. Zeitschrift für Soziologie 31, 294-315.

Vogd, Werner (2004): Ärztliche Entscheidungsprozesse des Krankenhauses 
im Spannungsfeld von System- und Zweckrationalität: Eine qualitativ 
rekonstruktive Studie. Berlin (VWF).

Vogd, Werner (2005): Systemtheorie und rekonstruktive Sozialforschung. 
Eine empirische Versöhnung unterschiedlicher theoretischer Perspekti-
ven. Leverkusen (Verlag Barbara Budrich).

Vogd, Werner (2006): Wer entscheidet, wer entscheidet? Fragen zur Theorie 
und Empirie zugerechneter Intentionalität. In: Jo Reichertz/Nadia Za-
boura (Hrsg.), Akteur Gehirn – oder das vermeintliche Ende des han-
delnden Subjekts. Eine Kontroverse. Wiesbaden (VS-Verlag), S. 137-155.

Voland, Eckard (2006): Lernen - Die Grundlegung der Pädagogik in evo-
lutionärer Charakterisierung. Zeitschrift für Erziehungswissenschaft, 
Beiheft 5-06, 103-115.

Vollmann, J./Winau, R. (1996): History of informed medical consent. Lancet 
347, 410.

von Galen, Margarete (2006): Grußwort. In: Thomas Hillenkamp (Hrsg.), 
Neue Hirnforschung – Neues Strafrecht. Tagungsband der 15. Max-
Alsberg-Tagung am 28.10.2005. Baden Baden (Nomos), S. 5-7.

Voß, Günter G./Pongratz, Hans J. (1998): Der Arbeitskraftunternehmer. 
Eine neue Grundform der Ware Arbeitskraft? Kölner Zeitschrift für So-
ziologie und Sozialpsychologie 50, 131-151.

Watzlawick, Paul (1978): Wie wirklich ist die Wirklichkeit? Wahn, Täu-
schung und Verstehen. München Zürich (Piper).

Watzlawick, Paul (1991): Anleitung zum Unglücklichsein. München (Piper).
Weber, Max (2007): Wirtschaft und Gesellschaft. Frankfurt/Main (Zwei-

tausendeins).
Weick, Karl E. (1995): Sensemaking in Organizations. Thousand Oaks 

(Sage).

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Literatur

414

Weick, Karl E. (1998): Der Prozeß des Organisierens. Frankfurt/Main (Suhr-
kamp).

Weingart, Peter (2001): Die Stunde der Wahrheit. Zum Verhältnis von Wis-
senschaft zur Politik, Wirtschafft und Medien in der Wissensgesellschaft. 
Weilerswist (Velbrück).

Weizsäcker, Carl Friedrich von (1971): Die Einheit der Natur. Studien. Mün-
chen (Hanser).

Weizsäcker, Carl Friedrich von (1992): Zeit und Wissen. München (Hanser).
Wenzel, Uwe Justus (2004): Ein Manifest der neurobiologischen Partei. Neue 

Zürcher Zeitung.
White, Harrison C. (1992): Identity and control. A structural theory of social 

action. Princeton NJ (Princeton University Press).
Whorf, Benjamin Lee (1963): Sprache, Denken, Wirklichkeit. Reinbek (Ro-

wohlt).
Willems, Herbert (1997): Rahmen und Habitus. Zum theoretischen und 

methodologischen Ansatz Erving Goffmans: Vergleiche, Anschlüsse und 
Anwendungen. Frankfurt/Main (Suhrkamp).

Willke, Helmut (1992): Ironie des Staates. Frankfurt/Main (Suhrkamp).
Willke, Helmut (1997): Supervision des Staates. Frankfurt/Main.
Wilson, O. Edgar (1998): Consilience. The unity of knowledge. London 

(Little, Brown and Company.).
Wischmeyer, Thomas (2006): Strafrechtliche Sanktionen und ihre Reform in 

England und Wales. Zeitschrift für die gesamte Strafrechtswissenschaft. 
118, 773-798.

Wittgenstein, Ludwig (1989): Vorlesungen 1930-1935. Frankfurt/Main 
(Suhrkamp).

Wittgenstein, Ludwig (1990): Tractatus logico philosophicus; Philosophische 
Untersuchungen. Leipzig (Reclam).

Wuketis, Franz M. (1992): Evolution durch Zufall. Universitas 12, 1145-
1163.

Wulf, Christoph (2005): Zur Genese des Sozialen: Mimesis, Performativität, 
Ritual. Bielefeld (Transcript).

Wundt, Wilhelm (1874): Grundzüge der physiologischen Psychologie. Leip-
zig (Engelmann).

Wundt, Wilhelm (1912): Elemente der Völkerpsychologie. Grundlinien ei-
ner psychologischen Entwicklungsgeschichte der Menschheit. Leipzig 
(Alfred Kröner).

Wundt, Wilhelm (1920): Erlebtes und Erkanntes. Stuttgart (Alfred Kröner).
Zeilinger, Anton (2005): Einsteins Schleier. Die neue Welt der Quantenphy-

sik. München (Goldmann).
Zeki, Semir/Goodenough, Oliver (2006): Law and the brain. Oxford/New 

York (Oxford Univ. Press). 

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


415

Aebi, E.  70, 306
Agamben, G.  74
Ashby, R.  240

Baars, B.  202
Baecker, D.  17, 23, 

28, 42, 47, 84f., 
118, 135, 157, 
231, 317, 323, 
327, 337f., 371f., 
321

Bandura, A.  196
Barbalet, J.M.  286
Barthes, R.  179
Bateson, G.  41, 99, 

146f., 171, 188, 
208f.

Bauman, Z.  85
Bayram, N.  287
Bechterew, W.M.  186
Beck, A.T.  196
Becker, G.S.  163
Becker, N.  93
Beck, F.  147
Bénilde, M.  120
Berger, P. 15, 312f., 

341, 365
Bieri, P.  251
Bleuler, E.  78
Blume, M.  145
Bock, T.  82
Boetticher, A.  74f., 

114
Bohm, D.  134
Bohnsack, R.  318, 

331
Borck, C.  160
Bourdieu, P.  93, 150, 

286, 317ff., 330ff., 
335, 343, 367, 369

Brandom, R.  11, 333, 
364 

Brentano, F.  346
Broca, P.  116
Bruder, K.-J.  194, 

197f.
Bruder, K.J.  196
Brumlik, M.  91
Bühl, W.  32
Bung, J.  64, 67
Burgess, A.  72
Burkhardt, B.  65f.
Bush, G.H.W.  112

Capra, F.  132, 148
Catenhusen, W.-M.  

110
Chomsky, N.  200f., 

288, 384
Churchland, P.  148
Ciompi, L.  70, 110, 

297, 302f., 305ff., 
327f.

Clement, W.  112
Conze, E.  126
Cosmelli, D.  214, 357
Coy, W.  , 122
Crick, F.  159

Damasio, A.R.  214f., 
296, 298, 302, 
328, 331, 358

Danner, M.  71
Dapretto, M.  288
Darwin, C.  224
Dawkins, R.  133f.
Dennett, D.C.  220, 

333, 364
Denzin, N.K.  335
Derrida, J.  350

Descartes, R.  131, 
168, 174, 184

Diaz-Bone, R.  190f.
Diedrich, D.  180
Dilthey, W.  89, 186
Dios Vial Correa  140
Dölling, D.  66, 68
Dörner, K.  76, 110
Drewermann, E.  150
Dünkel, F.  69
Durkheim, E.  185f., 

338
Dürr, H.-P.  359

Eccles, J.C.  10, 96, 
110, 147, 155, 
181, 240, 352

Edelman, G.M.  26, 
199, 213, 217ff., 
229, 258, 276ff., 
291

Eisenberger, N.  299
Emrich, M.H.  110, 

204, 295, 302
Esser, H.  250
Ewald, G.  148

Fehr, E.  , 122
Fischer, J.  234
Flam, H.  286
Fleck, L.  15, 252
Foerster, H.v.  12, 40, 

44, 178, 208
Foucault, M.  75, 177, 

189, 233, 343
Freeman, A.  196
Freud, S.  226, 285, 

330
Fromm, E.  137

Personenregister

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


416

Personenregister

Fuchs, P.  12, 86f, 
328f. 

Fuchs, T.  81, 294
Fukuyama, F.  115, 

235
Füllsack, M.  107
Furger, H.  110
Fuster, J.  280

Galen, M.v.  62f.
Galilei, G.  130, 173
Galison, P.  , 113
Gallese, V.  289, 294
Garfinkel, H.  50, 332
Garland, B.  57
Gazzaniga, M.S.  

360f.
Gazzola, V.  292
Geertz, C.  135
Gehlen, A.  386
Gehring, P.  115
Gelder, T.v.  356
Gergen, K.  30, 198
Gerhards, J.  286
Geyer, C.  233
Gödel, K.  155
Goodman, N.  153
Gordon, N.  300
Grathoff, R.  313, 374
Greshof, R.  378
Gribbin, J.  148, 16
Grothe, B.  70
Gruber, M.-C.  57
Grüny, C.  341
Grush, R.  148
Guba, E.G.  335
Gunji, Y.-P.  242
Günther, G.  32, 34, 

36, 39, 41, 45, 50, 
96, 156, 189

Günther, K.  115

Habermas, J.  334, 
338

Hagner, M.  104, 116, 
126, 159, 160, 
161, 240ff., 112f.

Hameroff, S.  147, 
242

Hebb, D.O.  206, 212, 
291f., 302

Hegel, G.W.F.  37
Hein, A.  214, 291
Heintz, B.  156
Held, R.  214, 291
Hermann, F.  246
Herrmann, S.  334
Hess, V.  77
Hillenkamp, T.  66
Hitzler, R.  246
Hofstadler, D.R.  155
Hölscher, H.  169
Honnefelder, L.  110
Horgan, J.  21
Hrachovec, H.  23
Hübner, D.  235
Huchler, A.  124, 125
Husserl, E.  176, 

185f., 312, 344ff., 
352

Hutchins, E.  343
Huxley, A.  102

Iacoboni, M.  288

Jackendoff, R.  205
Jacob, P.  289
Jakobs, G.  64
James, W.  170, 190, 

192f.
Jantsch, E.  243
Japp, K.P.  137
Jeanerod, M.  289
Jescheck, H.-H.  68
Johnson, S.  301
Jüttemann, G.  185

Kabalak, A.  121, 
123, 125

Kaehr, R.  34, 53
Kaiser, M.  115
Kandel, E.  226, 228, 

255
Kant, I.  174ff., 184

Karle, I.  137
Kastl, J.M.  13
Keller, R.  314
Kenning, P.  122
Keysers, C.  286, 292, 

294, 336
Kiesow, R.M.  73
Kirkham, R.  24, 191
Klagenfurt, K.  34, 52
Klippert, H.  86
Knoblauch, H.  136, 

342
Knorr-Cetina, K.  15
Kohler, E.  294
Kraft, U.  139
Krämer, S.  215, 334
Krauth, S.  114f.
Kressing, F.  135
Kröber, H.-L.  71
Kuch, H.  334
Kuhn, T.  202, 252

Laitmann, M.  132
Lakoff, G.  23, 208, 

290, 384
Laszlo, E.  189
Latour, B. 15, 102, 

177, 252f., 343f., 
377

Laucken, U.  180ff.
LeBon, G.  309
LeDoux, J.  304
Lem, S.  102
Lenzen, D.  84
Lévinas, E.  137, 358, 

365, 369
Lewandowski, S.  383
Libet, B.  10,  96, 155, 

242, 353, 363
Liebau, E.  89
Lincoln, Y.S.  335
Lindemann, G.  78, 

158, 235, 255
Linke, D.  110
Luckmann, T.  15, 

286, 312f., 329f., 
341, 365

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Personenregister

417

Luhmann, N.  13, 
24, 28, 34, 38, 48, 
53, 54ff., 69, 83, 
84, 94ff., 99, 117, 
127ff., 138, 150, 
151ff., 160, 176, 
180, 229, 286, 
321ff., 330, 335ff., 
343, 

Lyotard, J.-F.  30, 382

Maasen, S.  102, 104, 
115, 197, 236, 250

Mainzer, K.  110
Malinowski, B.  185
Mannheim, K.  8, 

286, 317, 330
Marx, K.  118
Mattes, P.  198
Maturana, H.R.  

155f., 187, 215, 
228f., 292, 361, 
362, 369

Mayntz, R.  106, 202, 
233f., 333

McClure, S.  123
McCulloch, W.  240
Mead, G.H.  185, 

187f., 224, 287
Merkel, R.  67, 236
Merleau-Ponty, M.  

217, 281, 344
Metzinger, T.  29, 155, 

207f., 211, 216, 
230, 233, 258f., 
342, 353f., 362

Meyer, M.  301
Mickan, I.  365
Minsky, M.  200, 203, 

205
Moga, I.  145
Montague, R.  124
Monyer, H.  81, 100f., 

160, 256, 378
Morgenstern, C.  69

Nagel, T.  220

Nassehi, A.  18, 131, 
136, 173, 312, 
338, 345, 366f.

Neumann-Held, E.  
31, 101

Newberg, A.  145f.
Newell, A.  200
Nißlmüller, T.  149
Noe, A.  97, 357
Nohl, A.-M.  86, 331
Noonan, K.  368

O’Donohue, W.  203
Oeser, E.  184
Oevermann, U.  72
Ophardt, D.  92
Ort, N.  36, 38, 44f., 

189

Panksepp, J.  286, 
299ff., 359

Panofsky, E.  318
Pantle, N.  68
Papst Benedikt XVI.  

138
Papst Johannes Paul 

II.  130, 133, 138, 
141

Parsons, T.  85, 286, 
315f., 331, 333, 
343, 371

Pawlow, I.P.  186, 194
Peirce, C.S.  170
Penrose, R.  147, 242
Persinger, M.  139
Petitot, J.  82, 217, 

224, 344
Pfüger, H.J.  93
Piaget, J.  42, 197
Pias, C.  200
Pillmann, F.  299
Planck, M.  9, 96, 166
Plassman, P.  122
Platt, G.  371
Plessner, H.  188
Pongratz, H.  85
Pöppel, E.  207, 212, 

352
Popper, K.R.  96, 

151ff., 180, 202, 
240, 381

Pospeschill, M.  211
Priddat, B.  119, 

121f., 125
Prigogine, I.  16 , 

153f., 156, 211, 
243, 304

Prinz, W.  60f., 256
Provine, R.R.  302
Putnam, H.  8, 153, 

180

Racine, E.  248
Raleigh, M.  299
Ramachandran, V.  

219, 222, 286, 
295f., 342, 353, 
367

Rau, J.  110, 113ff.
Reckwitz, A.  343, 

384
Rehberg, K.-S.  234
Reichertz, J.  235, 342
Rheinberger, H.-J.  15, 

153, 253f.
Ritter, H.  206
Rizzolatti, G.  215, 

293f.
Robinson, M.  86
Rodriguez, E.  258, 

355
Rorty, R.  11, 38, 169, 

174, 177, 220, 
231, 232, 381

Rose, N.  101, 383
Rössler, O.E.  9, 155, 

230
Roth, G.  10, 59, 94, 

110, 163, 181, 
233, 250

Rusch, G.  42, 198
Rustemeyer, D.  190, 

247, 371
Rust, H.  123, 249

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


418

Personenregister

Saage, R.  114f.
Sapir, E.  185, 187
Saxe, R.  289
Scharpf, F.W.  106
Scheunpflug, A.  82
Schimank, U.  378
Schmidt, S.  198
Schnell, A.  345, 348
Schönwalder, T.  169
Schraube, E.  198
Schrödinger, E.  172, 

220, 379
Schubert, C.  76
Schubert, K.  190
Schütz, A.  47, 224, 

235, 286, 312f., 
329, 333, 341, 
343, 366f.

Schwandt, T.A.  179
Segal, L.  12
Serres, M.  103, 248
Seymour, B.  71, 299
Seymour, D.  122
Simmel, G.  48, 286, 

315, 330
Simon, H.  200f.
Singer, T.  287ff., 122
Singer, W.  59f., 97, 

132, 148, 157, 
199, 213, 226, 
228, 233, 256, 353

Sinigaglia, C.  293
Smith, A.  118
Spencer-Brown, G.  

169, 258
Sperry, R.  360

Spilgies, G.  62
Spitzer, M.  226, 228
Stangl, W.  198
Staubmann, H.  315, 

317, 338
Stehr, N.  120
Stern, E.  88ff.
Strengers, I.  154
Süß, S.  71
Terzioglu, P.  81
Thomas, W.I.  185
Thompson, E.  97, 

214, 357
Todesco, R.  40
Tomasello, M.  339
Tönnies, F.  339
Tononi, G.  26
Tugendhat, E.  376, 

380, 386

Varela, F.J.  156, 211, 
216, 228f., 242, 
250, 258, 355ff., 
361f.

Vattimo, G.  30
Verden-Zöller, G.  

146, 369
Vester, F.  286
Viding, E.  288
Vogd, W. 11, 30, 76f., 

80, 128, 137f., 179
Voland, E.  91
Voß, G.  85

Watson, J.B.  194
Watson, J.D.  159

Watzlawick, P.  166, 
364

Weber, M.  150, 174, 
286, 309, 311f., 
329, 332, 338, 367

Weick, K.E.  19, 331
Weingart, P.  109, 115
Weizsäcker, C.F.v.  

147, 243
Wenzel, U.J.  100
White, H.  201
White, H.C.  245
Whorf, B.  185, 187
Whorf, B.L.  187
Wiener, N.  240
Wilber, K.  189
Wille, K.  169
Willke, H.  108
Wilson, E.O.  139, 

285
Wischmeyer, T.  72
Wittgenstein, L.  10, 

28, 128, 155, 170, 
171f., 179, 182, 
227, 372

Woolgar, S.  15, 252
Wulf, C.  82, 310
Wundt, W.  184f., 

188, 193

Zaboura, N.  235, 
287, 342

Zeilinger, Anton  46
Zeki, S.  57
Zichichi, A.  133
Zirfas, J.  89

https://doi.org/10.5771/9783748971245 - am 27.01.2026, 10:06:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748971245
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	Titelei/Inhaltsverzeichnis
	Inhalt

	Einleitung
	I Die gesellschaftliche Reflexion der Gehirnforschung
	1 Polykontexturalität
	2 Recht
	3 Medizin
	4 Erziehung
	5 Massenmedien
	6 Politik
	7 Wirtschaft
	8 Religion
	9 Wissenschaft
	10 Epilog: Kontexturen des Gehirns in Gesellschaft

	II Figurationen der Subjekt-Objekt-Dichotomie
	1 Am Anfang steht der Dualismus
	2 Die Psychologie
	3 Die modernen Kognitionswissenschaften
	4 Naturalisiertes Bewusstsein

	III Symbolische Integration von Hirnwissen
	1 Explosion der Wissensproduktion
	2 Unsicherheitsabsorption durch Netzwerke und symbolische Formen
	3 Experimentalsysteme und ihre Grenzen
	4 Komplexe Hirnwissenschaft
	5 Synthesen

	IV Gefühl und Gesellschaft
	1 Die Neurobiologie der Gefühle
	2 Das Gefühl in der soziologischen Theoriebildung
	3 Soziologie und Affekt

	V Neurophänomenologie – oder das Bewusstsein als soziales Organ
	1 Phänomenologie des Zeitbewusstseins
	2 Neurophänomenologie
	3 Deskriptive Rekursionen
	4 Bewusstsein als soziales Organ?

	Epilog
	Literatur
	Personenregister

