
 

 

Lust und Freundschaft bei Aristoteles 

In der Aristotelischen Psychologie einer stärker somatisch verankerten Seele 

spielt der Eros zwar keine Rolle, sehr wohl aber Lust und Begierde in ihrer ge-

genseitigen Verschränkung. Zwischen leiblichen Begierden und gesellschaftli-
cher Sublimierung in der Philia ist die hêdonê, also die Lust bzw. der Genuss, das 

metaxy.  

Wenn Aristoteles, und mit ihm die wissenschaftlich orientierten PhilosophIn-
nen der Neuzeit, davon ausgehen, dass die Denktätigkeit nicht ohne Körper 

denkbar ist, so hat er selbst die Trennung zwischen Körper und Geist nicht ganz 

aufgehoben. Doch während für Platon die Reibung und der Schmerz der Er-
schöpfung zentrale Momente in der Ablösung des reinen Denkens vom Körper 

darstellen, siedelt Aristoteles diese Fragen dezidiert außerhalb des Bereichs phi-

losophischer Untersuchung an und fasst die äußerste Schnittstelle von Soma und 
Psyche als reine Denktätigkeit unter dem diffusen Begriff des Pneuma, womit er 

das Problem bewusst offen lässt.� Er bedeutet mit diesem Begriff die Grenzen 

des Verstandes (dianoia), aber auch die des Körpers: Während klar ist, dass die 
Sinne durch zu viele Sinneseindrücke überfordert und erschöpft werden und die 

                                              
�  Aristoteles: Über die Seele, 403 a �0. Trotz der Tatsache, dass Aristoteles den pla-

tonischen Dualismus von Leib und Seele aufgibt und die beiden im Menschen un-
auflöslich miteinander verknüpft, lässt er die Hypothese eines abstrakten Nous be-
stehen. Was die Lebewesen betrifft – und „Seele“ macht für ihn nur in Bezug auf 
diese Sinn – so hätten unter ihnen explizit nur die Menschen durch ihre geistigen 
Fähigkeiten an einem solchen Nous teil. Für sie betont er die Verankerung des 
Denkens (noein) im Körper bzw. Leib (sôma), sei es, weil das Denken eine Art 
Vorstellungs- bzw. Einbildungskraft (Phantasia) ist, sei es, weil der Mensch „nie-
mals ohne Phantasmen denken“ kann, und diese immer auch einen leiblichen Anteil 
haben. Über die Seele, Buch I. � und vor allem Buch III. Siehe diesbezüglich vor al-
lem C. Castoriadis: „La découverte de l’imagination“, in: Domaines de l’homme. Er 
macht darin explizit, was implizit da ist und in den Aristotelischen Termini wider-
sprüchlich erscheint. Die Einbildungskraft wird einmal als „primäre“ und das Phan-
tasma als Schema gedacht, ohne das die Seele nicht denken kann, ein anderes Mal 
wird sie als „sekundäre“ oder „reproduktive Einbildungskraft“ gefasst, und die 
Phantasmen als nachträglich durch das Denken organisierte und hervorgebrachte.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


100 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Augen durch zu viel Helligkeit erblinden können, scheint sich der Verstand in 

der Denktätigkeit nicht zu erschöpfen.2  

Vor dem Hintergrund der klaren Unterscheidung zwischen den Sinnen und 
dem geistigen Auge tritt eine andere Unterscheidung hervor, nämlich jene zwi-

schen den Fakultäten der Seele: die sensitive, die motorische und die dianoeti-

sche, d.h. die Verstandesfähigkeit. Die hêdonê ist keine Aisthesis, also kein Sinn 
mit der dazugehörigen Sinneswahrnehmung, und zugleich gibt es keine Aisthesis 

ohne hêdonê, die jede Sinneskraft begleitet, so wie sie die Verstandestätigkeit, 

die Urteilskraft und die Theoria begleitet.3 In dieser Hinsicht ist sie analog zur 
Phantasia angesiedelt, wennschon sie der Leiblichkeit näher steht als diese, inso-

fern ihre materielle Qualität sinnlicher und stärker in die innere taktile Örtlichkeit 

und Räumlichkeit eingelassen ist. Die materielle Qualität der Phantasia nämlich 
ist als solche nicht wahrnehmbar und wohl bis heute nicht als solche begreifbar 

(bzw. über inadäquate sinnlich-materielle oder leibliche Metaphern dargestellt).  

 

 

Hêdonê  –  Die Spuren des Psyche-Soma im  
Ar istote l ischen Lust-Begr i f f  
 
Die hêdonê bildet nun das Verbindungsglied zwischen der Bewegung der orexis 

(Volition) und der denkenden Vorstellungskraft; sie ist integraler Bestandteil der 
schöpferischen Tätigkeiten, wie auch jeder anderen (reproduktiven, reperkutori-

schen etc.) Seelentätigkeit. Sie verbindet auch den Habitus als Disposition (hexis, 

Gehabe, Haltung) mit der intentional auf einen Gegenstand gerichteten orexis. 
Dabei verwirklicht sie die Kraft jeder seelischen Disposition, als Kraft und als 

Akt(ivität) aufgefasst, indem sie sich selbst als diese oder jene, aber eben auch 

ganz allgemein als hêdonê verwirklicht. Wir finden in diesem zirkulären Phäno-
men die doppelte Struktur der hêdonê, also der Lust als begehrliche (envie) und 

als erfüllte (plaisir) wieder, insofern diese Verwirklichung nicht ohne Energeia, 

ohne zielgerichtete Wirkkraft möglich ist, so wie sie gleichzeitig selbst das Ziel 
dieser Tätigkeit ist, zu deren Verwirklichung sie beiträgt. Die hêdonê trägt also in 

sich sowohl den Genuss der Vollendung der Tätigkeit wie auch das Begehren der 

Verwirklichung dieses Genusses bzw. der Lust an und für sich, um es hegelia-

                                              
2  Aristoteles: Über die Seele, 429 b 3-5. Es ist, als ob er die unermessliche und uner-

schöpfliche Quantität wie auch Qualität der neuronalen Vernetzungspotentiale des 
menschlichen Gehirns vorausgesehen hätte. Von der Mania, insofern sie eine Gren-
ze für die übermäßige Denktätigkeit darstellen könnte, ist nicht die Rede, auch nicht 
im theoretisch-spekulativen Sinn, den Platon der Mania verliehen hat. Für eine Ver-
bindung zu diesem semantischen Feld siehe vor allem die bereits erwähnte Sektion 
XXX der Probleme. Für die Mania als Resultat von Lust und Begierde, welche den 
Körper verändern, siehe Buch VII der Nikomachischen Ethik, ��47 a �5-�7. 

3  Ibid., ��74 b 20-2�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 101 

 

nisch zu formulieren.4 Im Gegensatz zu den Sinnen oder zur Erkenntnis geht die 

Lust nicht auf äußerliche „Gegenstände“ sondern auf ihr eigenes Zusammentref-

fen mit den Sinnen und mit der Erkenntnis selbst oder mit dem Verstand, und 
zwar im Medium der jeweils sie verwirklichenden Tätigkeit. Sie ist gewisserma-

ßen das Prinzip der vollendenden Tätigkeit, das heißt der teleologisch auf sich 

sowie auf die Lebendigkeit gerichteten. 
Doch insofern sie immer spezifische Tätigkeiten der Seele begleitet bzw. 

verwirklicht, ist das Telos, das die hêdonê jeweils ins Werk setzt, ebenso spezi-

fisch und als solches auch den logischen Definitionen unterworfen, durch die A-
ristoteles die Art (Eidos, Spezies) bestimmt. Und so wird die hêdonê entlang der 

Wertigkeitsachsen durch die Hierarchie der eidê (Arten) dekliniert, weil ihre un-

terschiedlichen Ausgestaltungen oder Formen miteinander in eine Konkurrenz 
treten, die immer nur einen Sieger zulässt. Als Beispiele für diese konkurrieren-

den Formen zitiert Aristoteles die Musik und die Philosophie: Die hêdonê für die 

eine bedeutet automatisch eine lypê, also Unlust, Lustmangel für die andere, was 
auf die absolutistische Tendenz der hêdonê verweist, die ihr schon Platon im 

Kontext des sexuellen Eros zugeschrieben hatte. Bei Aristoteles ist sie begriff-

lich, also in ihrem An-sich-Sein zuerst frei flottierend, und trotz der Rolle, die er 
der Erziehung zuschreibt, finden wir in diesem Begriff nur noch rudimentär die 

Spuren des menschlichen Psyche-Soma, das chaotisch, absolutistisch und auto-

erotisch, immer an ein Phantasma, also gewissermaßen an ein originäres Eidos 
gebunden ist, wie etwa jenes der manisch verliebten Kugelhälften bei Platon. 

Die Pole, die in der Nikomachischen Ethik statuiert werden, sind die animali-

sche Leiblichkeit und der kontemplative Philosoph; das sinnliche, passive und 
funktionelle Soma einerseits, und die intellektuelle, aktive und freie Psyche ande-

rerseits.5 Diese Polarisierung ist nur teilweise von Platon ererbt, denn Aristoteles 

                                              
4  Bezüglich der Verbindung zwischen epithymia und hêdonê siehe insbesondere 

Buch III, Ibid., ���8 a, wo Aristoteles die Besonnenheit abhandelt, die für die Be-
handlung der körperlichen Gelüste relevant sei. In der Nikomachischen Ethik finden 
wir zwei Abhandlungen der hêdonê hinsichtlich der ontologischen Dreiteilung der 
Seele: die Erste im III. Buch hinsichtlich der akolasia (Ungezügeltheit) und ihres 
Gegenteils, der sôphrosynê, Zweck der orexis; die zweite in dem Abschnitt des X. 
Buches, welcher der hêdonê selbst gewidmet ist, und auf den ich mich hier vor al-
lem hinsichtlich der doppelten Natur oder Bedeutung beziehe, dergemäß sie in allen 
Sinnen und Seelenfakultäten am Werk ist und somit auch als Verbindung zwischen 
Aisthesis und Dianoia. Näher bei der orexis angesiedelt als etwa die Phantasia ist 
sie doch nicht orexis, denn diese ist vor der Tätigkeit angesiedelt, während die 
hêdonê bereits Tätigkeit ist. Über die hêdonê als Energeia oder deren Vollendung 
siehe auch Francisco J. Gonzalez, „Aristotle on Pleasure and Perfection“, in: Phro-
nesis, 2/�99�, S. �45. 

5  Über die Beziehung zwischen den beiden Abhandlungen über die Lust in der Ni-
komachischen Ethik − die eine im VII. Buch über die stärker an den Leib gebunde-
ne Lust, die andere im X. Buch über die mehr an den ethisch-politischen Bereich 
gebundene Lust − und den Beitrag der Magna Moralia, siehe A. J. Festugière:  
Aristote. Le plaisir, Paris: Vrin �960. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


102 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

setzt die aphrodisia (Liebesangelegenheiten, sexuelle Angelegenheiten) und die 

sexuelle hêdonê nicht mehr explizit als eine Art psychischen Stamm, von dem 

aus die Sublimierung zum philosophischen Eros hin stattfindet, sondern eher – 
wie etwa die Lust auf Nahrung, als durch die Art ihrer „Objekte“ konkret be-

stimmte Lust und als Teil des Reichs der Notwendigkeit bzw. der Bedürfnisse 

(und nicht so sehr des Begehrens als solches). Insofern die Bedürfnisse Teil unse-
rer animalischen Natur sind, entstehen sie maßgeblich durch den taktilen Sinn, 

den er als den tierischen Sinn par excellence sieht, insofern er das bewegt/be- 

seelte Dasein konstituiert.6 Die sexuelle Lust, die analog zum Verzehr von Nah-
rungsmittel dargestellt wird, hat nicht mehr die Bedeutung, die sie bei Platon hat-

te. Für Aristoteles ist sie ein tierischer (und als solcher nicht bewerteter) Akt, den 

er vornehmlich in Termini animalischer Paarung oder in rein physiologischen 
Termini beschreibt. Die Sexualität erscheint nun wie ausgehöhlt vom sexuellen 

Eros, die �sthetik in weite Ferne gerückt.7  

Doch während die tierische Natur mancher Arten der Lust den Kern der Un-
besonnenheit oder der Besonnenheit (sôphrosynê) darstellt, ist es gerade die Vor-

stellung, welche die reine Genusslust zum Begehren hin überschreitet und so aus 

der Unbesonnenheit ein menschliches, nicht tierisches Laster macht. Auf einer 
anderen Ebene siedelt Aristoteles den akratês an (den Unbeherrschten). Bei die-

sem wird eine maßlose Lust (hêdonê) zwar von einem Urteil bzw. von einer Zen-

sur begleitet, diese sind jedoch zu schwach gegen die Begierden (epithymiai). 
Und obschon es zuerst der kratos ist, also die Herrschaft und nicht die zu beherr-

schenden Begierden, welche die begriffliche Natur dieses Tugend-Laster-Paares 

bestimmt, so ist es doch die „Qualität“, also die Art und Weise der Begierden 
und der Lust, die durch diese geistig angestrengte Beherrschung formiert werden 

soll. Dadurch ist die Beherrschung selbst in einer Art logischer Zirkularität be-

grifflich ihrerseits von diesen oder jenen Begierden (in ihrem Sosein) bestimmt.  
Und so sind die in der akrasia (Unbeherrschtheit) aktiven Gelüste (im Ge-

gensatz zu den in der akolasia, der Unbesonnenheit aktiven, von denen weniger 

immer besser sind als zu viele) durch ihre Quantität an der Erhöhung der kom-
plementären enkrateia (Beherrschtheit) beteiligt. In diesem unentflechtbaren Ge-

füge zwischen enkrateia und akrasia (die zum Beispiel explizit nicht die Effekte 

des Wahnsinns betrifft) reiht Aristoteles indirekt die Frauen auf der unteren Seite 
dieser Erhöhung zur Erreichung der enkrateia ein. Und zwar nicht explizit, weil 

er ihnen den kratos im psychischen Sinn absprechen würde, sondern vermittels 

einer posturalen Natur, die durch die Syntax fixiert scheint: Passivität und nicht 
Aktivität im sexuellen Paarungsakt, stünde am Ursprung des kratos.8 So kehrt 

                                              
6  Siehe hierzu den letzten Abschnitt in Über die Seele. 
7  Bezüglich der sexuellen Lust siehe vor allem Aristoteles: Probleme, IV, Hosa dia 

aphrodisia. 
8  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��48 b 3�-33. Die akrasia treffe nicht auf ange-

borene Verhaltensweisen zu, so wie die Frauen nicht akrateis, und daher auch nicht 
enkrateis genannt werden können, nämlich wegen ihrer sexuellen Passivität, welche 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 103 

 

hier die Lust gerade hinsichtlich der Moralität der Frauen in widersprüchlicher 

Weise wieder, um eine unerwartete Rolle im ethischen Entwicklungsprozess zu 

spielen. Klarerweise hat diese Strategie einmal mehr die Aufgabe, die Geschlech-
terhierarchie weiter zu vertiefen, und es ist nicht die Tätigkeit der Frauen im Be-

reich der Unlust (lypê), die ihnen die Möglichkeit eröffnet, von erhöhter akrasia 

oder enkrateia zu zeugen. Die Lust, die sie – wie die verweiblichten Männer – 
aus ihrem gemeinschaftlichen Lamentieren zögen, sei schlichtweg schlecht.9 

Die Lust und das Begehren als Fakultäten und Tätigkeiten der Seele sind 

„von Natur“ und auch ontologisch in zwei Bereiche gegliedert: in den tierischen 
Bereich der für die Gattung notwendigen Fortpflanzung einerseits, in den 

menschlichen der Freiheit vermittels einer Unterdrückung der Lust, die somit ei-

ne kulturell immer schon von Meinung und Urteil geformte bzw. eingedämmte 
ist. Sogar die Freundschaft wird in diese beiden Bereiche eingeteilt, je nach – un-

gleicher bzw. egalitärer – Beziehung und je nach den Gütern, welche darin von 

den PartnerInnen ausgetauscht werden.�0 Durch diese Teilung und Teilhabe wer-
den die Geschlechterverhältnisse in eine allgemeine Hierarchie der menschlichen 

Verhältnisse eingefügt, die sich ja gerade von der Biologie ablösen, aus der sie 

die Parameter der Hierarchie zugleich zu beziehen beanspruchen. 

                                                                                                                                     
durch die passive Form des Verb opyô (begatten) bewiesen sei. „Da nun, wo die 
Ursache in der Naturanlage liegt, wird niemand von Unbeherrschtheit sprechen, ge-
nauso wenig wie bei den Frauen, mit der Begründung, dass ihnen beim Ge-
schlechtsakt nicht der aktive, sondern der passive Anteil zufällt.“. Dieser Satz 
schöpft seinen Wahrheitsanspruch aber aus einer durchaus konventionellen und so-
zial auferlegten Position (Missionarsstellung, eventuell von hinten), womit sich die-
se „Theorie“ nur teilweise an jene von Freud annähern lässt, der den Frauen auf-
grund ihrer sexuellen Passivität eine den Männern vergleichbare Sublimierungsfä-
higkeit abspricht. Die behauptete Abwesenheit bzw. „angeborene“ Niederschwel-
ligkeit sexueller Triebe erfordert keine moralische Kraft, die sie einschränken müss-
te. Die Annäherung ist nur teilweise sinnvoll, weil der Passiv, auf den sich Aristote-
les beruft, offenkundig konventioneller Natur ist, und daher nicht auf eine Verleug-
nung sexueller Triebhaftigkeit bei Frauen hinausläuft (eine Triebhaftigkeit, die  
Aristoteles andernorts durchaus anerkennt). 

9  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��7� b �0. 
�0  Siehe hierzu auch das Kapitel „Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange)“ wei-

ter oben. Die Philia in Lysis setzt die Reinigung des Selbst als Liebe zum unbedingt 
guten Eigenen (oikeion) ins Werk. Was geliebt wird, ist das, was des Guten erman-
gelt. Die Spannung zwischen Philia des Guten und Schlechten (kakon, das fehlende 
Gut/e) führt dazu, dass diese platonische Philia im Gegensatz zur idealen Philia bei 
Aristoteles noch der Asymmetrie verhaftet ist. In den Nomoi stellt Platon sie ek tôn 
homoiôn als eine dar, die zwar nicht gegenseitig ist wie der anterôs, aber eine ge-
teilte, gemeinsame: „koinê dia biou“ (welche in der Übersetzung von Schleierma-
cher und Susemihl auch mit gegenseitig wiedergegeben wird). Platon: Nomoi, 
837 b.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


104 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Phi l ia  und Gleichhei t  bei  Ar istoteles 
 
Der vollkommene Freund (philos) als Freund und Philosoph ist bei Aristoteles 
notwendig männlich. Zwar spricht er den Frauen nicht die Möglichkeit ab, 

Freund von jemandem zu sein, aber angesichts ihrer zivilen und das heißt für  

Aristoteles unmittelbar auch ethischen Inferiorität können Frauen den Status ei-
nes Freundes im Sinne von „Gleichen“, also eines allos autos, eines anderen 

Selbst nicht erreichen.�� Nur dieser ist ein wahrer Freund eines guten Mannes, 

spoudaios, der seiner Güte wegen gemocht wird (und nicht für seine Güter oder 
das, was er im sinnlichen Register der Brauchbarkeit oder der Lust zu verschaf-

fen vermag). Der amikale Status, den Frauen in dieser Hinsicht erreichen können, 

gehört dem semantischen Feld der Philia zwischen sozial bzw. „politisch“ Un-
gleichen an. Hier ist die Hierarchie zwischen Mann und Frau im Sinne einer „ar-

sitokratischen“ Hierarchie rund um die Ausübung der Macht angesiedelt. Das 

Kommando gebühre dem Mann gemäß seiner Würde bzw. Wertigkeit (kat’axian 
gar ho anêr archei). Diese Höherwertigkeit bezieht sich zirkulär selbst wiederum 

auf jene Werte, welche den Mann zum würde- und wertvolleren Wesen machen: 

gemäß der Tugend (kat’aretên), welche als andreia traditionell das Wesen des 
Mannes sei und wesentlich männlich, wie das Wort andreia, Mannhaftigkeit, ja 

schon „selbst“ sagt.�2  

Die Freundschaft zwischen Mann und Frau beruht in der ethisch-politischen 
Perspektive vor allem auf Notwendigkeit (sowohl im Bereich der Fortpflanzung 

als auch im Bereich der Ökonomie, sprich Haushaltsführung). Dennoch ist nicht 

ausgemacht, dass die eheliche Gemeinschaft im Kern des oikos eine Gemein-
schaft physei, also gemäß der Natur ist, und nicht eine Gesetzte (nomô). Die 

Formulierung von Aristoteles ist diesbezüglich eher ambivalent und die Frage 

nach der Natürlichkeit des Sozialen bzw. des Politischen bleibt offen. Er schreibt: 
„Die Freundschaft zwischen Mann und Frau scheint (dokei) gemäß der Natur 

(kata physin) zu existieren (hyparchein).“�3 Dieses „gemäß der Natur“ ist ein 

Zweifaches: einerseits ein biologisch (hinsichtlich der Fortpflanzung des Men-
schen als zôon), andererseits ein ökonomisch – und somit (proto)politisch gefass-

tes. Doch keine universale Menschennatur diktiert diese ökonomische Gemein-

schaft zu zweit, vielmehr trennt ein institutioneller Abgrund die Fortpflanzung 

                                              
��  Zu diesem für das herkömmliche Verständnis des greichischen Kontextes erstaunli-

chen Terminus siehe die Untersuchung von Suzanne Stein-Gillet: Aristotle’s Philo-
sophy of Friendship, Albany: State University of New York Press �995, Kap. �. 

�2  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��60 b 32-34 et ��6� a 23-24. Es gibt in der An-
tike durchaus auch Frauen, denen andreia, Mut, zugesprochen bzw. attribuiert wird. 
Die Möglichkeit, dass eine Frau andere Freundschaftsverhältnisse eingeht, wird 
zwar nicht erwähnt, aber auch nicht explizit verneint. Einmal mehr erscheint gynê 
hier nur im Kontext der Familie, und zwar als gynê gametê und als mêtêr, die vor-
nehmlich dazu da ist, dem Bürger legitime Bürger zu gebären, was ihre Hauptauf-
gabe als Bürgerin ist. 

�3  Ibid., ��62 a �6-�7. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 105 

 

von der Monogamie, mit der diese strikte geschlechtsspezifische Arbeitsteilung 

und die damit verbundene Art der Freundschaft einher geht. Das bleibt auch Aris 

toteles nicht verborgen, und so lässt er von diesem Abgrund eine Spur, die in 
dem Wort dokei durchscheint, welches die Eindeutigkeit des physei im „kata 

physin“ durchbricht. 

Was vorerst nur eine von Biologie und Lust regierte Freundschaft ist, kann 
einen durchaus ethischen Zug annehmen, wenn beide – Mann und Frau – tu-

gendhaft sind. Dennoch ist ihre Tugendhaftigkeit per definitionem eine komple-

mentäre (eine egalitär-reziproke würde die axiologische Hierarchie gemäß der 
Tugend/Wertigkeit unterminieren, die diese Beziehung bestimmt), so wie auch 

ihre Rollen in der Fortpflanzung und in der Arbeitsteilung im oikos sowie in der 

Polis (Aufzucht bzw. Erziehung und politische Bildung) strikt hierarchisch-
komplementär angelegt sind (anders als in Platons Politeia, und viel stärker in 

Anlehnung an die griechischen Praktiken). Diese Formen der Komplementarität 

machen die Verwirklichung einer Philia im vollendeten Sinn zwischen Mann und 
Frau insofern sie Eheleute sind, unmöglich.  

Der Sinn einer sozio-politischen Komplementarität des archein kai ar-

chesthai, also des Befehlens und Gehorchens zwischen den Geschlechtern beruht 
vor allem in der Zirkularität der hierarchischen Ableitung der Formen der Kom-

plementarität. Dabei wird die Instituiertheit dieser Hierarchie durchaus in der 

„Geschlechtsnatur“ zu verankern versucht (ähnliches gilt für das Verhältnis zwi-
schen Freien/Herren und Sklaven und eindeutiger zwischen Eltern und Kindern). 

Dies erfordert eine genauere Untersuchung der familiären Philia bei Aristoteles.  

Da jegliche zwischenmenschliche Hierarchie in Termini von Tausch- und 
Machtverhältnissen ausdrückbar sein muss, handelt es sich bei der Aristoteli-

schen Philia zwischen Mann und Frau um eine proportionale Beziehung. Der 

bessere, das heißt übergeordnete Teil erhält mehr als der untergeordnete, weil er 
mehr ist: Jedem gemäß seinem ethischen Wert. Der Mann ist der beste unter den 

Familienmitgliedern, wobei die Familie als Kern der koinônia, der Gemeinschaft 

gesetzt ist, die selbst wiederum die Vorläuferin der Polis im Sinne der Entwick-
lung des Menschen auf dem Weg zur Erfüllung seines Zwecks im Allgemeingut 

der Polis ist. Die männliche Qualität ist dabei vielfältig und hat keine beständige 

Substanz. Hinsichtlich der Philia zwischen Mann und Frau lässt sie sich in der 
Behauptung der Überlegenheit gemäß der Stärke und des ethischen Werts zu-

sammenfassen. Die Tauschbeziehung setzt die Zählbarkeit oder Aufrechenbar-

keit der moralischen Würde voraus, das heißt dessen, was jemand im Sinne sei-
nes Status ist; sie setzt auch die Transformation dieses Seins in ein Geben voraus, 

wobei die Gabe ein diesem jeweiligen Status gemäßes Werk (ergon) voraussetzt. 

Dabei handelt es sich um ein Gut oder eine Gabe. Und in der Tat ist der die Phi-
lia konstituierende Tausch ein interessierter Tausch von Gütern (gesellschaftliche 

Unterstützung, Geld, Geschenke, Lüste, aber auch Erleichterungen im materiel-

len „Unglücksfall“, der sowohl sinnliche als auch psychische Taten und Werke 
umfasst; intellektuelle Bemühungen, Zugegensein in der gemeinschaftlichen Tä-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


106 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

tigkeit, desinteressierte Freundschaftsliebe (philêsis) hinsichtlich ethischer Wer-

ke, die zum autarken Glück und Gemeinschaftsgut beitragen. Doch das Wie die-

ser Transformation des ethischen Status einer Person in ein Gut bzw. eine Leis-
tung bleibt komplex, wenn nicht aporetisch. So muss der Übergeordnete – um 

den qualitativen Mehrwert seiner Werke oder der Tugendhaftigkeit, die er bei-

trägt, auszugleichen – quantitativ weniger geben als der untergeordnete Partner. 
Doch was bedeutet, dass er „weniger gibt“ in Termini der Liebe bzw. Freund-

schaft? „Der höherwertige Partner muss mehr geliebt werden als er liebt, damit 

die Ungleichheit zwischen der axia (Würdigkeit) des einen und jener des anderen 
ausgeglichen wird.“�4 Wie soll aber nun der Akt bzw. die orexis im Lieben quan-

titativ gemessen werden? Wir können uns dies im Sinn von mehr oder weniger 

großer Intensität vorstellen, was aber schwerlich in Termini eines quantitativen 
Werts ausdrückbar ist, der in einem Tauschverhältnis einsetzbar wäre, das seiner-

seits sozial bewertbar und Wert verleihend sein soll. Wir sind hier mit mehreren 

Bedeutungen von philein, von philêsis und vor allem im semantischen Feld der 
familiären Philia konfrontiert. Eine Bedeutung lässt sich in Termini qualitativen 

Werts ausdrücken, eine andere in Termini affektiver Quantität, die sich ihrerseits 

in unterschiedliche liebesartige Zu-/Hinwendungen unterteilt, welche auf unter-
schiedliche „Objektklassen“, ja auf heterogene Gegenstände gerichtet sind, von 

denen der Mensch als tugendhaft lebendiger der höchste ist. Die Frau muss dem 

Mann mehr Affektion entgegenbringen als dieser ihr, weil sein Werk (oder seine 
Präsenz) in Würde- und Tugendmaßen mehr wert ist als das (die) ihre. Die Mut-

ter müsste demzufolge auf einer untergeordneten Ebene ihren Kindern weniger 

Affektion entgegenbringen als diese ihr, insofern die Kinder ihr untergeordnet 
sind. Doch schon hier durchdringt die Qualität die Affektion, weil die Kinder ih-

re Eltern (die sie vielleicht ebenso wenn nicht mehr lieben als diese sie) so gut 

wie möglich ehren müssen, ohne jemals einen Ausgleich oder eine vollständige 
Kompensation schaffen zu können. Es gibt, um genau zu sein, kein Maß für das 

Lieben, das nicht immer schon in die Beziehungen zwischen den PartnerInnen 

eingewoben wäre. An der Spitze dieser Beziehungen steht die Gegenseitigkeit, 
die der Gleichheit der Partner entspricht. So muss für die Höherbewertung der af-

fektiven Quantität der Kinder stets eine neue, ethische und damit auch gesell-

schaftlich eingesetzte Qualität der affektiven Wertigkeit oder besser Valenz 
(auch Werthervorbringung) hinzugesetzt werden und nicht einfach eine abstrakte 

Liebesquantität. 

Ehren, das bedeutet jemandes Würde mit dem Ausdruck der Anerkennung 
dieser Würde abgelten. Doch ist die freundschaftliche, und also auch ethisch re-

levante Würde stets im Verdacht, eine falsche zu sein, reine Konvention ohne 

Grundlage oder bloßes Insignum (wie Aristoteles es in der Politik hervorhebt), 
wenn sie nicht von Affekten seitens der Ehrerbietenden getragen ist, die an diese 

Würde glauben müssen, um dem Anspruch, sie zu ehren, auch wirklich gehor-

                                              
�4  Ibid., ��58 b 25-26. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 107 

 

chen zu können. Zugleich ist aber die Abhängigkeit der Ehrerbietung vom Affekt 

einer der Gründe, warum die Affektion auch eine Gefahr für die Würde darstellt: 

Bleibt sie nämlich aus, dann wird die Würde als solche prekär, ja vakant. Wenn 
die Affektion aber umgekehrt zu groß ist, dann riskiert die Würde, hinter ihr zu 

verschwinden (diejenigen, die zu sehr lieben, können sich leicht bezüglich der 

Würde eines Menschen täuschen, sind gleichsam verblendet, und die würdigen 
Leute können würdelos werden, wenn sie zu viel lieben). Umgekehrt ist die 

Würde der Übergeordneten zugleich Träger und Ziel der Affektion und als sol-

cher bereits gesellschaftlich eingesetzt. Sie stellt einen minimalen sozialen Ga-
ranten dafür dar, dass die „Untertanen“ ihre affektgetragenen Ehrerbietungen 

auch erbringen, auch wenn sie nicht immer Gründe dafür oder Lust dazu haben, 

diejenigen zu lieben oder zu mögen, die ihnen vermittels der emblematischen 
Würde übergeordnet sind.  

Aristoteles sieht, dass der Übergeordnete nicht als solcher gemocht oder ge-

liebt wird, bestenfalls will jemand aus Gründen des Nutzens sein Freund sein. 
Doch er drückt dies dadurch aus, dass er ausnahmslos „übergeordnet“ durch 

„würdig“ ersetzt, was seinen eher unkritischen sozialen Positivismus hinsichtlich 

der gesetzten Hierarchien manifest werden lässt: Im Bereich der Freundschaft 
kommt die Gleichheit gemäß der Quantität vor der Gleichheit gemäß der Würde; 

umgekehrt verhält es sich im Bereich der Rechtsangelegenheiten und der Politik.  

Es scheint mir unumgänglich, dies über den Primat der „Quantität“ als Deri-
vat exakter arithmetischer Gegenseitigkeit der Liebe in der vollkommenen 

Freundschaft zu verstehen, die gleichsam das oberste Paradigma des gesamten 

Philia-Komplexes darzustellen scheint. Doch die Liebesmenge, die als erster 
(wesentlicher?) Term ausgesagt wird, kommt im Text erst dort vor, wo sie für 

den Ausgleich der Ungleichheit innerhalb einer proportionalen (und nicht einer 

egalitären) Freundschaftsbeziehung herhalten sollte. Sie stellt also eine Art priva-
tes �quivalent dar, vermittels dessen die Tugend und das tugendhafte Werk 

wirklich gemessen werden können, weil diese Quantität erst die Gleichheit im 

Tauschverhältnis zwischen den heterogenen Termini und ungleichen PartnerIn-
nen herstellt. Dieses Maß ist kein dritter Term, der numerisch quantifizierbar wä-

re, sondern stellt als Tätigkeit den Grund und die Verwirklichung (Energeia) der 

Freundschaft dar.�5 Doch als quantitativer Faktor, der die Termini des ungleichen 
Tauschverhältnisses durch ein mehr oder weniger ausgleicht, muss es auch ein 

quantifizierender Faktor sein, also transzendental und so abstrakt wie möglich. 

Nun tritt die tätige Liebe als Quantum erst nach der vorhergehenden Setzung ei-
ner Wertehierarchie ein, die ja wie erwähnt die Verhältnisse zwischen Mann und 

Frau, Eltern und Kindern, Herren und Sklaven etc. charakterisiert, ja definiert. 

Wenn der prôtos, der das Primat der Quantität bezeichnet, nicht in einem chrono-
logischen Sinn zu lesen ist, dann auch nicht in einem logisch-begrifflichen, es sei 

                                              
�5  Hierin besteht der wichtigste Unterschied zum proportionalen Verhältnis im 

V. Buch. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


108 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

denn wir setzen die Gegenseitigkeit der Philia unter Gleichen als gleiche Quanti-

tät einer philêsis voraus, zu der alle fähig sind, und die in allen privaten zwi-

schenmenschlichen Beziehungen vorkommt.  
Und nun können wir auch die mangelnde Affektion für den Übergeordneten 

als einen entscheidenden Faktor lesen: Wenn dieser Mangel sich in einem Fehlen 

von Affektion bestätigt, dann deshalb, weil es kein gemeinsames Maß gibt, kein 
Freundschaftsverhältnis zwischen den hierarchisierten Partnern, das einen sol-

chen affektiven Austausch ermöglichen würde; und dann haben wir es vielleicht 

nicht einmal mit einer zwischenmenschlichen Beziehung als solcher zu tun (die 
Griechen schienen ihre Götter nicht gerade geliebt zu haben, eher fürchteten sie 

sie oder waren ihnen dankbar, und der Sklave als Sklave kann für Aristoteles 

kein Freund sein, sondern nur insofern er auch ein Mensch ist).�6 Da, wo nicht 
von vorne herein ein Mangel oder ein „weniger als“ gegeben ist, wird dieser „re-

gulierte“ Mangel eingesetzt, diesmal allerdings im Sinne einer geringeren affek-

tiven Menge seitens des Übergeordneten. Diese Anordnung erklärt sich dadurch, 
dass das Wesen der Aristotelischen Philia die Gleichheit an sich zwischen den 

Partnern ist, welche sich nicht mehr durch ihre Würde unterscheiden, und einan-

der lieben und auserwählen für das, was/wie sie für einander als Gleiche und im 
gleichen Maße sind (hierin ist das Platonische „gemäß dem Gleichen“ gewisser-

maßen verwirklicht und aufgehoben). 

Und so ist dies auch jene vollkommene Form der Freundschaft, in der nicht 
mehr getauscht wird, in der Liebe nicht ungleich, ausschließend und possessiv 

(nicht) geteilt wird, sondern in der die Freunde interesselos in gemeinsamer Teil-

habe an der tätigen Freundschaftsliebe leben: Seine Zeit gemeinsam verbringen 
in Liebe zur Weisheit durch die tätige Philia/Philosophia. 

Das philein, das Aristoteles als quantifizierbare Entität einzusetzen versucht, 

ist das, was er als eine effektive Substanz der Philia setzt. Dabei idealisiert er die 
Philia über das Telos der Verwirklichung einer Freundschaft zwischen Men-

schen, die so gleich sind in ihrem tugendhaften Leben, so selbstgenügsam in ih-

rer geradezu mönchischen Theoria, dass sie ganz explizit das Paradoxon streifen, 
keine Freunde mehr zu brauchen und also aufzuhören, Menschen zu sein.�7  

Nun sind die Ungleichen nicht vom philein ausgeschlossen – weder die Frau-

en, noch die Kinder oder die Sklaven –, ja sie werden durch ihren affektiven 

                                              
�6  Der Aristotelische „Realismus“ bezüglich der affektiven Beziehung der Menschen 

zu ihren Göttern ist vor dem Hintergrund der griechischen Welt zu lesen. Er macht 
zum Beispiel keinen Sinn mehr ab der Durchsetzung der agapê, das heißt der Liebe 
zum christlichen Gott. 

�7  Aristoteles verweist im IX. Buch der Nikomachischen Ethik selbst auf diese Aporie 
in seiner anthropologischen Teleologie: ��69 b 3 -��70 b 20. Auf diese Aporie be-
zieht sich gewiss Kant, wenn er die Unmöglichkeit einer ethischen Handlung an-
spricht. Siehe auch J. Derrida: Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 109 

 

Mehraufwand geradezu charakterisiert.�8 Doch weil die Frauen als diejenigen ge-

setzt sind, denen es gegenüber den Männern an Würde und Tugend ermangele, 

ist es mehr als zweifelhaft, dass sie in Aristotelischer Perspektive fähig wären, 
den Status eines wahren Freundes zu erreichen. Die etablierte Geschlechter-

komplementarität erschwert dies ebenso wie die männlich konnotierte und auch 

ausdrücklich den Männern vorbehaltene Tugendhaftigkeit, die für die erfüllt-
erfüllende Tätigkeit der philoi Bedingung ist. Im Grenzfall wäre eine philia zwi-

schen zwei Frauen oder zwischen Frau und Mann außerhalb der Geschlechter-

komplementarität und der damit verbundenen Arbeitsteilung gerade noch vor-
stellbar, niemals innerhalb derselben.  

Doch abgesehen von dieser Grenzhypothese, werden die Frauen den Män-

nern auch im Register der Freundschaft untergeordnet – nicht nur durch die sozi-
ale Ordnung, sondern auch durch ethische Setzung des Philosophen. Eine Frau 

kann bzw. soll laut Aristoteles in keiner dieser Sphären ihrem Ehemann gleich-

gestellt sein oder gar übergeordnet werden. Selbst in dem durchaus nicht seltenen 
Fall einer Ehe, in der die Frau wohlhabender ist als der Mann, sieht der Philo-

soph der Systematizität ein bloß akzidentelles Kippen der Ordnung. Diese Ord-

nung gilt es umso rascher wieder herzustellen, als diese Umkehrung nicht auf-
grund der substantieller gefassten Tugendhaftigkeit, sondern aufgrund des noch 

zufälligeren materiellen Erbes besteht.�9  

Es macht keinen Sinn, hier bei Aristoteles noch weiter zu suchen, weil diese 
Hierarchie gemäß der etablierten Würde die geschlechtsspezifische Arbeitstei-

lung im sozioökonomischen Kern der Polis begründet („kat’ axian gar ho anêr 

archei: Denn gemäß seiner Würde befiehlt der Mann“)20. Dennoch bleibt die 
Frage nach dem Verhältnis zwischen Hierarchie und egalitärem Status offen, also 

die Frage nach dem eigentlichen Unterschied zwischen jenen, die als „Gleichere“ 

prinzipiell Zugang zur homoiotês als solcher haben und denjenigen, die es erst 
anzugleichen gilt, wo doch klar ist, dass diese Differenz jedes noch so homogen 

gedachten Bürgerkorps (der „homoioi“) durchwirkt, ohne dass deshalb die poli-

tische Freiheit und Gleichheit der Männer in der demokratischen Polis zersetzt 
würde: Der Unterschied zwischen sozialen Klassen wird eben durch die Gleich-

heit, ja Identität der Rechte (isêgoria und isonomia) ausgeglichen. Doch umge-

kehrt umfassen die homoioi, also die Gleichen oder die �hnlichen (hinsicht-

                                              
�8  Zugleich verweist Aristoteles in der Politik auf die Unmöglichkeit einer Aufrechen-

barkeit der Philia über das Maß der Tugenden: �283°a �-�5. 
�9  Ibid. ��6� a �-2 „Nè l’amico può essere donna: il silenzio del discorso racchiude il 

postulato che l’amico virtuoso, paradigmatico, non è declinabile al femminile. La 
somiglianza (homoiotês) psicologica ricopre una somiglianza sessuale, sociale, ge-
nerazionale. L’amico è un maschio, proprietario, adulto che, solo, può dar luogo a 
una prassi di amicizia che è buona perchè giocata all’interno dell’élite dei buoni.“ 
Silvia Campese, „Madre materia“, in: S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (Hg.), Madre 
materia, S. 38.  

20  Aristote: Nikomachische Ethik, ��60 b 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


110 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

lich…), nicht alle Männer, sonst wäre es nicht möglich, sie mit diesem Substan-

tiv zu bezeichnen. Denn als solche nämlich setzen sie die Nicht- oder Weniger-

Gleichen voraus: Wie die Integrierten die Ausgeschlossenen in der Identitäts- 
und Mengenlogik der klassifizierenden Polis bedingen und voraussetzen, so set-

zen die Gleichen die Ungleichen voraus, die jenen untergeordnet sind. Wenn we-

der die Gleichheit noch die Ungleichheit für sich die transzendentale Quelle der 
Gesellschaftsverhältnisse ist, dann weil beide zuerst einmal gleichzeitig auftre-

ten. Und so lange die Gleichheit nicht auf alle ausgedehnt ist, so lange also die 

homoioi als solche (die Gleichen) bezeichnet werden, so lange werden sie sich 
als eben diese von den anderen abgrenzen.  
 
Mutterliebe: unvollendeter Prototyp 
 
Nun ist die Philia aus einem teleologischen Blickwinkel zwar eine Freundschaft 

der freien und gleichen Bürger sowie der tugendhaften Männer (beide sind nicht 
identisch, doch der Status der Ersteren ist notwendige Bedingung für die Erlan-

gung der Tugend, die zugleich notwendige Bedingung für den Status des „guten 

Bürgers“ ist), doch zugleich sind Frauen als Mütter eine Art Modell oder besser: 
der unvollendete Prototyp der interesselosen Philia sowie derjenigen, die in ihrer 

eigenen Verwirklichung gründet. Die beiden entsprechenden Passagen in der Ni-

komachischen Ethik bieten in diesem Zusammenhang einige Klärungen bezüg-
lich der Frage danach, ob Aristoteles die moralische Minderwertigkeit der Frauen 

von der biologischen Minderwertigkeit ihres Leibes ableitet oder nicht.  

Die Mütter als unvollendete Prototypen für die vollkommene Freundschaft 
tauchen in der Ethik drei Mal auf. Einmal erwähnt Aristoteles sie als Zeichen, 

sêmeion, für den Primat des philein (lieben) über das phileisthai (geliebt werden), 

welches die Freundschaft(sliebe) als selbstreferentielle bzw. als Selbstzweck be-
gründet, als Liebe im Sinne der Freude am Leben und nicht in der Intention, da-

für Güter oder Komplimente zu erlangen.2� Das Beispiel ist kurz gehalten. Was 

unmittelbar daraus hervorgeht, ist eine Trennung oder zumindest Unterscheidung 
zwischen biologischer und sozialer Mutter: Erstere wird dabei als diejenige in 

Szene gesetzt, die ihr Kind liebt, obwohl sie es für die Aufzucht hergegeben hat, 

und die nicht nach Gegenliebe (antiphileisthai) strebt.22 Nun wird die erwähnte 
Unterscheidung zwar nicht explizit erwähnt, doch das Verb trephesthai verweist 

auf eine Amme, also eine soziale „Mutter“ und die Unterscheidung steht im Zei-

chen einer Demonstration: dass die Mutterliebe als natürliche und notwendige 
mit dem ethisch-gesellschaftlichen philein kontrastiert, welches durch eine damit 

                                              
2�  Siehe hierzu auch Xénophon: Memorabilia, Paris: Garnier �935, II, 2, 4-7, wo Sok-

rates mit seinem Sohn über die Pflicht diskutiert, die ihm als Kind gebietet, der 
Mutter mit Ehrerbietung (dei therapeuein) zurückzuerstatten, was diese ihm als ih-
rem Kind an Leid und Wohlwollen entgegengebracht hat, ohne zu wissen, ob sie 
jemals Dank dafür erhalten werde.  

22  Aristoteles: Nikomachische Ethik, ��59 a 25-33. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 111 

 

verbundene Wahl charakterisiert ist. Die Mutterliebe ist also ein teilweise bei-

spielhafter Fall für die auf einer höheren Ebene angesiedelte Philia zwischen 

wahren Freunden. Die zweite Passage, in der Aristoteles die Mutterliebe ins Feld 
führt, findet sich im Rahmen der Aufzählung der fünf Modi des Freund-Seins. 

Von diesen sind immerhin zwei der Mutterliebe zu Eigen: der Modus, in dem der 

Freund das Leben und Dasein des Freundes um seiner selbst willen will (boulo-
menon) und jener Modus, in dem der Freund an den Freuden und Leiden des an-

deren teilhat. Letzterer sei bei Müttern stärker vorhanden.23 Die drei anderen 

Modi betreffen die Wahl des Gutes, das gemeinschaftliche Leben und die Wahl 
derselben Dinge (tauta hairoumenon).  

Die beiden Modi der Mutterliebe implizieren eine direkte Bande zwischen 

Mutter und Kind, die nicht durch eine gesellschaftliche und damit instituierte 
Tugend vermittelt sei (der Pleonasmus „gesellschaftliche Tugend“ ist eben da-

durch relativiert, dass der natürliche Status der Mutterliebe hier die Bedeutung 

einer weiblich-natürlichen „Tugend“ erhält).24 Diese Bande wird auch in jener 
Passage des IX. Buches erwähnt, in der Aristoteles versucht, das Phänomen der 

im Werk des Tuns sowie im schöpferischen Akt enthaltenen philêsis zu erhellen. 

Hier wird die Dichotomie zwischen Aktivität bzw. Energeia auf der Seite des 
philein und Passivität auf der Seite des phileisthai am explizitesten. Und so wie 

dies bereits bezüglich des Mehr an philein im proportionalen Verhältnis der Fall 

war, so werden hier, ganz im Sinne des Chiasma, das ja die Proportionalität stets 
als ihr Schatten begleitet, und entgegen die sonstigen Zuschreibungen, die Frau-

en/Mütter auf der Seite der Aktivität genannt: Aristoteles verweist auf das Bei-

spiel der Mütter, welche ihr Kind mehr liebten, weil ihnen deren Geburt (genêsis) 
mehr Schmerzen bereitet und weil sie mehr Gewissheit darüber haben (isasin), 

dass es ihr Werk ist.25  

Damit sind wir wieder bei den Grenzen zwischen dem Biologischen und dem  
Ethischen angelangt. In ihrer ethischen bzw. protoethischen Wirklichkeit ist der 

Beitrag der Frauen/Mütter zur Fortpflanzung plötzlich von Relevanz, während 

der Beitrag des Mutterleibes in den biologischen Abhandlungen auf ein Mini-
mum reduziert wird. Wir sollten uns allerdings hüten, darin ein Zeichen für eine 

ethisch-politische Rehabilitierung der Frauen zu sehen. Denn dieser Beitrag auf 

der Seite der Energeia fügt sich genau in die instituierte hierarchische Komple-
mentarität ein, die in soziologischer oder ethischer Hinsicht den biologischen 

Beitrag des Leibes auf der untersten Ebene der mit der Hervorbringung verbun-

denen Werte ansiedelt. Doch diese Verkehrung der kategorialen Zuordnungen 
der Energeia und der Aktivität an die Frauen/Mütter (und nur Mütter sind richti-

                                              
23  Ibid., ��66 a �-9. 
24  Angesichts der für die Ethik zentralen Rolle der prohairêsis ist diese vermeintlich 

automatisch „mütterliche“ Tugend  nicht Tugend im eigentlichen Sinn dieses Beg-
riffs bei Aristoteles.  

25  Ibid., ��68 a �9-27. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


112 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

ge Frauen…) lässt die Tragweite der Veränderung auf der ontologischen Ebene 

erkennen, die im Übergang von der Biologie zur Ethik angesiedelt sind, in wel-

cher der Part der Biologie nur Zeichen ethischer Unvollkommenheit und Min-
derwertigkeit ist. Diese chiasmatische Verkehrung verweist schließlich auf die 

Beschränktheit und die vorgebliche Natürlichkeit der Maternität und somit des 

„weiblichen“ Beitrags zum Phänomen der Philia, welche sich ja „eigentlich“ nur 
im guten männlichen Bürger verwirkliche.  

Das „von Natur“ jener Minderwertigkeit der Frauen im ethisch-politischen 

Bereich ist ohne diese Definition des Menschen als „von Natur“ politisches Le-
bewesen undenkbar.26 In dieser Hinsicht werden Frauen als Frauen, ebenso wie 

Sklaven als Sklaven, von Aristoteles als von Natur untergeordnete aber auch als 

minderwertige Menschen statuiert. Sie werden in dieser Funktion vom teleologi-
schen Maßstab des Politisch-Seins abgeleitet, das den männlichen Bürgern vor-

behaltenen ist.27 Aristoteles kennt natürlich die Schwierigkeiten einer unmittelba-

ren Deduktion der ethischen Minderwertigkeit vom Bereich der Biologie, insbe-
sondere in Geschlechterfragen. Denn die Rolle der Frauen ist nicht einmal in ei-

ner völlig abstrakt-anthropologischen Sicht bloß instrumentell oder als Ganze auf 

ihre Fortpflanzungsfunktion reduzierbar. Da sie sowohl in der Erziehung als auch 
in der Ökonomie durchaus am archein teilhaben, gilt ihr unbedingtes archesthai, 

also ihre Beschränkung auf die passive Form der Machtausübung (gehorchen, 

beherrscht werden von Männern) nur innerhalb der explizit politischen Sphäre 
bzw. innerhalb der Beziehungen zwischen Bürgern und ihren Ehefrauen mit un-

vollkommenem, bloß mittelbarem Bürgerstatus. Im oikos und in anderen Ver-

hältnissen (Eltern-Kinder, Freie-Sklaven, etc.) verhält es sich durchaus anders, 
weshalb dort die biologische Grundlegung eines beschränkten geschlechtsspezi-

fischen Tugend- und Fähigkeitsgefälles als zutiefst widersprüchlich ins Auge fie-

le.  
Die Verwirklichung, ja Vollendung der Philia besteht nun in einem reinen 

und gemeinsamen Tätigsein (wobei die Philosophie als reines Denken diese Tä-

                                              
26  Siehe hierzu weiter unten am Beginn des Kapitels „Von der Menge zur Polis“. 
27  Dazu bedarf es, wie noch heute in Frauen ausschließenden und dazu noch strikt an-

tidemokratischen Parallelgesellschaften wie der katholischen oder anderer Kirchen, 
keiner eindeutigen Aussage darüber, dass Frauen minderwertig sind: die Ämtern 
sind den Männern vorbehalten, die Tugenden, welche mit diesen Ämtern verbunden 
sind, auch. Wenn nun der Mensch seinen Zweck erst in der Ausübung dieser Ämter 
erfüllt, bleiben diejenigen dieseits der Zweckerfüllung oder „zweckinferior“, die 
von dieser Ausübung ausgeschlossen sind: Die Zirkularität ist gleichsam die Stärke 
der in Teleologie gegossenen historischen Praxis, die jede historische Veränderung 
der Praktiken zu verhindern beansprucht. Die Rolle der Kirchen ist deshalb immer 
eine zutiefst antidemokratische, weil sie die Gesetzgebung durch die Menschen 
selbst, also den „Demos“, bereits insgeheim als Frevel gegen ihre letztlich immer 
theokratische Dogmatik betrachten müssen. Diese Abneigung gegen die Demokra-
tie ist also nicht „radikalen“ Moslems vorbehalten, wie manche die Sache in letzter 
Zeit darzustellen tendieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 113 

 

tigkeit am vollkommensten erfülle), welches das Gut/e als Leben des Geistes ins 

Werk setzt. Aristoteles versucht wohl den Eros von der Philia abzugrenzen, in-

dem er die philêsis in die Mitte dieses Begriffspaares einfügt. Die philêsis stellt 
den Mittelbegriff dar in der Dialektik von Wahlverwandschaft und nicht gewähl-

ter Verwandschaft innerhalb der Familiarität. Die Ablösung der Philia vom Eros 

ist allerdings keine vollständige und der Übergang vollzieht sich im Laufe der 
Bildung/Sozialisierung des jungen Mannes zwischen Psyche/Soma und gesell-

schaftlicher Institution. Das päderastische Verhältnis zwischen einem pais (Kna-

be, Jüngling) oder neaniskos (junger Mann) und einem erwachsenen Mann endet 
mit dem Erwachsenwerden des Jungen. Diese Befristung geht einher mit der 

gängigen Transformation dieses Verhältnisses in das der Philia, um es – mit zu-

nehmender gesellschaftlicher Verpöntheit der Homosexualität – bald ganz zu er-
setzen und den in der paideia (Erziehung, Bildung des jungen Menschen, vor-

nehmlich Mannes) involvierten Eros als sublimierten aufzuheben. 

Die bleibenden menschlichen Schönheiten wie die Tugenden nehmen dabei 
den Platz der aristokratisch höher geschätzten physischen Schönheit ein und die 

Bande gewinnen an Gegenseitigkeit, um für die politischen Verbindungen und 

Bündnisse als konstitutiv hervorgehoben zu werden.28 
 Die Qualitäten, welche zur ethischen Übergeordnetheit führen, sind Fähig-

keiten, welche – angefangen von der standhaften andreia über die (gegen die 

stets drohende hybris unerlässliche) Mitte (meson) des Maßhaltens bis hin zum 
richtigen Begriff bzw. zur richtigen Rede (orthos logos) – stets dazu führen sol-

len, die im Zwist miteinander liegenden Teile zu harmonisieren oder die abwei-

chenden RandgängerInnen zu drosseln, ja zu beherrschen oder zumindest bei der 
maßgeblichen Stange, d.h. in der Nähe der Norm der Polis zu halten, egal, ob 

diese RandgängerInnen nun Frauen, Verweiblichte bzw. Verweichlichte, Ver-

rückte, Monströse oder bloß „die Menge“ heißen. Die mütterliche philêsis und 
die trophê stellen dabei die „natürlichsten“ Momente in der Sozialisation des 

Kindes dar, deren höchster Zweck (Telos) die ethisch-politische Erziehung ist. 

Diese geschieht als „vollständige Geburt des Bürgers“ im Rahmen einer männli-
chen Gesellschaft, wie Platon sie bereits für die Philosophie konzipiert hatte und 

wie sie in Athen vorhanden war, ohne allerdings die klare Eröffnung auf die Phi-

lia der Philosophen-homoioi zu bedeuten, die Aristoteles mit der Verwirklichung 
und gänzlichen Sublimierung des Eros im und durch das ideale Individuum ent-

wirft. 

                                              
28  In Diesem Sinn betrachtet John Cooper philos bei Aristoteles eher als Alliierten 

denn als Freund: „Aristotle on friendship“, in: A. D. Rorty (Hg.), Essays on  
Aristotle’s Ethics, Berkeley: University of California Press �980. Es ist allerdings 
klar, dass die Übersetzung dieses Terms ein zu partielles semantisches Feld um-
fasst, insofern aus ihm der gesamte affektive Aspekt der Philia ausgespart bleibt, 
während „Freund“ den „Alliierten“ durchaus einzuschließen vermag.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005 - am 14.02.2026, 09:55:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

