Lust und Freundschaft bei Aristoteles

In der Aristotelischen Psychologie einer stirker somatisch verankerten Seele
spielt der Eros zwar keine Rolle, sehr wohl aber Lust und Begierde in ihrer ge-
genseitigen Verschrinkung. Zwischen leiblichen Begierden und gesellschaftli-
cher Sublimierung in der Philia ist die #édoné, also die Lust bzw. der Genuss, das
metaxy.

Wenn Aristoteles, und mit ihm die wissenschaftlich orientierten PhilosophlIn-
nen der Neuzeit, davon ausgehen, dass die Denktétigkeit nicht ohne Korper
denkbar ist, so hat er selbst die Trennung zwischen Kérper und Geist nicht ganz
aufgehoben. Doch wiéhrend fiir Platon die Reibung und der Schmerz der Er-
schopfung zentrale Momente in der Ablosung des reinen Denkens vom Korper
darstellen, siedelt Aristoteles diese Fragen dezidiert aullerhalb des Bereichs phi-
losophischer Untersuchung an und fasst die duflerste Schnittstelle von Soma und
Psyche als reine Denktdtigkeit unter dem diffusen Begriff des Pneuma, womit er
das Problem bewusst offen lisst." Er bedeutet mit diesem Begriff die Grenzen
des Verstandes (dianoia), aber auch die des Korpers: Wihrend klar ist, dass die
Sinne durch zu viele Sinneseindriicke iiberfordert und erschépft werden und die

1 Aristoteles: Uber die Seele, 403 a 10. Trotz der Tatsache, dass Aristoteles den pla-
tonischen Dualismus von Leib und Seele aufgibt und die beiden im Menschen un-
aufloslich miteinander verkniipft, l4sst er die Hypothese eines abstrakten Nous be-
stehen. Was die Lebewesen betrifft — und ,,Seele” macht fiir ihn nur in Bezug auf
diese Sinn — so hitten unter ihnen explizit nur die Menschen durch ihre geistigen
Fahigkeiten an einem solchen Nous teil. Fiir sie betont er die Verankerung des
Denkens (noein) im Korper bzw. Leib (séma), sei es, weil das Denken eine Art
Vorstellungs- bzw. Einbildungskraft (Phantasia) ist, sei es, weil der Mensch ,,nie-
mals ohne Phantasmen denken‘ kann, und diese immer auch einen leiblichen Anteil
haben. Uber die Seele, Buch I. 1 und vor allem Buch III. Siehe diesbeziiglich vor al-
lem C. Castoriadis: ,,La découverte de 1’imagination®, in: Domaines de I’homme. Er
macht darin explizit, was implizit da ist und in den Aristotelischen Termini wider-
spriichlich erscheint. Die Einbildungskraft wird einmal als ,,primére” und das Phan-
tasma als Schema gedacht, ohne das die Seele nicht denken kann, ein anderes Mal
wird sie als ,,sekunddre oder ,,reproduktive Einbildungskraft” gefasst, und die
Phantasmen als nachtréglich durch das Denken organisierte und hervorgebrachte.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

100 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Augen durch zu viel Helligkeit erblinden kénnen, scheint sich der Verstand in
der Denktitigkeit nicht zu erschopfen.’

Vor dem Hintergrund der klaren Unterscheidung zwischen den Sinnen und
dem geistigen Auge tritt eine andere Unterscheidung hervor, ndmlich jene zwi-
schen den Fakultidten der Seele: die sensitive, die motorische und die dianoeti-
sche, d.h. die Verstandesfdhigkeit. Die hédoné ist keine Aisthesis, also kein Sinn
mit der dazugehorigen Sinneswahrnehmung, und zugleich gibt es keine Aisthesis
ohne hédoné, die jede Sinneskraft begleitet, so wie sie die Verstandestitigkeit,
die Urteilskraft und die Theoria begleitet.’ In dieser Hinsicht ist sie analog zur
Phantasia angesiedelt, wennschon sie der Leiblichkeit ndher steht als diese, inso-
fern ihre materielle Qualitit sinnlicher und stéirker in die innere taktile Ortlichkeit
und Riumlichkeit eingelassen ist. Die materielle Qualitdt der Phantasia ndmlich
ist als solche nicht wahrnehmbar und wohl bis heute nicht als solche begreifbar
(bzw. liber inaddquate sinnlich-materielle oder leibliche Metaphern dargestellt).

Hédoné — Die Spuren des Psyche-Soma im
Aristotelischen Lust-Begriff

Die hédoné bildet nun das Verbindungsglied zwischen der Bewegung der orexis
(Volition) und der denkenden Vorstellungskraft; sie ist integraler Bestandteil der
schopferischen Tétigkeiten, wie auch jeder anderen (reproduktiven, reperkutori-
schen etc.) Seelenttigkeit. Sie verbindet auch den Habitus als Disposition (hexis,
Gehabe, Haltung) mit der intentional auf einen Gegenstand gerichteten orexis.
Dabei verwirklicht sie die Kraft jeder seelischen Disposition, als Kraft und als
Akt(ivitit) aufgefasst, indem sie sich selbst als diese oder jene, aber eben auch
ganz allgemein als hédoné verwirklicht. Wir finden in diesem zirkuldren Phéno-
men die doppelte Struktur der hédoné, also der Lust als begehrliche (envie) und
als erfiillte (plaisir) wieder, insofern diese Verwirklichung nicht ohne Energeia,
ohne zielgerichtete Wirkkraft moglich ist, so wie sie gleichzeitig selbst das Ziel
dieser Tatigkeit ist, zu deren Verwirklichung sie beitrdgt. Die hédoné tragt also in
sich sowohl den Genuss der Vollendung der Tatigkeit wie auch das Begehren der
Verwirklichung dieses Genusses bzw. der Lust an und fiir sich, um es hegelia-

2 Aristoteles: Uber die Seele, 429 b 3-5. Es ist, als ob er die unermessliche und uner-
schopfliche Quantitit wie auch Qualitdt der neuronalen Vernetzungspotentiale des
menschlichen Gehirns vorausgesehen hitte. Von der Mania, insofern sie eine Gren-
ze fiir die ibermafige Denktdtigkeit darstellen konnte, ist nicht die Rede, auch nicht
im theoretisch-spekulativen Sinn, den Platon der Mania verlichen hat. Fiir eine Ver-
bindung zu diesem semantischen Feld siche vor allem die bereits erwidhnte Sektion
XXX der Probleme. Fiir die Mania als Resultat von Lust und Begierde, welche den
Korper veréndern, sieche Buch VII der Nikomachischen Ethik, 1147 a 15-17.

3 1Ibid., 1174 b 20-21.

14,02.2026, 09:55:14.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 101

nisch zu formulieren.* Im Gegensatz zu den Sinnen oder zur Erkenntnis geht die
Lust nicht auf duBerliche ,,Gegenstinde* sondern auf ihr eigenes Zusammentref-
fen mit den Sinnen und mit der Erkenntnis selbst oder mit dem Verstand, und
zwar im Medium der jeweils sie verwirklichenden Tétigkeit. Sie ist gewisserma-
Ben das Prinzip der vollendenden Tétigkeit, das heiflt der teleologisch auf sich
sowie auf die Lebendigkeit gerichteten.

Doch insofern sie immer spezifische Téatigkeiten der Seele begleitet bzw.
verwirklicht, ist das Telos, das die hédoné jeweils ins Werk setzt, ebenso spezi-
fisch und als solches auch den logischen Definitionen unterworfen, durch die A-
ristoteles die Art (Eidos, Spezies) bestimmt. Und so wird die #édoné entlang der
Wertigkeitsachsen durch die Hierarchie der eidé (Arten) dekliniert, weil ihre un-
terschiedlichen Ausgestaltungen oder Formen miteinander in eine Konkurrenz
treten, die immer nur einen Sieger zulédsst. Als Beispiele fiir diese konkurrieren-
den Formen zitiert Aristoteles die Musik und die Philosophie: Die #édoné fiir die
eine bedeutet automatisch eine /ypé, also Unlust, Lustmangel fiir die andere, was
auf die absolutistische Tendenz der hédoné verweist, die ihr schon Platon im
Kontext des sexuellen Eros zugeschrieben hatte. Bei Aristoteles ist sie begrift-
lich, also in ihrem An-sich-Sein zuerst frei flottierend, und trotz der Rolle, die er
der Erziehung zuschreibt, finden wir in diesem Begriff nur noch rudimentér die
Spuren des menschlichen Psyche-Soma, das chaotisch, absolutistisch und auto-
erotisch, immer an ein Phantasma, also gewissermallen an ein origindres Eidos
gebunden ist, wie etwa jenes der manisch verliebten Kugelhilften bei Platon.

Die Pole, die in der Nikomachischen Ethik statuiert werden, sind die animali-
sche Leiblichkeit und der kontemplative Philosoph; das sinnliche, passive und
funktionelle Soma einerseits, und die intellektuelle, aktive und freie Psyche ande-
rerseits.’ Diese Polarisierung ist nur teilweise von Platon ererbt, denn Aristoteles

4 Beziiglich der Verbindung zwischen epithymia und hédoné siehe insbesondere
Buch III, Ibid., 1118 a, wo Aristoteles die Besonnenheit abhandelt, die fiir die Be-
handlung der korperlichen Geliiste relevant sei. In der Nikomachischen Ethik finden
wir zwei Abhandlungen der hédoné hinsichtlich der ontologischen Dreiteilung der
Seele: die Erste im III. Buch hinsichtlich der akolasia (Ungezugeltheit) und ihres
Gegenteils, der sophrosyné, Zweck der orexis; die zweite in dem Abschnitt des X.
Buches, welcher der hédoné selbst gewidmet ist, und auf den ich mich hier vor al-
lem hinsichtlich der doppelten Natur oder Bedeutung beziehe, dergemaB sie in allen
Sinnen und Seelenfakultiten am Werk ist und somit auch als Verbindung zwischen
Aisthesis und Dianoia. Néher bei der orexis angesiedelt als etwa die Phantasia ist
sie doch nicht orexis, denn diese ist vor der Tatigkeit angesiedelt, wihrend die
hédoné bereits Titigkeit ist. Uber die hédoné als Energeia oder deren Vollendung
siehe auch Francisco J. Gonzalez, ,,Aristotle on Pleasure and Perfection®, in: Phro-
nesis, 2/1991, S. 145.

5 Uber die Beziechung zwischen den beiden Abhandlungen iiber die Lust in der Ni-
komachischen Ethik — die eine im VII. Buch tiber die stirker an den Leib gebunde-
ne Lust, die andere im X. Buch iiber die mehr an den ethisch-politischen Bereich
gebundene Lust — und den Beitrag der Magna Moralia, siche A.J. Festugiére:
Aristote. Le plaisir, Paris: Vrin 1960.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

102 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

setzt die aphrodisia (Liebesangelegenheiten, sexuelle Angelegenheiten) und die
sexuelle hédoné nicht mehr explizit als eine Art psychischen Stamm, von dem
aus die Sublimierung zum philosophischen Eros hin stattfindet, sondern eher —
wie etwa die Lust auf Nahrung, als durch die Art ihrer ,,Objekte” konkret be-
stimmte Lust und als Teil des Reichs der Notwendigkeit bzw. der Bediirfnisse
(und nicht so sehr des Begehrens als solches). Insofern die Bediirfnisse Teil unse-
rer animalischen Natur sind, entstehen sie maBgeblich durch den taktilen Sinn,
den er als den tierischen Sinn par excellence sieht, insofern er das bewegt/be-
seelte Dasein konstituiert.® Die sexuelle Lust, die analog zum Verzehr von Nah-
rungsmittel dargestellt wird, hat nicht mehr die Bedeutung, die sie bei Platon hat-
te. Fiir Aristoteles ist sie ein tierischer (und als solcher nicht bewerteter) Akt, den
er vornehmlich in Termini animalischer Paarung oder in rein physiologischen
Termini beschreibt. Die Sexualitéit erscheint nun wie ausgehohlt vom sexuellen
Eros, die Asthetik in weite Ferne geriickt.’”

Doch wihrend die tierische Natur mancher Arten der Lust den Kern der Un-
besonnenheit oder der Besonnenheit (séphrosyné) darstellt, ist es gerade die Vor-
stellung, welche die reine Genusslust zum Begehren hin tiberschreitet und so aus
der Unbesonnenheit ein menschliches, nicht tierisches Laster macht. Auf einer
anderen Ebene siedelt Aristoteles den akratés an (den Unbeherrschten). Bei die-
sem wird eine maBllose Lust (hédoné) zwar von einem Urteil bzw. von einer Zen-
sur begleitet, diese sind jedoch zu schwach gegen die Begierden (epithymiai).
Und obschon es zuerst der kratos ist, also die Herrschaft und nicht die zu beherr-
schenden Begierden, welche die begriffliche Natur dieses Tugend-Laster-Paares
bestimmt, so ist es doch die ,,Qualitdt”, also die Art und Weise der Begierden
und der Lust, die durch diese geistig angestrengte Beherrschung formiert werden
soll. Dadurch ist die Beherrschung selbst in einer Art logischer Zirkularitit be-
grifflich ihrerseits von diesen oder jenen Begierden (in ihrem Sosein) bestimmt.

Und so sind die in der akrasia (Unbeherrschtheit) aktiven Geliiste (im Ge-
gensatz zu den in der akolasia, der Unbesonnenheit aktiven, von denen weniger
immer besser sind als zu viele) durch ihre Quantitit an der Erhohung der kom-
plementiren enkrateia (Beherrschtheit) beteiligt. In diesem unentflechtbaren Ge-
fiige zwischen enkrateia und akrasia (die zum Beispiel explizit nicht die Effekte
des Wahnsinns betrifft) reiht Aristoteles indirekt die Frauen auf der unteren Seite
dieser Erhohung zur Erreichung der enkrateia ein. Und zwar nicht explizit, weil
er ihnen den kratos im psychischen Sinn absprechen wiirde, sondern vermittels
einer posturalen Natur, die durch die Syntax fixiert scheint: Passivitit und nicht
Aktivitit im sexuellen Paarungsakt, stinde am Ursprung des kratos.® So kehrt

6 Siehe hierzu den letzten Abschnitt in Uber die Seele.

7 Bezuglich der sexuellen Lust siehe vor allem Aristoteles: Probleme, IV, Hosa dia
aphrodisia.

8 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1148 b 31-33. Die akrasia treffe nicht auf ange-
borene Verhaltensweisen zu, so wie die Frauen nicht akrateis, und daher auch nicht
enkrateis genannt werden konnen, namlich wegen ihrer sexuellen Passivitét, welche

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 103

hier die Lust gerade hinsichtlich der Moralitdt der Frauen in widerspriichlicher
Weise wieder, um eine unerwartete Rolle im ethischen Entwicklungsprozess zu
spielen. Klarerweise hat diese Strategie einmal mehr die Aufgabe, die Geschlech-
terhierarchie weiter zu vertiefen, und es ist nicht die Tatigkeit der Frauen im Be-
reich der Unlust (/ypé), die ihnen die Moglichkeit er6ffnet, von erhohter akrasia
oder enkrateia zu zeugen. Die Lust, die sie — wie die verweiblichten Méanner —
aus ihrem gemeinschaftlichen Lamentieren zogen, sei schlichtweg schlecht.’

Die Lust und das Begehren als Fakultiten und Tatigkeiten der Seele sind
,»von Natur” und auch ontologisch in zwei Bereiche gegliedert: in den tierischen
Bereich der fiir die Gattung notwendigen Fortpflanzung einerseits, in den
menschlichen der Freiheit vermittels einer Unterdriickung der Lust, die somit ei-
ne kulturell immer schon von Meinung und Urteil geformte bzw. eingeddmmte
ist. Sogar die Freundschaft wird in diese beiden Bereiche eingeteilt, je nach — un-
gleicher bzw. egalitirer — Beziehung und je nach den Giitern, welche darin von
den Partnerlnnen ausgetauscht werden.'® Durch diese Teilung und Teilhabe wer-
den die Geschlechterverhiltnisse in eine allgemeine Hierarchie der menschlichen
Verhiéltnisse eingefiigt, die sich ja gerade von der Biologie abldsen, aus der sie
die Parameter der Hierarchie zugleich zu beziehen beanspruchen.

durch die passive Form des Verb opyé (begatten) bewiesen sei. ,,Da nun, wo die
Ursache in der Naturanlage liegt, wird niemand von Unbeherrschtheit sprechen, ge-
nauso wenig wie bei den Frauen, mit der Begriindung, dass ihnen beim Ge-
schlechtsakt nicht der aktive, sondern der passive Anteil zufillt.“. Dieser Satz
schopft seinen Wahrheitsanspruch aber aus einer durchaus konventionellen und so-
zial auferlegten Position (Missionarsstellung, eventuell von hinten), womit sich die-
se ,,Theorie” nur teilweise an jene von Freud anndhern ldsst, der den Frauen auf-
grund ihrer sexuellen Passivitit eine den Ménnern vergleichbare Sublimierungsfa-
higkeit abspricht. Die behauptete Abwesenheit bzw. ,,angeborene* Niederschwel-
ligkeit sexueller Triebe erfordert keine moralische Kraft, die sie einschrinken miiss-
te. Die Annédherung ist nur teilweise sinnvoll, weil der Passiv, auf den sich Aristote-
les beruft, offenkundig konventioneller Natur ist, und daher nicht auf eine Verleug-
nung sexueller Triebhaftigkeit bei Frauen hinauslduft (eine Triebhaftigkeit, die
Aristoteles andernorts durchaus anerkennt).

Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1171 b 10.

10 Siehe hierzu auch das Kapitel ,,Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange)” wei-
ter oben. Die Philia in Lysis setzt die Reinigung des Selbst als Liebe zum unbedingt
guten Eigenen (oikeion) ins Werk. Was geliebt wird, ist das, was des Guten erman-
gelt. Die Spannung zwischen Philia des Guten und Schlechten (kakon, das fehlende
Gut/e) fiihrt dazu, dass diese platonische Philia im Gegensatz zur idealen Philia bei
Aristoteles noch der Asymmetrie verhaftet ist. In den Nomoi stellt Platon sie ek ton
homoion als eine dar, die zwar nicht gegenseitig ist wie der anterds, aber eine ge-
teilte, gemeinsame: ,, koiné dia biou* (welche in der Ubersetzung von Schleierma-
cher und Susemihl auch mit gegenseitig wiedergegeben wird). Platon: Nomoi,
837b.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

104 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Philia und Gleichheit bei Aristoteles

Der vollkommene Freund (philos) als Freund und Philosoph ist bei Aristoteles
notwendig ménnlich. Zwar spricht er den Frauen nicht die Moglichkeit ab,
Freund von jemandem zu sein, aber angesichts ihrer zivilen und das heilt fur
Aristoteles unmittelbar auch ethischen Inferioritdt konnen Frauen den Status ei-
nes Freundes im Sinne von ,,Gleichen®, also eines allos autos, eines anderen
Selbst nicht erreichen.'" Nur dieser ist ein wahrer Freund eines guten Mannes,
spoudaios, der seiner Giite wegen gemocht wird (und nicht fiir seine Giiter oder
das, was er im sinnlichen Register der Brauchbarkeit oder der Lust zu verschaf-
fen vermag). Der amikale Status, den Frauen in dieser Hinsicht erreichen kénnen,
gehort dem semantischen Feld der Philia zwischen sozial bzw. ,,politisch® Un-
gleichen an. Hier ist die Hierarchie zwischen Mann und Frau im Sinne einer ,,ar-
sitokratischen” Hierarchie rund um die Ausiibung der Macht angesiedelt. Das
Kommando gebiihre dem Mann gemél seiner Wiirde bzw. Wertigkeit (kat’axian
gar ho anér archei). Diese Hoherwertigkeit bezieht sich zirkulér selbst wiederum
auf jene Werte, welche den Mann zum wiirde- und wertvolleren Wesen machen:
gemil der Tugend (kat’aretén), welche als andreia traditionell das Wesen des
Mannes sei und wesentlich ménnlich, wie das Wort andreia, Mannhaftigkeit, ja
schon ,,selbst* sagt.12

Die Freundschaft zwischen Mann und Frau beruht in der ethisch-politischen
Perspektive vor allem auf Notwendigkeit (sowohl im Bereich der Fortpflanzung
als auch im Bereich der Okonomie, sprich Haushaltsfiihrung). Dennoch ist nicht
ausgemacht, dass die eheliche Gemeinschaft im Kern des oikos eine Gemein-
schaft physei, also gemd3 der Natur ist, und nicht eine Gesetzte (nomd). Die
Formulierung von Aristoteles ist diesbeziiglich eher ambivalent und die Frage
nach der Natiirlichkeit des Sozialen bzw. des Politischen bleibt offen. Er schreibt:
,»Die Freundschaft zwischen Mann und Frau scheint (dokei) gemill der Natur
(kata physin) zu existieren (hyparchein).“"> Dieses ,,gemiB der Natur ist ein
Zweifaches: einerseits ein biologisch (hinsichtlich der Fortpflanzung des Men-
schen als zéon), andererseits ein 6konomisch — und somit (proto)politisch gefass-
tes. Doch keine universale Menschennatur diktiert diese 6konomische Gemein-
schaft zu zweit, vielmehr trennt ein institutioneller Abgrund die Fortpflanzung

11 Zu diesem fiir das herkémmliche Versténdnis des greichischen Kontextes erstaunli-
chen Terminus sieche die Untersuchung von Suzanne Stein-Gillet: Aristotle’s Philo-
sophy of Friendship, Albany: State University of New York Press 1995, Kap. 1.

12 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1160 b 32-34 et 1161 a 23-24. Es gibt in der An-
tike durchaus auch Frauen, denen andreia, Mut, zugesprochen bzw. attribuiert wird.
Die Moglichkeit, dass eine Frau andere Freundschaftsverhdltnisse eingeht, wird
zwar nicht erwéhnt, aber auch nicht explizit verneint. Einmal mehr erscheint gyné
hier nur im Kontext der Familie, und zwar als gyné gameté und als métér, die vor-
nehmlich dazu da ist, dem Biirger legitime Biirger zu gebéren, was ihre Hauptauf-
gabe als Biirgerin ist.

13 1Ibid., 1162 a 16-17.

14,02.2026, 09:55:14.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 105

von der Monogamie, mit der diese strikte geschlechtsspezifische Arbeitsteilung
und die damit verbundene Art der Freundschaft einher geht. Das bleibt auch Aris
toteles nicht verborgen, und so ldsst er von diesem Abgrund eine Spur, die in
dem Wort dokei durchscheint, welches die Eindeutigkeit des physei im ,, kata
physin‘“ durchbricht.

Was vorerst nur eine von Biologie und Lust regierte Freundschaft ist, kann
einen durchaus ethischen Zug annehmen, wenn beide — Mann und Frau — tu-
gendhaft sind. Dennoch ist ihre Tugendhaftigkeit per definitionem eine komple-
mentére (eine egalitir-reziproke wiirde die axiologische Hierarchie gemif der
Tugend/Wertigkeit unterminieren, die diese Beziehung bestimmt), so wie auch
ihre Rollen in der Fortpflanzung und in der Arbeitsteilung im oikos sowie in der
Polis (Aufzucht bzw. Erziehung und politische Bildung) strikt hierarchisch-
komplementir angelegt sind (anders als in Platons Politeia, und viel stiarker in
Anlehnung an die griechischen Praktiken). Diese Formen der Komplementaritit
machen die Verwirklichung einer Philia im vollendeten Sinn zwischen Mann und
Frau insofern sie Eheleute sind, unmoglich.

Der Sinn einer sozio-politischen Komplementaritdt des archein kai ar-
chesthai, also des Befehlens und Gehorchens zwischen den Geschlechtern beruht
vor allem in der Zirkularitit der hierarchischen Ableitung der Formen der Kom-
plementaritdt. Dabei wird die Instituiertheit dieser Hierarchie durchaus in der
»Geschlechtsnatur zu verankern versucht (dhnliches gilt fiir das Verhéltnis zwi-
schen Freien/Herren und Sklaven und eindeutiger zwischen Eltern und Kindern).
Dies erfordert eine genauere Untersuchung der familidren Philia bei Aristoteles.

Da jegliche zwischenmenschliche Hierarchie in Termini von Tausch- und
Machtverhiltnissen ausdriickbar sein muss, handelt es sich bei der Aristoteli-
schen Philia zwischen Mann und Frau um eine proportionale Beziehung. Der
bessere, das heif3t iibergeordnete Teil erhdlt mehr als der untergeordnete, weil er
mehr ist: Jedem gemil seinem ethischen Wert. Der Mann ist der beste unter den
Familienmitgliedern, wobei die Familie als Kern der koindnia, der Gemeinschaft
gesetzt ist, die selbst wiederum die Vorlduferin der Polis im Sinne der Entwick-
lung des Menschen auf dem Weg zur Erfiillung seines Zwecks im Allgemeingut
der Polis ist. Die ménnliche Qualitit ist dabei vielfiltig und hat keine bestindige
Substanz. Hinsichtlich der Philia zwischen Mann und Frau ldsst sie sich in der
Behauptung der Uberlegenheit gemiB der Stirke und des ethischen Werts zu-
sammenfassen. Die Tauschbeziehung setzt die Z&hlbarkeit oder Aufrechenbar-
keit der moralischen Wiirde voraus, das heifit dessen, was jemand im Sinne sei-
nes Status ist; sie setzt auch die Transformation dieses Seins in ein Geben voraus,
wobei die Gabe ein diesem jeweiligen Status gemifBles Werk (ergon) voraussetzt.
Dabei handelt es sich um ein Gut oder eine Gabe. Und in der Tat ist der die Phi-
lia konstituierende Tausch ein interessierter Tausch von Giitern (gesellschaftliche
Unterstlitzung, Geld, Geschenke, Liiste, aber auch Erleichterungen im materiel-
len ,,Ungliicksfall®, der sowohl sinnliche als auch psychische Taten und Werke
umfasst; intellektuelle Bemiithungen, Zugegensein in der gemeinschaftlichen Ta-

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

106 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

tigkeit, desinteressierte Freundschaftsliebe (philésis) hinsichtlich ethischer Wer-
ke, die zum autarken Gliick und Gemeinschaftsgut beitragen. Doch das Wie die-
ser Transformation des ethischen Status einer Person in ein Gut bzw. eine Leis-
tung bleibt komplex, wenn nicht aporetisch. So muss der Ubergeordnete — um
den qualitativen Mehrwert seiner Werke oder der Tugendhaftigkeit, die er bei-
trégt, auszugleichen — quantitativ weniger geben als der untergeordnete Partner.
Doch was bedeutet, dass er ,,weniger gibt“ in Termini der Liebe bzw. Freund-
schaft? ,,Der hoherwertige Partner muss mehr geliebt werden als er liebt, damit
die Ungleichheit zwischen der axia (Wiirdigkeit) des einen und jener des anderen
ausgeglichen wird.“'* Wie soll aber nun der Akt bzw. die orexis im Lieben quan-
titativ gemessen werden? Wir kénnen uns dies im Sinn von mehr oder weniger
groBer Intensitét vorstellen, was aber schwerlich in Termini eines quantitativen
Werts ausdriickbar ist, der in einem Tauschverhéltnis einsetzbar wire, das seiner-
seits sozial bewertbar und Wert verleihend sein soll. Wir sind hier mit mehreren
Bedeutungen von philein, von philésis und vor allem im semantischen Feld der
familidren Philia konfrontiert. Eine Bedeutung ldsst sich in Termini qualitativen
Werts ausdriicken, eine andere in Termini affektiver Quantitét, die sich ihrerseits
in unterschiedliche liebesartige Zu-/Hinwendungen unterteilt, welche auf unter-
schiedliche ,,Objektklassen®, ja auf heterogene Gegenstinde gerichtet sind, von
denen der Mensch als tugendhaft lebendiger der hochste ist. Die Frau muss dem
Mann mehr Affektion entgegenbringen als dieser ihr, weil sein Werk (oder seine
Priasenz) in Wiirde- und TugendmaBen mehr wert ist als das (die) ihre. Die Mut-
ter miisste demzufolge auf einer untergeordneten Ebene ihren Kindern weniger
Affektion entgegenbringen als diese ihr, insofern die Kinder ihr untergeordnet
sind. Doch schon hier durchdringt die Qualitdt die Affektion, weil die Kinder ih-
re Eltern (die sie vielleicht ebenso wenn nicht mehr lieben als diese sie) so gut
wie moglich ehren miissen, ohne jemals einen Ausgleich oder eine vollstidndige
Kompensation schaffen zu konnen. Es gibt, um genau zu sein, kein Maf fiir das
Lieben, das nicht immer schon in die Beziehungen zwischen den PartnerInnen
eingewoben wire. An der Spitze dieser Bezichungen steht die Gegenseitigkeit,
die der Gleichheit der Partner entspricht. So muss fiir die Hoherbewertung der af-
fektiven Quantitét der Kinder stets eine neue, ethische und damit auch gesell-
schaftlich eingesetzte Qualitidt der affektiven Wertigkeit oder besser Valenz
(auch Werthervorbringung) hinzugesetzt werden und nicht einfach eine abstrakte
Liebesquantitit.

Ehren, das bedeutet jemandes Wiirde mit dem Ausdruck der Anerkennung
dieser Wiirde abgelten. Doch ist die freundschaftliche, und also auch ethisch re-
levante Wiirde stets im Verdacht, eine falsche zu sein, reine Konvention ohne
Grundlage oder bloBes Insignum (wie Aristoteles es in der Politik hervorhebt),
wenn sie nicht von Affekten seitens der Ehrerbietenden getragen ist, die an diese
Wiirde glauben miissen, um dem Anspruch, sie zu ehren, auch wirklich gehor-

14 Ibid., 1158 b 25-26.

14,02.2026, 09:55:14.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 107

chen zu konnen. Zugleich ist aber die Abhingigkeit der Ehrerbietung vom Affekt
einer der Griinde, warum die Affektion auch eine Gefahr fiir die Wiirde darstellt:
Bleibt sie namlich aus, dann wird die Wiirde als solche prekir, ja vakant. Wenn
die Affektion aber umgekehrt zu grof ist, dann riskiert die Wiirde, hinter ihr zu
verschwinden (diejenigen, die zu sehr lieben, konnen sich leicht beziiglich der
Wiirde eines Menschen tduschen, sind gleichsam verblendet, und die wiirdigen
Leute kénnen wiirdelos werden, wenn sie zu viel lieben). Umgekehrt ist die
Wiirde der Ubergeordneten zugleich Triger und Ziel der Affektion und als sol-
cher bereits gesellschaftlich eingesetzt. Sie stellt einen minimalen sozialen Ga-
ranten dafiir dar, dass die ,,Untertanen” ihre affektgetragenen Ehrerbietungen
auch erbringen, auch wenn sie nicht immer Griinde dafiir oder Lust dazu haben,
diejenigen zu lieben oder zu mogen, die ihnen vermittels der emblematischen
Wiirde tibergeordnet sind.

Aristoteles sieht, dass der Ubergeordnete nicht als solcher gemocht oder ge-
liebt wird, bestenfalls will jemand aus Griinden des Nutzens sein Freund sein.
Doch er driickt dies dadurch aus, dass er ausnahmslos ,,iibergeordnet” durch
,wiirdig® ersetzt, was seinen eher unkritischen sozialen Positivismus hinsichtlich
der gesetzten Hierarchien manifest werden ldsst: Im Bereich der Freundschaft
kommt die Gleichheit gemifl der Quantitét vor der Gleichheit gemafl der Wiirde;
umgekehrt verhélt es sich im Bereich der Rechtsangelegenheiten und der Politik.

Es scheint mir unumgénglich, dies {iber den Primat der ,,Quantitét™ als Deri-
vat exakter arithmetischer Gegenseitigkeit der Liebe in der vollkommenen
Freundschaft zu verstehen, die gleichsam das oberste Paradigma des gesamten
Philia-Komplexes darzustellen scheint. Doch die Liebesmenge, die als erster
(wesentlicher?) Term ausgesagt wird, kommt im Text erst dort vor, wo sie fiir
den Ausgleich der Ungleichheit innerhalb einer proportionalen (und nicht einer
egalitdren) Freundschaftsbeziehung herhalten sollte. Sie stellt also eine Art priva-
tes Aquivalent dar, vermittels dessen die Tugend und das tugendhafte Werk
wirklich gemessen werden konnen, weil diese Quantitét erst die Gleichheit im
Tauschverhiltnis zwischen den heterogenen Termini und ungleichen PartnerIn-
nen herstellt. Dieses MaB ist kein dritter Term, der numerisch quantifizierbar wa-
re, sondern stellt als Tétigkeit den Grund und die Verwirklichung (Energeia) der
Freundschaft dar."”” Doch als quantitativer Faktor, der die Termini des ungleichen
Tauschverhiltnisses durch ein mehr oder weniger ausgleicht, muss es auch ein
quantifizierender Faktor sein, also transzendental und so abstrakt wie moglich.
Nun tritt die tdtige Liebe als Quantum erst nach der vorhergehenden Setzung ei-
ner Wertehierarchie ein, die ja wie erwdhnt die Verhéltnisse zwischen Mann und
Frau, Eltern und Kindern, Herren und Sklaven etc. charakterisiert, ja definiert.
Wenn der prétos, der das Primat der Quantitét bezeichnet, nicht in einem chrono-
logischen Sinn zu lesen ist, dann auch nicht in einem logisch-begrifflichen, es sei

15 Hierin besteht der wichtigste Unterschied zum proportionalen Verhéltnis im
V. Buch.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

108 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

denn wir setzen die Gegenseitigkeit der Philia unter Gleichen als gleiche Quanti-
tit einer philésis voraus, zu der alle fihig sind, und die in allen privaten zwi-
schenmenschlichen Beziehungen vorkommt.

Und nun kénnen wir auch die mangelnde Affektion fiir den Ubergeordneten
als einen entscheidenden Faktor lesen: Wenn dieser Mangel sich in einem Fehlen
von Affektion bestitigt, dann deshalb, weil es kein gemeinsames Mal} gibt, kein
Freundschaftsverhiltnis zwischen den hierarchisierten Partnern, das einen sol-
chen affektiven Austausch ermdglichen wiirde; und dann haben wir es vielleicht
nicht einmal mit einer zwischenmenschlichen Beziehung als solcher zu tun (die
Griechen schienen ihre Gotter nicht gerade geliebt zu haben, eher fiirchteten sie
sie oder waren ihnen dankbar, und der Sklave als Sklave kann fiir Aristoteles
kein Freund sein, sondern nur insofern er auch ein Mensch ist).16 Da, wo nicht
von vorne herein ein Mangel oder ein ,,weniger als“ gegeben ist, wird dieser ,,re-
gulierte Mangel eingesetzt, diesmal allerdings im Sinne einer geringeren affek-
tiven Menge seitens des Ubergeordneten. Diese Anordnung erklirt sich dadurch,
dass das Wesen der Aristotelischen Philia die Gleichheit an sich zwischen den
Partnern ist, welche sich nicht mehr durch ihre Wiirde unterscheiden, und einan-
der lieben und auserwihlen fiir das, was/wie sie fiir einander als Gleiche und im
gleichen Mafle sind (hierin ist das Platonische ,,gemiB dem Gleichen* gewisser-
maflen verwirklicht und aufgehoben).

Und so ist dies auch jene vollkommene Form der Freundschaft, in der nicht
mehr getauscht wird, in der Liebe nicht ungleich, ausschlieBend und possessiv
(nicht) geteilt wird, sondern in der die Freunde interesselos in gemeinsamer Teil-
habe an der tdtigen Freundschaftsliebe leben: Seine Zeit gemeinsam verbringen
in Liebe zur Weisheit durch die tdtige Philia/Philosophia.

Das philein, das Aristoteles als quantifizierbare Entitit einzusetzen versucht,
ist das, was er als eine effektive Substanz der Philia setzt. Dabei idealisiert er die
Philia iiber das Telos der Verwirklichung einer Freundschaft zwischen Men-
schen, die so gleich sind in ihrem tugendhaften Leben, so selbstgeniigsam in ih-
rer geradezu monchischen Theoria, dass sie ganz explizit das Paradoxon streifen,
keine Freunde mehr zu brauchen und also aufzuhéren, Menschen zu sein.'’

Nun sind die Ungleichen nicht vom philein ausgeschlossen — weder die Frau-
en, noch die Kinder oder die Sklaven —, ja sie werden durch ihren affektiven

16 Der Aristotelische ,,Realismus® beztglich der affektiven Beziehung der Menschen
zu ihren Géttern ist vor dem Hintergrund der griechischen Welt zu lesen. Er macht
zum Beispiel keinen Sinn mehr ab der Durchsetzung der agapé, das heiflt der Liebe
zum christlichen Gott.

17 Aristoteles verweist im IX. Buch der Nikomachischen Ethik selbst auf diese Aporie
in seiner anthropologischen Teleologie: 1169 b 3 -1170 b 20. Auf diese Aporie be-
zieht sich gewiss Kant, wenn er die Unmoglichkeit einer ethischen Handlung an-
spricht. Sieche auch J. Derrida: Politik der Freundschaft, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 2000.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 109

Mehraufwand geradezu charakterisiert.'® Doch weil die Frauen als diejenigen ge-
setzt sind, denen es gegeniiber den Ménnern an Wiirde und Tugend ermangele,
ist es mehr als zweifelhaft, dass sie in Aristotelischer Perspektive fihig wiéren,
den Status eines wahren Freundes zu erreichen. Die etablierte Geschlechter-
komplementaritédt erschwert dies ebenso wie die méinnlich konnotierte und auch
ausdriicklich den Minnern vorbehaltene Tugendhaftigkeit, die fiir die erfiillt-
erfiillende Tétigkeit der philoi Bedingung ist. Im Grenzfall wire eine philia zwi-
schen zwei Frauen oder zwischen Frau und Mann auferhalb der Geschlechter-
komplementaritdt und der damit verbundenen Arbeitsteilung gerade noch vor-
stellbar, niemals innerhalb derselben.

Doch abgesehen von dieser Grenzhypothese, werden die Frauen den Min-
nern auch im Register der Freundschaft untergeordnet — nicht nur durch die sozi-
ale Ordnung, sondern auch durch ethische Setzung des Philosophen. Eine Frau
kann bzw. soll laut Aristoteles in keiner dieser Sphiren ihrem Ehemann gleich-
gestellt sein oder gar libergeordnet werden. Selbst in dem durchaus nicht seltenen
Fall einer Ehe, in der die Frau wohlhabender ist als der Mann, sieht der Philo-
soph der Systematizitdt ein blof akzidentelles Kippen der Ordnung. Diese Ord-
nung gilt es umso rascher wieder herzustellen, als diese Umkehrung nicht auf-
grund der substantieller gefassten Tugendhaftigkeit, sondern aufgrund des noch
zufilligeren materiellen Erbes besteht."”

Es macht keinen Sinn, hier bei Aristoteles noch weiter zu suchen, weil diese
Hierarchie gemifl der etablierten Wiirde die geschlechtsspezifische Arbeitstei-
lung im sozioSkonomischen Kern der Polis begriindet (,,kat” axian gar ho anér
archei: Denn gemiB seiner Wiirde befiehlt der Mann“)*°. Dennoch bleibt die
Frage nach dem Verhiltnis zwischen Hierarchie und egalitdrem Status offen, also
die Frage nach dem eigentlichen Unterschied zwischen jenen, die als ,,Gleichere®
prinzipiell Zugang zur homoiotés als solcher haben und denjenigen, die es erst
anzugleichen gilt, wo doch klar ist, dass diese Differenz jedes noch so homogen
gedachten Biirgerkorps (der ,, homoioi“) durchwirkt, ohne dass deshalb die poli-
tische Freiheit und Gleichheit der Ménner in der demokratischen Polis zersetzt
wiirde: Der Unterschied zwischen sozialen Klassen wird eben durch die Gleich-
heit, ja Identitdt der Rechte (iségoria und isonomia) ausgeglichen. Doch umge-
kehrt umfassen die homoioi, also die Gleichen oder die Ahnlichen (hinsicht-

18 Zugleich verweist Aristoteles in der Politik auf die Unmoglichkeit einer Aufrechen-
barkeit der Philia tiber das Maf3 der Tugenden: 1283°a 1-15.

19 Ibid. 1161 a 1-2 ,,N¢é I’amico puo essere donna: il silenzio del discorso racchiude il
postulato che I’amico virtuoso, paradigmatico, non ¢ declinabile al femminile. La
somiglianza (homoiotés) psicologica ricopre una somiglianza sessuale, sociale, ge-
nerazionale. L’amico ¢ un maschio, proprietario, adulto che, solo, pud dar luogo a
una prassi di amicizia che ¢ buona perché giocata all’interno dell’élite dei buoni.”
Silvia Campese, ,,Madre materia“, in: S. Campese, P. Manuli, G. Sissa (Hg.), Madre
materia, S. 38.

20 Aristote: Nikomachische Ethik, 1160 b 33.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

110 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

lich...), nicht alle Ménner, sonst wire es nicht moglich, sie mit diesem Substan-
tiv zu bezeichnen. Denn als solche ndmlich setzen sie die Nicht- oder Weniger-
Gleichen voraus: Wie die Integrierten die Ausgeschlossenen in der Identitdts-
und Mengenlogik der klassifizierenden Polis bedingen und voraussetzen, so set-
zen die Gleichen die Ungleichen voraus, die jenen untergeordnet sind. Wenn we-
der die Gleichheit noch die Ungleichheit fiir sich die transzendentale Quelle der
Gesellschaftsverhiltnisse ist, dann weil beide zuerst einmal gleichzeitig auftre-
ten. Und so lange die Gleichheit nicht auf alle ausgedehnt ist, so lange also die
homoioi als solche (die Gleichen) bezeichnet werden, so lange werden sie sich
als eben diese von den anderen abgrenzen.

Mutterliebe: unvollendeter Prototyp

Nun ist die Philia aus einem teleologischen Blickwinkel zwar eine Freundschaft
der freien und gleichen Biirger sowie der tugendhaften Ménner (beide sind nicht
identisch, doch der Status der Ersteren ist notwendige Bedingung fiir die Erlan-
gung der Tugend, die zugleich notwendige Bedingung fiir den Status des ,,guten
Biirgers® ist), doch zugleich sind Frauen als Miitter eine Art Modell oder besser:
der unvollendete Prototyp der interesselosen Philia sowie derjenigen, die in ihrer
eigenen Verwirklichung griindet. Die beiden entsprechenden Passagen in der Ni-
komachischen Ethik bieten in diesem Zusammenhang einige Kldrungen beziig-
lich der Frage danach, ob Aristoteles die moralische Minderwertigkeit der Frauen
von der biologischen Minderwertigkeit ihres Leibes ableitet oder nicht.

Die Miitter als unvollendete Prototypen fiir die vollkommene Freundschaft
tauchen in der Ethik drei Mal auf. Einmal erwidhnt Aristoteles sie als Zeichen,
sémeion, fiir den Primat des philein (lieben) tiber das phileisthai (geliebt werden),
welches die Freundschaft(sliebe) als selbstreferentielle bzw. als Selbstzweck be-
griindet, als Liebe im Sinne der Freude am Leben und nicht in der Intention, da-
fiir Giiter oder Komplimente zu erlangen.?' Das Beispiel ist kurz gehalten. Was
unmittelbar daraus hervorgeht, ist eine Trennung oder zumindest Unterscheidung
zwischen biologischer und sozialer Mutter: Erstere wird dabei als diejenige in
Szene gesetzt, die ihr Kind liebt, obwohl sie es fiir die Aufzucht hergegeben hat,
und die nicht nach Gegenliebe (antiphileisthai) strebt.”> Nun wird die erwihnte
Unterscheidung zwar nicht explizit erwéhnt, doch das Verb trephesthai verweist
auf eine Amme, also eine soziale ,,Mutter” und die Unterscheidung steht im Zei-
chen einer Demonstration: dass die Mutterliebe als natiirliche und notwendige
mit dem ethisch-gesellschaftlichen philein kontrastiert, welches durch eine damit

21 Siehe hierzu auch Xénophon: Memorabilia, Paris: Garnier 1935, 11, 2, 4-7, wo Sok-
rates mit seinem Sohn iiber die Pflicht diskutiert, die ihm als Kind gebietet, der
Mutter mit Ehrerbietung (dei therapeuein) zuriickzuerstatten, was diese ihm als ih-
rem Kind an Leid und Wohlwollen entgegengebracht hat, ohne zu wissen, ob sie
jemals Dank dafiir erhalten werde.

22 Aristoteles: Nikomachische Ethik, 1159 a 25-33.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 111

verbundene Wahl charakterisiert ist. Die Mutterliebe ist also ein teilweise bei-
spielhafter Fall fiir die auf einer hoheren Ebene angesiedelte Philia zwischen
wahren Freunden. Die zweite Passage, in der Aristoteles die Mutterliebe ins Feld
fithrt, findet sich im Rahmen der Aufzéhlung der fiinf Modi des Freund-Seins.
Von diesen sind immerhin zwei der Mutterliebe zu Eigen: der Modus, in dem der
Freund das Leben und Dasein des Freundes um seiner selbst willen will (boulo-
menon) und jener Modus, in dem der Freund an den Freuden und Leiden des an-
deren teilhat. Letzterer sei bei Miittern stiirker vorhanden.” Die drei anderen
Modi betreffen die Wahl des Gutes, das gemeinschaftliche Leben und die Wahl
derselben Dinge (tauta hairoumenon).

Die beiden Modi der Mutterliebe implizieren eine direkte Bande zwischen
Mutter und Kind, die nicht durch eine gesellschaftliche und damit instituierte
Tugend vermittelt sei (der Pleonasmus ,,gesellschaftliche Tugend® ist eben da-
durch relativiert, dass der natiirliche Status der Mutterliebe hier die Bedeutung
einer weiblich-natiirlichen ,, Tugend* erhilt).** Diese Bande wird auch in jener
Passage des IX. Buches erwihnt, in der Aristoteles versucht, das Phanomen der
im Werk des Tuns sowie im schopferischen Akt enthaltenen philésis zu erhellen.
Hier wird die Dichotomie zwischen Aktivitdt bzw. Energeia auf der Seite des
philein und Passivitéit auf der Seite des phileisthai am explizitesten. Und so wie
dies bereits beziiglich des Mehr an philein im proportionalen Verhéltnis der Fall
war, so werden hier, ganz im Sinne des Chiasma, das ja die Proportionalitit stets
als ihr Schatten begleitet, und entgegen die sonstigen Zuschreibungen, die Frau-
en/Miitter auf der Seite der Aktivitit genannt: Aristoteles verweist auf das Bei-
spiel der Miitter, welche ihr Kind mehr liebten, weil ihnen deren Geburt (genésis)
mehr Schmerzen bereitet und weil sie mehr Gewissheit dariiber haben (isasin),
dass es ihr Werk ist.”’

Damit sind wir wieder bei den Grenzen zwischen dem Biologischen und dem
Ethischen angelangt. In ihrer ethischen bzw. protoethischen Wirklichkeit ist der
Beitrag der Frauen/Miitter zur Fortpflanzung plétzlich von Relevanz, wihrend
der Beitrag des Mutterleibes in den biologischen Abhandlungen auf ein Mini-
mum reduziert wird. Wir sollten uns allerdings hiiten, darin ein Zeichen fiir eine
ethisch-politische Rehabilitierung der Frauen zu sehen. Denn dieser Beitrag auf
der Seite der Energeia fiigt sich genau in die instituierte hierarchische Komple-
mentaritit ein, die in soziologischer oder ethischer Hinsicht den biologischen
Beitrag des Leibes auf der untersten Ebene der mit der Hervorbringung verbun-
denen Werte ansiedelt. Doch diese Verkehrung der kategorialen Zuordnungen
der Energeia und der Aktivitit an die Frauen/Miitter (und nur Miitter sind richti-

23 Tbid., 1166 a 1-9.

24 Angesichts der fur die Ethik zentralen Rolle der prohairésis ist diese vermeintlich
automatisch ,,miitterliche” Tugend nicht Tugend im eigentlichen Sinn dieses Beg-
riffs bei Aristoteles.

25 1Ibid., 1168 a 19-27.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

112 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

ge Frauen...) ldsst die Tragweite der Verdnderung auf der ontologischen Ebene
erkennen, die im Ubergang von der Biologie zur Ethik angesiedelt sind, in wel-
cher der Part der Biologie nur Zeichen ethischer Unvollkommenheit und Min-
derwertigkeit ist. Diese chiasmatische Verkehrung verweist schlieflich auf die
Beschrinktheit und die vorgebliche Natiirlichkeit der Maternitdt und somit des
,»weiblichen® Beitrags zum Phianomen der Philia, welche sich ja ,,eigentlich” nur
im guten médnnlichen Biirger verwirkliche.

Das ,,von Natur* jener Minderwertigkeit der Frauen im ethisch-politischen
Bereich ist ohne diese Definition des Menschen als ,,von Natur* politisches Le-
bewesen undenkbar.”® In dieser Hinsicht werden Frauen als Frauen, ebenso wie
Sklaven als Sklaven, von Aristoteles als von Natur untergeordnete aber auch als
minderwertige Menschen statuiert. Sie werden in dieser Funktion vom teleologi-
schen MafBstab des Politisch-Seins abgeleitet, das den méannlichen Biirgern vor-
behaltenen ist.”” Aristoteles kennt natiirlich die Schwierigkeiten einer unmittelba-
ren Deduktion der ethischen Minderwertigkeit vom Bereich der Biologie, insbe-
sondere in Geschlechterfragen. Denn die Rolle der Frauen ist nicht einmal in ei-
ner vollig abstrakt-anthropologischen Sicht blof3 instrumentell oder als Ganze auf
ihre Fortpflanzungsfunktion reduzierbar. Da sie sowohl in der Erziehung als auch
in der Okonomie durchaus am archein teilhaben, gilt ihr unbedingtes archesthai,
also ihre Beschrinkung auf die passive Form der Machtausiibung (gehorchen,
beherrscht werden von Ménnern) nur innerhalb der explizit politischen Sphére
bzw. innerhalb der Beziehungen zwischen Biirgern und ihren Ehefrauen mit un-
vollkommenem, blo mittelbarem Biirgerstatus. Im oikos und in anderen Ver-
hiltnissen (Eltern-Kinder, Freie-Sklaven, etc.) verhilt es sich durchaus anders,
weshalb dort die biologische Grundlegung eines beschrankten geschlechtsspezi-
fischen Tugend- und Fahigkeitsgefilles als zutiefst widerspriichlich ins Auge fie-
le.

Die Verwirklichung, ja Vollendung der Philia besteht nun in einem reinen
und gemeinsamen Tétigsein (wobei die Philosophie als reines Denken diese Ta-

26 Siehe hierzu weiter unten am Beginn des Kapitels ,,Von der Menge zur Polis*.

27 Dazu bedarf es, wie noch heute in Frauen ausschlieBenden und dazu noch strikt an-
tidemokratischen Parallelgesellschaften wie der katholischen oder anderer Kirchen,
keiner eindeutigen Aussage dariiber, dass Frauen minderwertig sind: die Amtern
sind den Ménnern vorbehalten, die Tugenden, welche mit diesen Amtern verbunden
sind, auch. Wenn nun der Mensch seinen Zweck erst in der Ausiibung dieser Amter
erfullt, bleiben diejenigen dieseits der Zweckerfiillung oder ,,zweckinferior”, die
von dieser Ausiibung ausgeschlossen sind: Die Zirkularitit ist gleichsam die Stérke
der in Teleologie gegossenen historischen Praxis, die jede historische Verdnderung
der Praktiken zu verhindern beansprucht. Die Rolle der Kirchen ist deshalb immer
eine zutiefst antidemokratische, weil sie die Gesetzgebung durch die Menschen
selbst, also den ,,Demos®, bereits insgeheim als Frevel gegen ihre letztlich immer
theokratische Dogmatik betrachten miissen. Diese Abneigung gegen die Demokra-
tie ist also nicht ,,radikalen* Moslems vorbehalten, wie manche die Sache in letzter
Zeit darzustellen tendieren.

14,02.2026, 09:55:14.



https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

LUST UND FREUNDSCHAFT BEI ARISTOTELES | 113

tigkeit am vollkommensten erfiille), welches das Gut/e als Leben des Geistes ins
Werk setzt. Aristoteles versucht wohl den Eros von der Philia abzugrenzen, in-
dem er die philésis in die Mitte dieses Begriffspaares einfiigt. Die philésis stellt
den Mittelbegriff dar in der Dialektik von Wahlverwandschaft und nicht gewéhl-
ter Verwandschaft innerhalb der Familiaritit. Die Ablosung der Philia vom Eros
ist allerdings keine vollstindige und der Ubergang vollzieht sich im Laufe der
Bildung/Sozialisierung des jungen Mannes zwischen Psyche/Soma und gesell-
schaftlicher Institution. Das péderastische Verhiltnis zwischen einem pais (Kna-
be, Jiingling) oder neaniskos (junger Mann) und einem erwachsenen Mann endet
mit dem Erwachsenwerden des Jungen. Diese Befristung geht einher mit der
géngigen Transformation dieses Verhiltnisses in das der Philia, um es — mit zu-
nehmender gesellschaftlicher Verpontheit der Homosexualitdt — bald ganz zu er-
setzen und den in der paideia (Erziehung, Bildung des jungen Menschen, vor-
nehmlich Mannes) involvierten Eros als sublimierten aufzuheben.

Die bleibenden menschlichen Schonheiten wie die Tugenden nehmen dabei
den Platz der aristokratisch hoher geschétzten physischen Schonheit ein und die
Bande gewinnen an Gegenseitigkeit, um fiir die politischen Verbindungen und
Biindnisse als konstitutiv hervorgehoben zu werden.”®

Die Qualititen, welche zur ethischen Ubergeordnetheit fiihren, sind Fihig-
keiten, welche — angefangen von der standhaften andreia iiber die (gegen die
stets drohende hybris unerlédssliche) Mitte (meson) des MaBhaltens bis hin zum
richtigen Begriff bzw. zur richtigen Rede (orthos logos) — stets dazu fiihren sol-
len, die im Zwist miteinander liegenden Teile zu harmonisieren oder die abwei-
chenden RandgéngerInnen zu drosseln, ja zu beherrschen oder zumindest bei der
mafgeblichen Stange, d.h. in der Ndhe der Norm der Polis zu halten, egal, ob
diese Randgingerlnnen nun Frauen, Verweiblichte bzw. Verweichlichte, Ver-
riickte, Monstrése oder blof ,,die Menge™ heilen. Die miitterliche philésis und
die trophé stellen dabei die ,natiirlichsten Momente in der Sozialisation des
Kindes dar, deren hochster Zweck (Telos) die ethisch-politische Erziehung ist.
Diese geschieht als ,,vollstindige Geburt des Biirgers® im Rahmen einer méannli-
chen Gesellschaft, wie Platon sie bereits fiir die Philosophie konzipiert hatte und
wie sie in Athen vorhanden war, ohne allerdings die klare Eroffnung auf die Phi-
lia der Philosophen-homoioi zu bedeuten, die Aristoteles mit der Verwirklichung
und génzlichen Sublimierung des Eros im und durch das ideale Individuum ent-
wirft.

28 In Diesem Sinn betrachtet John Cooper philos bei Aristoteles eher als Alliierten
denn als Freund: ,Aristotle on friendship“, in: A. D. Rorty (Hg.), Essays on
Aristotle’s Ethics, Berkeley: University of California Press 1980. Es ist allerdings
klar, dass die Ubersetzung dieses Terms ein zu partielles semantisches Feld um-
fasst, insofern aus ihm der gesamte affektive Aspekt der Philia ausgespart bleibt,
wihrend ,,Freund* den ,,Alliierten durchaus einzuschlieen vermag.

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14,02.2026, 09:55:14.


https://doi.org/10.14361/9783839405369-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

