V TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS —
EINE REFORMULIERUNG DES POLITISCHEN

V.1 Zusammenschau — Die wechselseitigen
Verhéltnisse von Souveranitat,
Menschenrechten und Demokratie
in der transnationalen Politik

V.1.1 Vorbemerkung

Die weltpolitischen Verhiltnisse zwischen Souverinitit, Menschenrech-
ten und Demokratie in der Gegenwart sind nun dargelegt und theoretisch
entfaltet. Mit dem Begriff der transnationalen Politik wurde der ,,Unter-
suchungsraum*® abgesteckt, in dem die Kategorien in wechselseitige Be-
ziehungen zueinander treten. Dabei meint transnationale Politik selbst
zum einen ein ,,Jenseits von nationalstaatlicher Politik* und zum ande-
ren den zunehmenden Einfluss nicht-staatlicher Akteure auf politische
Prozesse. Transnational wird Politik, wenn sie Nationen iibergreifend
und durchdringend wirkt, das Nationale — und damit auch das Interna-
tionale — aber nicht einfach negiert. So ist eine transnationale Institution
wie das EU-Parlament zwar nach nationalen Quoren zusammengesetzt
und wird nach nationalem Recht gewihlt. Seine Beschliisse fasst es al-
lerdings ohne formal erforderliche nationale Riickkopplung dieser Be-
schliisse und seiner Kontrollkompetenzen. Damit transzendiert das EU-
Parlament das, was bisher als Staat galt, ergo den National-Staat, hat
aber zugleich Staats-Institutionen vergleichbare Kompetenzen.
Innerhalb dieses transnational konzipierten ,,Untersuchungsraumes*
zeigte sich, dass zwischen den Kategorien genauso Spannungsverhilt-
nisse bestehen, wie Souverinitit, Menschenrechte und Demokratie ein-

201

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

ander auch positiv bedingen konnen. Wenn hier die Rede von einer
Spannung ist, bedeutet dies, dass eine der Kategorien einer anderen die
Wirkungsmacht streitig macht oder sie darin beschrinkt — und umge-
kehrt. Positiv bezeichnet dagegen ein ,,produktives* Verhéltnis, also ei-
nes, in dem eine Kategorie die Wirkungsmacht einer anderen verstirkt
oder gar in ihrer eigenen Wirkungsmacht auf der anderen basiert.

Die bisherige theoretische Analyse riickte immer jeweils eine Kate-
gorie in den Mittelpunkt und betrachtete deren jeweilige positive und
Spannungs-Verhiltnisse zu den beiden anderen Kategorien. Diese Vor-
gehensweise sollte verdeutlichen, dass zwar bestimmte Charakteristika
einer Kategorie Ziige einer anderen tragen, jedoch nicht ganz in ihr auf-
gehen. So ldsst sich Demokratie als Volks-Souverdnitdt verstehen. Dies
bedeutet, dass ein bestimmtes Volk, das iiber sich selbst herrschen soll,
existenziell darauf angewiesen ist, nach aulen autonom (nicht koloniali-
siert, nicht fremdbestimmt) zu sein. Gleichwohl ist Autonomie als eine
wesentliche Dimension der Souverinitit selbstverstindlich auch in un-
demokratischer Form denkbar. Da die ,,Anerkennung der Anderen* eine
wesentlich demokratische Tugend darstellt, begiinstigt souverine Auto-
nomie ohne demokratische Fassung allerdings die zweite in dieser Ar-
beit explizierte Dimension der Souverénitit: die hochste Entscheidungs-
autoritiit des Politischen als gleichsam vorpolitische Legitimationsquelle
des Politischen. Auf internationaler Ebene nun konnen diejenigen Ak-
teure, welche die materiellen Grundlagen fiir die Ausiibung dieser Auto-
ritidt besitzen, gerade die Autonomie ,,schwicherer” Gemeinwesen z. B.
mittels ,,humanitdrer Interventionen negieren. Hieran zeigt sich nicht
zuletzt, dass sich die Spannungsverhiltnisse, die zwischen den Katego-
rien bestehen, auch innerhalb der Kategorien, in ihren Dimensionen, re-
produzieren.

Trotz der Konzentration einerseits auf immer jeweils eine Kategorie
und andererseits deren Beziehung zu immer jeweils einer anderen Kate-
gorie sind die engen diskursiven Verflechtungen, die zwischen Souveri-
nitdt, Menschenrechten und Demokratie bestehen, unbestreitbar. Gerade
diese Ausgangsbeobachtung, die Annahme eines — wie auch immer ge-
arteten — starken inneren Zusammenhanges zwischen den Untersu-
chungsgegenstinden, hat die theoretische Detail-Analyse der kategoria-
len Beziehungen ja iiberhaupt motiviert. Fiir den Erkenntnis-Fokus die-
ser Arbeit heil3t dies, dass die dritte, in den hier erfolgten Analysen nicht
betrachtete, Kategorie stets von den Verhiltnissen zwischen den beiden
anderen Kategorien mit betroffen, wenn nicht bedingt wird. Wegen des
analytischen Aufbaus dieser Arbeit konnte diese Gesamt-Konstellation
bisher gleichwohl nicht im Vordergrund stehen, wenn das Wissen um
die Verwobenheit aller drei Kategorien implizit auch forschungsleitend

202

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

blieb. Die unten folgende Zusammenschau der theoretischen Analyse
(Abschnitt V.1.2) dient mithin nicht nur der kompakten Wiederholung
der bisherigen Ergebnisse, sondern soll auch die jeweiligen Auswirkun-
gen der Wechselverhiltnisse zwischen zwei Einzelkategorien auf die
dritte explizieren.

Im Anschluss daran ldsst sich in einem weiteren Schritt nach einer
iibergreifenden Logik fragen, die real — das heif3t unter politisch-6kono-
mischen Ungleichheitsverhiltnissen in der Weltpolitik — politischem
Handeln zugrunde liegt. Diese Logik basiert weitestgehend auf der
Rechtfertigung von Gewalt als politischem Mittel. Und sie sorgt
iiberhaupt erst dafiir, dass es so etwas wie ,,gewaltige Widerspriiche®,
,.Dilemmata“ oder ,,unauflosliche Gegensitze® in den Wechselwirkun-
gen zwischen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie geben
kann. Dieser Gewaltlogik, so die Argumentation, konnte eine theoreti-
sche Perspektive entgegengehalten werden, die Souverénitit, Menschen-
rechte und Demokratie gerade eingedenk ihrer inhdrenten kategorialen
Spannungen in sich ,,aufhebt” oder aufnimmt. Eine solche Perspektive
findet sich zentral in Hannah Arendts Politischer Philosophie, die sich
sowohl gegen eine auf Herrschaft und Ausnahmezustand beruhende
Souverdnitit wendet als auch gegen Rechtssubjekte auf ,,nacktes Leben*
(Agamben) reduzierende Menschenrechte und eine Demokratie, die nur
als Wahl- oder Parteienoligarchie funktioniert (Abschnitt V.2).

Am Ende soll dann der Versuch stehen, Arendts Sicht des Politi-
schen in Form eines transnationalen Republikanismus fiir die weltpoliti-
sche Gegenwart im Allgemeinen und die wechselseitigen Verhéltnisse
zwischen Souverinitit, Menschenrechten und Demokratie im Speziellen
fruchtbar zu machen (Abschnitt V.3).

V.1.2 Gesamtdarstellung der theoretischen Analyse

Den realen Ausgangspunkt der Untersuchung bildete der Gegensatz zwi-
schen staatlicher Souverinitiat und universalistischen Menschenrechten,
der sich in der politischen und akademischen Debatte iiber den Kosovo-
Krieg zeigte. Spitestens als die NATO begann, Luftangriffe gegen (Ex-)
Jugoslawien zu fliegen, schien das Dilemma konstituiert: entweder man
ergriff Partei fiir die vom Milosevic-Regime drangsalierten Kosovo-
Albaner und damit fiir die globale Geltung der Menschenrechte, oder
man verteidigte die volkerrechtlich garantierte Souverinitit und damit
territoriale Integritdt (Ex-)Jugoslawiens und verurteilte die ,,humanitére
Intervention® der 6konomisch und politisch ,,stirksten Akteure der
Weltpolitik. Der Verweis auf die hegemonial zementierten globalen
Herrschaftsstrukturen, die den Krieg iiberhaupt erst ermdglicht hatten,

203

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

offenbart allerdings zugleich einen Ausweg aus dem ,,Dilemma®, das
sich somit gar nicht als ein solches prisentierte. Die Demokratisierung
weltpolitischer Strukturen und Institutionen oder Organisationen (wie
der UN) konnte die Selbst-Erméchtigung der ,,Stirkeren®, dort auf der
Welt zu intervenieren, wo es ihnen geboten erscheint, ausschlieen.
Damit stellte sich das Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschen-
rechten nicht als ein dilemmatisches dar, sondern vielmehr als ein span-
nungsvolles. Insofern universalistischen Menschenrechten ein anti-
souveriner Impetus innewohnt, weil sie etwas fundamental Menschli-
ches gegen staatlich-souverine Gewaltpraxis setzen, ldsst sich durchaus
eine theoretische Spannung zwischen Souverénitit und Menschenrech-
ten konstatieren. Das heifit freilich noch lange nicht, dass unter gegen-
wirtigen Umstinden der globale Menschenrechtsschutz den Primat iiber
einzelstaatliche Souverinitit erlangt hitte. Dies zeigt schon das Kosovo-
Beispiel selbst — unterstiitzte hier doch die NATO faktisch das Streben
der Kosovo-Albaner nach einem eigenen souverdnen Nationalstaat, den
sie dann im Februar 2008 auch proklamieren sollten. Den Schutz fun-
damentaler menschlicher Grundrechte schien den Kosovo-Albanern nur
ihre staatliche Unabhingigkeit von Serbien garantieren zu konnen.

Zum volkerrechtlichen Kerngehalt des Souverinititsprinzips gehort
die Nicht-Einmischung in ,,innere Angelegenheiten® eines Staates. Spe-
ziell in diesem Punkt lidsst sich die Ablosung des Souverinitéitsprimats
durch universalistischen Menschenrechtsschutz mitnichten konstatieren.
Empirisch wurde die fortdauernde Wirkmichtigkeit einzelstaatlicher
Souverinitit anhand der Haltung der USA zur Einrichtung des Interna-
tionalen Strafgerichtshofes demonstriert: Einer der Hauptakteure im Ko-
sovo-Krieg — die USA — lehnte in der Frage eines institutionalisierten
globalen Menschenrechtsschutzes die Abgabe von Hoheitsrechten zum
Teil vehement ab. Theoretisch ldsst sich diese Beobachtung so weit zu-
spitzen, dass Souverdnitit und Menschenrechte sogar in einem positiven
Verhiltnis zueinander stehen: insofern ndmlich einzelstaatliche Souve-
rinitdt die hochste Entscheidungsautoritdt in einem gegebenen politi-
schen System bezeichnet. Carl Schmitt identifizierte die Essenz dieser
Autoritit in der Macht des jeweiligen Souverins, den Ausnahmezustand
zu definieren. Diese urspriinglich nationale Konzeption reproduziert
sich noch unter transnationalen Umstidnden. Denn im Kern argumentie-
ren Befiirworter menschenrechtlicher Interventionen, ,,dass im Falle der
Gefahr des Zusammenbruchs der existierenden Ordnung ein Souverin
gefunden werden miisse, der auch tatséchlich die Entscheidung iiber das
Vorhandensein eines Ausnahmezustandes treffen kann“ (Orford 2008:
247). ,International trusteeship* etwa der UN {iber ,,humanitir befreite*
Gebiete wie das Kosovo (Knudsen/Laustsen 2006) mag die Menschen-

204

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

rechtssituation in gewisser Hinsicht verbessern, setzt aber zugleich die
Souveridnititslogik hochster Entscheidungsautoritidt nur fort. Dieser Lo-
gik folgen umgekehrt genauso nationale Souveridne, wenn sie ihre Auto-
ritit dazu nutzen, Teile des eigenen Volkes zu drangsalieren oder gar
auszurotten.

So produziert ,,souverdne Macht* — mit Giorgio Agamben — eine
Konstellation, in der sich Menschenrechte alleine auf ,nacktes Leben®,
d. h. eine blole Masse entpolitisierter, absolut entrechteter Korper be-
ziehen. Mehr noch, das ,,nackte Leben® ist die originidre Produktionsleis-
tung einer souverinen Macht, die sich gerade im Auflerhalb des Rechts,
im Ausnahmezustand, konstituiert. In Agambens Perspektive, die wie-
derum auf Walter Benjamins ,,Kritik der Gewalt* rekurriert, ist eine Po-
litisierung fundamentaler menschlicher Rechte ausgeschlossen, die sich
wiederum in Spannung zu Souverinitdt als hochster politischer Ent-
scheidungsautoritit setzten. Agamben und Benjamin konnen Rechtsent-
wicklung niemals unabhingig von Gewalt denken — neues Recht produ-
zierte nur neue Gewalt(en).

Eine solche generalisierende sozialphilosophische These verkennt
allerdings empirische Differenzierungen: die Situation illegalisierter af-
rikanischer Fliichtlinge ist eben nicht vergleichbar mit Staatsbiirgern im
reichen Erd-Norden, obwohl sich beide auf ihre Weise ,,souveridner
Macht* gegeniibersehen. Zudem dient die Einforderung von ,,Rechten*
der zivilgesellschaftlichen politischen Offentlichkeit dazu, auf staatliche
Gewalttitigkeiten hinzuweisen und diese zu kritisieren und zu problema-
tisieren. Auf diese Weise lasst sich die ,,souverdne Macht* sehr wohl un-
ter Druck setzen.

Daher lautete eine grundlegende These dieser Arbeit zunichst, dass
eine transnationalisierte oder auch bereits eine vertiefte internationale
Demokratie dafiir sorgen konnte, einen Diskurs der internationalen Ge-
meinschaft ,,auf Augenhohe zu erméglichen. In einem solchen Diskurs
lieBen sich dann ,,absolute Kernnormen* aushandeln, die im Zweifelsfall
auch gegen einzelstaatliche Souverinitit durchgesetzt werden konnten.
Allerdings richteten sich auch noch so demokratisch legitimierte Men-
schenrechtsprinzipien im Anwendungsfall gegen die Autonomie politi-
scher Gemeinwesen, also gegen eine souveridne Kern-Dimension.

Andererseits steht Autonomie im Sinne der in der UN-Charta kodifi-
zierten ,,sovereign equality* in einem positiven Verhiltnis zu internatio-
naler Demokratie, also zur nationalen Selbstbestimmung von Volkern.
Damit aber geraten Autonomie und internationale Demokratie im Sinne
der durch Einmischungsverbot in ,,innere Angelegenheiten* garantierten
,sovereign equality” wiederum in ein Spannungsverhiltnis zur dritten
Kategorie, den universalistischen Menschenrechten, die ja, wie oben an-

205

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gedeutet, um durchsetzbar zu sein, die Autonomie politischer Gemein-
wesen brechen miissen. Genau dies war im Kosovo-Krieg der Fall.
Zugleich wire das NATO-Engagement fiir die Kosovo-Albaner nicht
moglich gewesen, ohne dass weltpolitisch hegemoniale Akteure einen
menschenrechtlichen ,,Ausnahmezustand* definiert und dafiir auch die
Entscheidungsautoritit innegehabt hitten. Dadurch traten die Men-
schenrechte in ein Spannungsverhiltnis zu internationaler Demokratie,
die wiederum auf souverdne Autonomie politischer Gemeinwesen ange-
wiesen ist. So offenbart sich indirekt eine Spannung innerhalb der Sou-
verdnitit selbst: zwischen ihrer Form als hochster Entscheidungsautori-
tdt und als Autonomie.

Trotz dieser kategorieimmanenten Spannung gelang es in der politi-
schen Wirklichkeit wie Theorie der Moderne bisher, unter der Figur der
,»Nation“ oder ,Nationalitit” beide Souverinitits-Dimensionen in eins
zu nehmen. Nation ist (oder war bisher) sowohl die vorpolitische Identi-
titsquelle kollektiver Subjekte als auch die dominierende Organisations-
form politischer Autonomie — und, darauf beruhend wie auch dariiber
hinausgehend, der demokratischen Herrschaftsform. Zugleich sorgte und
sorgt dieser national-souverine Rahmen immer noch dafiir, dass univer-
salistische Menschenrechte iiberhaupt durchsetzbar sind. Sie sind dies
freilich in partikularisierter Form, als konkrete Biirgerrechte, die zu rei-
nen, d. h. universell giiltigen Menschheitsrechten durchaus in einem (ka-
tegorieimmanent) spannungsvollen Verhiltnis stehen: Hannah Arendts
einzig universelles Menschenrecht, ,,das Recht, Rechte zu haben®, also
das Recht auf Zugehorigkeit zu einem politischen Gemeinwesen, ver-
weist selbst auf die konkrete partikulare Ausgestaltung der Rechte, auf
die jeder Mensch ein (universelles) Recht haben soll. Menschenrechte
als konkrete Biirgerrechte stehen damit in einem positiven Verhiltnis zu
souverdner Autonomie. Zwar wurde in dieser Arbeit hervorgehoben,
dass eine nur universalistische oder nur partikularistische Fassung von
Menschenrechten sich selbst widerspriche. Jedoch lielen sich partikula-
re Menschenrechtskataloge, wie sie etwa die asiatischen oder afrikani-
schen Staaten gegen die internationale hdchste Entscheidungsautoritiit
der hegemonialen westlichen Staaten einfordern, selbst als Ausdruck ei-
nes (universalistischen) Menschenrechts der vierten Generation, des
Menschenrechts auf kollektive Selbstbestimmung und damit auf Auto-
nomie, verstehen.

Ein universelles Recht auf partikulare Rechte, so lieBe sich dieser
Perspektive widersprechen, hat gleichwohl vorpolitische, d. h. in diesem
Fall politische Rechte erst ermdglichende, Voraussetzungen. Es ist
m. a. W. doch wieder auf ,,absolute’ menschenrechtliche Kernnormen
angewiesen wie zum Beispiel das Verbot der Sklaverei. Solche Normen

206

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

beanspruchen tiberstaatliche Geltung. Da die internationale Politik aber
von extremen Machtasymmetrien und 6konomischer Ungleichheit ge-
prégt ist, hinge die faktische Wirksamkeit ,. kosmopolitischer* Prinzipien
in einer moglichen transnationalen Demokratie (,,cosmopolitan law®)
wiederum von der internationalen Souverénitét der ,,Stirksten® in Form
von deren hochster Entscheidungsautoritit ab.

Die Kategorie der Demokratie ist nicht nur unter den historisch spe-
zifischen Umstinden transnationalisierter Weltpolitik in die Wechsel-
wirkungen zwischen Souverénitit und Menschenrechten verstrickt, son-
dern viel grundlegender in der Sozialtheorie. Dies offenbarte die Analy-
se der Habermas-Rawls-Debatte iiber 6ffentliche und private Autonomie
in politischen Gemeinwesen. Beide Sozialphilosophen postulieren die
,.Gleichurspriinglichkeit* von Volkssouverinitdt und Menschenrechten —
in der Terminologie dieser Arbeit: deren positives Verhiltnis —, geben
aber insgeheim jeweils einer der von ihnen in den Blick genommenen
Kategorien den Vorzug: Habermas der offentlichen Autonomie, welche
die Volkssouverdnitit garantiert; Rawls der privaten Autonomie, die
vorpolitische Menschenrechte schiitzen. Wenn sich also die These von
der ,,Gleichurspriinglichkeit* nicht aufrechterhalten lasst, ist wohl eher
von einer relativen Spannung zwischen den demokratischen Elementen
Volkssouverdnitdit und Menschenrechte bzw. konkrete Biirgerrechte
auszugehen. Wie stark sich die Spannung ausnimmt, hdngt wiederum
von den kategorieimmanenten Spannungsverhiltnissen bei Souverénitit
und Menschenrechten ab. Erscheint Volkssouverdnitit als hochste Ent-
scheidungsautoritit (auch des demos), konnen konkrete Biirgerrechte
ausgesetzt werden, die sich insofern selbst durch einen anti-souverdnen
Charakter auszeichnen. Souverénitit als Autonomie steht wiederum in
Spannung zu internationaler hochster Entscheidungsautoritit, mit der
universalistische Menschenrechte gegen die Selbstbestimmung politi-
scher Gemeinwesen durchgesetzt werden konnen.

Lost man sich nun von diesen fundamentalen sozialtheoretischen
Beobachtungen und betrachtet die Kategorie der Demokratie in ihrer
transnationalen Erscheinung, so ergibt sich ein Spannungsverhiltnis zu
souverdner Autonomie. Demokratie wurde in dieser Arbeit im Gegen-
satz zu ihrer liberalen Prigung als partizipatorische und inkludierende
gefasst. Soll das demokratische Gemeinwesen aber die Welt sein, so
scheinen wirksame, wirkliche Kontrolle der Représentanten und direkte
Entscheidung der einzelnen Staatsbiirger beinahe unmoglich. Ebenso
entzieht die extreme weltweite soziale Ungleichheit einer transnationa-
len Demokratie, die nicht die Herrschaftsform der ,,stirksten* Staaten
oder Staatenbiindnisse in der internationalen Gemeinschaft sein soll, den
Boden. Sofern sie denkbar und moglich ist, konstituierte partizipatori-

207

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

sche und inkludierende transnationale Demokratie so wiederum ein
Spannungsverhiltnis zur ,,souverdnen Ungleichheit” der weltpolitischen
Akteure mit der faktisch hochsten Entscheidungsautoritit. Diese Akteure
miissen eben nicht ,,auf Augenhohe” mit den Anderen handeln und
brauchen sie daher auch nicht anzuerkennen, entbehren damit also einer
wesentlich demokratischen wie menschenrechtlichen Tugend, der Aner-
kennung der Anderen.

Eine transnationale Demokratie, in der partizipatorische und inklu-
dierende Momente aufgehoben wiren, wird tatsdchlich denkbar und
moglich, wenn man ihren globalen Geltungsrahmen nicht mit einer ein-
fachen ,,domestic analogy* negiert. So konnte man argumentieren, dass
sich etwa mit internationalen Gerichtshofen oder Systemen wie der EU
multiple Instanzen herausgebildet haben, vor denen sich die Staatsbiirger
als verschiedene demoi verstehen konnen, es also nicht unbedingt einen
Widerspruch zwischen lokalen und transnationalen Ebenen geben muss,
ja sich sogar die demokratischen Teilhaberechte zusammen mit den An-
und Einspruchsebenen vervielfachen. Dabei stellt sich sicherlich die
schwierige Frage, wie die verschiedenen Ebenen miteinander verzahnt
sind (oder sein sollen). Insgesamt aber zeichnet sich in einer emanzipa-
torischen Perspektive transnationaler Politik ein Nebeneinander vieler
Ebenen ab, die sich gegenseitig ergénzen, blockieren und kontrollieren
konnen. So bleibt nicht zuletzt jeder einzelne Weltbiirger in die Angele-
genheiten der Welt eingebunden, und die Voraussetzungen sind gege-
ben, um einen partizipatorischen und inkludierenden transnationalen
Diskurs iiber die Verhiltnisse zwischen einzelstaatlicher Souverinitiit
und universalistischen Menschenrechten zu fiihren.

Genau ein solcher politischer Diskurs fehlt in der Weltpolitik bisher
allerdings. ,,Humanitire Interventionen* — vor allem die beinahe ideal-
typische im Kosovo — werden von den herrschenden und das internatio-
nale politische System beherrschenden Akteuren als ein dramatischer
Akt der Entscheidung inszeniert: fundamentale Menschenrechte miissten
gegen ein borniertes Beharren von Gewaltherrschern auf ihrer Souveri-
nitit durchgesetzt werden. Damit ist die Welt-Offentlichkeit vor ein
grausames Dilemma gestellt: entweder man ist fiir das Vorgehen der he-
gemonialen Staaten und Staatenbiindnisse und verteidigt damit die un-
demokratische und materiell extrem ungleich strukturierte Weltpolitik in
ihrer gegenwirtigen Form, oder man ist dagegen, ergreift damit aber
Partei fiir die generelle Unantastbarkeit ,,innerer Angelegenheiten von
Staaten, bei denen es dann freilich egal ist, ob sie von brutalen diktatori-
schen Regime beherrscht werden oder nicht. Dieses Dilemma ist genau-
so real wirkméchtig — wie sich an den NATO-Missionen auf der ganzen
Welt demonstrieren ldsst —, wie es andererseits das Produkt ideologi-

208

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

schen Scheins darstellt. Hat doch diese theoretische Untersuchung nicht
einfach nur ein Dilemma zwischen Souverinitdt und Menschenrechten
zutage gefordert, das sich ,,irgendwie” durch mehr internationale und
transnationale Demokratie wie von Zauberhand auflosen liele, sondern
eine komplexe Vielfalt an Beziigen und Beziehungen zwischen den drei
Kategorien.

Es sind bestimmte Dimensionen oder ,,Charakterziige* der jeweili-
gen Kategorien, die in der dilemmatischen Auffassung von Souverinitit,
Menschenrechten und Demokratie in ein bestimmtes Wechselverhiltnis
gebracht werden. Um in der antagonistischen Konfrontation einer ,,hu-
manitiren Intervention® zu verbleiben, lieBe sich sagen, dass nicht nur
die Intervenierenden, sondern auch die Regime der Zielldnder nach die-
ser Politik-Logik handeln. In dieser Logik verbindet sich eine vorpoliti-
sche Quelle der Politik, ndmlich die hochste nationale oder internationa-
le Entscheidungs-Autoritit, mit einer Konzeption universalistischer
Menschenrechte, die sich nur auf ein pures ,,nacktes Leben in der ter-
minologischen Bedeutung bei Giorgio Agamben beziehen und selbst
entpolitisiert sind. Dazu gesellt sich, so vorhanden, tiberhaupt nur eine
liberale Auffassung von Demokratie, die sich einerseits auf eine reine
Wabhloligarchie stiitzt und andererseits in ihren sozialtheoretischen
Grundannahmen von Reprisentation und Aggregierung prépolitisch, ge-
nauer: gesellschaftlich, geformter Interessen ausgeht. So entsteht insge-
samt eine reale wie wissenschaftlich reflektierte Auffassung von Politik,
die das Politische immer nur aus Institutionen gewinnt, die selbst nicht
politisch sind. Die Konsequenz dieser Auffassung ist letztlich so einfach
wie brutal: das Politische ist und bleibt eine Frage der Gewalt und eine
Sache der Entscheidungsmacht derjenigen, die iiber die Gewaltmittel
verfiigen, die also die hochste Entscheidungsautoritit innehaben und da-
her entscheiden konnen, wie das ,,nackte Leben” aus der politischen
Ordnung ausgestoBen wird und wie sich die politische Ordnung ihm
zugleich zuwendet. Dabei reprisentieren diese staatlichen Akteure in der
Regel partikulare gesellschaftliche Interessen, welche die politischen In-
stitutionen dominieren.'

1 Allerdings muss hervorgehoben werden, dass bereits die repridsentativ-
parlamentarische Demokratie iiber die bloe Gleichsetzung eines partiku-
laren Interesses (der jeweils herrschenden gesellschaftlichen Gruppe) mit
dem ,,Gemeinwohl““ hinausweist. Der Wettbewerb um Wihlerstimmen
sorgt fiir einen symbolischen Ausgang der Konflikte, die aus den ,,wirkli-
chen Teilungen* des Gesellschaftskorpers — etwa zwischen einzelnen
Klassen, aber auch zwischen Macht und Zivilgesellschaft — resultieren.
Dadurch erkennt Demokratie diese Teilungen an, die totalitdre (d. h. zum
einen faschistische und zum anderen stalinistische) Politik-Vorstellungen
gewaltsam zu schlielen bestrebt sind (Lefort/Gauchet 1990: 91 f.).

209

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

In dieser Arbeit wurde zwar hervorgehoben, dass die Voraussetzung
fiir politische Menschenrechte (,,das Recht, Rechte zu haben®) selbst in
vorpolitischen, ,,absoluten* menschenrechtlichen Kernnormen griindet.
Jedoch sollte die Aushandlung solcher Normen — und das wurde ebenso
hervorgehoben —, wenn sie wirklich als legitim empfunden werden sol-
len und nicht allein als hegemonial etablierte und mit militdrischem
Zwang durchgesetzte, selbst in einem politischen Prozess erfolgen, ei-
nem transnationalen demokratischen Diskurs. Absolute universell giilti-
ge Menschenrechte sind als notwendige Voraussetzung des Politischen
anzusehen, nicht schon als dessen Ziel, wie dies die Formel der ,,huma-
nitdren Intervention allerdings impliziert. Ebenso sollten die hegemoni-
ale Struktur der Weltpolitik und die extreme globale soziale Ungleich-
heit als Hemmnisse fiir eine wirklich demokratische Weltpolitik insofern
verstanden werden, als sie deren soziale und materielle Voraussetzung
negieren. Damit ist die Aufgabe fiir eine mogliche Alternative zu der
gegenwadrtigen internationalen, auf vorpolitischer Gewaltlogik basieren-
den Politikauffassung gestellt: es muss darum gehen, im Horizont dieser
Untersuchung das Politische neu zu denken. Dabei soll sich mitnichten
einfach jedes Spannungsverhiltnis, das hier zwischen den Kategorien
herausgearbeitet wurde, in Wohlgefallen auflosen. Ganz im Gegenteil
miissen die Spannungsverhiltnisse eher verteidigt werden, die sich eben
nicht auf die Formel einer ,,unlosbaren Antinomie‘ zwischen Souverini-
tdt und Menschenrechten zuspitzen lassen. Der folgende Riickgriff auf
Hannah Arendts Denken des Politischen wird deutlich machen, dass ein
Dilemma, wie es im Kosovo-Krieg konstruiert wurde, gar nicht zur Dis-
kussion steht. Freilich wird es dann aber unméglich sein, eine hochste
politische Entscheidungsautoritit, ,,zahnlose* universalistische Men-
schenrechte oder eine Demokratie in Form eines institutionalisierten
Widerstreits von Partikularinteressen zu meinen, wenn man iiber das
spricht, was politisch ist.

210

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

V.2 Eine andere Sicht auf das Politische -
Hannah Arendts Politische Philosophie

V.2.1 Handeln und offentlicher Raum

»Was tun wir, wenn wir tétig sind?*? So lautet die Grundfrage, die sich
Hannah Arendt in ihrem erstmals 1958 erschienenen Werk ,,Vita activa“
stellt und anhand derer sie die basalen Elemente ihrer Politischen Philo-
sophie entwickelt. In Abgrenzung zur Welt des Denkens und der denke-
rischen ,,Tdtigkeit” der ,,Vita contemplativa® differenziert Arendt zwi-
schen drei weltlichen bzw. Welt bildenden Titigkeiten, welche die ,,con-
ditio humana‘® bestimmen: Arbeiten, Herstellen und Handeln. Wihrend
die Unterscheidung zwischen Arbeiten und Herstellen letztlich nicht ein-
leuchtet, vermag Arendt mit ihrer Handlungs-Kategorie eine Sicht auf
das Politische zu vermitteln, die frei ist von jeglicher strategischer In-
strumentalisierung — und damit von der Herrschafts- und Gewaltlogik,
auf die beinahe alle anderen bekannten Theorien des Politischen — auch
die ,,herrschaftskritischen — rekurrieren. Hannah Arendts Politikbegriff
— oder Begriff des Politischen — beruht zentral auf der Verachtung, wel-
che die Philosophin dem Sozialen oder Gesellschaftlichen entgegen-
brachte. Man konnte sogar so weit gehen, zu sagen, dass es wesenhaft
politisches Handeln fiir Arendt ohne gesellschaftliche Paria-Stellung (in
jeglicher, nicht rein materieller Hinsicht) nicht geben kann. Neben der
Totalitarismus-These war es vor allem diese Verachtung fiir sozialoko-
nomische Bedingungen, welche die Arendt-Lektiire fiir liberal-konserva-
tive und anti-marxistische Strémungen so fruchtbar machte.* Freilich

2 Diese priagnante Frage, die Arendts Unternehmen bemerkenswert treffend
zusammenfasst, findet sich auf der Riickseite der in dieser Arbeit verwen-
deten Ausgabe der ,,Vita activa“.

3 Die englischsprachige Erstausgabe der ,,Vita activa® erschien bezeichnen-
derweise unter dem Titel ,,The Human Condition®.

4 Spiegelbildlich verhélt es sich mit der Arendt-Kritik von links. So be-
zeichnen Verfechter partizipatorischer Demokratietheorie Arendts Denken
als ,.elitist*, da explizit nur diejenigen an der Offentlichkeit teilhaben soll-
ten, die sich auch wirklich fiir politische Angelegenheiten interessierten (s.
hierfiir auch Arendt 1974: 360). Zudem sollten 6konomische Fragen ex-
plizit aus der offentlichen Beratung ausgeschlossen werden (Bach-
rach/Botwinick 1992: 130 f.). Eine solche Kritik beriihrt durchaus einen
sensiblen Punkt. Es ist jedoch schlichtweg falsch, Hannah Arendts Denken
als ,.elitistisch* abzuqualifizieren. Arendts leidenschaftliches Eintreten fiir
direkte Aktion von unten zeigt das genaue Gegenteil. Das eigentliche
Problem der Arendtschen Politischen Philosophie besteht in der Differen-
zierung zwischen dem Sozialen oder Okonomischen und dem Offentlich-
Politischen, nicht zwischen irgendeiner Elite und einer politisch tumben
Masse.

211

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kann man Hannah Arendt auch ganz anders lesen (man sollte es sogar).
Die Abneigung gegen die Gesellschaft allerdings ldsst sich nicht abstrei-
ten; sie bildet gleichsam die Negativ-Folie, vor der sich das freie politi-
sche Handeln abhebt. Schon in der Differenzierung zwischen den beiden
,niederen” menschlichen Grundtitigkeiten, Arbeiten und Herstellen,
klingt die Verwerfung ,,private[r] Interessen‘ an, denen in der modernen
Sphiare des Gesellschaftlichen ,,6ffentliche Bedeutung zukommt*
(Arendt 2002: 45).

Ihre Kategorie des Herstellens gewinnt Arendt aus einer grundle-
genden Kritik des Marxschen Werkes, aber auch der klassischen politi-
schen Okonomie generell. All diese Theorien stellen das Arbeiten (oder
die Arbeit) in den Mittelpunkt ihres Forschungsinteresses, um der ,,bei-
spiellosen Steigerung der Produktivitit in der modernen Gesellschaft*
(ebd.: 104), man konnte auch sagen: im Kapitalismus, habhaft werden
zu konnen. Fiir Arendt ist Arbeiten aber ein zutiefst unproduktiver, ein
miihseliger und sich vor allem immer gleich bleibender Vorgang, der fiir
die notwendige Reproduktion des Lebens sorgt. Die Produkte der Ar-
beit, vor allem die Lebensmittel, dienen in erster Linie zum Verzehr,
zum Konsum. Das Herstellen hingegen bringt nach Arendt dauerhafte
Objekte zum Ge-, nicht Verbrauch, hervor. Das Herstellen erschafft die
Welt im Sinne eines Menschen gemachten kiinstlichen Raumes, in dem
dann das Handeln tiberhaupt erscheinen und ihn in einen offentlichen
Raum verwandeln kann. Die — nicht nur rein physisch zu verstehende —
Dauerhaftigkeit der (6ffentlichen) Welt sichern wiederum die hergestell-
ten Objekte. Vor allem Marx, so Arendt, schreibe diese Qualititen des
Herstellens sdmtlich der Arbeit zu oder genauer: dem Teil der Arbeits-
kraft, der iiber die unmittelbare Reproduktion der Arbeitenden hinaus-
geht, der unbezahlten kapitalistischen Mehrarbeit, dem Mehrwert, d. h.
der Quelle des kapitalistischen Profits. Das im Arbeiten aufgehende
Herstellen werte die ,,niedrigere* Tétigkeit zwar einerseits auf (indem
die Arbeitskraft eben ,,produktiv* werde). Andererseits bleibe Marx dem
(fiir die Reproduktion des Lebens) notwendigen Charakter der Arbeit
selbst dann noch verhaftet, wenn er in der kommenden kommunistischen
Gesellschaft die Chance erblickt, ,,die Arbeit und mit ihr die Notwen-
digkeit ganz und gar aus dem Bereich des Menschlichen zu eliminieren*
(ebd.: 105). Eine solche Vorstellung ist fiir Arendt geradezu eine grau-
enhafte Utopie. Fiir sie ist Notwendigkeit eben wirklich etwas Notwen-
diges, das sich nicht einfach aus dem ,,Bereich des Menschlichen* aus-
schalten ldsst. In dem Marxschen Fokus auf die Notwendigkeit, der al-
lein die Kraft zur menschlichen Befreiung und kiinftigen Freiheit inne-
wohne, erblickt Arendt vielmehr das Grundiibel der modernen Gesell-
schaft. Die Arbeit verleibe sich sozusagen das Herstellen ein; in der in-

212

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

dustriellen Massenproduktion verléren auch dauerhafte Produkte wie
Hiauser, Mobiliar oder Fortbewegungsmittel ihren Gebrauchscharakter
und wiirden — wie Produkte der Arbeit — konsumiert, verbraucht (ebd.:
148 £.).

Aber: zeigt sich in diesen Prozessen nicht vielmehr der Doppelcha-
rakter aller Waren, die zugleich einen Gebrauchs- und einen Tauschwert
haben — deren Tauschwert gleichwohl im allein auf Profit und Geld ba-
sierenden Kapitalismus den Primat erlangt, wie Marx analysierte? Wie
lieBe sich die enorme ,,Produktivitit” und Expansionskraft des Kapita-
lismus, die ja auch Arendt nicht bestreitet, denn anders erkldren? Wie
einleuchtend kann Arendts Differenzierung zwischen angeblich ,,unpro-
duktivem* Arbeiten und Welt bildendem Herstellen iiberhaupt sein?
Stellt nicht auch ein Arbeiter am FlieBband immer etwas her? Und bear-
beitet nicht zum Beispiel ein Kiinstler, der nach Arendt in die Sphére des
Herstellens gehort, nicht immer auch sein Material? Am Beispiel der
Landwirtschaft, der zivilisatorischen Ur-Titigkeit, belegt Arendt selbst,
wie illusorisch ihre Unterscheidung ist: denn einerseits seien Bauern eng
an den ,,Stoffwechsel mit der Natur* gebunden — nach Arendts Maligabe
arbeiten sie also auf und mit dem Boden —, andererseits bestellen sie ja
ihr Land, stellen sozusagen Kulturlandschaft her (Ebd.: 163 £.).

So bleibt die Differenzierung zwischen Arbeiten und Herstellen und
damit auch die diesbeziigliche Marx-Kritik unplausibel. Hannah Arendts
Darstellung verweist hier allerdings auf etwas Anderes und fiir ihr Poli-
tikverstdndnis Entscheidendes: sie zeigt auf, welche fatalen Folgen die
moderne kapitalistische Reduktion aller menschlichen Tétigkeiten auf
die Arbeit hat. Denn nach Arendt wird nicht nur das Herstellen, sondern
auch das Handeln in der Moderne auf den soziookonomischen Zwang
zuriickgefiihrt. Daher konnen selbst anti-kapitalistische Gegenbewegun-
gen, welche die Ungleichheit und Ungerechtigkeit dieses Zwanges an-
prangern, keinen wirklichen Begriff von politischer Freiheit entwickeln:
bezieht sich doch die Befreiungs- bzw. Freiheitsvision solcher Gesell-
schaftskritik allein auf die soziale, resp. 6konomische, also die — mit
Arendt gesprochen — determinierte, private und nicht die freie, 6ffentli-
che Sphére. Nur in letzterer aber konnen Menschen, so Arendt, der
hochsten ihnen moglichen weltlichen und Welt bildenden Titigkeit
nachgehen: dem Handeln.’

Dessen Grundbedingung stellt die menschliche Pluralitdt dar, die
Tatsache, dass ein Mensch nicht unabhéngig von anderen Menschen

5 Die folgende Darstellung fasst in geraffter Form die wesentlichen Inhalte
des zweiten und fiinften Kapitels der ,,Vita activa™ (33-97; 213-317) zu-
sammen.

213

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

existieren kann. Selbst wenn jemand beschlieen sollte, als Eremit in die
Wiiste zu ziehen, muss er sich zuerst immer von der Welt der Mitmen-
schen lossagen; den Fokus seiner Entscheidung bilden gerade die Men-
schen, die ihn umgaben. Aus dem Faktum der Pluralitét folgt eine zweite
Tatigkeit, die eng mit dem Handeln verbunden ist: das Sprechen. Sein
Medium, die Sprache, hat ein doppeltes Gesicht: Die Moglichkeit einer
Verstdandigung unter Menschen wire nicht moglich, gehorten nicht alle
der gleichen Spezies an; einer Sprache bediirfte es allerdings nicht, un-
terschieden sich diese Angehorigen der gleichen Spezies nicht vonein-
ander und miissten sich deshalb untereinander verstdndigen. Im Handeln
und Sprechen manifestiert sich damit nicht nur die allen gemeinsame
Welt, iiber deren Angelegenheiten die Menschen beraten, sondern auch
ihre personale Einmaligkeit. Bei diesem ,,Wer-einer-ist“ (ebd.: 218)
handelt es sich um ein unaussprechliches Charisma, ein ebenso intuitives
wie unerldssliches Wissen, das der vor Anderen Sprechende und sich so
selbst Offenbarende in seinen Zuhorern erzeugt. Wollte man das ,,Wer-
einer-ist” in Worte fassen, verfiele man sofort auf das, was einer ist, sei-
ne Eigenschaften und Eigenheiten.

Um sich zur Geltung zu bringen, um zu erscheinen, brauchen Han-
deln und Sprechen einen Ort in der Welt: den offentlichen Raum, wie
ihn Arendt im Anschluss an Aristoteles in der griechischen Polis ideal-
typisch verwirklicht sah (ebd.: 249 ff.). Man muss nur an die Treffen der
Volksversammlung denken, um zu verstehen, dass die Griechen dem
Offentlichen tatsichlich auch einen fest umgrenzten physischen Platz
einrdumten. Offentlichkeit ist bei Arendt also immer dffentlicher Raum,
an dem die Menschen ihre personale Einmaligkeit, ihr ,,Wer-einer-ist*,
austauschen, indem sie iiber die Angelegenheiten Aller beraten und strei-
ten. Gemeinsames und Eigenes durchdringen einander in Arendts 6ffent-
lichem Raum, woraus sich eine bestimmte Form der 6ffentlichen Debat-
te ableiten lédsst: die ,.erweiterte Denkungsart®, die Arendt von Kant
iibernommen und in ihren Schriften zu Denken, Urteilen und Moral wei-
ter ausgedeutet hat. Im Kern besagt das Verfahren, im Streit der Mei-
nungen von einer festen Position aus alle anderen moglichen Standpunk-
te zu einem ,,uns Gemeinsamen‘ mit(be)denken zu kénnen. Dreh- und
Angelpunkt ist die eigene Meinung, weshalb die ,,erweiterte Denkungs-
art” auch nicht mit ,,Empathie” zu verwechseln ist (Benhabib 1998: 295
ff.).

Auf diese Weise erschaffen die offentlich handelnden Menschen
zum einen die Welt, die zwischen ihnen und ihren pluralen Perspektiven
liegt, also das menschliche ,inter-est im wahrsten Sinne des Wortes
(Arendt 2002: 224). Zum anderen rithrt das starke Wirklichkeitsgefiihl
des offentlichen Raumes daher, dass die Welt schon vor den jeweils ak-

214

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

tuell handelnden Menschen da war und damit ein Gegengewicht zur
Fliichtigkeit und Vergénglichkeit des Handelns darstellt, einen dauerhaf-
ten Rahmen, fiir den vor allem die von den Menschen hervorgebrachten,
hergestellten Objekte sorgen. In das ,,Bezugsgewebe menschlicher An-
gelegenheiten (ebd.: 225), welches gleichsam als ein zweites ,,Zwi-
schen* die gemeinsame Welt iiberzieht, bleibt jeder Mensch von der
Geburt bis zum Tod eingebunden.

Trotz dieser tradierten Beziehungsstrukturen hat jeder Mensch in
seiner personalen Einmaligkeit die Moglichkeit, neue ,,Handlungsfiden*
in dieses Netz einzuweben. Die Chance, neu zu beginnen, bieten die in-
strumentellen bzw. ,immer gleichen* Titigkeiten des Arbeitens und
Herstellens den Menschen nicht. Das Handeln ermoglicht den Menschen
demgegeniiber eine zweite Geburt in der Welt, nur diesmal nicht durch
eine Mutter und nicht ohne selbst iiber die eigene Niederkunft entschei-
den zu konnen, sondern in Form einer selbsttitigen Realisierung des
Geborenseins (,,Prinzip der Natalitéit“).6 Statistisch gesehen ist der abso-
lute Neuanfang aber stets eine Unmoglichkeit oder, positiv gewendet,
eine Art ,,weltliches Wunder”. Demnach wird selten in der Geschichte
gehandelt, obwohl die universelle iiberhistorische Pluralitdt uns Men-
schen dazu begabt hat.

Doch selbst wenn Menschen handeln, wenn sie neu beginnen, bringt
ihr Handeln zusammen mit seiner Potenz, Anfinge zu setzen und alte
Ordnungen hinwegzufegen, eine MaBlosigkeit oder ,,Schrankenlosig-
keit* mit sich. Haben die Handelnden einen neuen Faden im ,,Bezugs-
gewebe menschlicher Angelegenheiten untergebracht, sind sie aufler-
stande, zu ermessen, wie dieser Faden die Gesamtform des Gewebes
verdndert haben wird. Die Heilmittel gegen die Unwiderruflichkeit und
Unabsehbarkeit des Handelns erwachsen aus ihm selbst — anders als bei
Arbeiten und Herstellen, die sich, um ihren eigenen Aporien zu entge-
hen, auf die jeweils ,,ndchst hohere* Titigkeit der ,,Vita activa“ berufen

6 Die Grundkategorie der ,Natalitit”, des Geborenseins, ldsst sich als das
Resultat einer Auseinandersetzung Arendts mit ihrem Lehrer, Martin Hei-
degger, begreifen. Dieser sah den ,,Sinn von Sein in Zeitlichkeit* alleine
im ,,Vorlaufen zum Tode* — eine Vorstellung, die Arendt mit ihrer ,,Nata-
litdats“-Kategorie ins glatte Gegenteil verkehrte. Gemeinsam ist beiden
Denkern die Haltung, das menschliche Sein radikal aus allen metaphysi-
schen oder teleologischen (Schein-)Gewissheiten herauszuldsen und es in
seiner reinen weltlichen Immanenz, gleichsam in seiner ,,Grund-Losig-
keit”, neu zu denken. Freilich isolierte Heidegger dieses Sein in dieser ihm
eigenen ,,Nichtigkeit* und stellte es letztlich auf sich selbst — denn im Tod,
auf den der Sinn eines so verstandenen Seins hinauslduft, sind wir alle al-
lein. Dagegen errichtete Hannah Arendt das ,,Sein ohne Grund® auf der
Natalitéts- und der Pluralititskategorie (Marchart 2005: 35 ff.).

215

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

miissen — namentlich dem Verzeihen, das sich auf vergangene Taten
bezieht, und dem Versprechen, das nicht als ,,Planierraupe der Zukunft*
missbraucht werden darf, sondern im Gegenteil etwa in Form eines ge-
genseitigen Vertrages die (politische) Freiheit in ihrer Moglichkeitsbe-
dingung abzusichern hilft.

Mit ihrer Offentlichkeits-Konzeption weist Arendt jegliche Determi-
niertheit der Menschen durch soziale GesetzmifBigkeiten, die sich ,.hin-
ter ihrem Riicken* vollziehen, zuriick, setzt dem aber keinen blofen sub-
jektiven Voluntarismus entgegen. Die Handelnden (die eben handeln
konnen) bleiben stets eingebettet in den ihnen vorausgehenden, objekti-
vierten Zwischenraum der Welt. Die Pointe der Kontingenz, die aus die-
ser Konstellation entspringt, besteht darin, dass das Politische, das fiir
Arendt nur das Handeln im o6ffentlichen Raum sein kann, keinen Zweck
auBerhalb seiner selbst zu haben vermag, das Handeln also Selbstzweck
ist.” Damit schafft Handeln Freiheit, die in positiver Form iiber die Be-
freiung von den Noten der (Lebens-)Notwendigkeit hinausgeht und fiir
Arendt eine Seite der Medaille darstellt, deren Kehrseite die Politik ist.
Diese bei Aristoteles noch gingige Politikauffassung kontrastiert aufs
Schirfste mit der Vorstellung von uns Modernen, die wir Freiheit nicht
als diejenige durch, sondern nur noch von Politik verstehen k&nnen
(Arendt 1994a).

Wenn Hannah Arendt jegliche strategische Instrumentalisierungen
und Zweckbestimmungen politischen Handelns ablehnt, zeigt sich dies
insbesondere in ihrem nicht an Herrschaft riickgekoppelten Machtbe-
griff, den man als einen kommunikativen bezeichnen konnte. Macht ist
fiir Arendt die ,,Magnetkraft®, die Menschen in 6ffentlichen Rdumen zu-
sammenhiilt; sie ist unabhingig von der Anzahl oder Stirke derjenigen,
die sie ausiiben (auch kleine Gruppen konnen Macht iiber gro3e Massen
erlangen), denn ihre Qualitdt erhilt sie alleine aus dem Handeln und
Sprechen von Menschen in der Offentlichkeit. DemgemiB zerfillt
Macht auch wieder, wenn diese Menschen sich zerstreuen. Wenn sie ih-
re Wirkungen entfaltet, kann sie allerdings niemand wirklich ,,besitzen®,
weil sie eben zwischen den Menschen, in ihrem ,,Zwischen®, entsteht
und ihre Grenze in anderen Machtgruppen findet, d. h.: in der Hand-
lungs-Grundbedingung der Pluralitit (Arendt 2002: 251 ff.).

Das machtvolle Handeln in der Offentlichkeit ist trotz seiner
,,schrankenlosen* Dynamik gleichwohl kein totales, das gesamte Leben
der Menschen usurpierendes. Es bleibt ndmlich wesentlich auf die priva-

7  Arendt sieht in diesem Punkt eine Wesensverwandtschaft zwischen dem
Handeln und den darstellenden Kiinsten, die das von ihnen Hervorge-
brachte im Hervorbringen schon wieder aufzehren, deren Darbietung also
ihr eigenster Zweck ist (Arendt 1994a: 206).

216

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

te Sphire der Notwendigkeit und damit auf die privaten bzw. halb-
privaten Tétigkeiten des Arbeitens und Herstellens angewiesen. So in-
klusiv sich etwa Arendts historisches Vorbild, die Polis, auch ausnahm,
so sehr sich dort die Biirger gegenseitig als Gleiche ansahen, so sehr be-
ruhte dieser offentliche Raum doch wesentlich auf Exklusion. In der An-
tike sorgten die Sklaven fiir die Reproduktion der Biirger in ihrem oikos
(tibersetzt: ,,Haushalt) und waren vom o6ffentlichen Raum ausgeschlos-
sen. Umgekehrt befreite der materiell garantierte Biirger-Status die Poli-
tikberechtigten (zumeist Vermogende) vom Zwang der Lebens-Notwen-
digkeit im Privaten.

Zugleich bleibt der im ,.gleiBenden Licht der Offentlichkeit* han-
delnde Biirger der Polis auf die Privatsphére in der Form eines garantier-
ten Riickzugsraumes angewiesen. Diese Heimstitte in der Welt, welche
die Biirger nicht zuletzt vor der ,,Verflachung* eines lediglich in der Of-
fentlichkeit verbrachten Lebens bewahrt (ebd.: 87), nennt Arendt das ei-
gentliche ,,Privateigentum® (ebd.: 73 ff.). Den Zwingen der Lebensnot-
wendigkeit (Hygiene, Nahrung etc.), die dieser Begriff mit abdeckt, gel-
te gar das Hauptaugenmerk aller Menschen zu allen Zeiten (ebd.: 86).

V.2.2 Das Soziale und der Zerfall der Offentlichkeit

Nach der gingigen Auffassung beginnt eine wirkliche Offentlichkeit
meist erst mit dem ,,rdsonnierenden Publikum* biirgerlicher Privatleute
(Habermas 1990). Hannah Arendt dagegen sieht ihre idealtypische8 Po-
lis-Offentlichkeit mit dem Aufstieg des Biirgertums und dem beginnen-
den Kapitalismus endgiiltig zerfallen. Nach Arendt ,,erfindet” die Bour-
geoisie nur das ,,merkwiirdige Zwischenreich* der Gesellschaft, in dem
meist okonomischen Interessen, die in Arendts Perspektive nur privat
sein konnen, plotzlich ,,6ffentliche Bedeutung* zukommt (s. 0.). Hier of-
fenbart sich Arendts bereits in ihrer Marx-Kritik (s. 0.) zum Vorschein

8 Der von Max Weber geprigte Terminus des Idealtypus ordnet eine wis-
senschaftlich untersuchte Erscheinung weder ganz der beschriebenen Rea-
litdt noch einer rein normativen Abstraktionsebene zu, sondern bewegt
sich zwischen diesen beiden Polen. Idealtypen miissen nach Weber ,,ge-
geniiber der konkreten Realitdt des Historischen relativ inhalts/eer sein®
(Weber 1972: 9 — Hervorheb. Weber). Gleichwohl verdankt sich ihre Kon-
struktion durch den Forschenden der Beobachtung der sozialen Wirklich-
keit. Der gemeinte Sinn realer Handlungen wird dann anhand seiner Nihe
oder Ferne zum jeweiligen Apriori des Idealtypus nachvollzogen. Diese
Erkenntnis-Strategie weist eine gewisse Nihe zu Hannah Arendts Offent-
lichkeits-Begriff auf, der sich zugleich aus realen Erscheinungen wie auch
aus einem Modell speist, anhand dessen die historisch-reale Verfasstheit
des offentlichen Raumes beurteilt wird (s. Abschnitt V.2.3).

217

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

kommende Verachtung fiir die moderne ,,Arbeitsgesellschaft”, die kei-
nen Begriff von Handeln und damit auch nicht von Freiheit und Politik
mehr zu entwickeln imstande sei.

Diese Zerfallsdiagnose durchzieht allerdings ein schillernder Wider-
spruch. Denn dass die Akkumulation des Kapitals bis zum heutigen Tag
eine solch ungeheure Dynamik entfalten und zu einem weltumspannen-
den Wirtschafts-, ja Gesellschaftsprinzip werden konnte, bringt Arendt
mit der Tatsache in Verbindung, dass das Arbeiten gerade zu einer df-
fentlichen Tiitigkeit und somit der essentiellen Qualititen des Offentli-
chen teilhaftig wurde wie etwa der Vortrefflichkeit (,,virtus*; Arendt
2002: 61 f.), des Wettbewerbes um Auszeichnung der offentlich Han-
delnden. Auf diese Weise, argumentiert Arendt, verlor wiederum die
Arbeit ihre essentiellen Eigenschaften: die Miihsal und Plackerei; unter
den menschlichen Tétigkeiten wurde sie gewissermalen ,,geadelt” (ebd.:
59 ff.). Wie lisst sich dann aber von einem ,Niedergang des Offentli-
chen® (ebd.: 63) reden oder das ,,Absterben des 6ffentlich politischen
Bereiches* (ebd.: 69) beklagen? Wie kann ein Ort ,,auf immer* allem
strahlenden Ruhm verleihen, was ihn nur betritt, und zugleich seine Re-
levanz zusammen mit dem urtiimlich essentiell an ihn gekoppelten Han-
deln in der Neuzeit einbiifen?

Es hat den Anschein, als wolle Hannah Arendt ihr aus der Polis-
Analyse gewonnenes Handlungs- und Offentlichkeitsideal um jeden
Preis gegen die historisch ja durchaus scharfsinnig beschriebenen Wand-
lungsprozesse hin zur Sphire des Gesellschaftlichen verteidigen und be-
legen, dass Handeln und Offentlichkeit zugleich ihren Wert verloren ha-
ben und ,.ewig* sind. Letztlich muss ja auch ein Rest handelnder und
sprechender Tétigkeit in der Welt iibrig bleiben, wenn es sich denn um
eine Grundkonstante der ,,conditio humana“ handelt. Wenn Arendt da-
her selbst dem Arbeiten 6ffentlichen Glanz zugesteht, warum kann man
dann nicht auch die Moglichkeitsbedingung des Handelns in Arendts
Sinn unter gesellschaftlichen Bedingungen unterstellen? Schlieflich
taucht unter ,,modernen” Bedingungen das zentrale Problem auf, was
denn in der Offentlichkeit erdrtert werden soll, wenn nicht soziale und
okonomische Belange? In einer kritischen Anmerkung zu Arendts Werk
,.Uber die Revolution® (s. u.) greift Mary McCarthy dieses Problem auf
und fragt: ,,Was eigentlich soll jemand auf der offentlichen Biihne, im
offentlichen Raum noch tun, wenn er sich nicht mit dem Sozialen be-
fasst? [...] Es bleiben nur noch die Kriege und Reden iibrig. Aber die
Reden konnen nicht einfach Reden sein. Sie miissen Reden tiber etwas
sein‘ (zit. n. Benhabib 1998: 247).

Die Verachtung fiir das Soziale oder Gesellschaftliche ist tatsdchlich
das grofite Problem in Hannah Arendts Politischer Philosophie und zieht

218

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

sich wie ein roter Faden durch ihr gesamtes Werk. Allerdings wire es
ein voreiliger Schluss, deswegen ihre Konzeption des 6ffentlichen Han-
delns und politischer Freiheit zu verwerfen. Vielmehr empfiehlt es sich,
Arendts Nuancen in der Erorterung des Politischen und Sozialen hervor-
zuheben. Sicher geht ihrer Ansicht nach dem Arbeiten das Merkmal
menschlicher Pluralitit ab, da im kollektiven Arbeitsprozess die ,,indivi-
duellen Identitdten” in einem einheitlichen Arbeitskorper aufgehoben
wiirden und Arbeiten so statt auf ,,Gleichheit” auf ,,Gleichartigkeit” be-
ruhe (Arendt 2002: 270 ff.). Doch diese Perspektive fiihrt Arendt nicht
dazu, diejenige soziale Bewegung als ,,antipolitisch* zu verwerfen, die
sich gerade auf die Arbeit als Identititsmerkmal stiitzt: die Arbeiterbe-
wegung. Vielmehr hilt Arendt die Arbeiter fiir die politisch produktivste
Gruppe der Neuzeit, da das Erscheinen der Arbeiter in der Offentlichkeit
durch ihre politische Emanzipation (Abschaffung des Klassenwahl-
rechts) moglich wurde. Dabei konnte sich das proletarische Machtpoten-
tial nur deshalb realisieren, weil die Arbeiter zunichst keine gesell-
schaftlichen Rechte zugesprochen bekamen, sie sich gar in einem ,,Ge-
gensatz gegen die Gesellschaft” befanden (ebd.: 276). Thre wesentlich
politische Forderung war die nach einer neuen Staatsform, dem Rite-
statt dem Parteiensystem (s. u.). Gleichwohl, konzediert Arendt, ver-
mischte sich der politische Anspruch der Arbeiter stets mit dem Ruf
nach sozialer bzw. wirtschaftlicher Gleichberechtigung (ebd.: 273 f.).
Entscheidend fiir die dffentliche Relevanz der Arbeiterklasse blieben die
Bedingungen ihres Arbeitens jedoch nicht; nicht zuletzt, so zitiert sie
geniisslich Marx, wiirden die Arbeiter ja erst zu Menschen aufserhalb
der Fabriken. Die politische Schlagkraft habe sich in der Mitte des 20.
Jahrhunderts allerdings erschopft, als die Arbeiter gewerkschaftliche
Rechte in den Betrieben zugesichert bekamen, sie sich zu reinen ,,job-
holders* entwickelten, eine gesellschaftliche ,,pressure group® unter an-
deren wurden (ebd.: 277).

Unabhingig davon, in welchem Kontext, aus welcher Motivation
und mit welcher Identitits-Basis eine politische Bewegung entsteht, so
konnte man schlussfolgern, scheint es eine gesellschaftliche und eine po-
litische Form zu geben, in der die Akteure Fragen thematisieren, die fiir
sie von Belang sind. Eine gesellschaftliche ,,Thematisierungsreferenz*
setzt am Partikularinteresse einer Gruppe an, die versucht, ihren privaten
Interessen im Arendtschen Definitionsrahmen des Gesellschaftlichen
,,0ffentliche Bedeutung* zu verleihen; politische Forderungen hingegen
beziehen sich auf ein Gemeinwesen und die Frage, ,,wie wir zusammen-
leben wollen” (Jaeggi 2007). Arendt nun verficht leidenschaftlich die
These, dass nur eine politische Thematisierung allgemeiner Fragen dazu
fiihren kann, marginalisierte gesellschaftliche Gruppen zu befreien und

219

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

politische Freiheit durch 6ffentliches Handeln zu schaffen (vgl. Perron
2007). Dieses Handeln muss aber ,,zweckfrei* bleiben, d. h. Politik darf
nicht zu bestimmten Problemldsungen instrumentalisiert werden. Seit
dem Aufkommen des Kapitalismus — man konnte auch sagen, mit dem
Aufkommen der offentlichen Sorge um das Leben, also der Foucault-
schen ,,Biopolitik* — gehoren zu diesen Problemen im 6ffentlichen Be-
wusstsein vor allem 6konomische Fragen, insbesondere solche, die Ar-
beit und Arbeitslosigkeit betreffen. Insofern Arendt Vorfestlegungen des
Politischen auf soziale und 6konomische Fragen zu vermeiden versucht
hat, konnte man sie tatsichlich als ,, Anti-Essentialistin® beschreiben
(Marchart 2005: 93). Durch ihre eigenen Vorfestlegungen dessen, was
angeblich nur 6ffentlich und was nur privat sein konne, offenbart Arendt
gleichwohl einen ,,,phdnomenologischen Essentialismus‘“, wie Seyla
Benhabib es treffend formuliert (Benhabib 1998: 199). Dem liele sich
im Sinne ,,politischer Thematisierungsreferenz eine Perspektive entge-
genstellen, welche die Frage selbst zu einer 6ffentlichen, verhandelbaren
erhebt, was denn in einem Gemeinwesen jeweils als offentlich und was
als privat zu gelten habe. Damit wiirde auch die fiir 6ffentliches Handeln
bestimmende Befreiung vom Zwang der Lebensnotwendigkeit eine poli-
tische Frage. Sie in den jeweiligen konkreten geschichtlichen Umstidn-
den zu beantworten, wire allerdings nicht schon der Zweck des Politi-
schen, sondern die unabdingbare Voraussetzung fiir politische Freiheit.
Dabei bote sich freilich an, nicht eine Dichotomie zwischen Befreiung
und Freiheit zu konstruieren, wie es auch Arendt noch tut, sondern Be-
freiung als einen fortschreitenden Prozess zu verstehen, der sich — im
Namen der politischen Handlungsfreiheit — immer wieder gegen neu
auftauchende ,,Unfreiheiten® zu richten hitte. Auf transnationaler Ebene
wire eine solche Unfreiheit etwa die massive internationale soziale Un-
gleichheit, die wirkliche politische Partizipation aller Weltbiirger ver-
unmdoglicht (vgl. Abschnitt IV.2.2).

V.2.3 Revolution und Ratesystem

Trotz ihrer Moderne-kritischen Theorie vom Verfall der Offentlichkeit
bleibt Handeln fiir Hannah Arendt immer (also auch noch immer) mog-
lich. Sicherlich ist ihre Politische Philosophie stark an ein spezifisches
historisches Modell der Offentlichkeit, die antike Polis, gebunden. Doch
diese Referenz ist zugleich Teil eines ,,quasi-transzendentalen Modells‘
(Marchart 2005: 28 f.). D. h. die Arendtsche Politische Philosophie hat
sowohl reale (historische) als auch normative (transhistorische) Implika-
tionen. Was nun die mogliche Handlungsrealitit in der Moderne angeht,
so vermutet Hannah Arendt diese zuvorderst in den Revolutionen und

220

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

den Riten, die in den Revolutionen spontan entstanden und den revolu-
tiondren Geist des Neuen auf Dauer zu stellen antraten. Auch hier haben
die realen Untersuchungsgegenstinde, Revolutionen, fiir Arendt zu-
gleich eine grundlegende normative oder sozialtheoretische Bedeutung.
Revolutionen sind fiir Arendt Chiffren fiir das menschliche Anfangen
Konnen per se (ebd.: 69 f.) — und damit auch fiir die Kontingenz der Na-
talitdt (s. o.). Ausbruch und Verlauf dieser paradigmatischen histori-
schen Ereignisse sind nicht zu kalkulieren, doch deswegen auch nicht
rein zufillig (ebd.), denn natiirlich haben Revolutionen ihre Ursache im
Niedergang eines alten Systems, dessen Herrschaftsstruktur wiederum
den Charakter einer Revolution wesentlich beeinflusst.” Doch selbst der
dramatische Autoritdtsverlust eines Staatswesens garantiert noch keine
revolutiondre Erhebung, wenn nicht revolutionidre Subjekte nach der
Macht greifen, die in revolutiondren Situationen buchstéblich ,,auf der
Strafle liegt” (Arendt 1974: 202 f., 148). Revolutionen im Sinne nicht
nur partikularer Ereignisse, sondern im Sinne des Ereignisses iiber-
haupt, ,erhellen” ihre eigene Vergangenheit, ja erschaffen sie erst und
konnen eben nicht als Resultat von Kausalitidtsketten verstanden werden,
da sie als Punkte des Neubeginnens, als ,,Liicke zwischen Vergangenheit
und Zukunft” (Arendt 1994), die lineare Zeit gerade unterbrechen. In
diesem Sinn illustrieren Revolutionen auch Hannah Arendts auf das
Verstehen von Ereignissen abzielende Auffassung von Geschichte und
Geschichtswissenschaft (Marchart 2005: 66 f.).

Nicht nur mit den zentralen Arendtschen Politik-Kategorien des
Handelns, der Natalitit und des Neubeginnens steht das Ereignis Revo-
lution in engem Zusammenhang, sondern insbesondere mit dem Begriff
der politischen Freiheit. Zielten die beiden ersten und paradigmatischen
Revolutionen der Moderne, die Amerikanische und die Franzosische, si-
cherlich auf die Befreiung von Zwangsherrschaft und die Wiederherstel-
lung ,,uralter verbriefter Rechte (auf ,,.Leben, Freiheit und Eigentum*)
ab, so ging die Dynamik dieser Umwiélzungen doch in dem Kampf fiir
diese privaten Freiheiten, resp. Menschenrechte, nicht auf. Denn zur
bloBen Einlosung solcher in allen nicht-tyrannischen Staatsformen not-
wendiger staatsbiirgerlicher Grundgarantien, so Arendt, wire ein Refor-
men erzwingender Aufstand hinreichend gewesen. Ziel von Revolutio-
nen sei hingegen die Griindung politischer Freiheit in der institutionellen
Gestalt der Republik (,,res publica®). Damit lasse sich Revolution auch
nicht auf einen staatsumstiirzlerischen Gewalt-Akt beschrinken. Dass

9 So brachten Revolutionen in zentralistisch dominierten Staaten wie in
Frankreich 1789 oder in Zaren-Russland selbst zentralistische nachrevolu-
tiondre Gemeinwesen hervor.

221

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

nun die eine der beiden paradigmatischen Revolutionen der Moderne,
die Franzosische, in genau einer solchen Gewaltorgie endete, fiihrt
Arendt darauf zuriick, dass hier — anders als bei der ,,Honoratiorenrevo-
lution® der founding fathers in Amerika — die Soziale Frage im Mittel-
punkt gestanden habe, d. h. im Wesentlichen ,,unverduBerliche Men-
schenrechte* beschworen worden seien, um die Armut des Volkes zu
geiBeln. Dahinter stecke die Utopie, die Menschen von den reprodukti-
ven Zwiéngen der Lebensnotwendigkeiten zu befreien, wodurch aber ge-
rade die (nach Arendt essentiell private) Notwendigkeit zum Fokus der
Politik geworden sei. Fiir Arendt aber ist die einzige (gleichwohl grau-
sam stumme) Sprache der politischen Notwendigkeit die Gewalt.'® Zwar
erkennt sie mit einem Brecht-Zitat an, dass es ohne Brot keine Freiheit
geben konne, Befreiung mithin die konstitutive Bedingung fiir Freiheit
darstellt; auf Grund ihrer Verachtung fiir jegliches Soziale (s. o.) sieht
Arendt allerdings im Gegensatz von privater und offentlicher Freiheit
den Gegensatz der Ziele Wohlstand und Freiheit (Arendt 1974: 33 ff.,
142 ff., 170 ff., 180).

Fiir die Freiheit entschieden sich nach Arendts Ansicht die amerika-
nischen Revolutionére, und zwar indem sie in der Verfassung dem Neu-
beginnen (paradoxerweise) zur Dauerhaftigkeit zu verhelfen bestrebt
waren. Die verschiedenen Verfassungsentwiirfe wurden Detail um De-
tail in den townhall meetings diskutiert, den Selbstverwaltungsinstitutio-
nen der kolonialen Siedler, die den amerikanischen Verfassungsstaat
schon vor der Revolution gleichsam vorwegnahmen. Somit, so Arendt,
sei es im amerikanischen Fall zumindest anfangs gelungen, dass sich das
Volk real selbst die eigene Konstitution gab. Mehr noch: Durch die f6-
derale Teilung der Macht zwischen einzelstaatlicher und Bundes-Ebene
und die daraus resultierenden checks and balances habe sich die Volks-
Macht, die kommunikative Macht der Vielen, insgesamt sogar verviel-
facht (ebd.: 183 ff., 228 f., 275 f.) — eine Perspektive, die nicht zuletzt
eine Konzeption transnationaler Demokratie vorwegnimmt, nach der die
Vielfalt der Entscheidungs-, Kontroll- und Anspruchsebenen staatsbiir-
gerliche Rechte in ihrer Streuung erweitere und eben nicht zersplittere
(s. Abschnitt IV.3.1). Dabei allerdings misstrauten die founding fathers,
denen Arendt in dieser Hinsicht folgt, der Demokratie, die an die Stelle
,offentlichen Geistes* die Einmiitigkeit der Vielen, die ,,6ffentliche
Meinung® setze (ebd.: 289 ff.). Der Kern republikanischen Handelns,
dem die amerikanischen Revolutionére anhingen, bestehe demgegeniiber
in der Ableitung jeglicher politischer Handlungen aus den Verfassungs-

10 Eine These, die sich im 20. Jahrhundert in der ,,Biopolitik* der totalitdren
Arbeits- und Einheitsgesellschaften eindrucksvoll bestitigt.

222

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

bestimmungen, so dass es nicht zu dem ,,,elektiven Despotismus* der
Demokratie, der Herrschaft der Majoritidt” (ebd.: 214) komme.

Allein: die Institutionen, welche die konstitutionellen checks and ba-
lances schufen und wihrend der Revolution belebten, die townhall
meetings, wurden letztlich nicht in die Verfassung integriert. Damit, so
Arendt, erstarrte der Geist des Neubeginnens auch in der amerikanischen
Revolution; ein reprisentativ-demokratisches System trat an die Stelle
der revolutiondren Republik. Bereits Thomas Jefferson, einer der
founding fathers, erkannte dieses Problem zu seiner Zeit und schlug die
Einrichtung von wards (Riten) oder ,,Elementarrepubliken® nach dem
Vorbild der townhall meetings vor (ebd.: 319 ff.). Diese Basis-
Institutionen sollten im Sinne politischer Freiheit keine spezifische
Funktion erfiillen und die ,,Aporie* (ebd.: 299) des revolutionédren Neu-
beginnens 16sen, das es gerade auf Dauer zu stellen gelte, indem die
Verfassung von den Gemeinden bis hinauf zur Zentralregierung stindig
neu diskutiert und konzipiert werden sollte.

Solche Riite, das hebt Arendt emphatisch hervor, entstanden in allen
Revolutionen der Neuzeit; sie waren die spontaneistischen Tridger der
revolutiondren Macht der Vielen. Sie sind als Gegensatz zu dem parla-
mentarischen System und damit dem Ursprungszentrum aller Parteien
zu begreifen, und ihr Organisationsprinzip bestand in der Auswahl von
Deputierten oder Delegierten fiir die jeweils ndchst hohere Ebene, ggf.
bis hinauf zu einer Form von ,,Zentralregierung®. Auf jeder Ebene schu-
fen die Rite-Mitglieder die Autoritét dieser Institutionen durch 6ffentli-
chen Diskurs, durch ,,Versprechen und Beraten® im Arendtschen Sinn,
neu. In Arendts Interpretation legitimierten sich die Réte damit auf eine
spezifische Weise immer von unten her, d. h. einerseits nicht durch eine
generelle Stimmen-Abgabe, andererseits aber ebenso wenig durch Ple-
biszite oder imperative Mandate (ebd.: 320 ff., 318, 357 f.).

Realhistorisch war den Riten nie eine lange Lebensdauer beschie-
den. So kniippelte die franzosische Regierung die Riterepublik der Pari-
ser Commune von 1871 mit duflerster Brutalitéit nieder. Schon wéhrend
der Revolution von 1789 hatte Robespierre die zahlreich entstandenen
sociétés populaires in die eine société populaire, ndmlich die Nation,
aufgelost (ebd.: 308). Und selbst in dem Staat, der sich sogar nach sei-
nen Riten benannte, der Sowjetunion, dienten die staatlichen Basis-
Einheiten den herrschenden bolschewistischen Partei-Kommunisten vor
allem als Propaganda-Instrument und Verbindungsglied zwischen Masse
und Staatsspitze, nicht aber als die Selbstverwaltungsorgane des Volkes,
als welche die Rite schon in der Revolution von 1905 gegen die Bevor-
mundung durch das Zaren-Regime angetreten waren (Anweiler 1954:
370, 121 f.). Die normative Implikation der Rite besteht fiir Arendt

223

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gleichwohl darin, dass sie mit ihrer Basis-Legitimation, dem foderalisti-
schen Aufbau und ihrer kommunikativen Machtstruktur die einzige Al-
ternative zum Souverdnitdtsprinzip und damit zum Fundament der Ge-
walt darstellen, auf dem die hochste Entscheidungsautoritdt innerhalb
eines Gemeinwesens aufbaut (vgl. Abschnitt I1.3.1).

Die Standard-Einwénde gegen das Ritesystem lauten, dass es ,,in ei-
ner hoch differenzierten Leistungsgesellschaft® nicht realisierbar sei und
die Rite letztlich unter die Herrschaft ihrer eigenen notwendigen Biiro-
kratie gerieten, da ja stets die Zustimmung aller Konstituenten eines
Gemeinwesens notig sei (Bermbach 1991: 23) — was sich eben nicht
durchhalten lasse. Tatsdchlich zeigt sich etwa im russischen Fall schon
vor der bolschewistischen Revolution, dass sich die tdgliche Fiihrung
der Sowjets von den Deputierten hin zu den Exekutiv-Komitees verla-
gerte (Anweiler 1954: 352). Grundsitzlich jedoch muss festgehalten
werden, dass die Rite-Idee die konsequenteste Umsetzung eines partizi-
patorischen Ansatzes von Demokratie darstellt. Komplexitit und Diffe-
renzierung einer Gesellschaft miissen nicht automatisch zu Zentralisie-
rung fithren, wie etwa das staatsbiirgerliche Macht vervielfachende Mo-
dell einer transnationalen Demokratie verdeutlicht (s. 0.).

Arendts spezifische Rite-Konzeption hat denn auch ganz andere
Schwichen. Nicht nur fehlt, wie Eric Hobsbawm zutreffend kritisiert,
eine genauere soziologische Analyse, welche die von Arendt behauptete
Analogie aller Ritesysteme in der Geschichte belegte. Auch Arendts
Differenzierung zwischen sozialen Fragen, denen sie die Mobilisie-
rungsrelevanz in den Ritebewegungen abspricht, und spezifisch politi-
schen Fragen ist nicht haltbar. Die Geschichte der Ritebewegungen wi-
re ohne soziale und 6konomische Forderungen, die eben auch politisie-
rend wirken, schlicht nicht denkbar (Hobsbawm 1999: 245 ff.).

Allerdings wire es umgekehrt ebenso falsch, die politische Botschaft
der Rite ganz in ihrer sozialokonomischen Bedeutung, etwa als ,,Organe
des Klassenkampfes®, aufgehen zu lassen. So liegt Marx in seiner fiir die
Arbeiterbewegung und nicht zuletzt fiir die russische Oktoberrevolution
instruktiven Pariser Kommune-Interpretation zwar einerseits sehr nah
bei Hannah Arendt, wenn er in der lokalen Verankerung der Staatsmacht
eine neue politische Form kommunal verfasster Selbstbestimmung er-
blickt, ,,wihrend alle fritheren Regierungsformen wesentlich unterdrii-
ckend gewesen waren®. Im nichsten Satz bezeichnet er die basisdemo-
kratisch organisierte Commune dann aber als ,,Regierung der Arbeiter-
klasse** (Marx 1919: 64 — Hervorheb. Marx), was sie realhistorisch ge-
wiss nur zum Teil war. Viel eher hatten die Pariser Kommunen-Wochen
mit ihrer Assoziationskultur (Johnson 1996) den Charakter einer ,,urba-
nen Revolution®. Die bei den Gemeindewahlen der Commune bestimm-

224

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

ten Delegierten stammten in der Mehrzahl aus dem Kleinbiirgertum und
den freien Berufen, und: die sozialpolitisch relevanten Mafnahmen der
Commune-Organe richteten sich nicht gegen das Industriekapital, son-
dern vor allem gegen Kaufleute und Hausbesitzer (Castells 1983).

Die spezifisch staats- oder verfassungspolitische Botschaft der Pari-
ser Commune — wie analog auch aller anderen Ritebewegungen im Sin-
ne Arendts — bestand vor allem in einem neuen Staats-Organisations-
modell. Ausgehend von Riten in einzelnen Bezirken und darunter im
Fall der Hauptstadt Paris in den Arrondissements sollten aus diesen Ver-
sammlungen wiederum Abgeordnete zur Nationalversammlung entsandt
werden. Hannah Arendt beschreibt diesen die Macht zwischen den Ebe-
nen zugleich teilenden wie vervielfachenden Foderalismus besonders
eindringlich auch fiir die Amerikanische Revolution und in ihrer Dar-
stellung der ,,Elementarrepubliken®, die Jefferson forderte. Hier ist al-
lerdings der Zweifel angebracht, ob solch idealistische Vorstellungen
vom Riétesystem mogliche Konflikte zwischen zentralen und lokalen
Ebenen nicht ausblenden.'' Hinzu kommt der nicht nur bei Arendt we-
nig erforschte Prozess konkreter Meinungsbildung in politischen Basis-
Einheiten — férdern doch Diskussions- und Entscheidungsstrukturen po-
tenziell Konflikte zwischen den die Rite konstituierenden Biirgern und
ihren Deputierten, besser Reprdsentanten, zutage.

Fast scheint es so, als erliege Hannah Arendt mit ihrer revolutioné-
ren Ritekonzeption als der realen Entsprechung ihrer politisch-philoso-
phischen Prinzipien dem Irrtum, in ihrer res publica gebe es gar keine
Reprisentation. Eine solche Sichtweise verkennt allerdings das Konti-
nuum, das zwischen direktdemokratischen und représentativen Politik-
formen besteht (s. Abschnitt IV.1).

Tatsdchlich zeichnet sich die historische ,,Urform®™ der Rite, die
Arendt vorschwebte, die voll entwickelte griechische Polis-Demokratie
im 4. Jahrhundert v. Chr., durch extrem schwache Reprisentationsstruk-
turen aus. Die Hauptmacht in der Polis lag bei der Volksversammlung,
die exekutiven Aufgaben blieben im Wortsinn auf das reine Ausfiihren
der Volks-Beschliisse beschrinkt (Bleicken 1994: 161 ff., 189 f.). Zwar
haben die Athener mit dieser Politik-Konzeption in der Moderne keine
Nachfolger gefunden (ebd.: 429 f.); in einer Zeit, in der Freiheit eben
vor allem diejenige von und nicht durch Politik bzw. Handeln bedeutet
(s. 0.), wire eine stindige offentliche Beratung der Staatsbiirger kaum
mehr vorstellbar. Doch diese Beobachtung bezieht sich nur auf den spe-

11 So kritisiert Anweiler Marx” Commune-Interpretation, nach der die Pariser
Stadtrepublik den Gegensatz zwischen Zentralismus und Selbstverwaltung
aufgehoben hat. Dadurch, so Anweiler, umging Marx ,,diese in Wirklich-
keit keineswegs einfach zu 16sende Frage* (Anweiler 1954: 34).

225

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

zifisch historischen Gehalt der Arendtschen Ideal-Offentlichkeit, nicht
aber auf deren normativen — und das heilit auch: transhistorischen —
Aspekt. Trotz der Schwichen in der geschichtlich konkreten Darstellung
macht Hannah Arendt in ihren Uberlegungen zu Revolution, Riitesystem
und Republik doch deutlich, dass politisches Handeln auch unter den
Bedingungen der Moderne real geblieben ist — und sei es nur in den sel-
tenen Momenten der Revolutionen und in Form von Institutionen, den
Réten, denen es nicht beschieden war, den Geist des Neubeginnens auf
Dauer stellen zu konnen.

Der antike Vorldufer dieser Institutionen, die Polis, beruhte aller-
dings auf scharfer sozialer Exklusion. Arendt ist sich dessen vollkom-
men bewusst, wenn sie hervorhebt, dass die politische Gleichheit der Po-
lis-Biirger deren soziale bzw. materielle Ungleichheit bedingt habe
(Arendt 1974: 36). Wegen ihrer Unterscheidung zwischen politischer
und sozialer Botschaft der Riatebewegung ist fiir Arendt der Exklusions-
aspekt gar vollig unerheblich; er interessiert sie eigentlich nicht, weil es
sich hierbei um ein typisch gesellschaftliches Problem handelt.

Gemessen an einem inkludierenden Demokratie-Verstindnis bleibt
allerdings ein schillernder Widerspruch der griechischen Polis. So geht
der Theoretiker der antiken Demokratie, Aristoteles, in seiner Polis-
Idealdefinition davon aus, dass alle Menschen nach dem hochsten Gut
streben, welches das Handeln hervorbringen kann, der Autarkie, die
,rein fiir sich genommen* etwas begehrenswert macht und ,,nirgends ei-
nen Mangel offen lasst* (zit. n. Tomberg 1973: 16). Die Polis sei fiir das
menschliche zdon politikon (wortlich iibersetzt: ,,politisches Lebewe-
sen”) die einzige Gemeinschaft, in der sich das Autarkiestreben verwirk-
lichen konne. In der Realdefinition hingegen sind Sklaven und Freige-
lassene, Frauen, Metoken (dauerhaft ansidssige Fremde) und sich kurz-
fristig in der Stadt aufhaltende Fremde keine Staatsbiirger. Diese Bevol-
kerungsgruppen sind bei Aristoteles also — seiner Polis-Idealdefinition
zufolge — faktisch vom Menschen-Status iiberhaupt ausgeschlossen. Der
Philosoph Friedrich Tomberg hebt aber hervor, dass man die gesell-
schaftliche Entwicklung, idealtypisch von einem autarken ,,Ursprung®
ausgehend und hin zu den sozialen Hierarchisierungen der Polis, durch-
aus als Bestreben deuten kann, den menschlichen Autarkiewillen zu
vollziehen, etwa durch die gegenseitige Abhidngigkeit von Adel und
Sklaven im Hinblick auf den Fortbestand des Gemeinwesens.'” Die reale

12 Tombergs normatives Schema folgt dem Historischen Materialismus, der
die okonomischen Verhiltnisse und ihre Wandlungen zur Triebkraft der
Geschichte erklirt. Dieser Fokus wird aus der Zeit heraus verstindlich, in
der Tombergs Aristoteles-Untersuchung entstanden ist: den spiten 1960er
und frithen 1970er Jahren, als marxistisch inspirierte Sozialwissenschaft

226

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

Polis wird insofern mit Aristoteles’ ,,Autarkie-Axiom‘ vereinbar, als sie
immer auch iiber sich selbst hinausweist — als Teil eines historischen
Demokratisierungsprozesses, in dem die Unterdriickten von heute fiir ih-
re zukiinftige Inklusion in das offentliche Leben des Gemeinwesens
kdampfen (ebd.: 30 ff., 88 ff.).

Diese Perspektive muss dem Arendtschen Polis-Modell und der
darauf griindenden Handlungstheorie nicht widersprechen. So beschei-
nigt Arendt ja der sozialen Klasse, die ihre politische Identitit gerade
aus ihrem Status als marginalisiertes Kollektiv bezog, den industriellen
Arbeitern, die ,,politisch produktivste Gruppe der Neuzeit“ gewesen zu
sein (s. 0.). Sofern das Soziale politisch, d. h. im Hinblick auf das repub-
likanisch-offentliche Leben, thematisiert wird, und nicht mit der Ab-
sicht, nur gesellschaftliche Partikularinteressen durchzusetzen (s. o.),
kann es zum Motor demokratischer Inklusionsdynamik werden.

V.2.4 Hannah Arendt und die Mondialisierung

Welches sind die Implikationen von Hannah Arendts zugleich histo-
risch-konkretem und transhistorischem Handlungs- und Offentlichkeits-
ideal fiir die transnationale Weltpolitik und die politischen Basis- oder
Gegenkrifte von heute? Der 0Osterreichische Politiktheoretiker Oliver
Marchart antwortet auf diese Frage mit einem bemerkenswerten Beitrag,
der hier kurz nachvollzogen werden soll.

Marcharts Arendt-Interpretation grenzt sich zunédchst von der modi-
schen ,,Arendtindustrie” ab, welche die Politische Philosophin zu einer
,,melancholischen Denkerin der Moderne* (Benhabib 1998) erklért und
ihr Denken damit alles dessen entkleidet, was daran neu war — ein-
schlieBlich des Prinzips der Neuheit oder Natalitit selbst (Zerilli 2005: 7
f.). Vielmehr geht es Marchart darum, die Begrifflichkeiten der Arendt-
schen Theorie selbst im Rahmen der ,,Globalisierungskritik (s. Ab-
schnitt IV.3.2) zu erneuern, deren Akteure Marchart nach der in Frank-
reich iiblichen Bezeichnung ,.altermondialistes” nennt. Deren Schlag-
wort: ,,Eine andere Welt ist moglich* enthélt bereits Reminiszenzen an
die zentralen Arendtschen Kategorien, wie sie oben dargestellt wurden.
Zugleich betont Marchart vollig zutreffend, dass auch eine Arendt-
Aktualisierung stets von der konkreten geschichtlichen Situation ausge-
hen muss, vor deren Hintergrund Arendt ihr ,,quasi-transzendentales
Modell* 6ffentlich-politischer Freiheit entwickelt hat. Dies ist im All-

einen Aufschwung erlebte und an den Universitéten teilweise sogar He-
gemonie erlangen konnte. Aktuell bleiben Tombergs Beobachtungen al-
lemal, weil sie Ansatzpunkte nicht nur fiir eine marxistische, sondern all-
gemeiner eine partizipatorisch-demokratische Gesellschaftstheorie bieten.

227

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gemeinen der Totalitarismus und im Speziellen der ,,Zivilisationsbruch®,
zu dem die ,,vollendete Sinnlosigkeit™ des industriellen Nazi-Massen-
mordes fiihrte (Marchart 2005: 27 ff.).

Wihrend der Totalitarismus mit jeglichem offentlichen Leben und
jeglicher Pluralitit letztlich auch jede Moglichkeit, neu zu beginnen,
vernichtet, lautet Arendts Leitlinie auf den Punkt gebracht: ,,Acting is
fun‘ (ebd.: 75). Mit diesem Zitat aus einem Interview iiber die Studen-
tenbewegung und ,,Weltrevolution* von 1968 will Marchart aufzeigen,
dass eigentlich in jedem Handeln und immer dann und dort, wenn und
wo es moglich ist, ein Stiick revolutionarer Geist steckt, denn:

,.Es ist wichtig, zu realisieren, dass Arendts Radikalitit nicht in ihrem eher
traditionellen Verstindnis von Revolutionen als historischen GroBereignissen
zu suchen ist, sondern in ihrer proto-dekonstruktiven Theorie des Politischen.
Neuanfinge stromen in jedem moglichen Ausmaf3 in die Geschichte. Bis auf
die Extremsituation des Vernichtungslagers ist politisches Handeln so gut wie
nirgends ausgeschlossen — und sei es ein Handeln unter widrigsten Bedingun-
gen und in bescheidenstem Ausmaf3* (ebd.: 147 — Hervorheb. Marchart).

Eine der institutionellen Implikationen, die Arendts revolutionires Riite-
system hervorbringt, ist, wie oben gezeigt, der auf der ,,Macht der Vie-
len* ruhende Foderalismus. Auf die Foderation als Modus des politi-
schen Handelns, um politische Einheiten demokratisch-inkludierend
miteinander zu verkniipfen, stiel Arendt, so leitet Marchart her, auf
Grund ihres zionistischen Engagements und des arabisch-israelischen
Konflikts. So schlug Arendt im Vorfeld der Griindung des Staates Israel
bereits einen Staatenverbund aus Mittelmeer-Anrainern und arabischen
Staaten vor, um so die nationalistische und chauvinistische (Wahn-)
Vorstellung ethnischer Homogenitit aufzusprengen und das Heterogene
in ein allen Gemeinsames zu inkludieren."® Diese Perspektive schlief3t
Souverdnitit in der Form einer hochsten Entscheidungsautoritit aus —
insbesondere weil sie gegen die Dichotomie Mehrheit/Minderheit selbst
gerichtet ist. Es ist der foderale Verband als Ganzer, der die Politik be-

13 Historisch siegreich war im arabisch-israelischen Fall, wie jeder weil3, die
chauvinistische Variante. Dies hat allerdings dazu gefiihrt, dass bis auf den
heutigen Tag sowohl die Paldstinenser als auch die Israelis in einem fiir sie
unhaltbaren Zustand der existenziellen Bedrohung leben miissen. Dieser
Regionalkonflikt, der eigentlich keine weltpolitische Bedeutung zu haben
brauchte, wird somit doch zu einer paradigmatischen Auseinandersetzung,
in der das Beharren auf unteilbarer Souverinitit auf beiden Seiten letztlich
dazu fithren wird, dass man sich gegenseitig vernichtet. Der palédstinensi-
sche Friedens-Aktivist Sari Nusseibeh hat dies in seinen autobiografischen
Aufzeichnungen hellsichtig erkannt (Nusseibeh 2008).

228

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

stimmt, nicht dominiert von einer Mehrheit oder wahlweise einer herr-
schenden (oligarchischen) Minderheit in ihm; der von Arendt favorisier-
te ,.elementarrepublikanische® Aufbau einer solchen Foderation sorgte
dafiir, dass die Macht eben von allen ausginge, aber niemand iiber Ande-
re herrschen konnte." Zugleich setzt sich Arendts Fdderation auch inso-
fern von traditionellen Souverénitits-Konzeptionen ab, als die Existenz
politischer Verbinde nicht mehr unbedingt an ein Territorium gebunden
sein miisste, wie Arendts Vorschlag fiir eine Anerkennung der Juden als
Nation ohne Staat demonstriert. Nach Marcharts Lesart 6ffnen solche
Vorstellungen den Blick fiir eine in Zeiten der Transnationalisierung re-
levante Ersetzung territorialer durch funktionale Differenzierung. Dieser
Prozess kann ndmlich bedeuten, dass auch nicht-staatliche (das heif3it
nicht souverine, nicht territorial gebundene) Akteure wie etwa NGOs in
politische Diskurs- und Entscheidungssysteme mit einbezogen werden
konnen (ebd.: 136 ff.).

Nun ist Hannah Arendts Réte- und Foderations-Konzeption im Kern
eine republikanische, und das heifit fiir Arendt selbstverstindlich eine
gerade nicht-demokratische (s. 0.). Wie fiir die amerikanischen founding
fathers besteht Demokratie fiir Arendt im Wesentlichen in der ,, Tyrannei
der Mehrheit“, die ja dann wieder eine Minderheit von sich abscheidet,
womit zwischen diesen beiden Gruppen die anti-foderative Dichotomie
entsteht, die Arendt in ihren realpolitischen Interventionen zum ara-
bisch-israelischen Konflikt angreift. An anderer Stelle kritisiert Arendt
die (angeblich) demokratie-inhdrente , Einmiitigkeit der offentlichen
Meinung®, die sie im Widerspruch zu ihrer republikanischen Kategorie
der Pluralitit sieht. Marchart lehnt diese Demokratie-Aversion Arendts
eindeutig ab und betont, dass es unméglich sei, hinter die eigentlich de-
mokratische Franzosische Revolution von 1789 zuriickzufallen, deren
Kernbotschaft in der Einfithrung der ,,Volkssouverénitit™ in das politi-
sche Leben (und Denken) bestehe (ebd.: 163 f.). Der Witz ist, dass die
republikanische ,,Ur-Zelle®, die griechische Polis, idealiter zwar die di-
rekte Mitwirkung Aller postulierte, aber eben nur aller Biirger. Dies
wiederum schuf die bekannten Exklusionen (von Sklaven, Frauen,
Fremden), die aufzuheben tendenziell das Ziel der demokratischen Fran-
zosischen Revolution war. Nun bedeutet Demokratie allerdings nicht nur

14 Analogien zur EU lassen sich bei dieser Foderalismus-Konzeption nicht
leugnen. Allerdings ist es gerade dem transnationalen Charakter der Union
geschuldet, dass immer noch nationale Eigeninteressen und Proporzden-
ken ihre Gremien und Strukturen dominieren. Und trotzdem ist die EU ja
mehr als nur die Summe ihrer Teile: sonst wére sie schlieBlich lediglich
ein Staatenbund — angesichts des Ausmalies européischer Gesetzgebung in
den Mitgliedsldndern sicherlich eine viel zu schwache Umschreibung.

229

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Volksherrschaft, sondern eben auch Volksherrschaft, und dies impliziert
die Probleme, die Arendt in der Demokratie sah: die Form der Mehr-
heitsherrschaft und die Despotie der offentlichen Meinung. An dieser
Stelle wirkt wiederum das auf Beraten, Widerstreit und ,.erweiterter
Denkungsart® (s. 0.) beruhende republikanische Prinzip einer Verfas-
sung der Freiheit und der Macht, nicht Herrschaft, der Vielen viel eher
inkludierend. Demokratie und Republikanismus sind damit einerseits
Gegen-Prinzipien, welche die Exklusionen des jeweils anderen Prinzips
,aufheben konnen; andererseits aber bringen sie ihre eigenen realen
Exklusionen eben auch hervor. Wenn es darum geht, demokratische und
republikanische Prinzipien miteinander in Einklang zu bringen, sollte
das Augenmerk im Sinne der Demokratie-Auffassung dieser Arbeit (s.
Abschnitt IV.2.1) immer auf die grotmogliche Inklusivitdt politischer
Gemeinwesen (oder auch Organisationen und sozialer Bewegungen) ge-
richtet sein.

In der heutigen Epoche der ,,Globalisierung® antworten die Men-
schen auf die international wirkenden und sich verschirfenden politi-
schen wie sozialen Exklusionen zunehmend mit oppositioneller Selbst-
organisation in der globalisierungskritischen oder, in der Terminologie
Marcharts, der Bewegung der ,,altermondialistes®. Dass Marchart diesen
letzteren Begriff bevorzugt, ist selbst bereits ein Teil seiner Arendt-
Aktualisierung. Beziehe sich die ,,Globalisierungsdebatte* mit ihren iib-
lichen Ingredenzien Standortwettbewerb, Kostensenkungsdruck und in-
ternationale Arbeitsteilung doch stets auf eine unterstellte einheitliche
Totalitdt, eben den Globus, das rein physische Welt-Phinomen. Dies
muss politisch dann den berithmten T.I.N.A.(There-Is-No-Alternative)-
Diskurs begiinstigen, der auf bestimmte ,,globalisierungsbedingte*
Zwinge immer nur bestimmte, meist neoliberale, Antworten zu geben
versteht. Einem solchen abgeschlossenen Welt-Begriff steht die Arendt-
sche Auffassung von Welt als ,,mundus‘ gegeniiber. Damit ist die nicht
naturgegebene Welt gemeint, die zwischen den Menschen, und d. h.
auch: aus ihrer fundamentalen Pluralitidt heraus, entsteht. In einer sol-
chen Welt, so Marchart, sei ,,eine andere Welt* tatséchlich immer mog-
lich (ebd.: 87 ff.).

Auf Arendts Verachtung fiir das Gesellschaftliche rekurrierend,
warnt Marchart die ,,altermondialistes” allerdings davor, auf den deter-
ministischen Okonomismus ihrer Gegner, der globalen Funktionseliten,
selbst nur 6konomisch zu antworten. Es diirfe in der transnationalen so-
zialen Bewegung eben nicht um die Verteidigung irgendwelcher ,,job-
holder*- oder ,,stakeholder“-Interessen gehen, sondern um nichts Gerin-
geres als die genuin politische Gestaltung der uns allen gemeinsamen
Welt (,,mundus®). Dabei ist Marcharts Auffassung, Hannah Arendt sei,

230

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

was den Gehalt der res publica betrifft, Anti-Essentialistin® (ebd.: 93),
gleichwohl ein wenig iiberstrapaziert. Denn Arendt wollte nicht nur ein-
fach davor warnen, die 6ffentliche Debatte allein auf soziale und oko-
nomische Fragen vorfestzulegen; ihre Blindheit fiir die ,,Soziale Frage*®,
die Marchart an anderer Stelle in einer Anmerkung iibrigens selbst kriti-
siert (ebd.: 160), ist eine durchaus sehr bewusste, weil sie aus Arendts
grundlegender Verachtung fiir das Gesellschaftliche iiberhaupt resultiert
(s. 0.).

Doch trotz dieser argumentativen Inkonsistenz vermag es Marchart,
aufzuzeigen, dass die von den ,,altermondialistes* abgehaltenen Weltso-
zialforen, die seit 2001 stattfinden, mit ihrer konstitutiven Akteursplura-
litdt durchaus so etwas darstellen wie ,,neue Elementarrepubliken® im
Sinne Arendts. Marchart sieht die Sozialforums-Bewegung zwar bereits
wieder erschlaffen. Jedoch ist — allen Unkenrufen zum Trotz — hervor-
zuheben, dass sich auch noch zum Weltsozialforum 2007 mehrere zehn-
tausend Menschen eingefunden haben. Zudem hat sich die Forumskultur
lidngst regionalisiert. So gibt es mittlerweile kontinentale, nationale und
sogar lokale Sozialforen auf der ganzen Welt."

Entscheidend sind Einschédtzungen zur Schubkraft der speziellen In-
stitution des Weltsozialforums fiir die ,,altermondialistes” jedoch nicht,
denn Marchart geht es um etwas Anderes. Das Weltsozialforum dient
ihm nur zur Illustration seiner Arendt-Interpretation, nach der ,,revolu-
tionér-republikanisches* Handeln sich nicht in historischen GrofBereig-
nissen erschopfen muss, sondern auch im Kleinen, im Alltag, in sozialen
Bewegungen, die nicht einmal die Eroberung irgendeiner Staatsmacht
im Sinn haben miissen, moglich ist.

Zugleich betont Marchart allerdings, dass die Arendtsche ,,Pluralitit
der Perspektiven nicht ausreiche, um globalisierungskritische Men-
schen zu Aktivisten und Diskutanten des Weltsozialforums zu machen.
Der plurale Protest sehe sich vielmehr in einem grundlegend antago-

nistischen Verhiltnis zum ,,leeren Signifikanten* der ,,Globalisierung*.'®

15 Auch unter den ,,altermondialistes selbst wird {iber Sinn und zukiinftige
Ausrichtung des Weltsozialforums lebhaft diskutiert. In einer Online-
Publikation der siidostasiatischen NGO ,,Focus on the Global South* sug-
geriert Walden Bellos Artikel, das Forum in seiner bisherigen Form habe
abgedankt, wihrend Jai Sen die von Anfang an diffuse Entwicklung glo-
balisierungskritischer Institutionen beschwort und als eigentliche Stérke
der pluralistischen Bewegung ansieht (http://focusweb.org/focus-on-trade-
number-136-january-2008.html?Itemid=60 [Stand: 30.07.2008]).

16 In der Diskurstheorie nach Laclau/Mouffe stehen ,leerer Signfikant
(,,empty signifier”) und die Figur des Antagonismus in einem engen Ver-
hiltnis. Obwohl Laclau/Mouffe davon ausgehen, dass sich, wie es Derrida
analog fiir die Sprache behauptet hat (Derrida 1990), keine politische

231

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

Daher trete neben die plurale Forums- die ,,Barrikadendffentlichkeit*
(ebd.: 172 — Hervorheb. Marchart). Es brauche, so Marchart, eben auch
instrumentelle Strategien gegen die antagonistische Kraft, die Realpoli-
tik der globalen Funktionseliten. Damit aber schreibt Marchart der
kommunikativen Macht der Vielen ganz bewusst ein Moment der Ge-
walt ein (ebd.: 176).

Hier liegt vielleicht die grofte Schwiche von Marcharts Arendt-
Interpretation. Denn durch die Vermischung von Macht und Gewalt, die
Arendt selbst (zurecht) dem Mainstream der politischen Theorie vorge-
worfen hat, passt er die Arendtsche Politische Philosophie nicht einfach
nur den aktuellen Begebenheiten an; er stellt sie schlicht auf den Kopf.
Antagonistische Beziehungen mogen politisches Handeln immer beglei-
ten, vielleicht auch motivieren, doch Hannah Arendts eigentiimliche
Leistung besteht eben darin, aufzuzeigen, dass die Gewalt nicht das Ent-
scheidende ist, sondern die Griindung der politischen Freiheit oder, um
es in der Sprache der ,,altermondialistes auszudriicken, die Moglichkeit
einer anderen Welt. Im genauen Gegensatz zu Marchart ist hervorzuhe-
ben, dass es diese Sehnsucht und dieser Wille, eine andere Welt moglich
zu machen, waren, welche die Menschen in Scharen zu den Weltsozial-
foren haben stromen lassen. Dabei ging es nicht zuletzt um die Suche
nach Alternativen zur Gewalt der herrschenden Gegner, der ,,Globalisie-
rungs-Macher®. Denn das genaue Gegenteil von Freiheit ist Gewalt, und
wer — wie Marchart — in poststrukturalistischem Habitus auf sie rekur-
riert, muss sich schlieBlich fragen lassen, was eine solche sozialtheoreti-
sche Annahme eigentlich noch von Carl Schmitts ,Freund-Feind-
Schema® unterscheiden soll (vgl. auch Abschnitt I1.3.4).

Identitdt fixieren ldsst, so muss es doch zumindest temporir diskursive
Nahtstellen geben, die einen identitiren Bedeutungsgehalt zusammenhal-
ten, damit sich Identititen iiberhaupt als solche erfahren konnen. Hierfiir
sorgen ,leere Signifikanten®. Im ewigen Spiel der (hier sozialen, nicht di-
rekt sprachlichen) Bedeutungs-Differenzen stellen diese privilegierten
Diskurszeichen eine interne Aquivalenz (einer Gruppe, eines Gemeinwe-
sens) her, die sich wiederum von einem ,,ganz Anderen® abgrenzt. Eine
solche Relation bezeichnen Laclau/Mouffe als ,,Antagonismus®, der den
(behaupteten) grundsitzlichen Mangel jeglicher Identitét partiell aufthebt,
indem er eben eine neue, iibergreifende Differenz konstituiert (Sarasin
2003a: 47 ff.).

232

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

V.3 Transnationaler Republikanismus —
Politisches Handeln in der Weltgesellschaft

Entgegen Marcharts Arendt-Interpretation auf dem Unterschied zwi-
schen Macht und Gewalt zu beharren, bedeutet, ein Gegenbild zu Gior-
gio Agambens Analyse der ,,souverinen Macht* und ihrer urspriingli-
chen Produktionsleistung, des ,,nackten Lebens* (s. Abschnitt I1.4.1), zu
entwerfen. Hannah Arendts Foderations-Modell basiert auf der (rdtede-
mokratischen) Macht der Vielen, wie sie in Revolutionen konstituiert
wird, deren Ziel die (republikanische) Griindung politischer Freiheit ist.
Das Modell stellt seinerseits die realhistorische Konkretion der politik-
philosophischen Grundbegriffe Arendts — Natalitdt und Neubeginn, Welt
und Pluralitdt, Handeln und Sprechen, offentlicher Raum — dar. Die
gleichzeitige Teilung und Vervielfachung kommunikativ verstandener
Macht, die foderalistischen checks and balances, reduzieren idealtypisch
die exekutiven Aufgaben in politischen Entscheidungs- und Verhand-
lungssystemen. Dagegen zeigt Agamben, dessen zweiter Teil der ,,Homo
sacer“-Trilogie sich sogar explizit dem ,,Ausnahmezustand” widmet,
dass es die weitgehende Ersetzung legislativer durch exekutive Macht
im Rahmen von ,Notstandsgesetzen der ,,souverdnen Macht* iiber-
haupt erst gestattet, die in ihr monopolisierte Ursprungsgewalt aller ge-
gen alle voll zur Geltung zu bringen. So produziert der Souverdn im
Schmittschen Sinne — der Souverin iiber den Ausnahmezustand — das
,.,hackte Leben seiner Untertanen, von dem er sich abwendet und auf
das er sich zugleich, es unter seinem Banner verbannend, bezieht.

Das ,,nackte® oder auch ,.heilige” Menschen-Leben (,,homo sacer)
ist dabei als die Urfigur der Menschenrechte, also der Rechte zu verste-
hen, die den Menschen alleine auf Grund der Unantastbarkeit, man
konnte eben auch sagen: der ,Heiligkeit®, ihres Lebens zukommen. So
verstanden, sind Menschenrechte allerdings weit davon entfernt, emi-
nent politische Rechte zu sein. Da Hannah Arendts Politische Philoso-
phie nun erldutert ist, wird es moglich, zu sagen, was man unter spezi-
fisch politischen Rechten verstehen kann: kurz gesagt, garantierten diese
das ,,In-der-Welt-Sein“ der Menschen — und im Anschluss daran alles,
was Arendt in ihrer Sozialtheorie unter Handeln und Freiheit versteht.
Hannah Arendt hat diese politischen Menschenrechte selbst zu einem
einzigen Recht, demjenigen ,,auf Rechte“, zusammengefasst (s. Ab-
schnitt III.2.1). In ihrem hochsten Perversionszustand, in totalitdren
Staaten (und hier insbesondere in Nazi-Deutschland), vollbringt es die
,souverine Macht“, das ,,Zwischen* der Menschen, also ihre Welt im
Arendtschen Sinne, zu vernichten, die ein ,,Recht auf Rechte” im Kern
garantieren soll. Und was dann noch von den Menschen iibrig bleibt, ist

233

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

allerhochstens ein (z. B. im KZ) geschundenes ,,animal laborans* (,,ar-
beitendes Tier). Genau aber auf diesen niedersten, weil letztlich identi-
tatslosen menschlichen Zustand, den die ,,souverdne Macht* ja gerade
produziert, sollen die unverduflerlichen, jenseits des Politischen gelten-
den Menschenrechte angewandt werden. Die , ,Heiligkeit des Lebens
wird also genau dann bekriftigt, wenn den Menschen tatsdchlich nichts
Anderes mehr bleibt als eben ihr ,,nacktes Leben*, in dem die Moglich-
keitsbedingungen politischer Partizipation restlos zerstort sind.

Auf diese unheilvolle Verbindung zwischen Souverinitit und Men-
schenrechten macht Agamben im Anschluss an Arendt aufmerksam. Es
handelt sich dabei um eine realpolitisch hochst wirkmichtige Konstella-
tion, die sich auch im Diskurs iiber Kosovo-Krise und -Krieg zeigte. Si-
cher soll hier nicht behauptet werden, die NATO sei mit Nazi-
Deutschland zu verwechseln. Die ,,Nothilfe*“-Legitimation einer ,,huma-
nitdren Intervention” unterscheidet sich betridchtlich von totalitiren Re-
gimen. Um im Beispiel zu bleiben, hat die NATO das ,,nackte Leben*
der Kosovo-Albaner, zu deren Gunsten sie intervenierte, nicht direkt
produziert. Hierfiir war die ,,souverdne Macht“ des (ex-) jugoslawischen
Milosevic-Regimes verantwortlich. Und doch musste die Figur des
,hackten Lebens — absolut rechtloser, auf ihre Totbarkeit reduzierter
Opfer — bemiiht werden, um die Intervention zu legitimieren. Dadurch
definierten die Staaten, die auf Weltebene faktisch die hochste Entschei-
dungsautoritdt innehaben, einen internationalen Ausnahmezustand, in
dem der globale Souverin NATO dann festlegen konnte, was als Recht
zu gelten habe und was als zu bekdmpfendes Unrecht. So gesehen wird
,hacktes Leben* auch dann produziert, wenn es hilfsbediirftig sein soll.
Totalitire Staaten, die ihr ,,nacktes Leben* ganz unmittelbar selbst her-
vorbringen und abscheiden, stellen nur die extremste Ausprdgung einer
solchen Diskursstruktur dar. Die Diskursstruktur selbst aber zeichnet
sich durch die fiir die Moderne paradigmatische ,,Sorge um das Leben
als Hauptfokus des Politischen aus: die Foucaultsche ,,Biopolitik“.17

Es wire freilich einseitig, aus dieser Diskursstruktur und ihrer realen
Wirkmichtigkeit den Schluss zu ziehen, universell giiltige Menschen-
rechte gebe es eigentlich gar nicht, da sie in den Fillen, in denen sie

17 Ein aktuelles realpolitisches Beispiel mag die Argumentation verdeutli-
chen. Wenn die Berlusconi-Regierung im Juli 2008 angesichts der afrika-
nischen Fliichtlingsboote, die in Siiditalien anlanden, den landesweiten
Notstand ausruft, so tut sie dies nicht nur deswegen, weil sie auf ein ir-
gendwie objektiv vorhandenes Problem, die ,.illegale Einwanderung® und
deren Bewiltigung durch die italienischen Behorden, reagieren muss. Sie
produziert gleichsam das Problem erst, indem sie diese Form der Migrati-
on als ,,illegal” brandmarkt und es fiir notwendig erachtet, die Fliichtlinge
iiberall im Land in Lager einzusperren.

234

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

wirklich notwendig wiren, schon wieder hinfillig seien. Nur das oben
beschriebene positive Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschen-
rechten zu behaupten, wire genauso unzureichend, wie nur einen
Antagonismus zwischen beiden Kategorien zu unterstellen. Mit Hannah
Arendts Foderations-Modell muss allerdings die Souverénitits-Konzep-
tion der hochsten Entscheidungsautoritit, die alleine ,,nacktes Leben*
produzieren kann, zumindest normativ abgelehnt werden. Denn selbst in
ihrer sdkularisierten Form setzt diese Konzeption den einen Souverin
voraus, von dem sich letztlich alle konkreten politischen Entscheidungen
ableiten lassen. Damit steht der Souverén — frither war es der von Gott
beauftragte Konig, heute ist es das Volk — selbst aufferhalb der jeweili-
gen politischen Ordnung, die er legitimiert und garantiert. Diese entpoli-
tisierte Basis der Souverinitit findet dann ihre Fortsetzung in ihrer Pro-
duktionsleistung, dem ebenfalls entpolitisierten ,,nackten Leben*. Dage-
gen steht Arendts Macht der Vielen, welche die von ihnen bestimmten
politischen Institutionen als ,,Organon fiir ihr Handeln wahrnehmen
(Brokmeier 1994) und nicht als vorab bestimmte Legitimationsquelle ih-
rer Entscheidungen. Das Politische hat seine Legitimation und seine
Quelle damit in sich selbst, im politischen Diskurs; es unterliegt keinen
vorgéingigen Beschrinkungen, und so ist die Freiheit, d. h. die Nicht-
Bestimmtheit durch Funktionen und Zwecke, sein einziger ,,Zweck*®.
Wenn Hannah Arendts Politische Philosophie damit die Veranke-
rung des Politischen in einer hochsten Entscheidungsautoritit ablehnt, so
ist sie dennoch nicht vollends souverinititskritisch im Sinne dieser Ar-
beit. Arendts ,,einziges Menschenrecht® auf Zugehorigkeit zu einem po-
litischen Gemeinwesen, das berithmte ,,Recht auf Rechte®, unterstellt
vielmehr einen positiven Bezug konkreter Biirgerrechte (als einer Di-
mension von Menschenrechten im Sinne dieser Arbeit) zum Souverni-
tits-Charakter der Autonomie. Denn nur partikulare autonome Gemein-
wesen — unter den Bedingungen der Moderne sind oder waren dies bis-
her zumindest die Nationalstaaten — konnen ein solches Recht auch
wirklich garantieren und fiir seine Durchsetzbarkeit sorgen. Zwar betont
Arendt, Befreiung sei ein konstitutiver Bestandteil revolutionér-republi-
kanischer Freiheit, jedoch vernachlissigt sie insgesamt, dass sich durch-
aus Kultur iibergreifende, das heiflit wahrhaft universelle, absolute men-
schenrechtliche Kernnormen finden (oder denken) lassen, die auch ei-
nem nicht ndher konkretisierten ,,Recht auf Rechte* noch vorausgehen,
zum Beispiel das Recht auf korperliche Unversehrtheit, das Mord-, Fol-
ter- oder Sklavereiverbot. Mitte der 1940er Jahre hatte Arendt selbst die
nationalsozialistischen Konzentrations- und Vernichtungslager als Orte
beschrieben, an denen ihr ,,einziges Menschenrecht* tatsidchlich vernich-
tet werde, weshalb in einem solchen Fall eine souverine ,,Unantastbar-

235

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

keit innerer Angelegenheiten® eines Staates auch nicht mehr gelten kon-
ne. In ihrer ,,Totalitarismus“-Analyse freilich fehlt diese Souverénitits-
kritik; Arendt hat sie hier in ihrer eigentiimlichen Radikalitédt der Strin-
genz ihrer Argumentation im Sinne eines universellen Rechts auf jeweils
niher zu spezifizierende konkrete Rechte geopfert (s. Abschnitt I11.2.1).

Die Ausgangsthese dieser Arbeit lautete, dass das realpolitische
Verhiltnis zwischen Souverinitit und Menschenrechten bzw. dessen so-
ziale Konstruktion auf die dritte untersuchte Kategorie, die Demokratie,
verweist. Im Fall der ,,humanitiren Kosovo-Intervention® der NATO
waren es die undemokratischen (hegemonialen) Strukturen internationa-
ler Politik, die den Krieg in dieser Form nur ermoglicht haben. Die —
zumindest als solche legitimierte — Durchsetzung universeller Men-
schenrechte war bisher stets an die letztlich willkiirliche juristische Figur
der ,,Nothilfe* gekoppelt, die sich wiederum in der politikwissenschaft-
lichen Figur des internationalen ,,Ausnahmezustandes® spiegelt. Soll
weltumspannender Menschenrechtsschutz aber nicht nur Ausdruck von
Herrschaftsverhéltnissen sein, so wird es notig sein, sich in einem globa-
len demokratischen, d. h. gleichberechtigten, Diskurs auf absolute Kern-
normen und Institutionen sowie Mechanismen zu einigen, mit denen
sich solche Rechtsinhalte effektiv schiitzen lieBen. Dieser notwendige
Diskurs wire nicht nur ein internationaler, also zwischen Nationen, etwa
im Rahmen der UN, er hitte sicher auch transnationale, d. h. Nationen
iibergreifende und sie durchdringende, Konsequenzen. Ein erster institu-
tioneller Schritt war die Einrichtung des Internationalen Strafgerichts-
hofes, ICC. Dessen Statut zu ratifizieren, weigert sich aber die
wichtigste internationale Macht, die USA, bisher beharrlich — und zwar
unter Berufung auf genau diejenige ,,alte” Souverénititsdoktrin, die im
Kosovo-Krieg zum Teil von denselben Politikern in der US-Regierung
fiir obsolet erklédrt wurde. Dariiber hinaus waren noch zwei weitere Ve-
to-Miéchte im UN-Sicherheitsrat, Russland und China, bis Juni 2008
keine Vertragsparteien.18

Vorpolitische Rechte, wie im Statut des /CC kodifiziert, kann es fiir
Hannah Arendt eigentlich nicht geben. Allerdings wére ohne sie auch
ein ,,Recht auf Rechte” sinnlos. Dessen ungeachtet stellt das von Arendt
in Anlehnung an Kant entwickelte Modell fiir Debatten im 6ffentlichen
Raum, die ,,erweiterte Denkungsart” (s. 0.), ein Vorbild genau fiir den
inter- und transnationalen Diskurs dar, in dem sich die weltpolitischen
Akteure — bis hinunter zu den Weltbiirgern — auf tatsdchlich universell
giiltige und durchsetzbare absolute menschenrechtliche Kernnormen ei-
nigen konnten. Das Prinzip, vom eigenen Standpunkt ausgehend, immer

18 http://www.icc-cpi.int/asp/statesparties.html [Stand: 7.8.2008].

236

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

die Perspektiven der Anderen auf denselben zu verhandelnden Gegens-
tand mit zu bedenken, offnet den Blick fiir einen transkulturellen Dis-
kurs iiber die Universalisierbarkeit von Menschenrechten. Die Alterna-
tive, es gebe entweder iiberall und zu jeder Zeit unhintergehbare Rechte,
die den Menschen gleichsam ,,von Natur aus“ zukommen, oder diese
Rechte seien immer nur fiir eine gewisse Kultur und Zeit giiltig, stellt
sich nicht (vgl. Abschnitt II1.3.1). Charles Taylor zeigt anhand eines Ga-
damer entlehnten Konzeptes, der ,,Horizontverschmelzung®, nicht nur,
dass es ein universelles Vermogen gibt, die Spezifika einer anderen Kul-
tur mit dem eigenen kulturellen Hintergrund zu erfassen und zu bewer-
ten, sondern dass dieser Prozess zugleich den eigenen kulturellen Hin-
tergrund mit verédndert.

,Wir lernen, uns in einem erweiterten Horizont zu bewegen, in dem wir das,
was uns vorher als die selbstverstindlichen Koordinaten unserer Urteile er-
schien, nun als mogliche Koordinaten neben denen der uns bislang nicht ver-
trauten Kultur wahrzunehmen vermogen. Die ,Horizontverschmelzung* wird
wirksam, indem wir ein neues Vergleichsvokabular entwickeln, mit dessen
Hilfe wir solche Gegensitze artikulieren konnen. Finden wir schlielich eine
inhaltliche Bestitigung unserer anfinglichen Annahme, so geschieht dies auf
der Grundlage eines Wertverstindnisses, das uns anfinglich nicht zu Gebote
stand. Wir sind zu unserem Urteil gelangt, indem wir unsere eigenen Mafstéibe
zum Teil verdndert haben (Taylor 1997: 63 f.).

Diese menschenrechtlich relevante ,,Anerkennung der Anderen“ als
konstitutive demokratische ,,Tugend* (vgl. Abschnitt IV.3.3) kann aller-
dings nicht verhehlen, dass auch bei gleichberechtigtem internationalen
Diskurs mogliche konkrete Entscheidungen iiber Interventionen zum
Menschenrechtsschutz die Autonomie von Gemeinwesen zerstéren kon-
nen. Das ,,Prinzip des geringsten Schadens* (Wallerstein; s. Abschnitt
II1.3.1), eine genaue Reflexion der Folgen Souverinitét brechenden poli-
tischen Handelns, bleibt also unabdingbar.

Mit diesen erweiternden Erwédgungen und unter besonderer Beriick-
sichtigung der aktuellen Arendt-Interpretation Oliver Marcharts begin-
nen sich im Rahmen von Hannah Arendts Politischer Philosophie die
Grundziige eines transnationalen Republikanismus (vgl. Abschnitt
1V.3.1) abzuzeichnen. Ankldnge an libertire Theoretiker wie John Burn-
heim und sein ,Demarchie“-Konzept sind unverkennbar. Burnheim
schldgt vor, Politik grundsétzlich nicht mehr territorial, sondern funktio-
nal zu organisieren. Ortlich gebunden wiren die funktionellen Autoriti-
ten, die sich Burnheim auf verschiedenen Politikfeldern vorstellt, nur
noch insofern, als etwa zwischen lokalen und globalen Umweltproble-

237

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

men unterschieden wiirde, die unterschiedlichen Institutionen zugeord-
net wiren. Gefiihrt wiirden die neuartigen ,,Behdrden* von Komitees,
die aus reprisentativen Samples betroffener Biirger und ,,communities‘
ausgewdhlt wiirden. Ein solches ,radikal-kommunitaristisches* Modell
von ,,.Demokratie ohne Grenzen*“ hitte gegeniiber der in diesem Punkt
noch sehr traditionalistischen Sichtweise Arendts den Vorzug, dass es
nicht auf staatliches Handeln angewiesen ist; Haupt- und zugleich Hoff-
nungstriger dieses transnationalen Republikanismus wiren soziale Be-
wegungen und unter ihnen vor allem die so genannten Neuen Sozialen
Bewegungen (NSB), die nach dem auf die Okonomie konzentrierten Wi-
derstand der Arbeiterbewegung seit Ende der 1960er Jahre vor allem
Fragen des ,,guten Lebens* und soziale Exklusionen jenseits reiner Klas-
senverhéltnisse thematisierten. Diese Basis-Institutionen sollten nach
den Vorstellungen Burnheims die zentralistischen, etatistischen und ka-
pitalistischen GroBstrukturen der Gesellschaft durch alltédglichen Wider-
stand zunehmend in Richtung der ,Demarchie® auflosen (McGrew
1997a: 246 ff.).

Andererseits hat Oliver Marchart gezeigt, dass sich Arendts Hand-
lungsbegriff auch jenseits groBer staatlicher Umwilzungen auf jedes po-
litische Handeln in der Welt anwenden ldsst. Zudem kann ein transna-
tionaler Republikanismus im Anschluss an Hannah Arendt immer auch
auf spezifische historische Situationen rekurrieren, aus denen sich dann
der transhistorische Gehalt herauskristallisiert. Dagegen versteht Burn-
heim seine ,,Demarchie“ ganz bewusst nur als normatives Konzept
(ebd.).

Arendts Republikanismus hebt sich explizit von der Demokratie ab
(s. 0.), da Arendt in der ,,Herrschaft des Volkes* im Wesentlichen nur
die Herrschaft der Mehrheit iiber die Minderheit erblicken konnte. Das
republikanische Prinzip, wie es Hannah Arendt versteht, richtet sich zu-
nichst einmal gegen Herrschaft iiberhaupt und basiert auf der Macht der
Vielen. Allerdings gilt es auch nur fiir die jeweiligen ,,Republikaner*.
Real haben die republikanischen Politikformen, die Arendt vor Augen
hatte, immer auf sozialer Herrschaft und Ausbeutung basiert und extre-
me gesellschaftspolitische Exklusionen produziert — die ein inkludieren-
der Demokratiebegriff wiederum bestrebt ist, aufzuheben (s. o0.). Letzt-
lich lassen sich Demokratie und Republikanismus nidmlich gar nicht
voneinander trennen. Plausibel klingt Habermas’ Differenzierung, nach
der sich ,,republikanisches Handeln* allein dem ur-demokratischen Prin-
zip der Volkssouverinitit verpflichtet fiihlt, wihrend eine liberale Auf-
fassung diese Souveridnitidt wiederum an die Geltung der Grundrechte
bzw. den demokratischen Rechtsstaat binden mochte. Beides zusammen
aber konstituiert ein (von Habermas gleichwohl nicht erkanntes) Span-

238

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

nungsverhiltnis innerhalb einer Demokratie (vgl. Abschnitt 1V.3.3).
Hannah Arendts Republikanismus nun vereint ebenfalls — in Habermas’
Terminologie — volkssouverine und rechtsstaatliche Anteile. So setzt sie
ja nicht nur auf ,,republikanische* direkte Partizipation (im Rahmen ei-
nes Ritesystems), sondern auch darauf, dass sich in einer wahren Repu-
blik jegliches politisches Leben aus der Verfassung ableiten lassen miis-
se (s. 0.). Auch fillt auf, wie sehr sich der Arendtsche Republikanismus
und partizipatorische Demokratie-Konzeptionen dhneln. So betont Ben-
jamin Barber fiir seine ,,starke Demokratie* die zentrale Aufgabe des
Sprechens, also eine Haupttitigkeit in Hannah Arendts Handlungstheo-
rie. Sprechen gewdhrleistet nicht nur die Artikulation von Interessen und
die Uberredung, sondern dient dariiber hinaus dem Ausloten von Wech-
selseitigkeiten, der Konstruktion kollektiver Identitit genauso wie dem
Ausdruck individuellen Dissenses (Barber 1994: 175 ff.).

SchlieBlich sei hier noch einmal hervorgehoben, wie nah Hannah
Arendts von Oliver Marchart hervorragend herausgearbeitetes Foderati-
ons-Modell (s. 0.) an eine aktuelle Vorstellung transnationaler Demo-
kratie herankommt, nach der neue transnationale Institutionen durch die
zusitzliche Schaffung von checks and balances zwischen den einzelnen
Ebenen die Partizipationsmoglichkeiten der einzelnen Staats- und Welt-
biirger eher erhoht haben, als dass sie nur den Rechte garantierenden Na-
tionalstaat aufgeldst und nichts an seine Stelle gesetzt hitten (s. 0.).

Und trotzdem: wer angesichts der weltpolitischen Realitidten behaup-
ten wiirde, eine Alternative zum Souverénitidtskonzept sowohl in seiner
nationalen Form als auch in seiner internationalen Abwandlung im Rah-
men zunehmender ,humanitirer* Militdroperationen auf dem gesamten
Globus beginne sich abzuzeichnen, der setzt sich mindestens dem Ver-
dacht aus, einer hoffnungslos utopischen Sichtweise anzuhéngen. Ande-
re wiirden einen Arendtschen transnationalen Republikanismus wohl
noch viel harscher mit dem Bonmot des deutschen Altkanzlers Helmut
Schmidt, eines eingefleischten Anhingers des politischen Realismus, zu-
riickweisen: ,,Wer Visionen hat, soll zum Arzt gehen.*

Gegen die Ubermacht der realen Macht- und Herrschaftsverhiltnisse
auf weltpolitischer Ebene hilft wahrscheinlich nicht einmal der berech-
tigte Einwand, wire es nach dem realpolitisch Moglichen gegangen, hiit-
te der Zusammenbruch der real existierenden sozialistischen Systeme
1989/90 niemals stattgefunden (McGrew 1997a: 241). Andererseits er-
scheint in einer Perspektive, die immer nur von der Realpolitik ausgeht,
ein Neubeginnen unmoglich; keine einzige GroB-Revolution hitte sich
wohl so wirklich erkldren lassen. Aus diesen gegensitzlichen und im
Kern gleichermaBien richtigen Beobachtungen gibt es nur den Ausweg,
die transnationalisierte Weltpolitik unter der normativen Maflgabe zu

239

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

beobachten, inwieweit sie sich in die Richtung eines von Hannah Arendt
inspirierten Republikanismus entwickelt. Friedrich Tombergs Analyse
der antiken Polis liefert in diesem Zusammenhang einen hilfreichen
Hinweis: wenn der Polis tatsichlich das Streben aller Menschen nach
Autarkie zugrunde liegt, dann miissen die realen Herrschafts- und Hie-
rarchieverhiltnisse stets ein iiber sich hinausweisendes Element in sich
tragen (s. 0.). So klein es auch sein mag, muss man hier wohl noch et-
was bescheiden hinzufiigen. Diese Arbeit diirfte hinreichend deutlich
gemacht haben, dass es in der transnationalisierten Weltpolitik durchaus
einige Ansitze gibt, die einen im Kern sozialdarwinistischen Gewalt-
Realismus, wie er im Wesentlichen noch immer die Lehre von den In-
ternationalen Beziehungen und die internationale Realpolitik bestimmt,
Liigen strafen. Dazu gehort im Sinne der hier geleisteten Untersuchung
auch die Darstellung komplexer Wechselverhéltnisse zwischen Souve-
ranitdt, Menschenrechten und Demokratie in der transnationalen Politik
anstelle einer drakonischen Konfrontation von Souverinitdt und Men-
schenrechten in der angeblich nicht zu demokratisierenden weltpoliti-
schen Arena.

Der Prozess einer sich entfaltenden transnationalen Demokratie
oder eines transnationalen Republikanismus wird freilich ein wider-
spruchsvoller sein, was nicht nur an den realpolitischen Gegebenheiten,
sondern auch an den sozialen Voraussetzungen politischer Partizipation
liegen diirfte. Dass Hannah Arendt das Soziale aus ihrer Konzeption ei-
nes dffentlichen Raumes rigoros ausgeschlossen oder sich bestenfalls
ambivalent zu gesellschaftlichen Bedingungen des Politischen positio-
niert hat, wurde in dieser Arbeit deutlich kritisiert. Die Weltoffentlichkeit
ist eine entscheidende Institution fiir den sich entwickelnden transnatio-
nalen Republikanismus, der bisher eben vor allem ein zivilgesellschaft-
licher der globalisierungskritischen ,,altermondialistes® ist — und nicht
ein staatlicher oder staatlich abgesicherter etwa der ,,Globalisierungseli-
ten“. Damit sieht sich eine weltpolitische Kultur des ,,6ffentlichen Bera-
tens* allerdings zugleich den globalen Macht- und Herrschaftsstrukturen
gegeniiber, die einen transnational republikanischen Diskurs von unten
marginalisieren.

Eine politische Kultur der Deliberation ,.eroffnet die Moglichkeit,
Politik weder als autoritidre Entscheidung des Souverins noch als plura-
listischen Interessenkonflikt zu begreifen, sondern als demokratischen
Beratungsprozess, an dem teilzunehmen allen offen steht* (Losch 2005:
192). Diese normative Grundannahme ist von zentraler Bedeutung, stoft
aber eben auf eine politische Realitit, in der 6ffentliche Diskurse eine
steile ,,Stratifikationsstruktur aufweisen; die jeweiligen Sprecher treten
mit derart unterschiedlicher Autoritét, unterschiedlichen Kompetenzen

240

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

sowie Macht- und Einflussméglichkeiten in die moderne Offentlichkeit
ein und in ihr auf und stoen dabei auf ein derart segmentiertes Publi-
kum (Peters 2007: 193), dass die fiir eine ,deliberative” Ideal-Offent-
lichkeit notwendige politische Gleichheit (,isonomia“) nach Arendt
schlicht nicht gewihrleistet ist. Selbst wenn etwa weltzivilgesellschaftli-
che NGOs mit ihrer Kritik an herrschenden politischen Strukturen Ge-
gen-Offentlichkeit zu schaffen bestrebt sind, kann sie dies ja um eine
mogliche Akkreditierung bei internationalen Organisationen bringen.
D. h. der direkte Dialog zwischen zumeist staatlichen Entscheidungstra-
gern und Betroffenen, den NGOs bewirken konnten und der selbst wie-
derum dffentliche Relevanz hitte, ist durch die politisch ungleiche Stel-
lung zivilgesellschaftlicher Akteure in der Weltpolitik stark einge-
schrinkt (Steffek 2008: 119).

Schon in der Mitte des 20. Jahrhunderts erkannte der progressive
Philosoph John Dewey im Maschinenzeitalter der ,,Great Society* einer-
seits die befreienden Potenziale der technologischen Neuerungen und
andererseits die Unmoglichkeit, in der Massengesellschaft eine wirklich
,.gemeinschaftliche® Demokratie zu verankern. Dabei dréngten ,,die sich
immer weiter ausdehnenden und kompliziert verzweigenden Folgen as-
soziierter Titigkeiten” (Dewey 1996: 155) zu einer umfassenden Offent-
lichkeit, zu einem notigen allgemeinen Bekanntwerden all der Effekte
einer hochgradig technisierten, bestindig unabsehbare Risiken produzie-
renden, arbeitsteiligen Gesellschaft. Dewey sah in der Offentlichkeits-
funktion einer aufgekldrten und aufkldrenden Wissenschaft, die im
wahrsten Sinne des Wortes ,.gesellschaftlich niitzlich* wire, den Garan-
ten einer moglichen Demokratie fiir die ,,Great Society* der Moderne.

Seit Deweys Zeiten hat sich freilich die real existierende Offentlich-
keit selbst immer weiter technisiert und professionalisiert. Offentlichkeit
heute wird praktisch gleichgesetzt mit ,,Medien“. Es sind nicht die Ak-
teure oder Reprisentanten des politischen Gemeinwesens, die das
bestimmen, was Offentlich zu sein habe, sondern faktisch sind es die
Journalisten, die innerhalb ihres sozialen Feldes das ,,Monopol* inneha-
ben, zu definieren, was 6ffentlich werden soll und was nicht (Bourdiecu
1998: 65 ff.). Weltweit hat im journalistischen Feld das Fernsehen die
filhrende Position eingenommen. Unter den Medien hat es die Macht,
den ,,Wirklichkeitseffekt™ herstellen zu konnen; es zeigt, was geschehen
ist, und wir glauben dem, was wir sehen (ebd.: 27 ff.). Nicht zu sehen
sind die prekédren Arbeitsbedingungen in der Medienbranche (ebd.: 21),
die stindige Jagd nach Sensationen und Neuigkeiten und dabei die nur
scheinbare Konkurrenz der Journalisten, die dazu fiihrt, dass am Ende
alle gleich iiber die ,,Sensationen* berichten (ebd.: 26 f., 50). Hinzu
kommen die unbewussten sozialen Abldufe etwa politischer Talkshows,

241

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

in denen die Redegewandtheit von Politikprofis die weniger sprach-
michtige Stimme des Volkes miihelos aussticht (ebd.: 41 ff.). All dies
fiithrt dazu, dass der hohe Radius des Fernsehens, der technisch direktde-
mokratische Diskussionsformen ermoglichen konnte, letztlich zu einem
besonders effektiven Mittel ,,symbolischer Gewalt* wird (ebd.: 13, 21).
Da die Einschaltquote als quasi-gottliches Messinstrument iiber Erfolg
oder Misserfolg dieses Mediums entscheidet, erscheint der Markt als
einzig legitime Instanz zur Regulierung der (Medien-)Offentlichkeit
(ebd.: 36). Um der Verflachung und Nivellierung des Wissens durch die
hippchengerechte Darbietung auf dem Bildschirm zu entgehen, schligt
Pierre Bourdieu einerseits eine Erhohung der Zugangsbarrieren zu be-
stimmten Wissenssphéren vor, andererseits aber eine Demokratisierung
der Chancen, in jene eintreten zu kénnen (ebd.: 94 f.).

Doch selbst wenn eine anspruchsvolle Massenaufkliarung mit den
Medien und zugleich gegen ihre herrschenden Funktionsmechanismen
gelinge, geht der globalen Medien-Offentlichkeit ein entscheidendes
Merkmal ab (und das gilt auch fiir das eher partizipatorische Internet):
die face-to-face-Interaktion der Menschen. Schon im Nationalstaat war
ein Bewusstsein, zu einem Gemeinwesen zu gehoren und dessen Belan-
ge offentlich zu besprechen, nur noch medial vermittelt moglich — an-
fangs vor allem iiber den Buchdruck (Anderson 1998). In einer transna-
tionalisierten Offentlichkeit, die zudem von den Funktionsmechanismen
der modernen Massenmedien (genauer: vom Fernsehen) dominiert wird,
ist es hingegen fiir die Menschen noch viel weniger méglich, ihr ,,Wer-
einer-ist“ zu tauschen, wie es Hannah Arendt sagt (s. o.). Sicherlich
wiirde ein transnationaler Republikanismus bestrebt sein, die lokale
Ebene zu stirken und weltpolitische Angelegenheiten bis hinunter in
einzelne Nachbarschaftsversammlungen zu diskutieren und vielleicht
sogar irgendwann dort iiber sie entscheiden zu lassen, doch von einem
solchen Zustand ist auch die soziale Bewegung der ,,altermondialistes®
derzeit sehr weit entfernt.

Dariiber hinaus stehen mogliche transnationale Offentlichkeiten vor
dem Problem, dass die Transnationalisierung der Weltpolitik von einer
Transnationalisierung der Weltokonomie begleitet, wenn nicht gar durch
sie initiiert wurde. Die bisher institutionalisierten nationalen Offentlich-
keiten tun sich schwer damit, sich jenseits des Nationalstaates — etwa auf
EU-Ebene — zu vernetzen, und koénnen transnational agierende 6konomi-
sche Privat-Macht kaum in die Schranken weisen (Fraser 2007; s. Ab-
schnitt I1.2.2).

Weitet sich der Blick zur Weltebene, zeigt sich die extreme soziale
Ungleichheit als das grote Hindernis fiir eine gleichberechtigte Teilha-
be aller Weltbiirger an einer globalen Offentlichkeit. Durch partizipati-

242

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

onsorientierte Entwicklungsprojekte lassen sich nach und nach die sozia-
len Zugangsvoraussetzungen zunéchst fiir die Teilhabe am eigenen Ge-
meinwesen und vielleicht irgendwann auch fiir weltpolitische Angele-
genheiten schaffen (vgl. Abschnitt IV.2.2). Jedoch eroffnet sich nach der
hier erfolgten Darstellung der Politischen Philosophie Hannah Arendts
noch eine andere, fundamentale, sozialtheoretische wie -reformerische
Perspektive, um politische Partizipation zu erméglichen: namlich, eben-
so wie das Politische, auch das Okonomische bzw. Gesellschaftliche an-
ders zu denken. Im Sinne des transnationalen Republikanismus im An-
schluss an Hannah Arendt kann das Soziale nur die gleichwohl notwen-
dige Voraussetzung fiir das Politische sein. Wenn es aber so etwas wie
einen ,,politischen Thematisierungsmodus® des Sozialen gibt, dann ist es
eben mehr als nur die Sphére der aggregierten Partikularinteressen einer
Gesellschaft.

Der weltweit radikalisierte Kapitalismus in der Epoche der ,,Globali-
sierung“19 stellt den letzten Hohepunkt eines alleine an individueller
Nutzenmaximierung interessierten Diskurses iiber Sozialbeziehungen
dar. Der Markt, auf dem alle zu ihrem personlichen Gewinn tauschen
(wollen), als die idealisierte Instanz sich unsichtbar herstellender Ge-
rechtigkeit versagt allerdings offensichtlich — wie soziale Verwerfungen
nicht nur in den Entwicklungsldndern und nicht zuletzt das Aufkommen
der globalisierungskritischen (Gegen-)Bewegung der ,,altermondialistes‘
demonstrieren. Angesichts dieser sozialen Konstruktion 6konomischer
Wirklichkeit liegt es nahe, die Nutzenorientierung ,,des* Menschen nicht
zu einem ,,Naturfaktum® zu verkldren, sondern auf der Historizitit des
kapitalistischen Wirtschaftsmodells zu beharren, das es eigentlich erst
seit dem 19. Jahrhundert in voll entfalteter Form tiberhaupt gibt. In der

19 Eine ebenso kurze wie prignante und vor allem allgemeinverstindliche
Einfiihrung in die ,,Beschaffenheit des globalen 6konomischen Feldes* lie-
fert Pierre Bourdieu, der intellektuelle Vordenker der ,,altermondialistes*
in Europa (Bourdieu 2001). Allerdings ist Vorsicht geboten vor der schon
beinahe stereotypen Analyse des neuen Kapitalismus als wesentlich ,,fi-
nanzmarktgetrieben*. Um einer schon sehr alten antisemitischen Auftei-
lung des Kapitals in (gutes) schaffendes und (boses) raffendes zu entge-
hen, ist es notig, immer wieder darauf hinzuweisen, dass ja auf den Fi-
nanzmdirkten realwirtschaftliche Titel gehandelt werden, die Finanzsphére
also auf realwirtschaftlichen Gegebenheiten und damit insbesondere der
Produktionssphére und ihren Verhéltnissen basiert. Nicht umsonst kénnen
sich ja auf den Finanzmérkten immer wieder ,,Spekulationsblasen® entwi-
ckeln, die platzen, wenn sie die realwirtschaftlichen Verhiltnisse iiber-
haupt nicht mehr abbilden. Immerhin hat in Teilen der globalisierungskri-
tischen Bewegung die Auseinandersetzung mit antisemitischen Stereoty-
pen insbesondere in der Finanzmarkt-Kritik begonnen, wie ein Kongress-
Reader von Attac Osterreich zeigt (Attac Osterreich 2005).

243

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KRITIK DER TRANSNATIONALEN GEWALT

gesamten Menschheitsgeschichte vorher war das Okonomische ,,einge-
bettet in das Ganze der Sozialbeziehungen, bevor es dann im Kapita-
lismus jene ungeheuer produktive Eigendynamik erlangen konnte (Po-
lanyi 1978: 71-87). In ,,archaischen” Gesellschaften waren Moral und
Okonomie des Gabentausches bestimmend, wie der franzosische Sozio-
loge Marcel Mauss in seiner instruktiven Literaturstudie ,,Die Gabe“
ausfiihrt. Mauss’ Forschungsinteresse war hierbei mitnichten ein archéo-
logisches, denn der Durkheim-Neffe glaubte, in den ,totalen Leistun-
gen® der uralten, gleichsam integrierten Okonomien ,.einen Felsen ge-
funden zu haben, auf dem unsere Gesellschaften ruhen* (Mauss 1990:
19). Mauss’ Untersuchungsgegenstand ist zum einen der Potlatsch nord-
westamerikanischer Indianerstimme — eine Institution, bei der verschie-
dene Gruppen an einem Ort ihre Reichtiimer anhduften und verzehrten
bzw. vernichteten, um einander an Grofziigigkeit zu iiberbieten. Zum
anderen stiitzt sich Mauss auf die Studien des Anthropologen Mali-
nowski zum ebenfalls dem Konzept des Potlatsch zuzurechnenden Kula-
Handel auf den Trobriand-Inseln in Melanesien — einem weit ver-
zweigten, komplexen Handel mit Muscheln, der die Sozialbeziehungen
zwischen den Dorfern stirkte und zudem den Austausch anderer wichti-
ger Giiter mit einschloss. Am Beispiel der Polynesier schlielich de-
monstriert Mauss den geistigen Mechanismus, ,,der dazu zwingt, das
empfangene Geschenk zu erwidern® (ebd.: 25): am gegebenen Gegen-
stand haftet nimlich nach Uberzeugung der alten Polynesier der Geist
seines urspriinglichen Besitzers, den es in Form einer Gegengabe zuriick
zum urspriinglich Schenkenden zieht. Nach Mauss lebt in der modernen
Sozialversicherung das ,,Hybride* etwa des Kula-Handels fort, bei dem
die ausgetauschten Armreifen und Halsketten nicht nur als Pfand fun-
gierten, das Personen sozial aneinander bindet, sondern auch als Zah-
lungsmittel (ebd.: 161, 168 ff.). Durch die modernen Sozialleistungen,
die einen fiir das Individuum ,,niitzlichen” Anspruch begriinden, solle
den Arbeitern zugleich mehr als nur der Lohn fiir die Leistung zuriick-
gegeben werden, die sie fiir die Gesellschaft erbringen (ebd.: 160). In
dieser stark an Durkheim orientierten ,,Kollektiv-Selbstanbetung der Ge-
sellschaft sah Theodor W. Adorno zwar eine Vorwegnahme der fa-
schistischen Einheitsgesellschaft (Ritter 1990: 195), und sicherlich
bleibt eine solch kollektivistische Perspektive blind fiir die Differenz,
besser: die Pluralitit der Menschen. Jedoch ging es Mauss im Kern um
eine sozialreformerische Agenda fiir seine — bereits kapitalistisch ge-
prigte — Gegenwart. Dieses Programm verdient es tatséchlich auch heu-
te, wieder aufgenommen zu werden (Adloff 2006), denn es vermag zu
zeigen, dass das Wirtschaften sich nicht auf ein rein privates Nutzenkal-
kiil verengen ldsst — genauso wenig, wie der ,,archaische* Gabenaus-

244

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TRANSNATIONALER REPUBLIKANISMUS

tausch auf der anderen Seite rein altruistisch motiviert war. Vielmehr
dient die Okonomie bzw. das Gesellschaftliche stets auch dem Erhalt der
Sozialbeziehungen eines bestimmten Gemeinwesens. Und in diesem
Punkt wichst es iiber seinen Partikularismus hinaus und zeigt seine in-
hirent politische Funktion im Sinne Hannah Arendts, also unter Mallga-
be der Frage: ,,Wie wollen wir zusammenleben?*

245

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 13:43:47. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839412886-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

