
1. Der Mensch 

Wie beim ersten Band, der dem Thema 1. Welt, 2. Gott und 3. Gottes Wort und Offenba
rung gewidmet war, werden auch in diesem Band die Themen jeweils philosophisch, bi
blisch, theologisch, religionswissenschaftlich und spirituell angegangen. Beim philoso
phischen Teil des Themas Mensch steht die menschliche Entwicklung im Vordergrund: 
Der Mensch ist kein fertiges, sondern ein sich entwickelndes Wesen, das das Ziel seiner 
Vollendung erst noch erreichen muss. Um seine Entwicklung wird es auch im biblischen 
und theologischen Teil gehen, wenn von der neuen Schöpfung oder vom neuen Men
schen die Rede ist: Der Mensch ist ein Wesen, das sich von Gott umwandeln lassen muss 
und nur von Gott vollendet werden kann.1 

1.1 Der Mensch als sich entwickelndes Wesen 

Der Mensch muss sich körperlich und seelisch entwickeln (Kap. 1.1.1). Aber auch geistig soll 
er wachsen, bildet er doch nicht nur eine leiblich-seelische, sondern eine leiblich-see
lisch-geistige Einheit (Kap. 1.1.2). Die Frage, inwieweit er seine eigene Entwicklung be
einflussen kann, steht im Hintergrund des dritten Kapitels, das die Freiheit des Menschen 
zum Thema hat (Kap. 1.1.3). Auch wenn es nicht eigens behandelt wird, versteht sich von 
selbst, wie sehr sich der Mensch als ein soziales und kulturelles Wesen gewandelt hat und 
immer wieder wandelt, womit ein weiterer Bereich des Menschseins angesprochen ist 
(Kap. 1.1.4). Für die christliche Tradition ist schließlich das Personsein des Menschen zen
tral, das ebenfalls auf Entwicklung angelegt ist (Kap. 1.1.5). 

1.1.1 Die physische und psychische Entwicklung des Menschen 

Der Mensch ist schon allein insofern ein sich entwickelndes Wesen, als er ein Lebewe
sen ist, das geboren wird, sich körperlich entwickelt und stirbt. Seine physische Entwick
lung unterteilt sich in die vorgeburtliche und die nachgeburtliche Periode. Sie beginnt 
mit der befruchteten Eizelle (Zygote) und endet mit dem Tod. Einer Phase des Aufbaus 

1 Kap. 1.2.2; Bd. 3, Kap. 3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

inner- und außerhalb des Mutterleibs, in der der Körper durch Vermehrung der Zellen 
wächst, sich ausbildet, seine Gestalt verändert und sich entfaltet, bis er geschlechtsreif 
wird und schließlich ganz ausgewachsen ist, folgt eine Phase des allmählichen Abbaus, in 
der das Leistungsvermögen abnimmt, der Grundumsatz des Energiestoffwechsels sinkt 
und Körpersysteme nicht mehr fehlerfrei funktionieren. Diese Vorgänge beruhen auf 
Veränderungen in den Zellen und Organen und lassen sich weder aufhalten noch rück
gängig machen. 

Mit der physischen Entwicklung des Menschen geht eine psychische einher, das heißt 
mit der körperlichen eine seelische beziehungsweise geistige. Unter der Psyche, dem alt
griechischen Wort für Seele, versteht man heute im engeren Sinn in der wissenschaftli
chen Psychologie die Gesamtheit des Erlebens des Menschen. Dazu gehören bestimmte 
Vorgänge und Zustände, die sich nicht direkt von außen beobachten lassen, wie „Sinnes
empfindungen, Körperempfindungen, Wünsche, Bedürfnisse, Wollen, Emotionen, Ge
fühle, Denken, Meinungen, Überzeugungen und Wissensinhalte“.2 Vereinfacht könnte 
man sagen: die Psyche umfasst Prozesse und Inhalte des Bewusstseins wie Denken, Füh
len und Wollen, die physiologisch vom menschlichen Gehirn als zentraler Steuerungs
instanz abhängig sind. Während beim psychologischen Begriff der Psyche von transzen
denten Elementen ganz abgesehen wird, wird beim philosophischen Begriff der Seele der 
Bezug zur göttlichen Wirklichkeit mitgedacht. 

Die Entwicklungspsychologie unterscheidet verschiedene Entwicklungsphasen oder 
-stufen im Leben des Menschen, von denen keine übersprungen werden kann und 
deren Abfolge unumkehrbar sein soll.3 Jede frühere Stufe stellt die Voraussetzung für 
die nachfolgende dar und ist im Allgemeinen an ein bestimmtes Lebensalter gebunden, 
wobei die Abfolge insgesamt auf einen höheren Reife- oder Endzustand zusteuert. 

Um das psychische Voranschreiten des Menschen zu erfassen, werden verschiedene 
Denkansätze geliefert. Als ausschlaggebend für Entwicklung gilt – je nach Ansatz –, dass 
psychische Veränderungen nach genetisch festgelegtem Muster erfolgen (reifungstheore
tische Ansätze); wie die Umwelt eines Menschen beschaffen ist und wie sein Erleben und 
Verhalten von außen verstärkt wird (lerntheoretische Ansätze); wie jemand psychosoziale 
oder psychosexuelle Konflikte in verschiedenen Lebensstadien bewältigt (psychoanalyti
sche Ansätze); wie sich jemand die Umwelt aktiv erschließt (konstruktivistische Ansätze); 
wie sich jemand in unterschiedlichen sozialen Rollen, Beziehungen und Interaktionen 
selbst erfährt (soziokulturelle und ökologische Ansätze); wie sich jemand bei bestimmten 
Aufgaben oder Tätigkeiten oder beim Verfolgen selbstgesetzter Ziele bewährt (handlungs
theoretische Ansätze) und schließlich wie jemand wahrnimmt, denkt und Informationen 
verarbeitet (informationstheoretische Ansätze). 

An der psychischen Entwicklung des Menschen lassen sich verschiedene Aspekte 
oder Bereiche unterscheiden. Bei der motorischen Entwicklung geht es um alle Formen 
von Körperbewegungen und die körperliche Beweglichkeit, bei der kognitiven um geis
tige Prozesse wie das Schlussfolgern, Lösen von Problemen und Bilden von Theorien, 
bei der emotionalen Entwicklung um das Erleben, Verarbeiten und Ausdrücken eigener 
emotionaler Zustände, bei der Entwicklung der Motivation um das Kompetenzmotiv, das 

2 Goller 379. 
3 Vgl. das Stichwort „Entwicklungspsychologie“ in Dorsch. Lexikon der Psychologie. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 15 

Autonomiemotiv oder das Motiv nach sozialer Einbindung, bei der Sprachentwicklung 
um das Beherrschen des gesamten sprachlichen Systems, bei der Entwicklung von Iden
tität und Selbstkonzept um die kognitive und affektive Einstellung zur eigenen Person, 
bei der Entwicklung von Bindung, Beziehung und Sozialverhalten schließlich darum, mit 
anderen Menschen kommunizieren und kooperieren und positive, relativ dauerhafte 
Beziehung eingehen zu können. Die psychische Entwicklung des Menschen ist also ein 
hochkomplexer Prozess, der unter verschiedenen Gesichtspunkten beschrieben und 
beurteilt werden kann. 

Zur Entfaltung des eigenen Ich gehört es unter anderem, wie die US-amerikanische 
Psychologin Jane Loevinger (1918–2008) in Ego Development (1976) oder Paradigms of Per
sonality (1987) beschrieben hat, nach eigenen Idealen und Standards zu leben, ein reich
haltiges, differenziertes Innenleben und damit ein reifes Gewissen zu erwerben, seinen 
Platz im Leben zu finden, Respekt vor anderen Menschen und ihren Bedürfnissen zu ent
wickeln sowie lebenswichtige Anliegen des eigenen Lebens mit denen der Gesellschaft 
abzustimmen. Die ganze Entwicklung lässt sich dabei als eine Art Horizonterweiterung 
verstehen. Die Person wird insgesamt toleranter und erfährt sich im Verlauf ihrer Per
sönlichkeitsentwicklung mehr und mehr als ein Wesen, das in Kontakt und Beziehung 
mit anderen steht. Das prägt ihr Denken und Handeln. Erreicht eine Person eine neue 
Entwicklungsstufe, macht sie eine echte Verwandlung (Transformation) durch, wobei sie 
das Wesentliche der vorherigen Stufen mitnimmt und in sich integriert. 

Ohne hier ein fachliches Urteil über die Transpersonale Psychologie abgeben zu können 
oder zu wollen, sei im Zusammenhang psychischer Entwicklung noch darauf hingewie
sen, dass es durchaus ernstzunehmende Psychologen und Psychotherapeuten gibt, die 
spirituelle Erfahrungen als wünschenswerte Bewusstseinsbereicherung oder -erweiterung 
und Spiritualität als Ressource zur Erhaltung und Wiedererlangung von Gesundheit be
trachten. So hat schon der US-amerikanische Psychologe Abraham Maslow (1908–1970) 
seiner Bedürfnispyramide, für die er bekannt geworden ist, gegen Lebensende noch ein 
weiteres Bedürfnis hinzugefügt: das Bedürfnis nach Transzendenz. Hat der Mensch seine 
biologischen Bedürfnisse (nach Atmung, Wasser, Nahrung, Schlaf und sexueller Betäti
gung), seine Sicherheitsbedürfnisse (nach materieller Grundsicherung, Arbeit, Wohnung, 
Familie und Gesundheit), seine sozialen Bedürfnisse (nach Familie, Freundschaft, Kom
munikation, Gemeinschaft, Liebe und sexueller Intimität), seine Individualbedürfnisse 
(nach Vertrauen, Erfolg, Freiheit und Wertschätzung), seine kognitiven und ästhetischen 
Bedürfnisse sowie sein Bedürfnis nach Selbstverwirklichung (durch Entfaltung seiner Ta
lente, durch die Gestaltung seines Lebens, durch Kreativität) weitgehend befriedigt, ist 
sein Bedürfnis nach Selbsttranszendenz, das ebenfalls zu seiner Natur gehört, als solches 
noch nicht erfüllt. Sein Streben und seine Erlebnisfähigkeit reichen weiter als die reine 
Ich-Entfaltung. Um glücklich zu sein, bedarf es auch einer Dimension, die außerhalb des 
beobachtbaren Systems liegt und das Ich oder individuelle Selbst überschreitet, bedarf 
es eines Bezugs zum Transzendenten, zum Göttlichen. 

Das entsprach auch der Überzeugung von Viktor E. Frankl (1905–1997), wie sie zum 
Beispiel in seinen ausgewählten Vorträgen über Logotherapie in Der Wille zum Sinn (1972) 
zum Ausdruck kommt, dass nämlich nur Sinn das Leben lebenswert macht. Auch wenn 
man sich ein Leben lang bemühen muss, den Sinn des eigenen Lebens zu finden, bleibt 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

die Erfahrung von Sinn im Grunde unverfügbar, kann Sinn letzten Endes nicht gemacht, 
sondern nur geschenkt werden. 

Ein mögliches Missverständnis, das sich nun im Zusammenhang mit körperlicher 
und seelischer Entwicklung einstellen könnte, gilt es gleich an dieser Stelle auszuräu
men. Eine normale physische oder psychische Entwicklung ist ein hoher Wert in sich. 
Aber sie ist keineswegs unabdingbare Voraussetzung für die geistliche Entwicklung des 
Menschen, um die es letztendlich geht und deren Ziel darin besteht, jemand zu werden, 
der frei ist von Egoismus und ohne Einschränkung alle liebt. Im Gegenteil: Krankheiten, 
Fehlentwicklungen oder Behinderungen müssen zwar nicht, können aber für Menschen 
Herausforderungen sein, früher und radikaler als andere den Blick für das Wesentliche 
zu schärfen, die eigene Zufriedenheit nicht von bestimmten äußeren Bedingungen ab
hängig zu machen, sich persönlich Gott ganz anzuvertrauen.4 

Literatur 

Hans Goller: Art. Psychologie, in: Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophisches 
Wörterbuch [= PhW], 2010, 379–381. 

Gudrun Schwarzer/Sabine Walper: „Entwicklungspsychologie“ in: Dorsch. Lexikon der Psy
chologie, Online-Version. 

Viktor E. Frankl: Der Wille zum Sinn. Ausgewählte Vorträge über Logotherapie, 2015. 

1.1.2 Der Mensch als leiblich-seelisch-geistige Einheit 

Da der Mensch ein Lebewesen ist (Kap. 1.1.2.1), hat man ihn seit alters als ein Wesen be
griffen, das sich aus Leib und Seele zusammensetzt. Wie das Verhältnis von Leib und 
Seele in der Antike und im Mittelalter bestimmt wurde, wird im zweiten Abschnitt (Kap. 
1.1.2.2), wie es in der Neuzeit und in der Gegenwart gedacht wurde oder werden kann im 
dritten Abschnitt (Kap. 1.1.2.3) gestreift. Im Unterschied zu anderen Lebewesen ist der 
Mensch jedoch auch und zuhöchst ein geistiges Wesen (Kap. 1.1.2.4). 

1.1.2.1 Der Mensch als Lebewesen 
Biologisch gehört der Mensch zu den Primaten. Mit ihnen verbinden ihn viele gemeinsa
me Züge „in Bezug auf den Körperbau, die Entwicklung, das Verhalten und noch mehr in 
Bezug auf die physiologischen Funktionen. Mit ihnen hat er gemeinsame Vorfahren.“5 
Seine Herkunft aus demselben Stamm, aus dem sich auch die Menschenaffen heraus
gebildet haben, ist heute eine wissenschaftlich gesicherte Tatsache. Christliche Anthro
pologie muss die Abstammung des Menschen vom Tier ernst nehmen und darf sie nie 
vergessen. 

Der Mensch zeigt seit seinem Auftreten aber auch Züge, die ihn von allen verwandten 
Primaten unterscheiden. Schon Diogenes von Apollonia (499–428) wusste in der Antike, 

4 Kap. 1.1.5.3. 
5 Haeffner 293. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 17 

dass sich der Mensch auch in körperlicher Hinsicht von den Tieren abhebt, insofern er 
aufrecht gehen, seine Hände frei gebrauchen und mit seiner Zunge artikulierte Laute her
vorbringen kann. Der Mensch kleidet sich und baut Wohnungen. Er lebt aktiv in eine 
offene Welt hinein, die er mithilfe von selbst erfundenen Techniken mehr und mehr ge
staltet. Er erfindet neue Gerätschaften, er schnitzt Figuren und malt Bilder, er schreibt 
Gedichte und komponiert Musik, er prägt Begriffe und entwickelt Theorien. „Er kann zu 
seinen Verhaltensantrieben in eine gewisse Distanz treten und überlegen, wie er han
deln soll in einer Gemeinschaft, die durch Bräuche und sittliche Gesetze mit-bestimmt 
ist.“6 Kurz gesagt: er ist ein geistiges Tier, ein geistiges Lebewesen.7 

Was es heißt zu leben, erfährt jeder Mensch im eigenen Erleben. „Von unserem 
menschlichen Leben ausgehend beurteilen wir andere Wesen anhand ihrer äußeren 
Erscheinung und ihres Verhaltens: Wir sprechen Tieren, Pflanzen, Pilzen und Mikro
organismen Leben in verschiedenen qualitativen Abstufungen zu und erklären alle 
übrigen Dinge für leblos.“8 

Bei Lebewesen ist – im Gegensatz zu leblosen Dingen – das Wirken nicht nur nach 
außen, sondern besonders nach innen gerichtet. Leben bedeutet Selbstorganisation oder 
Selbststeuerung. Bei diesem „Selbst“ handelt sich um eine von innen gesteuerte Einheit, 
die alles von sich her lenkt und in der klassischen Tradition Seele heißt. 

Mit dem Leib ist der Körper des Menschen gemeint, der im Unterschied zu leblosen 
Körpern mit Leben erfüllt und beseelt ist. Durch ihn drückt der Mensch seine Absichten, 
Haltungen und Stimmungen aus. Die Leiblichkeit ist Voraussetzung für sein Wahrneh
men und Handeln in der Welt, für sein Kommunizieren mit anderen. 

Der Mensch hat einen Leib und ist Leib. Wir stehen im Verhältnis des Habens zu ihm, 
wenn wir ihn kleiden oder pflegen, wenn wir unsere Bedürfnisse als seine Bedürfnisse 
deuten und ihre Befriedigung vernünftig regeln. Aber das Haben „hat immer nur einen 
beschränkten Spielraum; es beruht darauf, dass wir distanzlos und unwillkürlich leiblich 
da sind: verkrampft oder locker, als Kind oder Greis, als Frau oder Mann“9. Wir haben 
nicht nur einen Leib, wir sind Leib. Während Kinder tendenziell eher Leib sind und Ju
gendliche, wenn sie ihren Leib entdecken, vorübergehend tendenziell Leib haben, kann 
der erwachsene Mensch, wie sich in Anlehnung an das Werk Sein und Haben des franzö
sischen christlichen Existentialisten Gabriel Marcel (1889–1973) ausführen ließe, immer 
mehr vom Haben zum Sein des Leibes gelangen, sodass er nicht nur immer mehr im Leib 
zuhause ist, sondern ihn auch mehr und mehr von innen beseelt und durchgeistigt. Dies 
geschieht besonders durch die Liebe. Denn durch sie lässt sich laut Marcel am ehesten 
das vergegenständlichte materialistisch-technokratische Denken der Neuzeit und die 
damit einhergehende Entfremdung in einer Welt, in der das „Haben“ wichtiger gewor
den ist als das „Sein“, überwinden und die Ebene des „Habens“ hin auf ein Du, letztlich 
das Du Gottes, übersteigen.10 

6 Ebd. 
7 Bd. 1, Vorspann C) u. Kap. 1.1.3. 
8 Kummer/Huber 261. 
9 Haeffner 268. 
10 In Tagebuchaufzeichnungen und Vorträgen, die in dem Band Sein und Haben zusammengefasst 

sind, plädiert der Existenzphilosoph Marcel für den Überstieg vom Haben zum Sein, um die ob
jektivierende Distanz zur Welt zu überwinden und zu einem dialogischen, liebenden Miteinander 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Literatur 

Gabriel Marcel: Sein und Haben [Être et Avoir (1935)], 1954. 
Franco Volpi (Hg.): Großes Werklexikon der Philosophie [= GWP]. Band 1 und 2, 1999. 
Gerd Haeffner: Art. Mensch, in: Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophisches 

Wörterbuch [= PhW], 2010, 379–381. 
Christian Kummer/Johannes Huber: Art. Leben in PhW 261–263. 
Gerd Haeffner: Art. Leib in PhW 267–268. 

1.1.2.2 Antike und mittelalterliche Auffassungen von Leib und Seele 
Mit Seele war ursprünglich in der Antike das Prinzip des Lebens gemeint, also das, was 
Körper lebendig macht, wodurch und aufgrund wessen sie leben. Indem die immateriel
le Seele dem Körper Leben verleiht, verleiht sie ihm auch „Einheit, Ganzheit und Identi
tät“11. Im Sinn des Lebensprinzips kommt allem Lebendigen, auch Tieren und Pflanzen, 
eine Seele zu. 

Die menschliche Seele ist im menschlichen Körper da. Sie kann sich aus ihm nicht 
heraushalten. Sie ist in ihm antreffbar und betreffbar. Ihr Wesen und ihre Funktion 
bestehen aber nicht nur darin, den Körper zu beleben und zu bewohnen. Ihr Sinn und 
Zweck erschöpft sich nicht darin, dem Leben und Überleben des Einzelnen und der 
menschlichen Art zu dienen. Vielmehr ist sie beispielsweise mit Fragen der Wahrheit 
oder Fragen der Moral befasst, was ihre Geistigkeit zeigt. Sie ist auch eine geistige 
Wirklichkeit. Als solche überragt sie den Leib und kann sich von ihm in gewissem Sinn 
distanzieren, besitzt sie ihm gegenüber eine relative Eigenständigkeit. 

Für die Unsterblichkeit der geistigen Seele hat bereits Platon (427–347) argumentiert. 
Die Tatsache, dass für den Menschen der Unterschied zwischen wahr und falsch oder 
zwischen sittlich gut und sittlich schlecht nicht relativierbar ist, sondern unbedingt gilt, 
weist darauf hin, dass sich seine Seele in ihren geistigen Vollzügen bereits wahrhaft in 
der Dimension des Unbedingten und Ewig-Göttlichen bewegt und daher selbst unsterb
lich sein muss. Die geistige Seele gewährleistet die Kontinuität und Identität der mensch
lichen Person über ihren biologischen Tod hinaus. 

Nach Auffassung der Pythagoreer, die an die Seelenwanderung glaubten, ist der 
Mensch im Wesentlichen nicht Leib, sondern Seele und ist die Seele laut Philolaos 
(470–399) mit dem Körper zusammengejocht und wie in einem Grab in ihm bestattet. 
Diese Vorstellung hat Platon übernommen und damit beinahe das gesamte abendlän
dische Denken auf verhängnisvolle Weise geprägt. Richtig ist seine Überzeugung vom 
Vorrang der Seele gegenüber dem Leib gewesen, verhängnisvoll jedoch die Abwertung des 
Leibes. 

zu gelangen (vgl. GWP Bd. 2, 989). Die Treue ist für ihn dabei die Kraft, die dem Menschen Bestän
digkeit verleiht und ihn im Sein hält, die es ihm ermöglicht, sich auf die Welt, auf den Mitmenschen 
und auf Gott einzulassen. 

11 Schöndorf 425. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 19 

An der Seele selbst hat Platon drei Gestalten wahrgenommen: die Begierde, den Mut 
und die Vernunft, die – wie ein Wagenlenker über zwei sehr unterschiedliche Pferde – 
über die beiden anderen Seelenteile herrschen soll. Der vernünftige Teil der Seele, der 
den eigentlichen, inneren Menschen ausmacht, soll zum vollen Herrn über den ganzen 
Menschen werden. Dem Leib nach ist der Mensch wie die Tiere sterblich, der Vernunft 
nach wie Gott unsterblich. Für Platon besitzt er folglich nicht nur eine Doppelnatur, in
sofern er aus einem materiellen Leib und einer immateriellen Seele besteht, sondern 
nimmt auch eine Mittelstellung zwischen Tier und Gott ein. 

Nach Aristoteles (384–322) hat der Mensch mit den Tieren das Begehren, Wahrneh
men und Fühlen gemeinsam. Nur er kann jedoch denken, sich erinnern und bewusst 
wollen, weshalb auch nur er allein handeln kann. In seiner Seele gibt es die drei aufein
ander aufbauenden Stufen des Vegetativen, das ihn mit den Pflanzen eint und dem Nah
rungsaufnahme und Wachstum eigentümlich ist, des Sensitiven, das ihn mit den Tieren 
verbindet und zu dem Bewegung und Wahrnehmung gehören, und des Rationalen, das 
ihn zum Menschen macht und sich durch Erkennen und Streben auszeichnet. Mit ande
ren Worten: Nur er besitzt eine geistige Seele, nur er besitzt Vernunft.12 

Für Aristoteles ist der Mensch ein vernunft- und sprachbegabtes Lebewesen. Unter Ver
nunft lässt sich dabei das Vermögen ganzheitlichen Erkennens verstehen, das sich auf 
die gesamte Wirklichkeit des Menschen einschließlich seiner Bedürfnisse und Gefühle, 
aber auch auf die gesamte Wirklichkeit überhaupt bezieht, weshalb die Vernunftseele, 
wie Aristoteles sagt, gewissermaßen alles ist.13 Innerhalb der menschlichen Geistseele 
unterscheidet Aristoteles zwischen dem leidenden oder rezeptiven Geist, der wie alle an
deren Seelenvermögen auf den Körper angewiesen und wie dieser vergänglich ist, und 
dem tätigen Geist, der als reines Denkvermögen abgetrennt vom Körper existieren kann 
und unsterblich ist. 

Die philosophische Auffassung vom Menschen, wie sie in der Antike und im Mittelal
ter vorherrschte, lässt sich insgesamt in drei Formeln wiedergeben. Nach der animal-ra
tionale-Formel ist der Mensch ein vernunftbegabtes Lebewesen, dessen höchster Vollzug 
im Denken und dessen höchstes Vermögen im Verstand, in der Vernunft oder im Geist 
besteht. Vor allen übrigen Lebewesen zeichnet er sich „von innen“ durch seine Denkfä
higkeit und -tätigkeit, „von außen“ durch seine Sprachfähigkeit und sein Sprechen aus. 

Gemäß der Horizontformel ist der Mensch ein Doppelwesen, das mit den Füßen auf 
der Erde steht, mit dem Haupt aber bis in den Himmel reicht. Teils tierischer, teils gött
licher Natur lebt er in der Spannung zwischen beiden Sphären und muss Sterblichkeit 
und Unsterblichkeit, Leib und Seele, Materie und Geist, Stoff und Form, Zeitlichkeit und 
Ewigkeit, Triebsteuerung und Herrschaft der Vernunft in sich vereinen. Mit seiner kör
perlichen und geistigen Doppelnatur bewegt er sich an der Grenze zwischen Materiel
lem und Geistigem, zwischen Natürlichem und Übernatürlichem. Dementsprechend ist 
er das Wesen, das im Horizont von Zeit und Ewigkeit, von Diesseits und Jenseits, von 
Irdischem und Göttlichem existiert, ja, das dieser Horizont selbst ist. Die Horizontfor
mel ist im 18. Jahrhundert durch Kants Deutung des Menschen als eines Wesens, das 

12 Bd. 1, Kap. 1.1.2.2. 
13 Aristoteles: De anima III 8,431 b. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sowohl der Sinnenwelt als auch der intelligiblen Welt zugehört, der Sache nach noch ein
mal in den Vordergrund getreten. Auch Kierkegaard hat sie im 19. Jahrhundert auf seine, 
nämlich existenzphilosophische Weise wieder aufgegriffen. Ansonsten ist sie aber eher 
in Vergessenheit geraten. 

Anders ist es der antiken Kompositionsformel ergangen. Ihr zufolge besteht der 
Mensch aus Leib und Seele, ist der Mensch aus Körperlichem und Geistigem zusammen
gesetzt. Durch Descartes’ Zwei-Substanzen-Lehre hat diese Formel im 17. Jahrhundert 
eine neue Blüte erfahren. Damit hat auch die große Zeit der philosophischen Erörterung 
des Leib-Seele-Problems begonnen, die bis in die Gegenwart hineinreicht. 

Literatur 

Aristoteles: Über die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch (Philosophische Bibliothek), 
2017. 

Harald Schöndorf: Art. Seele in PhW 425–428. 
Joachim Ritter/Karlfried Gründer/Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Wörterbuch der Phi

losophie [= HWPh], 1971–2007, Art. Leib, Leib-Seele-Problem, Mensch in Bd. 5 (1980), Art. 
Seele in Bd. 9 (1995). 

1.1.2.3 Neuzeitliche und gegenwärtige Auffassungen von Leib und Seele 
Für René Descartes (1596–1650) gibt es nur noch Geist und Materie, nicht aber eigentlich 
Leben. Tiere hält er im Grunde für Maschinen und die menschliche Seele nicht mehr für 
das Lebensprinzip, sondern nur noch für reinen Geist oder reines Bewusstsein. Wie Pla
ton vertritt er einen Substanzdualismus. Ihm zufolge besteht der Mensch aus Leib und 
Seele beziehungsweise aus Körper und Geist als zwei vollkommen verschiedenen Sub
stanzen.14 Während es für die geistige Substanz (res cogitans) wesentlich ist, zu denken, 
ist es für die körperliche Substanz (res extensa) wesentlich, ausgedehnt zu sein. Dabei ist 
für Descartes die geistige Substanz der körperlichen sowohl erkenntnis- als auch seins
mäßig vorgeordnet, da sich der Mensch seines Geistes, im Unterschied zu seinem Kör
per, unzweifelhaft gewiss ist und da sein Geist auch ohne den Körper existieren kann. 

Zwischen den beiden Substanzen findet nach Descartes in der Zirbeldrüse des 
menschlichen Gehirns eine Wechselwirkung statt. Wenn auch nicht, wie er angenom
men hat, lokalisierbar in der Zirbeldrüse, muss es doch tatsächlich irgendeine Interaktion 
zwischen Physischem und Psychischem geben, die beispielsweise erklärt, weshalb Angst 
zu kaltem Schweiß führt und uns ein plötzlicher Donnerschlag erschreckt. Aber wie 
können zwei Substanzen aufeinander einwirken, wenn sie laut Descartes keine einzige 
Eigenschaft gemeinsam haben? 

Das Leib-Seele-Problem lässt sich nur lösen, wenn von der Evolution her „Geist 
und Materie nicht nur als Gegensatz, sondern auch als aufeinander bezogen aufgefasst 
werden, und dem Leben eine vermittelnde Position zwischen beiden zuerkannt wird“15. 

14 Bd. 1, Kap. 1.1.3.1 u. 1.1.4.1. 
15 Schöndorf 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 21 

Geist hat sich nicht unmittelbar aus Materie entwickelt, sondern aus dem Leben, das 
seinerseits aus anorganischer Materie hervorgegangen ist.16 Daher dürften auch alle 
Versuche des Menschen, im Rahmen künstlicher Intelligenz mittels lebloser Maschinen 
selbständige geistige Wesen zu erzeugen, von vornherein zum Scheitern verurteilt sein. 
Zur Entwicklung des Geistes bedarf es des Lebens oder des Bewusstseins, das einerseits 
mit der Materie, andererseits mit dem Geist wechselwirkt. Letztlich ist eine Entwick
lung des Geistes aus Materie über das Leben aber nur möglich, wenn bereits die Materie 
nicht nur Elemente von Bewusstsein, sondern Elemente des Geistigen in sich trägt, „was 
sich schon daran zeigt, dass sie mathematischen Gesetzen gehorcht“17. 

Wenn sich Leben aus anorganischer Materie entwickelt, entsteht schlussendlich 
nicht ein Lebewesen, das aus einer körperlichen und einer seelischen Substanz zusam
mengesetzt ist, sondern ein einziges substantielles, das heißt eigenständiges Wesen, das 
in zwei Wirklichkeiten mit je eigenen Eigenschaften, Gesetzmäßigkeiten und Wirkwei
sen existiert. Diese Wirklichkeiten lassen sich als verschiedene Wirklichkeitsbereiche, 
Dimensionen oder Sphären auffassen, in denen das Lebewesen gewissermaßen in 
konzentrischen Kugeln lebt. Die Körperlichkeit stellt von seinem Zentrum aus betrach
tet seine äußere Dimension, die Lebendigkeit seine innere Dimension dar. Die innere 
Dimension ist für es wesentlicher als die äußere und durchdringt diese. Je lebendiger 
Lebewesen sind und je größer das Bewusstsein höherer Tiere ist, desto größer ist ihre 
Innendimension, desto innerlicher sind sie. 

Ganz ähnlich ist der Menschen nicht als ein Wesen zu begreifen, das aus zwei Sub
stanzen, nämlich Körper und Seele, oder aus drei Substanzen, nämlich Körper, Seele und 
Geist, besteht, sondern als ein einziges, wenn auch differenziertes substantielles Wesen, 
das in drei Wirklichkeiten mit je eigenen Eigenschaften, Gesetzmäßigkeiten und Wirk
weisen existiert. Der Mensch vollzieht sich durch seine Körperlichkeit in einer äußeren 
Sphäre, durch seine Lebendigkeit in einer inneren Sphäre und durch seine Geistigkeit in 
einer innersten Sphäre. Die Sphäre des Geistigen macht den Kern oder die innere Mitte 
der menschlichen Person aus und ist ihr wesentlicher als die beiden anderen Sphären. Sie 
durchdringt diese oder sollte diese zumindest immer mehr durchdringen, so dass der 
Mensch immer mehr durchgeistigt (nicht vergeistigt!) wird. 

Zwischen den jeweiligen Wirklichkeiten des einen substantiellen Wesens findet eine 
echte Wechselwirkung statt, die man sich aber nicht nach dem rein physikalischen Modell 
kausaler Wechselwirkung zwischen zwei Körpern vorstellen darf. Es gibt jeweils eine ei
gene Kausalität oder Wirkweise des Lebendigen und des Geistigen. Auch höhere Tiere 
verfügen bereits über so etwas wie Spontaneität, durch die sie die äußere physikalische 
Wirklichkeit beeinflussen oder auf sie reagieren. Aufgrund seiner Freiheit und Geistig
keit kann der Mensch auf die äußere physikalische Welt einwirken, wie er auch umge
kehrt von ihr zu einem nicht geringen Teil bestimmt wird. Unser Denken kann auf unser 
Fühlen und unser Fühlen auf Vorgänge in unserem Körper Einfluss nehmen, wie auch 
umgekehrt ein körperlicher Vorgang auf unser psychisches Befinden und dieses wieder
um auf unsere Geistesverfassung einwirken kann. 

16 Bd. 1, Kap. 1.1.3.3. 
17 Schöndorf 270. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Damit sind im Prinzip, wenn auch nicht im Detail, drei Hauptprobleme der gegenwär
tigen Philosophie des Geistes oder Bewusstseins (philosophy of mind) beantwortet: das 
Problem der phänomenalen Qualitäten, der Intentionalität und der mentalen Verursachung. 
Qualia – das Erleben oder der subjektive Erlebnisgehalt mentaler Zustände wie das Emp
finden von Schmerz oder das Riechen von Rosenduft – und Intentionalität – die Gerich
tetheit mentaler Zustände zum Beispiel des Befürchtens, Glaubens oder Verlangens auf 
etwas – lassen sich nicht auf materielle Zustände zurückführen. Es gibt phänomenale 
und intentionale Zustände, die nichtmaterielle Eigenschaften haben und nichtmateri
ellen Wirklichkeitsbereichen zugehören. Thomas Nagel ist in seinem Aufsatz „Wie fühlt 
es sich an, eine Fledermaus zu sein?“ von 1974 zuzustimmen, dass sich die subjektive 
Perspektive oder Innenperspektive psychischer Zustände und Vorgänge grundsätzlich 
nicht durch die objektive Perspektive oder Außenperspektive der Naturwissenschaften 
erschließen lässt. 

Und es gibt echte mentale Verursachung, das heißt mentale Zustände oder Vorgänge 
wie etwa Willensakte, die sich nicht mit physischen Zuständen oder Vorgängen identifi
zieren oder auf solche reduzieren lassen und dennoch einen kausalen Einfluss auf physi
sche Vorgänge haben. Nicht jedes physische Ereignis in der Welt hat ausschließlich phy
sische Ursachen. Der physische Bereich ist nicht kausal abgeschlossen. Es gibt psychi
sche oder mentale Wirklichkeiten, die die physikalische Wirklichkeit beeinflussen. 

Literatur 

Harald Schöndorf: Art. Leib-Seele-Problem in PhW 268–271. 

1.1.2.4 Der Mensch als geistiges Wesen 
So negativ sich auch die platonische und neuplatonische Abwertung des Leibes – beson
ders in ihrer augustinischen Zuspitzung – für das Christentum ausgewirkt hat, so posi
tiv war für es doch alles in allem die platonische Seelenlehre. Deren Wahrheit liegt nicht 
darin, dass die menschliche Seele schon vor der Geburt existiert und Ideen geschaut hät
te, an die sie sich dann nach der Geburt angesichts ihrer sinnlichen Konkretisierungen 
in der sichtbaren Welt erinnern würde, sondern darin, dass der Mensch in seinem inne
ren Kern ein unsterbliches, geistiges Wesen ist. In seiner geistigen Wirklichkeit ist der 
Mensch unzerstörbar und überdauert den Tod. 

Die Hierarchie der drei Wirklichkeitsbereiche, in denen der Mensch existiert, darf 
aber keine Abwertung des Leibes zur Folge haben. Auch wenn für ihn die geistige Di
mension seines Daseins innerlicher, eigentlicher und wesentlicher ist als die seelische 
und diese wiederum als die leibliche, mindert das in keiner Weise den Wert des Leibes. 
Der menschliche Leib in seiner Verbundenheit und seinem Austausch mit der übrigen 
materiellen Welt stellt in all seinen Aspekten eine in sich wertvolle und positiv zu bewer
tende Wirklichkeit dar. Weil der Mensch zum einen zu allerlei körperlichen Tätigkeiten, 
zum anderen zu bewusstem Fühlen, Wünschen, kurz, Erleben und schließlich zu einem 
Denken und Wollen, das auf die Gesamtheit des Wirklichen ausgerichtet ist und im Lie

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 23 

ben gipfelt, fähig ist, ist er als eine Einheit von Leib, Seele und Geist, als leiblich-seelisch- 
geistiges Wesen zu verstehen. 

Als geistiges Wesen macht der Mensch die Erfahrung des Unbedingten und des Un
begrenzten. Wenn sich ein Mensch beispielsweise in echter Not befindet und die Hilfe 
und Unterstützung eines ganz bestimmten Menschen benötigt, sagt diesem Menschen 
sein Gewissen, dass er sich dem Anruf des anderen nicht entziehen darf, dass er sich für 
den anderen einsetzen muss. Es ergeht an ihn ein unbedingter Sollensanspruch. Alle Eltern 
müssen Verantwortung für ihre Kinder übernehmen. Sie stehen in einer unbedingten 
Pflicht ihnen gegenüber. Auf vielerlei Weise kann der Mensch die Erfahrung eines sitt
lich Unbedingten machen. 

Auch zeichnet den Menschen in seiner Geistigkeit eine unbegrenzte Offenheit aus. Kein 
wie auch immer erkannter oder erkennbarer Gegenstand, keine Sache und kein Sach
verhalt, vermag seine geistige Reichweite einzuschränken. Jeden wirklichen oder mög
lichen Gegenstand vermag er im Geiste auf weitere Gegenstände hin zu überschreiten. 
So erweist sich sein geistiger Horizont als durchweg unbegrenzt. Indem der Mensch als 
geistiges Wesen die Erfahrung des Unbedingten und Unbegrenzten macht, rührt er aber 
bereits an das schlechthin Unbedingte und schlechthin Unbegrenzte, das nichts anderes 
als Gott selbst ist. Der menschliche Geist ist „erkennend und strebend auf die Gesamt
heit der Wirklichkeit und somit auf Gott bezogen und kann nur in ihm seine endgültige 
Erfüllung finden“, wie Augustinus eben auch schon herausgestellt hat.18 

Literatur 

Harald Schöndorf: Art. Geist in PhW 151–154. 

1.1.3 Der Mensch als freies Wesen 

Die Freiheit des Menschen ist ein großes Thema der Philosophie. Wie sehr ihre Deutung 
und Einschätzung in der Neuzeit schwankte, wird streiflichtartig im ersten Abschnitt 
behandelt (Kap. 1.1.3.1). Indem Søren Kierkegaard im 19. Jahrhundert ihre existenzielle 
Bedeutung herausarbeitete, prägte er die Existenzphilosophie mit, als deren wichtigste 
Vertreter in Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg Martin Heidegger und Karl Jaspers 
gelten. Vor allem das Freiheitsverständnis Kierkegaards steht im Mittelpunkt des zwei
ten Abschnitts (Kap. 1.1.3.2). Von Formen christlicher Existenzphilosophie distanzierte 
sich gegen Ende des Zweiten Weltkriegs der französische Philosoph Jean-Paul Sartre mit 
seinem atheistischen Existenzialismus. Seine ontologische Auffassung von Freiheit, wie 
er sie in seinem Werk Das Sein und das Nichts vertreten hat, kommt im dritten Abschnitt 
ausführlich zur Darstellung und wird Gegenstand kritischer Auseinandersetzung sein 
(Kap. 1.1.3.3). Da seit einigen Jahrzehnten besonders in der analytischen Philosophie hef
tig diskutiert wird, ob sich Freiheit nicht im Sinn des Kompatibilismus mit Determinis
mus vereinbaren lasse, wird noch ein längerer Abschnitt dem Vergleich zwischen kompa

18 Schöndorf 152. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

tibilistischem und libertarischem Freiheitsverständnis gewidmet, zumal nur letzteres, 
also die Annahme echter Willensfreiheit, für Christen akzeptabel scheint (Kap. 1.1.3.4). 

1.1.3.1 Der Mensch zwischen Schöpfer seiner selbst und Teil der Natur 
In der Neuzeit entdeckte der Mensch auf eine noch nie dagewesene Weise seine Freiheit. 
Auch für Philosophen rückte mit der Reflexion über das menschliche Subjekt die Freiheit 
in den Vordergrund. Es schwang aber von vornherein die Frage mit, wie weit diese Frei
heit wirklich reicht. Ist der Mensch nur ein Teil der Natur und als solcher durch die Natur 
bestimmt oder steht er irgendwie über dem natürlichen Kosmos, sodass er in echter Frei
heit sich selbst bestimmen und die Welt gestalten kann? Es kam zu ganz gegensätzlichen 
Tendenzen bei der Einschätzung der menschlichen Freiheit. 

Zunächst begann der Mensch in der Renaissance (15./16. Jh.), sich mehr und mehr als 
Schöpfer seiner selbst und der Welt zu begreifen.19 Für Nikolaus von Kues (1401–1464) war er 
Ebenbild Gottes eben deshalb, weil er an der göttlichen Schaffenskraft teilhatte. Wie Gott 
der Schöpfer des unermesslichen Kosmos der natürlichen Dinge war, so war der Mensch 
der Urheber des ebenso unermesslichen Kosmos der Vernunftdinge. Als schöpferischer, 
tätiger Geist war der Mensch für ihn „Gott, wenn auch nicht absolut, da er Mensch ist“, 
„ein menschlicher Gott […] Gott auf menschliche Weise“20. 

Pico della Mirandola (1463–1494) hielt den Menschen für seinen eigenen Werkmeister 
und Bildner, der sich aus dem Stoff, der ihm zusagte, formte. Dank seiner Schöpferkraft 
brachte er nicht nur das hervor, was auch die Natur hervorbringt. Vielmehr vermoch
te er durch seine Künste Häuser und Städte, Bilder und Skulpturen, Wissenschaften, 
Erfindungen und Sprachen hervorzubringen und so die Werke der „niederen Natur“ zu 
verbessern, zu verschönern und zu vollenden. 

Indem der Mensch all seine Kräfte vereinigte und entfaltete, all seine Talente und Na
turanlagen entwickelte, war er nach dieser Einschätzung nicht nur als einzelner, sondern 
als Menschheit in der Lage, an Vernunft und Weisheit zuzunehmen und sich zu vervoll
kommnen. Der modernen Fortschrittsidee zufolge ist die Vervollkommnung nicht nur 
ein individuelles, sondern ein menschheitliches Ziel. 

Dem Trend, die Reichweite der eigenen Freiheit maßlos zu übertreiben und damit sich 
selbst zu überschätzen, folgte alsbald die gegenteilige Einschätzung, sich selbst (über
haupt) nicht zu machen, sondern (ganz) durch die Natur gemacht zu werden. So war für 
Baruch de Spinoza (1632–1677) der Mensch nichts in und aus sich selbst, sondern sel
ber nur ein Stück Natur. Auch nach Paul-Henri d’Holbach (1723–1789) hatte der Mensch 
keinen Grund, sich als ein privilegiertes Wesen oder gar als „König der Natur“ zu füh
len, war er doch nichts als ein unendlich kleiner Punkt im All. Wie er sahen auch andere 
französische Materialisten im Denken des Menschen nichts anderes als Modifikationen 
der Materie, genauer, Folgen der Organisation des menschlichen Gehirns. Im Anschluss 
an Descartes glaubte Julien Offray de La Mettrie (1709–1751) sogar feststellen zu können, 
dass der Mensch nichts anderes als eine Tier-Maschine war, wenn auch aufgrund seiner 
Klugheit eine Maschine besonders vollkommener Art. Nicht der Mensch bestimmte, was 

19 Bd. 1, Kap. 1.3.3.2. 
20 Cusanus: De coniecturis II, Kap. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 25 

an ihm Natur sein soll und sein kann, sondern die Natur in ihm, was er aus sich machen 
kann und machen wird. 

Im Gegensatz zu dieser empiristischen und materialistischen Deutung des Men
schen suchten Denker wie Jean-Jacques Rousseau (1712–1778), Johann Gottlieb Herder 
(1744–1803) und Immanuel Kant (1724–1804) dann wiederum zu zeigen, wie der Mensch 
beschaffen sein muss, um nicht bloß eine unfehlbare Maschine in den Händen der 
Natur, sondern Handelnder mit eigenen Zwecken und Zielen sein zu können. Sie hielten 
den Menschen deshalb für den Schöpfer seiner selbst, weil er aus der Natur heraus- und 
ihr gegenübertreten konnte. Während das Tier dem Befehl der Natur fraglos gehorchen 
musste, erkannte sich der Mensch als frei, um nachzugeben oder zu widerstehen. Weil 
er auf seine Vernunft gestellt war, stand er nicht mehr unter natürlichen, sondern unter 
moralischen Bestimmungen. 

Welch enger Zusammenhang zwischen Mensch und Natur besteht, erfassten beson
ders deutlich Adam Smith (1723–1790) und Edmund Burke (1729–1797). Dadurch dass der 
Mensch mittels Wissenschaft und Technik, Erziehung und Politik eine zweite Natur er
zeugt, gestaltet er immer auch schon die erste Natur und seine eigene Natur um, was 
ihn wiederum auf neue Weise veranlasst, seine zweite Natur zu verändern. 

1.1.3.2 Freiheit als menschliches Existential (Sören Kierkegaard, 
Martin Heidegger, Karl Jaspers) 

Das Schwanken in der Einschätzung der eigenen Freiheit setzte sich auch noch und be
sonders im 20. Jahrhundert fort. Für die Existenzphilosophie und den Existentialismus 
hat der Mensch in der Spannung von „Entwurf“ und „Geworfenheit“, wie man mit Heid
egger sagen könnte, mithin von Möglichem und Vorgegebenem sein Schicksal selbst zu 
verantworten. 

Schon Søren Kierkegaard (1813–1855) hatte die menschliche Existenz als ein Span
nungsverhältnis gedeutet. In seinem Werk Die Krankheit zum Tode (1849) bestimmt er den 
Menschen als Geist, den Geist als Selbst und das Selbst als „ein Verhältnis, das sich zu sich 
selbst verhält“21. Der Mensch ist für ihn – in Wiederaufnahme der antiken Horizontfor
mel – „eine Synthese [Verbindung, Vereinigung] aus Unendlichkeit und Endlichkeit, aus 
dem Zeitlichen und dem Ewigen, aus Freiheit und Notwendigkeit“22. Erst dadurch, dass 
er sich zu dieser Verbindung, die er ist, verhält, ist oder wird er ein Selbst. Als Geist be
sitzt er die Fähigkeit, sich zu den Polen oder Differenzen, in deren Spannung er existiert, 
verhalten zu können, ist ihm aber auch die Aufgabe aufgebürdet, ein ausgewogenes Ver
hältnis zwischen ihnen herstellen zu müssen. 

Da sich der Mensch als Synthese von Endlichem und Unendlichem nicht selbst ge
setzt hat, muss er von einem Anderen als ein solches gesetzt worden sein, und dieses An
dere ist Gott. Indem sich nun der Mensch zu sich selbst als einem (Spannungs-)Verhält
nis verhält, verhält er sich zu jenem Anderen, das ihn als ein solches Verhältnis gesetzt 
hat. Das Selbst des Menschen ist, so die Definition Kierkegaards, „ein Verhältnis, das sich 
zu sich selbst verhält und im Verhalten zu sich selbst zu einem Anderen verhält“23. 

21 Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode, 13. 
22 Ebd. 
23 Ebd. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Dem Menschen ist somit sein Selbst nicht von vornherein gegeben. Er muss es viel
mehr erst hervorbringen, indem er sich in Freiheit zu sich selbst und zum Anderen ver
hält. Dabei kann er sich gegen seine eigene Verhältnisstruktur wenden und selbst ver
fehlen. Das existentielle Zurückbleiben hinter seinem Selbst oder Verfehlen seiner selbst 
nennt Kierkegaard Verzweiflung. Sie ist für ihn eine Krankheit des Geistes, „die Krankheit 
zum Tode“, die als Grundbestimmung menschlicher Existenz an sich jedem Menschen 
innewohnt und umso intensiver wird, je mehr sich der Mensch ihrer bewusst wird. 

Die Verzweiflung des Menschen nimmt nun nach Kierkegaard verschiedene Gestal
ten an, gibt es doch viele Weisen, wie der Mensch nicht er selbst sein kann. Zum einen kann 
bei ihm bezüglich der beiden Pole seiner Existenz ein Missverhältnis oder Ungleichgewicht 
dadurch eintreten, dass er den einen verdrängt oder vernachlässigt beziehungsweise den 
anderen überbewertet oder übersteigert. So kann sich etwa bezüglich des Endlichen und 
Unendlichen der Phantast in seinem Empfinden, Erkennen und Wollen im Unendlichen 
verlieren, ohne zum Endlichen zurückzukehren, sozusagen ohne „geerdet“ zu sein, wäh
rend sich die bornierte, beschränkte Existenz der Weltlichkeit in ihrem alltäglichen Ei
nerlei verschreiben, sich in ihr vergessen und verlieren kann, so dass sie „kein Selbst vor 
Gott“ ist, wie selbstisch sie auch ansonsten sein mag.24 Zum anderen kann und wird beim 
Menschen dem Grad der Bewusstheit nach die Geisteskrankheit der Verzweiflung im
mer wieder in drei Grundformen auftreten. Bei der uneigentlichen Verzweiflung ist man 
sich überhaupt nicht bewusst, als „seelisch-körperliche Synthese […] Geist zu sein“, „ein 
Selbst und ein ewiges Selbst zu haben“25. 

Bei der ersten Form eigentlicher Verzweiflung will man in seiner Schwäche verzwei
felt nicht man selbst sein. „Diese Form von Verzweiflung ist: verzweifelt nicht man selbst 
sein wollen, oder noch niedriger: verzweifelt nicht ein Selbst sein wollen, oder am al
lerniedrigsten: verzweifelt ein anderer als man selbst sein wollen, sich ein neues Selbst 
wünschen.“26 Bei der zweiten, noch bewussteren Form eigentlicher Verzweiflung will man 
hingegen in seinem Trotz verzweifelt man selbst sein. „Um verzweifelt man selbst sein 
zu wollen, braucht man das Bewusstsein von einem unendlichen Selbst. […] Und dieses 
Selbst ist es, was der Mensch verzweifelt sein will, indem er das Selbst von jedem Verhält
nis zu einer Macht losreißt, die es gesetzt hat, oder es von der Vorstellung losreißt, dass 
es eine solche Macht gibt.“27 Bei dieser Form will man „verzweifelt über sich selbst verfü
gen oder sich selbst erschaffen“, bestimmen, was man „in seinem konkreten Selbst haben 
will und was nicht“, das Ganze umbilden, um daraus ein Selbst zu formen, wie man es 
sich wünscht.28 In der höchsten, der dämonischen Form der Verzweiflung verharrt man 
Gott zum Trotz in seiner Verzweiflung, schafft man sich in seiner Innerlichkeit oder Ver
schlossenheit seine eigene Welt, will man in seiner Qual verzweifelt man selbst sein, „um 
mit dieser Qual gegen das gesamte Dasein zu protestieren“29. 

24 Ebd. 38. 
25 Ebd. 47f. 
26 Ebd. 60. 
27 Ebd. 78. 
28 Ebd. 
29 Ebd. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 27 

Die Verzweiflung wird für Kierkegaard dort Sünde, wo der Mensch bewusst vor Gott 
in der Verzweiflung verharrt, also sich selbst dauerhaft verkennt oder auf die eine oder 
andere Weise ablehnt. „Sünde ist: vor Gott oder mit der Vorstellung von Gott verzwei
felt nicht man selbst sein wollen oder verzweifelt man selbst sein wollen.“30 Die Über
windung der Verzweiflung gelingt für Kierkegaard nur, wenn das Selbst seinen Grund be
wusst in Gott hat. Denn „das Selbst kann nicht durch sich selbst zu Gleichgewicht und 
Ruhe gelangen oder sich darin befinden“, sondern nur dadurch, dass es sich angemes
sen und richtig zu sich selbst und damit zu Gott verhält.31 Ein solches Verhalten sieht 
Kierkegaard im Glauben gegeben, der der Gegensatz zum Verzweifeltsein ist und in dem 
es keinerlei Verzweiflung gibt. Seine Formel für den Glauben des menschlichen Selbst 
lautet denn auch: „Indem es sich zu sich selbst verhält und indem es es selbst sein will, 
gründet das Selbst durchsichtig in der Macht, die es setzte.“32 

Um wahrhaft er selbst zu werden, muss sich der Mensch als Spannungsverhältnis von 
Endlichem und Unendlichem, von Irdischem und Göttlichem bejahen, ohne dabei einen 
der beiden Pole preiszugeben. Es ist seine Aufgabe, in diesem Spannungsverhältnis sei
ner Existenz sein eigenes Selbst zu entdecken und zu entwickeln. Er ist herausgefordert, 
die eigene Existenz nicht nur abstrakt und allgemein als Verbindung von Irdischem und 
Göttlichem, sondern auch konkret und individuell als Gemisch ganz bestimmter Bedürf
nisse und Fähigkeiten anzunehmen und zu einem Selbst zu entfalten. „Christlicher He
roismus ist“, so Kierkegaard in seinem Vorwort zu Die Krankheit zum Tode, „das Wagnis zu 
unternehmen, ganz man selbst zu werden, ein einzelner Mensch, dieser bestimmte ein
zelne Mensch, allein vor Gott, allein in dieser ungeheuren Anstrengung und mit dieser 
ungeheuren Verantwortung.“33 

Durch die Bestimmung des Menschen als eines bedrohten und erst noch zu leisten
den Selbstverhältnisses hat Kierkegaard den entscheidenden Ansatz der Existenzphiloso
phie geliefert. Martin Heidegger (1889–1976) hat sich zeitlebens auf ihn bezogen. In sei
ner existentialen Analytik in Sein und Zeit (1927) deutet er das menschliche Dasein ins
besondere als Vorlaufen zum Tode. Der Tod ist das Ende seines In-der-Welt-seins34, das 
Sterben sein Aus-der-Welt-gehen. Mit dem Tod erreicht es seine Gänze, denn dann gilt: 
das war das ganze Leben! Das menschliche Dasein ist daher Sein zum Ende, Sein zum 
Tode. 

Der Tod ist das jedem Menschen in jedem Augenblick Mögliche. Indem der Mensch 
ihn als die eigenste und unüberholbare Möglichkeit seines Daseins bewusst und frei an
nimmt, wird sein uneigentliches Sein zum Tode ein eigentliches Sein zum Tode. Nicht „man“ 
stirbt, sondern ich werde sterben.35 „Der Tod ist eine Seinsmöglichkeit, die je das Dasein 
selbst zu übernehmen hat.“36 

30 Ebd. 87. 
31 Ebd. 14. 
32 Ebd. 55; vgl. 151. 
33 Ebd. 7. 
34 Bd. 1, Kap. 1.1.5.1. 
35 Bd. 3, Kap. 3.1.2. 
36 Heidegger: Sein und Zeit, 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Angesichts des sicheren Todes soll sich der Mensch fragen, was er mit seinem übri
gen Leben noch anfangen will, was in ihm noch möglich ist, ohne sich allzu sehr von der 
Vergangenheit oder von der gegenwärtigen Wirklichkeit binden zu lassen. Der Mensch 
hat die Möglichkeit, ein Leben in Eigentlichkeit oder in Uneigentlichkeit, ein echtes oder 
unechtes Leben zu führen. Seine Angst, in der Welt völlig unbedeutsam, gewissermaßen 
nichts zu sein, kann ihm dabei helfen, seine ganz eigenen, individuellen Seinsmöglich
keiten zu entdecken und zu verwirklichen und sich so von der Verfallenheit an das Man, 
also dem, was man denkt und man tut, und von der Uneigentlichkeit zur Eigentlichkeit zu 
befreien. Eben die Angst vor der eigenen Bedeutungslosigkeit und Nichtigkeit, die seine 
Grundbefindlichkeit ausmacht, macht ihn frei „für die Freiheit des Sich-selbst-wählens 
und -ergreifens“37. Nach Heidegger besitzt somit der Mensch die Freiheit, sich ange
sichts des sicheren Todes selbst zu entwerfen und selbst zu bestimmen. Er soll entschlos
sen die Möglichkeit ergreifen, eigentlich und authentisch zu leben, das heißt sein Leben 
gemäß seinen eigenen Werten, Gedanken, Gefühlen, Überzeugungen und Bedürfnissen 
zu gestalten. 

Während Heidegger in Sein und Zeit dem Menschen im Sinne seines Selbstentwurfs 
und eigensten Seinkönnens noch einen großen Freiheitsspielraum eingeräumt hat, sieht 
er dessen Freiheit nach seiner fundamentalen Wandlung im Denken (der „Kehre“) als 
sehr eingeschränkt oder im Grunde nicht vorhanden an. Durch die Kehre wendet er sich 
vom frühen existentialontologischen Ansatz ab und einem seinsgeschichtlichen Denken zu. Es 
ist nun für ihn nicht mehr der Mensch, der das Sein entwirft, es versteht und ihm Sinn 
verleiht, sondern umgekehrt das geschichtliche Sein, das als das sich Ereignende oder 
als Geschehen alles trägt und sich den Menschen „erwirft“, um sich ihm zu lichten oder 
zu entziehen, das heißt ihm die Wahrheit zu entbergen oder zu verbergen. Es ist das Sein 
selbst, das den Menschen in die Existenz des Daseins schickt, ihm sein Erschlossensein 
gewährt und sein Wesen absteckt. Der Mensch soll als sein „Hirt“ und sein „Nachbar“ das 
„Geschick“ seines Wesens finden. Das bedeutet, dass nicht der Mensch Freiheit besitzt, 
sondern die Freiheit den Menschen. Der Mensch ist für den späten Heidegger durch das 
geschichtliche Sein bestimmt, nicht umgekehrt das Sein durch den Menschen. 

Im Unterschied zu Heidegger fasst Karl Jaspers (1883–1969) das Sein nicht als eine 
geschichtlich-innerweltliche, sondern wieder als eine transzendente Größe auf, die er 
ganz klassisch Gott nennt. Dem Menschen ist, wie er in einem seiner Vorträge in der Ein
führung in die Philosophie (1950) sagt, von Gott gegeben, „aus Freiheit mit seinem Dasein 
gleichsam wie mit einem Material umzugehen“38. Mensch sein heißt Mensch werden. Die 
Freiheit des Menschen bedarf jedoch der „Führung durch Gott“39. Erst der Mensch, der 
sich auf Gott einlässt, wird eigentlich frei und ist sich dessen bewusst, nicht durch sich 
selbst frei zu sein. 

37 Ebd. 188. 
38 Jaspers: Einführung in die Philosophie, 52. 
39 Ebd. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 29 

Literatur 

Søren Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode. Eine christlich-psychologische Darlegung zur Er
bauung und Erweckung von Anti-Climacus, Reclam 1997. 

Martin Heidegger: Sein und Zeit, 11., unveränderte Auflage 1967. 
Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie, 15. Auflage 1973. 

1.1.3.3 Die menschliche Existenz als Freiheit (Jean-Paul Sartre) 
In diesem Kapitel wird Sartres Menschen- und Freiheitsverständnis dargestellt (Kap. 
1.1.3.3.1) und kritisch gewürdigt (Kap. 1.1.3.3.2). 

1.1.3.3.1 Sartres Auffassung vom Menschen und seiner Freiheit 
Mit seinem philosophischen Hauptwerk L’être et le néant (1943), zu Deutsch Das Sein und das 
Nichts, legt der atheistische Existentialist Jean-Paul Sartre (1905–1980), wie der Untertitel 
verrät, den Versuch einer phänomenologischen Ontologie vor. Neben dem Einfluss Edmund 
Husserls (1859–1938), der die philosophische Strömung der Phänomenologie begründet 
hatte, macht sich darin besonders die Wirkung von Heideggers Sein und Zeit bemerkbar. 

In der Einleitung stellt Sartre die Grundbegriffe seiner Erforschung des menschli
chen Seins vor, das er die „menschliche-Realität“ nennt, und unterscheidet im Zuge des
sen zwei radikal verschiedene Seinsweisen oder -regionen: das Für-sich des Bewusstseins 
und das An-sich der Dinge, auf die das Bewusstsein gerichtet ist.40 So bezieht sich etwa 
mein Bewusstsein von diesem Tisch (als Sein für sich) auf den Tisch als (transzenden
tes) Sein an sich. Während das An-sich „immer nur das ist, was es ist“ und damit reines 
Sein ist41, lässt sich das Für-sich oder das Bewusstsein als das bestimmen, das „ist, was 
es nicht ist“ und „nicht das ist, was es ist“, welches das „zu sein hat, was es ist“ und somit 
auch vom Nichtsein geprägt ist.42 

Dass das menschliche Bewusstsein durch Nichtsein gekennzeichnet ist, sucht Sart
re dann im 1. Teil seines Werkes („Das Problem des Nichts“) ausführlich nachzuweisen. 
Da das An-sich der Dinge laut Sartre ein Sein darstellt, „das volle Positivität ist“43, ein 
Sein ohne jedes Nichtsein in völliger Identität mit sich selbst, kann das innerweltliche 
Nichts nur vom Sein des Für-sich, also vom menschlichen Bewusstsein stammen. Im 
Für-sich gibt es Sartre zufolge „keinen Augenblick“, wo nicht „negative oder fragende 
Verhaltensweisen erscheinen“44. Sein nichtendes Verhalten vollzieht sich in einer zwei- 
oder dreifachen Gestalt. Zum einen nichtet sich das Bewusstsein oder Für-sich in Bezug 
auf die Welt, insofern es „die ganze Weite des [weltlichen] Seins“, das heißt die Totalität 
des Seins der Welt nicht ist.45 Zum anderen nichtet es sich intern als es selbst in Bezug 

40 Sartre: Das Sein und das Nichts, 9–45. 
41 Ebd. 44. 
42 Ebd. 42. 
43 Ebd. 80. 
44 Ebd. 90. 
45 Ebd. 72. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

auf die Zeit, und dies noch einmal auf doppelte Weise. Es nichtet sich selbst hinsichtlich 
der Zukunft, insofern es sich auf die besondere Totalität seiner eigenen künftigen Mög
lichkeiten hin entwirft, diesen Entwurf aber niemals ganz realisieren kann oder mit ihm 
darauf verzichtet, sich selbst als „eine andere menschliche-Realität“ zu entwerfen und 
zu transzendieren.46 Schließlich nichtet es sich selbst noch hinsichtlich der Vergangen
heit. Da seine Existenz nach Sartre seiner Essenz vorausgeht und seine Existenz in der 
Freiheit besteht, ist ihm kein Wesen vorgegeben. Vielmehr legt es sein Wesen fest, indem 
es seine Freiheit jeweils in der Gegenwart vollzieht, „zeitigt“. Damit gibt es sein Wesen 
aber nur als von der Freiheit bestimmtes, das heißt als vergangenes, als gewesenes. Wie 
Hegel sagt: „Wesen ist [nur], was gewesen ist.“47 Das Bewusstsein oder Für-sich ist da
mit für Sartre nicht nur ein Sein, dem es um sein Sein als ein Anderes-sein (gegenüber 
der Welt) geht, sondern „ein Sein, für das in seinem Sein Bewusstsein vom Nichts seines 
Seins ist“48, also ein Sein, das sich nicht nur dessen bewusst ist, nicht die Welt zu sein, son
dern auch dessen bewusst ist, nicht mehr beziehungsweise niemals es selbst als ein Ganzes 
zu sein. 

Der Mensch ist folglich als Für-sich sein eigenes Nichts. Er ist nach Sartre „das Sein, 
durch das das Nichts zur Welt kommt“49. Sein nichtendes Verhalten gründet in seiner 
Freiheit. Denn in Freiheit kann er „die Welt ganz oder teilweise negieren“, in Freiheit ist er 
„seine eigene Vergangenheit (wie auch seine eigene Zukunft) in Form von Nichtung“50. 
Die existentielle Angst verhilft ihm dazu, sich seiner Freiheit und dadurch der Nichtung 
und des Nichts bewusst zu werden. Insbesondere in der Unaufrichtigkeit kann er sich 
selbst gegenüber eine negative Haltung einnehmen. 

Möglich ist die Unaufrichtigkeit wegen der Bewusstseinsstrukturen, die Sartre im 2. 
Teil („Das Für-sich-sein“) genauer analysiert. Demnach ist das Für-sich des Menschen 
nur, indem es das An-sich der Welt nicht ist. Es ist Seinsmangel. Daher ist das Sein des 
An-sich grundsätzlich früher als das Nichts des Für-sich und begründet es. Dementspre
chend erfasst sich die „menschliche-Realität“, etwa in der Begierde, „als unvollständiges 
Sein“, das sich seinem Wesen nach auf ein anderes Sein hin transzendiert, um seinen 
Seinsmangel auszugleichen und sich zu vervollständigen.51 Da das menschliche Dasein 
In-der-Welt-sein ist, strebt die menschliche-Realität nach der uneingeschränkten Tota
lität des An-sich-seins der Welt. Noch mehr sucht sie sich aber auf die besondere Totali
tät des An-sich-seins ihres eigenen Sich oder Selbst hin zu überschreiten, die Sartre den 
„Wert“ nennt und als „das unbedingte Jenseits aller [individuellen] Überschreitungen“ 
auffasst.52 In ihrem Für-sich wird und kann sie die Totalität des An-sich aber gemäß 
Sartre niemals erreichen, in ihrem Bewusstsein niemals das eigene An-sich-sein oder 
das An-sich-sein der Anderen einholen. 

46 Ebd. 119. 
47 Ebd. 101. 
48 Ebd. 119. 
49 Ebd. 83. 
50 Ebd. 90f. 
51 Ebd. 189. 
52 Ebd. 197. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 31 

Im 3. Teil („Das Für-Andere“) ergänzt Sartre das Für-sich der menschlichen-Realität 
durch die ganz andere ontologische Struktur des Für-Andere, in deren Zusammenhang 
er seine bekanntesten und beeindruckendsten Analysen „konkreter“ Phänomene durch
führt. Die beiden Strukturen sind für ihn untrennbar miteinander verbunden, wie sich 
zum Beispiel an der Scham zeigt, die darin besteht, sich seiner vor Anderen zu schämen. 
„Das Für-sich verweist auf das Für-Andere.“53 

Der Andere zeigt sich mir zunächst im Phänomen des Blicks, durch den klar wird, 
dass ich für ihn ein Objekt bin und dass er für mich ein Objekt, aber auch ein Mensch, 
das heißt ein Subjekt ist. Eine Synthese zwischen den beiden Existenzformen des Objekt- 
und Subjektseins ist wiederum ausgeschlossen.54 

Die Ich-Anderer-Beziehung entfaltet Sartre dann anhand der Dimension des Kör
pers, der er (wie kurz danach Merleau-Ponty) in seinem Werk große Aufmerksamkeit 
widmet. Eingehend analysiert er schließlich die Weisen, in denen das Für-sich versucht, 
mit der Freiheit des Anderen fertig zu werden: Liebe, Sprache, Masochismus, Gleichgül
tigkeit, Begehren, Hass, Sadismus. All diese Versuche sind zum Scheitern verurteilt. Die 
Liebe etwa scheitert daran, dass der Liebende vom Geliebten in Freiheit als der, der er 
ist, geliebt werden will, dadurch aber genau dessen Freiheit aufhebt. Die Trennung zwi
schen Liebendem und Geliebten lässt sich laut Sartre nicht überwinden. „Die Einheit mit 
dem Andern ist de facto unrealisierbar.“55 Auch die Untersuchung des „Mitseins“ und des 
„Wir“ bestätigt nur, dass „das Wesen der Beziehungen zwischen Bewusstseinen“ nicht 
Gemeinschaft oder Miteinander ist, „sondern Konflikt“56. 

Das Für-sich, so fasst Sartre zusammen, „ist nicht nur ein Sein, das als Vernichtung 
des An-sich [der Welt], das es ist, und als interne Negation des An-sich [des eigenen Sich 
oder Selbst], das es nicht ist, auftaucht“57. Aus ontologischen Gründen vermag sich die 
menschliche-Realität in ihrem Für-sich weder mit dem An-sich des Anderen noch mit 
dem An-sich, das sie in ihrem Für-Andere ist, zu versöhnen oder zu einen. Jedes mensch
liche Bemühen, mit der Welt, dem Mitmenschen oder sich selbst zu einer Einheit zu gelan
gen, ist seinsmäßig, also prinzipiell aussichtslos. Aus der Analyse des Für-Andere hat sich 
damit für Sartre dasselbe Scheitern ergeben wie aus der Analyse des Für-sich. 

Zu den Wesensmerkmalen des Menschen als Für-sich gehört nicht nur die Fähigkeit, 
die Welt erkenntnismäßig zu strukturieren, sondern auch die fortwährende Möglichkeit, 
in der Welt zu handeln und so das An-sich der Welt seinsmäßig zu verändern. Mit dieser 
Möglichkeit befasst sich Sartre im 4. Teil („Haben, Handeln und Sein“), in dem er dann 
auch seine radikale ontologische Theorie der Freiheit entwickelt. Haben, Handeln und Sein 
sind für ihn „die Hauptkategorien der menschlichen-Realität“58. Handeln heißt für ihn: 
„die Gestalt der Welt verändern, über Mittel zu einem Zweck verfügen, einen instrumen
tellen und organisierten Komplex hervorbringen“59. Es ist grundsätzlich intentional. Es 

53 Ebd. 407. 
54 Vgl. ebd. 538. 
55 Ebd. 641. 
56 Ebd. 747. 
57 Ebd. 
58 Ebd. 751. 
59 Ebd. 753. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

muss einen Zweck haben, der in der Zukunft realisiert werden soll, und ein Motiv oder 
einen Antrieb, der auf die Vergangenheit hinweist. „Motive und Antriebe haben [aber] 
nur innerhalb einer ent-worfenen Gesamtheit Sinn […]. Und diese Gesamtheit ist letzt
lich ich selbst als Transzendenz, ich selbst, insofern ich außerhalb meiner ich-selbst zu 
sein habe.“60 Der Mensch ist ein Wesen der Transzendenz, insofern er die Welt in Richtung 
auf sich selbst, auf seine eigenen Möglichkeiten hin überschreitet.61 

Grundlegende Bedingung des Handelns ist die Freiheit. „Die Freiheit macht sich zu 
Handlung“, und „die Handlung ist Ausdruck der Freiheit“.62 Der Mensch ist „ein Existie
rendes, das seine Freiheit durch seine Handlungen erfährt, aber auch ein Existierendes, 
dessen individuelle und einmalige Existenz sich als Freiheit verzeitlicht“63. Seine Existenz 
fällt demnach mit seiner Freiheit zusammen. Für Sartre ist der Mensch im Unterschied 
zu allen anderen Wesen das Wesen, bei dem die Existenz in der Freiheit besteht und als 
solche der Essenz vorausgeht und sie beherrscht. Anders gesagt: „das Wesen kommt bei 
der menschlichen-Realität nach der Existenz“, und wird erst durch die Freiheit, die ihre 
Existenz ausmacht, bestimmt und festgelegt.64 

Die Freiheit als Existenzweise des Menschen beschreibt Sartre sowohl als Nichts als 
auch als Sein. Wie sich ihm zufolge immer wieder gezeigt hat, ist die menschliche-Reali
tät ein Sein, das einen nichtenden Bruch mit der Welt und mit sich selbst realisieren kann 
und sich als ihr eigenes Nichts erweist. Da ihr Für-sich permanent das An-sich nichtet, 
zugleich aber „notwendiger[weise] Bewusstsein (von) Freiheit“ ist, „kann die Freiheit“, 
so folgert Sartre, „nichts anderes sein als diese Nichtung“.65 Freiheit ist „Nichtung der 
Faktizität“, ja ist überhaupt nur denkbar „als Nichtigung eines Gegebenen“.66 Sie fällt 
demnach in ihrem Kern mit dem „Nichts“ zusammen, „das mitten im Menschen ist“ und 
sein „Nichts an Sein“ ist.67 

Da der Mensch weder durch die Welt noch durch sein vergangenes Wesen noch hin
sichtlich seines künftigen Selbst in seinem Sein festgelegt ist, da seine Existenz als Frei
heit seinem Wesen vorausgeht, er also fundamental frei ist, muss er sein eigenes Sein frei 
wählen, sich selbst auf seine Zukunft hin entwerfen, das heißt, selbst bestimmen, wer er 
künftig in der Welt ist. Die Freiheit ist somit „Wahl ihres Seins“ – wenn auch nicht „Grund 
ihres Seins“ – und als solche „Wahl in der Welt“ als ganzer.68 Denn der grundlegende freie 
Entwurf, „der ich bin“, ist ein Entwurf, „der nicht meine Beziehungen zu diesem oder 
jenem besonderen Gegenstand der Welt betrifft, sondern mein In-der-Welt-sein als To
talität“.69 Indem ich meiner Existenz einen letzten Sinn und Zweck gebe, bricht meine 
Freiheit ursprünglich hervor, wähle ich mich „ganz und gar in der ganzen Welt“, entwer

60 Ebd. 760. 
61 Vgl. ebd. 72; 771. 
62 Ebd. 761. 
63 Ebd. 762. 
64 Ebd. 811. 
65 Ebd. 762f. 
66 Ebd. 771; / ebd. 832. 
67 Ebd. 765. 
68 Ebd. 829f. 
69 Ebd. 830. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 33 

fe ich mich von „der Totalität meiner selbst“ her.70 Als „freier Selbstentwurf“ kann sich 
der Mensch beispielsweise „eine magische oder rationale Existenz geben“, sich als „groß“ 
oder „edel“ oder „niedrig“ und „gedemütigt“ wählen.71 

Weil der Mensch laut Sartre entweder „völlig determiniert“ oder „völlig frei“ ist, eine 
gänzliche Determination dem eigenen Bewusstsein jedoch widerspräche, kann er nur 
„gänzlich und immer frei“ sein.72 Er ist frei, sich zu wählen und zu bestimmen, aber 
nicht frei, sich nicht zu wählen; er muss sich wählen.73 Er ist „verurteilt, frei zu sein“, 
zur Freiheit verdammt.74 Die Freiheit zwingt ihn dazu, „sich zu machen statt zu sein“, „bis 
in das kleinste Detail hinein sich sein zu machen“.75 Sie ist weder frei, „nicht frei zu sein“ 
– das macht ihre Faktizität aus –, noch ist sie frei, „nicht zu existieren“ – darin liegt ihre 
Kontingenz.76 „Kontingenz und Faktizität sind eins: es gibt ein Sein, das die Freiheit in 
Form von Nicht-sein (das heißt Nichtung) zu sein hat.“77 

Die ursprüngliche Wahl (unserer selbst) erfolgt nicht unbewusst. Weil das „Bewusst
sein (von) Wahl“ identisch ist mit dem „Bewusstsein, das wir (von) uns haben“, „haben 
wir voll und ganz Bewusstsein von der Wahl, die wir sind“.78 Die Wahl spielt sich auch 
nicht von einem Augenblick zum andern ab, sondern erstreckt sich über das ganze Le
ben. Sie muss, um sein zu können, ständig erneuert werden. Ich wähle mich fortwährend 
und muss mich fortwährend wählen. Das bedeutet aber nicht, dass „ich diesen primären 
Entwurf [nicht] jederzeit nichten und vergangen machen kann“79. 

Tatsächlich gibt es nach Sartre häufig besondere „Augenblicke“ im Leben, in denen 
sich der ursprüngliche Entwurf total verändert, sodass das Ende eines Entwurfs mit dem 
Beginn eines anderen Entwurfs in eins fällt und es zu einer „radikalen Transformation“ 
des In-der-Welt-seins kommt.80 Eine solche Konversion des Selbstentwurfs in der Welt 
findet beispielsweise statt, wenn sich ein Atheist zum Glauben bekehrt.81 

Der Gesamtentwurf, der wir sind, spezifiziert sich in unseren einzelnen Entwürfen, 
die die Realisierung eines einzelnen Zwecks in der Welt betreffen. Diese „integrieren 
sich in den globalen Entwurf“, werden aber nicht durch ihn bestimmt, da sie selbst Wah
len sind.82 „So ist die Freiheit, da sie mit meiner Existenz gleichzusetzen ist, Grundlage 
der Zwecke, die ich, sei es durch den Willen, sei es durch Leidenschaften, zu erreichen 
suche.“83 Sartre zufolge kommt nicht nur dem Willen als Nichtungsvermögen, sondern 
auch den Leidenschaften und Emotionen beim Verfolgen unserer Zwecke Autonomie zu. 

70 Ebd. 799. 
71 Ebd. 773; / ebd. 817. 
72 Ebd. 766–768. 
73 Vgl. ebd. 829. 
74 Ebd. 764. 
75 Ebd. 765. 
76 Ebd. 841. 
77 Ebd. 
78 Sartre: Das Sein und das Nichts, 801; 803. 
79 Ebd. 831. 
80 Ebd. 823; / vgl. ebd. 807; / ebd. 787. 
81 Vgl. 808. 
82 Ebd. 832. 
83 Ebd. 770f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Unsere Freiheit geht unseren Willens- oder Leidenschaftsakten nicht voraus, sondern 
vollzieht sich streng gleichzeitig mit ihnen. Sie manifestiert sich in ihnen, liegt aber „tie
fer“ als sie und stellt ihre „tiefere Intention“ dar.84 

Der Wille bestimmt sich demnach im Rahmen von Antrieben und Zwecken, „die vom 
Für-sich in einem transzendenten Entwurf seiner selbst auf seine Möglichkeiten hin“, al
so im Rahmen des Initialentwurfs, gesetzt sind.85 So erscheint die Freiheit „als eine un
analysierbare Totalität; Motive, Antriebe und Zwecke wie auch die Art, Motive, Antriebe 
und Zwecke zu erfassen, sind im Rahmen dieser Freiheit vereinigend organisiert und 
müssen von ihr aus verstanden werden“86. Unsere ursprüngliche Freiheit als Entwurf 
verleiht unseren Handlungen, Willensakten und Emotionen ihren tieferen Sinn und ihre 
eigentliche Bedeutung. In der „existentiellen Psychoanalyse“, die Sartre entworfen hat, 
kommt es deshalb darauf an, „die durch eine Handlung […] implizierten Bedeutungen 
herauszufinden und von da zu reicheren und tieferen Bedeutungen überzugehen, bis 
man auf die Bedeutung trifft, die keine andere Bedeutung mehr impliziert und nur noch 
auf sich selbst verweist“, das heißt auf die Totalität, die ich bin, auf meinen ursprüng
lichen Selbstentwurf.87 „Diese rückwärtsschreitende Dialektik wird“, so Sartre, „von der 
Mehrzahl der Menschen spontan praktiziert.“88 Wir verstehen unsere einzelnen Ent
scheidungen und Handlungen, Emotionen und Motive, Antriebe und Zwecke nur dann 
ganz, wenn wir sie auf unseren grundlegenden Selbstentwurf zurückführen und von ihm 
her verstehen, wobei verstehen nicht erklären bedeutet. 

Dass der Mensch völlig frei, das heißt autonom ist, bedeutet für Sartre keineswegs, dass 
seine Freiheit völlig uneingeschränkt wäre. Sie ist vielmehr durch seine jeweilige Situati
on begrenzt. Zu ihr gehört unter anderem „das Klima und das Land, die Rasse und die 
Klasse, die Sprache, die Geschichte der Kollektivität […], die Vererbung, die individu
ellen Umstände seiner Kindheit, die angenommenen Gewohnheiten [und] die großen 
und kleinen Ereignisse seines Lebens“89. Freiheit gibt es nur in Bezug zu Gegebenem, 
das ihr einerseits vorgegeben ist, das sie andererseits jedoch selbst umgestalten kann. 
Die Situation ist „die freie Koordination und freie Qualifikation eines rohen Gegebenen, 
das sich nicht beliebig qualifizieren lässt“90. Es gibt paradoxerweise „Freiheit nur in Si
tuation, und es gibt Situation nur durch die Freiheit. Die menschliche-Realität begegnet 
überall Widerständen und Hindernissen, die sie nicht geschaffen hat.“91 Aber diese ha
ben Sinn nur in der freien Wahl und durch die freie Wahl, die die menschliche Realität ist. 
Daher ist der Mensch nach Sartre „für die Welt und für sich selbst als Seinsweise verant
wortlich“92. Er muss seine Situation mit ihrem eigenen Widrigkeitskoeffizienten gänz
lich annehmen, ihr durch seinen Entwurf und sein Engagement einen Sinn geben, jedes 
Ereignis als Chance ansehen, sich zu transzendieren und Sein zu realisieren. „Ich bin“, 

84 Ebd. 784. 
85 Ebd. 771. 
86 Ebd. 785. 
87 Vgl. ebd. 956–986; / ebd. 793. 
88 Ebd. 793. 
89 Ebd. 833. 
90 Ebd. 843. 
91 Ebd. 845. 
92 Ebd. 950. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 35 

so Sartre, „für alles verantwortlich, außer für meine Verantwortlichkeit“, bin „vollständig 
für mich selbst verantwortlich“, habe eine „absolute Verantwortlichkeit“.93 

1.1.3.3.2 Kritische Würdigung 
Der Mensch ist für Sartre, so lässt sich zusammenfassen, das Wesen, bei dem die Exis
tenz in der Freiheit besteht und der Essenz vorausgeht. In seiner ursprünglichen Freiheit 
entwirft sich der Mensch selbst. Aber dieser Entwurf hat nichtenden Charakter. Auch 
wenn wir uns selbst wählen, sind wir niemals wir selbst, da wir in der Gegenwart nur 
Anwesenheit bei uns, aber nicht ein Sich oder gar ein Selbst sind, da wir auch in Zukunft 
unsere Seinsmöglichkeiten niemals ganz realisieren können und da wir schließlich un
ser Wesen, zu dem wir uns in der Gegenwart jeweils bestimmt haben, immer nur in der 
Vergangenheit sind. „Uns Wählen heißt [darum] uns nichten. […] So sind Freiheit, Wahl, 
Nichtung, Verzeitlichung ein und dasselbe.“94 Als freies Subjekt ist der Mensch für Sartre 
„ein nichtsubstantielles Absolutes“, dessen Sein darin besteht, sich (selbst) zu verzeitli
chen und gerade dadurch zu nichten.95 

Diese Auffassung vom Sein des Menschen weicht in mehrfacher Hinsicht erheblich 
von der hier vertretenen ab. Da Sartre ein substanzielles Sein ablehnt, fehlt bei ihm die 
ontologische Grundlage für das, was von außerordentlicher Bedeutung für den Men
schen ist: für Entwicklung oder Seinszuwachs eines Selbst. Jedes neue Sein, das sich ei
nem Menschen durch Erkenntnis oder Handeln auftut, dient bei ihm ja nur dazu, von 
der Freiheit vernichtet zu werden. Obwohl der Mensch durchaus ein Subjekt ist, kann er 
sich nicht realisieren, geschweige denn sich selbst realisieren, denn Letzteres setzte eben 
eine substantielle Einheit des Menschen voraus. Der Mensch hat oder ist bei Sartre kein 
Selbst. Er kann und wird ein solches auch niemals entwickeln. Er wird niemals ganz er 
selbst sein. 

Auch ist Sartre äußerst pessimistisch, was die Möglichkeit des Menschen angeht, in 
seinem Für-sich oder Bewusstsein das An-sich der Welt oder das eigene An-sich einzu
holen. Aufgrund der menschlichen-Realität hält er es für ontologisch ausgeschlossen, 
dass der Mensch den Mitmenschen jemals erreicht, jemals in Liebe eins mit ihm wird. 
Niemals kann und wird der Mensch mit der Welt, mit dem Mitmenschen und mit sich 
selbst eins sein. 

Schließlich greift Sartres Theorie vom Sein des Menschen auch und vor allem deshalb 
zu kurz, weil sich die Transzendenz des Menschen nur auf die Welt, nicht aber auch und 
ganz wesentlich auf Gott bezieht. Der Mensch transzendiert bei ihm die Welt auf sich 
selbst hin, also sich selbst als In-der- Welt-sein, nicht jedoch sich selbst auf Gott hin, 
also, wenn man so will, sich selbst als In-Gott-sein. 

Dennoch dürfte Sartres Verständnis von der menschlichen Freiheit als Selbstentwurf 
aufgrund seiner existentiellen Tiefe von bleibender Bedeutung sein. Einzelne Zwecke, 
Motive und Antriebe, willentliche Entscheidungen, Emotionen und Handlungen können 
und werden immer wieder Ausdruck eines tiefer liegenden freien Entwurfs des Men
schen von sich selbst sein. Freiheit geht nicht in der Wahl zwischen Gegenständen, wel

93 Ebd. 953; 955; 951. 
94 Sartre: Das Sein und das Nichts, 806. 
95 Ebd. 27. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

cher Art auch immer, auf, sondern ist letztlich und eigentlich eine Selbstwahl oder Selbst
bestimmung, die sich auf sein In-der-Welt-sein und auf sein In-Gott-sein als Ganzes 
auswirkt. 

Der entscheidende Unterschied zwischen Sartres Freiheitsverständnis und dem hier 
zu entwickelnden liegt freilich darin, dass bei ihm der Mensch noch einmal über den letz
ten Sinn und Zweck, über das letzte Ziel seines Lebens und seiner Existenz frei verfügt, 
dass die Existenz des Menschen seiner Essenz grundlegend vorausgeht und die mensch
liche Freiheit zwar durch die jeweilige konkrete Situation, nicht aber durch ein allge
meines Wesen des Menschen begrenzt wird. Dahingegen haben abendländische Phi
losophen von der Antike bis heute durch Selbstreflexion dieses allgemeine Wesen des 
Menschen zu definieren gesucht, das den möglichen Bereich für seine konkrete Selbst
bestimmung absteckt. Dazu gehört auch wesentlich, dass dem Menschen das letzte Ziel 
seiner Existenz vorgegeben ist. Dieses Ziel hat Aristoteles im Guten gesehen, auf das 
der Mensch in seinem Handeln und in seiner gesamten Lebensführung unbedingt aus
gerichtet ist. Für christliche Denker wie Thomas von Aquin und viele andere war die
ses letzte und unbedingte Ziel, über das der Mensch nicht noch einmal verfügen kann, 
selbstverständlich Gott. Weil Gott die Liebe ist, ist auch der Mensch von seinem Wesen 
her auf Liebe ausgerichtet. Diese Ausrichtung ist ihm vorgegeben. 

Dennoch darf diese Wahrheit des Essentialismus gegenüber dem Existentialismus 
nicht dazu verleiten, die Freiheit des Menschen als Selbstwahl in einem Determinismus 
verschwinden zu lassen. Der Existenz und damit der Freiheit des Menschen geht ein all
gemeines Wesen voraus, zu dem beispielsweise gehört, dass der Mensch ein biologisches, 
soziales, kulturelles, vernünftiges und auf Gott als Liebe bezogenes Wesen ist. Aber wie 
der einzelne Mensch dieses Wesen konkret vollzieht, ist damit noch nicht im Einzelnen 
vorgegeben. Mit Sartre ist einem harten oder krassen Essentialismus, demzufolge auch 
das konkrete Wesen des Menschen vorherbestimmt ist, entgegenzuhalten: Die Existenz 
und damit die Freiheit des Menschen geht seinem individuellen Wesen voraus. Jeder 
Mensch hat innerhalb eines bestimmten Rahmens oder Spielraums die Möglichkeit, 
sich selbst in Freiheit als Totalität seines In-der-Welt-seins und seines Vor-Gott-seins 
oder In-Gott-seins zu entwerfen, einfacher gesagt, sein Leben als Leben in der Welt und 
als Leben vor Gott zu gestalten. In echter Freiheit bestimmt der Mensch mit, wer er 
persönlich ist, wie weit er sich in seinem Leben dem letzten und eigentlichen Ziel seines 
Lebens, nämlich Gott, nähert, inwieweit sein Lebens- und Selbstentwurf mit diesem Ziel 
übereinstimmt. Nicht jeder Lebensentwurf ist gleich zielführend. Umgekehrt sind dem 
Einzelnen innerhalb allgemeiner und konkreter, innerhalb ontologischer und situativer 
Grenzen immer mehrere Selbstentwürfe als Annäherung an sein letztes Ziel möglich. 
Das konkrete, individuelle Wesen des Menschen kommt in diesem eingeschränkten 
Sinn „nach“ seiner Existenz als Freiheit und wird von ihm in Freiheit selbst bestimmt.96 

96 Vgl. ebd. 811. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 37 

Literatur 

Jean Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie, 22. 
Auflage 2020. 

1.1.3.4 Kompatibilismus und Libertarismus 
Bis weit in die Neuzeit hinein stellte sich das traditionelle Freiheitsproblem in Form der 
Frage: Ist der menschliche Wille frei oder ist er determiniert? In der Philosophie der Ge
genwart wurde dieses Problem weitgehend durch das Vereinbarkeitsproblem verdrängt. 
Statt zu fragen, ob der Mensch frei oder determiniert ist, wird gefragt, ob sich Frei
heit und Determiniertheit überhaupt ausschließen. Der Kompatibilismus lehrt, dass Frei
heit und Determinismus vereinbar sind. Während agnostische Kompatibilisten wie Pe
ter Strawson dabei offenlassen, ob das Weltgeschehen determiniert ist oder nicht, sind 
deterministische Kompatibilisten (wie David Hume, Moritz Schlick oder gegenwärtig 
etwa Peter Bieri) der Meinung, „dass Freiheit die Wahrheit des Determinismus sogar er
fordert“97. 

Die Gegenposition zum Kompatibilismus ist der Inkompatibilismus. Ihm zufolge sind 
menschliche Freiheit und Determiniertheit unvereinbar. Während hier harte Determi
nisten den Determinismus für wahr halten und die Willensfreiheit bestreiten, sind um
gekehrt Libertarianer (auch Libertarier genannt) der Überzeugung, dass der Wille frei 
und der Determinismus falsch ist. 

Was versteht man aber genau unter Determinismus? Nach der naturphilosophischen 
oder metaphysischen Lehre des universalen Determinismus ist „der gesamte Weltlauf 
ein für alle Mal alternativlos fixiert: Durch Naturgesetze und Anfangsbedingungen sind 
alle weiteren Weltzustände festgelegt, sodass es zu jedem Zeitpunkt genau eine mögli
che Zukunft gibt.“98 Darin steckt nicht nur eine faktische, sondern „eine modale Behaup
tung über den Weltverlauf“99. Die Zukunft wird nicht nur so sein, wie sie nun einmal 
sein wird, sondern wird notwendigerweise so sein, muss so sein. Die Notwendigkeit bezie
hungsweise modale Kraft wurde im Lauf der Philosophiegeschichte entweder Gott zuge
sprochen, weshalb in dem Zusammenhang vom theologischen Determinismus und von 
Prädestination die Rede ist, oder (wie etwa in der antiken Stoa) dem Schicksal zugeschrie
ben oder (seit Beginn der Neuzeit) auf die Naturgesetze zurückgeführt. Da im Rahmen ei
nes naturwissenschaftlichen Weltbildes Gottes Wille und das Fatum als Modalitätsquel
len oder Erklärung der Notwendigkeit ausscheiden, bleiben nur die Naturgesetze, auf 
die sich Deterministen heute berufen können. Nicht jede Art Naturgesetze eignet sich 
jedoch dazu, den Determinismus zu stützen. Geeignet sind dafür nur Verlaufsgesetze, 
„die Aussagen über empirische Ereignisfolgen machen oder implizieren“100. Die Physik 
scheint nun aber solche ausnahmslos geltenden Gesetze über empirische Verläufe nicht 

97 Keil 11. 
98 Ebd. 40. 
99 Ebd. 43. 
100 Ebd. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

zu kennen. Die fundamentalen Naturgesetze sind folglich von anderer als deterministi
scher Art.101 

Beim universalen Determinismus handelt es sich demnach um eine Theorie, „die sich 
durch empirische Belege weder als wahr erweisen noch widerlegen lässt“102. Auch be
reichsspezifische Determinismen, wie der genetische im Körper oder der neuronale im 
Gehirn, lassen sich empirisch nicht erhärten. Denn dazu müsste es „innerhalb des Uni
versums kausal abgeschlossene Systeme geben, also Systeme, die nicht mit ihrer Um
welt interagieren und somit nicht durch Umwelteinflüsse gestört werden können“, was 
sich genauso wenig empirisch nachweisen lässt. Der Determinismus wird, so Geert Keil, 
„nicht belegt, sondern nur behauptet“103. 

Der Freiheitsbegriff selbst hat einen positiven und einen negativen Aspekt. „Als nega
tive Freiheit wird die Freiheit von etwas bezeichnet. Straffreiheit, Steuerfreiheit, Sorgen
freiheit oder Schmerzfreiheit sind negative Freiheiten. Positive Freiheit ist die Freiheit zu 
etwas. Politische Freiheiten wie Reisefreiheit, Niederlassungsfreiheit, Versammlungs
freiheit und Redefreiheit sind Beispiele dafür.“104 Bei den zuletzt genannten Freiheiten 
handelt es sich um typische Beispiele für menschliche Handlungsfreiheit. 

In der Philosophie werden für gewöhnlich Handlungsfreiheit und Willensfreiheit von
einander unterschieden. Erst wenn wir uns entschieden haben, etwas zu tun, und es tun 
wollen, wenn wir also unseren Willen gebildet haben, erfolgt die Handlung. Die Hand
lungsfreiheit besteht dann darin, das zu tun oder zu lassen, was wir wollen. Sie lässt sich 
definieren als die Fähigkeit, seinen Willen in die Tat umzusetzen, ohne durch äußeren 
Zwang daran gehindert zu werden. 

Klassische Kompatibilisten wie Thomas Hobbes (1588–1679) oder David Hume (1711–1776) 
hatten zunächst einmal bei der menschlichen Freiheit die Handlungsfreiheit im Blick. 
So bestimmt Hume Freiheit als „eine Macht, zu handeln oder nicht zu handeln, entspre
chend den Entschlüssen des Willens“, und fügt hinzu, diese „bedingte Freiheit“ werde 
„allgemein jedem zugestanden, der kein Gefangener ist und in Ketten liegt“.105 Vom 
Willen ist im klassischen Kompatibilismus nur insofern die Rede, als das grundsätzlich 
determinierte Tun vom Willen des Handelnden, und nicht von anderen Determinanten 
abhängt. „Freies Handeln ist willensgemäßes Handeln.“106 

Heutigen Kompatibilisten genügt zur Bestimmung menschlicher Freiheit die Abwesen
heit von äußeren Zwängen (Handlungsfreiheit) und die Abhängigkeit der Handlung vom 
Willen des Handelnden nicht mehr. Damit eine Handlung als frei gilt, muss sie nicht 
nur frei von äußeren, sondern auch frei von inneren Zwängen sein. Denn innere Zwän
ge wie Psychosen, Phobien, Zwangshandlungen, starke Affekte, Süchte und verfestigte 
Gewohnheiten, aber auch starke psychische Beeinflussung durch andere Personen (Ge
hirnwäsche, Manipulation) schränken die Willensbildung und die Freiwilligkeit ein. Nur 
wenn der Handelnde seinen Willen gemäß seinem eigenen Charakter und seinen eigenen 

101 Bd. 1, Kap. 1.1.1. 
102 Keil 60. 
103 Ebd. 63 u. 66. 
104 Ebd. 23f. 
105 Zitiert bei Keil 68. 
106 Keil 68; vgl. 85. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 39 

Wünschen und Neigungen bestimmen kann, seine Handlung also von seinem persönlichen 
oder selbstbestimmten, und nicht von seinem fremdbestimmten Willen abhängt und in 
diesem Sinn freiwillig geschieht, liegt über bloße Handlungsfreiheit hinaus auch kom
patibilistische Willensfreiheit vor. Der Mensch ist für Kompatibilisten frei, so lässt sich 
kurz zusammenfassen, wenn er (frei von äußeren Zwängen) das tun kann, was er (frei 
von inneren Zwängen) tun will, wenn er also unbehindert und freiwillig handelt. Aber in 
dem, was er will, ist er determiniert. Er kann laut psychologischem Determinismus im
mer nur das wollen, was seinen Neigungen und seinem Charakter entspricht. Was er 
will, steht von vornherein notwendig fest. 

Das zentrale Merkmal der libertarischen Freiheitsauffassung ist dagegen „das 
So-oder-anders-Können unter gegebenen Bedingungen“107. Auf die Vergangenheit 
bezogen heißt das: Eine Person, die sich in einer bestimmten Situation für eine be
stimmte Handlungsoption entschieden und auf eine bestimmte Weise gehandelt hat, 
hätte unter denselben Umständen auch anders entscheiden und handeln können. Für 
die Gegenwart bedeutet das: Ich kann jetzt, unter den gegebenen Umständen, so oder 
anders entscheiden und handeln. Für Libertarier steht zu keinem Zeitpunkt vor dem 
tatsächlichen Beginn einer Handlung infolge kausal hinreichender Bedingungen fest, 
ob die Handlung stattfinden wird. „Der Person ist es stets noch möglich, die Handlung 
zu unterlassen, weiterzuüberlegen und sich umzuentscheiden.“108 

Das Anders-handeln-Können erfordert eine offene, beeinflussbare Zukunft. Nur wenn 
der Weltlauf indeterminiert ist und Verzweigungsmöglichkeiten enthält, also verschie
dene Möglichkeiten seines Weiterverlaufs bestehen, kann ein Akteur unter den gleichen 
Bedingungen so oder anders handeln. „Wenn es wahr sein soll, dass jemand hätte anders 
handeln können, muss auch gelten, dass anderes hätte geschehen können.“109 Alternati
ve Handlungsmöglichkeiten setzen alternative Möglichkeiten des Weltverlaufs voraus. 
Freie Handlungen sind selbst Teil des Weltverlaufs. 

Beim Libertarismus ist allerdings eine ganze Reihe von Missverständnissen auszuräu
men. So ist mit libertarischer Freiheit keine unbedingte Freiheit, keine „Freiheit von allen 
Bedingungen“ gemeint.110 Eine Person bildet oder vollzieht ihren freien Willen nicht un
abhängig von ihren psychischen Dispositionen, ihren Einstellungen und ihrem Charak
ter. Wenn Libertarier behaupten, die freie Wahl einer Person sei nicht durch Vorgänge in 
ihrem Gehirn „bedingt“, wollen sie damit sagen: nicht determiniert. Mentale Ereignisse 
wie Denken oder Wollen sind zwar immer im Gehirn physisch realisiert, aber durch diese 
zeitgleichen neuronalen Korrelate nicht verursacht, nicht festgelegt. Das Anderskönnen 
des Libertariers ist „kein Anderskönnen gegenüber einem aktuellen physiologischen Ge
schehen“, während er denkt oder will, „sondern es ist ein Anderskönnen bei gegebener 
Vorgeschichte“.111 

107 Ebd. 88. 
108 Ebd. 
109 Ebd. 89. 
110 Ebd. 93. 
111 Ebd. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Auch soll mit dem Libertarismus das allgemeine Kausalprinzip nicht bestritten wer
den, das in Kants Formulierung lautet: „Jedes Ereignis hat eine Ursache.“112 Freie Ent
scheidungen und Handlungen sind nicht unverursacht, sie sind nur nicht determiniert. 
Das Kausalprinzip ist nämlich nicht mit dem Determinismus identisch. „Dass jedes Er
eignis eine Ursache hat, ist nicht gleichbedeutend damit, dass jedes Ereignis unter de
terministische Verlaufsgesetze fällt.“113 

In Bezug auf freie Entscheidungen des Menschen wird unter Libertariern gern eine 
Akteurskausalität von einer mechanistisch aufgefassten Ereigniskausalität unterschieden 
und als eine eigene Art von Kausalität betrachtet.114 Doch darf diese Kausalität nicht so 
verstanden werden, als würde der menschliche Akteur wie ein unbewegter Beweger völlig 
neue Kausalketten in Gang setzen und als würde damit seine Entscheidung oder Hand
lung einzig und allein auf seine Person als Ursache zurückgehen. Die freie Person ist 
bei ihren freien Entscheidungen im Sinn der „kausalen Handlungstheorie“ auch von vor
ausgehenden Ereignissen als Ursache „bewegt“, bestimmt aber, welche künftigen Ereig
nisse sich daraus ergeben.115 Freie Entscheidungen sind daher weder durch die Person 
als „Ersten Beweger“ allein noch durch vorgängige Ereignisse allein verursacht. Der ent
scheidende Beitrag des Akteurs besteht darin, durch seine freie Entscheidung aus frü
heren Ereignissen spätere folgen zu lassen, sodass diese sowohl von ihm als auch von 
früheren Ereignissen, wenn auch auf unterschiedliche Weise, verursacht sind. Der freie 
Akteur gibt durch sein Entscheiden und Handeln dem Ereignisverlauf der Welt eine an
dere Richtung. 

Schließlich wird gegen den Libertarismus gern der Zufallseinwand erhoben, der sich 
etwa so wiedergeben lässt: Wenn wir unter denselben Umständen so oder anders ent
scheiden könnten, wären unsere Entscheidungen grundlos, zufällig, willkürlich, irratio
nal, unverständlich, nichtzurechenbar oder ähnliches mehr. Dieser Einwand ist deshalb 
besonders wichtig, weil er zum Kern menschlicher Freiheit führt. 

Wenn eine Person im libertarischen Sinn eine freie Entscheidung getroffen hat, war 
diese vorab zwar nicht determiniert, aber das heißt nicht, dass sie ein Zufallsprodukt 
war und ihr nicht zuzurechnen wäre. 

„Die Person kann durchaus mit guten Gründen entschieden haben, nur dass Gründe, 
wie Leibniz und Anselm von Canterbury sagen, ,geneigt machen, ohne zu nötigen‘. 
Praktische Gründe können stark zu einer bestimmten Entscheidung disponieren, 
sind aber gleichwohl keine deterministischen Ursachen. Das Vorhandensein eines 
starken Grunds nimmt der Person nicht die Freiheit, […] es sich noch einmal anders zu 
überlegen.“116 

Problematisch am Libertarismus scheint das Anderskönnen unter gleichen Bedingun
gen zu sein. „Wenn die Person sich unter gleichen Bedingungen, und das heißt doch 

112 Ebd. 101. 
113 Ebd. 
114 Vgl. ebd. 99–103. 
115 Ebd. 141. 
116 Ebd. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 41 

wohl aufgrund der gleichen Überlegung und mit den gleichen Gründen, anders entschie
den hätte, wäre diese Entscheidung dann nicht irrational [willkürlich, unverständlich, 
letztlich grundlos] gewesen?“117 Laut Keil kann die Antwort darauf nur lauten, „dass die 
Person [dann] nicht aus den gleichen Gründen etwas anderes getan hätte, sondern aus 
anderen Gründen“118. Hätte sich die Person anders entschieden, hätte sie dies aus an
deren Gründen getan. Libertarische Freiheit heißt im Kern, zwischen Gründen wählen zu 
können, das Gewicht von Gründen selbst bestimmen zu können, sich entscheiden zu kön
nen, welche Gründe handlungswirksam werden. Das lässt sich anhand eines Beispiels 
von Robert Kane, das Keil anführt, erläutern: 

„Eine Geschäftsfrau ist auf dem Weg zu einer wichtigen Besprechung. Auf dem Weg 
beobachtet sie einen Straßenüberfall und steht nun vor der Entscheidung, ob sie Hil
fe holt oder weitergeht. Hilfe holen würde für sie bedeuten, dass sie nicht rechtzeitig 
zum Meeting kommt und höchstwahrscheinlich einen für ihre Firma existenzsichern
den Auftrag verliert. Für beide Handlungsweisen hat sie also starke Gründe, für das 
Weitergehen wie für das Hilfe holen. Nach Kane gilt nun: wie auch immer die Frau 
sich entscheidet, sie hat einen Grund dafür, wobei ihre tatsächliche Entscheidung vor
ab nicht determiniert ist. […] Keine der beiden Entscheidungen wäre grundlos, irratio
nal oder unerklärlich.“119 

In diesem Beispiel hat die Frau, die entschlossen ist, zur Besprechung zu gehen, auf
grund des Straßenüberfalls die Möglichkeit, sich auf die Situation einzulassen und zu 
überlegen, ob es nicht besser wäre, Hilfe zu holen. Sie hat die Fähigkeit, sich neu zu 
besinnen und die Gründe, die für das Weitergehen oder Hilfeholen sprechen, abzuwä
gen. Sie hat das Vermögen, den verschiedenen Gründen persönlich Gewicht zu verlei
hen. Welcher Grund für sie in der gegebenen Situation schwerer wiegt und schließlich 
für ihr Handeln ausschlaggebend ist, wird auch von ihrem tieferliegenden Selbstentwurf 
abhängen beziehungsweise diesen spezifizieren und konkretisieren. 

Nach libertarischer Auffassung besteht die Freiheit des Menschen, mit Geert Keil for
muliert, im Vermögen zur „Entscheidungsfindung“ und „Willensbildung“.120 Freiheit ist 
die Fähigkeit, angesichts verschiedener Entscheidungs- und Handlungsoptionen seinen 
Willen zu bilden und zu versuchen, ihn – unter Umständen gegen alle möglichen Hin
dernisse – umzusetzen. 

Der Mensch ist nicht alleinige Ursache, aber maßgeblicher Urheber seiner Entschei
dungen. Seine Entscheidungen sind durch seine eigenen Bedürfnisse, Neigungen und 
Wünsche sowie durch äußere situative Faktoren bedingt. Diese stecken den Rahmen für 
seine Entscheidung ab, determinieren sie aber nicht. Der Mensch selbst bestimmt, wel
che Bedingungen für ihn ausschlaggebend sind und von welchen Absichten und Moti
ven, von welchen Zwecken und Zielen er sich leiten lässt. Er hat die Fähigkeit, sich von 
seinen eigenen Neigungen, Wünschen und Interessen ein Stück weit zu distanzieren 
und mithilfe von Überlegungen mögliche Handlungsmotive selber zu gewichten und zu 

117 Ebd. 
118 Ebd. 108f. 
119 Ebd. 109. 
120 Ebd. 30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

bewerten, um schließlich zu entscheiden, welche Handlungsmotive zu handlungswirk
samen Gründen werden und welche nicht. Indem er sich in bestimmten Situationen für 
die eine oder andere Handlungsoption entscheidet, bringt er auch und nicht zuletzt zum 
Ausdruck, wer er ist, beziehungsweise, wer er sein will. Freiheit ist daher auf der tiefsten 
Ebene das Vermögen des Menschen, sich innerhalb seiner einmaligen Existenz- und Le
benssituation, im Rahmen seiner individuellen Möglichkeiten selbst zu entwerfen, selbst 
zu bestimmen, selbst zu realisieren. 

Selbstverständlich sind die vielen einzelnen Entscheidungssituationen eines Men
schen im Laufe seines Lebens von sehr unterschiedlichem existentiellem Gewicht. Von her
ausragender persönlicher Bedeutung dürften immer die Wahl eines Lebenspartners, die 
Wahl einer Ausbildung und eines Berufes oder die Wahl einer Lebensform, wie etwa das 
Leben innerhalb einer größeren religiösen Gemeinschaft oder sonstigen Gemeinschaft 
von Gleichgesinnten, sein. In diesen Fällen ist die Entscheidung häufig von einer star
ken Neigung geprägt, sodass Alternativen gar nicht erst ernsthaft und lange erwogen 
werden. Die Freiheit des Anderskönnens wird dann vor allem insofern ins Spiel kom
men, als es nach der grundsätzlichen Entscheidung ja erst noch gilt, die partnerschaftli
che Beziehung konkret zu gestalten, den Beruf auf bestimmte Weise auszuüben, den Le
bensraum in Gemeinschaft sinnvoll auszufüllen. Auch bleiben die Lebensentscheidun
gen als solche immer frei, da sie jederzeit überdacht und revidiert werden können. Tat
sächlich kann auch bei ihnen die Art und Weise der Entscheidungsfindung variieren und 
von alternativloser Begeisterung über ein emotionales Sich-zu-einer-Option-Hingezo
genfühlen bis zu einem sehr ruhigen und rationalen, sachlichen und nüchternen Abwä
gen von Alternativen reichen.121 Neben der Art und Weise kann auch die zeitliche Dauer 
des Willensbildungsprozesses sehr unterschiedlich ausfallen. So bleibt in Kanes Beispiel 
der Frau sehr wenig Zeit zum Überlegen, während sich im wirklichen Leben der Pro
zess des Abwägens durchaus über einen längeren Zeitraum erstrecken kann. Mit dem 
libertarischen Anderskönnen unter denselben Bedingungen ist nicht gemeint, dass sich 
der Mensch in dem Augenblick, in dem er sich entscheidet, genauso gut auch anders 
entscheiden könnte – denn das liefe auf reine Willkür hinaus. Vielmehr hat jede echte 
Entscheidungssituation, in der sich der Mensch befindet, eine gewisse Dauer, ohne dass 
sich die Umstände, die für die Entscheidung sachlich von Bedeutung sind, verändern 
würden. Bezogen auf die mehr oder weniger lang andauernde Entscheidungssituation 
und die darin gleichbleibenden relevanten Umstände kann der Mensch so oder auch an
ders entscheiden, diesen oder jenen Grund vorziehen. 

Alles in allem sprechen besonders drei Gründe für echte Willensfreiheit. 
1. Beim libertarischen Freiheitsverständnis handelt es sich „um eine gewöhnliche 

Auffassung des gesunden Menschenverstandes, die die meisten von uns teilen“122. Die 
meisten von uns haben die starke vorphilosophische Intuition, dass nicht schon seit dem 
Urknall jedes Ereignis der gesamten Weltgeschichte und somit auch „jedes Detail unse
res körperlichen und mentalen Lebens unveränderlich feststeht“123. Stattdessen unter

121 Vgl. die drei Wahlzeiten bei Ignatius von Loyola: Geistliche Übungen/Exerzitienbuch [= EB], Nr. 
175–178. 

122 Keil 18. 
123 Ebd. 138. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 43 

stellen wir bei Sätzen wie „Beherrsch dich, reiß dich zusammen!“ oder „Das hättest du 
nicht tun sollen!“ die Fähigkeit der anderen Person, sich anders entscheiden und anders 
verhalten zu können, und widersprechen damit der Lehre des psychologischen Deter
minismus, das Verhalten der anderen Person sei durch ihren Charakter und ihre gegen
wärtigen Motive in allem alternativlos festgelegt.124 Wir fordern nämlich, wie Tugendhat 
richtig bemerkt, „voneinander und von uns selbst durchaus auch, uns auf eine Weise zu 
verhalten, die im Gegensatz zu unserem bisherigen Charakter steht“, und unterscheiden 
zwischen Person und Charakter.125 Immer wenn wir jemanden loben, tadeln oder zu et
was auffordern, jemandem etwas vorwerfen oder bei jemandem an etwas appellieren, 
nehmen wir an, dass der andere eine Wahl hatte oder hat. „Unsere moralischen Haltun
gen und Reaktionen wie Dankbarkeit, Wohlwollen, Übelnehmen, Verachtung oder Zu
neigung, die wir gegenüber anderen Personen und ihren Handlungen einnehmen, sowie 
unsere Praktiken des Tadelns und Lobens, Strafens und Belohnens, in denen diese Hal
tungen ihren Ausdruck finden“, setzen Anderskönnen und Unterlassbarkeit voraus.126 
Wie Peter Strawson zu Recht feststellt, können wir diese Haltungen und Praktiken nicht 
ohne weiteres abstreifen, aber das bedeutet im Grunde eben genau, dass wir die Annah
me, Menschen könnten sich im Normalfall auch anders entscheiden, nicht einfach auf
geben können.127 In unserer alltäglichen Praxis setzen wir immer wieder intuitiv echte 
Willensfreiheit voraus. 

2. Auch in unserer rechtlichen Praxis setzen wir die Fähigkeit voraus, Handlungen un
terlassen zu können. Gemäß dem Schuldprinzip „keine Strafe ohne Schuld“ (nulla poe
na sine culpa) wäre es unfair, jemanden zu bestrafen, dem keine Schuld vorzuwerfen ist. 
Schuld aber liegt nur vor, wenn die betreffende Person die betreffende Handlung hätte 
unterlassen können. 

Das deutsche Strafrecht verneint die Schuldfähigkeit eines Täters dann, wenn er bei 
Begehung der Tat „unfähig ist, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Einsicht 
zu handeln“128 (StGB § 20). Umgekehrt bedeutet das, dass ein Täter wohl „immer dann 
schuldfähig ist, wenn er bei Begehung der Tat im Besitz von Einsichts- und Steuerungs
fähigkeit war“, also auch die Möglichkeit hatte, anders zu handeln, etwa „sich selbst zu 
beherrschen, auch wenn dies seinen bestehenden Neigungen widerspricht“.129 

Deutsche Strafrechtler haben, auch wenn das heute nicht mehr unumstritten ist, den 
Schuldbegriff im libertarischen Sinn bestimmt: „Die Schuld […] macht dem Täter den 
persönlichen Vorwurf, dass er die rechtswidrige Handlung nicht unterlassen hat, obwohl 
er sie unterlassen konnte.“130 Diese Auffassung hat sich auch der Bundesgerichtshof in 
einem Grundsatzurteil von 1952 zu eigen gemacht: „Mit dem Unwerturteil der Schuld 
wird dem Täter vorgeworfen, dass er sich für das Unrecht entschieden hat, obwohl er 
sich für das Recht hätte entscheiden können.“131 Einer starken Intuition zufolge ist es 

124 Vgl. ebd. 114. 
125 Ebd. 115. 
126 Ebd. 81. 
127 Vgl. ebd. 84. 
128 Ebd. 118. 
129 Ebd. 119. 
130 Ebd. 
131 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

nicht sinnvoll, eine Person für eine Tat moralisch verantwortlich zu machen oder ihr die
se Tat strafrechtlich zuzurechnen, wenn sie in der gegebenen Situation determiniert war, 
das heißt, die Tat nicht hätte vermeiden können. Moralische und rechtliche Verantwor
tung lassen sich einer Person nur dann sinnvoll zuschreiben, wenn sie auch anders hätte 
entscheiden und handeln können. Sowohl unsere alltägliche als auch unsere rechtliche 
Zurechnungspraxis beruht „auf der Annahme des Anderskönnens“ und damit auf einem 
libertarischen Freiheitsverständnis.132 

3. In Situationen, in denen wir über einen längeren Zeitraum hinweg um eine Ent
scheidung ringen, indem wir immer wieder überlegen und abwägen, erleben wir gera
dezu, Alternativen zu haben, erfahren wir, so oder auch anders entscheiden und handeln 
zu können. Auch sind wir anhand gewisser Kriterien imstande, zu erkennen, ob und in
wieweit eine einzelne Entscheidung mit unserem Selbstentwurf beziehungsweise unser 
Selbstentwurf mit unserem letzten Ziel übereinstimmt. Optionen, die längerfristig von 
innerer Ruhe und Freude, von innerem Frieden und Trost begleitet sind, passen im All
gemeinen eher zu unserem letzten Ziel als Optionen, mit denen gegenteilige innere Zu
stände einhergehen. Fühlen wir uns nach einer Entscheidung längere Zeit eher schlecht, 
zeigt das für gewöhnlich einen Änderungsbedarf und eine Änderungsmöglichkeit an.133 

Wenn der Mensch seinen freien Willen vollzieht und sich in einer Situation für eine 
Handlungsoption entscheidet, trifft er zumindest in gewichtigeren Fällen auch eine Ent
scheidung über sich selbst, bestimmt er dadurch auch, wer er ist. Innerhalb gewisser Gren
zen kann er auf diese Weise längerfristig seine eigenen Neigungen und Wünsche, seine 
Interessen und Werte, seinen Charakter und sein Selbst verändern. Wahlentscheidun
gen, bei denen er sich zwischen verschiedenen möglichen Handlungen entscheidet, sind 
somit nicht nur Ausdruck seines tieferliegenden Selbst- und Lebensentwurfs.134 Viel
mehr kann er durch sie auch umgekehrt sein eigenes Selbst beeinflussen, seinem Leben 
eine Richtung geben. Da ihm, religionsphilosophisch oder theologisch betrachtet, von 
Gott als letztes Ziel vorgegeben ist, ein selbstlos Liebender zu werden, kann seine Selbst
bestimmung und Lebensgestaltung eher in die richtige oder eher in die falsche Richtung 
gehen, wird sein Selbst- und Lebensentwurf mehr oder weniger zielführend sein. 

Rechnen Christen die Erwartung, dass sie sich vor Gott für ihr Leben verantworten 
müssen, zum wesentlichen Bestand ihres Glaubens, scheidet für sie jeglicher Deter
minismus und damit auch der Kompatibilismus aus. Verantwortung vor Gott setzt ein 
echtes Anders-Können in wenigstens einigen Lebenssituationen, also echte Willensfreiheit 
voraus. Auch wäre der Aufruf Jesu an die Mitmenschen, angesichts des nahen Reiches 
Gottes umzukehren, sinnlos gewesen, wenn sie in ihren Einstellungen und in ihrem 
Verhalten völlig festgefahren gewesen wären. Ebenso würde das christliche Hauptgebot, 
Gott mit allen Kräften und den Nächsten wie sich selbst zu lieben, ins Leere laufen, wäre 
der Mensch in allem von vornherein festgelegt. Nicht zuletzt verbietet der christliche 
Grundgedanke, dass Gott den Menschen als freien Partner seiner Liebe geschaffen hat, 
jeden Determinismus. 

132 Ebd. 131. 
133 Bd. 1, Kap. 3.5. 
134 Kap. 1.1.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 45 

Weil längst vor der heutigen Debatte um die menschliche Freiheit schon Martin Lu
ther als Theologe eine deterministische Auffassung hinsichtlich des Heils des Menschen 
vertreten hat, wird die Auseinandersetzung mit dem Kompatibilismus im theologischen 
Zusammenhang noch einmal zu vertiefen sein.135 

Literatur 

Geert Keil: Willensfreiheit und Determinismus, 2., überarbeitete Auflage 2018. 

1.1.4 Der Mensch als soziales und kulturelles Wesen 

Da beim Thema Welt schon einiges zu Kultur gesagt worden ist136, besonders im Zusam
menhang der Enzyklika Laudato Si’137, und beim Thema Kirche noch einiges zu Gemein
schaft, Gesellschaft und Staat zu sagen sein wird138, mögen hier einige wenige Worte zur 
sozialen und kulturellen Dimension des Menschseins genügen. 

Für Aristoteles ist der Mensch ein vernunft- und sprachbegabtes, aber auch ein bür
gerliches, politisches Lebewesen: ein zoon politikon. In der Forschung ist umstritten, ob 
Aristoteles damit gemeint hat, der Mensch sei ein soziales, auf Gemeinschaft angelegtes 
und Gemeinschaft bildendes Lebewesen oder er sei ein zur Politik, zur Staatenbildung 
fähiges Lebewesen. Das Ziel des Menschen als zoon politikon besteht ihm zufolge jeden
falls darin, das „gute Leben“ zu erreichen. Dieses Leben lässt sich nur in der Polis, im 
Stadtstaat, verwirklichen. Da jedem Menschen das Ziel des guten Lebens von Natur aus 
eingepflanzt ist, ist auch jeder zur Staatenbildung bestimmt. 

Nicht als Einzelner, sondern in Gruppen zu leben, gehört bereits zu den biologischen 
Eigenschaften des Menschen. Der Mensch gleicht „Herdentieren“. Über das Biologische 
hinaus sind die Verbindungen, die er eingeht, von gefühls- und gesinnungsmäßiger Art. 
Er bildet Gemeinschaften, indem er Familien gründet, Freundschaften, Partnerschaften 
und Ehen schließt, in Schulklassen lernt, sich in politischen oder religiösen Gemeinden 
engagiert und anderes mehr. 

Gemeinschaften beruhen auf wechselseitigen Beziehungen, die dort gegeben sind, 
„wo ein Mensch den anderen nicht als Objekt (Nicht-Ich), sondern als ihm gleichartig 
erkennt“ und „als Du“ anerkennt.139 Solche Beziehungen werden zur Gemeinschaft, so
bald Menschen bestimmte Ideen, Ideale oder Ziele gemeinsam verfolgen und als ver
bindlich ansehen. Wie die genannten Beispiele verdeutlichen, kann die Verbindung da
bei sehr unterschiedliche Intimitätsgrade annehmen. In eheliche Gemeinschaften sind 
Menschen stärker und ganz anders als in religiöse oder politische eingebunden. Nur 

135 Kap. 1.3.2.2. 
136 Bd. 1, Kap. 1.1.3.2 u. 1.1.5. 
137 Bd. 1, Kap. 1.3.6. 
138 Bd. 3, Kap. 1.1.1. 
139 Ehlen 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

wenn die Glieder einer Gemeinschaft bei der Verwirklichung des Ziels einander Vertrau
en entgegenbringen, kann diese bestehen. Verbindlichkeit und Verlässlichkeit sind we
sentlich für Gemeinschaft. 

Obwohl die Gegenüberstellung von Natur und Kultur nicht von allen Völkern ge
teilt wird, sondern sehr stark europäischem beziehungsweise westlichem Denken 
entspricht, ist sie für eine erste Annäherung nützlich. Während Natur das umfasst, 
was von selbst ist, wie es ist, darf als Kultur alles gelten, was der Mensch von sich aus 
verändert und hervorbringt. Denn „um leben zu können, muss der Mensch über das 
Naturgegebene hinausgehen und dazu seine Fähigkeiten ausbilden; er erkennt sich 
darin als von der Natur unterschieden.“140 Innerhalb des vom Menschen Geschaffenen 
lässt sich dann in deutscher Begrifflichkeit noch einmal zwischen Zivilisation und Kultur 
im engeren Sinn unterscheiden. Zur Zivilisation gehören alle funktionalen, das heißt alle 
rein praktischen oder technischen Errungenschaften. Dass aber bereits die zivilisa
torische Entwicklung nicht nur dem Zweck des Überlebens dient und dazu hilft, Ur- 
oder Grundbedürfnisse des Menschen zu befriedigen, macht zum Beispiel das moderne 
Verkehrswesen mit der Möglichkeit zu Interkontinentalflügen oder auch die moderne 
Kulturindustrie mit Musik, Kino und Fernsehen deutlich. Diese neuen Einrichtungen 
erfüllen keine überlebenswichtigen Bedürfnisse, sondern stellen Eigenwelten dar, die 
bestimmte Bedürfnisse erst hervorbringen. Kultur dient dem Menschen nicht nur dazu, 
vor den vielen Herausforderungen und Gefahren der natürlichen Umwelt bestehen und 
aus ihr seine biologisch-physiologischen Bedürfnisse befriedigen zu können. Vielmehr 
schafft sie auch Sinnstrukturen und Ordnungssysteme und trägt, wie Wilhelm von Hum
boldt (1767–1835) gemeint hat, zur Bildung und Entwicklung der Persönlichkeit bei. In 
diesem Sinn lassen sich Kulturleistungen, die verschiedenen Kulturbereichen angehö
ren, verstehen: etwa in der Symbolkultur Sprache und Schrift, Mythologie und Religion, 
Kunst im Sinn der schönen Künste (bildende Kunst, Musik, Literatur und darstellende 
Kunst); in der Sozialkultur Sitten und Gebräuche sowie Bildung; in der Ordnungskultur 
Staatswesen, Moral und Gesetz, Ideologien mit entsprechenden Wertvorstellungen und 
Gesellschaftsstrukturen wie Kapitalismus oder Kommunismus oder in der Geisteskultur 
Wissenschaft, Philosophie und Weltanschauung. 

Für Ernst Cassirer (1874–1945) haben, wie er in seinem letzten Werk Versuch über den 
Menschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur (1944/1960) darlegt, die Versuche, das 
menschliche Wesen über die Vernunft zu bestimmen, in eine Krise geführt. Einen Aus
weg sieht er darin, dass der Mensch nicht von einem besonderen Vermögen, sondern von 
seiner Tätigkeit her verstanden wird und die substantiale Definition des Menschen, der 
zufolge er ein vernunftbegabtes Lebewesen ist (animal rationale), durch eine funktionale 
ersetzt wird. 

„Der Begriff der Vernunft ist höchst ungeeignet, die Formen der Kultur in ihrer Fülle 
und Mannigfaltigkeit zu erfassen. Alle diese Formen sind symbolische Formen. Des

140 Ebd. 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 47 

halb sollten wir den Menschen nicht als animal rationale, sondern als animal symbo

licum definieren.“141 

Als symbolisches Lebewesen (animal symbolicum) lebt er im Unterschied zu Tieren nicht mehr 
in einem bloß natürlichen, sondern in einem symbolischen Universum. Statt mit den 
Dingen selbst umzugehen, repräsentiert er sie in Zeichen (Bedeutungsträgern) und lebt 
so sehr in sprachlichen Formen und Kunstwerken, in mythischen Symbolen oder reli
giösen Riten, dass er nichts wahrnehmen oder erfahren kann, außer durch Zwischen
schaltung dieser künstlichen Medien. Dabei gehen nach Cassirer die einzelnen symboli
schen Formen (Mythos, Religion, Sprache, Kunst, Wissenschaft usw.) auseinander her
vor und bauen aufeinander auf, ohne einander einfach abzulösen und ohne als einzelne 
die menschliche Kultur in Gänze repräsentieren zu können. 

Kultur ist vom sprachlichen Ansatz her ein Zeichensystem oder ein Text, den es zu 
verstehen und zu lesen gilt. Sie erschöpft sich aber nicht darin, Bedeutungssysteme zu 
schaffen und Sinnzusammenhänge herzustellen. Vielmehr bringt sie auch Handlungszu
sammenhänge hervor. Ihre Institutionen, wie beispielsweise Arbeit und Spiel, Herrschaft 
und Recht, Kunst und Religion oder Wissenschaft und Technik, stellen Orte menschli
chen Handels dar. In seiner Kulturtätigkeit verhält sich der Mensch nicht nur theoretisch, 
sondern auch praktisch zur Welt, indem er Dinge gestaltet, formt und bildet, ihnen durch 
die Formgebung eine Bedeutung verleiht und sie einem Gesamtzusammenhang einordnet. 

Nicht zuletzt beruht Kultur auf Wertvorstellungen, die sich wandeln können.142 So hat 
sich beispielsweise im Laufe der Neuzeit das Verhältnis zwischen räumlich-materieller 
Außenwelt und ausdehnungsloser Innerlichkeit des menschlichen Subjekts, das Verhält
nis zwischen Gesundheit und Krankheit oder auch das Geschlechterverhältnis in westlichen 
Kulturen verändert. Auch wenn es aufgrund der vielen verschiedenen kulturellen Tra
ditionen einschließlich ihrer unterschiedlichen Wertvorstellungen trotz Globalisierung 
niemals eine „Weltkultur“ geben wird, wäre es wünschenswert, wenn in allen Kulturen 
wenigstens einige universale Werte gelten würden, wie sie zum Beispiel in der Allgemei
nen Erklärung der Menschenpflichten 1997 in 19 Artikeln formuliert worden sind. In ihrem 
Sinn sollte es zu den grundlegenden Richtlinien gehören, sich friedlich zu verhalten, an
dere Menschen freundlich und verständnisvoll zu behandeln und hilfsbereit zu sein (siehe 
auch die Goldene Regel). Jeder Einzelne sollte seinem Gewissen unterworfen sein und sich 
im Geist der Geschwisterlichkeit verhalten, was das Kriegführen, die Gewalt und den Ter
rorismus verbietet, ohne die Selbstverteidigung im Falle eines Angriffs auszuschließen. 
Auch sind Wahrhaftigkeit und Toleranz gefordert, weshalb niemand seine Mitmenschen 
belügen, betrügen oder manipulieren sollte und Hass, Gewalt und Krieg im Namen ei
ner Religion, einer Weltanschauung oder einer politischen Meinung ausgeschlossen sein 
sollten. Einen hohen Stellenwert sollte die Gleichwertigkeit von Mann und Frau und die 
Partnerschaftlichkeit in der Ehe haben. Das partnerschaftliche Zusammenleben sollte von 
Liebe, Treue, Dauerhaftigkeit und Respekt geprägt sein. Die Ehe sollte den Ehepartnern und 

141 Cassirer: Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur (zitiert nach GWP Bd. 1, 
282). 

142 Bd. 3, Kap. 1.1.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

den Kindern Geborgenheit und Schutz geben. Niemand dürfte gegen seinen Willen ge
zwungen werden, zu heiraten. Sexuelle Ausbeutung und Gewalt sind als verwerflich ab
zulehnen. Jeder Mensch sollte sein Eigentum so gebrauchen, dass es zugleich der Allge
meinheit dient. Gerechtes und faires Verhalten sowie angemessener Umgang mit Eigentum 
wären gefordert. Jede Form des Diebstahls, der Ausbeutung, des Betrugs, der Benach
teiligung sowie eine ungerechte Wirtschaftsordnung sind als ungerecht und unmensch
lich zu betrachten. Auch sollte sich die Ehrfurcht vor dem Leben nicht auf das mensch
liche Leben beschränken, sondern Tiere, Pflanzen, den Erdboden, das Wasser und die 
Luft miteinschließen. Die Menschen sollen Sorge dafür tragen, dass die Natur und die 
Mitgeschöpfe geschützt und erhalten werden. 

Literatur 

Ernst Cassirer: Versuch über den Menschen. Einführung in eine Philosophie der Kultur, 2010. 
Franco Volpi (Hg.): Großes Werklexikon der Philosophie [= GWP]. Band 1 und 2, 1999. 
Peter Ehlen: Art. Gemeinschaft, in: Walter Brugger/Harald Schöndorf (Hg.): Philosophi

sches Wörterbuch [= PhW], 2010, 156–157. 
Peter Ehlen: Art. Kultur in PhW 258. 
https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur, abgerufen am 16. 05. 2023. 

1.1.5 Der Mensch als Person 

Zentral für christliches Denken ist der Begriff der Person. Dazu ist zunächst einmal kurz 
zu klären, was hier unter Person zu verstehen ist. Der Mensch ist ein Ich, das empfin
det, erkennt, will und ähnliches mehr und sich dabei seiner selbst gewiss ist. Insofern 
er als Ich aktiv tätig ist oder solcher Tätigkeiten fähig ist, kann er Subjekt genannt wer
den. Als Subjekt, das erkennt, will und handelt, zeichnet er sich nicht nur durch Selbst
bewusstsein, sondern auch durch Selbstbestimmung, durch Freiheit aus. Er soll aber nicht 
nur Subjekt sein und werden, er soll Person sein und werden. Das heißt: er soll sich von 
einem Subjekt, das sich seiner Umgebung und seiner selbst bewusst ist und das sich in
nerhalb bestimmter Grenzen selbst zu bestimmen vermag, zu einem Wesen entwickeln, 
das immer mehr Ich und es selbst wird, indem es sich immer mehr auf ein Du bezieht 
und so ein Wir erlebt, das immer mehr bei sich selbst ist, indem es beim anderen oder bei 
anderen ist. Nur in der Beziehung zu anderen Menschen kann der Mensch Person sein 
und werden. Zu seinem Personsein gehört also neben dem Subjektsein auch das Mitsein 
mit anderen Personen, die Interpersonalität. 

Im Folgenden soll das Denken dreier Philosophen des 20. Jahrhunderts vorgestellt 
werden, die sich jeweils mit einem Aspekt der Entwicklung des Menschen zur Person 
befasst haben. Der jüdisch-österreichische Philosoph Martin Buber hat die Ich-Du-Bezie
hung des Menschen für das Wesentliche gehalten (Kap. 1.1.5.1). Der litauisch-französi
sche Philosoph Emmanuel Levinas hat im Antlitz des anderen Menschen die ethische Pflicht 
erkannt, sich seines Schicksals anzunehmen (Kap. 1.1.5.2). Der britische Religionsphilo

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur
https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur


1. Der Mensch 49 

soph John Hick hat in Anlehnung an Gedanken des Kirchenvaters Irenäus von Lyon be
sonders im Leiden die Chance gesehen, menschlich und persönlich zu reifen (Kap. 1.1.5.3). 

1.1.5.1 Entwicklung durch die Ich-Du-Beziehung (Martin Buber) 
Martin Buber (1878–1965) hat sein Hauptwerk Ich und Du im Jahr 1923 veröffentlicht. Es 
gilt als das programmatische Grundlagenwerk der Dialogphilosophie und als Bubers Ma
nifest des „Neuen Denkens“, eines lebendigen Sprachdenkens. Sein „wesentlichstes An
liegen“ war dabei, wie er im Nachwort von 1957 schreibt, „die enge Verbundenheit der 
Beziehung zu Gott mit der Beziehung zum Mitmenschen“.143 

Buber zufolge kann der Mensch zwei Haltungen gegenüber den Dingen in der Welt 
einnehmen. Er kann zu ihnen das Grundwort Ich-Du oder das Grundwort Ich-Es spre
chen. Dementsprechend zwiefältig ist die Welt für ihn. Dementsprechend zwiefältig ist 
auch sein Ich. 

In der Welt oder dem Reich des Es erfährt der Mensch die Dinge, Innendinge wie Au
ßendinge: Ich nehme etwas wahr, ich will etwas, ich fühle etwas, ich denke etwas. Erfah
rung ist jedoch „Du-Ferne“144. In der Welt der Beziehung ist das Gegenüber kein Etwas, 
sondern ein Du. „Wer Du spricht, hat kein Etwas zum Gegenstand. Denn wo Etwas ist, 
ist anderes Etwas.“145 Wer Du spricht, hat nichts. Nicht als ob nichts anderes wäre als das 
Du, „aber alles andre lebt in seinem Licht“146. 

Im Reich der Beziehung wird der Mensch also von der Macht der Ausschließlichkeit 
ergriffen. Dabei ist ihm in drei Sphären Beziehung, die immer Begegnung und Gegen
seitigkeit bedeutet, möglich. So kann im Leben mit der Natur etwa ein Baum für mich 
zum leiblichen Du werden, mir als er selbst begegnen. So kann mir im Leben mit den 
Menschen ein Mensch als Du gegenüberstehen und für mich den „Himmelskreis“, mei
nen Horizont, erfüllen. Auch im Leben mit geistigen Wesenheiten können mir als Kunst- 
oder Kulturschaffendem Gestalten als Du gegenüberstehen, die ich dann materiell ver
wirkliche. Mit Dingen der Natur, mit Menschen und mit Ideen ist Begegnung möglich. 
„Alles wirkliche Leben [aber] ist Begegnung.“147 Begegnung ist erfüllte Gegenwart. 

Beziehung und Begegnung können nicht gemacht werden, aber sie können sich er
eignen, wenn Menschen ganz offen sind und bereit sind, sich ganz einzubringen. 

„Das Du begegnet mir von Gnaden – durch Suchen wird es nicht gefunden. Aber dass 
ich zu ihm das Grundwort spreche, ist Tat meines Wesens, meine Wesenstat. Das Du 
begegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung zu ihm. So ist die Bezie
hung Erwähltwerden und Erwählen, Passion und Aktion in einem.“148 

Während das Grundwort Ich-Es nie mit dem ganzen Wesen gesprochen werden kann, 
kann das Grundwort Ich-Du nur mit dem ganzen Wesen gesprochen werden. Die „Ein
sammlung und Verschmelzung zum ganzen Wesen kann nie durch mich“, aber auch „nie 

143 Buber: Ich und Du (Reclam 1983), 117. 
144 Buber: Ich und Du (Reclam 2021), 13. 
145 Ebd. 8. 
146 Ebd. 12. 
147 Ebd. 16. 
148 Ebd. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

ohne mich geschehen“.149 Nur durch das Du ist Ich-Werdung möglich: Ich werde am Du; 
allgemeiner formuliert: „Der Mensch wird am Du zum Ich.“150 

Den Ausdruck Liebe reserviert Buber für die Ich-Du-Beziehung zum Mitmenschen. 
Er bestimmt die Liebe als ein welthaftes Wirken, das über Gefühle hinausgeht. Gefühle 
begleiten das „metaphysische Faktum der Liebe, aber sie machen es nicht aus“ und kön
nen sehr verschiedener Art sein.151 So ist zum Beispiel das Gefühl Jesu zum Besessenen 
ein anderes als das zum Lieblingsjünger. Aber die Liebe ist eine. Gefühle hat man, die 
Liebe geschieht. Sie haftet dem Ich nicht an, sondern ist zwischen Ich und Du. 

„Liebe ist ein welthaftes Wirken. Wer in ihr steht, in ihr schaut, dem lösen sich Men

schen aus ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und Böse, Kluge und Törichte, Schö
ne und Hässliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du, das ist, los
gemacht, herausgetreten, einzig und gegenüber wesend; Ausschließlichkeit ersteht 
wunderbar Mal um Mal – und so kann er wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erhe
ben, erlösen. Liebe ist Verantwortung eines Ich für ein Du: hierin besteht, die in keiner
lei Gefühl bestehen kann, die Gleichheit aller Liebenden, vom kleinsten bis zum größ
ten und von dem selig Geborgnen, dem sein Leben in dem eines geliebten Menschen 
beschlossen ist, zu dem lebelang ans Kreuz der Welt Geschlagnen, der das Ungeheure 
vermag und wagt: die Menschen zu lieben.“152 

Der Mensch kann jedoch nicht immer in der Ich-Du-Beziehung bleiben, er kann nicht 
nur das Grundwort Ich-Du sprechen: „Das aber ist die erhabene Schwermut unsres Lo
ses, dass jedes Du in unsrer Welt zum Es werden muss. So ausschließlich gegenwärtig 
es in der unmittelbaren Beziehung [auch] war: sowie sie sich ausgewirkt hat oder vom 
Mittel durchsetzt worden ist, wird es zum Gegenstand unter Gegenständen.“153 Auch die 
Liebe selbst kann nicht in der unmittelbaren Beziehung verharren; sie dauert, aber wech
selt zwischen Aktualität und Latenz. Umgekehrt kann aber auch jedes Ding in der Welt 
einem Ich als sein Du erscheinen. „Das einzelne Du muss, nach Ablauf des Beziehungs
vorgangs, zu einem Es werden. Das einzelne Es kann, durch Eintritt in den Beziehungs
vorgang, zu einem Du werden.“154 Die Zustände lösen einander aber nicht reinlich ab, 
sodass Du-Welt und Es-Welt „oft ein in tiefer Zwiefalt wirr verschlungenes Geschehen“ 
sind.155 

Der Mensch braucht die Es-Welt. In ihr hat er zu leben und lässt sich leben, in ihr 
erfährt und gebraucht er die Dinge, in ihr kann er sein Leben einrichten. Ohne Es kann 
der Mensch nicht leben. „Aber wer mit ihm allein lebt, ist nicht der Mensch“, ist nicht 
wahrer Mensch.156 

149 Ebd. 
150 Ebd. 33. 
151 Ebd. 19. 
152 Ebd. 
153 Ebd. 21. 
154 Ebd. 37. 
155 Ebd. 22. 
156 Ebd. 38. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 51 

Die Geschichte des Einzelnen und die der Menschengattung stimmen darin über
ein, dass in ihr die Es-Welt immer mehr zunimmt. So ist die Es-Welt jeder Kultur um
fänglicher als die der vorhergehenden. Nicht nur der Umfang der Naturerkenntnis, son
dern auch die gesellschaftliche Differenzierung und technische Leistung erweitern sich 
ständig. Mit dieser Entwicklung wächst die Fähigkeit, die Dinge zu erfahren und zu ge
brauchen. Mit ihr geht jedoch zumeist auch eine „Minderung der Beziehungskraft des 
Menschen“ einher, „vermöge deren allein der Mensch im Geist leben kann“.157 

Geist in seiner menschlichen Erscheinungsform ist für Buber Antwort des Menschen 
an sein Du. Daher ist er nicht im Ich, sondern zwischen Ich und Du. Er ist wie die Luft, in 
der man atmet. „Der Mensch lebt im Geist, wenn er seinem Du zu antworten vermag“, 
und er vermag es, „wenn er in die Beziehung mit seinem ganzen Wesen eintritt.“158 

In der Es-Welt herrschen die Ursächlichkeit und die Zwecksetzung vor. Es dominiert 
das zweckrationale Denken und damit die Trennung.159 Ich und Es, Ich-Revier und Es-Re
vier sind geschieden. Gefühle sind das Drinnen, Einrichtungen das Draußen. Beide ken
nen keine erfüllte Gegenwart. „Beide haben keinen Zugang zum wirklichen Leben“, denn 
„Einrichtungen ergeben kein öffentliches und Gefühle kein persönliches Leben.“160 

In der Du-Welt herrschen die Verbundenheit und die Einheit in Verschiedenheit vor. 
Wahres öffentliches und wahres persönliches Leben sind zwei Gestalten der Verbunden
heit. Wahre Gemeinschaft entsteht nicht dadurch, dass Leute Gefühle füreinander ha
ben, sondern „dass sie alle zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Bezie
hung stehen und dass sie untereinander in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen“161. 
Auch eine persönliche Einrichtung wie die Ehe „wird sich nie aus etwas andrem erneu
ern, als woraus allzeit die wahre Ehe entsteht: dass zwei Menschen einander das Du of
fenbaren“162. 

Beim öffentlichen Leben unterscheidet Buber zwei Kammern, nämlich die Wirt
schaft, die dem Nutzwillen entspringt und in der es um Güter und Leistungen geht, 
und den Staat, der dem Machtwillen entspringt und in dem es um Meinungen und In
teressen geht. Er warnt in dem Zusammenhang bereits vor über hundert Jahren davor, 
„dass die Wirtschaft das Erbe des Staates antrete“, dass es zu einer „Zwingherrschaft 
des wuchernden Es“, das heißt zu einer Ökonomisierung des gesamten öffentlichen 
(und man muss heute hinzufügen: auch des privaten) Lebens kommt.163 Wirtschaft und 
Staat wirken seiner Überzeugung nach naturhaft und rechtmäßig nur, solange sie mit 
dem menschlichen Beziehungswillen verbunden sind und von ihm getragen werden, 
also den Menschen als Du im Blick haben und somit am wirklichen Leben, am Geist 
teilhaben. 

Das Ich des Menschen ist wie seine Welt zwiespältig: 

157 Ebd. 40f. 
158 Ebd. 41. 
159 Vgl. ebd. 53; 45. 
160 Ebd. 46. 
161 Ebd. 47. 
162 Ebd. 
163 Ebd. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Das Ich des Grundwortes Ich-Du ist ein andres als das das Grundwort Ich-Es. Das Ich 
des Grundworts Ich-Es erscheint als Eigenwesen und wird sich bewusst als Subjekt (des 
Erfahrens und Gebrauchens). Das Ich des Grundworts Ich-Du erscheint als Person und 
wird sich bewusst als Subjektivität (ohne abhängigen Genitiv). Eigenwesen erscheint, 
indem es sich gegen andere Eigenwesen absetzt. Person erscheint, indem sie zu ande
ren Personen in Beziehung tritt.“164 

Während das Eigenwesen die Gestalt der naturhaften Abgehobenheit darstellt, ist die Person 
die Gestalt der naturhaften Verbundenheit. Während der Zweck des Sichabsetzens das Le
ben, „das heißt das eine menschliche Lebensfrist dauernde Sterben“ ist, ist der Zweck der 
Beziehung „ihr eigenes Wesen, das ist: die Berührung des Du“, die an das Ewige rührt; 
„denn durch die Berührung jedes Du rührt ein Hauch des ewigen Lebens uns an“.165 

Wer in Beziehung lebt, nimmt an einer Wirklichkeit teil, an einem Sein, das nicht 
bloß an ihm und nicht bloß außer ihm ist. Die Teilnahme an diesem Sein „ist umso voll
kommener, je unmittelbar die Berührung des Du ist“166. Im Bereich der Subjektivität 
wird sich das Ich seiner Verbundenheit und seiner Abgelöstheit in einem bewusst. 

„Die echte Subjektivität kann nur dynamisch verstanden werden, als das Schwingen 
des Ich in seiner einsamen Wahrheit. Hier auch ist der Ort, wo das Verlangen nach im

mer höherer, unbedingter Beziehung, nach der vollkommenen Teilnahme am Sein sich 
bildet und emporbildet. In der Subjektivität reift die geistige Substanz der Person.“167 

Während die Person sagt: „Ich bin“, sagt das Eigenwesen: „So bin ich“. Damit soll nicht 
gesagt sein, dass die Person ihr Sondersein, ihr Anderssein irgendwie aufgibt. Es ist an 
ihr nur nicht Blickpunkt, es ist nur eben da. Während die Person ihr Selbst schaut, befasst 
sich das Eigenwesen mit seinem Mein: „meine Art, meine Rasse, mein Schaffen, mein 
Genius. Das Eigenwesen nimmt an keiner Wirklichkeit teil und gewinnt keine. Es setzt 
sich gegen das Andere ab und sucht so viel davon, als es kann, in Besitz zu nehmen, durch 
Erfahren und Gebrauchen. Das ist seine Dynamik: das Sichabsetzen und Besitznahme, 
beides am Es, beides im Unwirklichen geübt.“168 Das Subjekt mag sich noch so viel zu 
eigen machen, ihm wächst keine Substanz daraus. 

„Es gibt nicht zweierlei Menschen; aber es gibt die zwei Pole des Menschentums. Kein 
Mensch ist reine Person, keiner reines Eigenwesen, keiner ganz wirklich, keiner ganz 
unwirklich. Jeder lebt im zwiefältigen Ich. Aber es gibt Menschen, die so personbe
stimmt sind, dass man sie Person, und so eigenwesenbestimmte, dass man sie Eigen
wesen nennen darf. Zwischen jenen und diesen trägt sich die wahre Geschichte aus.“169 

164 Ebd. 64. 
165 Ebd. 
166 Ebd. 65. 
167 Ebd. 
168 Ebd. 66. 
169 Ebd. 66f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 53 

Diese Geschichte gipfelt im tödlichen Konflikt zwischen selbstbezogenen Machtmen
schen und selbstlosen Geistesmenschen, wie etwa am Schicksal eines Sokrates, eines Je
sus, eines Mahatma Gandhi oder eines Oskar Romero deutlich wird. 

Für Buber ist der Mensch „umso personhafter, je stärker in der menschlichen Zwie
falt seines Ich das des Grundworts Ich-Du ist. Nach seinem Ichsagen – danach, was er 
meint, wenn er Ich sagt – entscheidet sich, wohin ein Mensch gehört und wohin seine 
Fahrt geht.“170 Das Ich des (egoistischen) Eigenmenschen ist misstönig, das der Person 
hingegen schön und wohlklingend. Als Beispiele für entfaltetes Personsein nennt Buber 
Sokrates, dessen Ich das des unendlichen Gesprächs war, Goethe, dessen Ich das des rei
nen Umgangs mit der Natur war, und Jesus, dessen Ich das der unbedingten Beziehung 
zu Gott, dem Vater, war. Damit ist bereits die tiefere, unbedingte Dimension der Ich-Du- 
Beziehung erreicht. 

Nach Buber schneiden sich die verlängerten Linien der welthaften Beziehungen 
im ewigen Du. Jedes einzelne Du ist ein Durchblick zu ihm. „Durch jedes geeinzelte 
Du spricht das Grundwort das ewige an.“171 Die Beziehungsfähigkeit des Menschen 
„vollendet sich einzig in der unmittelbaren Beziehung zu dem Du, das seinem Wesen 
nach nicht Es werden kann“172. 

Dieses ewige Du haben Menschen mit vielen Namen angesprochen. Der unvergäng
lichste und unumgänglichste lautet Gott. Wer in seinem Leben, auf welche Weise auch 
immer, wahrhaft Gott anspricht, spricht, auch wenn er den Namen verabscheut und 
selbst gottlos zu sein meint, „das wahre Du seines Lebens an, das von keinem anderen 
eingeschränkt zu werden vermag und zu dem er in einer Beziehung steht, die alle ande
ren einschließt“173. 

Der Mensch, der in seiner Ganzheit ruht, kann zur vollkommenen Beziehung, zur 
höchsten Begegnung ausgehen. Dazu bedarf es nicht eines Abstreifens der Sinnenwelt, 
nicht einer Hinwendung zu einer Welt der Ideen und Werte. Es bedarf auch keines Auf
gebens des Ich, das zu jeder Beziehung und so auch zur höchsten unerlässlich ist. Nicht 
„von allem absehen“, sondern „alles im Du sehen“, heißt für Buber in die reine Beziehung 
treten.174 „Wer mit seinem ganzen Wesen zu seinem Du ausgeht und alles Weltwesen ihm 
zuträgt, findet ihn, den man nicht suchen kann.“175 Wer die Welt in Gott schaut, steht 
in seiner Gegenwart, denn Gott ist zwar das ganz Andere, aber auch das ganz Selbe: das 
ganz Gegenwärtige. Er ist „das Geheimnis des Selbstverständlichen, das mir näher ist als 
mein Ich“176. Der Du-Sinn, der sich nicht erfüllen kann, bis er das unendliche Du findet, 
hat es von Anfang an in sich gegenwärtig. Die Gegenwart Gottes muss dem Menschen 
aus der Wirklichkeit des geheiligten Weltlebens nur ganz wirklich werden. Gemäß Bu
ber lässt sich Gott nicht durch Weltflucht, aber auch nicht durch Weltfixierung, sondern 
nur durch Leben in der Welt in einer Ich-Du-Haltung finden. Er begegnet uns dann als 

170 Ebd. 67. 
171 Ebd. 75. 
172 Ebd. 
173 Ebd. 76. 
174 Ebd. 79. 
175 Ebd. 
176 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Gegenwart des in der Welt Gegenwärtigen, als „das uns unmittelbar und zunächst und 
dauernd gegenüber Wesende“177. Wer daher „wahrhaft zur Welt ausgeht, geht zu Gott 
aus“178. 

Laut Buber braucht nicht nur der Mensch Gott, sondern auch Gott den Menschen: 

„Dass du Gott brauchst, mehr als alles, weißt du allzeit in deinem Herzen; aber nicht 
auch, dass Gott dich braucht, in der Fülle seiner Ewigkeit dich? Wie gäbe es den Men

schen, wenn Gott ihn nicht brauchte, und wie gäbe es dich? Du brauchst Gott, um zu 
sein, und Gott braucht dich – zu eben dem, was der Sinn deines Lebens ist.“179 

Gott braucht den Menschen, da das Grundwort Ich-Du beziehungsweise echter Dialog 
Wechselwirkung bedeutet. Dass es die Welt als Schöpfung gibt, an der Mensch teilhat und 
mitwirkt, dass es die menschliche Person als Dialogpartner Gottes gibt, hat göttlichen 
Sinn. 

Jedes Du kann für uns zum Es werden. Nur ein Du „hört seinem Wesen nach nie auf, 
uns Du zu sein“180. Wer Gott kennt, kennt die Gottferne, aber nicht, weil Er nicht immer 
als Du da wäre, sondern weil wir nicht immer da sind. 

Alle welthaften Beziehungen sind ausschließlich. Nur in der Beziehung zu Gott 
sind unbedingte Ausschließlichkeit und unbedingte Einschließlichkeit eins. Gottes Du 
schließt all meine sonstigen Gegenüber als Du in sich ein und umfasst mein Selbst, ohne 
es zu sein, wie es die Welt umfasst, ohne sie zu sein. 

Die Es-Welt hat, so Buber, zwei Privilegien: den Zusammenhang im Raum und den 
Zusammenhang in der Zeit. 

„Die Duwelt hat in beiden keinen Zusammenhang. Sie hat ihren Zusammenhang in 
der Mitte, […] im ewigen Du. In dem großen Privileg der reinen Beziehung sind die Pri
vilegien der Eswelt aufgehoben. Kraft seiner gibt es das Kontinuum der Duwelt: die 
isolierten Momente der Beziehungen verbinden sich zu einem Weltleben der Verbun
denheit. Kraft seiner steht der Duwelt die gestaltende Macht zu: der Geist kann die 
Eswelt durchdringen und verwandeln. […] Umkehr ist das Wiedererkennen der Mitte, 
das Sich-wieder-hinwenden. In dieser Wesenstat ersteht die verschüttete Beziehungs
kraft des Menschen auf.“181 

Auf diese Weise erneuert sich unsere Welt. Im Tod löst sich für den Einzelnen der irdische 
Raum und die irdische Zeit und damit die Es-Welt auf. Die Beziehungen aber bleiben 
und mit ihnen bleibt die Du-Welt. 

In jeder der drei Sphären der Welt – im Leben mit der Natur, mit den Menschen und 
mit den geistigen Wesenheiten – blicken wir in jedem Beziehungsakt „an den Saum des 
ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von ihm, […] in jeder Sphäre nach 

177 Ebd. 80f. 
178 Ebd. 94. 
179 Ebd. 82. 
180 Ebd. 98. 
181 Ebd. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 55 

ihrer Weise. Alle Sphären sind in ihm beschlossen, es in keiner. Durch alle strahlt die eine 
Gegenwart.“182 

Unter den drei Sphären zeichnet sich für Buber eine aus: das Leben mit den Menschen. 
„Hier vollendet sich die Sprache als Folge in Rede und Gegenrede. […] Hier ist das Gegen
über zur vollen Wirklichkeit des Du erblüht. Hier allein gibt es denn auch als unverlier
bare Wirklichkeit Schauen und Geschautwerden, Erkennen und Erkanntwerden, Lieben 
und Geliebtwerden.“183 In der Beziehung zum Menschen sieht Buber daher „das eigent
liche Gleichnis der Beziehung zu Gott: darin wahrhafter Ansprache wahrhafte Antwort 
zuteil wird.“184 

Zweierlei Einsamkeit unterscheidet Buber, nach dem, wovon sie sich kehrt. Positiv ist 
die Einsamkeit, wenn sich der Mensch aus dem erfahrenden und gebrauchenden Um
gang mit den Dingen löst. Ihrer bedarf es stets, „um überhaupt zum Akt der Beziehung, 
nicht erst der höchsten, zu kommen“185. Negativ ist Einsamkeit im Sinn der Beziehungs
losigkeit. Zweierlei Einsamkeit unterscheidet Buber auch nach dem, wozu sie sich wen
det. Positiv ist die Einsamkeit als Ort der Reinigung. Negativ ist jedoch „die Burg der 
Absonderung, wo der Mensch [nur noch] mit sich selbst Zwiesprache führt“186. 

Im Zusammenhang mit dem ewigen Du geht Buber schließlich noch auf das im Jetzt 
und Hier gegenwärtige Urphänomen dessen ein, was Offenbarung genannt wird. Sie be
deutet für ihn Begegnung mit Gott, die verwandelt. Der Mensch geht aus dem Moment 
der höchsten Begegnung nicht als der gleiche hervor, als der er in ihn eingetreten ist. Er 
empfängt etwas, was er zuvor nicht hatte. Es geschieht etwas an ihm. Er hat danach „in 
seinem Wesen ein Mehr, ein Hinzugewachsenes, von dem er zuvor nicht wusste“187. Was 
der Mensch dabei empfängt, ist nicht ein Inhalt, sondern eine Gegenwart, eine Gegenwart 
als Kraft. Diese Gegenwart und Kraft schließt dreierlei ein: die ganze Fülle der wirklichen 
Gegenseitigkeit und des Verbundenseins, die Bestätigung des Sinns auf eine Weise, dass 
nichts mehr sinnlos sein kann, und den Empfang des Sinns dieses unseres Lebens, nicht 
den eines Drüben. 

Für Buber gibt es, genau genommen, nur Offenbarungsreligionen. Er ist davon über
zeugt, dass die gewaltigen Offenbarungen, auf die sich die Religionen berufen und „die 
im Anfang großer Gemeinschaften, an den Wenden der Menschenzeit stehen“, nichts 
anderes als die stille, ewige Offenbarung sind, „die sich allerorten und allezeit begibt“.188 
Alle Offenbarung aber ist Berufung und Sendung. 

Durch Gebet kann sich der Mensch auf die Begegnung mit Gott vorbereiten, in ihm 
kann er Gott begegnen. Für Buber ist das Gebet deshalb wesentlich für jede Religion: 

„Im wahren Gebet vereinigen und reinigen sich Kult und Glaube zur lebendigen Bezie
hung. Dass das wahre Gebet in den Religionen lebt, ist das Zeugnis ihres wahren Le
bens; solang es in ihnen lebt, leben sie. Entartung der Religion bedeutet die Entartung 

182 Ebd. 101. 
183 Ebd. 102. 
184 Ebd. 102f. 
185 Ebd. 103. 
186 Ebd. 104. 
187 Ebd. 109. 
188 Ebd. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

des Gebets in ihnen: die Beziehungskraft wird in ihnen immer mehr von der Gegen
ständlichkeit verschüttet, es wird in ihnen immer schwerer, mit dem ganzen, ungeteil
ten Wesen gut Du zu sagen.“189 

Buber sieht in der Religionsgeschichte insgesamt einen Weg, eine geheimnisvolle Annä
herung an Gott. „Jede Spirale ihres Wegs führt uns in tiefres Verderben und in grundhaf
tere Umkehr zugleich. Das Ereignis aber, dessen Weltseite Umkehr heißt, dessen Gottes
seite heißt Erlösung.“190 

In Bubers jüdischer Philosophie des Personalismus haben sich auch viele Christen wie
dergefunden. Sie ermutigt den Menschen dazu, sich von einem Subjekt, das seine Um
welt und seinen Mitmenschen als Es behandelt und als bloßes Mittel für seine Zwecke 
gebraucht, wenn nicht missbraucht, zu einer Person zu entwickeln, die in einer Ich-Du- 
Beziehung zur Umwelt und in einer liebenden Beziehung zu seinen Mitmenschen lebt. 
Die dazu nötige Beziehungskraft kann er aus seiner Beziehung zum ewigen Du schöp
fen. In der Ich-Du-Begegnung und -Beziehung bleibt das Ich Ich und das Du Du. Die 
darin vollzogene Einheit hebt die Verschiedenheit nicht auf, überwindet aber die Tren
nung. Dem „Zwischen“, das Ich und Du verbindet, wird Raum gegeben. Es verwirklicht 
sich. Geist und Liebe werden wirklich. 

Literatur 

Martin Buber: Ich und Du (mit einem Nachwort und Anmerkungen von Bernhard Lang), 
Reclam 2021. 

1.1.5.2 Entwicklung durch den unbedingten ethischen Anspruch des Anderen 
(Emmanuel Levinas) 

Im Vorwort zur deutschen Übersetzung seines ersten philosophischen Hauptwerks 
Totalität und Unendlichkeit, das im Jahr 1961 erschienen ist, schreibt Emmanuel Levinas 
(1906–1995) im Jahr 1987: 

„Das vorliegende Buch, das sich unter phänomenologischem Einfluss weiß und den 
Geist der Phänomenologie für sich in Anspruch nimmt, ist aus einer langen Beschäfti
gung mit den Texten Husserls und aus einer unablässigen Aufmerksamkeit auf ,Sein 
und Zeit‘ entstanden. Weder Martin Buber noch Gabriel Marcel sind dem Text fremd, 
der auf Franz Rosenzweig vom Vorwort an verweist. Das Buch beansprucht zudem, im 
zeitgenössischen Denken, eine Treue zum bahnbrechenden Werk Henri Bergsons.“191 

Damit hat Levinas selbst offengelegt, von welchem Denken und welchen Denkern er am 
meisten beeinflusst ist. 

189 Ebd. 117. 
190 Ebd. 119. 
191 Levinas: Totalität und Unendlichkeit, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 57 

Aus seinem komplexen Werk soll hier von Martin Buber her nur eine Spur verfolgt 
werden, nämlich die besondere Art und Weise, wie das menschliche Du durch sein Antlitz 
dem Ich begegnet. Während mir, so Levinas, das Ding gegeben ist und sich mir darbie
tet, sodass ich es in eine, genauer meine Welt einordnen kann, weigert sich das Antlitz 
des Mitmenschen, von mir begriffen und umfasst zu werden. Der Andere entzieht sich 
mir unter anderem durch seine unvorhersehbaren Reaktionen. Er bleibt unendlich tran
szendent, unendlich fremd. Sein Antlitz, in dem er mir erscheint und das nach mir ruft, 
„bricht mit der Welt, die unsere gemeinsame Welt sein kann“192. 

Sein Widerstand tut mir dabei aber keine Gewalt an, er wirkt nicht negativ. Vielmehr 
hat er eine positive Struktur, nämlich eine ethische. In seinem Antlitz zeigt sich seine 
ethische Unverletzlichkeit, seine Heiligkeit. Sie stellt mich moralisch in Frage, wobei die 
Bewegung meiner Infragestellung ganz vom Anderen ausgeht. 

Auch die Rede im Sinn ursprünglicher Kommunikation, durch die das Antlitz eine 
Beziehung mit mir unterhält, stellt Ich und Du ontologisch nicht auf dieselbe Stufe. Das 
Antlitz des Anderen „bleibt in der Beziehung absolut“193. In ihm offenbart sich mir das 
Unendliche, das absolut andere Andere. „Ich kämpfe“, wie Levinas sagt, „nicht mit einem 
Gott ohne Antlitz, sondern antworte auf seinen Ausdruck, seine Offenbarung.“194 

Das Antlitz des Anderen entzieht sich meinem Besitz, meinem Vermögen. Es spricht 
mit mir und fordert mich dadurch zu einer Beziehung auf, die mein Genuss- und Er
kenntnisvermögen unendlich übersteigt. Nicht physisch, aber ethisch setzt es mir eine 
unendliche Widerstandskraft entgegen, die sagt: Du wirst keinen Mord begehen! Die
ser ethische Widerstand, „hart und unüberwindbar, leuchtet im Antlitz des Anderen, in 
der vollständigen Blöße seiner Augen ohne Verteidigung, in der Blöße der absoluten Of
fenheit des Transzendenten“195. Es ist das Verständnis für diese Not und diesen Hunger, 
die die eigentliche Nähe des Anderen stiftet. Das Erscheinen des Unendlichen im Antlitz 
des Anderen bedeutet daher Gewaltlosigkeit schlechthin und Frieden. Der Krieg setzt den 
Frieden voraus, nicht umgekehrt. 

Indem mich das Antlitz um Hilfe bittet, ohne dass ich für seinen Hilferuf taub sein 
könnte, begrenzt es nicht meine Freiheit, sondern stiftet und fördert sie. Es ruft sie zur 
Verantwortung, indem es meine Güte hervorruft. Angesichts hungernder und verhun
gernder Menschen im wörtlichen und existentiellen Sinn gibt es für die Verantwortung 
laut Levinas nur ein „objektives“ Maß. „Die Verantwortung kann nicht abgewiesen wer
den.“196 Das erste Wort, das die ursprüngliche Rede zwischen Du und Ich, zwischen dem 
Antlitz des Anderen und mir hervorbringt, lautet Verpflichtung. Keinerlei Innerlichkeit 
gestattet es, dieser Verpflichtung aus dem Weg zu gehen. 

Das Antlitz des menschlichen Du, in dem sich der absolut andere Andere präsentiert, 
„bleibt nach dem Maß dessen, der es empfängt, es bleibt irdisch“197. Aber von ihm emp
fängt das Ich die Idee des Unendlichen, die es, so Levinas, nicht aus sich haben kann. Auf 

192 Ebd. 278. 
193 Ebd. 279f. 
194 Ebd. 283. 
195 Ebd. 285f. 
196 Ebd. 289. 
197 Ebd. 292. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

diese Weise wird das Ich ständig unterwiesen und unaufhörlich aufgerufen, sich selbst zu 
überschreiten. „Denken heißt, die Idee des Unendlichen besitzen oder unterwiesen wer
den. Das vernünftige Denken bezieht sich auf diese Unterweisung.“198 

Levinas zufolge lädt die Gegenwart des Antlitzes jedoch nicht zur exklusiven Zwei
ergemeinschaft von Ich und Du ein. Vielmehr verweist sie von sich aus bereits auf den 
Dritten und auf ein umfassendes Wir. Denn in den Augen des Anderen sieht mich der Dritte 
an, sieht mich die gesamte Menschheit an. Das Erscheinen des Antlitzes, das mich wie 
ein absolut fremdes ansieht und mich zu Verantwortung ruft, „macht das ursprüngli
che Geschehen der Brüderlichkeit aus“199. Die Einheit und Geschwisterlichkeit aller Men
schen beruht für Levinas demnach nicht auf der biologischen Verwandtschaft, sondern 
auf den zwischenmenschlichen Beziehungen, die über die Totalität der Welt hinaus zum Un
endlichen des Anderen führen und zur unbedingten Verantwortung für den Anderen ver
pflichten. 

Da sich der Andere aufgrund seiner Not, die nach Gerechtigkeit schreit, sogleich als 
Absoluter präsentiert und aus einer Dimension der Erhabenheit und der Transzendenz 
kommt, die ihn zum Meister über mich macht und mir befiehlt, besteht meine Stellung 
ihm gegenüber folgerichtig darin, „dieser wesentlichen Not des Anderen begegnen zu 
können, Hilfsquellen zu finden“200. Dabei ist der Nächste, auch und gerade der Arme und 
Fremde, die Witwe und der Waise, gegen die ich verpflichtet bin. 

In all dem zeigt sich eine „moralische Asymmetrie“201. Während mich der Andere 
von seiner Seite aus ethisch absolut in Anspruch nimmt und in seiner Transzendenz 
über mich herrscht, entspricht meiner Verantwortung für den Anderen von meiner Seite 
aus kein Anspruch auf den Anderen. Weil für Levinas im Unterschied zu Martin Buber 
nicht die klassische Ontologie, sondern die Ethik ausschlaggebend für die Bestimmung 
des Menschen und seines Seins ist, folgt für ihn aus der moralischen Asymmetrie eine 
grundlegende „Asymmetrie der interpersonalen Beziehung“202. Ich und Du lassen sich 
nicht als zwei Seiende auf derselben Ebene ansiedeln. Weil das Sein des Menschen un
vermeidlich die Orientierung „von-sich-aus“ hin zum „Anderen“ hat, findet es in einem 
wesentlich asymmetrischen „Raum“ statt.203 

Das wahre Wesen des Menschen, so fasst Levinas in seinen Schlussfolgerungen zu
sammen, präsentiert sich in seinem Antlitz, das meiner Gewalt Einhalt gebietet und sie 
durch seinen Anruf lähmt.204 Als Anderer kommt der Mensch von außen auf uns zu, eben 
als Antlitz. Diese „Exteriorität – d. h. sein Appell an mich – ist seine Wahrheit“205. Da je
des Antlitz anders und somit das Von-Angesicht-zu-Angesicht mannigfaltig ist, ist ech
ter Pluralismus der Gesellschaft möglich. Die soziale Beziehung erzeugt für Levinas einen 
Überschuss des Guten über das Sein und der Mannigfaltigkeit über das Eine. 

198 Ebd. 294. 
199 Ebd. 309. 
200 Ebd. 311. 
201 Ebd. 430. 
202 Ebd. 328. 
203 Ebd. 312f. 
204 Vgl. ebd. 419f. 
205 Ebd. 421. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 59 

Dem Antlitz verdankt sich auch die Sprache. Sie hebt ursprünglich kraft der Gegen
wart des Du an und ereignet sich im Von-Angesicht-zu-Angesicht.206 Vor dem Hinter
grund von Heideggers Sein und Zeit unterscheidet Levinas in dem Zusammenhang zwi
schen Sinn und Bedeutung. Der Mensch gibt den Dingen und ihrem Sein Sinn, indem 
er sie für bestimmte Zwecke gebraucht. Die Bedeutung des Anderen ist ihm jedoch vor
gegeben. Dank seiner ethischen Bedeutung ist der Andere, wie Levinas schreibt, „Gott 
ähnlich. Diese Bedeutung geht meiner Initiative der Sinngebung voraus.“207 Sie besteht 
darin, mich zur Verantwortung zu rufen und so aus meinem Ich herauszurufen. Der An
dere, der mir von außen durch sein Antlitz begegnet, fordert mich in seiner sozialen oder 
auch existentiellen Not und Blöße auf, mich für ihn verantwortlich zu fühlen und so mein 
eigenes Ichsein und das welthafte Sein der Dinge auf ihn hin zu überschreiten. 

Die Exterioritiät des Seins ist daher die eigentliche Moralität. Sie verlangt vor allem ne
ben der Gerechtigkeit die Güte, vollzieht sich die Beziehung mit dem Antlitz als solchem 
doch ausschließlich „als Güte“208. Diese ist „die eigentliche Transzendenz. Die Transzen
denz ist [nämlich] Transzendenz eines Ich. Nur ein Ich kann dem dringenden Befehl ei
nes Antlitzes antworten.“209 Auch der Pluralismus der Gesellschaft „vollzieht sich in der 
Güte, die von mir zum Anderen geht; in ihr allein kann sich der Andere als absolut An
derer ereignen“210. Mit der Güte geht nach Levinas schließlich auch der Friede einher, der 
„mein Friede“ sein muss: „Friede im Rahmen einer Beziehung, die von einem Ich ausgeht 
und zum Anderen hinführt, Friede im Begehren und in der Güte, in denen das Ich sich 
erhält und gleichzeitig ohne Egoismus existiert.“211 

In seinem zweiten philosophischen Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein ge
schieht, das 1978 veröffentlicht wurde, vertieft Levinas seine Kritik an der abendländi
schen Seinslehre, die für ihn weder die Frage nach dem Anderen noch die ethische Frage 
radikal genug gestellt hat. Wie er im Vorwort schreibt, vertritt er in seinem Buch die The

se, dass in der Subjektivität eine „Aus-nahme“ zu erkennen sei, „die das Gefüge von sein 
und Seiendem und ihrer Differenz“, also die ontologische Differenz im Sinne Heideg
gers212, durcheinanderbringt.213 Es gelte, „in der Substantialität des Subjekts, im harten 
Kern des ,Einzigen‘ in mir, in meiner unvollständigen, uneinheitlichen Identität die Stell
vertretung für die Anderen [zu] erblicken“214. Diese „allem Wollen zuvorkommende Auf
opferung“ müsse „als eine schonungslose Ausgesetztheit an das Verletztwerden durch 
die Transzendenz, und zwar nach Art eines Empfangens, das passiver – und auf andere 
Weise passiv – ist als die Rezeptivität, die Leidenschaft und die Endlichkeit“ gedacht wer
den.215 Hier soll innerhalb dieses gedanklichen Rahmens wiederum nur dem Thema der 
ethischen Verantwortung für den Anderen nachgegangen werden, genauer gesagt der Frage, 

206 Vgl. ebd. 427. 
207 Ebd. 424. 
208 Vgl. ebd. 438. 
209 Ebd. 444. 
210 Ebd. 445. 
211 Ebd. 
212 Bd. 1, Kap. 1.1.5.1. 
213 Levinas: Jenseits des Seins, 19. 
214 Ebd. 19. 
215 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

inwieweit es Levinas in seinem zweiten Hauptwerk erweitert, vertieft und abgewandelt 
hat. 

Levinas fasst den Gedanken der Verantwortung nun noch rigoroser. Wir tragen auch 
Verantwortung für die Schuld und für das Unglück der Anderen, ja für die Freiheit des An
deren.216 Dies lässt sich zumindest insofern nachvollziehen, als für die Bedingungen, un
ter denen der Andere schuldig oder unglücklich wird und seine Freiheit vollzieht, auch 
die Gesellschaft und damit bestimmte Menschen mitverantwortlich sind. Wir sind mit
verantwortlich dafür, inwieweit das Leben des Einzelnen gelingt, genauer gesagt: Ich bin 
mitverantwortlich dafür, inwieweit das Leben bestimmter Menschen gelingt oder miss
lingt. Die Verantwortung für den Anderen, für eine andere Freiheit, weist mich, wie Le
vinas schreibt, „dem Anderen, dem Erstbesten, an, sie nähert mich ihm an, macht ihn 
mir zum Nächsten“217. Nicht nur für ihn, auch vor ihm bin ich verantwortlich. Er ist nicht 
nur derjenige, für den ich Partei ergreife, sondern auch mein Richter. Das Unendliche, 
dessen Spur sich auf seinem Antlitz abzeichnet und verwischt, ruft „gegen meinen Wil
len diese Verantwortung hervor“ und macht mich „als Geisel für den Anderen zu seinem 
Stellvertreter“. Daher wird mein Innerstes „eingesetzt in ein Wider-Willen – Für-einen- 
Anderen“218. 

Für Levinas handelt es sich also beim Für-einen-Anderen um ein Gegen-meinen- 
Willen. Das Paradox solch einer unfreiwilligen Verantwortung besteht für ihn darin, 
„dass ich verpflichtet bin, ohne dass diese Verpflichtung in mir begonnen hätte – als 
hätte in mein Bewusstsein ein Befehl sich eingeschlichen wie ein Dieb“219. Diesen Befehl 
findet der Mensch gerade im Gehorsam, der allem Hören des konkreten Gebotes, das 
durch den Anderen an mich ergeht, vorausgeht. In der Haltung des Gehorsams erhalte 
ich den Befehl von mir selbst her, wodurch sich die Heteronomie (die Bestimmung 
durch den Anderen) in Autonomie (Selbstbestimmung) verkehrt. Levinas findet diesen 
Umstand auf bemerkenswerte Weise durch die Metapher der Einschreibung des Geset
zes im Gewissen zum Ausdruck gebracht; bemerkenswert für ihn, weil diese Metapher 
Autonomie und Heteronomie versöhnt.220 Gerade indem ich der Fremdbestimmung durch 
den ethischen Anspruch des Anderen gehorche, bestimme ich mich selbst. Als Sorge und 
Einstehen für den Anderen macht sie die Bedeutung aus, die dem Sein der Welt und dem 
Sein des Ich vorausgeht beziehungsweise als Wort des Unendlichen, als Transzendenz, 
in deren Immanenz einbricht.221 

Weil es das Unendliche ist, das mir den Nächsten als Antlitz befiehlt, weil ich in mei
ner Verantwortung für den Nächsten dem Unendlichen antworte, liegt in der Verantwor
tung eine im Prinzip grenzenlose Dynamik. Die Verantwortung wächst in dem Maße, in 
dem sie übernommen wird. Denn je größer die Nähe zum Anderen wird, umso nach
drücklicher befiehlt mir das Unendliche.222 Insofern ist die Annäherung an den Nächsten 

216 Vgl. ebd. 40. 
217 Ebd. 42. 
218 Ebd. 
219 Ebd. 46. 
220 Vgl. ebd. 325. 
221 Vgl. ebd. 47f. 
222 Vgl. ebd. 328. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 61 

maßlos, folgt sie „dem Maß des Unendlichen“223. In diesem Sinne kann Levinas auch di
rekt von der „unendlichen Verantwortung des Einen für den Anderen“ sprechen.224 In ihr 
erscheint für ihn die Herrlichkeit des Unendlichen, die alle Fassungskraft des Menschen 
übersteigt. „Das Unendliche hat also Herrlichkeit allein durch die Subjektivität, durch 
das menschliche Abenteuer der Annäherung an den Anderen, durch die Stellvertretung, 
durch die Sühne für den Anderen.“225 

Dass der Mensch grundsätzlich für seinen Nächsten verantwortlich ist, dass etwa 
Eltern die Verantwortung für ihre Kinder tragen, liegt nach Levinas außerhalb seiner 
Freiheit. Inwieweit er sich auf diese Verantwortung einlässt und sie als die seine an
nimmt, inwieweit er sich vom Anderen ansprechen, beanspruchen und in Beschlag neh
men lässt, inwieweit er für den Anderen eintritt und an seine Stelle tritt, sich von ihm als 
Geisel nehmen lässt, hängt jedoch auch von seiner Freiheit ab. Je mehr sein Auf-den-Ande
ren-hin zu einem realen Für-den-Anderen wird, desto mehr entwickelt er sich vom Subjekt 
zur Person, desto mehr wird, wie Levinas sagt, sein Ich zum Sich. Denn das Unendliche 
zeigt sich durch seinen Befehl, sich dem Nächsten zuzuwenden, nicht einer Subjektivi
tät an, die schon fertige Einheit wäre. Vielmehr zerbricht es die Identität, die sich das 
Ich dadurch zugelegt hat, dass es für sich allen möglichen Besitz, sei er äußerer, sei er 
innerer Art, erworben hat. Indem das Ich seine besondere Verantwortung übernimmt, 
unterbricht es seine Identität und findet seine wahre Einzigkeit, „in der nicht mehr von 
dem Ich die Rede ist, sondern von mir“226. Das Subjekt geht so vom Ich zu mir über, der 
ich ich bin und nicht ein Anderer. Es löst sich vom Sein des Ich sowie vom Sein der Welt 
und entfaltet seine Subjektivität, die in nichts anderem als der Sensibilität für den Ande
ren besteht. „Niederlegung oder Niederlage der Identität des Ich. Genau das ist, radikal 
gedacht, die Sensibilität.“227 Die Subjektivität ist somit Ort und Nicht-Ort des Zerbre
chens, an dem die Identität, die nur in sich und für sich besteht, zerbricht. In ihrer Emp
findsamkeit und Empfänglichkeit für den Anderen vollzieht sie sich als eine Passivität, 
die passiver ist als jede Passivität, da das Einstehen-für nicht ein Akt ist, sondern „eine in 
den Akt nicht überführbare Passivität“, bei der das Subjekt über nichts verfügt, „das ihm 
erlaubte, dem Ruf der Pro-vokation nicht nachzugeben“.228 Dabei ruht die Unmöglichkeit, 
Gott zu entkommen, laut Levinas in meinem Inneren als Sich.229 In dieses Sich soll und 
kann sich das Ich zurückziehen, „weiter zurück als bis zur eigenen Identität – bis hinein 
in den Anderen, die Sühne, die die Last des Nicht-Ich trägt“230. Sich sein – anders als 
bloß sein – heißt, die Not und das Scheitern des Anderen tragen, heißt, „immer einen 
Grad an Verantwortung zusätzlich haben, die Verantwortung für die Verantwortung des 
Anderen“231. Mich beziehungsweise Sich oder im Sich bin ich, wenn ich meine Stellver
tretung für alle, die mir niemand abnehmen kann, übernehme, wenn ich aus der egois

223 Ebd. 44f. 
224 Ebd. 336. 
225 Ebd. 324. 
226 Ebd. 48. 
227 Ebd. 50. 
228 Ebd. 259; / ebd. 234. 
229 Vgl. ebd. 285f. 
230 Ebd. 256f. 
231 Ebd. 259f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

tischen Identität meines Ich-für-mich austrete und in die neue, offene Identität des Für- 
den-Anderen eintrete.232 Die wahre Identität entsteht daher nicht durch Selbstbestätigung, 
sondern durch Selbstabsetzung, bei der sich das Subjekt als der-Eine-für-den-Anderen in
karniert und Bedeutsamkeit überträgt, das heißt die Anderen in die Brüderlichkeit, die 
die Nähe ist, vereinnahmt.233 

Die Stellvertretung befreit das Subjekt, so Levinas, „von Langeweile und Überdruss, 
das heißt von der Ankettung an sich selbst“, in der das Ich aufgrund seiner starren Iden
tität des Ego „in sich erstickt und unablässig die Zerstreuung […] sucht“.234 Es wird so 
sich selbst zugunsten eines Anderen entrissen und kann sich als vom Unendlichen in
spiriertes Subjekt dem Nächsten Ausliefern, sich an ihn verströmen.235 Auf diese Weise 
realisiert es auch seine Einmaligkeit. Denn die „Anderheit des Nächsten appelliert an die 
unersetzbare Einzigartigkeit, die in mir ruht, indem sie dieses Ich anklagt“ und es auf 
das Sich zurückführt.236 Es gilt also, sich zu finden, indem man sich verliert. Nur durch 
die Anderen bin ich im Sich, in meinem wahren Selbst, bin ich Einer und Einziger, bin 
ich unersetzbare Person.237 

Bei einem derart hohen ethischen Anspruch sieht Levinas selbst deutlich die Gefahr 
der Überforderung, will aber an dieser Stelle nicht näher auf dieses Thema eingehen. „Ge
wiss“, so schreibt er, „meine Verantwortung für alle kann und muss sich auch darin er
weisen, dass sie sich beschränkt. Das Ich kann im Namen der schrankenlosen Verant
wortung dazu aufgerufen sein, auch für sich selbst Sorge zu tragen.“238 Verantwortung 
für den Anderen zu übernehmen, heißt weder sich selbst ruinös zu verausgaben noch 
den Anderen zu bevormunden oder für sich zu vereinnahmen. Auch ist zu ergänzen, dass 
das Unendliche demjenigen, dem es im Antlitz des Anderen aufscheint, nur so viel Stell
vertretung abverlangt, als es ihm Kraft dazu gibt. 

Wie in seinem früheren Werk spricht Levinas auch hier von der Asymmetrie zwischen 
mir und dem Anderen und fügt hinzu, dass diese Asymmetrie durch den Dritten korri
giert wird: 

„In der Nähe nimmt mich der Andere in Beschlag, nach der absoluten Asymmetrie der 
Bedeutung, des der-Eine-für-den-Anderen: ich stehe für ihn ein, während doch nie
mand mich ersetzen kann und die Stellvertretung des Einen für den Anderen nicht die 
Stellvertretung des Anderen für den Einen bedeutet. Die Beziehung mit dem Dritten 
ist eine unablässige Korrektur dieser Asymmetrie der Nähe, in der das Gesicht [= Ant
litz], in dem es angestarrt wird, sein Gesicht verliert. Es entsteht Abwägen, Denken, 
Objektivieren […].“239 

232 Vgl. ebd. 280; 335. 
233 Vgl. ebd. 179; 185. 
234 Ebd. 277. 
235 Vgl. ebd. 324; 327. 
236 Ebd. 334. 
237 Vgl. ebd. 42; 249; 234. 
238 Ebd. 285. 
239 Ebd. 345. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 63 

Durch das Nachdenken über den Anderen anlässlich des Dritten distanziere ich mich 
vom Du des Anderen, wird der Andere zusammen mit allen Anderen für mich zum Mit
glied der Gesellschaft, deren Ordnung der Gerechtigkeit meine Stellvertretung für den 
Anderen mäßigt oder bemisst. Trotz der notwendigen Distanzierung bleibt für Levinas 
auch in der gerechten Gesellschaft die grundlegende Asymmetrie meiner Verantwortung 
für den Nächsten bestehen. Nur durch sie, nur durch die Selbstlosigkeit lässt sich Gerech
tigkeit überhaupt aufrechterhalten: 

„Die Gerechtigkeit bleibt Gerechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwischen Na
hen und Fernen nicht unterschieden wird, in der es aber auch unmöglich bleibt, am 
Nächsten vorbeizugehen; in der die Gleichheit aller getragen ist von meiner Ungleich
heit, durch den Mehrwert meiner Pflichten über meine Rechte. Die Selbstvergessen
heit bewegt die Gerechtigkeit.“240 

Nach Levinas ist jeder Einzelne durch das Unendliche oder Gute ein Erwählter. Jeder 
Mensch ist gerufen, aus seinem Ich, „aus seiner Ausdehnung in der Masse, dem Volk“ 
aufzubrechen und aus Verantwortung zu antworten: „ich, das heißt sieh mich, hier bin 
ich, für die Anderen“.241 Jeder ist gerufen, „in radikaler Weise den eigenen Platz oder den 
eigenen Schutz im Sein zu verlieren, einzutreten in die Allgegenwärtigkeit“. Jedenfalls 
ist die moralische Asymmetrie nötig „für das bisschen Menschlichkeit, das die Erde 
ziert“242. 

Levinas’ Ethik der Verantwortung für den Anderen schließt eine Philosophie der 
Selbstüberbietung ein. Damit der Mensch ganz Mensch wird, muss er sein Ego verlassen, 
sein eigenes Ichsein und das welthafte Dingsein auf den Anderen hin überschreiten. Das 
gelingt ihm durch den Mitmenschen in einer horizontalen Transzendenz, die für Levinas 
zugleich eine vertikale Transzendenz auf Gott hin ist. Der Andere, der mir in seinem 
Äußeren erscheint, kann mich auf verschiedene Weise zu sich heranziehen und mich 
so aus meinem selbstgenügsamen Ich herauslocken. Das, was mich an ihm anspricht 
und anzieht, kann erotisch-sexueller, aber auch ästhetisch-künstlerischer, religiös- 
spiritueller, kommunikativ-sozialer oder sonstiger Natur sein. Auf eine noch einmal 
ganz andere Weise als das Erotische, Ästhetische oder Spirituelle holt nach Levinas das 
Ethische den Menschen aus seinem Ego heraus, insofern ihn der Nächste – und das kann 
jeder sein – in seiner Bedürftigkeit unbedingt anruft und verpflichtet. 

Literatur 

Emmanuel Lévinas, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, 3. Auflage 
2002. 

Emmanuel Lévinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 1992. 

240 Ebd. 347. 
241 Ebd. 393f. 
242 Ebd. 394. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

1.1.5.3 Entwicklung durch die Annahme von Leid (John Hick) 
Der britische Religionsphilosoph John Hick (1922–2012), der vor allem als bedeutender 
Vertreter des religionstheologischen Pluralismus bekannt ist, hat in seinem Buch Evil 
and the God of Love (1966), wie so mancher Denker vor ihm, einen Lösungsvorschlag für 
das Theodizee-Problem unterbreitet. Dieses Problem gilt als eines der grundlegendsten – 
wenngleich unlösbaren – des christlichen Glaubens und der abendländischen Religions
philosophie. Es geht um die Frage, wie das Leid in der Welt mit einem allmächtigen und 
allgütigen Gott vereinbar ist beziehungsweise, wie man den Glauben an einen allmächti
gen oder allgütigen Gott rechtfertigen kann, wenn es so viele Übel in der Welt gibt. Die
se Frage stellt sich auf Grund einer logischen und einer evidentiellen Unvereinbarkeit der 
Existenz Gottes mit der Existenz der Übel. Das logische Problem des Übels, wie es schon 
seit der Antike überliefert ist, lautet: 

(1) Ein allmächtiges Wesen kann Übel verhindern. 
(2) Ein vollkommen gutes Wesen will Übel verhindern. 
(3) Es gibt Übel in der Welt. 
(4) Also gibt es kein allmächtiges und vollkommen gutes Wesen. 

Die Schwierigkeit ergibt sich aus der Allmacht und der Allgüte als vorrangigen Eigen
schaften Gottes, wenn sie mit der Realität der menschlichen Leiderfahrung konfrontiert 
werden. Beides scheint miteinander unvereinbar. Da sich die Existenz menschlichen 
Leidens nicht bezweifeln lässt, muss die Existenz eines allgütigen und allmächtigen Got
tes angezweifelt werden. 

Ein klassischer Versuch, das logische Theodizee-Problem zu lösen, ist die Free-Will 
Defense. Ihr zufolge sind mit der menschlichen Freiheit logisch notwendigerweise sittliche 
Übel verbunden, kann es also Freiheit ohne diese Übel nicht geben. Die Freiheit stellt 
nun aber ein so hohes Gut dar, dass eine Welt, in der es zwar keine sittlichen Übel, aber 
auch keine menschliche Freiheit gäbe, weniger wertvoll wäre als die tatsächliche Welt, 
sodass ein vollkommener Gott gut daran tat, diese Welt, wie sie nun einmal ist – mit 
menschlicher Freiheit, aber dadurch auch mit sittlichen Übeln – zu erschaffen. 

Neben dem logischen Problem des Übels besteht außerdem das evidentielle Problem. 
Es besagt, dass zumindest einige Fälle von Übeln in der Welt so schrecklich und offensicht
lich sinnlos sind, dass sie durch kein uns bekanntes Gut gerechtfertigt werden können. 
Ein allmächtiges und vollkommen gutes Wesen hätte besser gar keine Welt erschaffen 
als die Welt, in der wir leben. Da unsere Welt und mit ihr die Übel nun aber existieren, 
ist es vernünftiger anzunehmen, dass es keinen Gott gibt. 

Die Übel werden in der Philosophie für gewöhnlich in zwei Arten unterschieden. Die 
natürlichen oder physischen Übel sind vom Menschen unverschuldete Auslöser für physi
schen Schmerz oder seelisches Leid in der Welt, sind also etwas, was in Bezug auf den 
Menschen, oder allgemeiner auf Lebewesen, nicht sein sollte und schädlich ist. Zu ihnen 
zählen Naturkatastrophen, Epidemien, Hungersnöte und ähnliches mehr. Im Gegensatz 
dazu gehen moralische Übel, wie etwa schwere Verbrechen, auf menschliches Handeln 
und Entscheiden zurück, das oft böswillig, grausam und ungerecht ist. Diese Art von 
Übel beruht auf der (Willens-)Freiheit des Menschen. Mitunter fällt es schwer, bestimm
te Übel, wie zum Beispiel Hungersnöte oder das Loch in der Ozonschicht, eindeutig einer 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 65 

der beiden Kategorien zuzuordnen, da nicht genau auszumachen ist, ob und inwieweit 
hinter einem natürlichen Übel nicht ein moralisches steckt. 

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716) hatte noch drei Arten des Übels unterschieden: 
das moralische Übel (malum morale), das für ihn in der Sünde bestand, das physische Übel 
(malum physicum), das er mit dem Leiden gleichsetzte, und das metaphysische Übel (malum 
metaphysicum), das für ihn mit der Endlichkeit und Kontingenz (Nicht-Notwendigkeit) 
alles Geschöpflichen einherging. Dass der Mensch gegenüber Gott metaphysisch unvoll
kommen ist, weil er aufgrund seines Körpers räumlich, aufgrund seines Todes zeitlich 
und aufgrund seiner endlichen Fassungskraft geistig begrenzt ist, stellt jedoch genau ge
nommen kein Übel dar. Denn es ist nichts, was nicht sein sollte; nichts, was nicht so ist, 
wie es sein sollte. Daher beschränkt man sich in der heutigen Diskussion weitgehend auf 
die Unterscheidung von natürlichen und moralischen Übeln. 

Bei seinem Lösungsvorschlag für das Theodizee-Problem setzt Hick die Free-Will 
Defense voraus, geht aber wesentlich über sie hinaus. Gott wollte dem Menschen Wil
lens-, Entscheidungs- und Handlungsfreiheit und damit den hohen Wert der Verant
wortung für sich und andere schenken. Indem Hick diese Freiheit im Kern als „begrenz
te schöpferische Kraft“ (limited creativity) bestimmt, erweist er sich als Libertarier, der 
dem Menschen, wenn auch innerhalb enger Grenzen, echte Willensfreiheit zubilligt.243 
Zu dieser Freiheit gehört es, sich für das Gute oder das Böse entscheiden zu können. Sich 
für das Böse entscheiden zu können, impliziert nun aber wiederum, dass das Böse auch 
irgendwann getan wird. Das sittliche Übel ist somit der notwendige Preis der Freiheit. 
Der hohe Wert der Freiheit kann nicht nur negative Folgen für Mensch und Welt haben, 
sondern hat sie zwangsläufig. 

Im Rahmen der Free-Will Defense und der damit verbundenen Debatte über die Wil
lensfreiheit nimmt Hick von vornherein die menschliche Ausgangssituation in den Blick. 
Ihm gemäß lebt der Mensch in der Welt grundsätzlich in epistemischer Distanz zu Gott, das 
heißt in einem natürlichen Zustand der Gottferne. Zwar ist Gott räumlich überall zuge
gen, aber da der Mensch ihn nicht sinnlich oder körperlich wahrnehmen kann, ist er sich 
dessen Existenz nicht gewiss. Er lebt, nach einem Zitat von Dietrich Bonhoeffer, etsi deus 
non daretur: als ob es Gott nicht gäbe. 

Für Hick ist es darum zwar tragisch, aber nur natürlich, dass sich der Mensch von 
Gott ab- und seinen eigenen Beschäftigungen und Interessen zuwendet. Der Mensch 
lebt von Natur aus eher selbst- als gottzentriert, weshalb seine Aufgabe im Leben darin 
besteht, zu Gott zurückzufinden. Aus seiner Selbstzentriertheit erwächst alles moralische 
Übel, beziehungsweise, theologisch gewendet, alle Sünde und dadurch viel Leid in der 
Welt. Daher soll er seinen Egoismus und seine Eigeninteressen, kurz, seine verkehrte 
Selbstliebe aufgeben und die selbstlose Liebe zu Gott in den Vordergrund stellen, sich 
Gott hingeben. 

Die Freiheit bietet zwar die Möglichkeit, sich für das Böse zu entscheiden, und ist 
damit Grundlage für das Leid. Wäre aber der Mensch nicht frei, sondern determiniert, 
wäre er wie eine Puppe oder Marionette. Als Puppe hätte er nicht die Möglichkeit, aus 
freien Zügen durch moralische Reifung zu Gott zu gelangen. Um moralisch zu reifen und 

243 Duttmann 128. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Verantwortung zu übernehmen, braucht der Mensch die Freiheit. Aber dieser mühsame 
Reifungsprozess verlangt ihm viel ab. 

In seiner Auseinandersetzung mit den Philosophen Antony Flew (1923–2010) und 
John Leslie Mackie (1917–1981) beschäftigt sich auch Hick mit der Frage, ob es nicht besser 
gewesen wäre, wenn Gott den Menschen von vornherein als perfektes Wesen in einer pa
radiesischen Welt geschaffen hätte. Dann ginge es dem Menschen gut und er müsste nie
mals Leid erfahren. Ihm bliebe der mühsame Reifungsprozess mit den vielen schmerz
haften Erfahrungen und Rückschlägen erspart, in dem er obendrein nie die Sicherheit 
hat, sein Ziel wirklich zu erreichen. 

Aber Hick ist der Meinung, dass gerade dieser Prozess des langwierigen Wachsens 
unschätzbar wertvoll ist, weil der Mensch in ihm von sich aus Tugenden und Charak
tereigenschaften entwickeln kann, die sich sonst niemals so hervorbringen ließen. Nach 
Hicks Überzeugung kann sich der Mensch erst durch diesen schmerzhaften Prozess voll
ständig zur Person entwickeln, erst dadurch selbstlos er selbst sein. 

Hick verdeutlicht den Wert dieses mühsamen Prozesses in Auseinandersetzung mit 
David Hume (1711–1776), der sich in seinen Dialogen über Natürliche Religion (1779) darüber 
beklagt, dass die Welt für den Menschen so schlecht eingerichtet sei. Für Hume steht der 
„Architekt“ der Welt oder der „Wärter“ der Lebewesen in einer gewissen Fürsorgepflicht, 
es seinen Geschöpfen so angenehm wie möglich zu machen. Als guter Schöpfer sollte 
sich Gott um seine Menschen kümmern wie ein Tierbesitzer um seine Haustiere und 
die Welt für sie so gut wie möglich ausstatten. Und wenn es schon Leid gibt, sollte er 
wenigstens durch Wunder eingreifen, um Schlimmstes zu verhindern. Die aktuelle Welt 
ist für Hume hingegen schlecht angelegt. 

Für Hick ist Gott allmächtig und könnte natürlich immer eingreifen und alles Leid 
und Übel verhindern.244 Aber er hält das nicht für erstrebenswert. Wenn Gott immer ein
griffe, „hätte keine Handlung je schlechte Konsequenzen und kein bisschen Unachtsam
keit oder Unbedachtheit in Bezug auf die Welt führte zu schädigenden Folgen“245. Wenn 
ein Mann einen anderen erschießen oder erstechen wollte, würde seine Kugel in der Luft 
schmelzen oder sein Messer sich in Papier verwandeln. Wenn jemand in zu schneller 
Fahrt einen Fußgänger verletzte, bliebe dieser auf wundersame Weise unverletzt. Damit 
wäre das Leiden definitiv verringert. Aber es würden auch keine moralischen Fertigkei
ten ausgebildet. Wenn Gott durch ein Wunder eingriffe und die Pistolenkugel in der Luft 
schmelzen lassen würde, würde niemand getötet, aber es könnte auch niemand aus der 
schlechten Tat lernen. Genauso ist es mit der zu schnellen Autofahrt. Wenn diese Un
achtsamkeiten keine Konsequenzen hätten, wäre uns die Möglichkeit genommen, das 
nächste Mal besser auf andere und auf uns selbst aufzupassen. Wir würden zwar betäubt 
und zufrieden ohne die harten Konsequenzen leben, würden aber nicht wachsen. 

Ohne die Möglichkeit, jemanden zu schädigen, gäbe es auch keine Möglichkeit, je
mandem Gutes zu tun. Viele gute Tugenden würden sich in einer solchen Welt nie entwi
ckeln. 

244 Vgl. ebd. 210. 
245 Hick 324. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 67 

„Es wäre eine Welt, die keinen Nutzen für Tugenden wie Selbstaufopferung, Fürsorge 
für andere, Hingabe für das Allgemeinwohl, Mut, Ausdauer, Geschicklichkeit oder Ehr
lichkeit hätte. […] Selbstlosigkeit würde niemals in einer Situation hervorgerufen, in 
der niemand je in einer wirklichen Notlage oder Gefahr wäre. Ehrlichkeit, Gutwillig
keit, Einsatz für das Richtige würden in Umständen, in denen niemand verletzt wer
den könnte, nicht hervorgerufen, sodass es keine negativen Konsequenzen der Unehr
lichkeit, der Böswilligkeit oder der moralischen Unschlüssigkeit gäbe. Mut würde nie 
in einer Umgebung ohne Gefahren hervorgerufen werden; Entschlossenheit und Aus
dauer würden nie [in einer Welt] ohne Herausforderungen und Hindernisse hervorge
rufen werden. Wahrhaftigkeit würde in einer Welt, in der eine Lüge zu erzählen keine 
negativen Folgen hätte, niemals hervorgerufen. […] Am wichtigsten von allem würde 
in einer Welt ohne Leid vielleicht niemals die Fähigkeit zur Liebe entwickelt werden, 
außer in einem sehr begrenzten Sinn des Wortes.“246 

Denn die Liebe erprobt sich und wächst in schwierigen Zeiten. Und so ist es mit all den 
oben genannten Tugenden, die Hick an anderer Stelle noch durch Tugenden wie mora
lische Integrität, Mitgefühl, Humor und Ehrfurcht vor der Wahrheit ergänzt.247 In einer 
Welt, in der die Minimierung von Unlust und Maximierung von Lust das höchste Ziel 
ist, können Kinder nicht zu moralisch reifen Persönlichkeiten heranwachsen, die Verant
wortung, Toleranz und tragende Beziehungen zu ihren Mitmenschen entwickeln. Daher 
ist es eher unsere reale, herausfordernde, leidvolle Welt als eine heile Welt, „in der mora
lische Wesen durch ihre eigenen Einsichten und Antworten zu Kindern Gottes (children 
of God) gestaltet werden können“248. Falls der Sinn der Welt darin besteht, Wesen mit sol
chen persönlichen Qualitäten hervorzubringen, „wäre es eine sinnlose Verbesserung, sie 
von allem Leid zu reinigen“249. 

Es gibt natürlich Einwände gegen diese positive Interpretation von Leiderfahrungen, 
die aber ihrerseits außer Kraft gesetzt werden können. Wie etwa eine Studie von Ulrike 
Öhler herausstellte250, bedeutet Hicks Sicht in der Konsequenz keine Rechtfertigung von 
Gewalt für bessere Zwecke, wie beispielsweise die Ausbildung des Charakters. Natürlich 
sollte einerseits Gewalt vermieden werden, wo es nur geht. Aber andererseits ist es auch 
äußerst wichtig, nicht in der Leiderfahrung, wenn sie schon da ist, stecken zu bleiben, 
sondern sich wieder aufzurichten und daran zu wachsen. Das macht den Menschen ge
gen künftige Verletzungen resilienter. Gott kennt uns und geht diesen Weg mit uns, wie 
an verschiedenen Gestalten aus der Bibel deutlich wird, nicht zuletzt an Jesus in seiner 
Ohnmacht am Kreuz. Man soll sich also nicht in sein Schicksal ergeben und darin un
tergehen. Moralisches Übel ist kein Selbstzweck, das man einfach als von Gott gegeben 
hinnehmen soll. Mit dem oft zitierten, falsch verstandenen „Leiden Christi“ ist nicht ein 
Zustand gemeint, in den man sich kampflos ergibt. Wachsen geschieht vielmehr aktiv in 
Auseinandersetzung mit der Umwelt und nicht zuletzt im Ringen mit Gott. Der Mensch 
wächst an dem Leid, das ihm in sich selbst oder in der Begegnung mit den Mitmenschen 

246 Ebd. 325. 
247 Vgl. ebd. 258. 
248 Ebd. 257. 
249 Ebd. 326. 
250 Öhler: Sinnfindung und Reifung durch Leid, 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

widerfährt. Es ist ein Prozess von Kämpfen, Hinterfragen, Aufgeben und Sich-Umori
entieren, ein Vorgang, bei dem er den Kampf immer wieder aufnimmt und sich immer 
wieder neu auf Gott ausrichtet. 

Auch ist mit der Theorie, dass der Mensch am Leid reift, indem er daraus für künftige 
Erfahrungen lernt, bei Hick nicht gemeint, dass Gott gezielt Leiderfahrungen als Erzie
hungsmittel einsetzt. Es gibt die Vorstellung, dass Leiderfahrungen Prüfungen Gottes 
für uns Menschen seien, und das ist auch verständlich, denn die Prüfung durch einen 
Erzieher gehört zu unseren Urerfahrungen. Aber der Gott Hicks ist kein gnadenloser 
Prüfer, der uns bei Nichtbestehen bestraft. Nach Hick setzt Gott das Leid nicht gezielt 
als Mittel ein, ist das Leben keine kaum enden wollende, gnadenlose Bewährungspro
be. Das Leid ist da, es resultiert aus unserer grundsätzlichen sittlichen und religiösen 
Unvollkommenheit, aus unserer Hinfälligkeit und Sterblichkeit. Es ist uns gegeben und 
daraus dürfen wir etwas machen. 

Passender als das Bild vom göttlichen Erzieher ist für Hick das Bild vom göttlichen 
Therapeuten. Der Therapeut lässt dem Menschen, seinem Patienten, alle Freiheit, er selbst 
zu sein, gleichzeitig will er das Beste für ihn und unterstützt ihn darin, sich gut zu ent
wickeln. Gott lässt dem Menschen frei, wie weit, wie konsequent und wie rasch er dem 
tiefsten Wunsch und der wahren Sehnsucht seines Lebens nach Einheit mit allem und 
Leben in Fülle nachgeht, die ihn letztlich zu Gott führen werden. Der göttliche Thera

peut „hat grenzenlose Liebe für den Patienten und unendlich Zeit, die Er ihm widmen 
kann. Theoretisch ist es möglich, dass es Ihm misslingt; aber Er wird niemals aufhö
ren, es zu versuchen und wie mir scheint, haben wir die volle praktische Sicherheit, dass 
Er früher oder später Erfolg haben wird.“251 Selbstverständlich setzt ein Therapeut nicht 
Leiden ein, um den Patienten zu einer Einsicht zu bewegen. Leid ist schon genug vor
handen. Aber der Therapeut begleitet seinen Patienten, ist auf seiner Seite und geht mit 
ihm durch das Leid hindurch. 

Diese Welt ist für Hick somit ein Ort der Seelenbildung, wie bereits der Name sei
ner Theodizee verrät: soul-making theodicy. Der andere Name, Irenäische Theodizee, leitet 
sich vom Kirchenvater Irenäus von Lyon (2. Jh. n. Chr.) her. In dessen Hauptwerk Ge
gen die Häresien (Adversus haereses) spielte das Theodizee-Problem zwar noch keine Rolle, 
aber ihm hat Hick das sogenannte Zwei-Stufen-Modell des Menschen entnommen. Wie 
aus Gen 1,26 hervorgeht, hat Gott den Menschen als sein Bild erschaffen. Nach Hick ist 
der Mensch Bild Gottes aufgrund seiner moralischen Qualitäten, seiner Intelligenz und 
seines Selbstbewusstseins. Als sein Bild ist er jedoch noch unfertig. Deshalb muss er auf 
einer zweiten Stufe Gott erst noch ähnlich werden. Er muss erst noch geistlich heran
wachsen und sich persönlich entfalten. Die Eigenschaften der Gottähnlichkeit sind in 
Jesus Christus geoffenbart. Gott begleitet den Menschen zur Gottähnlichkeit unendlich 
geduldig und liebend und kommt ihm mit seiner Gnade entgegen. Der Prozess der Ver
ähnlichung ist vor allem die Arbeit des Heiligen Geistes. 

Bei Irenäus selbst liegt der Akzent des Modells darauf, dass der Mensch vor dem Sün
denfall von Adam und Eva bereits Abbild des noch nicht menschgewordenen Gottes (Je
sus Christus) war, aber durch den Sündenfall die Ähnlichkeit verlor. Das war nur allzu 
leicht möglich, da er vor der Menschwerdung Gottes ja noch kein Vorbild für sein Leben 

251 Hick 345. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 69 

hatte. Nach dem Sündenfall muss er die verlorene Gottähnlichkeit wiedererlangen und 
kann sich dabei seit der Menschwerdung Gottes an Jesus Christus orientieren. 

Hicks Akzent ist ein anderer, da er die Geschichte vom Sündenfall für rein mytholo
gisch hält und das Zwei-Stufen-Modell des Irenäus mit dem wissenschaftlichen Weltbild 
zu vereinen sucht. Für ihn besteht die erste Stufe im lang andauernden Evolutionspro
zess vom Tier zum homo sapiens, also in der biologischen Entwicklung zum Menschen. 
Auf der zweiten Stufe soll sich der Mensch moralisch-geistig zum Kind Gottes entwickeln. 

Beim Wandel des Menschen vom Bild Gottes zur Gottähnlichkeit geht es um die per
sönliche Höherentwicklung vom biologischen Leben (bios) zum wahren Leben in Fülle, 
zum christusförmigen, ewigen Leben (zoe), wie insbesondere dem Johannesevangelium 
zu entnehmen ist.252 Die Verwandlung kann und will Gott nicht allein herbeiführen, da er 
den Menschen als freie Person erschaffen hat, die ihr Leben innerhalb gewisser Grenzen 
selbst steuert. Der Mensch trägt zu seiner eigenen Transformation durch seine freiwil
lige Mitarbeit am Reich Gottes und durch seine ungezwungenen Antworten auf Gottes 
Angebot bei. Gute und schlechte Erfahrungen dienen ihm dazu, persönlich zu wachsen 
und zu reifen. 

Hicks Theodizee der Seelenbildung liegt das Werturteil zugrunde, dass eine mora
lische Gutheit oder Vollkommenheit, die sich langsam durch eigene Erfahrungen und 
moralischen Einsatz aufbaut und entwickelt, einen höheren Wert darstellt als eine von 
vorneherein gegebene Gutheit oder Vollkommenheit. Dies rechtfertigt die langwierigen 
Mühen des Soul-Making-Prozesses. Daher ist eine unvollkommene Welt voller Herausfor
derungen besser als eine vollkommene, paradiesische. Nur in einer Welt, die problema
tisch und risikoreich ist, kann der Mensch heranwachsen und Fähigkeiten ausbilden, die 
er auf andere Weise nicht oder nicht so gut ausbilden könnte. Auch hier ist Gott wie ein 
liebevoller Vater, der sich um das optimale Heranwachsen seiner Kinder bemüht. 

Hick grenzt sich in Evil and the God of Love entschieden von der traditionellen augus
tinischen Lösung des Theodizee-Problems ab. Diese geht von einer ursprünglichen Pa
radieswelt aus, in der sich das erste Menschenpaar, Adam und Eva, von der Schlange 
verführen ließ und aus Hochmut Gottes Gebot widersetzte. Infolge ihres Ungehorsams 
wurden die Stammeltern aller Menschen von Gott aus dem Paradies vertrieben und leb
ten fortan unter Mühsal und Beschwer. 

Die Annahmen, dass (1) das Leben im Paradies unserem Leben in einer herausfor
dernden Welt vorausging, dass (2) das Böse in Adam und Evas Ursünde beziehungsweise 
der Schlange wurzelt, und dass (3) Gott den Menschen strafend aus dem Paradies warf 
und Generationen unter dem einen Fehltritt des ersten Menschenpaares leiden müs
sen, sind für Hick unhaltbar. Die Erklärung (3) zeugt für ihn zu sehr von einem rich
tenden, strafenden Gottesbild und verdeckt den liebenden, verzeihenden und um seine 
Menschenkinder bemühten Vater-Gott. Die Begründung für das Böse mit dem Fehltritt 
Adam und Evas und dieser wiederum mit der Verführung durch die Schlange als Perso
nifizierung Satans, der selbst als Engel in der Schar Gottes abfiel (2), ist für Hick nicht zu
friedenstellend, weil sich dadurch die Erklärung für das Böse immer weiter nach hinten 
bis ins Nichts (evil ex nihilo) verschiebt und so das Problem des Bösen letztlich nicht ge
löst werden kann. Und schließlich (1) ist, wie oben schon erwähnt, die ganze Geschichte 

252 Vgl. Joh 4,14; 6,47; 10,10. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

des Paradieses, des Sündenfalls und auch der Erbsünde für Hick mythologischer Natur. 
Sie sollte den Menschen früher eine Erklärung für die Übel in der Welt geben, darf aber 
nicht wörtlich verstanden werden. Nach Hick steht das in der Vergangenheit geglaubte 
Paradies noch aus, es ist nicht verloren, sondern wird noch kommen. Die Menschen wa
ren nicht erst perfekt und wurden dann zu Mängelwesen, sondern leiden jetzt Mängel 
und müssen noch zur Vollkommenheit heranreifen. 

Damit eröffnet sich der Bereich der Eschatologie (Lehre von der Vollendung). Für Hick 
muss seine Lösung des Theodizee-Problems einen eschatologischen Ausblick beinhal
ten, sonst wäre sie unvollständig. Wie verschiedene Einwände deutlich machen, kann 
sich der Sinn des Leidens erst im Jenseits ganz erschließen. So dürfte ein Haupteinwand 
gegen seine Theodizee der Seelenbildung lauten, dass offensichtlich die meisten Men
schen sterben, ohne ihre volle Entwicklung erreicht zu haben. Kinder sterben viel zu früh 
und auch Erwachsene werden plötzlich, zum Beispiel durch einen Unfall, aus dem Leben 
gerissen. 

Ein weiterer Einwand thematisiert das Ausmaß der Übel und das schier sinnlose Leid. 
Selbst wenn sich das logische Problem der Theodizee etwa mittels der Free-Will Defen
se prinzipiell lösen lässt, bleibt das evidentielle Problem des Ausmaßes. Natürliche Übel 
sind für Hick ein integraler Bestandteil des sich entwickelnden Kosmos, aber wie recht
fertigt das gewaltige Naturkatastrophen wie Tsunamis und Pandemien, die zahlreiche 
Menschenleben auf einen Schlag auslöschen? Hinsichtlich der moralischen Übel stellt in 
Diskussionen meist der Zweite Weltkrieg mit der systematischen, bestialischen und völ
lig sinnlosen Tötung vieler Millionen Unschuldiger ein scheinbar nicht zu entkräftendes 
Argument gegen eine einfache Lösung des Theodizee-Problems dar. 

Hick verharmlost all diese Übel nicht und schwächt sie nicht ab. Er sieht die Erbar
mungslosigkeit der Natur und die Bestialität des Menschen und leugnet sie nicht. Viel
mehr erkennt er, dass hier seine Antwort, der Mensch könne immer an seinen Heraus
forderungen wachsen, an eine Grenze kommt. In Konzentrationslagern wie Bergen-Bel
sen, Auschwitz und Buchenwald ist, wie es den Anschein hat, nur das Böse oder das, was 
dahinter steht, gewachsen. „Wenn wir dem Bösen in solch sinnlos böswilligen und bös
artigen Taten und Haltungen begegnen, scheinen wir dem, was der Teufel oder, weniger 
anthropomorph, das Dämonische genannt wurde, von Angesicht zu Angesicht gegen
überzustehen. […] [Das Dämonische] scheint seine eigenen bösen Fähigkeiten weit über 
das hinaus entwickelt zu haben, was in irgendeinem göttlichen Plan beabsichtigt gewe
sen sein könnte.“253 

Zwei Antwortmöglichkeiten bietet Hick angesichts derartiger Übel und derartigen 
Leidens dennoch an. Zum einen verweist er auf einen innerweltlichen Umgang mit dem 
Theodizee-Problem, der als reductio in mysterium bekannt ist. Bei einer „Rückführung auf 
das Geheimnis“ wird auf eine rational zufriedenstellende Antwort auf die Frage nach of
fensichtlich sinnlosem Leid in der Welt verzichtet. Die Antwort liegt allein bei Gott und 
bleibt für die Menschen auf der Erde ein Geheimnis. Die Unbeantwortbarkeit der Theo

dizee-Frage und damit das Leid lässt sich nur durch ein Leben im Glauben an Gott „be
antworten“. Manches Leid im Leben scheint nicht rechtfertigbar. Es lässt sich im Leben 

253 Hick 288f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Der Mensch 71 

nur „lebend“ lösen, indem man es lebt im Vertrauen auf Gott oder einen letzten, verbor
genen Sinn. 

Zum anderen weist Hick auf eine jenseitige Auflösung des Theodizee-Problems hin. 
Bezüglich seiner Vorstellung vom Jenseits lassen sich zwei Merkmale herausstellen. 

Erstens lehnt er die Vorstellung von einem doppelten Ausgang ab, demzufolge die ei
nen Menschen erlöst werden, während die anderen ewige Höllenstrafen erwarten. Er 
geht von einer All-Versöhnung, einem Heil aller aus. Ein doppelter Ausgang würde Gottes 
Allmacht und Allgüte aufs schärfste infrage stellen und das Theodizee-Problem an sich 
unlösbar machen. Stattdessen ist nach Hick darauf zu vertrauen, dass Gott auch im Jen
seits gleichsam wie ein geduldiger Therapeut wirkt und mit unendlich viel Kenntnis und 
Mitteln all seine „Patienten“ schließlich zu sich zieht. 

Zweitens nimmt Hick eine Weiterentwicklung des Menschen nach dem Tod an. Weil der 
Mensch, wenn er stirbt, für gewöhnlich noch nicht ganz Mensch und Person geworden 
ist, bedarf es noch einer Phase, in der seine Mängel behoben und seine Potentiale ganz 
verwirklicht werden. Die Heiligung und Vervollkommnung, die in seinem irdischen Le
ben begonnen hat, wird – unter Umständen unter starken Leiden – in einer Art Purga
torium fortgesetzt und vollendet. 

Obwohl er die Übel nicht verharmlosen will, ist Hick davon überzeugt, dass sich jet
ziges Übel im Rückblick von der Ewigkeit aus nur als vorläufiges Übel herausstellen wird, 
aus dem am Ende Gutes hervorgegangen sein wird. Alles Böse wird letztlich besiegt, alles 
Leid überwunden. Es wird kein verschwendetes, sinnloses Leid geben. Eine Verifikation 
dieser Hypothese ist freilich erst im Jenseits möglich. 

Hick erweist sich in seiner Philosophie als großer Optimist. Wie ein roter Faden zieht 
sich durch sein ganzes Buch aus dem Exsultet das Thema O felix culpa: O [wahrhaft] glück
liche Schuld! Diesem frühchristlichen Osterhymnus nach bot erst die Ursünde Adams 
die notwendige Voraussetzung für die Ankunft und Erlösungstat Jesu Christi. Die ur
sprüngliche Schuld hat Erlösung und Heil erst ermöglicht und kann so wahrhaft glück
lich genannt werden. Daher dürfen alle berechtigterweise hoffen, dass aus Bösem und 
aus Leid Gutes erwächst. Die Stelle aus dem Exsultet gehört für Hick zum „Herz der 
christlichen Theodizee“254. Im felix culpa sieht er seinen eigenen Lösungsvorschlag durch 
die Tradition legitimiert und zitiert in dem Zusammenhang gern die englische Mystike
rin Juliana von Norwich (ca. 1342–1413), die auf die Frage, warum Gott die Sünde nicht 
verhindere, antwortete: „Sünde muss sein, aber alles wird gut sein und alle werden gut 
sein, und aller Art Dinge wird gut sein“.255 

Literatur 

John Hick, Evil and the God of Love, 1966. 
Corinna Duttmann: Im Lieben durch Leiden wachsen. John Hicks religionsphilosophische Lösung 

des Theodizee-Problems, 2021. 

254 Ebd. 364. 
255 Vgl. ebd. 289 Anm. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

1.2 Der Mensch als Kind Gottes 

Einige Themen, die zuletzt bei John Hick angeklungen sind, wie die Gotteskindschaft 
des Menschen, sein „Sündenfall“ oder seine Entwicklung von der Gottebenbildlichkeit 
zur Gottähnlichkeit sind in diesem biblischen Teil (Kap. 1.2) nun genauer zu begründen. 
Dass wir Menschen Gottes gewollte und geliebte Kinder sind, darf als eine Gesamtaus
sage der Bibel verstanden werden. Kinder sollen sich zu Erwachsenen entwickeln, bi
blisch gesprochen, von einer ersten Schöpfung zu einer neuen Schöpfung. Um die erste 
Schöpfung geht es schwerpunktmäßig im alttestamentlichen Teil (Kap. 1.2.1), um die neue 
Schöpfung schwerpunktmäßig im neutestamentlichen Teil (Kap. 1.2.2). 

1.2.1 Der Mensch der ersten Schöpfung 

Das Alte Testament zeichnet den Menschen auf der einen Seite nahezu durchgehend als 
ganzheitliches Wesen (Kap. 1.2.1.1), auf der anderen Seite aber auch als höchst ambivalentes 
Wesen, besonders in der Urgeschichte in Genesis (Kap. 1.2.1.2) und in der Weisheitsliteratur 
(Kap. 1.2.1.3). 

1.2.1.1 Der Mensch als Ganzheit 
Das ganzheitliche Menschenverständnis des Alten Testaments hat Parallelen in den an
tiken, semitischen Kulturen, unterscheidet sich aber deutlich vom dichotomischen (See
le-Leib) oder trichotomischen (Geist-Seele-Leib) Menschenbild der philosophisch-christ
lichen Tradition des Abendlandes. Es werden zwar verschiedene Schichten der mensch
lichen Person auseinandergehalten, wie die körperlich-vegetative, die emotionale, die 
rational-noetische und die voluntative Schicht, aber bei ihnen handelt es sich nur um 
„Aspekte einer psychosomatischen Einheit“256. 

Begriffe für Körperorgane, wie zum Beispiel „Herz“, oder vegetative Körperfunktio
nen, wie beispielsweise „Atem“, bezeichnen zugleich emotionale und geistige Vorgän
ge und stehen meist für den Menschen als ganzen. So meint etwa Fleisch den lebendi
gen, aber vergänglichen Körper von Mensch und Tier. Das Herz umfasst eine ganze Skala 
von Emotionen wie Angst, Mut, Missmut, Trauer, Freude, Verlangen und Begehren, aber 
auch Vernunft und Urteilsfähigkeit sowie den Willensentschluss. „Der Hebräer denkt 
weitgehend mit dem Herzen.“257 

Auch mit dem Ohr und mit dem Auge verbinden sich für gewöhnlich Verstehen und Ur
teilsfähigkeit, wie aus Jes 6,9 hervorgeht: „Geh und sag diesem Volk: hören sollt ihr, hören, 
aber nicht verstehen. Sehen sollt ihr, sehen, aber nicht erkennen.“ Als Ort innerster Wün
sche gelten die Nieren, weshalb Gott Herz und Nieren prüft.258 Organischer Fixpunkt für 
die Vitalität des Menschen ist wiederum die Kehle beziehungsweise der Schlund, deren 
Funktion in der Atmung besteht. So kann der Mensch „nach dem Alten Testament als 

256 Alberts 465. 
257 Ebd. 465f. 
258 Z. B. Ps 26,2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

