1. Der Mensch

Wie beim ersten Band, der dem Thema 1. Welt, 2. Gott und 3. Gottes Wort und Offenba-
rung gewidmet war, werden auch in diesem Band die Themen jeweils philosophisch, bi-
blisch, theologisch, religionswissenschaftlich und spirituell angegangen. Beim philoso-
phischen Teil des Themas Mensch steht die menschliche Entwicklung im Vordergrund:
Der Mensch ist kein fertiges, sondern ein sich entwickelndes Wesen, das das Ziel seiner
Vollendung erst noch erreichen muss. Um seine Entwicklung wird es auch im biblischen
und theologischen Teil gehen, wenn von der neuen Schépfung oder vom neuen Men-
schen die Rede ist: Der Mensch ist ein Wesen, das sich von Gott umwandeln lassen muss
und nur von Gott vollendet werden kann.’

1.1 Der Mensch als sich entwickelndes Wesen

Der Mensch muss sich kirperlich und seelisch entwickeln (Kap. 1.1.1). Aber auch geistig soll
er wachsen, bildet er doch nicht nur eine leiblich-seelische, sondern eine leiblich-see-
lisch-geistige Einheit (Kap. 1.1.2). Die Frage, inwieweit er seine eigene Entwicklung be-
einflussen kann, stehtim Hintergrund des dritten Kapitels, das die Freiheit des Menschen
zum Thema hat (Kap. 1.1.3). Auch wenn es nicht eigens behandelt wird, versteht sich von
selbst, wie sehr sich der Mensch als ein soziales und kulturelles Wesen gewandelt hat und
immer wieder wandelt, womit ein weiterer Bereich des Menschseins angesprochen ist
(Kap.1.1.4). Fur die christliche Tradition ist schliefilich das Personsein des Menschen zen-
tral, das ebenfalls auf Entwicklung angelegt ist (Kap. 1.1.5).

111  Die physische und psychische Entwicklung des Menschen

Der Mensch ist schon allein insofern ein sich entwickelndes Wesen, als er ein Lebewe-
sen ist, das geboren wird, sich kérperlich entwickelt und stirbt. Seine physische Entwick-
lung unterteilt sich in die vorgeburtliche und die nachgeburtliche Periode. Sie beginnt
mit der befruchteten Eizelle (Zygote) und endet mit dem Tod. Einer Phase des Aufbaus

1 Kap.1.2.2; Bd. 3, Kap. 3.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

inner- und auflerhalb des Mutterleibs, in der der Kérper durch Vermehrung der Zellen
wichst, sich ausbildet, seine Gestalt verindert und sich entfaltet, bis er geschlechtsreif
wird und schlief3lich ganz ausgewachsen ist, folgt eine Phase des allmihlichen Abbaus, in
der das Leistungsvermdgen abnimmt, der Grundumsatz des Energiestoffwechsels sinkt
und Korpersysteme nicht mehr fehlerfrei funktionieren. Diese Vorginge beruhen auf
Verinderungen in den Zellen und Organen und lassen sich weder aufhalten noch riick-
gingig machen.

Mit der physischen Entwicklung des Menschen geht eine psychische einher, das heif3t
mit der korperlichen eine seelische beziehungsweise geistige. Unter der Psyche, dem alt-
griechischen Wort fiir Seele, versteht man heute im engeren Sinn in der wissenschaftli-
chen Psychologie die Gesamtheit des Erlebens des Menschen. Dazu gehoren bestimmte
Vorginge und Zustinde, die sich nicht direkt von auRen beobachten lassen, wie ,, Sinnes-
empfindungen, Kérperempfindungen, Wiinsche, Bediirfnisse, Wollen, Emotionen, Ge-
fithle, Denken, Meinungen, Uberzeugungen und Wissensinhalte“.* Vereinfacht kénnte
man sagen: die Psyche umfasst Prozesse und Inhalte des Bewusstseins wie Denken, Fiih-
len und Wollen, die physiologisch vom menschlichen Gehirn als zentraler Steuerungs-
instanz abhingig sind. Wihrend beim psychologischen Begriff der Psyche von transzen-
denten Elementen ganz abgesehen wird, wird beim philosophischen Begriff der Seele der
Bezug zur gottlichen Wirklichkeit mitgedacht.

Die Entwicklungspsychologie unterscheidet verschiedene Entwicklungsphasen oder
-stufen im Leben des Menschen, von denen keine iibersprungen werden kann und
deren Abfolge unumkehrbar sein soll.? Jede frithere Stufe stellt die Voraussetzung fiir
die nachfolgende dar und ist im Allgemeinen an ein bestimmtes Lebensalter gebunden,
wobei die Abfolge insgesamt auf einen hoheren Reife- oder Endzustand zusteuert.

Um das psychische Voranschreiten des Menschen zu erfassen, werden verschiedene
Denkansitze geliefert. Als ausschlaggebend fiir Entwicklung gilt — je nach Ansatz —, dass
psychische Verinderungen nach genetisch festgelegtem Muster erfolgen (reifungstheore-
tische Ansitze); wie die Umwelt eines Menschen beschaffen ist und wie sein Erleben und
Verhalten von aufien verstirkt wird (lerntheoretische Ansitze); wie jemand psychosoziale
oder psychosexuelle Konflikte in verschiedenen Lebensstadien bewaltigt (psychoanalyti-
sche Ansitze); wie sich jemand die Umwelt aktiv erschlief3t (konstruktivistische Ansitze);
wie sich jemand in unterschiedlichen sozialen Rollen, Beziehungen und Interaktionen
selbst erfihrt (soziokulturelle und Gkologische Ansitze); wie sich jemand bei bestimmten
Aufgaben oder Titigkeiten oder beim Verfolgen selbstgesetzter Ziele bewihrt (handlungs-
theoretische Ansitze) und schliefdlich wie jemand wahrnimmt, denkt und Informationen
verarbeitet (informationstheoretische Ansitze).

An der psychischen Entwicklung des Menschen lassen sich verschiedene Aspekte
oder Bereiche unterscheiden. Bei der motorischen Entwicklung geht es um alle Formen
von Korperbewegungen und die kérperliche Beweglichkeit, bei der kognitiven um geis-
tige Prozesse wie das Schlussfolgern, Lsen von Problemen und Bilden von Theorien,
bei der emotionalen Entwicklung um das Erleben, Verarbeiten und Ausdriicken eigener
emotionaler Zustinde, bei der Entwicklung der Motivation um das Kompetenzmotiv, das

2 Goller 379.
3 Vgl. das Stichwort ,Entwicklungspsychologie“ in Dorsch. Lexikon der Psychologie.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Autonomiemotiv oder das Motiv nach sozialer Einbindung, bei der Sprachentwicklung
um das Beherrschen des gesamten sprachlichen Systems, bei der Entwicklung von Iden-
titdt und Selbstkonzept um die kognitive und affektive Einstellung zur eigenen Person,
bei der Entwicklung von Bindung, Beziehung und Sozialverhalten schlieflich darum, mit
anderen Menschen kommunizieren und kooperieren und positive, relativ dauerhafte
Beziehung eingehen zu konnen. Die psychische Entwicklung des Menschen ist also ein
hochkomplexer Prozess, der unter verschiedenen Gesichtspunkten beschrieben und
beurteilt werden kann.

Zur Entfaltung des eigenen Ich gehort es unter anderem, wie die US-amerikanische
Psychologin Jane Loevinger (1918—2008) in Ego Development (1976) oder Paradigms of Per-
sonality (1987) beschrieben hat, nach eigenen Idealen und Standards zu leben, ein reich-
haltiges, differenziertes Innenleben und damit ein reifes Gewissen zu erwerben, seinen
Platzim Leben zu finden, Respekt vor anderen Menschen und ihren Bediirfnissen zu ent-
wickeln sowie lebenswichtige Anliegen des eigenen Lebens mit denen der Gesellschaft
abzustimmen. Die ganze Entwicklung l4sst sich dabei als eine Art Horizonterweiterung
verstehen. Die Person wird insgesamt toleranter und erfihrt sich im Verlauf ihrer Per-
sonlichkeitsentwicklung mehr und mehr als ein Wesen, das in Kontakt und Beziehung
mit anderen steht. Das prigt ihr Denken und Handeln. Erreicht eine Person eine neue
Entwicklungsstufe, macht sie eine echte Verwandlung (Transformation) durch, wobei sie
das Wesentliche der vorherigen Stufen mitnimmt und in sich integriert.

Ohne hier ein fachliches Urteil iiber die Transpersonale Psychologie abgeben zu kénnen
oder zu wollen, sei im Zusammenhang psychischer Entwicklung noch darauf hingewie-
sen, dass es durchaus ernstzunehmende Psychologen und Psychotherapeuten gibt, die
spirituelle Erfahrungen als wiinschenswerte Bewusstseinsbereicherung oder -erweiterung
und Spiritualitit als Ressource zur Erhaltung und Wiedererlangung von Gesundheit be-
trachten. So hat schon der US-amerikanische Psychologe Abraham Maslow (1908-1970)
seiner Bediirfnispyramide, fiir die er bekannt geworden ist, gegen Lebensende noch ein
weiteres Bediirfnis hinzugefiigt: das Bediirfnis nach Transzendenz. Hat der Mensch seine
biologischen Bediirfnisse (nach Atmung, Wasser, Nahrung, Schlaf und sexueller Betiti-
gung), seine Sicherheitsbediirfnisse (nach materieller Grundsicherung, Arbeit, Wohnung,
Familie und Gesundheit), seine sozialen Bediirfnisse (nach Familie, Freundschaft, Kom-
munikation, Gemeinschaft, Liebe und sexueller Intimitit), seine Individualbediirfnisse
(nach Vertrauen, Erfolg, Freiheit und Wertschitzung), seine kognitiven und dsthetischen
Bedirfnisse sowie sein Bediirfnis nach Selbstverwirklichung (durch Entfaltung seiner Ta-
lente, durch die Gestaltung seines Lebens, durch Kreativitit) weitgehend befriedigt, ist
sein Bediirfnis nach Selbsttranszendenz, das ebenfalls zu seiner Natur gehort, als solches
noch nicht erfiillt. Sein Streben und seine Erlebnisfihigkeit reichen weiter als die reine
Ich-Entfaltung. Um gliicklich zu sein, bedarf es auch einer Dimension, die auRerhalb des
beobachtbaren Systems liegt und das Ich oder individuelle Selbst iiberschreitet, bedarf
es eines Bezugs zum Transzendenten, zum Gottlichen.

Das entsprach auch der Uberzeugung von Viktor E. Frankl (1905-1997), wie sie zum
Beispiel in seinen ausgewihlten Vortragen itber Logotherapie in Der Wille zum Sinn (1972)
zum Ausdruck kommt, dass nimlich nur Sinn das Leben lebenswert macht. Auch wenn
man sich ein Leben lang bemithen muss, den Sinn des eigenen Lebens zu finden, bleibt

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

15


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

die Erfahrung von Sinn im Grunde unverfiigbar, kann Sinn letzten Endes nicht gemacht,
sondern nur geschenkt werden.

Ein mogliches Missverstindnis, das sich nun im Zusammenhang mit kérperlicher
und seelischer Entwicklung einstellen kénnte, gilt es gleich an dieser Stelle auszuriu-
men. Eine normale physische oder psychische Entwicklung ist ein hoher Wert in sich.
Aber sie ist keineswegs unabdingbare Voraussetzung fiir die geistliche Entwicklung des
Menschen, um die es letztendlich geht und deren Ziel darin besteht, jemand zu werden,
der frei ist von Egoismus und ohne Einschrinkung alle liebt. Im Gegenteil: Krankheiten,
Fehlentwicklungen oder Behinderungen miissen zwar nicht, konnen aber fiir Menschen
Herausforderungen sein, frither und radikaler als andere den Blick fiir das Wesentliche
zu schirfen, die eigene Zufriedenheit nicht von bestimmten dufleren Bedingungen ab-
hingig zu machen, sich persénlich Gott ganz anzuvertrauen.*

Literatur

Hans Goller: Art. Psychologie, in: Walter Brugger/Harald Schéndorf (Hg.): Philosophisches
Warterbuch [= PhW], 2010, 379-381.

Gudrun Schwarzer/Sabine Walper: ,Entwicklungspsychologie“in: Dorsch. Lexikon der Psy-
chologie, Online-Version.

Viktor E. Frankl: Der Wille zum Sinn. Ausgewdhlte Vortrdge iiber Logotherapie, 2015.

112 Der Mensch als leiblich-seelisch-geistige Einheit

Da der Mensch ein Lebewesen ist (Kap. 1.1.2.1), hat man ihn seit alters als ein Wesen be-
griffen, das sich aus Leib und Seele zusammensetzt. Wie das Verhiltnis von Leib und
Seele in der Antike und im Mittelalter bestimmt wurde, wird im zweiten Abschnitt (Kap.
1.1.2.2), wie es in der Neuzeit und in der Gegenwart gedacht wurde oder werden kann im
dritten Abschnitt (Kap. 1.1.2.3) gestreift. Im Unterschied zu anderen Lebewesen ist der
Mensch jedoch auch und zuhdochst ein geistiges Wesen (Kap. 1.1.2.4).

1121  Der Mensch als Lebewesen
Biologisch gehort der Mensch zu den Primaten. Mit ihnen verbinden ihn viele gemeinsa-
me Ziige ,in Bezug auf den Kérperbau, die Entwicklung, das Verhalten und noch mehr in
Bezug auf die physiologischen Funktionen. Mit ihnen hat er gemeinsame Vorfahren.*
Seine Herkunft aus demselben Stamm, aus dem sich auch die Menschenaffen heraus-
gebildet haben, ist heute eine wissenschaftlich gesicherte Tatsache. Christliche Anthro-
pologie muss die Abstammung des Menschen vom Tier ernst nehmen und darf sie nie
vergessen.

Der Mensch zeigt seit seinem Auftreten aber auch Ziige, die ihn von allen verwandten
Primaten unterscheiden. Schon Diogenes von Apollonia (499—428) wusste in der Antike,

4 Kap.1.1.5.3.
5 Haeffner 293.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

dass sich der Mensch auch in kérperlicher Hinsicht von den Tieren abhebt, insofern er
aufrecht gehen, seine Hinde frei gebrauchen und mit seiner Zunge artikulierte Laute her-
vorbringen kann. Der Mensch kleidet sich und baut Wohnungen. Er lebt aktiv in eine
offene Welt hinein, die er mithilfe von selbst erfundenen Techniken mehr und mehr ge-
staltet. Er erfindet neue Geritschaften, er schnitzt Figuren und malt Bilder, er schreibt
Gedichte und komponiert Musik, er prigt Begriffe und entwickelt Theorien. , Er kann zu
seinen Verhaltensantrieben in eine gewisse Distanz treten und iiberlegen, wie er han-
deln soll in einer Gemeinschaft, die durch Briuche und sittliche Gesetze mit-bestimmt
ist.“¢ Kurz gesagt: er ist ein geistiges Tier, ein geistiges Lebewesen.’

Was es heifdt zu leben, erfihrt jeder Mensch im eigenen Erleben. ,Von unserem
menschlichen Leben ausgehend beurteilen wir andere Wesen anhand ihrer dufieren
Erscheinung und ihres Verhaltens: Wir sprechen Tieren, Pflanzen, Pilzen und Mikro-
organismen Leben in verschiedenen qualitativen Abstufungen zu und erkliren alle
iibrigen Dinge fiir leblos.“®

Bei Lebewesen ist — im Gegensatz zu leblosen Dingen — das Wirken nicht nur nach
auflen, sondern besonders nach innen gerichtet. Leben bedeutet Selbstorganisation oder
Selbststeuerung. Bei diesem ,,Selbst“handelt sich um eine von innen gesteuerte Einheit,
die alles von sich her lenkt und in der klassischen Tradition Seele heif3t.

Mit dem Leib ist der Korper des Menschen gemeint, der im Unterschied zu leblosen
Korpern mit Leben erfiillt und beseelt ist. Durch ihn driickt der Mensch seine Absichten,
Haltungen und Stimmungen aus. Die Leiblichkeit ist Voraussetzung fiir sein Wahrneh-
men und Handeln in der Welt, fiir sein Kommunizieren mit anderen.

Der Mensch hat einen Leib und ist Leib. Wir stehen im Verhiltnis des Habens zu ihm,
wenn wir ihn kleiden oder pflegen, wenn wir unsere Bediirfnisse als seine Bediirfnisse
deuten und ihre Befriedigung verniinftig regeln. Aber das Haben ,hat immer nur einen
beschrinkten Spielraum; es beruht darauf, dass wir distanzlos und unwillkiirlich leiblich
da sind: verkrampft oder locker, als Kind oder Greis, als Frau oder Mann“. Wir haben
nicht nur einen Leib, wir sind Leib. Wihrend Kinder tendenziell eher Leib sind und Ju-
gendliche, wenn sie ihren Leib entdecken, voriibergehend tendenziell Leib haben, kann
der erwachsene Mensch, wie sich in Anlehnung an das Werk Sein und Haben des franzo-
sischen christlichen Existentialisten Gabriel Marcel (1889-1973) ausfiihren liefRe, immer
mehrvom Haben zum Sein des Leibes gelangen, sodass er nicht nur immer mehr im Leib
zuhause ist, sondern ihn auch mehr und mehr von innen beseelt und durchgeistigt. Dies
geschieht besonders durch die Liebe. Denn durch sie lisst sich laut Marcel am ehesten
das vergegenstindlichte materialistisch-technokratische Denken der Neuzeit und die
damit einhergehende Entfremdung in einer Welt, in der das ,Haben“ wichtiger gewor-
den ist als das ,,Sein“, iiberwinden und die Ebene des ,Habens“ hin auf ein Du, letztlich
das Du Gottes, itbersteigen.™®

6 Ebd.

7 Bd. 1, Vorspann C) u. Kap.1.1.3.

8 Kummer/Huber 261.

9 Haeffner 268.

10 In Tagebuchaufzeichnungen und Vortragen, die in dem Band Sein und Haben zusammengefasst

sind, pladiert der Existenzphilosoph Marcel fiir den Uberstieg vom Haben zum Sein, um die ob-
jektivierende Distanz zur Welt zu iiberwinden und zu einem dialogischen, liebenden Miteinander

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

18 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Literatur

Gabriel Marcel: Sein und Haben [Etre et Avoir (1935)],1954.

Franco Volpi (Hg.): Grof3es Werklexikon der Philosophie [= GWP]. Band 1 und 2,1999.

Gerd Haeffner: Art. Mensch, in: Walter Brugger/Harald Schondorf (Hg.): Philosophisches
Worterbuch [= PhW], 2010, 379-381.

Christian Kummer/Johannes Huber: Art. Leben in PhW 261—263.

Gerd Haeffner: Art. Leib in PhW 267—268.

11.2.2  Antike und mittelalterliche Auffassungen von Leib und Seele

Mit Seele war urspriinglich in der Antike das Prinzip des Lebens gemeint, also das, was
Korper lebendig macht, wodurch und aufgrund wessen sie leben. Indem die immateriel-
le Seele dem Korper Leben verleiht, verleiht sie ihm auch , Einheit, Ganzheit und Identi-
tit"". Im Sinn des Lebensprinzips kommt allem Lebendigen, auch Tieren und Pflanzen,
eine Seele zu.

Die menschliche Seele ist im menschlichen Koérper da. Sie kann sich aus ihm nicht
heraushalten. Sie ist in ihm antreffbar und betreffbar. Thr Wesen und ihre Funktion
bestehen aber nicht nur darin, den Kérper zu beleben und zu bewohnen. Ihr Sinn und
Zweck erschépft sich nicht darin, dem Leben und Uberleben des Einzelnen und der
menschlichen Art zu dienen. Vielmehr ist sie beispielsweise mit Fragen der Wahrheit
oder Fragen der Moral befasst, was ihre Geistigkeit zeigt. Sie ist auch eine geistige
Wirklichkeit. Als solche iiberragt sie den Leib und kann sich von ihm in gewissem Sinn
distanzieren, besitzt sie ihm gegeniiber eine relative Eigenstindigkeit.

Fur die Unsterblichkeit der geistigen Seele hat bereits Platon (427-347) argumentiert.
Die Tatsache, dass fiir den Menschen der Unterschied zwischen wahr und falsch oder
zwischen sittlich gut und sittlich schlecht nicht relativierbar ist, sondern unbedingt gilt,
weist darauf hin, dass sich seine Seele in ihren geistigen Vollziigen bereits wahrhaft in
der Dimension des Unbedingten und Ewig-Géttlichen bewegt und daher selbst unsterb-
lich sein muss. Die geistige Seele gewihrleistet die Kontinuitit und Identitit der mensch-
lichen Person tiber ihren biologischen Tod hinaus.

Nach Auffassung der Pythagoreer, die an die Seelenwanderung glaubten, ist der
Mensch im Wesentlichen nicht Leib, sondern Seele und ist die Seele laut Philolaos
(470-399) mit dem Korper zusammengejocht und wie in einem Grab in ihm bestattet.
Diese Vorstellung hat Platon ttbernommen und damit beinahe das gesamte abendlin-
dische Denken auf verhingnisvolle Weise geprigt. Richtig ist seine Uberzeugung vom
Vorrang der Seele gegentiber dem Leib gewesen, verhdngnisvoll jedoch die Abwertung des
Leibes.

zu gelangen (vgl. GWP Bd. 2, 989). Die Treue ist fiir ihn dabei die Kraft, die dem Menschen Bestén-
digkeitverleihtund ihnim Sein hilt, die esihm erméglicht, sich auf die Welt, auf den Mitmenschen
und auf Gott einzulassen.

11 Schondorf 425.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

An der Seele selbst hat Platon drei Gestalten wahrgenommen: die Begierde, den Mut
und die Vernunft, die — wie ein Wagenlenker iiber zwei sehr unterschiedliche Pferde —
iiber die beiden anderen Seelenteile herrschen soll. Der verniinftige Teil der Seele, der
den eigentlichen, inneren Menschen ausmacht, soll zum vollen Herrn iiber den ganzen
Menschen werden. Dem Leib nach ist der Mensch wie die Tiere sterblich, der Vernunft
nach wie Gott unsterblich. Fiir Platon besitzt er folglich nicht nur eine Doppelnatur, in-
sofern er aus einem materiellen Leib und einer immateriellen Seele besteht, sondern
nimmt auch eine Mittelstellung zwischen Tier und Gott ein.

Nach Aristoteles (384—322) hat der Mensch mit den Tieren das Begehren, Wahrneh-
men und Fithlen gemeinsam. Nur er kann jedoch denken, sich erinnern und bewusst
wollen, weshalb auch nur er allein handeln kann. In seiner Seele gibt es die drei aufein-
ander aufbauenden Stufen des Vegetativen, das ihn mit den Pflanzen eint und dem Nah-
rungsaufnahme und Wachstum eigentiimlich ist, des Sensitiven, das ihn mit den Tieren
verbindet und zu dem Bewegung und Wahrnehmung gehoren, und des Rationalen, das
ihn zum Menschen macht und sich durch Erkennen und Streben auszeichnet. Mit ande-
ren Worten: Nur er besitzt eine geistige Seele, nur er besitzt Vernunft."

Fiir Aristoteles ist der Mensch ein vernunft- und sprachbegabtes Lebewesen. Unter Ver-
nunft lisst sich dabei das Vermdgen ganzheitlichen Erkennens verstehen, das sich auf
die gesamte Wirklichkeit des Menschen einschlielich seiner Bediirfnisse und Gefithle,
aber auch auf die gesamte Wirklichkeit iberhaupt bezieht, weshalb die Vernunftseele,
wie Aristoteles sagt, gewissermafRen alles ist.” Innerhalb der menschlichen Geistseele
unterscheidet Aristoteles zwischen dem leidenden oder rezeptiven Geist, der wie alle an-
deren Seelenvermdogen auf den Korper angewiesen und wie dieser verginglich ist, und
dem titigen Geist, der als reines Denkvermogen abgetrennt vom Korper existieren kann
und unsterblich ist.

Die philosophische Auffassung vom Menschen, wie sie in der Antike und im Mittelal-
ter vorherrschte, lasst sich insgesamt in drei Formeln wiedergeben. Nach der animal-ra-
tionale-Formel ist der Mensch ein vernunftbegabtes Lebewesen, dessen hochster Vollzug
im Denken und dessen hochstes Vermogen im Verstand, in der Vernunft oder im Geist
besteht. Vor allen tibrigen Lebewesen zeichnet er sich ,von innen“ durch seine Denkfi-
higkeit und -titigkeit, ,von aufien“ durch seine Sprachfihigkeit und sein Sprechen aus.

Gemdf} der Horizontformel ist der Mensch ein Doppelwesen, das mit den FiiRen auf
der Erde steht, mit dem Haupt aber bis in den Himmel reicht. Teils tierischer, teils gott-
licher Natur lebt er in der Spannung zwischen beiden Sphiren und muss Sterblichkeit
und Unsterblichkeit, Leib und Seele, Materie und Geist, Stoff und Form, Zeitlichkeit und
Ewigkeit, Triebsteuerung und Herrschaft der Vernunft in sich vereinen. Mit seiner kor-
perlichen und geistigen Doppelnatur bewegt er sich an der Grenze zwischen Materiel-
lem und Geistigem, zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem. Dementsprechend ist
er das Wesen, das im Horizont von Zeit und Ewigkeit, von Diesseits und Jenseits, von
Irdischem und Gottlichem existiert, ja, das dieser Horizont selbst ist. Die Horizontfor-
mel ist im 18. Jahrhundert durch Kants Deutung des Menschen als eines Wesens, das

12 Bd.1,Kap.1.1.2.2.
13 Aristoteles: De anima 111 8,431 b.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

sowohl der Sinnenwelt als auch der intelligiblen Welt zugehért, der Sache nach noch ein-
mal in den Vordergrund getreten. Auch Kierkegaard hat sie im 19. Jahrhundert auf seine,
nimlich existenzphilosophische Weise wieder aufgegriffen. Ansonsten ist sie aber eher
in Vergessenheit geraten.

Anders ist es der antiken Kompositionsformel ergangen. Ihr zufolge besteht der
Mensch aus Leib und Seele, ist der Mensch aus Korperlichem und Geistigem zusammen-
gesetzt. Durch Descartes’ Zwei-Substanzen-Lehre hat diese Formel im 17. Jahrhundert
eine neue Blitte erfahren. Damit hat auch die grof3e Zeit der philosophischen Erérterung
des Leib-Seele-Problems begonnen, die bis in die Gegenwart hineinreicht.

Literatur

Aristoteles: Uber die Seele. De anima. Griechisch-Deutsch (Philosophische Bibliothek),
2017.

Harald Schondorf: Art. Seele in PhW 425-428.

Joachim Ritter/Karlfried Griinder/Gottfried Gabriel (Hg.): Historisches Worterbuch der Phi-
losophie [= HWPh],1971—2007, Art. Leib, Leib-Seele-Problem, Mensch in Bd. 5 (1980), Art.
Seelein Bd. 9 (1995).

11.2.3 Neuzeitliche und gegenwartige Auffassungen von Leib und Seele
Fiir René Descartes (1596-1650) gibt es nur noch Geist und Materie, nicht aber eigentlich
Leben. Tiere hilt er im Grunde fiir Maschinen und die menschliche Seele nicht mehr fir
das Lebensprinzip, sondern nur noch fiir reinen Geist oder reines Bewusstsein. Wie Pla-
ton vertritt er einen Substanzdualismus. Thm zufolge besteht der Mensch aus Leib und
Seele beziehungsweise aus Korper und Geist als zwei vollkommen verschiedenen Sub-
stanzen. Wihrend es fiir die geistige Substanz (res cogitans) wesentlich ist, zu denken,
ist es fiir die korperliche Substanz (res extensa) wesentlich, ausgedehnt zu sein. Dabei ist
fiir Descartes die geistige Substanz der korperlichen sowohl erkenntnis- als auch seins-
miRig vorgeordnet, da sich der Mensch seines Geistes, im Unterschied zu seinem Kor-
per, unzweifelhaft gewiss ist und da sein Geist auch ohne den Korper existieren kann.

Zwischen den beiden Substanzen findet nach Descartes in der Zirbeldriise des
menschlichen Gehirns eine Wechselwirkung statt. Wenn auch nicht, wie er angenom-
men hat, lokalisierbar in der Zirbeldriise, muss es doch tatsichlich irgendeine Interaktion
zwischen Physischem und Psychischem geben, die beispielsweise erklirt, weshalb Angst
zu kaltem Schweif} fithrt und uns ein plétzlicher Donnerschlag erschreckt. Aber wie
konnen zwei Substanzen aufeinander einwirken, wenn sie laut Descartes keine einzige
Eigenschaft gemeinsam haben?

Das Leib-Seele-Problem lisst sich nur 16sen, wenn von der Evolution her ,Geist
und Materie nicht nur als Gegensatz, sondern auch als aufeinander bezogen aufgefasst
werden, und dem Leben eine vermittelnde Position zwischen beiden zuerkannt wird“.

14 Bd.1,Kap.1.1.3.1u.1.1.4.1.
15 Schoéndorf 270.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Geist hat sich nicht unmittelbar aus Materie entwickelt, sondern aus dem Leben, das
seinerseits aus anorganischer Materie hervorgegangen ist.”® Daher diirften auch alle
Versuche des Menschen, im Rahmen kiinstlicher Intelligenz mittels lebloser Maschinen
selbstindige geistige Wesen zu erzeugen, von vornherein zum Scheitern verurteilt sein.
Zur Entwicklung des Geistes bedarf es des Lebens oder des Bewusstseins, das einerseits
mit der Materie, andererseits mit dem Geist wechselwirkt. Letztlich ist eine Entwick-
lung des Geistes aus Materie iiber das Leben aber nur méglich, wenn bereits die Materie
nicht nur Elemente von Bewusstsein, sondern Elemente des Geistigen in sich trigt, ,was
sich schon daran zeigt, dass sie mathematischen Gesetzen gehorcht“’.

Wenn sich Leben aus anorganischer Materie entwickelt, entsteht schlussendlich
nicht ein Lebewesen, das aus einer korperlichen und einer seelischen Substanz zusam-
mengesetzt ist, sondern ein einziges substantielles, das heif3t eigenstindiges Wesen, das
in zwei Wirklichkeiten mit je eigenen Eigenschaften, GesetzmifRigkeiten und Wirkwei-
sen existiert. Diese Wirklichkeiten lassen sich als verschiedene Wirklichkeitsbereiche,
Dimensionen oder Sphiren auffassen, in denen das Lebewesen gewissermafen in
konzentrischen Kugeln lebt. Die Korperlichkeit stellt von seinem Zentrum aus betrach-
tet seine dufSere Dimension, die Lebendigkeit seine innere Dimension dar. Die innere
Dimension ist fiir es wesentlicher als die dulere und durchdringt diese. Je lebendiger
Lebewesen sind und je grofRer das Bewusstsein hoherer Tiere ist, desto grofer ist ihre
Innendimension, desto innerlicher sind sie.

Ganz dhnlich ist der Menschen nicht als ein Wesen zu begreifen, das aus zwei Sub-
stanzen, nimlich Kérper und Seele, oder aus drei Substanzen, nimlich Kérper, Seele und
Geist, besteht, sondern als ein einziges, wenn auch differenziertes substantielles Wesen,
das in drei Wirklichkeiten mit je eigenen Eigenschaften, Gesetzmafligkeiten und Wirk-
weisen existiert. Der Mensch vollzieht sich durch seine Kérperlichkeit in einer dufleren
Sphire, durch seine Lebendigkeit in einer inneren Sphire und durch seine Geistigkeit in
einer innersten Sphire. Die Sphire des Geistigen macht den Kern oder die innere Mitte
der menschlichen Person aus und ist ihr wesentlicher als die beiden anderen Sphiren. Sie
durchdringt diese oder sollte diese zumindest immer mehr durchdringen, so dass der
Mensch immer mehr durchgeistigt (nicht vergeistigt!) wird.

Zwischen den jeweiligen Wirklichkeiten des einen substantiellen Wesens findet eine
echte Wechselwirkung statt, die man sich aber nicht nach dem rein physikalischen Modell
kausaler Wechselwirkung zwischen zwei Kérpern vorstellen darf. Es gibt jeweils eine ei-
gene Kausalitit oder Wirkweise des Lebendigen und des Geistigen. Auch hohere Tiere
verfiigen bereits iiber so etwas wie Spontaneitit, durch die sie die dufere physikalische
Wirklichkeit beeinflussen oder auf sie reagieren. Aufgrund seiner Freiheit und Geistig-
keit kann der Mensch auf die dufere physikalische Welt einwirken, wie er auch umge-
kehrt von ihr zu einem nicht geringen Teil bestimmt wird. Unser Denken kann auf unser
Fithlen und unser Fithlen auf Vorginge in unserem Korper Einfluss nehmen, wie auch
umgekehrt ein kérperlicher Vorgang auf unser psychisches Befinden und dieses wieder-
um auf unsere Geistesverfassung einwirken kann.

16  Bd.1,Kap.1.1.3.3.
17 Schondorf 270.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

2


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

22

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Damit sind im Prinzip, wenn auch nicht im Detail, drei Hauptprobleme der gegenwir-
tigen Philosophie des Geistes oder Bewusstseins (philosophy of mind) beantwortet: das
Problem der phinomenalen Qualititen, der Intentionalitit und der mentalen Verursachung.
Qualia — das Erleben oder der subjektive Erlebnisgehalt mentaler Zustinde wie das Emp-
finden von Schmerz oder das Riechen von Rosenduft — und Intentionalitit — die Gerich-
tetheit mentaler Zustinde zum Beispiel des Befiirchtens, Glaubens oder Verlangens auf
etwas — lassen sich nicht auf materielle Zustinde zuriickfithren. Es gibt phinomenale
und intentionale Zustinde, die nichtmaterielle Eigenschaften haben und nichtmateri-
ellen Wirklichkeitsbereichen zugehéren. Thomas Nagel ist in seinem Aufsatz ,\Wie fiihlt
es sich an, eine Fledermaus zu sein?“ von 1974 zuzustimmen, dass sich die subjektive
Perspektive oder Innenperspektive psychischer Zustinde und Vorginge grundsitzlich
nicht durch die objektive Perspektive oder Auflenperspektive der Naturwissenschaften
erschliefien lasst.

Und es gibt echte mentale Verursachung, das heiflt mentale Zustinde oder Vorginge
wie etwa Willensakte, die sich nicht mit physischen Zustinden oder Vorgingen identifi-
zieren oder auf solche reduzieren lassen und dennoch einen kausalen Einfluss auf physi-
sche Vorginge haben. Nicht jedes physische Ereignis in der Welt hat ausschlieilich phy-
sische Ursachen. Der physische Bereich ist nicht kausal abgeschlossen. Es gibt psychi-
sche oder mentale Wirklichkeiten, die die physikalische Wirklichkeit beeinflussen.

Literatur

Harald Schondorf: Art. Leib-Seele-Problem in PhW 268—271.

11.2.4  Der Mensch als geistiges Wesen

So negativ sich auch die platonische und neuplatonische Abwertung des Leibes — beson-
ders in ihrer augustinischen Zuspitzung - firr das Christentum ausgewirke hat, so posi-
tiv war fiir es doch alles in allem die platonische Seelenlehre. Deren Wahrheit liegt nicht
darin, dass die menschliche Seele schon vor der Geburt existiert und Ideen geschaut hit-
te, an die sie sich dann nach der Geburt angesichts ihrer sinnlichen Konkretisierungen
in der sichtbaren Welt erinnern wiirde, sondern darin, dass der Mensch in seinem inne-
ren Kern ein unsterbliches, geistiges Wesen ist. In seiner geistigen Wirklichkeit ist der
Mensch unzerstorbar und iiberdauert den Tod.

Die Hierarchie der drei Wirklichkeitsbereiche, in denen der Mensch existiert, darf
aber keine Abwertung des Leibes zur Folge haben. Auch wenn fiir ihn die geistige Di-
mension seines Daseins innerlicher, eigentlicher und wesentlicher ist als die seelische
und diese wiederum als die leibliche, mindert das in keiner Weise den Wert des Leibes.
Der menschliche Leib in seiner Verbundenheit und seinem Austausch mit der iibrigen
materiellen Welt stellt in all seinen Aspekten eine in sich wertvolle und positiv zu bewer-
tende Wirklichkeit dar. Weil der Mensch zum einen zu allerlei kérperlichen Titigkeiten,
zum anderen zu bewusstem Fithlen, Wiinschen, kurz, Erleben und schliefSlich zu einem
Denken und Wollen, das auf die Gesamtheit des Wirklichen ausgerichtet ist und im Lie-

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

ben gipfelt, fihig ist, ist er als eine Einheit von Leib, Seele und Geist, als leiblich-seelisch-
geistiges Wesen zu verstehen.

Als geistiges Wesen macht der Mensch die Erfahrung des Unbedingten und des Un-
begrenzten. Wenn sich ein Mensch beispielsweise in echter Not befindet und die Hilfe
und Unterstiitzung eines ganz bestimmten Menschen benétigt, sagt diesem Menschen
sein Gewissen, dass er sich dem Anruf des anderen nicht entziehen darf, dass er sich fiir
den anderen einsetzen muss. Es ergeht an ihn ein unbedingter Sollensanspruch. Alle Eltern
miissen Verantwortung fiir ihre Kinder iibernehmen. Sie stehen in einer unbedingten
Pflicht ihnen gegeniiber. Auf vielerlei Weise kann der Mensch die Erfahrung eines sitt-
lich Unbedingten machen.

Auch zeichnet den Menschen in seiner Geistigkeit eine unbegrenzte Offenheit aus. Kein
wie auch immer erkannter oder erkennbarer Gegenstand, keine Sache und kein Sach-
verhalt, vermag seine geistige Reichweite einzuschrinken. Jeden wirklichen oder mog-
lichen Gegenstand vermag er im Geiste auf weitere Gegenstinde hin zu iiberschreiten.
So erweist sich sein geistiger Horizont als durchweg unbegrenzt. Indem der Mensch als
geistiges Wesen die Erfahrung des Unbedingten und Unbegrenzten macht, rithrt er aber
bereits an das schlechthin Unbedingte und schlechthin Unbegrenzte, das nichts anderes
als Gott selbst ist. Der menschliche Geist ist ,erkennend und strebend auf die Gesamt-
heit der Wirklichkeit und somit auf Gott bezogen und kann nur in ihm seine endgiiltige
Erfiillung finden®, wie Augustinus eben auch schon herausgestellt hat.’®

Literatur

Harald Schondorf: Art. Geist in PhW 151-154.

1.1.3 Der Mensch als freies Wesen

Die Freiheit des Menschen ist ein grofRes Thema der Philosophie. Wie sehr ihre Deutung
und Einschitzung in der Neuzeit schwankte, wird streiflichtartig im ersten Abschnitt
behandelt (Kap. 1.1.3.1). Indem Sgren Kierkegaard im 19. Jahrhundert ihre existenzielle
Bedeutung herausarbeitete, pragte er die Existenzphilosophie mit, als deren wichtigste
Vertreter in Deutschland nach dem Ersten Weltkrieg Martin Heidegger und Karl Jaspers
gelten. Vor allem das Freiheitsverstindnis Kierkegaards steht im Mittelpunkt des zwei-
ten Abschnitts (Kap. 1.1.3.2). Von Formen christlicher Existenzphilosophie distanzierte
sich gegen Ende des Zweiten Weltkriegs der franzosische Philosoph Jean-Paul Sartre mit
seinem atheistischen Existenzialismus. Seine ontologische Auffassung von Freiheit, wie
er sie in seinem Werk Das Sein und das Nichts vertreten hat, kommt im dritten Abschnitt
ausfithrlich zur Darstellung und wird Gegenstand kritischer Auseinandersetzung sein
(Kap.1.1.3.3). Da seit einigen Jahrzehnten besonders in der analytischen Philosophie hef-
tig diskutiert wird, ob sich Freiheit nicht im Sinn des Kompatibilismus mit Determinis-
mus vereinbaren lasse, wird noch ein lingerer Abschnitt dem Vergleich zwischen kompa-

18 Schondorf1s2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

23


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

24

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

tibilistischem und libertarischem Freiheitsverstindnis gewidmet, zumal nur letzteres,
also die Annahme echter Willensfreiheit, fiir Christen akzeptabel scheint (Kap. 1.1.3.4).

11.3.1 Der Mensch zwischen Schopfer seiner selbst und Teil der Natur

In der Neuzeit entdeckte der Mensch auf eine noch nie dagewesene Weise seine Freiheit.
Auch fir Philosophen riickte mit der Reflexion tiber das menschliche Subjekt die Freiheit
in den Vordergrund. Es schwang aber von vornherein die Frage mit, wie weit diese Frei-
heitwirklich reicht. Ist der Mensch nur ein Teil der Natur und als solcher durch die Natur
bestimmt oder steht er irgendwie iiber dem natiirlichen Kosmos, sodass erin echter Frei-
heit sich selbst bestimmen und die Welt gestalten kann? Es kam zu ganz gegensitzlichen
Tendenzen bei der Einschitzung der menschlichen Freiheit.

Zunichst begann der Mensch in der Renaissance (15./16. Jh.), sich mehr und mehr als
Schépfer seiner selbst und der Welt zu begreifen.” Fiir Nikolaus von Kues (1401-1464) war er
Ebenbild Gottes eben deshalb, weil er an der gottlichen Schaffenskraft teilhatte. Wie Gott
der Schopfer des unermesslichen Kosmos der natiirlichen Dinge war, so war der Mensch
der Urheber des ebenso unermesslichen Kosmos der Vernunftdinge. Als schopferischer,
titiger Geist war der Mensch fiir ihn ,Gott, wenn auch nicht absolut, da er Mensch ist*,
ein menschlicher Gott [...] Gott auf menschliche Weise“*°.

Pico della Mirandola (1463—-1494) hielt den Menschen fiir seinen eigenen Werkmeister
und Bildner, der sich aus dem Stoff, der ihm zusagte, formte. Dank seiner Schopferkraft
brachte er nicht nur das hervor, was auch die Natur hervorbringt. Vielmehr vermoch-
te er durch seine Kiinste Hiuser und Stidte, Bilder und Skulpturen, Wissenschaften,
Erfindungen und Sprachen hervorzubringen und so die Werke der ,niederen Natur* zu
verbessern, zu verschonern und zu vollenden.

Indem der Mensch all seine Krifte vereinigte und entfaltete, all seine Talente und Na-
turanlagen entwickelte, war er nach dieser Einschitzung nicht nur als einzelner, sondern
als Menschheit in der Lage, an Vernunft und Weisheit zuzunehmen und sich zu vervoll-
kommnen. Der modernen Fortschrittsidee zufolge ist die Vervollkommnung nicht nur
ein individuelles, sondern ein menschheitliches Ziel.

Dem Trend, die Reichweite der eigenen Freiheit maf3los zu iibertreiben und damit sich
selbst zu iiberschitzen, folgte alsbald die gegenteilige Einschitzung, sich selbst (iiber-
haupt) nicht zu machen, sondern (ganz) durch die Natur gemacht zu werden. So war fur
Baruch de Spinoza (1632-1677) der Mensch nichts in und aus sich selbst, sondern sel-
ber nur ein Stiick Natur. Auch nach Paul-Henri d’'Holbach (1723-1789) hatte der Mensch
keinen Grund, sich als ein privilegiertes Wesen oder gar als ,Konig der Natur“ zu fiih-
len, war er doch nichts als ein unendlich kleiner Punkt im All. Wie er sahen auch andere
franzésische Materialisten im Denken des Menschen nichts anderes als Modifikationen
der Materie, genauer, Folgen der Organisation des menschlichen Gehirns. Im Anschluss
an Descartes glaubte Julien Offray de La Mettrie (1709-1751) sogar feststellen zu konnen,
dass der Mensch nichts anderes als eine Tier-Maschine war, wenn auch aufgrund seiner
Klugheit eine Maschine besonders vollkommener Art. Nicht der Mensch bestimmte, was

19 Bd.1,Kap.1.3.3.2.
20  Cusanus: De coniecturis 11, Kap. 14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

an ihm Natur sein soll und sein kann, sondern die Natur in ihm, was er aus sich machen
kann und machen wird.

Im Gegensatz zu dieser empiristischen und materialistischen Deutung des Men-
schen suchten Denker wie Jean-Jacques Rousseau (1712-1778), Johann Gottlieb Herder
(1744-1803) und Immanuel Kant (1724-1804) dann wiederum zu zeigen, wie der Mensch
beschaffen sein muss, um nicht blof3 eine unfehlbare Maschine in den Hinden der
Natur, sondern Handelnder mit eigenen Zwecken und Zielen sein zu konnen. Sie hielten
den Menschen deshalb fiir den Schépfer seiner selbst, weil er aus der Natur heraus- und
ihr gegeniibertreten konnte. Wahrend das Tier dem Befehl der Natur fraglos gehorchen
musste, erkannte sich der Mensch als frei, um nachzugeben oder zu widerstehen. Weil
er auf seine Vernunft gestellt war, stand er nicht mehr unter natiirlichen, sondern unter
moralischen Bestimmungen.

Welch enger Zusammenhang zwischen Mensch und Natur besteht, erfassten beson-
ders deutlich Adam Smith (1723-1790) und Edmund Burke (1729-1797). Dadurch dass der
Mensch mittels Wissenschaft und Technik, Erziehung und Politik eine zweite Natur er-
zeugt, gestaltet er immer auch schon die erste Natur und seine eigene Natur um, was
ihn wiederum auf neue Weise veranlasst, seine zweite Natur zu verindern.

1.1.3.2 Freiheit als menschliches Existential (Soren Kierkegaard,

Martin Heidegger, Karl Jaspers)
Das Schwanken in der Einschitzung der eigenen Freiheit setzte sich auch noch und be-
sonders im 20. Jahrhundert fort. Fiir die Existenzphilosophie und den Existentialismus
hat der Mensch in der Spannung von ,, Entwurf“und ,Geworfenheit“, wie man mit Heid-
egger sagen konnte, mithin von Méglichem und Vorgegebenem sein Schicksal selbst zu
verantworten.

Schon Sgren Kierkegaard (1813—1855) hatte die menschliche Existenz als ein Span-
nungsverhiltnis gedeutet. In seinem Werk Die Krankheit zum Tode (1849) bestimmt er den
Menschen als Geist, den Geist als Selbst und das Selbst als ,.ein Verhiltnis, das sich zu sich
selbst verhilt
mel - ,eine Synthese [Verbindung, Vereinigung] aus Unendlichkeit und Endlichkeit, aus

“?_Der Mensch ist fiir ihn — in Wiederaufnahme der antiken Horizontfor-

dem Zeitlichen und dem Ewigen, aus Freiheit und Notwendigkeit“**. Erst dadurch, dass
er sich zu dieser Verbindung, die er ist, verhilt, ist oder wird er ein Selbst. Als Geist be-
sitzt er die Fihigkeit, sich zu den Polen oder Differenzen, in deren Spannung er existiert,
verhalten zu kénnen, ist ihm aber auch die Aufgabe aufgebiirdet, ein ausgewogenes Ver-
hiltnis zwischen ihnen herstellen zu miissen.

Da sich der Mensch als Synthese von Endlichem und Unendlichem nicht selbst ge-
setzt hat, muss er von einem Anderen als ein solches gesetzt worden sein, und dieses An-
dere ist Gott. Indem sich nun der Mensch zu sich selbst als einem (Spannungs-)Verhilt-
nis verhilt, verhilt er sich zu jenem Anderen, das ihn als ein solches Verhiltnis gesetzt
hat. Das Selbst des Menschen ist, so die Definition Kierkegaards, ,ein Verhiltnis, das sich

zu sich selbst verhilt und im Verhalten zu sich selbst zu einem Anderen verhilt“?.

21 Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode, 13.
22 Ebd.
23 Ebd.14.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

25


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

26

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Dem Menschen ist somit sein Selbst nicht von vornherein gegeben. Er muss es viel-
mehr erst hervorbringen, indem er sich in Freiheit zu sich selbst und zum Anderen ver-
hilt. Dabei kann er sich gegen seine eigene Verhiltnisstruktur wenden und selbst ver-
fehlen. Das existentielle Zuriickbleiben hinter seinem Selbst oder Verfehlen seiner selbst
nennt Kierkegaard Verzweiflung. Sie ist fiir ihn eine Krankheit des Geistes, ,die Krankheit
zum Tode, die als Grundbestimmung menschlicher Existenz an sich jedem Menschen
innewohnt und umso intensiver wird, je mehr sich der Mensch ihrer bewusst wird.

Die Verzweiflung des Menschen nimmt nun nach Kierkegaard verschiedene Gestal-
tenan, gibt es doch viele Weisen, wie der Mensch nicht er selbst sein kann. Zum einen kann
bei ihm beziiglich der beiden Pole seiner Existenz ein Missverhdltnis oder Ungleichgewicht
dadurch eintreten, dass er den einen verdringt oder vernachlissigt beziehungsweise den
anderen iiberbewertet oder tibersteigert. So kann sich etwa beziiglich des Endlichen und
Unendlichen der Phantast in seinem Empfinden, Erkennen und Wollen im Unendlichen
verlieren, ohne zum Endlichen zuriickzukehren, sozusagen ohne ,geerdet* zu sein, wih-
rend sich die bornierte, beschrinkte Existenz der Weltlichkeit in ihrem alltiglichen Ei-
nerlei verschreiben, sich in ihr vergessen und verlieren kann, so dass sie ,kein Selbst vor
Gott“ist, wie selbstisch sie auch ansonsten sein mag.* Zum anderen kann und wird beim
Menschen dem Grad der Bewusstheit nach die Geisteskrankheit der Verzweiflung im-
mer wieder in drei Grundformen auftreten. Bei der uneigentlichen Verzweiflung ist man
sich tiberhaupt nicht bewusst, als ,seelisch-korperliche Synthese [...] Geist zu sein, ,ein
Selbst und ein ewiges Selbst zu haben*®.

Bei der ersten Form eigentlicher Verzweiflung will man in seiner Schwiche verzwei-
felt nicht man selbst sein. , Diese Form von Verzweiflung ist: verzweifelt nicht man selbst
sein wollen, oder noch niedriger: verzweifelt nicht ein Selbst sein wollen, oder am al-
lerniedrigsten: verzweifelt ein anderer als man selbst sein wollen, sich ein neues Selbst
wiinschen.“*® Bei der zweiten, noch bewussteren Form eigentlicher Verzweiflung willman
hingegen in seinem Trotz verzweifelt man selbst sein. ,Um verzweifelt man selbst sein
zu wollen, braucht man das Bewusstsein von einem unendlichen Selbst. [...] Und dieses
Selbstist es, was der Mensch verzweifelt sein will, indem er das Selbst von jedem Verhilt-
nis zu einer Macht losreifit, die es gesetzt hat, oder es von der Vorstellung losreif3t, dass
es eine solche Macht gibt.“”” Bei dieser Form will man ,verzweifelt iiber sich selbst verfii-
gen oder sich selbst erschaffen, bestimmen, was man, in seinem konkreten Selbst haben
will und was nicht, das Ganze umbilden, um daraus ein Selbst zu formen, wie man es
sich wiinscht.?® In der héchsten, der dimonischen Form der Verzweiflung verharrt man
Gott zum Trotz in seiner Verzweiflung, schafft man sich in seiner Innerlichkeit oder Ver-
schlossenheit seine eigene Welt, will man in seiner Qual verzweifelt man selbst sein, ,um
mit dieser Qual gegen das gesamte Dasein zu protestieren’.

24  Ebd.38.
25  Ebd. 47f.
26 Ebd. 60.
27  Ebd.78.
28  Ebd.

29  Ebd. 8s.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Die Verzweiflung wird fiir Kierkegaard dort Siinde, wo der Mensch bewusst vor Gott
in der Verzweiflung verharrt, also sich selbst dauerhaft verkennt oder auf die eine oder
andere Weise ablehnt. ,Siinde ist: vor Gott oder mit der Vorstellung von Gott verzwei-
felt nicht man selbst sein wollen oder verzweifelt man selbst sein wollen.*® Die Uber-
windung der Verzweiflung gelingt fiir Kierkegaard nur, wenn das Selbst seinen Grund be-
wusst in Gott hat. Denn ,das Selbst kann nicht durch sich selbst zu Gleichgewicht und
Ruhe gelangen oder sich darin befinden®, sondern nur dadurch, dass es sich angemes-
sen und richtig zu sich selbst und damit zu Gott verhilt.* Ein solches Verhalten sieht
Kierkegaard im Glauben gegeben, der der Gegensatz zum Verzweifeltsein ist und in dem
es keinerlei Verzweiflung gibt. Seine Formel fiir den Glauben des menschlichen Selbst
lautet denn auch: , Indem es sich zu sich selbst verhilt und indem es es selbst sein will,
griindet das Selbst durchsichtig in der Macht, die es setzte.**

Um wahrhaft er selbst zu werden, muss sich der Mensch als Spannungsverhiltnis von
Endlichem und Unendlichem, von Irdischem und Géttlichem bejahen, ohne dabei einen
der beiden Pole preiszugeben. Es ist seine Aufgabe, in diesem Spannungsverhiltnis sei-
ner Existenz sein eigenes Selbst zu entdecken und zu entwickeln. Er ist herausgefordert,
die eigene Existenz nicht nur abstrakt und allgemein als Verbindung von Irdischem und
Gottlichem, sondern auch konkret und individuell als Gemisch ganz bestimmter Bediirf-
nisse und Fihigkeiten anzunehmen und zu einem Selbst zu entfalten. ,Christlicher He-
roismus ist“, so Kierkegaard in seinem Vorwort zu Die Krankheit zum Tode, ,das Wagnis zu
unternehmen, ganz man selbst zu werden, ein einzelner Mensch, dieser bestimmte ein-
zelne Mensch, allein vor Gott, allein in dieser ungeheuren Anstrengung und mit dieser
ungeheuren Verantwortung.“*

Durch die Bestimmung des Menschen als eines bedrohten und erst noch zu leisten-
den Selbstverhiltnisses hat Kierkegaard den entscheidenden Ansatz der Existenzphiloso-
phie geliefert. Martin Heidegger (1889-1976) hat sich zeitlebens auf ihn bezogen. In sei-
ner existentialen Analytik in Sein und Zeit (1927) deutet er das menschliche Dasein ins-
besondere als Vorlaufen zum Tode. Der Tod ist das Ende seines In-der-Welt-seins®*, das
Sterben sein Aus-der-Welt-gehen. Mit dem Tod erreicht es seine Ginze, denn dann gilt:
das war das ganze Leben! Das menschliche Dasein ist daher Sein zum Ende, Sein zum
Tode.

Der Tod ist das jedem Menschen in jedem Augenblick Mogliche. Indem der Mensch
ihn als die eigenste und uniiberholbare Moglichkeit seines Daseins bewusst und frei an-
nimmt, wird sein uneigentliches Sein zum Tode ein eigentliches Sein zum Tode. Nicht ,man*
stirbt, sondern ich werde sterben.* ,Der Tod ist eine Seinsméglichkeit, die je das Dasein

selbst zu iibernehmen hat.“*

30 Ebd.87.

31 Ebd.14.

32 Ebd. 55; vgl. 151.
33  Ebd.7.

34 Bd.1,Kap.1.1.5.1.
35 Bd.3,Kap.3.1.2.
36  Heidegger: Sein und Zeit, 250.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

27


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Angesichts des sicheren Todes soll sich der Mensch fragen, was er mit seinem iibri-
gen Leben noch anfangen will, was in ihm noch méglich ist, ohne sich allzu sehr von der
Vergangenheit oder von der gegenwirtigen Wirklichkeit binden zu lassen. Der Mensch
hat die Méglichkeit, ein Leben in Eigentlichkeit oder in Uneigentlichkeit, ein echtes oder
unechtes Leben zu fithren. Seine Angst, in der Welt véllig unbedeutsam, gewissermaflen
nichts zu sein, kann ihm dabei helfen, seine ganz eigenen, individuellen Seinsmaglich-
keiten zu entdecken und zu verwirklichen und sich so von der Verfallenheit an das Man,
also dem, was man denkt und man tut, und von der Uneigentlichkeit zur Eigentlichkeit zu
befreien. Eben die Angst vor der eigenen Bedeutungslosigkeit und Nichtigkeit, die seine
Grundbefindlichkeit ausmacht, macht ihn frei , fiir die Freiheit des Sich-selbst-wihlens
und -ergreifens*’. Nach Heidegger besitzt somit der Mensch die Freiheit, sich ange-
sichts des sicheren Todes selbst zu entwerfen und selbst zu bestimmen. Er soll entschlos-
sen die Moglichkeit ergreifen, eigentlich und authentisch zu leben, das heif3t sein Leben
gemif seinen eigenen Werten, Gedanken, Gefithlen, Uberzeugungen und Bediirfnissen
zu gestalten.

Wihrend Heidegger in Sein und Zeit dem Menschen im Sinne seines Selbstentwurfs
und eigensten Seinkdénnens noch einen grof3en Freiheitsspielraum eingerdumt hat, sieht
er dessen Freiheit nach seiner fundamentalen Wandlung im Denken (der ,Kehre®) als
sehr eingeschrinkt oder im Grunde nicht vorhanden an. Durch die Kehre wendet er sich
vom frithen existentialontologischen Ansatz ab und einem seinsgeschichtlichen Denken zu. Es
ist nun fiir ihn nicht mehr der Mensch, der das Sein entwirft, es versteht und ihm Sinn
verleiht, sondern umgekehrt das geschichtliche Sein, das als das sich Ereignende oder
als Geschehen alles trigt und sich den Menschen ,erwirft“, um sich ihm zu lichten oder
zu entziehen, das heift ihm die Wahrheit zu entbergen oder zu verbergen. Es ist das Sein
selbst, das den Menschen in die Existenz des Daseins schickt, ihm sein Erschlossensein
gewihrt und sein Wesen absteckt. Der Mensch soll als sein , Hirt“und sein ,,Nachbar“ das
,Geschick“ seines Wesens finden. Das bedeutet, dass nicht der Mensch Freiheit besitzt,
sondern die Freiheit den Menschen. Der Mensch ist fiir den spiten Heidegger durch das
geschichtliche Sein bestimmt, nicht umgekehrt das Sein durch den Menschen.

Im Unterschied zu Heidegger fasst Karl Jaspers (1883-1969) das Sein nicht als eine
geschichtlich-innerweltliche, sondern wieder als eine transzendente Grofie auf, die er
ganz klassisch Gott nennt. Dem Menschen ist, wie er in einem seiner Vortrige in der Ein-
fiihrung in die Philosophie (1950) sagt, von Gott gegeben, ,aus Freiheit mit seinem Dasein
gleichsam wie mit einem Material umzugehen*®®. Mensch sein heifit Mensch werden. Die
Freiheit des Menschen bedarfjedoch der ,Fithrung durch Gott**?. Erst der Mensch, der
sich auf Gott einlisst, wird eigentlich frei und ist sich dessen bewusst, nicht durch sich
selbst frei zu sein.

37 Ebd.188.
38  Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie, 52.
39  Ebd.s3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Literatur

Sgren Kierkegaard: Die Krankheit zum Tode. Eine christlich-psychologische Darlegung zur Ev-
bauung und Erweckung von Anti-Climacus, Reclam 1997.

Martin Heidegger: Sein und Zeit, 11., unveranderte Auflage 1967.

Karl Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie, 15. Auflage 1973.

1.1.3.3  Die menschliche Existenz als Freiheit (Jean-Paul Sartre)
In diesem Kapitel wird Sartres Menschen- und Freiheitsverstindnis dargestellt (Kap.
1.1.3.3.1) und kritisch gewiirdigt (Kap. 1.1.3.3.2).

11.3.3.1 Sartres Auffassung vom Menschen und seiner Freiheit

Mit seinem philosophischen Hauptwerk Létre et le néant (1943), zu Deutsch Das Sein und das
Nichts,legt der atheistische Existentialist Jean-Paul Sartre (1905-1980), wie der Untertitel
verrit, den Versuch einer phiinomenologischen Ontologie vor. Neben dem Einfluss Edmund
Husserls (1859-1938), der die philosophische Strémung der Phinomenologie begriindet
hatte, macht sich darin besonders die Wirkung von Heideggers Sein und Zeit bemerkbar.

In der Einleitung stellt Sartre die Grundbegriffe seiner Erforschung des menschli-
chen Seins vor, das er die ,menschliche-Realitit“ nennt, und unterscheidet im Zuge des-
sen zwei radikal verschiedene Seinsweisen oder -regionen: das Fiir-sich des Bewusstseins
und das An-sich der Dinge, auf die das Bewusstsein gerichtet ist.*® So bezieht sich etwa
mein Bewusstsein von diesem Tisch (als Sein fiir sich) auf den Tisch als (transzenden-
tes) Sein an sich. Wihrend das An-sich ,immer nur das ist, was es ist“ und damit reines
Sein ist*, lisst sich das Fiir-sich oder das Bewusstsein als das bestimmen, das ,ist, was
es nichtist“und ,nicht das ist, was es ist“, welches das , zu sein hat, was es ist“und somit
auch vom Nichtsein geprigt ist.**

Dass das menschliche Bewusstsein durch Nichtsein gekennzeichnet ist, sucht Sart-
re dann im 1. Teil seines Werkes (,Das Problem des Nichts“) ausfithrlich nachzuweisen.
Da das An-sich der Dinge laut Sartre ein Sein darstellt, ,das volle Positivitit ist“®, ein
Sein ohne jedes Nichtsein in volliger Identitit mit sich selbst, kann das innerweltliche
Nichts nur vom Sein des Fiir-sich, also vom menschlichen Bewusstsein stammen. Im
Fur-sich gibt es Sartre zufolge ,keinen Augenblick, wo nicht ,negative oder fragende
Verhaltensweisen erscheinen“*. Sein nichtendes Verhalten vollzieht sich in einer zwei-
oder dreifachen Gestalt. Zum einen nichtet sich das Bewusstsein oder Fiir-sich in Bezug
auf die Welt, insofern es ,die ganze Weite des [weltlichen] Seins*, das heifdt die Totalitit
des Seins der Welt nicht ist.* Zum anderen nichtet es sich intern als es selbst in Bezug

40  Sartre: Das Sein und das Nichts, 9—45.

41 Ebd. 44.
42 Ebd. 42.
43 Ebd. 80.
44 Ebd.90.

45  Ebd.72.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

auf die Zeit, und dies noch einmal auf doppelte Weise. Es nichtet sich selbst hinsichtlich
der Zukunft, insofern es sich auf die besondere Totalitit seiner eigenen kiinftigen Mog-
lichkeiten hin entwirft, diesen Entwurf aber niemals ganz realisieren kann oder mit ihm
darauf verzichtet, sich selbst als ,eine andere menschliche-Realitit“ zu entwerfen und
zu transzendieren.*® Schlieflich nichtet es sich selbst noch hinsichtlich der Vergangen-
heit. Da seine Existenz nach Sartre seiner Essenz vorausgeht und seine Existenz in der
Freiheit besteht, ist ihm kein Wesen vorgegeben. Vielmehr legt es sein Wesen fest, indem
es seine Freiheit jeweils in der Gegenwart vollzieht, ,zeitigt“. Damit gibt es sein Wesen
aber nur als von der Freiheit bestimmtes, das heif3t als vergangenes, als gewesenes. Wie

“47 Das Bewusstsein oder Fiir-sich ist da-

Hegel sagt: ,Wesen ist [nur], was gewesen ist.
mit fiir Sartre nicht nur ein Sein, dem es um sein Sein als ein Anderes-sein (gegeniiber
der Welt) geht, sondern ,ein Sein, fiir das in seinem Sein Bewusstsein vom Nichts seines

«48 also ein Sein, das sich nicht nur dessen bewusst ist, nicht die Welt zu sein, son-

Seinsist
dern auch dessen bewusst ist, nicht mehr beziehungsweise niemals es selbst als ein Ganzes
zu sein.

Der Mensch ist folglich als Fiir-sich sein eigenes Nichts. Er ist nach Sartre ,das Sein,
durch das das Nichts zur Welt kommt“4’. Sein nichtendes Verhalten griindet in seiner
Freiheit. Denn in Freiheit kann er ,die Welt ganz oder teilweise negieren*, in Freiheit ist er
,seine eigene Vergangenheit (wie auch seine eigene Zukunft) in Form von Nichtung*®.
Die existentielle Angst verhilft ihm dazu, sich seiner Freiheit und dadurch der Nichtung
und des Nichts bewusst zu werden. Insbesondere in der Unaufrichtigkeit kann er sich
selbst gegeniiber eine negative Haltung einnehmen.

Moglich ist die Unaufrichtigkeit wegen der Bewusstseinsstrukturen, die Sartre im 2.
Teil (,Das Fiir-sich-sein‘) genauer analysiert. Demnach ist das Fiir-sich des Menschen
nur, indem es das An-sich der Welt nicht ist. Es ist Seinsmangel. Daher ist das Sein des
An-sich grundsitzlich frither als das Nichts des Fiir-sich und begriindet es. Dementspre-
chend erfasst sich die ,menschliche-Realitit*, etwa in der Begierde, ,als unvollstindiges
Sein“, das sich seinem Wesen nach auf ein anderes Sein hin transzendiert, um seinen
Seinsmangel auszugleichen und sich zu vervollstindigen.” Da das menschliche Dasein
In-der-Welt-sein ist, strebt die menschliche-Realitit nach der uneingeschrinkten Tota-
litgt des An-sich-seins der Welt. Noch mehr sucht sie sich aber auf die besondere Totali-
tdt des An-sich-seins ihres eigenen Sich oder Selbst hin zu tiberschreiten, die Sartre den
,Wert“ nennt und als ,das unbedingte Jenseits aller [individuellen] Uberschreitungen®
auffasst.>” In ihrem Fiir-sich wird und kann sie die Totalitit des An-sich aber gemif
Sartre niemals erreichen, in ihrem Bewusstsein niemals das eigene An-sich-sein oder
das An-sich-sein der Anderen einholen.

46  Ebd.19.
47 Ebd.101.
48  Ebd.m9.
49  Ebd. 83.

50 Ebd. 9of.
51 Ebd.189.

52 Ebd.197.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Im 3. Teil (,Das Fiir-Andere“) erginzt Sartre das Fiir-sich der menschlichen-Realitit
durch die ganz andere ontologische Struktur des Fiir-Andere, in deren Zusammenhang
er seine bekanntesten und beeindruckendsten Analysen ,konkreter* Phinomene durch-
fithrt. Die beiden Strukturen sind fiir ihn untrennbar miteinander verbunden, wie sich
zum Beispiel an der Scham zeigt, die darin besteht, sich seiner vor Anderen zu schimen.
»Das Fiir-sich verweist auf das Fiir-Andere.**

Der Andere zeigt sich mir zunichst im Phinomen des Blicks, durch den klar wird,
dass ich fiir ihn ein Objekt bin und dass er fiir mich ein Objekt, aber auch ein Mensch,
dasheiflt ein Subjekt ist. Eine Synthese zwischen den beiden Existenzformen des Objekt-
und Subjektseins ist wiederum ausgeschlossen.>*

Die Ich-Anderer-Beziehung entfaltet Sartre dann anhand der Dimension des Kor-
pers, der er (wie kurz danach Merleau-Ponty) in seinem Werk grofRe Aufmerksambkeit
widmet. Eingehend analysiert er schlie8lich die Weisen, in denen das Fiir-sich versucht,
mit der Freiheit des Anderen fertig zu werden: Liebe, Sprache, Masochismus, Gleichgiil-
tigkeit, Begehren, Hass, Sadismus. All diese Versuche sind zum Scheitern verurteilt. Die
Liebe etwa scheitert daran, dass der Liebende vom Geliebten in Freiheit als der, der er
ist, geliebt werden will, dadurch aber genau dessen Freiheit authebt. Die Trennung zwi-
schen Liebendem und Geliebten lsst sich laut Sartre nicht iiberwinden. ,, Die Einheit mit
dem Andern ist de facto unrealisierbar.> Auch die Untersuchung des ,Mitseins* und des
LWir“ bestdtigt nur, dass ,das Wesen der Beziehungen zwischen Bewusstseinen® nicht
Gemeinschaft oder Miteinander ist, ,sondern Konflikt“®.

Das Fiir-sich, so fasst Sartre zusammen, ,ist nicht nur ein Sein, das als Vernichtung
des An-sich [der Welt], das es ist, und als interne Negation des An-sich [des eigenen Sich
oder Selbstl, das es nicht ist, auftaucht*”’. Aus ontologischen Griinden vermag sich die
menschliche-Realitit in ihrem Fiir-sich weder mit dem An-sich des Anderen noch mit
dem An-sich, das sie inihrem Fiir-Andere ist, zu verséhnen oder zu einen. Jedes mensch-
liche Bemithen, mit der Welt, dem Mitmenschen oder sich selbst zu einer Einheit zu gelan-
gen, ist seinsmifSig, also prinzipiell aussichtslos. Aus der Analyse des Fiir-Andere hat sich
damit fiir Sartre dasselbe Scheitern ergeben wie aus der Analyse des Fiir-sich.

Zu den Wesensmerkmalen des Menschen als Fiir-sich gehért nicht nur die Fihigkeit,
die Welt erkenntnismdfSig zu strukturieren, sondern auch die fortwihrende Moglichkeit,
in der Welt zu handeln und so das An-sich der Welt seinsmifSig zu verindern. Mit dieser
Moglichkeit befasst sich Sartre im 4. Teil (,Haben, Handeln und Sein®), in dem er dann
auch seine radikale ontologische Theorie der Freiheit entwickelt. Haben, Handeln und Sein
sind fiir ihn ,,die Hauptkategorien der menschlichen-Realitit®. Handeln heifit fiir ihn:
,die Gestalt der Welt verandern, iiber Mittel zu einem Zweck verfiigen, einen instrumen-
tellen und organisierten Komplex hervorbringen?. Es ist grundsitzlich intentional. Es

53  Ebd.407.

54  Vgl.ebd. 538.
55 Ebd. 641.

56 Ebd.747.

57  Ebd.

58  Ebd. 751

59  Ebd.753.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

3l


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

32

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

muss einen Zweck haben, der in der Zukunft realisiert werden soll, und ein Motiv oder
einen Antrieb, der auf die Vergangenheit hinweist. ,Motive und Antriebe haben [aber]
nur innerhalb einer ent-worfenen Gesamtheit Sinn [...]. Und diese Gesamtheit ist letzt-
lich ich selbst als Transzendenz, ich selbst, insofern ich auflerhalb meiner ich-selbst zu
sein habe.“® Der Mensch ist ein Wesen der Transzendenz, insofern er die Welt in Richtung
aufsich selbst, auf seine eigenen Méglichkeiten hin iiberschreitet.®

Grundlegende Bedingung des Handelns ist die Freiheit. , Die Freiheit macht sich zu
Handlung®, und ,die Handlung ist Ausdruck der Freiheit“.** Der Mensch ist ,ein Existie-
rendes, das seine Freiheit durch seine Handlungen erfihrt, aber auch ein Existierendes,
dessen individuelle und einmalige Existenz sich als Freiheit verzeitlicht“*. Seine Existenz
fallt demnach mit seiner Freiheit zusammen. Fiir Sartre ist der Mensch im Unterschied
zu allen anderen Wesen das Wesen, bei dem die Existenz in der Freiheit besteht und als
solche der Essenz vorausgeht und sie beherrscht. Anders gesagt: ,das Wesen kommt bei
der menschlichen-Realitit nach der Existenz“, und wird erst durch die Freiheit, die ihre
Existenz ausmacht, bestimmt und festgelegt.**

Die Freiheit als Existenzweise des Menschen beschreibt Sartre sowohl als Nichts als
auch als Sein. Wie sich ihm zufolge immer wieder gezeigt hat, ist die menschliche-Reali-
titein Sein, das einen nichtenden Bruch mit der Welt und mit sich selbst realisieren kann
und sich als ihr eigenes Nichts erweist. Da ihr Fiir-sich permanent das An-sich nichtet,
zugleich aber ,notwendiger[weise] Bewusstsein (von) Freiheit* ist, ,kann die Freiheit,
so folgert Sartre, ,nichts anderes sein als diese Nichtung“.® Freiheit ist ,Nichtung der
Faktizitit®, ja ist itberhaupt nur denkbar ,als Nichtigung eines Gegebenen“.*® Sie fillt
demnach in ihrem Kern mit dem , Nichts“zusammen, ,das mitten im Menschen ist“und
sein ,Nichts an Sein“ist.*’

Da der Mensch weder durch die Welt noch durch sein vergangenes Wesen noch hin-
sichtlich seines kiinftigen Selbst in seinem Sein festgelegt ist, da seine Existenz als Frei-
heit seinem Wesen vorausgeht, er also fundamental frei ist, muss er sein eigenes Sein frei
wihlen, sich selbst auf seine Zukunft hin entwerfen, das heif3t, selbst bestimmen, wer er
kinftig in der Welt ist. Die Freiheit ist somit,,Wahl ihres Seins“ - wenn auch nicht ,Grund
ihres Seins“~und als solche ,Wahlin der Welt“als ganzer.®® Denn der grundlegende freie
Entwurf, ,der ich bin“, ist ein Entwurf, ,der nicht meine Beziehungen zu diesem oder
jenem besonderen Gegenstand der Welt betrifft, sondern mein In-der-Welt-sein als To-
talitit“.® Indem ich meiner Existenz einen letzten Sinn und Zweck gebe, bricht meine
Freiheit urspriinglich hervor, wihle ich mich ,ganz und gar in der ganzen Welt“, entwer-

60 Ebd.760.

61 Vgl ebd.72; 771.

62  Ebd.761.

63  Ebd.762.

64  Ebd. 8.

65 Ebd.762f

66 Ebd.771;/ebd. 832.
67  Ebd. 765.

68  Ebd. 829f.

69 Ebd.830.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

fe ich mich von ,der Totalitit meiner selbst“ her.”® Als ,freier Selbstentwurf“ kann sich
der Mensch beispielsweise ,eine magische oder rationale Existenz geben*, sich als ,grof3*
oder ,edel“oder ,niedrig“ und , gedemiitigt“ wihlen.”

Weil der Mensch laut Sartre entweder ,vollig determiniert” oder ,vollig frei“ist, eine
ginzliche Determination dem eigenen Bewusstsein jedoch widerspriche, kann er nur
,ginzlich und immer frei“ sein.” Er ist frei, sich zu wihlen und zu bestimmen, aber
nicht frei, sich nicht zu wihlen; er muss sich wihlen.” Er ist ,verurteilt, frei zu sein,
zur Freiheit verdammt.” Die Freiheit zwingt ihn dazu, ,sich zu machen statt zu sein“, ,bis
in das kleinste Detail hinein sich sein zu machen“.” Sie ist weder frei, ,nicht frei zu sein“
— das macht ihre Faktizitit aus —, noch ist sie frei, ,nicht zu existieren — darin liegt ihre
Kontingenz.” ,Kontingenz und Faktizitit sind eins: es gibt ein Sein, das die Freiheit in
Form von Nicht-sein (das heif’t Nichtung) zu sein hat.”’

Die urspriingliche Wahl (unserer selbst) erfolgt nicht unbewusst. Weil das , Bewusst-
sein (von) Wahl“ identisch ist mit dem ,Bewusstsein, das wir (von) uns haben®, ,haben
wir voll und ganz Bewusstsein von der Wahl, die wir sind“.”® Die Wahl spielt sich auch
nicht von einem Augenblick zum andern ab, sondern erstreckt sich iiber das ganze Le-
ben. Sie muss, um sein zu kénnen, stindig erneuert werden. Ich wihle mich fortwihrend
und muss mich fortwihrend wihlen. Das bedeutet aber nicht, dass ,ich diesen priméiren
Entwurf [nicht] jederzeit nichten und vergangen machen kann‘”.

Tatsdchlich gibt es nach Sartre hiufig besondere ,Augenblicke im Leben, in denen
sich der urspriingliche Entwurf total verindert, sodass das Ende eines Entwurfs mit dem
Beginn eines anderen Entwurfs in eins fillt und es zu einer ,radikalen Transformation*
des In-der-Welt-seins kommt.®® Eine solche Konversion des Selbstentwurfs in der Welt
findet beispielsweise statt, wenn sich ein Atheist zum Glauben bekehrt.®

Der Gesamtentwurf, der wir sind, spezifiziert sich in unseren einzelnen Entwiirfen,
die die Realisierung eines einzelnen Zwecks in der Welt betreffen. Diese ,integrieren
sich in den globalen Entwurf*, werden aber nicht durch ihn bestimmt, da sie selbst Wah-
len sind.®* ,So ist die Freiheit, da sie mit meiner Existenz gleichzusetzen ist, Grundlage
der Zwecke, die ich, sei es durch den Willen, sei es durch Leidenschaften, zu erreichen
suche.“® Sartre zufolge kommt nicht nur dem Willen als Nichtungsvermégen, sondern
auch den Leidenschaften und Emotionen beim Verfolgen unserer Zwecke Autonomie zu.

70  Ebd.799.

71 Ebd.773;/ebd. 817.
72 Ebd. 766-768.

73 Vgl ebd. 829.

74  Ebd.764.

75  Ebd.765.

76  Ebd. 841.

77  Ebd.

78  Sartre: Das Sein und das Nichts, 801; 803.
79  Ebd. 831.

80 Ebd. 823;/vgl. ebd. 807; / ebd. 787.

81  Vgl. 808.

82  Ebd. 832.

83  Ebd.770f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

33


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

34

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Unsere Freiheit geht unseren Willens- oder Leidenschaftsakten nicht voraus, sondern
vollzieht sich streng gleichzeitig mit ihnen. Sie manifestiert sich in ihnen, liegt aber , tie-
fer“als sie und stellt ihre ,tiefere Intention® dar.®*

Der Wille bestimmt sich demnach im Rahmen von Antrieben und Zwecken, ,die vom
Fiir-sich in einem transzendenten Entwurf seiner selbst auf seine Moglichkeiten hin®, al-
so im Rahmen des Initialentwurfs, gesetzt sind.® So erscheint die Freiheit ,als eine un-
analysierbare Totalitit; Motive, Antriebe und Zwecke wie auch die Art, Motive, Antriebe
und Zwecke zu erfassen, sind im Rahmen dieser Freiheit vereinigend organisiert und
miissen von ihr aus verstanden werden®®. Unsere urspriingliche Freiheit als Entwurf
verleiht unseren Handlungen, Willensakten und Emotionen ihren tieferen Sinn und ihre
eigentliche Bedeutung. In der ,existentiellen Psychoanalyse*, die Sartre entworfen hat,
kommt es deshalb darauf an, ,die durch eine Handlung [...] implizierten Bedeutungen
herauszufinden und von da zu reicheren und tieferen Bedeutungen iiberzugehen, bis
man auf die Bedeutung trifft, die keine andere Bedeutung mehr impliziert und nur noch
auf sich selbst verweist, das heif’t auf die Totalitit, die ich bin, auf meinen urspring-
lichen Selbstentwurf.” ,Diese riickwirtsschreitende Dialektik wird“, so Sartre, ,von der

“88 Wir verstehen unsere einzelnen Ent-

Mehrzahl der Menschen spontan praktiziert.
scheidungen und Handlungen, Emotionen und Motive, Antriebe und Zwecke nur dann
ganz, wenn wir sie auf unseren grundlegenden Selbstentwurf zuriickfithren und von ihm
her verstehen, wobei verstehen nicht erkliren bedeutet.

Dass der Mensch vollig frei, das heif3t autonom ist, bedeutet fiir Sartre keineswegs, dass
seine Freiheit vollig uneingeschrinkt wire. Sie ist vielmehr durch seine jeweilige Situati-
on begrenzt. Zu ihr gehort unter anderem ,das Klima und das Land, die Rasse und die
Klasse, die Sprache, die Geschichte der Kollektivitit [...], die Vererbung, die individu-
ellen Umstinde seiner Kindheit, die angenommenen Gewohnheiten [und] die grofen
und kleinen Ereignisse seines Lebens“®. Freiheit gibt es nur in Bezug zu Gegebenem,
das ihr einerseits vorgegeben ist, das sie andererseits jedoch selbst umgestalten kann.
Die Situation ist ,die freie Koordination und freie Qualifikation eines rohen Gegebenen,
das sich nicht beliebig qualifizieren lisst“*°. Es gibt paradoxerweise , Freiheit nur in Si-
tuation, und es gibt Situation nur durch die Freiheit. Die menschliche-Realitit begegnet
iiberall Widerstinden und Hindernissen, die sie nicht geschaffen hat.“”* Aber diese ha-
ben Sinn nur in der freien Wahl und durch die freie Wahl, die die menschliche Realitit ist.
Daher ist der Mensch nach Sartre , fiir die Welt und fir sich selbst als Seinsweise verant-
wortlich®*. Er muss seine Situation mit ihrem eigenen Widrigkeitskoeffizienten ginz-
lich annehmen, ihr durch seinen Entwurf und sein Engagement einen Sinn geben, jedes
Ereignis als Chance ansehen, sich zu transzendieren und Sein zu realisieren. ,Ich bin*,

84 Ebd.784.
85  Ebd.771.
86 Ebd.78s.
87  Vgl. ebd. 956-986; [ ebd. 793.
88 Ebd. 793.
89 Ebd. 833.
90 Ebd. 843.
91  Ebd. 84s.

92 Ebd. 950.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

so Sartre,  fiir alles verantwortlich, auf3er fiir meine Verantwortlichkeit, bin ,vollstindig

fiir mich selbst verantwortlich®, habe eine , absolute Verantwortlichkeit“.”

11.3.3.2 Kritische Wiirdigung

Der Mensch ist fiir Sartre, so lisst sich zusammenfassen, das Wesen, bei dem die Exis-
tenzin der Freiheit besteht und der Essenz vorausgeht. In seiner urspriinglichen Freiheit
entwirft sich der Mensch selbst. Aber dieser Entwurf hat nichtenden Charakter. Auch
wenn wir uns selbst wihlen, sind wir niemals wir selbst, da wir in der Gegenwart nur
Anwesenheit bei uns, aber nicht ein Sich oder gar ein Selbst sind, da wir auch in Zukunft
unsere Seinsmoglichkeiten niemals ganz realisieren konnen und da wir schliefilich un-
ser Wesen, zu dem wir uns in der Gegenwart jeweils bestimmt haben, immer nur in der
Vergangenheit sind. ,Uns Wahlen heift [darum] uns nichten. [...] So sind Freiheit, Wahl,
Nichtung, Verzeitlichung ein und dasselbe.“** Als freies Subjekt ist der Mensch fiir Sartre
wein nichtsubstantielles Absolutes®, dessen Sein darin besteht, sich (selbst) zu verzeitli-
chen und gerade dadurch zu nichten.*

Diese Auffassung vom Sein des Menschen weicht in mehrfacher Hinsicht erheblich
von der hier vertretenen ab. Da Sartre ein substanzielles Sein ablehnt, fehlt bei ihm die
ontologische Grundlage fur das, was von auflerordentlicher Bedeutung fiir den Men-
schen ist: fitr Entwicklung oder Seinszuwachs eines Selbst. Jedes neue Sein, das sich ei-
nem Menschen durch Erkenntnis oder Handeln auftut, dient bei ihm ja nur dazu, von
der Freiheit vernichtet zu werden. Obwohl der Mensch durchaus ein Subjekt ist, kann er
sich nicht realisieren, geschweige denn sich selbst realisieren, denn Letzteres setzte eben
eine substantielle Einheit des Menschen voraus. Der Mensch hat oder ist bei Sartre kein
Selbst. Er kann und wird ein solches auch niemals entwickeln. Er wird niemals ganz er
selbst sein.

Auch ist Sartre duflerst pessimistisch, was die Moglichkeit des Menschen angeht, in
seinem Fiir-sich oder Bewusstsein das An-sich der Welt oder das eigene An-sich einzu-
holen. Aufgrund der menschlichen-Realitit hilt er es fiir ontologisch ausgeschlossen,
dass der Mensch den Mitmenschen jemals erreicht, jemals in Liebe eins mit ihm wird.
Niemals kann und wird der Mensch mit der Welt, mit dem Mitmenschen und mit sich
selbst eins sein.

Schliefilich greift Sartres Theorie vom Sein des Menschen auch und vor allem deshalb
zu kurz, weil sich die Transzendenz des Menschen nur auf die Welt, nicht aber auch und
ganz wesentlich auf Gott bezieht. Der Mensch transzendiert bei ihm die Welt auf sich
selbst hin, also sich selbst als In-der- Welt-sein, nicht jedoch sich selbst auf Gott hin,
also, wenn man so will, sich selbst als In-Gott-sein.

Dennoch diirfte Sartres Verstindnis von der menschlichen Freiheit als Selbstentwurf
aufgrund seiner existentiellen Tiefe von bleibender Bedeutung sein. Einzelne Zwecke,
Motive und Antriebe, willentliche Entscheidungen, Emotionen und Handlungen kénnen
und werden immer wieder Ausdruck eines tiefer liegenden freien Entwurfs des Men-
schen von sich selbst sein. Freiheit geht nicht in der Wahl zwischen Gegenstinden, wel-

93 Ebd. 953; 955; 951.
94 Sartre: Das Sein und das Nichts, 806.
95  Ebd.27.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

35


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

36

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

cher Artauch immer, auf, sondernistletztlich und eigentlich eine Selbstwahl oder Selbst-
bestimmung, die sich auf sein In-der-Welt-sein und auf sein In-Gott-sein als Ganzes
auswirkt.

Der entscheidende Unterschied zwischen Sartres Freiheitsverstindnis und dem hier
zuentwickelnden liegt freilich darin, dass bei ihm der Mensch noch einmal iiber den letz-
ten Sinn und Zweck, tiber das letzte Ziel seines Lebens und seiner Existenz frei verfugt,
dass die Existenz des Menschen seiner Essenz grundlegend vorausgeht und die mensch-
liche Freiheit zwar durch die jeweilige konkrete Situation, nicht aber durch ein allge-
meines Wesen des Menschen begrenzt wird. Dahingegen haben abendlindische Phi-
losophen von der Antike bis heute durch Selbstreflexion dieses allgemeine Wesen des
Menschen zu definieren gesucht, das den moglichen Bereich fiir seine konkrete Selbst-
bestimmung absteckt. Dazu gehort auch wesentlich, dass dem Menschen das letzte Ziel
seiner Existenz vorgegeben ist. Dieses Ziel hat Aristoteles im Guten gesehen, auf das
der Mensch in seinem Handeln und in seiner gesamten Lebensfithrung unbedingt aus-
gerichtet ist. Fiir christliche Denker wie Thomas von Aquin und viele andere war die-
ses letzte und unbedingte Ziel, iiber das der Mensch nicht noch einmal verfiigen kann,
selbstverstindlich Gott. Weil Gott die Liebe ist, ist auch der Mensch von seinem Wesen
her auf Liebe ausgerichtet. Diese Ausrichtung ist ihm vorgegeben.

Dennoch darf diese Wahrheit des Essentialismus gegeniiber dem Existentialismus
nicht dazu verleiten, die Freiheit des Menschen als Selbstwahl in einem Determinismus
verschwinden zu lassen. Der Existenz und damit der Freiheit des Menschen geht ein all-
gemeines Wesen voraus, zu dem beispielsweise gehort, dass der Mensch ein biologisches,
soziales, kulturelles, verniinftiges und auf Gott als Liebe bezogenes Wesen ist. Aber wie
der einzelne Mensch dieses Wesen konkret vollzieht, ist damit noch nicht im Einzelnen
vorgegeben. Mit Sartre ist einem harten oder krassen Essentialismus, demzufolge auch
das konkrete Wesen des Menschen vorherbestimmt ist, entgegenzuhalten: Die Existenz
und damit die Freiheit des Menschen geht seinem individuellen Wesen voraus. Jeder
Mensch hat innerhalb eines bestimmten Rahmens oder Spielraums die Moglichkeit,
sich selbst in Freiheit als Totalitit seines In-der-Welt-seins und seines Vor-Gott-seins
oder In-Gott-seins zu entwerfen, einfacher gesagt, sein Leben als Leben in der Welt und
als Leben vor Gott zu gestalten. In echter Freiheit bestimmt der Mensch mit, wer er
personlich ist, wie weit er sich in seinem Leben dem letzten und eigentlichen Ziel seines
Lebens, nimlich Gott, nihert, inwieweit sein Lebens- und Selbstentwurf mit diesem Ziel
iibereinstimmt. Nicht jeder Lebensentwurf ist gleich zielfihrend. Umgekehrt sind dem
Einzelnen innerhalb allgemeiner und konkreter, innerhalb ontologischer und situativer
Grenzen immer mehrere Selbstentwiirfe als Anniherung an sein letztes Ziel moglich.
Das konkrete, individuelle Wesen des Menschen kommt in diesem eingeschrinkten
Sinn ,nach“seiner Existenz als Freiheit und wird von ihm in Freiheit selbst bestimmt.®®

96  Vgl.ebd. 811.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Literatur

Jean Paul Sartre: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen Ontologie, 22.
Auflage 2020.

11.3.4 Kompatibilismus und Libertarismus

Bis weit in die Neuzeit hinein stellte sich das traditionelle Freiheitsproblem in Form der
Frage: Ist der menschliche Wille frei oder ist er determiniert? In der Philosophie der Ge-
genwart wurde dieses Problem weitgehend durch das Vereinbarkeitsproblem verdringt.
Statt zu fragen, ob der Mensch frei oder determiniert ist, wird gefragt, ob sich Frei-
heit und Determiniertheit iiberhaupt ausschlieRen. Der Kompatibilismus lehrt, dass Frei-
heit und Determinismus vereinbar sind. Wihrend agnostische Kompatibilisten wie Pe-
ter Strawson dabei offenlassen, ob das Weltgeschehen determiniert ist oder nicht, sind
deterministische Kompatibilisten (wie David Hume, Moritz Schlick oder gegenwirtig
etwa Peter Bieri) der Meinung, ,dass Freiheit die Wahrheit des Determinismus sogar er-
fordert“” .

Die Gegenposition zum Kompatibilismus ist der Inkompatibilismus. Ihm zufolge sind
menschliche Freiheit und Determiniertheit unvereinbar. Wihrend hier harte Determi-
nisten den Determinismus fiir wahr halten und die Willensfreiheit bestreiten, sind um-
gekehrt Libertarianer (auch Libertarier genannt) der Uberzeugung, dass der Wille frei
und der Determinismus falsch ist.

Was versteht man aber genau unter Determinismus? Nach der naturphilosophischen
oder metaphysischen Lehre des universalen Determinismus ist ,der gesamte Weltlauf
ein fiir alle Mal alternativlos fixiert: Durch Naturgesetze und Anfangsbedingungen sind
alle weiteren Weltzustinde festgelegt, sodass es zu jedem Zeitpunkt genau eine mogli-
che Zukunft gibt.“*® Darin steckt nicht nur eine faktische, sondern ,eine modale Behaup-
tung iiber den Weltverlauf“”®. Die Zukunft wird nicht nur so sein, wie sie nun einmal
sein wird, sondern wird notwendigerweise so sein, muss so sein. Die Notwendigkeit bezie-
hungsweise modale Kraft wurde im Lauf der Philosophiegeschichte entweder Gott zuge-
sprochen, weshalb in dem Zusammenhang vom theologischen Determinismus und von
Pridestination die Rede ist, oder (wie etwa in der antiken Stoa) dem Schicksal zugeschrie-
ben oder (seit Beginn der Neuzeit) auf die Naturgesetze zuriickgefithrt. Da im Rahmen ei-
nes naturwissenschaftlichen Weltbildes Gottes Wille und das Fatum als Modalititsquel-
len oder Erklirung der Notwendigkeit ausscheiden, bleiben nur die Naturgesetze, auf
die sich Deterministen heute berufen kénnen. Nicht jede Art Naturgesetze eignet sich
jedoch dazu, den Determinismus zu stiitzen. Geeignet sind dafiir nur Verlaufsgesetze,
,die Aussagen iiber empirische Ereignisfolgen machen oder implizieren'®. Die Physik
scheint nun aber solche ausnahmslos geltenden Gesetze iiber empirische Verliufe nicht

97  Keil 1.
98  Ebd. 0.
99  Ebd. 43.

100 Ebd. 60.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

37


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

zu kennen. Die fundamentalen Naturgesetze sind folglich von anderer als deterministi-
scher Art.”

Beim universalen Determinismus handelt es sich demnach um eine Theorie, ,die sich
durch empirische Belege weder als wahr erweisen noch widerlegen lisst“'®*. Auch be-
reichsspezifische Determinismen, wie der genetische im Korper oder der neuronale im
Gehirn, lassen sich empirisch nicht erhirten. Denn dazu miisste es ,,innerhalb des Uni-
versums kausal abgeschlossene Systeme geben, also Systeme, die nicht mit ihrer Um-
welt interagieren und somit nicht durch Umwelteinfliisse gestort werden kénnen, was
sich genauso wenig empirisch nachweisen lisst. Der Determinismus wird, so Geert Keil,
,nicht belegt, sondern nur behauptet*.

Der Freiheitsbegriff selbst hat einen positiven und einen negativen Aspekt. , Als nega-
tive Freiheit wird die Freiheit von etwas bezeichnet. Straffreiheit, Steuerfreiheit, Sorgen-
freiheit oder Schmerzfreiheit sind negative Freiheiten. Positive Freiheit ist die Freiheit zu
etwas. Politische Freiheiten wie Reisefreiheit, Niederlassungsfreiheit, Versammlungs-
freiheit und Redefreiheit sind Beispiele dafiir.’°* Bei den zuletzt genannten Freiheiten
handelt es sich um typische Beispiele fiir menschliche Handlungsfreiheit.

In der Philosophie werden fiir gewShnlich Handlungsfreiheit und Willensfreiheit von-
einander unterschieden. Erst wenn wir uns entschieden haben, etwas zu tun, und es tun
wollen, wenn wir also unseren Willen gebildet haben, erfolgt die Handlung. Die Hand-
lungsfreiheit besteht dann darin, das zu tun oder zu lassen, was wir wollen. Sie lisst sich
definieren als die Fahigkeit, seinen Willen in die Tat umzusetzen, ohne durch dufleren
Zwang daran gehindert zu werden.

Klassische Kompatibilisten wie Thomas Hobbes (1588-1679) oder David Hume (1711-1776)
hatten zunichst einmal bei der menschlichen Freiheit die Handlungsfreiheit im Blick.
So bestimmt Hume Freiheit als ,eine Macht, zu handeln oder nicht zu handeln, entspre-
chend den Entschliissen des Willens*, und fiigt hinzu, diese ,bedingte Freiheit“ werde
,allgemein jedem zugestanden, der kein Gefangener ist und in Ketten liegt“.’* Vom
Willen ist im klassischen Kompatibilismus nur insofern die Rede, als das grundsitzlich
determinierte Tun vom Willen des Handelnden, und nicht von anderen Determinanten
abhingt. ,Freies Handeln ist willensgemifies Handeln.“**

Heutigen Kompatibilisten geniigt zur Bestimmung menschlicher Freiheit die Abwesen-
heitvon dufleren Zwingen (Handlungsfreiheit) und die Abhingigkeit der Handlung vom
Willen des Handelnden nicht mehr. Damit eine Handlung als frei gilt, muss sie nicht
nur frei von dufleren, sondern auch frei von inneren Zwingen sein. Denn innere Zwin-
ge wie Psychosen, Phobien, Zwangshandlungen, starke Affekte, Siichte und verfestigte
Gewohnheiten, aber auch starke psychische Beeinflussung durch andere Personen (Ge-
hirnwische, Manipulation) schrinken die Willensbildung und die Freiwilligkeit ein. Nur
wenn der Handelnde seinen Willen gemfd seinem eigenen Charakter und seinen eigenen

101 Bd.1, Kap.1.1.1.
102 Keil 60.

103  Ebd. 63 u. 66.

104 Ebd. 23f.

105 Zitiert bei Keil 68.
106 Keil 68; vgl. 85.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Wiinschen und Neigungen bestimmen kann, seine Handlung also von seinem personlichen
oder selbstbestimmten, und nicht von seinem fremdbestimmten Willen abhingt und in
diesem Sinn freiwillig geschieht, liegt iiber bloRe Handlungsfreiheit hinaus auch kom-
patibilistische Willensfreiheit vor. Der Mensch ist fiir Kompatibilisten frei, so lisst sich
kurz zusammenfassen, wenn er (frei von dufleren Zwingen) das tun kann, was er (frei
von inneren Zwingen) tun will, wenn er also unbehindert und freiwillig handelt. Aber in
dem, was er will, ist er determiniert. Er kann laut psychologischem Determinismus im-
mer nur das wollen, was seinen Neigungen und seinem Charakter entspricht. Was er
will, steht von vornherein notwendig fest.

Das zentrale Merkmal der libertarischen Freiheitsauffassung ist dagegen ,das
So-oder-anders-Konnen unter gegebenen Bedingungen“®’. Auf die Vergangenheit
bezogen heiflt das: Eine Person, die sich in einer bestimmten Situation fiir eine be-
stimmte Handlungsoption entschieden und auf eine bestimmte Weise gehandelt hat,
hitte unter denselben Umstinden auch anders entscheiden und handeln kénnen. Fiir
die Gegenwart bedeutet das: Ich kann jetzt, unter den gegebenen Umstinden, so oder
anders entscheiden und handeln. Fir Libertarier steht zu keinem Zeitpunkt vor dem
tatsdchlichen Beginn einer Handlung infolge kausal hinreichender Bedingungen fest,
ob die Handlung stattfinden wird. , Der Person ist es stets noch moglich, die Handlung
zu unterlassen, weiterzuiiberlegen und sich umzuentscheiden.“°®

Das Anders-handeln-Konnen erfordert eine offene, beeinflussbare Zukunft. Nur wenn
der Weltlauf indeterminiert ist und Verzweigungsmoglichkeiten enthilt, also verschie-
dene Moglichkeiten seines Weiterverlaufs bestehen, kann ein Akteur unter den gleichen
Bedingungen so oder anders handeln. ,Wenn es wahr sein soll, dass jemand hitte anders
handeln kénnen, muss auch gelten, dass anderes hitte geschehen konnen."*® Alternati-
ve Handlungsmaéglichkeiten setzen alternative Moglichkeiten des Weltverlaufs voraus.
Freie Handlungen sind selbst Teil des Weltverlaufs.

Beim Libertarismus ist allerdings eine ganze Reihe von Missverstindnissen auszuriu-
men. So ist mit libertarischer Freiheit keine unbedingte Freiheit, keine , Freiheit von allen
Bedingungen“ gemeint."® Eine Person bildet oder vollzieht ihren freien Willen nicht un-
abhingig von ihren psychischen Dispositionen, ihren Einstellungen und ihrem Charak-
ter. Wenn Libertarier behaupten, die freie Wahl einer Person sei nicht durch Vorginge in
ihrem Gehirn ,bedingt®, wollen sie damit sagen: nicht determiniert. Mentale Ereignisse
wie Denken oder Wollen sind zwar immer im Gehirn physisch realisiert, aber durch diese
zeitgleichen neuronalen Korrelate nicht verursacht, nicht festgelegt. Das Anderskénnen
des Libertariers ist ,kein Anderskénnen gegeniiber einem aktuellen physiologischen Ge-
schehen®, wihrend er denkt oder will, ,sondern es ist ein Anderskénnen bei gegebener

Vorgeschichte“.™

107 Ebd. 88.
108 Ebd.

109 Ebd. 89.
110 Ebd. 93.
11 Ebd. 95.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

39


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Auch soll mit dem Libertarismus das allgemeine Kausalprinzip nicht bestritten wer-
den, das in Kants Formulierung lautet: ,Jedes Ereignis hat eine Ursache.“"* Freie Ent-
scheidungen und Handlungen sind nicht unverursacht, sie sind nur nicht determiniert.
Das Kausalprinzip ist nimlich nicht mit dem Determinismus identisch. ,Dass jedes Er-
eignis eine Ursache hat, ist nicht gleichbedeutend damit, dass jedes Ereignis unter de-
terministische Verlaufsgesetze fallt.“"

In Bezug auf freie Entscheidungen des Menschen wird unter Libertariern gern eine
Akteurskausalitit von einer mechanistisch aufgefassten Ereigniskausalitit unterschieden
und als eine eigene Art von Kausalitit betrachtet.™ Doch darf diese Kausalitit nicht so
verstanden werden, als wiirde der menschliche Akteur wie ein unbewegter Beweger vollig
neue Kausalketten in Gang setzen und als wiirde damit seine Entscheidung oder Hand-
lung einzig und allein auf seine Person als Ursache zuriickgehen. Die freie Person ist
bei ihren freien Entscheidungen im Sinn der ,kausalen Handlungstheorie“ auch von vor-
ausgehenden Ereignissen als Ursache ,bewegt*, bestimmt aber, welche kiinftigen Ereig-
nisse sich daraus ergeben." Freie Entscheidungen sind daher weder durch die Person
als , Ersten Beweger* allein noch durch vorgingige Ereignisse allein verursacht. Der ent-
scheidende Beitrag des Akteurs besteht darin, durch seine freie Entscheidung aus frii-
heren Ereignissen spitere folgen zu lassen, sodass diese sowohl von ihm als auch von
fritheren Ereignissen, wenn auch auf unterschiedliche Weise, verursacht sind. Der freie
Akteur gibt durch sein Entscheiden und Handeln dem Ereignisverlauf der Welt eine an-
dere Richtung.

SchlieRlich wird gegen den Libertarismus gern der Zufallseinwand erhoben, der sich
etwa so wiedergeben lisst: Wenn wir unter denselben Umstinden so oder anders ent-
scheiden kénnten, wiren unsere Entscheidungen grundlos, zufillig, willkiirlich, irratio-
nal, unverstindlich, nichtzurechenbar oder dhnliches mehr. Dieser Einwand ist deshalb
besonders wichtig, weil er zum Kern menschlicher Freiheit fithrt.

Wenn eine Person im libertarischen Sinn eine freie Entscheidung getroffen hat, war
diese vorab zwar nicht determiniert, aber das heifdt nicht, dass sie ein Zufallsprodukt
war und ihr nicht zuzurechnen wire.

,Die Person kann durchaus mit guten Griinden entschieden haben, nur dass Griinde,
wie Leibniz und Anselm von Canterbury sagen, ,geneigt machen, ohne zu nétigen'.
Praktische Griinde kénnen stark zu einer bestimmten Entscheidung disponieren,
sind aber gleichwohl keine deterministischen Ursachen. Das Vorhandensein eines
starken Grunds nimmt der Person nicht die Freiheit, [...] es sich noch einmal anders zu
iiberlegen <"

Problematisch am Libertarismus scheint das Anderskénnen unter gleichen Bedingun-
gen zu sein. ,Wenn die Person sich unter gleichen Bedingungen, und das heiflt doch

112 Ebd.101.

13 Ebd.
114 Vgl. ebd. 99-103.
115  Ebd.1471.

116 Ebd.108.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

wohlaufgrund der gleichen Uberlegung und mit den gleichen Griinden, anders entschie-
den hitte, wire diese Entscheidung dann nicht irrational [willkiirlich, unverstindlich,
letztlich grundlos] gewesen?*”” Laut Keil kann die Antwort darauf nur lauten, ,dass die
Person [dann] nicht aus den gleichen Griinden etwas anderes getan hitte, sondern aus
anderen Griinden”'®. Hitte sich die Person anders entschieden, hitte sie dies aus an-
deren Griinden getan. Libertarische Freiheit heifft im Kern, zwischen Griinden wéihlen zu
kénnen, das Gewicht von Griinden selbst bestimmen zu kénnen, sich entscheiden zu kén-
nen, welche Griinde handlungswirksam werden. Das lisst sich anhand eines Beispiels
von Robert Kane, das Keil anfiihrt, erliutern:

,Eine Geschaftsfrau ist auf dem Weg zu einer wichtigen Besprechung. Auf dem Weg
beobachtet sie einen Strafieniiberfall und steht nun vor der Entscheidung, ob sie Hil-
fe holt oder weitergeht. Hilfe holen wiirde fiir sie bedeuten, dass sie nicht rechtzeitig
zum Meeting kommt und héchstwahrscheinlich einen fir ihre Firma existenzsichern-
den Auftrag verliert. Fiir beide Handlungsweisen hat sie also starke Griinde, fiir das
Weitergehen wie fiir das Hilfe holen. Nach Kane gilt nun: wie auch immer die Frau
sich entscheidet, sie hat einen Grund dafiir, wobei ihre tatsachliche Entscheidung vor-
ab nicht determiniertist. [...] Keine der beiden Entscheidungen wire grundlos, irratio-
nal oder unerklarlich. "

In diesem Beispiel hat die Frau, die entschlossen ist, zur Besprechung zu gehen, auf-
grund des Strafleniiberfalls die Moglichkeit, sich auf die Situation einzulassen und zu
iiberlegen, ob es nicht besser wire, Hilfe zu holen. Sie hat die Fihigkeit, sich neu zu
besinnen und die Griinde, die fiir das Weitergehen oder Hilfeholen sprechen, abzuwi-
gen. Sie hat das Vermdgen, den verschiedenen Griinden personlich Gewicht zu verlei-
hen. Welcher Grund fiir sie in der gegebenen Situation schwerer wiegt und schliefRlich
fiir ihr Handeln ausschlaggebend ist, wird auch von ihrem tieferliegenden Selbstentwurf
abhingen beziehungsweise diesen spezifizieren und konkretisieren.

Nach libertarischer Auffassung besteht die Freiheit des Menschen, mit Geert Keil for-
muliert, im Vermégen zur , Entscheidungsfindung” und ,Willensbildung“.”*® Freiheit ist
die Fihigkeit, angesichts verschiedener Entscheidungs- und Handlungsoptionen seinen
Willen zu bilden und zu versuchen, ihn — unter Umstinden gegen alle méglichen Hin-
dernisse — umzusetzen.

Der Mensch ist nicht alleinige Ursache, aber mafigeblicher Urheber seiner Entschei-
dungen. Seine Entscheidungen sind durch seine eigenen Bediirfnisse, Neigungen und
Wiinsche sowie durch dufiere situative Faktoren bedingt. Diese stecken den Rahmen fiir
seine Entscheidung ab, determinieren sie aber nicht. Der Mensch selbst bestimmt, wel-
che Bedingungen fiir ihn ausschlaggebend sind und von welchen Absichten und Moti-
ven, von welchen Zwecken und Zielen er sich leiten lisst. Er hat die Fahigkeit, sich von
seinen eigenen Neigungen, Wiinschen und Interessen ein Stiick weit zu distanzieren
und mithilfe von Uberlegungen mégliche Handlungsmotive selber zu gewichten und zu

117 Ebd.
118  Ebd.108f.
19 Ebd.109.

120 Ebd.30.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

bewerten, um schlieflich zu entscheiden, welche Handlungsmotive zu handlungswirk-
samen Griinden werden und welche nicht. Indem er sich in bestimmten Situationen fiir
die eine oder andere Handlungsoption entscheidet, bringt er auch und nicht zuletzt zum
Ausdruck, wer er ist, beziehungsweise, wer er sein will. Freiheit ist daher auf der tiefsten
Ebene das Vermdgen des Menschen, sich innerhalb seiner einmaligen Existenz- und Le-
benssituation, im Rahmen seiner individuellen Moglichkeiten selbst zu entwerfen, selbst
zu bestimmen, selbst zu realisieren.

Selbstverstindlich sind die vielen einzelnen Entscheidungssituationen eines Men-
schen im Laufe seines Lebens von sehr unterschiedlichem existentiellem Gewicht. Von her-
ausragender personlicher Bedeutung diirften immer die Wahl eines Lebenspartners, die
Wahl einer Ausbildung und eines Berufes oder die Wahl einer Lebensform, wie etwa das
Leben innerhalb einer grofieren religiosen Gemeinschaft oder sonstigen Gemeinschaft
von Gleichgesinnten, sein. In diesen Fillen ist die Entscheidung hiufig von einer star-
ken Neigung geprigt, sodass Alternativen gar nicht erst ernsthaft und lange erwogen
werden. Die Freiheit des Anderskénnens wird dann vor allem insofern ins Spiel kom-
men, als es nach der grundsitzlichen Entscheidung ja erst noch gilt, die partnerschaftli-
che Beziehung konkret zu gestalten, den Beruf auf bestimmte Weise auszuiiben, den Le-
bensraum in Gemeinschaft sinnvoll auszufiillen. Auch bleiben die Lebensentscheidun-
gen als solche immer frei, da sie jederzeit iiberdacht und revidiert werden kénnen. Tat-
sachlich kann auch bei ihnen die Art und Weise der Entscheidungsfindung variieren und
von alternativloser Begeisterung iiber ein emotionales Sich-zu-einer-Option-Hingezo-
genfithlen bis zu einem sehr ruhigen und rationalen, sachlichen und niichternen Abwi-
gen von Alternativen reichen.” Neben der Art und Weise kann auch die zeitliche Dauer
des Willensbildungsprozesses sehr unterschiedlich ausfallen. So bleibt in Kanes Beispiel
der Frau sehr wenig Zeit zum Uberlegen, wihrend sich im wirklichen Leben der Pro-
zess des Abwigens durchaus iiber einen lingeren Zeitraum erstrecken kann. Mit dem
libertarischen Anderskénnen unter denselben Bedingungen ist nicht gemeint, dass sich
der Mensch in dem Augenblick, in dem er sich entscheidet, genauso gut auch anders
entscheiden konnte — denn das liefe auf reine Willkiir hinaus. Vielmehr hat jede echte
Entscheidungssituation, in der sich der Mensch befindet, eine gewisse Dauer, ohne dass
sich die Umstinde, die fiir die Entscheidung sachlich von Bedeutung sind, verindern
wiirden. Bezogen auf die mehr oder weniger lang andauernde Entscheidungssituation
und die darin gleichbleibenden relevanten Umstinde kann der Mensch so oder auch an-
ders entscheiden, diesen oder jenen Grund vorziehen.

Alles in allem sprechen besonders drei Griinde fiir echte Willensfreiheit.

1. Beim libertarischen Freiheitsverstindnis handelt es sich ,um eine gewdhnliche
Auffassung des gesunden Menschenverstandes, die die meisten von uns teilen***. Die
meisten von uns haben die starke vorphilosophische Intuition, dass nicht schon seit dem
Urknall jedes Ereignis der gesamten Weltgeschichte und somit auch ,jedes Detail unse-
res korperlichen und mentalen Lebens unverinderlich feststeht“'*. Stattdessen unter-

121 Vgl. die drei Wahlzeiten bei Ignatius von Loyola: Geistliche Ubungen/Exerzitienbuch [=EB], Nr.
175-178.

122 Keil18.

123 Ebd.138.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

stellen wir bei Sitzen wie ,Beherrsch dich, reifd dich zusammen!“ oder ,Das hittest du
nicht tun sollen!“ die Fihigkeit der anderen Person, sich anders entscheiden und anders
verhalten zu kénnen, und widersprechen damit der Lehre des psychologischen Deter-
minismus, das Verhalten der anderen Person sei durch ihren Charakter und ihre gegen-
wirtigen Motive in allem alternativlos festgelegt.'** Wir fordern nimlich, wie Tugendhat
richtig bemerkt, ,voneinander und von uns selbst durchaus auch, uns auf eine Weise zu
verhalten, die im Gegensatz zu unserem bisherigen Charakter steht“, und unterscheiden
zwischen Person und Charakter.” Immer wenn wir jemanden loben, tadeln oder zu et-
was auffordern, jemandem etwas vorwerfen oder bei jemandem an etwas appellieren,
nehmen wir an, dass der andere eine Wahl hatte oder hat. ,Unsere moralischen Haltun-
gen und Reaktionen wie Dankbarkeit, Wohlwollen, Ubelnehmen, Verachtung oder Zu-
neigung, die wir gegeniiber anderen Personen und ihren Handlungen einnehmen, sowie
unsere Praktiken des Tadelns und Lobens, Strafens und Belohnens, in denen diese Hal-
tungen ihren Ausdruck finden, setzen Anderskénnen und Unterlassbarkeit voraus.'®
Wie Peter Strawson zu Recht feststellt, konnen wir diese Haltungen und Praktiken nicht
ohne weiteres abstreifen, aber das bedeutet im Grunde eben genau, dass wir die Annah-
me, Menschen konnten sich im Normalfall auch anders entscheiden, nicht einfach auf-
geben konnen.™ In unserer alltiglichen Praxis setzen wir immer wieder intuitiv echte
Willensfreiheit voraus.

2. Auch in unserer rechtlichen Praxis setzen wir die Fihigkeit voraus, Handlungen un-
terlassen zu konnen. Gemif dem Schuldprinzip ,keine Strafe ohne Schuld“ (nulla poe-
na sine culpa) wire es unfair, jemanden zu bestrafen, dem keine Schuld vorzuwerfen ist.
Schuld aber liegt nur vor, wenn die betreffende Person die betreffende Handlung hitte
unterlassen konnen.

Das deutsche Strafrecht verneint die Schuldfihigkeit eines Titers dann, wenn er bei
Begehung der Tat ,unfihig ist, das Unrecht der Tat einzusehen oder nach dieser Einsicht
zu handeln*® (StGB § 20). Umgekehrt bedeutet das, dass ein Titer wohl ,immer dann
schuldfihig ist, wenn er bei Begehung der Tat im Besitz von Einsichts- und Steuerungs-
fahigkeit war“, also auch die Moglichkeit hatte, anders zu handeln, etwa ,sich selbst zu
beherrschen, auch wenn dies seinen bestehenden Neigungen widerspricht“.'*

Deutsche Strafrechtler haben, auch wenn das heute nicht mehr unumstrittenist, den
Schuldbegriff im libertarischen Sinn bestimmt: , Die Schuld [...] macht dem Téiter den
personlichen Vorwurf, dass er die rechtswidrige Handlung nicht unterlassen hat, obwohl

«130

er sie unterlassen konnte.“?° Diese Auffassung hat sich auch der Bundesgerichtshof in

einem Grundsatzurteil von 1952 zu eigen gemacht: ,Mit dem Unwerturteil der Schuld
wird dem Titer vorgeworfen, dass er sich fiir das Unrecht entschieden hat, obwohl er

«l131

sich fiir das Recht hitte entscheiden kénnen.“ Einer starken Intuition zufolge ist es

124 Vgl ebd. 114.
125 Ebd.115.

126 Ebd. 81.

127 Vgl. ebd. 84.
128 Ebd.118.

129  Ebd.119.

130 Ebd.

131 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

43


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

nicht sinnvoll, eine Person fiir eine Tat moralisch verantwortlich zu machen oder ihr die-
se Tat strafrechtlich zuzurechnen, wenn sie in der gegebenen Situation determiniert war,
das heifdt, die Tat nicht hitte vermeiden konnen. Moralische und rechtliche Verantwor-
tung lassen sich einer Person nur dann sinnvoll zuschreiben, wenn sie auch anders hitte
entscheiden und handeln kénnen. Sowohl unsere alltigliche als auch unsere rechtliche
Zurechnungspraxis beruht ,,auf der Annahme des Anderskonnens“und damit auf einem
libertarischen Freiheitsverstindnis.””

3. In Situationen, in denen wir iiber einen lingeren Zeitraum hinweg um eine Ent-
scheidung ringen, indem wir immer wieder iiberlegen und abwigen, erleben wir gera-
dezu, Alternativen zu haben, erfahren wir, so oder auch anders entscheiden und handeln
zu kénnen. Auch sind wir anhand gewisser Kriterien imstande, zu erkennen, ob und in-
wieweit eine einzelne Entscheidung mit unserem Selbstentwurf beziehungsweise unser
Selbstentwurf mit unserem letzten Ziel itbereinstimmt. Optionen, die lingerfristig von
innerer Ruhe und Freude, von innerem Frieden und Trost begleitet sind, passen im All-
gemeinen eher zu unserem letzten Ziel als Optionen, mit denen gegenteilige innere Zu-
stinde einhergehen. Fithlen wir uns nach einer Entscheidung lingere Zeit eher schlecht,
zeigt das fiir gewdhnlich einen Anderungsbedarf und eine Anderungsméglichkeit an.'*

Wenn der Mensch seinen freien Willen vollzieht und sich in einer Situation fiir eine
Handlungsoption entscheidet, trifft er zumindest in gewichtigeren Fillen auch eine Ent-
scheidung iibersich selbst, bestimmt er dadurch auch, wer er ist. Innerhalb gewisser Gren-
zen kann er auf diese Weise lingerfristig seine eigenen Neigungen und Wiinsche, seine
Interessen und Werte, seinen Charakter und sein Selbst verindern. Wahlentscheidun-
gen, bei denen er sich zwischen verschiedenen moglichen Handlungen entscheidet, sind
somit nicht nur Ausdruck seines tieferliegenden Selbst- und Lebensentwurfs.* Viel-
mehr kann er durch sie auch umgekehrt sein eigenes Selbst beeinflussen, seinem Leben
eine Richtung geben. Da ihm, religionsphilosophisch oder theologisch betrachtet, von
Gott als letztes Ziel vorgegeben ist, ein selbstlos Liebender zu werden, kann seine Selbst-
bestimmung und Lebensgestaltung eher in die richtige oder eher in die falsche Richtung
gehen, wird sein Selbst- und Lebensentwurf mehr oder weniger zielfithrend sein.

Rechnen Christen die Erwartung, dass sie sich vor Gott fiir ihr Leben verantworten
miissen, zum wesentlichen Bestand ihres Glaubens, scheidet fir sie jeglicher Deter-
minismus und damit auch der Kompatibilismus aus. Verantwortung vor Gott setzt ein
echtes Anders-Konnen in wenigstens einigen Lebenssituationen, also echte Willensfreiheit
voraus. Auch wire der Aufruf Jesu an die Mitmenschen, angesichts des nahen Reiches
Gottes umzukehren, sinnlos gewesen, wenn sie in ihren Einstellungen und in ihrem
Verhalten vollig festgefahren gewesen wiren. Ebenso wiirde das christliche Hauptgebot,
Gott mit allen Kriften und den Nichsten wie sich selbst zu lieben, ins Leere laufen, wire
der Mensch in allem von vornherein festgelegt. Nicht zuletzt verbietet der christliche
Grundgedanke, dass Gott den Menschen als freien Partner seiner Liebe geschaffen hat,
jeden Determinismus.

132 Ebd.131.
133 Bd.1, Kap.3.5.
134 Kap.1.1.3.3.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Weil lingst vor der heutigen Debatte um die menschliche Freiheit schon Martin Lu-
ther als Theologe eine deterministische Auffassung hinsichtlich des Heils des Menschen
vertreten hat, wird die Auseinandersetzung mit dem Kompatibilismus im theologischen
Zusammenhang noch einmal zu vertiefen sein.”

Literatur

Geert Keil: Willensfreiheit und Determinismus, 2., iberarbeitete Auflage 2018.

1.1.4  Der Mensch als soziales und kulturelles Wesen

136

Da beim Thema Welt schon einiges zu Kultur gesagt worden ist”*°, besonders im Zusam-

menhang der Enzyklika Laudato Si™*’

, und beim Thema Kirche noch einiges zu Gemein-
schaft, Gesellschaft und Staat zu sagen sein wird*®, mégen hier einige wenige Worte zur
sozialen und kulturellen Dimension des Menschseins geniigen.

Fir Aristoteles ist der Mensch ein vernunft- und sprachbegabtes, aber auch ein biir-
gerliches, politisches Lebewesen: ein zoon politikon. In der Forschung ist umstritten, ob
Aristoteles damit gemeint hat, der Mensch sei ein soziales, auf Gemeinschaft angelegtes
und Gemeinschaft bildendes Lebewesen oder er sei ein zur Politik, zur Staatenbildung
fahiges Lebewesen. Das Ziel des Menschen als zoon politikon besteht ihm zufolge jeden-
falls darin, das ,gute Leben zu erreichen. Dieses Leben ldsst sich nur in der Polis, im
Stadtstaat, verwirklichen. Da jedem Menschen das Ziel des guten Lebens von Natur aus
eingepflanzt ist, ist auch jeder zur Staatenbildung bestimmt.

Nicht als Einzelner, sondern in Gruppen zu leben, gehort bereits zu den biologischen
Eigenschaften des Menschen. Der Mensch gleicht ,, Herdentieren“. Uber das Biologische
hinaus sind die Verbindungen, die er eingeht, von gefiihls- und gesinnungsmifliger Art.
Er bildet Gemeinschaften, indem er Familien griindet, Freundschaften, Partnerschaften
und Ehen schlief3t, in Schulklassen lernt, sich in politischen oder religiosen Gemeinden
engagiert und anderes mehr.

Gemeinschaften beruhen auf wechselseitigen Beziehungen, die dort gegeben sind,
,wo ein Mensch den anderen nicht als Objekt (Nicht-Ich), sondern als ihm gleichartig
erkennt“ und ,,als Du“ anerkennt.”® Solche Beziehungen werden zur Gemeinschaft, so-
bald Menschen bestimmte Ideen, Ideale oder Ziele gemeinsam verfolgen und als ver-
bindlich ansehen. Wie die genannten Beispiele verdeutlichen, kann die Verbindung da-
bei sehr unterschiedliche Intimititsgrade annehmen. In eheliche Gemeinschaften sind
Menschen stirker und ganz anders als in religiose oder politische eingebunden. Nur

135 Kap.1.3.2.2.

136 Bd.1,Kap.1.1.3.2u.1.1.5.
137 Bd.1,Kap.1.3.6.

138 Bd.3,Kap.1.1.1.

139 Ehlen1s7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

45


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

4

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

wenn die Glieder einer Gemeinschaft bei der Verwirklichung des Ziels einander Vertrau-
en entgegenbringen, kann diese bestehen. Verbindlichkeit und Verlisslichkeit sind we-
sentlich fiir Gemeinschaft.

Obwohl die Gegeniiberstellung von Natur und Kultur nicht von allen Vélkern ge-
teilt wird, sondern sehr stark europiischem beziehungsweise westlichem Denken
entspricht, ist sie fiir eine erste Anndherung niitzlich. Wihrend Natur das umfasst,
was von selbst ist, wie es ist, darf als Kultur alles gelten, was der Mensch von sich aus
verdndert und hervorbringt. Denn ,um leben zu kénnen, muss der Mensch wiber das
Naturgegebene hinausgehen und dazu seine Fihigkeiten ausbilden; er erkennt sich

“14° Innerhalb des vom Menschen Geschaffenen

darin als von der Natur unterschieden.
ldsst sich dann in deutscher Begrifflichkeit noch einmal zwischen Zivilisation und Kultur
im engeren Sinn unterscheiden. Zur Zivilisation gehoren alle funktionalen, das heif3t alle
rein praktischen oder technischen Errungenschaften. Dass aber bereits die zivilisa-
torische Entwicklung nicht nur dem Zweck des Uberlebens dient und dazu hilft, Ur-
oder Grundbediirfnisse des Menschen zu befriedigen, macht zum Beispiel das moderne
Verkehrswesen mit der Moglichkeit zu Interkontinentalfliigen oder auch die moderne
Kulturindustrie mit Musik, Kino und Fernsehen deutlich. Diese neuen Einrichtungen
erfiillen keine tiberlebenswichtigen Bediirfnisse, sondern stellen Eigenwelten dar, die
bestimmte Bediirfnisse erst hervorbringen. Kultur dient dem Menschen nicht nur dazu,
vor den vielen Herausforderungen und Gefahren der natiirlichen Umwelt bestehen und
aus ihr seine biologisch-physiologischen Bediirfnisse befriedigen zu konnen. Vielmehr
schafft sie auch Sinnstrukturen und Ordnungssysteme und trigt, wie Wilhelm von Hum-
boldt (1767-1835) gemeint hat, zur Bildung und Entwicklung der Personlichkeit bei. In
diesem Sinn lassen sich Kulturleistungen, die verschiedenen Kulturbereichen angeho-
ren, verstehen: etwa in der Symbolkultur Sprache und Schrift, Mythologie und Religion,
Kunst im Sinn der schénen Kiinste (bildende Kunst, Musik, Literatur und darstellende
Kunst); in der Sozialkultur Sitten und Gebrauche sowie Bildung; in der Ordnungskultur
Staatswesen, Moral und Gesetz, Ideologien mit entsprechenden Wertvorstellungen und
Gesellschaftsstrukturen wie Kapitalismus oder Kommunismus oder in der Geisteskultur
Wissenschaft, Philosophie und Weltanschauung.

Fiir Ernst Cassirer (1874—1945) haben, wie er in seinem letzten Werk Versuch iiber den
Menschen. Einfiihrung in eine Philosophie der Kultur (1944/1960) darlegt, die Versuche, das
menschliche Wesen tiber die Vernunft zu bestimmen, in eine Krise gefiihrt. Einen Aus-
weg sieht er darin, dass der Mensch nicht von einem besonderen Vermégen, sondern von
seiner Titigkeit her verstanden wird und die substantiale Definition des Menschen, der
zufolge er ein vernunftbegabtes Lebewesen ist (animal rationale), durch eine funktionale
ersetzt wird.

,Der Begriff der Vernunft ist hochst ungeeignet, die Formen der Kultur in ihrer Fiille
und Mannigfaltigkeit zu erfassen. Alle diese Formen sind symbolische Formen. Des-

140 Ebd. 258.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

halb sollten wir den Menschen nicht als animal rationale, sondern als animal symbo-
licum definieren. ™'

Als symbolisches Lebewesen (animal symbolicum) lebt er im Unterschied zu Tieren nicht mehr
in einem blof natiirlichen, sondern in einem symbolischen Universum. Statt mit den
Dingen selbst umzugehen, reprisentiert er sie in Zeichen (Bedeutungstrigern) und lebt
so sehr in sprachlichen Formen und Kunstwerken, in mythischen Symbolen oder reli-
giosen Riten, dass er nichts wahrnehmen oder erfahren kann, aufier durch Zwischen-
schaltung dieser kiinstlichen Medien. Dabei gehen nach Cassirer die einzelnen symboli-
schen Formen (Mythos, Religion, Sprache, Kunst, Wissenschaft usw.) auseinander her-
vor und bauen aufeinander auf, ohne einander einfach abzulésen und ohne als einzelne
die menschliche Kultur in Ginze reprisentieren zu kénnen.

Kultur ist vom sprachlichen Ansatz her ein Zeichensystem oder ein Text, den es zu
verstehen und zu lesen gilt. Sie erschépft sich aber nicht darin, Bedeutungssysteme zu
schaffen und Sinnzusammenhinge herzustellen. Vielmehr bringt sie auch Handlungszu-
sammenhinge hervor. Ihre Institutionen, wie beispielsweise Arbeit und Spiel, Herrschaft
und Recht, Kunst und Religion oder Wissenschaft und Technik, stellen Orte menschli-
chen Handels dar. In seiner Kulturtitigkeit verhilt sich der Mensch nicht nur theoretisch,
sondern auch praktisch zur Welt, indem er Dinge gestaltet, formt und bildet, ihnen durch
die Formgebung eine Bedeutung verleiht und sie einem Gesamtzusammenhang einordnet.

Nicht zuletzt beruht Kultur auf Wertvorstellungen, die sich wandeln kénnen."* So hat
sich beispielsweise im Laufe der Neuzeit das Verhiltnis zwischen raumlich-materieller
Auflenwelt und ausdehnungsloser Innerlichkeit des menschlichen Subjekts, das Verhilt-
nis zwischen Gesundheit und Krankheit oder auch das Geschlechterverhiltnis in westlichen
Kulturen verindert. Auch wenn es aufgrund der vielen verschiedenen kulturellen Tra-
ditionen einschlieflich ihrer unterschiedlichen Wertvorstellungen trotz Globalisierung
niemals eine ,Weltkultur geben wird, wire es wiinschenswert, wenn in allen Kulturen
wenigstens einige universale Werte gelten wiirden, wie sie zum Beispiel in der Allgemei-
nen Erklirung der Menschenpflichten 1997 in 19 Artikeln formuliert worden sind. In ihrem
Sinn sollte es zu den grundlegenden Richtlinien gehoren, sich friedlich zu verhalten, an-
dere Menschen freundlich und verstindnisvoll zu behandeln und hilfsbereit zu sein (siehe
auch die Goldene Regel). Jeder Einzelne sollte seinem Gewissen unterworfen sein und sich
im Geist der Geschwisterlichkeit verhalten, was das Kriegfithren, die Gewalt und den Ter-
rorismus verbietet, ohne die Selbstverteidigung im Falle eines Angriffs auszuschliefRen.
Auch sind Wahrhaftigkeit und Toleranz gefordert, weshalb niemand seine Mitmenschen
beliigen, betriigen oder manipulieren sollte und Hass, Gewalt und Krieg im Namen ei-
ner Religion, einer Weltanschauung oder einer politischen Meinung ausgeschlossen sein
sollten. Einen hohen Stellenwert sollte die Gleichwertigkeit von Mann und Frau und die
Partnerschaftlichkeit in der Ehe haben. Das partnerschaftliche Zusammenleben sollte von
Liebe, Treue, Dauerhaftigkeit und Respekt geprigt sein. Die Ehe sollte den Ehepartnern und

141 Cassirer: Versuch iiber den Menschen. Einfiihrung in eine Philosophie der Kultur (zitiert nach GWP Bd. 1,
282).
142 Bd.3,Kap.1.1.2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

4


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

den Kindern Geborgenheit und Schutz geben. Niemand diirfte gegen seinen Willen ge-
zwungen werden, zu heiraten. Sexuelle Ausbeutung und Gewalt sind als verwerflich ab-
zulehnen. Jeder Mensch sollte sein Eigentum so gebrauchen, dass es zugleich der Allge-
meinheit dient. Gerechtes und faires Verhalten sowie angemessener Umgang mit Eigentum
wiren gefordert. Jede Form des Diebstahls, der Ausbeutung, des Betrugs, der Benach-
teiligung sowie eine ungerechte Wirtschaftsordnung sind als ungerecht und unmensch-
lich zu betrachten. Auch sollte sich die Ehrfurcht vor dem Leben nicht auf das mensch-
liche Leben beschrinken, sondern Tiere, Pflanzen, den Erdboden, das Wasser und die
Luft miteinschlieen. Die Menschen sollen Sorge dafiir tragen, dass die Natur und die
Mitgeschipfe geschiitzt und erhalten werden.

Literatur

Ernst Cassirer: Versuch iiber den Menschen. Einfiithrung in eine Philosophie der Kultur, 2010.

Franco Volpi (Hg.): GrofSes Werklexikon der Philosophie [= GWP]. Band 1 und 2,1999.

Peter Ehlen: Art. Gemeinschaft, in: Walter Brugger/Harald Schondorf (Hg.): Philosophi-
sches Worterbuch [= PhW], 2010, 156—157.

Peter Ehlen: Art. Kultur in PhW 258.

https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur, abgerufen am16. 05. 2023.

1.1.5 Der Mensch als Person

Zentral fur christliches Denken ist der Begriff der Person. Dazu ist zunichst einmal kurz
zu kliren, was hier unter Person zu verstehen ist. Der Mensch ist ein Ich, das empfin-
det, erkennt, will und hnliches mehr und sich dabei seiner selbst gewiss ist. Insofern
er als Ich aktiv titig ist oder solcher Titigkeiten fihig ist, kann er Subjekt genannt wer-
den. Als Subjekt, das erkennt, will und handelt, zeichnet er sich nicht nur durch Selbst-
bewusstsein, sondern auch durch Selbstbestimmung, durch Freiheit aus. Er soll aber nicht
nur Subjekt sein und werden, er soll Person sein und werden. Das heif3t: er soll sich von
einem Subjekt, das sich seiner Umgebung und seiner selbst bewusst ist und das sich in-
nerhalb bestimmter Grenzen selbst zu bestimmen vermag, zu einem Wesen entwickeln,
das immer mehr Ich und es selbst wird, indem es sich immer mehr auf ein Du bezieht
und so ein Wir erlebt, das immer mehr bei sich selbst ist, indem es beim anderen oder bei
anderen ist. Nur in der Beziehung zu anderen Menschen kann der Mensch Person sein
und werden. Zu seinem Personsein gehort also neben dem Subjektsein auch das Mitsein
mit anderen Personen, die Interpersonalitit.

Im Folgenden soll das Denken dreier Philosophen des 20. Jahrhunderts vorgestellt
werden, die sich jeweils mit einem Aspekt der Entwicklung des Menschen zur Person
befasst haben. Der jiidisch-6sterreichische Philosoph Martin Buber hat die Ich-Du-Bezie-
hung des Menschen fiir das Wesentliche gehalten (Kap. 1.1.5.1). Der litauisch-franzési-
sche Philosoph Emmanuel Levinas hatim Antlitz des anderen Menschen die ethische Pflicht
erkannt, sich seines Schicksals anzunehmen (Kap. 1.1.5.2). Der britische Religionsphilo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur
https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://de.wikipedia.org/wiki/Kultur

1. Der Mensch

soph John Hick hat in Anlehnung an Gedanken des Kirchenvaters Irenius von Lyon be-
sonders im Leiden die Chance gesehen, menschlich und perséonlich zu reifen (Kap. 1.1.5.3).

1.15.1  Entwicklung durch die Ich-Du-Beziehung (Martin Buber)

Martin Buber (1878-1965) hat sein Hauptwerk Ich und Du im Jahr 1923 veréffentlicht. Es
gilt als das programmatische Grundlagenwerk der Dialogphilosophie und als Bubers Ma-
nifest des ,Neuen Denkens®, eines lebendigen Sprachdenkens. Sein ,wesentlichstes An-
liegen“ war dabei, wie er im Nachwort von 1957 schreibt, ,die enge Verbundenheit der
Beziehung zu Gott mit der Beziehung zum Mitmenschen“."?

Buber zufolge kann der Mensch zwei Haltungen gegeniiber den Dingen in der Welt
einnehmen. Er kann zu ihnen das Grundwort Ich-Du oder das Grundwort Ich-Es spre-
chen. Dementsprechend zwiefiltig ist die Welt fir ihn. Dementsprechend zwiefiltig ist
auch sein Ich.

In der Welt oder dem Reich des Es erfihrt der Mensch die Dinge, Innendinge wie Au-
Rendinge: Ich nehme etwas wahr, ich will etwas, ich fiihle etwas, ich denke etwas. Erfah-
rung ist jedoch ,Du-Ferne™**. In der Welt der Beziehung ist das Gegeniiber kein Etwas,
sondern ein Du. ,Wer Du spricht, hat kein Etwas zum Gegenstand. Denn wo Etwas ist,
ist anderes Etwas.“"* Wer Du spricht, hat nichts. Nicht als ob nichts anderes wire als das
Du, ,aber alles andre lebt in seinem Licht¥°.

Im Reich der Beziehung wird der Mensch also von der Macht der Ausschlieflichkeit
ergriffen. Dabei ist ihm in drei Sphéren Beziehung, die immer Begegnung und Gegen-
seitigkeit bedeutet, moglich. So kann im Leben mit der Natur etwa ein Baum fiir mich
zum leiblichen Du werden, mir als er selbst begegnen. So kann mir im Leben mit den
Menschen ein Mensch als Du gegeniiberstehen und fiir mich den ,Himmelskreis, mei-
nen Horizont, erfiillen. Auch im Leben mit geistigen Wesenheiten konnen mir als Kunst-
oder Kulturschaffendem Gestalten als Du gegeniiberstehen, die ich dann materiell ver-
wirkliche. Mit Dingen der Natur, mit Menschen und mit Ideen ist Begegnung moglich.
,Alles wirkliche Leben [aber] ist Begegnung.“'*” Begegnung ist erfiillte Gegenwart.

Beziehung und Begegnung konnen nicht gemacht werden, aber sie kénnen sich er-
eignen, wenn Menschen ganz offen sind und bereit sind, sich ganz einzubringen.

,Das Du begegnet mir von Gnaden —durch Suchen wird es nicht gefunden. Aber dass
ich zu ihm das Grundwort spreche, ist Tat meines Wesens, meine Wesenstat. Das Du
begegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung zu ihm. So ist die Bezie-
hung Erwihltwerden und Erwihlen, Passion und Aktion in einem. 48

Wahrend das Grundwort Ich-Es nie mit dem ganzen Wesen gesprochen werden kann,
kann das Grundwort Ich-Du nur mit dem ganzen Wesen gesprochen werden. Die , Ein-
sammlung und Verschmelzung zum ganzen Wesen kann nie durch mich*, aber auch ,nie

143 Buber: Ich und Du (Reclam 1983),117.
144 Buber: Ich und Du (Reclam 2021), 13.
145 Ebd. 8.
146 Ebd.12.
147 Ebd.16.
148 Ebd.15.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

49


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

¢

ohne mich geschehen“." Nur durch das Du ist Ich-Werdung méglich: Ich werde am Du;
allgemeiner formuliert: ,, Der Mensch wird am Du zum Ich.“**°

Den Ausdruck Liebe reserviert Buber fir die Ich-Du-Beziehung zum Mitmenschen.
Er bestimmt die Liebe als ein welthaftes Wirken, das iiber Gefiihle hinausgeht. Gefiihle
begleiten das ,metaphysische Faktum der Liebe, aber sie machen es nicht aus“ und kon-
nen sehr verschiedener Art sein.” So ist zum Beispiel das Gefiihl Jesu zum Besessenen
ein anderes als das zum Lieblingsjiinger. Aber die Liebe ist eine. Gefithle hat man, die

Liebe geschieht. Sie haftet dem Ich nicht an, sondern ist zwischen Ich und Du.

,Liebe ist ein welthaftes Wirken. Wer in ihr steht, in ihr schaut, dem [6sen sich Men-
schen aus ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und Bose, Kluge und Torichte, Sché-
ne und Hassliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du, das ist, los-
gemacht, herausgetreten, einzig und gegeniiber wesend; Ausschliefilichkeit ersteht
wunderbar Mal um Mal — und so kann er wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erhe-
ben, erlésen. Liebe ist Verantwortung eines Ich fiir ein Du: hierin besteht, die in keiner-
lei Geflihl bestehen kann, die Cleichheit aller Liebenden, vom kleinsten bis zum grof3-
ten und von dem selig Geborgnen, dem sein Leben in dem eines geliebten Menschen
beschlossen ist, zu dem lebelang ans Kreuz der Welt Geschlagnen, der das Ungeheure
vermag und wagt: die Menschen zu lieben ™

Der Mensch kann jedoch nicht immer in der Ich-Du-Beziehung bleiben, er kann nicht
nur das Grundwort Ich-Du sprechen: ,Das aber ist die erhabene Schwermut unsres Lo-
ses, dass jedes Du in unsrer Welt zum Es werden muss. So ausschliefllich gegenwirtig
es in der unmittelbaren Beziehung [auch] war: sowie sie sich ausgewirkt hat oder vom
Mittel durchsetzt worden ist, wird es zum Gegenstand unter Gegenstinden.">* Auch die
Liebe selbst kann nichtin der unmittelbaren Beziehung verharren; sie dauert, aber wech-
selt zwischen Aktualitit und Latenz. Umgekehrt kann aber auch jedes Ding in der Welt
einem Ich als sein Du erscheinen. ,Das einzelne Du muss, nach Ablauf des Beziehungs-
vorgangs, zu einem Es werden. Das einzelne Es kann, durch Eintritt in den Beziehungs-
vorgang, zu einem Du werden.”** Die Zustinde l6sen einander aber nicht reinlich ab,
sodass Du-Welt und Es-Welt ,oft ein in tiefer Zwiefalt wirr verschlungenes Geschehen*
sind.”®

Der Mensch braucht die Es-Welt. In ihr hat er zu leben und lisst sich leben, in ihr
erfihrt und gebraucht er die Dinge, in ihr kann er sein Leben einrichten. Ohne Es kann
der Mensch nicht leben. , Aber wer mit ihm allein lebt, ist nicht der Mensch®, ist nicht

wahrer Mensch.¢

149 Ebd.

150 Ebd. 33.
151 Ebd.19.
152 Ebd.

153 Ebd. 21.
154 Ebd.37.
155 Ebd. 22.

156 Ebd. 38.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Die Geschichte des Einzelnen und die der Menschengattung stimmen darin iiber-
ein, dass in ihr die Es-Welt immer mehr zunimmt. So ist die Es-Welt jeder Kultur um-
fanglicher als die der vorhergehenden. Nicht nur der Umfang der Naturerkenntnis, son-
dern auch die gesellschaftliche Differenzierung und technische Leistung erweitern sich
stindig. Mit dieser Entwicklung wichst die Fihigkeit, die Dinge zu erfahren und zu ge-
brauchen. Mit ihr geht jedoch zumeist auch eine ,Minderung der Beziehungskraft des
Menschen* einher, ,vermdge deren allein der Mensch im Geist leben kann“.™’

Geist in seiner menschlichen Erscheinungsform ist fiir Buber Antwort des Menschen
an sein Du. Daher ist er nicht im Ich, sondern zwischen Ich und Du. Er ist wie die Luft, in
der man atmet. ,Der Mensch lebt im Geist, wenn er seinem Du zu antworten vermag",
und er vermag es, ,wenn er in die Beziehung mit seinem ganzen Wesen eintritt.**®

In der Es-Welt herrschen die Ursachlichkeit und die Zwecksetzung vor. Es dominiert
das zweckrationale Denken und damit die Trennung.”® Ich und Es, Ich-Revier und Es-Re-
vier sind geschieden. Gefiihle sind das Drinnen, Einrichtungen das Drauflen. Beide ken-
nen keine erfiillte Gegenwart. , Beide haben keinen Zugang zum wirklichen Leben*, denn
,Einrichtungen ergeben kein éffentliches und Gefiihle kein persénliches Leben.“**

In der Du-Welt herrschen die Verbundenheit und die Einheit in Verschiedenheit vor.
Wahres dffentliches und wahres persinliches Leben sind zwei Gestalten der Verbunden-
heit. Wahre Gemeinschaft entsteht nicht dadurch, dass Leute Gefiihle fiireinander ha-
ben, sondern ,dass sie alle zu einer lebendigen Mitte in lebendig gegenseitiger Bezie-
hung stehen und dass sie untereinander in lebendig gegenseitiger Beziehung stehen®'.
Auch eine persénliche Einrichtung wie die Ehe ,wird sich nie aus etwas andrem erneu-
ern, als woraus allzeit die wahre Ehe entsteht: dass zwei Menschen einander das Du of-
fenbaren¢*,

Beim o6ffentlichen Leben unterscheidet Buber zwei Kammern, nimlich die Wirt-
schaft, die dem Nutzwillen entspringt und in der es um Giiter und Leistungen geht,
und den Staat, der dem Machtwillen entspringt und in dem es um Meinungen und In-
teressen geht. Er warnt in dem Zusammenhang bereits vor iitber hundert Jahren davor,
,dass die Wirtschaft das Erbe des Staates antrete, dass es zu einer ,Zwingherrschaft
des wuchernden Es“, das heiflt zu einer Okonomisierung des gesamten 6ffentlichen
(und man muss heute hinzufiigen: auch des privaten) Lebens kommt."*® Wirtschaft und
Staat wirken seiner Uberzeugung nach naturhaft und rechtmifig nur, solange sie mit
dem menschlichen Beziehungswillen verbunden sind und von ihm getragen werden,
also den Menschen als Du im Blick haben und somit am wirklichen Leben, am Geist
teilhaben.

Das Ich des Menschen ist wie seine Welt zwiespaltig:

157 Ebd. 40f.

158 Ebd. 41.

159 Vgl ebd. 53; 45.
160 Ebd. 46.

161  Ebd. 47.

162 Ebd.

163 Ebd. 50.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

51


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

52

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

,Das Ich des Grundwortes Ich-Du ist ein andres als das das Grundwort Ich-Es. Das Ich
des Grundworts Ich-Es erscheint als Eigenwesen und wird sich bewusst als Subjekt (des
Erfahrens und Gebrauchens). Das Ich des Grundworts Ich-Du erscheint als Person und
wird sich bewusst als Subjektivitat (ohne abhdngigen Genitiv). Eigenwesen erscheint,
indem es sich gegen andere Eigenwesen absetzt. Person erscheint, indem sie zu ande-
ren Personen in Beziehung tritt."**

Wahrend das Eigenwesen die Gestalt der naturhaften Abgehobenheit darstellt, ist die Person
die Gestalt der naturhaften Verbundenheit. Wahrend der Zweck des Sichabsetzens das Le-
ben, ,das heif$t das eine menschliche Lebensfrist dauernde Sterben®ist, ist der Zweck der
Beziehung ,ihr eigenes Wesen, das ist: die Berithrung des Du*, die an das Ewige rithrt;
,denn durch die Berithrung jedes Du rithrt ein Hauch des ewigen Lebens uns an“.’®
Wer in Beziehung lebt, nimmt an einer Wirklichkeit teil, an einem Sein, das nicht
blofR an ihm und nicht blof? auRer ihm ist. Die Teilnahme an diesem Sein ,,ist umso voll-
kommener, je unmittelbar die Berithrung des Du ist“’*®. Im Bereich der Subjektivitit

wird sich das Ich seiner Verbundenheit und seiner Abgeldstheit in einem bewusst.

,Die echte Subjektivitit kann nur dynamisch verstanden werden, als das Schwingen
des Ich in seiner einsamen Wahrheit. Hier auch ist der Ort, wo das Verlangen nach im-
mer héherer, unbedingter Beziehung, nach dervollkommenen Teilnahme am Sein sich
bildet und emporbildet. In der Subjektivitit reift die geistige Substanz der Person'¢’

Wihrend die Person sagt: ,Ich bin‘, sagt das Eigenwesen: ,So bin ich“. Damit soll nicht
gesagt sein, dass die Person ihr Sondersein, ihr Anderssein irgendwie aufgibt. Es ist an
ihr nur nicht Blickpunkt, es ist nur eben da. Wahrend die Person ihr Selbst schaut, befasst
sich das Eigenwesen mit seinem Mein: ,meine Art, meine Rasse, mein Schaffen, mein
Genius. Das Eigenwesen nimmt an keiner Wirklichkeit teil und gewinnt keine. Es setzt
sich gegen das Andere ab und sucht soviel davon, als eskann, in Besitz zu nehmen, durch
Erfahren und Gebrauchen. Das ist seine Dynamik: das Sichabsetzen und Besitznahme,
beides am Es, beides im Unwirklichen geiibt.*® Das Subjekt mag sich noch so viel zu
eigen machen, ihm wichst keine Substanz daraus.

,Es gibt nicht zweierlei Menschen; aber es gibt die zwei Pole des Menschentums. Kein
Mensch ist reine Person, keiner reines Eigenwesen, keiner ganz wirklich, keiner ganz
unwirklich. Jeder lebt im zwiefiltigen Ich. Aber es gibt Menschen, die so personbe-
stimmt sind, dass man sie Person, und so eigenwesenbestimmte, dass man sie Eigen-
wesen nennen darf. Zwischen jenen und diesen trigt sich die wahre Geschichte aus."®

164 Ebd. 64.
165 Ebd.
166 Ebd. 65.
167 Ebd.
168 Ebd. 66.
169 Ebd. 66f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Diese Geschichte gipfelt im tédlichen Konflikt zwischen selbstbezogenen Machtmen-
schen und selbstlosen Geistesmenschen, wie etwa am Schicksal eines Sokrates, eines Je-
sus, eines Mahatma Gandhi oder eines Oskar Romero deutlich wird.

Fiir Buber ist der Mensch ,,umso personhafter, je stirker in der menschlichen Zwie-
falt seines Ich das des Grundworts Ich-Du ist. Nach seinem Ichsagen — danach, was er
meint, wenn er Ich sagt — entscheidet sich, wohin ein Mensch gehort und wohin seine
Fahrt geht.“'7° Das Ich des (egoistischen) Eigenmenschen ist misstonig, das der Person
hingegen schon und wohlklingend. Als Beispiele fiir entfaltetes Personsein nennt Buber
Sokrates, dessen Ich das des unendlichen Gesprichs war, Goethe, dessen Ich das des rei-
nen Umgangs mit der Natur war, und Jesus, dessen Ich das der unbedingten Beziehung
zu Gott, dem Vater, war. Damit ist bereits die tiefere, unbedingte Dimension der Ich-Du-
Beziehung erreicht.

Nach Buber schneiden sich die verlingerten Linien der welthaften Beziehungen
im ewigen Du. Jedes einzelne Du ist ein Durchblick zu ihm. ,Durch jedes geeinzelte
Du spricht das Grundwort das ewige an.’”* Die Beziehungsfihigkeit des Menschen
wvollendet sich einzig in der unmittelbaren Beziehung zu dem Du, das seinem Wesen
nach nicht Es werden kann“7>.

Dieses ewige Du haben Menschen mit vielen Namen angesprochen. Der unverging-
lichste und unumginglichste lautet Gott. Wer in seinem Leben, auf welche Weise auch
immer, wahrhaft Gott anspricht, spricht, auch wenn er den Namen verabscheut und
selbst gottlos zu sein meint, ,das wahre Du seines Lebens an, das von keinem anderen
eingeschrinkt zu werden vermag und zu dem er in einer Beziehung steht, die alle ande-
ren einschliefst'”.

Der Mensch, der in seiner Ganzheit ruht, kann zur vollkommenen Beziehung, zur
hochsten Begegnung ausgehen. Dazu bedarf es nicht eines Abstreifens der Sinnenwelt,
nicht einer Hinwendung zu einer Welt der Ideen und Werte. Es bedarf auch keines Auf-
gebens des Ich, das zu jeder Beziehung und so auch zur héchsten unerlisslich ist. Nicht
,von allem absehen®, sondern ,alles im Du sehen®, heif3t fiir Buber in die reine Beziehung

treten.'7*

,Wer mit seinem ganzen Wesen zu seinem Du ausgeht und alles Weltwesen ihm
zutrigt, findet ihn, den man nicht suchen kann.“'”” Wer die Welt in Gott schaut, steht
in seiner Gegenwart, denn Gott ist zwar das ganz Andere, aber auch das ganz Selbe: das
ganz Gegenwdrtige. Er ist ,das Geheimnis des Selbstverstindlichen, das mir niherist als
mein Ich“’®. Der Du-Sinn, der sich nicht erfiillen kann, bis er das unendliche Du findet,
hat es von Anfang an in sich gegenwirtig. Die Gegenwart Gottes muss dem Menschen
aus der Wirklichkeit des geheiligten Weltlebens nur ganz wirklich werden. Gemif3 Bu-
ber lisst sich Gott nicht durch Weltflucht, aber auch nicht durch Weltfixierung, sondern

nur durch Leben in der Welt in einer Ich-Du-Haltung finden. Er begegnet uns dann als

170 Ebd. 67.
171 Ebd. 75.
172 Ebd.
173 Ebd. 76.
174 Ebd.79.
175  Ebd.

176 Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

53


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

54

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Gegenwart des in der Welt Gegenwirtigen, als ,das uns unmittelbar und zunichst und
dauernd gegeniiber Wesende””. Wer daher ,wahrhaft zur Welt ausgeht, geht zu Gott

«178
aus“’®,

Laut Buber braucht nicht nur der Mensch Gott, sondern auch Gott den Menschen:

,Dass du Cott brauchst, mehr als alles, weifdt du allzeit in deinem Herzen; aber nicht
auch, dass Gott dich braucht, in der Fiille seiner Ewigkeit dich? Wie gdbe es den Men-
schen, wenn Gott ihn nicht brauchte, und wie gibe es dich? Du brauchst Cott, um zu
sein, und Gott braucht dich —zu eben dem, was der Sinn deines Lebens ist"7°

Gott braucht den Menschen, da das Grundwort Ich-Du beziehungsweise echter Dialog
Wechselwirkung bedeutet. Dass es die Welt als Schopfung gibt, an der Mensch teilhat und
mitwirkt, dass es die menschliche Person als Dialogpartner Gottes gibt, hat gottlichen
Sinn.

Jedes Du kann fiir uns zum Es werden. Nur ein Du ,h6rt seinem Wesen nach nie auf,

uns Du zu sein“!®°

. Wer Gott kennt, kennt die Gottferne, aber nicht, weil Er nicht immer
als Du da wire, sondern weil wir nicht immer da sind.

Alle welthaften Beziehungen sind ausschlieflich. Nur in der Beziehung zu Gott
sind unbedingte Ausschliefilichkeit und unbedingte Einschliefilichkeit eins. Gottes Du
schlieRt all meine sonstigen Gegeniiber als Du in sich ein und umfasst mein Selbst, ohne
es zu sein, wie es die Welt umfasst, ohne sie zu sein.

Die Es-Welt hat, so Buber, zwei Privilegien: den Zusammenhang im Raum und den

Zusammenhang in der Zeit.

,Die Duwelt hat in beiden keinen Zusammenhang. Sie hat ihren Zusammenhang in
der Mitte, [...] im ewigen Du. In dem groflen Privileg der reinen Beziehung sind die Pri-
vilegien der Eswelt aufgehoben. Kraft seiner gibt es das Kontinuum der Duwelt: die
isolierten Momente der Beziehungen verbinden sich zu einem Weltleben der Verbun-
denheit. Kraft seiner steht der Duwelt die gestaltende Macht zu: der Ceist kann die
Eswelt durchdringen und verwandeln. [..] Umkehr ist das Wiedererkennen der Mitte,
das Sich-wieder-hinwenden. In dieser Wesenstat ersteht die verschiittete Beziehungs-
kraft des Menschen auf"®

Aufdiese Weise erneuert sich unsere Welt. Im Tod 16st sich fiir den Einzelnen der irdische
Raum und die irdische Zeit und damit die Es-Welt auf. Die Beziehungen aber bleiben
und mit ihnen bleibt die Du-Welt.

Injeder der drei Sphiren der Welt — im Leben mit der Natur, mit den Menschen und
mit den geistigen Wesenheiten — blicken wir in jedem Beziehungsakt ,an den Saum des
ewigen Du hin, aus jedem vernehmen wir ein Wehen von ihm, [...] in jeder Sphire nach

177  Ebd. 80f.
178 Ebd. 94.
179 Ebd. 82.
180 Ebd. 98.

181 Ebd.100.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

ihrer Weise. Alle Sphiren sind in ihm beschlossen, es in keiner. Durch alle strahlt die eine
Gegenwart. "%

Unter den drei Sphiren zeichnet sich fiir Buber eine aus: das Leben mit den Menschen.
,Hiervollendet sich die Sprache als Folge in Rede und Gegenrede. [...] Hier ist das Gegen-
tiber zur vollen Wirklichkeit des Du erblitht. Hier allein gibt es denn auch als unverlier-
bare Wirklichkeit Schauen und Geschautwerden, Erkennen und Erkanntwerden, Lieben
und Geliebtwerden.®> In der Beziehung zum Menschen sieht Buber daher ,das eigent-
liche Gleichnis der Beziehung zu Gott: darin wahrhafter Ansprache wahrhafte Antwort
zuteil wird. %

Zweierlei Einsamkeit unterscheidet Buber, nach dem, wovon sie sich kehrt. Positiv ist
die Einsamkeit, wenn sich der Mensch aus dem erfahrenden und gebrauchenden Um-
gang mit den Dingen lost. Threr bedarf es stets, ,um iiberhaupt zum Akt der Beziehung,
nicht erst der hdchsten, zu kommen“®*. Negativ ist Einsamkeit im Sinn der Beziehungs-
losigkeit. Zweierlei Einsamkeit unterscheidet Buber auch nach dem, wozu sie sich wen-
det. Positiv ist die Einsamkeit als Ort der Reinigung. Negativ ist jedoch ,die Burg der
Absonderung, wo der Mensch [nur noch] mit sich selbst Zwiesprache fithrt®.

Im Zusammenhang mit dem ewigen Du geht Buber schlief3lich noch auf das im Jetzt
und Hier gegenwirtige Urphinomen dessen ein, was Offenbarung genannt wird. Sie be-
deutet fiir ihn Begegnung mit Gott, die verwandelt. Der Mensch geht aus dem Moment
der hochsten Begegnung nicht als der gleiche hervor, als der er in ihn eingetreten ist. Er
empfingt etwas, was er zuvor nicht hatte. Es geschieht etwas an ihm. Er hat danach ,in
seinem Wesen ein Mehr, ein Hinzugewachsenes, von dem er zuvor nicht wusste’*”. Was
der Mensch dabei empfingt, ist nicht ein Inhalt, sondern eine Gegenwart, eine Gegenwart
als Kraft. Diese Gegenwart und Kraft schlief3t dreierlei ein: die ganze Fiille der wirklichen
Gegenseitigkeit und des Verbundenseins, die Bestitigung des Sinns auf eine Weise, dass
nichts mehr sinnlos sein kann, und den Empfang des Sinns dieses unseres Lebens, nicht
den eines Driiben.

Fiir Buber gibtes, genau genommen, nur Offenbarungsreligionen. Er ist davon itber-
zeugt, dass die gewaltigen Offenbarungen, auf die sich die Religionen berufen und ,die
im Anfang grofRer Gemeinschaften, an den Wenden der Menschenzeit stehen®, nichts
anderes als die stille, ewige Offenbarung sind, ,die sich allerorten und allezeit begibt*.**®
Alle Offenbarung aber ist Berufung und Sendung.

Durch Gebet kann sich der Mensch auf die Begegnung mit Gott vorbereiten, in ihm
kann er Gott begegnen. Fiir Buber ist das Gebet deshalb wesentlich fiir jede Religion:

,Imwahren Gebet vereinigen und reinigen sich Kult und Glaube zur lebendigen Bezie-
hung. Dass das wahre Gebet in den Religionen lebt, ist das Zeugnis ihres wahren Le-
bens; solang esinihnen lebt, leben sie. Entartung der Religion bedeutet die Entartung

182 Ebd.101.
183 Ebd.102.
184 Ebd.102f.
185 Ebd.103.
186 Ebd.104.
187 Ebd.109.
188 Ebd.m16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

55


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

56

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

des Gebets in ihnen: die Beziehungskraft wird in ihnen immer mehr von der Cegen-
standlichkeit verschiittet, es wird in ihnen immer schwerer, mit dem ganzen, ungeteil-
ten Wesen gut Du zu sagen “'®®

Buber sieht in der Religionsgeschichte insgesamt einen Weg, eine geheimnisvolle Anni-
herung an Gott. ,Jede Spirale ihres Wegs fithrt uns in tiefres Verderben und in grundhaf-
tere Umkehr zugleich. Das Ereignis aber, dessen Weltseite Umkehr heif’t, dessen Gottes-
seite heifSt Erlésung.**°

In Bubersjiidischer Philosophie des Personalismus haben sich auch viele Christen wie-
dergefunden. Sie ermutigt den Menschen dazu, sich von einem Subjekt, das seine Um-
welt und seinen Mitmenschen als Es behandelt und als bloRes Mittel fiir seine Zwecke
gebraucht, wenn nicht missbraucht, zu einer Person zu entwickeln, die in einer Ich-Du-
Beziehung zur Umwelt und in einer liebenden Beziehung zu seinen Mitmenschen lebt.
Die dazu nétige Beziehungskraft kann er aus seiner Beziehung zum ewigen Du schop-
fen. In der Ich-Du-Begegnung und -Beziehung bleibt das Ich Ich und das Du Du. Die
darin vollzogene Einheit hebt die Verschiedenheit nicht auf, iiberwindet aber die Tren-
nung. Dem ,Zwischen*, das Ich und Du verbindet, wird Raum gegeben. Es verwirklicht
sich. Geist und Liebe werden wirklich.

Literatur

Martin Buber: Ich und Du (mit einem Nachwort und Anmerkungen von Bernhard Lang),
Reclam 2021.

11.5.2  Entwicklung durch den unbedingten ethischen Anspruch des Anderen
(Emmanuel Levinas)

Im Vorwort zur deutschen Ubersetzung seines ersten philosophischen Hauptwerks

Totalitdt und Unendlichkeit, das im Jahr 1961 erschienen ist, schreibt Emmanuel Levinas

(1906-1995) im Jahr 1987:

,Das vorliegende Buch, das sich unter phinomenologischem Einfluss weif: und den
Ceist der Phanomenologie fiir sich in Anspruch nimmt, ist aus einer langen Beschafti-
gung mit den Texten Husserls und aus einer unablassigen Aufmerksamkeit auf ,Sein
und Zeit* entstanden. Weder Martin Buber noch Gabriel Marcel sind dem Text fremd,
der auf Franz Rosenzweig vom Vorwort an verweist. Das Buch beansprucht zudem, im
zeitgendssischen Denken, eine Treue zum bahnbrechenden Werk Henri Bergsons. ™"

Damit hat Levinas selbst offengelegt, von welchem Denken und welchen Denkern er am
meisten beeinflusst ist.

189 Ebd.m7.
190 Ebd. 119.
191 Levinas: Totalitit und Unendlichkeit, 7.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Aus seinem komplexen Werk soll hier von Martin Buber her nur eine Spur verfolgt
werden, nimlich die besondere Art und Weise, wie das menschliche Du durch sein Antlitz
dem Ich begegnet. Wihrend mir, so Levinas, das Ding gegeben ist und sich mir darbie-
tet, sodass ich es in eine, genauer meine Welt einordnen kann, weigert sich das Antlitz
des Mitmenschen, von mir begriffen und umfasst zu werden. Der Andere entzieht sich
mir unter anderem durch seine unvorhersehbaren Reaktionen. Er bleibt unendlich tran-
szendent, unendlich fremd. Sein Antlitz, in dem er mir erscheint und das nach mir ruft,
,bricht mit der Welt, die unsere gemeinsame Welt sein kann**>,

Sein Widerstand tut mir dabei aber keine Gewalt an, er wirkt nicht negativ. Vielmehr
hat er eine positive Struktur, nimlich eine ethische. In seinem Antlitz zeigt sich seine
ethische Unverletzlichkeit, seine Heiligkeit. Sie stellt mich moralisch in Frage, wobei die
Bewegung meiner Infragestellung ganz vom Anderen ausgeht.

Auch die Rede im Sinn urspriinglicher Kommunikation, durch die das Antlitz eine
Beziehung mit mir unterhilt, stellt Ich und Du ontologisch nicht auf dieselbe Stufe. Das
Antlitz des Anderen ,bleibt in der Beziehung absolut***. In ihm offenbart sich mir das
Unendliche, das absolut andere Andere. , Ich kimpfe*, wie Levinas sagt, ,nicht mit einem
Gott ohne Antlitz, sondern antworte auf seinen Ausdruck, seine Offenbarung.**

Das Antlitz des Anderen entzieht sich meinem Besitz, meinem Vermdégen. Es spricht
mit mir und fordert mich dadurch zu einer Beziehung auf, die mein Genuss- und Er-
kenntnisvermogen unendlich iibersteigt. Nicht physisch, aber ethisch setzt es mir eine
unendliche Widerstandskraft entgegen, die sagt: Du wirst keinen Mord begehen! Die-
ser ethische Widerstand, ,hart und uniiberwindbar, leuchtet im Antlitz des Anderen, in
der vollstindigen Blof3e seiner Augen ohne Verteidigung, in der BloRe der absoluten Of-
fenheit des Transzendenten®*. Es ist das Verstindnis fiir diese Not und diesen Hunger,
die die eigentliche Nihe des Anderen stiftet. Das Erscheinen des Unendlichen im Antlitz
des Anderen bedeutet daher Gewaltlosigkeit schlechthin und Frieden. Der Krieg setzt den
Frieden voraus, nicht umgekehrt.

Indem mich das Antlitz um Hilfe bittet, ohne dass ich fiir seinen Hilferuf taub sein
konnte, begrenzt es nicht meine Freiheit, sondern stiftet und fordert sie. Es ruft sie zur
Verantwortung, indem es meine Giite hervorruft. Angesichts hungernder und verhun-
gernder Menschen im wértlichen und existentiellen Sinn gibt es fiir die Verantwortung
laut Levinas nur ein ,,objektives* Maf3. ,Die Verantwortung kann nicht abgewiesen wer-
den.“"® Das erste Wort, das die urspriingliche Rede zwischen Du und Ich, zwischen dem
Antlitz des Anderen und mir hervorbringt, lautet Verpflichtung. Keinerlei Innerlichkeit
gestattet es, dieser Verpflichtung aus dem Weg zu gehen.

Das Antlitz des menschlichen Du, in dem sich der absolut andere Andere prisentiert,
,bleibt nach dem MafR} dessen, der es empfingt, es bleibt irdisch®’. Aber von ihm emp-
fingt das Ich die Idee des Unendlichen, die es, so Levinas, nicht aus sich haben kann. Auf

192  Ebd. 278.
193 Ebd. 279f.
194 Ebd. 283.
195 Ebd. 285f.
196 Ebd. 289.
197 Ebd. 292.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

57


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

58

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

diese Weise wird das Ich stindig unterwiesen und unauthérlich aufgerufen, sich selbst zu
iiberschreiten. ,Denken heifst, die Idee des Unendlichen besitzen oder unterwiesen wer-
den. Das verniinftige Denken bezieht sich auf diese Unterweisung.*®

Levinas zufolge lidt die Gegenwart des Antlitzes jedoch nicht zur exklusiven Zwei-
ergemeinschaft von Ich und Du ein. Vielmehr verweist sie von sich aus bereits auf den
Dritten und auf ein umfassendes Wir. Denn in den Augen des Anderen sieht mich der Dritte
an, sieht mich die gesamte Menschheit an. Das Erscheinen des Antlitzes, das mich wie
ein absolut fremdes ansieht und mich zu Verantwortung ruft, ,macht das urspriingli-
che Geschehen der Briiderlichkeit aus“’*®. Die Einheit und Geschwisterlichkeit aller Men-
schen beruht fiir Levinas demnach nicht auf der biologischen Verwandtschaft, sondern
auf den zwischenmenschlichen Beziehungen, die iiber die Totalitit der Welt hinaus zum Un-
endlichen des Anderen fithren und zur unbedingten Verantwortung fiir den Anderen ver-
pflichten.

Da sich der Andere aufgrund seiner Not, die nach Gerechtigkeit schreit, sogleich als
Absoluter prisentiert und aus einer Dimension der Erhabenheit und der Transzendenz
kommt, die ihn zum Meister itber mich macht und mir befiehlt, besteht meine Stellung
ihm gegeniiber folgerichtig darin, ,dieser wesentlichen Not des Anderen begegnen zu
konnen, Hilfsquellen zu finden®**°. Dabei ist der Nichste, auch und gerade der Arme und
Fremde, die Witwe und der Waise, gegen die ich verpflichtet bin.

In all dem zeigt sich eine ,,moralische Asymmetrie***. Wihrend mich der Andere
von seiner Seite aus ethisch absolut in Anspruch nimmt und in seiner Transzendenz
tiber mich herrscht, entspricht meiner Verantwortung fiir den Anderen von meiner Seite
aus kein Anspruch auf den Anderen. Weil fiir Levinas im Unterschied zu Martin Buber
nicht die klassische Ontologie, sondern die Ethik ausschlaggebend fiir die Bestimmung
des Menschen und seines Seins ist, folgt fiir ihn aus der moralischen Asymmetrie eine
grundlegende ,Asymmetrie der interpersonalen Beziehung*°*. Ich und Du lassen sich
nicht als zwei Seiende auf derselben Ebene ansiedeln. Weil das Sein des Menschen un-
vermeidlich die Orientierung ,von-sich-aus“ hin zum ,Anderen* hat, findet es in einem
wesentlich asymmetrischen , Raum* statt.”

Das wahre Wesen des Menschen, so fasst Levinas in seinen Schlussfolgerungen zu-
sammen, prisentiert sich in seinem Antlitz, das meiner Gewalt Einhalt gebietet und sie
durch seinen Anruflihmt.?°* Als Anderer kommt der Mensch von auflen aufuns zu, eben
als Antlitz. Diese ,Exterioritit - d. h. sein Appell an mich - ist seine Wahrheit“*%. Da je-
des Antlitz anders und somit das Von-Angesicht-zu-Angesicht mannigfaltig ist, ist ech-
ter Pluralismus der Gesellschaft méglich. Die soziale Beziehung erzeugt fiir Levinas einen
Uberschuss des Guten iiber das Sein und der Mannigfaltigkeit iiber das Eine.

198 Ebd. 294.

199 Ebd.309.

200 Ebd.311.

201 Ebd. 430.

202 Ebd.328.

203 Ebd. 312f.

204 Vgl. ebd. 419f.
205 Ebd. 421.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Dem Antlitz verdanke sich auch die Sprache. Sie hebt urspriinglich kraft der Gegen-
wart des Du an und ereignet sich im Von-Angesicht-zu-Angesicht.>*® Vor dem Hinter-
grund von Heideggers Sein und Zeit unterscheidet Levinas in dem Zusammenhang zwi-
schen Sinn und Bedeutung. Der Mensch gibt den Dingen und ihrem Sein Sinn, indem
er sie fiir bestimmte Zwecke gebraucht. Die Bedeutung des Anderen ist ihm jedoch vor-
gegeben. Dank seiner ethischen Bedeutung ist der Andere, wie Levinas schreibt, ,Gott
dhnlich. Diese Bedeutung geht meiner Initiative der Sinngebung voraus.“**” Sie besteht
darin, mich zur Verantwortung zu rufen und so aus meinem Ich herauszurufen. Der An-
dere, der mir von auflen durch sein Antlitz begegnet, fordert mich in seiner sozialen oder
auch existentiellen Not und Bléf3e auf, mich fiir ihn verantwortlich zu fithlen und so mein
eigenes Ichsein und das welthafte Sein der Dinge aufihn hin zu iiberschreiten.

Die Exterioritiit des Seins ist daher die eigentliche Moralitit. Sie verlangt vor allem ne-
ben der Gerechtigkeit die Giite, vollzieht sich die Beziehung mit dem Antlitz als solchem
doch ausschlieflich ,als Giite“*%®. Diese ist ,die eigentliche Transzendenz. Die Transzen-
denz ist [nimlich] Transzendenz eines Ich. Nur ein Ich kann dem dringenden Befehl ei-
nes Antlitzes antworten.“*®® Auch der Pluralismus der Gesellschaft ,vollzieht sich in der
Giite, die von mir zum Anderen geht; in ihr allein kann sich der Andere als absolut An-
derer ereignen®®. Mit der Giite geht nach Levinas schlieRlich auch der Friede einher, der
,mein Friede“sein muss: , Friede im Rahmen einer Beziehung, die von einem Ich ausgeht
und zum Anderen hinfiihre, Friede im Begehren und in der Giite, in denen das Ich sich
erhilt und gleichzeitig ohne Egoismus existiert.*

In seinem zweiten philosophischen Hauptwerk Jenseits des Seins oder anders als Sein ge-
schieht, das 1978 verdffentlicht wurde, vertieft Levinas seine Kritik an der abendlindi-
schen Seinslehre, die fiir ihn weder die Frage nach dem Anderen noch die ethische Frage
radikal genug gestellt hat. Wie er im Vorwort schreibt, vertritt er in seinem Buch die The-
se, dass in der Subjektivitit eine ,Aus-nahme* zu erkennen sei, ,die das Gefiige von sein
und Seiendem und ihrer Differenz*, also die ontologische Differenz im Sinne Heideg-
gers™?, durcheinanderbringt.”® Es gelte, ,in der Substantialitit des Subjekts, im harten
Kern des,Einzigen'in mir, in meiner unvollstindigen, uneinheitlichen Identitit die Stell-
vertretung fiir die Anderen [zu] erblicken‘**. Diese ,allem Wollen zuvorkommende Auf-
opferung“ miisse ,als eine schonungslose Ausgesetztheit an das Verletztwerden durch
die Transzendenz, und zwar nach Art eines Empfangens, das passiver — und auf andere
Weise passiv — ist als die Rezeptivitit, die Leidenschaft und die Endlichkeit“ gedacht wer-
den.”® Hier soll innerhalb dieses gedanklichen Rahmens wiederum nur dem Thema der
ethischen Verantwortung fiir den Anderen nachgegangen werden, genauer gesagt der Frage,

206 Vgl.ebd. 427.

207 Ebd. 424.

208 Vgl. ebd. 438.

209 Ebd. 444.

210 Ebd. 44s.

211 Ebd.

212 Bd.1, Kap.1.1.5.1.

213 Levinas: Jenseits des Seins, 19.
214 Ebd.19.

215  Ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

59


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

inwieweit es Levinas in seinem zweiten Hauptwerk erweitert, vertieft und abgewandelt
hat.

Levinas fasst den Gedanken der Verantwortung nun noch rigoroser. Wir tragen auch
Verantwortung fir die Schuld und fiir das Ungliick der Anderen, ja fiir die Freiheit des An-
deren.? Dies lisst sich zumindest insofern nachvollziehen, als fiir die Bedingungen, un-
ter denen der Andere schuldig oder ungliicklich wird und seine Freiheit vollzieht, auch
die Gesellschaft und damit bestimmte Menschen mitverantwortlich sind. Wir sind mit-
verantwortlich dafir, inwieweit das Leben des Einzelnen gelingt, genauer gesagt: Ich bin
mitverantwortlich dafiir, inwieweit das Leben bestimmter Menschen gelingt oder miss-
lingt. Die Verantwortung fiir den Anderen, fiir eine andere Freiheit, weist mich, wie Le-
vinas schreibt, ,dem Anderen, dem Erstbesten, an, sie nihert mich ihm an, macht ihn
mir zum Nichsten””7. Nicht nur fiir ihn, auch vor ihm bin ich verantwortlich. Er ist nicht
nur derjenige, fiir den ich Partei ergreife, sondern auch mein Richter. Das Unendliche,
dessen Spur sich auf seinem Antlitz abzeichnet und verwischt, ruft ,,gegen meinen Wil-
len diese Verantwortung hervor“ und macht mich ,als Geisel fir den Anderen zu seinem
Stellvertreter. Daher wird mein Innerstes ,eingesetzt in ein Wider-Willen — Fiir-einen-
Anderen®'®,

Fir Levinas handelt es sich also beim Fiir-einen-Anderen um ein Gegen-meinen-
Willen. Das Paradox solch einer unfreiwilligen Verantwortung besteht fiir ihn darin,
,dass ich verpflichtet bin, ohne dass diese Verpflichtung in mir begonnen hitte — als
hitte in mein Bewusstsein ein Befehl sich eingeschlichen wie ein Dieb**”. Diesen Befehl
findet der Mensch gerade im Gehorsam, der allem Hoéren des konkreten Gebotes, das
durch den Anderen an mich ergeht, vorausgeht. In der Haltung des Gehorsams erhalte
ich den Befehl von mir selbst her, wodurch sich die Heteronomie (die Bestimmung
durch den Anderen) in Autonomie (Selbstbestimmung) verkehrt. Levinas findet diesen
Umstand auf bemerkenswerte Weise durch die Metapher der Einschreibung des Geset-
zes im Gewissen zum Ausdruck gebracht; bemerkenswert fir ihn, weil diese Metapher
Autonomie und Heteronomie versdhnt.”*° Gerade indem ich der Fremdbestimmung durch
den ethischen Anspruch des Anderen gehorche, bestimme ich mich selbst. Als Sorge und
Einstehen fir den Anderen macht sie die Bedeutung aus, die dem Sein der Welt und dem
Sein des Ich vorausgeht beziehungsweise als Wort des Unendlichen, als Transzendenz,
in deren Immanenz einbricht.**

Weil es das Unendliche ist, das mir den Nichsten als Antlitz befiehlt, weil ich in mei-
ner Verantwortung fiir den Nachsten dem Unendlichen antworte, liegt in der Verantwor-
tung eine im Prinzip grenzenlose Dynamik. Die Verantwortung wichst in dem Maf3e, in
dem sie iibernommen wird. Denn je gréfRer die Nihe zum Anderen wird, umso nach-
driicklicher befiehlt mir das Unendliche.?* Insofern ist die Anniherung an den Nichsten

216 Vgl. ebd. 40.

217 Ebd. 42.
218 Ebd.
219 Ebd. 46.

220 Vgl. ebd. 325.
221 Vgl ebd. 47f.
222 Vgl. ebd. 328.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

maflos, folgt sie ,dem Maf} des Unendlichen*??. In diesem Sinne kann Levinas auch di-
rekt von der ,unendlichen Verantwortung des Einen fiur den Anderen“ sprechen.”** In ihr
erscheint fitr ihn die Herrlichkeit des Unendlichen, die alle Fassungskraft des Menschen
iibersteigt. ,Das Unendliche hat also Herrlichkeit allein durch die Subjektivitit, durch
das menschliche Abenteuer der Anniherung an den Anderen, durch die Stellvertretung,
durch die Siihne fiir den Anderen.***

Dass der Mensch grundsitzlich fiir seinen Nichsten verantwortlich ist, dass etwa
Eltern die Verantwortung fiir ihre Kinder tragen, liegt nach Levinas aufderhalb seiner
Freiheit. Inwieweit er sich auf diese Verantwortung einlisst und sie als die seine an-
nimmt, inwieweit er sich vom Anderen ansprechen, beanspruchen und in Beschlag neh-
men lisst, inwieweit er fiir den Anderen eintritt und an seine Stelle tritt, sich von ihm als
Geisel nehmen lisst, hingtjedoch auch von seiner Freiheit ab. Je mehr sein Auf-den-Ande-
ren-hin zu einem realen Fiir-den-Anderen wird, desto mehr entwickelt er sich vom Subjekt
zur Person, desto mehr wird, wie Levinas sagt, sein Ich zum Sich. Denn das Unendliche
zeigt sich durch seinen Befehl, sich dem Nichsten zuzuwenden, nicht einer Subjektivi-
tit an, die schon fertige Einheit wire. Vielmehr zerbricht es die Identitit, die sich das
Ich dadurch zugelegt hat, dass es fiir sich allen méglichen Besitz, sei er duferer, sei er
innerer Art, erworben hat. Indem das Ich seine besondere Verantwortung itbernimmt,
unterbricht es seine Identitit und findet seine wahre Einzigkeit, ,in der nicht mehr von
dem Ich die Rede ist, sondern von mir“?*¢. Das Subjekt geht so vom Ich zu mir iiber, der
ich ich bin und nicht ein Anderer. Es l6st sich vom Sein des Ich sowie vom Sein der Welt
und entfaltet seine Subjektivitit, die in nichts anderem als der Sensibilitit fir den Ande-
ren besteht. ,Niederlegung oder Niederlage der Identitit des Ich. Genau das ist, radikal
gedacht, die Sensibilitit.**” Die Subjektivitit ist somit Ort und Nicht-Ort des Zerbre-
chens, an dem die Identitit, die nur in sich und fiir sich besteht, zerbricht. In ihrer Emp-
findsamkeit und Empfinglichkeit fiir den Anderen vollzieht sie sich als eine Passivitit,
die passiver ist als jede Passivitit, da das Einstehen-fiir nicht ein Akt ist, sondern ,eine in
den Akt nicht itberfiithrbare Passivitit“, bei der das Subjekt iiber nichts verfiigt, ,das ihm
erlaubte, dem Ruf der Pro-vokation nicht nachzugeben“.**® Dabei ruht die Unméglichkeit,
Gott zu entkommen, laut Levinas in meinem Inneren als Sich.**® In dieses Sich soll und
kann sich das Ich zuriickziehen, ,weiter zuriick als bis zur eigenen Identitit — bis hinein
in den Anderen, die Siihne, die die Last des Nicht-Ich trigt“**°. Sich sein — anders als
blof? sein — heifdt, die Not und das Scheitern des Anderen tragen, heifdt, ,immer einen
Grad an Verantwortung zusitzlich haben, die Verantwortung fiir die Verantwortung des
Anderen®®'. Mich beziehungsweise Sich oder im Sich bin ich, wenn ich meine Stellver-
tretung fiir alle, die mir niemand abnehmen kann, itbernehme, wenn ich aus der egois-

223 Ebd. 44f.

224 Ebd. 336.

225 Ebd.324.

226 Ebd. 48.

227 Ebd. 50.

228 Ebd. 259;/ ebd. 234.
229 Vgl. ebd. 285f.

230 Ebd. 256f.

231 Ebd. 259f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

61


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

tischen Identitit meines Ich-fiir-mich austrete und in die neue, offene Identitit des Fiir-
den-Anderen eintrete.”®* Die wahre Identitit entsteht daher nicht durch Selbstbestitigung,
sondern durch Selbstabsetzung, bei der sich das Subjekt als der-Eine-fiir-den-Anderen in-
karniert und Bedeutsambkeit tibertrigt, das heif’t die Anderen in die Briiderlichkeit, die
die Nihe ist, vereinnahmt.?*

Die Stellvertretung befreit das Subjekt, so Levinas, ,von Langeweile und Uberdruss,
das heifdt von der Ankettung an sich selbst®, in der das Ich aufgrund seiner starren Iden-
titit des Ego ,in sich erstickt und unablissig die Zerstreuung [..] sucht“.?** Es wird so
sich selbst zugunsten eines Anderen entrissen und kann sich als vom Unendlichen in-
spiriertes Subjekt dem Nichsten Ausliefern, sich an ihn verstrémen.”® Auf diese Weise
realisiert es auch seine Einmaligkeit. Denn die ,Anderheit des Nachsten appelliert an die
unersetzbare Einzigartigkeit, die in mir ruht, indem sie dieses Ich anklagt“ und es auf
das Sich zuriickfiihrt.>*¢

die Anderen bin ich im Sich, in meinem wahren Selbst, bin ich Einer und Einziger, bin

Es gilt also, sich zu finden, indem man sich verliert. Nur durch

ich unersetzbare Person.>’

Bei einem derart hohen ethischen Anspruch sieht Levinas selbst deutlich die Gefahr
der Uberforderung, will aber an dieser Stelle nicht niher auf dieses Thema eingehen. ,Ge-
wiss“, so schreibt er, ,meine Verantwortung fiir alle kann und muss sich auch darin er-
weisen, dass sie sich beschrinkt. Das Ich kann im Namen der schrankenlosen Verant-
wortung dazu aufgerufen sein, auch fiir sich selbst Sorge zu tragen.“**® Verantwortung
fiir den Anderen zu itbernehmen, heifdt weder sich selbst ruinés zu verausgaben noch
den Anderen zu bevormunden oder fiir sich zu vereinnahmen. Auch ist zu erginzen, dass
das Unendliche demjenigen, dem es im Antlitz des Anderen aufscheint, nur so viel Stell-
vertretung abverlangt, als es ihm Kraft dazu gibt.

Wie in seinem fritheren Werk spricht Levinas auch hier von der Asymmetrie zwischen
mir und dem Anderen und fiigt hinzu, dass diese Asymmetrie durch den Dritten korri-
giert wird:

,In der Nahe nimmt mich der Andere in Beschlag, nach der absoluten Asymmetrie der
Bedeutung, des der-Eine-fiir-den-Anderen: ich stehe fiir ihn ein, wihrend doch nie-
mand mich ersetzen kann und die Stellvertretung des Einen fiir den Anderen nicht die
Stellvertretung des Anderen fiir den Einen bedeutet. Die Beziehung mit dem Dritten
ist eine unabldssige Korrektur dieser Asymmetrie der Nihe, in der das Gesicht [= Ant-
litz], in dem es angestarrt wird, sein Gesicht verliert. Es entsteht Abwégen, Denken,
Objektivieren [..].*%

232 Vgl. ebd. 280; 335.
233 Vgl. ebd.179;185.

234 Ebd. 277.

235 Vgl. ebd. 324; 327.
236 Ebd.334.

237 Vgl. ebd. 42; 249; 234.
238 Ebd. 285.

239 Ebd. 345.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

Durch das Nachdenken iiber den Anderen anlisslich des Dritten distanziere ich mich
vom Du des Anderen, wird der Andere zusammen mit allen Anderen fiir mich zum Mit-
glied der Gesellschaft, deren Ordnung der Gerechtigkeit meine Stellvertretung fir den
Anderen miRigt oder bemisst. Trotz der notwendigen Distanzierung bleibt fiir Levinas
auch in der gerechten Gesellschaft die grundlegende Asymmetrie meiner Verantwortung
fiir den Nichsten bestehen. Nur durch sie, nur durch die Selbstlosigkeit lisst sich Gerech-
tigkeit tiberhaupt aufrechterhalten:

,Die Gerechtigkeit bleibt Gerechtigkeit nur in einer Gesellschaft, in der zwischen Na-
hen und Fernen nicht unterschieden wird, in der es aber auch unmaoglich bleibt, am
Néachsten vorbeizugehen; in der die Gleichheit aller getragen ist von meiner Ungleich-
heit, durch den Mehrwert meiner Pflichten (iber meine Rechte. Die Selbstvergessen-
heit bewegt die Gerechtigkeit.*4°

Nach Levinas ist jeder Einzelne durch das Unendliche oder Gute ein Erwihlter. Jeder
Mensch ist gerufen, aus seinem Ich, ,aus seiner Ausdehnung in der Masse, dem Volk*
aufzubrechen und aus Verantwortung zu antworten: ,ich, das heif’t sieh mich, hier bin
ich, fiir die Anderen“.** Jeder ist gerufen, ,in radikaler Weise den eigenen Platz oder den
eigenen Schutz im Sein zu verlieren, einzutreten in die Allgegenwirtigkeit“. Jedenfalls
ist die moralische Asymmetrie nétig ,fir das bisschen Menschlichkeit, das die Erde
ziert>**,

Levinas’ Ethik der Verantwortung fiir den Anderen schliefit eine Philosophie der
Selbstiiberbietung ein. Damit der Mensch ganz Mensch wird, muss er sein Ego verlassen,
sein eigenes Ichsein und das welthafte Dingsein auf den Anderen hin iiberschreiten. Das
gelingt ihm durch den Mitmenschen in einer horizontalen Transzendenz, die fiir Levinas
zugleich eine vertikale Transzendenz auf Gott hin ist. Der Andere, der mir in seinem
Aufleren erscheint, kann mich auf verschiedene Weise zu sich heranziehen und mich
so aus meinem selbstgeniigsamen Ich herauslocken. Das, was mich an ihm anspricht
und anzieht, kann erotisch-sexueller, aber auch isthetisch-kiinstlerischer, religios-
spiritueller, kommunikativ-sozialer oder sonstiger Natur sein. Auf eine noch einmal
ganz andere Weise als das Erotische, Asthetische oder Spirituelle holt nach Levinas das
Ethische den Menschen aus seinem Ego heraus, insofern ihn der Néichste — und das kann
jeder sein — in seiner Bediirftigkeit unbedingt anruft und verpflichtet.

Literatur

Emmanuel Lévinas, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritit, 3. Auflage
2002.
Emmanuel Lévinas, Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, 1992.

240 Ebd. 347.
241 Ebd. 393f.
242 Ebd.394.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

63


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

115.3  Entwicklung durch die Annahme von Leid (John Hick)

Der britische Religionsphilosoph John Hick (1922—2012), der vor allem als bedeutender
Vertreter des religionstheologischen Pluralismus bekannt ist, hat in seinem Buch Evil
and the God of Love (1966), wie so mancher Denker vor ihm, einen Lésungsvorschlag fiir
das Theodizee-Problem unterbreitet. Dieses Problem gilt als eines der grundlegendsten —
wenngleich unlésbaren - des christlichen Glaubens und der abendlindischen Religions-
philosophie. Es geht um die Frage, wie das Leid in der Welt mit einem allmdichtigen und
allgiitigen Gott vereinbar ist beziehungsweise, wie man den Glauben an einen allmichti-
gen oder allgiitigen Gott rechtfertigen kann, wenn es so viele Ubel in der Welt gibt. Die-
se Frage stellt sich auf Grund einer logischen und einer evidentiellen Unvereinbarkeit der
Existenz Gottes mit der Existenz der Ubel. Das logische Problem des Ubels, wie es schon
seit der Antike tiberliefert ist, lautet:

(1) Ein allmichtiges Wesen kann Ubel verhindern.

(2) Einvollkommen gutes Wesen will Ubel verhindern.

(3) Esgibt Ubelin der Welt.

(4) Also gibt es kein allmichtiges und vollkommen gutes Wesen.

Die Schwierigkeit ergibt sich aus der Allmacht und der Allgiite als vorrangigen Eigen-
schaften Gottes, wenn sie mit der Realitit der menschlichen Leiderfahrung konfrontiert
werden. Beides scheint miteinander unvereinbar. Da sich die Existenz menschlichen
Leidens nicht bezweifeln lsst, muss die Existenz eines allgiitigen und allmichtigen Got-
tes angezweifelt werden.

Ein klassischer Versuch, das logische Theodizee-Problem zu lsen, ist die Free-Will
Defense. Ihr zufolge sind mit der menschlichen Freiheitlogisch notwendigerweise sittliche
Ubel verbunden, kann es also Freiheit ohne diese Ubel nicht geben. Die Freiheit stellt
nun aber ein so hohes Gut dar, dass eine Welt, in der es zwar keine sittlichen Ubel, aber
auch keine menschliche Freiheit gibe, weniger wertvoll wire als die tatsichliche Welt,
sodass ein vollkommener Gott gut daran tat, diese Welt, wie sie nun einmal ist — mit
menschlicher Freiheit, aber dadurch auch mit sittlichen Ubeln - zu erschaffen.

Neben dem logischen Problem des Ubels besteht auferdem das evidentielle Problem.
Es besagt, dass zumindest einige Fille von Ubeln in der Welt so schrecklich und offensicht-
lich sinnlos sind, dass sie durch kein uns bekanntes Gut gerechtfertigt werden kénnen.
Ein allmichtiges und vollkommen gutes Wesen hitte besser gar keine Welt erschaffen
als die Welt, in der wir leben. Da unsere Welt und mit ihr die Ubel nun aber existieren,
ist es verniinftiger anzunehmen, dass es keinen Gortt gibt.

Die Ubel werden in der Philosophie fiir gewdhnlich in zwei Arten unterschieden. Die
natiirlichen oder physischen Ubel sind vom Menschen unverschuldete Ausléser fiir physi-
schen Schmerz oder seelisches Leid in der Welt, sind also etwas, was in Bezug auf den
Menschen, oder allgemeiner auf Lebewesen, nicht sein sollte und schidlich ist. Zu ihnen
zihlen Naturkatastrophen, Epidemien, Hungersnote und dhnliches mehr. Im Gegensatz
dazu gehen moralische Ubel, wie etwa schwere Verbrechen, auf menschliches Handeln
und Entscheiden zuriick, das oft boswillig, grausam und ungerecht ist. Diese Art von
Ubel beruht auf der (Willens-)Freiheit des Menschen. Mitunter fillt es schwer, bestimm-
te Ubel, wie zum Beispiel Hungersnéte oder das Loch in der Ozonschicht, eindeutig einer

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

der beiden Kategorien zuzuordnen, da nicht genau auszumachen ist, ob und inwieweit
hinter einem natiirlichen Ubel nicht ein moralisches steckt.

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646—-1716) hatte noch drei Arten des Ubels unterschieden:
das moralische Ubel (malum morale), das fiir ihn in der Siinde bestand, das physische Ubel
(malum physicum), das er mit dem Leiden gleichsetzte, und das metaphysische Ubel (malum
metaphysicum), das fur ihn mit der Endlichkeit und Kontingenz (Nicht-Notwendigkeit)
alles Geschopflichen einherging. Dass der Mensch gegeniiber Gott metaphysisch unvoll-
kommen ist, weil er aufgrund seines Kérpers riumlich, aufgrund seines Todes zeitlich
und aufgrund seiner endlichen Fassungskraft geistig begrenztist, stellt jedoch genau ge-
nommen kein Ubel dar. Denn es ist nichts, was nicht sein sollte; nichts, was nicht so ist,
wie es sein sollte. Daher beschrankt man sich in der heutigen Diskussion weitgehend auf
die Unterscheidung von natiirlichen und moralischen Ubeln.

Bei seinem Losungsvorschlag firr das Theodizee-Problem setzt Hick die Free-Will
Defense voraus, geht aber wesentlich wiber sie hinaus. Gott wollte dem Menschen Wil-
lens-, Entscheidungs- und Handlungsfreiheit und damit den hohen Wert der Verant-
wortung fiir sich und andere schenken. Indem Hick diese Freiheit im Kern als ,begrenz-
te schopferische Kraft“ (limited creativity) bestimmt, erweist er sich als Libertarier, der
dem Menschen, wenn auch innerhalb enger Grenzen, echte Willensfreiheit zubilligt.***
Zu dieser Freiheit gehort es, sich fiir das Gute oder das Bose entscheiden zu kénnen. Sich
fiir das Bose entscheiden zu kénnen, impliziert nun aber wiederum, dass das Bése auch
irgendwann getan wird. Das sittliche Ubel ist somit der notwendige Preis der Freiheit.
Der hohe Wert der Freiheit kann nicht nur negative Folgen fiir Mensch und Welt haben,
sondern hat sie zwangsliufig.

Im Rahmen der Free-Will Defense und der damit verbundenen Debatte iiber die Wil-
lensfreiheit nimmt Hick von vornherein die menschliche Ausgangssituation in den Blick.
Ihm gemifdlebt der Mensch in der Welt grundsatzlich in epistemischer Distanz zu Gott, das
heifdt in einem natiirlichen Zustand der Gottferne. Zwar ist Gott riumlich tiberall zuge-
gen, aber da der Mensch ihn nicht sinnlich oder kérperlich wahrnehmen kann, ist er sich
dessen Existenz nicht gewiss. Er lebt, nach einem Zitat von Dietrich Bonhoefer, etsi deus
non daretur: als ob es Gott nicht gibe.

Fir Hick ist es darum zwar tragisch, aber nur natiirlich, dass sich der Mensch von
Gott ab- und seinen eigenen Beschiftigungen und Interessen zuwendet. Der Mensch
lebt von Natur aus eher selbst- als gottzentriert, weshalb seine Aufgabe im Leben darin
besteht, zu Gott zuriickzufinden. Aus seiner Selbstzentriertheit erwichst alles moralische
Ubel, beziehungsweise, theologisch gewendet, alle Siinde und dadurch viel Leid in der
Welt. Daher soll er seinen Egoismus und seine Eigeninteressen, kurz, seine verkehrte
Selbstliebe aufgeben und die selbstlose Liebe zu Gott in den Vordergrund stellen, sich
Gott hingeben.

Die Freiheit bietet zwar die Moglichkeit, sich fir das Bose zu entscheiden, und ist
damit Grundlage fiir das Leid. Wire aber der Mensch nicht frei, sondern determiniert,
wire er wie eine Puppe oder Marionette. Als Puppe hitte er nicht die Moglichkeit, aus
freien Ziigen durch moralische Reifung zu Gott zu gelangen. Um moralisch zu reifen und

243 Duttmann 128.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

65


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Verantwortung zu iibernehmen, braucht der Mensch die Freiheit. Aber dieser mithsame
Reifungsprozess verlangt ihm viel ab.

In seiner Auseinandersetzung mit den Philosophen Antony Flew (1923-2010) und
John Leslie Mackie (1917-1981) beschiftigt sich auch Hick mit der Frage, ob es nicht besser
gewesen wire, wenn Gott den Menschen von vornherein als perfektes Wesen in einer pa-
radiesischen Welt geschaffen hitte. Dann ginge es dem Menschen gut und er miisste nie-
mals Leid erfahren. IThm bliebe der mithsame Reifungsprozess mit den vielen schmerz-
haften Erfahrungen und Riickschligen erspart, in dem er obendrein nie die Sicherheit
hat, sein Ziel wirklich zu erreichen.

Aber Hick ist der Meinung, dass gerade dieser Prozess des langwierigen Wachsens
unschitzbar wertvoll ist, weil der Mensch in ihm von sich aus Tugenden und Charak-
tereigenschaften entwickeln kann, die sich sonst niemals so hervorbringen liefen. Nach
Hicks Uberzeugung kann sich der Mensch erst durch diesen schmerzhaften Prozess voll-
stindig zur Person entwickeln, erst dadurch selbstlos er selbst sein.

Hick verdeutlicht den Wert dieses mithsamen Prozesses in Auseinandersetzung mit
David Hume (1711-1776), der sich in seinen Dialogen iiber Natiirliche Religion (1779) dariiber
beklagt, dass die Welt fiir den Menschen so schlecht eingerichtet sei. Fiir Hume steht der
LJArchitekt“ der Welt oder der ,Wirter“ der Lebewesen in einer gewissen Fiirsorgepflicht,
es seinen Geschépfen so angenehm wie moglich zu machen. Als guter Schopfer sollte
sich Gott um seine Menschen kiitmmern wie ein Tierbesitzer um seine Haustiere und
die Welt fiir sie so gut wie moglich ausstatten. Und wenn es schon Leid gibt, sollte er
wenigstens durch Wunder eingreifen, um Schlimmstes zu verhindern. Die aktuelle Welt
ist fir Hume hingegen schlecht angelegt.

Fir Hick ist Gott allmichtig und kénnte natiirlich immer eingreifen und alles Leid
und Ubel verhindern.>** Aber er hilt das nicht fiir erstrebenswert. Wenn Gott immer ein-
griffe, ,hitte keine Handlung je schlechte Konsequenzen und kein bisschen Unachtsam-
keit oder Unbedachtheit in Bezug auf die Welt fithrte zu schidigenden Folgen**. Wenn
ein Mann einen anderen erschieflen oder erstechen wollte, wiirde seine Kugel in der Luft
schmelzen oder sein Messer sich in Papier verwandeln. Wenn jemand in zu schneller
Fahrt einen FuRginger verletzte, bliebe dieser auf wundersame Weise unverletzt. Damit
wire das Leiden definitiv verringert. Aber es wiirden auch keine moralischen Fertigkei-
ten ausgebildet. Wenn Gott durch ein Wunder eingriffe und die Pistolenkugel in der Luft
schmelzen lassen wiirde, wiirde niemand getétet, aber es konnte auch niemand aus der
schlechten Tat lernen. Genauso ist es mit der zu schnellen Autofahrt. Wenn diese Un-
achtsambkeiten keine Konsequenzen hitten, wire uns die Moglichkeit genommen, das
nichste Mal besser auf andere und auf uns selbst aufzupassen. Wir wiirden zwar betiubt
und zufrieden ohne die harten Konsequenzen leben, wiirden aber nicht wachsen.

Ohne die Moglichkeit, jemanden zu schidigen, gibe es auch keine Moglichkeit, je-
mandem Gutes zu tun. Viele gute Tugenden wiirden sich in einer solchen Welt nie entwi-
ckeln.

244 Vgl. ebd. 210.
245 Hick 324.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

,Es wére eine Welt, die keinen Nutzen fiir Tugenden wie Selbstaufopferung, Fiirsorge
fir andere, Hingabe fiir das Allgemeinwohl, Mut, Ausdauer, Geschicklichkeit oder Ehr-
lichkeit hatte. [..] Selbstlosigkeit wiirde niemals in einer Situation hervorgerufen, in
der niemand je in einer wirklichen Notlage oder Gefahr wire. Ehrlichkeit, Gutwillig-
keit, Einsatz fiir das Richtige wiirden in Umstdnden, in denen niemand verletzt wer-
den konnte, nicht hervorgerufen, sodass es keine negativen Konsequenzen der Unehr-
lichkeit, der Boswilligkeit oder der moralischen Unschliissigkeit gabe. Mut wiirde nie
in einer Umgebung ohne Gefahren hervorgerufen werden; Entschlossenheit und Aus-
dauer wiirden nie [in einer Welt] ohne Herausforderungen und Hindernisse hervorge-
rufen werden. Wahrhaftigkeit wiirde in einer Welt, in der eine Liige zu erzdhlen keine
negativen Folgen hitte, niemals hervorgerufen. [..] Am wichtigsten von allem wiirde
in einer Welt ohne Leid vielleicht niemals die Fahigkeit zur Liebe entwickelt werden,
aufRer in einem sehr begrenzten Sinn des Wortes.“*4¢

Denn die Liebe erprobt sich und wichst in schwierigen Zeiten. Und so ist es mit all den
oben genannten Tugenden, die Hick an anderer Stelle noch durch Tugenden wie mora-
lische Integritit, Mitgefiihl, Humor und Ehrfurcht vor der Wahrheit erginzt.**’ In einer
Welt, in der die Minimierung von Unlust und Maximierung von Lust das héchste Ziel
ist, kdnnen Kinder nicht zu moralisch reifen Personlichkeiten heranwachsen, die Verant-
wortung, Toleranz und tragende Beziehungen zu ihren Mitmenschen entwickeln. Daher
ist es eher unsere reale, herausfordernde, leidvolle Welt als eine heile Welt, ,,in der mora-
lische Wesen durch ihre eigenen Einsichten und Antworten zu Kindern Gottes (children
of God) gestaltet werden konnen**®, Falls der Sinn der Welt darin besteht, Wesen mit sol-
chen personlichen Qualititen hervorzubringen, ,wire es eine sinnlose Verbesserung, sie
von allem Leid zu reinigen**.

Es gibt natiirlich Einwande gegen diese positive Interpretation von Leiderfahrungen,
die aber ihrerseits aufier Kraft gesetzt werden konnen. Wie etwa eine Studie von Ulrike
Ohler herausstellte>®, bedeutet Hicks Sicht in der Konsequenz keine Rechtfertigung von
Gewalt fiir bessere Zwecke, wie beispielsweise die Ausbildung des Charakters. Natiirlich
sollte einerseits Gewalt vermieden werden, wo es nur geht. Aber andererseits ist es auch
duferst wichtig, nicht in der Leiderfahrung, wenn sie schon da ist, stecken zu bleiben,
sondern sich wieder aufzurichten und daran zu wachsen. Das macht den Menschen ge-
gen kiinftige Verletzungen resilienter. Gott kennt uns und geht diesen Weg mit uns, wie
an verschiedenen Gestalten aus der Bibel deutlich wird, nicht zuletzt an Jesus in seiner
Ohnmacht am Kreuz. Man soll sich also nicht in sein Schicksal ergeben und darin un-
tergehen. Moralisches Ubel ist kein Selbstzweck, das man einfach als von Gott gegeben
hinnehmen soll. Mit dem oft zitierten, falsch verstandenen ,Leiden Christi“ist nicht ein
Zustand gemeint, in den man sich kampflos ergibt. Wachsen geschieht vielmehr aktiv in
Auseinandersetzung mit der Umwelt und nicht zuletzt im Ringen mit Gott. Der Mensch
wachst an dem Leid, das ihm in sich selbst oder in der Begegnung mit den Mitmenschen

246 Ebd.32s.

247 Vgl. ebd. 258.

248 Ebd. 257.

249 Ebd.326.

250 Ohler: Sinnfindung und Reifung durch Leid, 2016.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

67


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

widerfihrt. Es ist ein Prozess von Kimpfen, Hinterfragen, Aufgeben und Sich-Umori-
entieren, ein Vorgang, bei dem er den Kampf immer wieder aufnimmt und sich immer
wieder neu auf Gott ausrichtet.

Auchist mit der Theorie, dass der Mensch am Leid reift, indem er daraus fiir kiinftige
Erfahrungen lernt, bei Hick nicht gemeint, dass Gott gezielt Leiderfahrungen als Erzie-
hungsmittel einsetzt. Es gibt die Vorstellung, dass Leiderfahrungen Priifungen Gottes
fiir uns Menschen seien, und das ist auch verstindlich, denn die Priifung durch einen
Erzieher gehort zu unseren Urerfahrungen. Aber der Gott Hicks ist kein gnadenloser
Priifer, der uns bei Nichtbestehen bestraft. Nach Hick setzt Gott das Leid nicht gezielt
als Mittel ein, ist das Leben keine kaum enden wollende, gnadenlose Bewihrungspro-
be. Das Leid ist da, es resultiert aus unserer grundsatzlichen sittlichen und religiésen
Unvollkommenbheit, aus unserer Hinfilligkeit und Sterblichkeit. Es ist uns gegeben und
daraus diirfen wir etwas machen.

Passender als das Bild vom gottlichen Erzieher ist fir Hick das Bild vom géttlichen
Therapeuten. Der Therapeut lisst dem Menschen, seinem Patienten, alle Freiheit, er selbst
zu sein, gleichzeitig will er das Beste fiir ihn und unterstiitzt ihn darin, sich gut zu ent-
wickeln. Gott lisst dem Menschen frei, wie weit, wie konsequent und wie rasch er dem
tiefsten Wunsch und der wahren Sehnsucht seines Lebens nach Einheit mit allem und
Leben in Fiille nachgeht, die ihn letztlich zu Gott fithren werden. Der géttliche Thera-
peut ,hat grenzenlose Liebe fiir den Patienten und unendlich Zeit, die Er ihm widmen
kann. Theoretisch ist es moglich, dass es Ihm misslingt; aber Er wird niemals autho-
ren, es zu versuchen und wie mir scheint, haben wir die volle praktische Sicherheit, dass
Er frither oder spiter Erfolg haben wird.“*" Selbstverstindlich setzt ein Therapeut nicht
Leiden ein, um den Patienten zu einer Einsicht zu bewegen. Leid ist schon genug vor-
handen. Aber der Therapeut begleitet seinen Patienten, ist auf seiner Seite und geht mit
ihm durch das Leid hindurch.

Diese Welt ist fir Hick somit ein Ort der Seelenbildung, wie bereits der Name sei-
ner Theodizee verrit: soul-making theodicy. Der andere Name, Irendische Theodizee, leitet
sich vom Kirchenvater Irenius von Lyon (2. Jh. n. Chr.) her. In dessen Hauptwerk Ge-
gen die Haresien (Adversus haereses) spielte das Theodizee-Problem zwar noch keine Rolle,
aber ihm hat Hick das sogenannte Zwei-Stufen-Modell des Menschen entnommen. Wie
aus Gen 1,26 hervorgeht, hat Gott den Menschen als sein Bild erschaffen. Nach Hick ist
der Mensch Bild Gottes aufgrund seiner moralischen Qualititen, seiner Intelligenz und
seines Selbstbewusstseins. Als sein Bild ist er jedoch noch unfertig. Deshalb muss er auf
einer zweiten Stufe Gott erst noch dhnlich werden. Er muss erst noch geistlich heran-
wachsen und sich persénlich entfalten. Die Eigenschaften der Gottihnlichkeit sind in
Jesus Christus geoffenbart. Gott begleitet den Menschen zur Gottihnlichkeit unendlich
geduldig und liebend und kommt ihm mit seiner Gnade entgegen. Der Prozess der Ver-
ahnlichung ist vor allem die Arbeit des Heiligen Geistes.

Bei Irenius selbst liegt der Akzent des Modells darauf, dass der Mensch vor dem Siin-
denfall von Adam und Eva bereits Abbild des noch nicht menschgewordenen Gottes (Je-
sus Christus) war, aber durch den Siindenfall die Ahnlichkeit verlor. Das war nur allzu
leicht méglich, da er vor der Menschwerdung Gottes ja noch kein Vorbild fiir sein Leben

251 Hick34s.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

hatte. Nach dem Siindenfall muss er die verlorene Gottihnlichkeit wiedererlangen und
kann sich dabei seit der Menschwerdung Gottes an Jesus Christus orientieren.

Hicks Akzent ist ein anderer, da er die Geschichte vom Siindenfall fiir rein mytholo-
gisch hilt und das Zwei-Stufen-Modell des Irenius mit dem wissenschaftlichen Weltbild
zu vereinen sucht. Fiir ihn besteht die erste Stufe im lang andauernden Evolutionspro-
zess vom Tier zum homo sapiens, also in der biologischen Entwicklung zum Menschen.
Aufder zweiten Stufe soll sich der Mensch moralisch-geistig zum Kind Gottes entwickeln.

Beim Wandel des Menschen vom Bild Gottes zur Gottihnlichkeit geht es um die per-
sonliche Hoherentwicklung vom biologischen Leben (bios) zum wahren Leben in Fillle,
zum christusférmigen, ewigen Leben (zoe), wie insbesondere dem Johannesevangelium
zuentnehmen ist.* Die Verwandlung kann und will Gott nicht allein herbeifithren, daer
den Menschen als freie Person erschaffen hat, die ihr Leben innerhalb gewisser Grenzen
selbst steuert. Der Mensch trigt zu seiner eigenen Transformation durch seine freiwil-
lige Mitarbeit am Reich Gottes und durch seine ungezwungenen Antworten auf Gottes
Angebot bei. Gute und schlechte Erfahrungen dienen ihm dazu, persénlich zu wachsen
und zu reifen.

Hicks Theodizee der Seelenbildung liegt das Werturteil zugrunde, dass eine mora-
lische Gutheit oder Vollkommenheit, die sich langsam durch eigene Erfahrungen und
moralischen Einsatz aufbaut und entwickelt, einen hoheren Wert darstellt als eine von
vorneherein gegebene Gutheit oder Vollkommenheit. Dies rechtfertigt die langwierigen
Mithen des Soul-Making-Prozesses. Daher ist eine unvollkommene Welt voller Herausfor-
derungen besser als eine vollkommene, paradiesische. Nur in einer Welt, die problema-
tisch und risikoreich ist, kann der Mensch heranwachsen und Fihigkeiten ausbilden, die
er auf andere Weise nicht oder nicht so gut ausbilden kénnte. Auch hier ist Gott wie ein
liebevoller Vater, der sich um das optimale Heranwachsen seiner Kinder bemiiht.

Hick grenzt sich in Evil and the God of Love entschieden von der traditionellen augus-
tinischen Losung des Theodizee-Problems ab. Diese geht von einer urspriinglichen Pa-
radieswelt aus, in der sich das erste Menschenpaar, Adam und Eva, von der Schlange
verfithren lied und aus Hochmut Gottes Gebot widersetzte. Infolge ihres Ungehorsams
wurden die Stammeltern aller Menschen von Gott aus dem Paradies vertrieben und leb-
ten fortan unter Mithsal und Beschwer.

Die Annahmen, dass (1) das Leben im Paradies unserem Leben in einer herausfor-
dernden Welt vorausging, dass (2) das Bése in Adam und Evas Urstinde beziehungsweise
der Schlange wurzelt, und dass (3) Gott den Menschen strafend aus dem Paradies warf
und Generationen unter dem einen Fehltritt des ersten Menschenpaares leiden miis-
sen, sind fur Hick unhaltbar. Die Erklirung (3) zeugt fiir ihn zu sehr von einem rich-
tenden, strafenden Gottesbild und verdeckt den liebenden, verzeihenden und um seine
Menschenkinder bemiihten Vater-Gott. Die Begriindung fiir das Bose mit dem Fehltritt
Adam und Evas und dieser wiederum mit der Verfithrung durch die Schlange als Perso-
nifizierung Satans, der selbst als Engel in der Schar Gottes abfiel (2), ist fiir Hick nicht zu-
friedenstellend, weil sich dadurch die Erklirung fiir das Bése immer weiter nach hinten
bis ins Nichts (evil ex nihilo) verschiebt und so das Problem des Bésen letztlich nicht ge-
16st werden kann. Und schlieflich (1) ist, wie oben schon erwihnt, die ganze Geschichte

252 Vgl.Joh 4,14; 6,47;10,10.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

69


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

des Paradieses, des Siindenfalls und auch der Erbsiinde fiir Hick mythologischer Natur.
Sie sollte den Menschen frither eine Erklirung fiir die Ubel in der Welt geben, darf aber
nicht wortlich verstanden werden. Nach Hick steht das in der Vergangenheit geglaubte
Paradies noch aus, es ist nicht verloren, sondern wird noch kommen. Die Menschen wa-
ren nicht erst perfekt und wurden dann zu Mingelwesen, sondern leiden jetzt Mdngel
und miissen noch zur Vollkommenbheit heranreifen.

Damit eroffnet sich der Bereich der Eschatologie (Lehre von der Vollendung). Fiir Hick
muss seine Losung des Theodizee-Problems einen eschatologischen Ausblick beinhal-
ten, sonst wire sie unvollstindig. Wie verschiedene Einwinde deutlich machen, kann
sich der Sinn des Leidens erst im Jenseits ganz erschlieRen. So diirfte ein Haupteinwand
gegen seine Theodizee der Seelenbildung lauten, dass offensichtlich die meisten Men-
schen sterben, ohne ihre volle Entwicklung erreicht zu haben. Kinder sterben viel zu frith
und auch Erwachsene werden plétzlich, zum Beispiel durch einen Unfall, aus dem Leben
gerissen.

Ein weiterer Einwand thematisiert das Ausmafd der Ubel und das schier sinnlose Leid.
Selbst wenn sich das logische Problem der Theodizee etwa mittels der Free-Will Defen-
se prinzipiell 16sen lisst, bleibt das evidentielle Problem des Ausmafes. Natiirliche Ubel
sind fir Hick ein integraler Bestandteil des sich entwickelnden Kosmos, aber wie recht-
fertigt das gewaltige Naturkatastrophen wie Tsunamis und Pandemien, die zahlreiche
Menschenleben auf einen Schlag ausléschen? Hinsichtlich der moralischen Ubel stellt in
Diskussionen meist der Zweite Weltkrieg mit der systematischen, bestialischen und vél-
lig sinnlosen Tétung vieler Millionen Unschuldiger ein scheinbar nicht zu entkriftendes
Argument gegen eine einfache Losung des Theodizee-Problems dar.

Hick verharmlost all diese Ubel nicht und schwicht sie nicht ab. Er sieht die Erbar-
mungslosigkeit der Natur und die Bestialitit des Menschen und leugnet sie nicht. Viel-
mehr erkennt er, dass hier seine Antwort, der Mensch kdnne immer an seinen Heraus-
forderungen wachsen, an eine Grenze kommt. In Konzentrationslagern wie Bergen-Bel-
sen, Auschwitz und Buchenwald ist, wie es den Anschein hat, nur das Bose oder das, was
dahinter steht, gewachsen. ,Wenn wir dem Bésen in solch sinnlos béswilligen und bos-
artigen Taten und Haltungen begegnen, scheinen wir dem, was der Teufel oder, weniger
anthropomorph, das Dimonische genannt wurde, von Angesicht zu Angesicht gegen-
iberzustehen. [...] [Das Dimonische] scheint seine eigenen bosen Fihigkeiten weit iiber
das hinaus entwickelt zu haben, was in irgendeinem géttlichen Plan beabsichtigt gewe-
sen sein kénnte.*

Zwei Antwortmoglichkeiten bietet Hick angesichts derartiger Ubel und derartigen
Leidens dennoch an. Zum einen verweist er auf einen innerweltlichen Umgang mit dem
Theodizee-Problem, der als reductio in mysterium bekannt ist. Bei einer , Riickfithrung auf
das Geheimnis“wird auf eine rational zufriedenstellende Antwort auf die Frage nach of-
fensichtlich sinnlosem Leid in der Welt verzichtet. Die Antwort liegt allein bei Gott und
bleibt fiir die Menschen auf der Erde ein Geheimnis. Die Unbeantwortbarkeit der Theo-
dizee-Frage und damit das Leid lasst sich nur durch ein Leben im Glauben an Gott ,be-
antworten“. Manches Leid im Leben scheint nicht rechtfertigbar. Es ldsst sich im Leben

253  Hick 288f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Der Mensch

nur ,lebend“lésen, indem man es lebt im Vertrauen auf Gott oder einen letzten, verbor-
genen Sinn.

Zum anderen weist Hick auf eine jenseitige Auflosung des Theodizee-Problems hin.
Beziiglich seiner Vorstellung vom Jenseits lassen sich zwei Merkmale herausstellen.

Erstens lehnt er die Vorstellung von einem doppelten Ausgang ab, demzufolge die ei-
nen Menschen erlost werden, wahrend die anderen ewige Hoéllenstrafen erwarten. Er
geht von einer All-Verséhnung, einem Heil aller aus. Ein doppelter Ausgang wiirde Gottes
Allmacht und Allgiite aufs schirfste infrage stellen und das Theodizee-Problem an sich
unlosbar machen. Stattdessen ist nach Hick darauf zu vertrauen, dass Gott auch im Jen-
seits gleichsam wie ein geduldiger Therapeut wirkt und mit unendlich viel Kenntnis und
Mitteln all seine , Patienten® schlief3lich zu sich zieht.

Zweitens nimmt Hick eine Weiterentwicklung des Menschen nach dem Tod an. Weil der
Mensch, wenn er stirbt, fiir gewdhnlich noch nicht ganz Mensch und Person geworden
ist, bedarf es noch einer Phase, in der seine Miangel behoben und seine Potentiale ganz
verwirklicht werden. Die Heiligung und Vervollkommnung, die in seinem irdischen Le-
ben begonnen hat, wird — unter Umstinden unter starken Leiden — in einer Art Purga-
torium fortgesetzt und vollendet.

Obwohl er die Ubel nicht verharmlosen will, ist Hick davon iiberzeugt, dass sich jet-
ziges Ubel im Riickblick von der Ewigkeit aus nur als vorliufiges Ubel herausstellen wird,
aus dem am Ende Gutes hervorgegangen sein wird. Alles Bose wird letztlich besiegt, alles
Leid iitberwunden. Es wird kein verschwendetes, sinnloses Leid geben. Eine Verifikation
dieser Hypothese ist freilich erst im Jenseits moglich.

Hick erweist sich in seiner Philosophie als grof3er Optimist. Wie ein roter Faden zieht
sich durch sein ganzes Buch aus dem Exsultet das Thema O felix culpa: O [wahrhaft] gliick-
liche Schuld! Diesem frithchristlichen Osterhymnus nach bot erst die Ursiinde Adams
die notwendige Voraussetzung fiir die Ankunft und Erlésungstat Jesu Christi. Die ur-
spriingliche Schuld hat Erlésung und Heil erst erméglicht und kann so wahrhaft gliick-
lich genannt werden. Daher diirfen alle berechtigterweise hoffen, dass aus Bésem und
aus Leid Gutes erwichst. Die Stelle aus dem Exsultet gehort fir Hick zum ,Herz der
christlichen Theodizee**. Im felix culpa sieht er seinen eigenen Losungsvorschlag durch
die Tradition legitimiert und zitiert in dem Zusammenhang gern die englische Mystike-
rin Juliana von Norwich (ca. 1342—1413), die auf die Frage, warum Gott die Siinde nicht
verhindere, antwortete: ,Siinde muss sein, aber alles wird gut sein und alle werden gut

sein, und aller Art Dinge wird gut sein“.**

Literatur

John Hick, Evil and the God of Love, 1966.
Corinna Duttmann: Im Lieben durch Leiden wachsen. John Hicks religionsphilosophische Lésung
des Theodizee-Problems, 2021.

254 Ebd. 364.
255 Vgl. ebd. 289 Anm. 1.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [

n


https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il
1.2 Der Mensch als Kind Gottes

Einige Themen, die zuletzt bei John Hick angeklungen sind, wie die Gotteskindschaft
des Menschen, sein ,Siindenfall“ oder seine Entwicklung von der Gottebenbildlichkeit
zur Gottdhnlichkeit sind in diesem biblischen Teil (Kap. 1.2) nun genauer zu begriinden.
Dass wir Menschen Gottes gewollte und geliebte Kinder sind, darf als eine Gesamtaus-
sage der Bibel verstanden werden. Kinder sollen sich zu Erwachsenen entwickeln, bi-
blisch gesprochen, von einer ersten Schépfung zu einer neuen Schépfung. Um die erste
Schopfung geht es schwerpunktmaflig im alttestamentlichen Teil (Kap. 1.2.1), um die neue
Schépfung schwerpunktmiig im neutestamentlichen Teil (Kap. 1.2.2).

121 Der Mensch der ersten Schapfung

Das Alte Testament zeichnet den Menschen auf der einen Seite nahezu durchgehend als
ganzheitliches Wesen (Kap. 1.2.1.1), auf der anderen Seite aber auch als hochst ambivalentes
Wesen, besonders in der Urgeschichte in Genesis (Kap. 1.2.1.2) und in der Weisheitsliteratur
(Kap. 1.2.1.3).

1.2.11  Der Mensch als Ganzheit

Das ganzheitliche Menschenverstindnis des Alten Testaments hat Parallelen in den an-
tiken, semitischen Kulturen, unterscheidet sich aber deutlich vom dichotomischen (See-
le-Leib) oder trichotomischen (Geist-Seele-Leib) Menschenbild der philosophisch-christ-
lichen Tradition des Abendlandes. Es werden zwar verschiedene Schichten der mensch-
lichen Person auseinandergehalten, wie die korperlich-vegetative, die emotionale, die
rational-noetische und die voluntative Schicht, aber bei ihnen handelt es sich nur um
,Aspekte einer psychosomatischen Einheit“**.

Begriffe fiir Kérperorgane, wie zum Beispiel ,Herz*, oder vegetative Kérperfunktio-
nen, wie beispielsweise ,Atem*, bezeichnen zugleich emotionale und geistige Vorgin-
ge und stehen meist fiir den Menschen als ganzen. So meint etwa Fleisch den lebendi-
gen, aber verginglichen Kérper von Mensch und Tier. Das Herz umfasst eine ganze Skala
von Emotionen wie Angst, Mut, Missmut, Trauer, Freude, Verlangen und Begehren, aber
auch Vernunft und Urteilsfihigkeit sowie den Willensentschluss. ,Der Hebrier denkt
weitgehend mit dem Herzen.“*’

Auch mit dem Ohr und mit dem Auge verbinden sich fir gewohnlich Verstehen und Ur-
teilsfihigkeit, wie aus Jes 6,9 hervorgeht: ,Geh und sag diesem Volk: horen sollt ihr, horen,
aber nicht verstehen. Sehen solltihr, sehen, aber nicht erkennen.“Als Ort innerster Wiin-

258 Organischer Fixpunkt fiir

sche gelten die Nieren, weshalb Gott Herz und Nieren priift.
die Vitalitit des Menschen ist wiederum die Kehle beziehungsweise der Schlund, deren

Funktion in der Atmung besteht. So kann der Mensch ,nach dem Alten Testament als

256 Alberts 465.
257 Ebd. 465f.
258 Z.B.Ps26,2.

hittps://dol.org/10.14361/9783839442890-003 - am 13.02.2026, 20:10:47. - [



https://doi.org/10.14361/9783839442890-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

