MiTA BANERJEE

Die undefinierbare WeifSheit des Seins

Adrian Monk und die amerikanische
Differenzforschung

1. Die Logik des Einbiirgerungsformulars:
Welches Schweinderl hitten’s gern?*

Die amerikanische Gesellschaft, so wird oft behauptet, ist geradezu diffe-
renzbesessen. Will man in die USA immigrieren, unterliegt man schon in
der Antragstellung dem Zwang zur Selbstkategorisierung: Fullt man das
sogenannte »n-4o0o«-Formular aus, den Antrag auf Einbiirgerung (natu-
ralization), so sicht man sich mit folgendem Sachverhalt konfrontiert: Un-
ter Rubrik 7 des Einbiirgerungsbogens und der Uberschrift »biographical
information« wird der prospektive Immigrant aufgefordert, seine »ras-
sisch-ethnische« Genealogie offen zu legen. Bezeichnet sich die Einwan-
derungswillige als »Hispanic or non-Hispanic,« als »white«, als »Black
or African American«, als »Asian,« als » American Indian/Alaska Nati-
ve«, als »Hawai’ian Native or Pacific Islander« oder aber als »other«?
Die Kategorien, in denen sich ein Einbiirgerungswilliger verorten
muss, sind die Kategorien der Volkszahlung (census). Es sind diese
Kategorien (census categories), die dem Differenzierungssystem der
US-amerikanischen Gesellschaft zugrunde liegen, beim Arzt (DasGup-
ta, 2017)* wie eben bei der Einbiirgerung. Die Veranderung dieser auf
ethnisch-rassischer Klassifikation beruhenden Kategorien von Volks-
zdahlung zu Volkszdhlung stellt an sich bereits ein eigenes Forschungs-
thema dar. Fine Website des Census Bureau stellt eine Ubersicht iiber

1 Diese Frage stellte der Showmaster Robert Lembke stets zu Anfang seiner
von 1955 bis 1989 ausgestrahlten Sendung »Was bin ich?«. Fiir jede falsche
Antwort der Ratenden erhielt der Kandidat, dessen Beruf es zu erraten galt,
eine fiinf-Mark-Miinze, die in ein Sparschwein gesteckt wurde, dessen Farbe
er sich zu Beginn der Sendung aussuchen durfte.

2 So hat die indisch-amerikanische Arztin und Mitbegriinderin der »narrati-
ve medicine« unliangst in einem Vortrag gefragt, was passieren wiirde, wenn
man in der Patientenakte, die den Patienten etwa als » Asian, male, 44 years
old« bezeichnet, schlicht den Verweis auf die Ethnizitit wegliefSe. Was, fragt
DasGupta, ist die Reichweite eines Verweises auf Ethnizitat fur die Diagnose
der Migrine?

336

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

die Volkszdhlungskategorien seit der ersten Volkszahlung im Jahre 1790
bereit (US Census Bureau, 2010).> Auf einer Website beschreibt das Pew
Research Center das Verhaltnis zwischen dem Grundprinzip »rassi-
scher« Klassifikation einerseits und der Dynamik der sich verindernden
Kategorien andererseits so:

»Every U.S. census since the first one in 1790 has included questions
about racial identity, reflecting the central role of race in American his-
tory from the era of slavery to current headlines about racial profiling
and inequality. But the ways in which race is asked about and classified
have changed from census to census, as the politics and science of race
have fluctuated. And efforts to measure the multiracial population are
still evolving.« (Pew Research Center, 2015a)

So wurde etwa das urspriingliche Schema aus funf Kategorien, auf das ich
in der Folge noch niher eingehen werde, im Jahre 2000 um die Kategorie
»Hawai’ian Native/Pacific Islander « erweitert; die Kategorie » Hispanic«
wiederum wurde erst 1970 eingefuhrt. Trotz des Hinzufliigens weiterer
Kategorien blieb jedoch die Logik einer auf ethnischer Selbsteinordnung
beruhenden Differenzierung bis heute unverandert. Das gleiche gilt fir
die Genealogie der Kategorie »whiteness«: Die Volkszahlungen verwie-
sen lange auf die Kategorie »white/non-Hispanic«, wahrend dann in der
Folge diese beiden Kategorien aufgespalten wurden. An dieser Aufspal-
tung wiederum zeigt sich eines der Hauptkennzeichen der Volkszihlung,
namlich das Verwischen der Grenze zwischen »Rasse« und »Ethnizitat. «
Das Census Bureau selbst ist sich in seiner AufSendarstellung dieses Wi-
derspruchs wohl bewusst: Es weist auf einer Website darauf hin, »Hispa-
nic« verweise als einzige der Kategorien nicht auf Rasse, sondern auf
Ethnizitat. Auch sei das Interesse des Volkszihlungsbiiros keinesfalls als
»wissenschaftliche« Beschreibung von »Rassen« zu verstehen, sondern
habe lediglich pragmatische Griinde:

»The race and Hispanic origin categories used by the Census Bureau are
mandated by Office of Management and Budget Directive No. 15, which
requires all federal record keeping and data presentation to use four race
categories (White, Black, American Indian and Alaska Native, Asian and
Pacific Islander) and two ethnicity categories (Hispanic, non-Hispanic).
These classifications are not intended to be scientific in nature, but are
designed to promote consistency in federal record keeping and data pre-
sentation.« (US Census Bureau, 1999)

3 Die Fragebogen der Volkszihlung fragen neben >Rasse«/Ethnizitit auch eine
Reihe anderer Aspekte ab; so fragt etwa der Fragebogen von 1980 nach In-

formationen wie Beruf, Familienstand, Bildungsstand und »military history«
(d.h. die Frage danach, ob der Betreffende in der Armee gedient hat).

337

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

Dennoch konnte man behaupten, dass auch in den anderen Kategorien
wie beispielsweise »Asian«, »Rasse« und »Ethnizitit« sehr wohl kon-
vergieren.

Im Laufe der Jahrzehnte veranderte sich eine Reihe von Parametern,
auf denen die Volkszahlung beruhte. Die aufgelisteten Kategorien pass-
ten sich zunehmend der Politik der »political correctness« an; gleichzei-
tig machte die Fremdklassifikation der Selbstbeschreibung der Betref-
fenden Platz. Wie die Website des Pew Research Center weiter ausfiihrt,

»For example, »colored« became »black,« with »Negro« and »African
American« added later. The term »Negro« will be dropped for the 2020
census. Through 1950, census-takers commonly determined the race of
the people they counted. From 1960 on, Americans could choose their
own race. Starting in 2000, Americans could include themselves in more
than one racial category. Before that, many multiracial people were coun-
ted in only one racial category.« (Pew Research Center, 2015a)

Bemerkenswert ist hier, dass es diesen Ausfithrungen zufolge erst nach
2000 moglich wurde, sich in zwei »rassisch-ethnischen« Kategorien
gleichzeitig zu verorten. Sogenannte »mixed-race individuals« fielen
vorher schlichtweg durch das Raster. Wollte man sich also in zwei Kate-
gorien gleichzeitig verorten, durfte aber nur ein Kreuzchen setzen, blieb
einem nur, das »Restekistchen« anzukreuzen und sich als »other« zu
markieren. Zugleich mag es bezeichnend fir die Praxis der US-ame-
rikanischen Differenzierungsmechanismen sein, dass in den letzten
Jahrzehnten die Zahl derer, die das letzte Kastchen der ethnisch Unde-
finierbaren ankreuzten, stetig gestiegen ist. Inwieweit, so mochte ich in
diesem Aufsatz fragen, lasst sich diese Praxis ethnischer Kategorisierung
gerade aus der Sicht des letzten Kistchens verstehen, das gewissermafsen
aus dem Rahmen fallt: Wer genau ist hier »other«, und wie sieht sie aus,
die historische Genealogie dieser »Otherness«?

In der Tat ergibt sich hier eine Situation, in der das » Restekastchen«,
die »Resterampe« der Ethnizitit oder derer, die sich schlichtweg nicht
kategorisieren lassen (wollen), die Grundannahmen der anderen fiinf
Kistchen aufSer Kraft setzt. Die Tatsache, dass die fiinf Kistchen or-
dentlich untereinanderstehen und alle die gleiche Grofle haben, tauscht
zunichst die Gleichheit der Kategorien vor, fiir die sie stehen; und den-
noch, so mochte ich hier behaupten, ist die Rolle des sechsten Kastchens
eine fundamental andere. Denn das sechste Kastchen stellt das in Frage,
was die vorhergehenden versprechen: Dass es moglich ist, sich in ein
Kastchen — und nur in ein Kdstchen — einzuordnen, und dass die (ethni-
sche) Differenz, die die Kistchen markieren, in der Tat dazu taugt, eine
ganze Gesellschaft nur gemaf einer einzigen Logik — der der ethnischen
Differenzierung — zu sortieren. Die Pramisse des Einwanderungsbogens

338

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

ist, dass sich die Frage nach »Identitit« erstens erschopfend »ethnisch«
und zweitens eindeutig beantworten lasst. Das sechste Kistchen stellt
dagegen die Idee klar umgrenzter ethnischer Gruppen (die, wie im Fall
von »white« noch dazu mit Hautfarbe korrelieren, in einem Mechanis-
mus, der Rasse und Ethnizitit in eins setzt) grundsitzlich in Frage.

Zwar liegt die Existenz des »Restekistchens« in der Natur der Er-
stellung jeglicher Art von Fragebogen; man kreiert ein Uberlaufbecken
fur all das, was die vorangegangenen Kastchen nicht fassen, und wenn
dieses Auffangbecken uberlauft, schafft man neue, weitere Kategori-
en. Dennoch, so méchte ich hier behaupten, hat das Uberlaufbecken
der Ethnizitat im Rahmen der amerikanischen Volkszahlung noch eine
weitere, sehr spezifische Qualitit. Denn keines der Kastchen ist in der
offentlichen Debatte in den USA so breit diskutiert worden wie das der
»ethnic/racial Otherness«. Historisch ist die Wende zum 20. Jahrhun-
dert in den USA durch noch nie zuvor gekannte Einwanderungswellen
aus Europa, aber auch aus Asien und Afrika markiert; es mag dieser Pro-
liferation »ethnischer« Einwanderung geschuldet sein, dass das Volks-
zahlungsbiiro im Jahre 1910 erstmals die Kategorie »Other« einfuhrte.
Kein anderes Késtchen erfreute sich seitdem eines solchen Zulaufs.

Was also sagt man tber sich selbst aus, wenn man das sechste Kast-
chen ankreuzt? Zunichst bedienen sich all diejenigen des Kistchens, die
sich selbst als »mixed race«, als »gemischtrassig« bezeichnen (auch hier
greifen »Rasse« und »Ethnizitit« in beunruhigend organischer Weise
ineinander); aber es gibt fur das Ankreuzen des »Restebeckens« eth-
nischer Kategorisierung auch noch eine ganz andere Lesart: Das An-
kreuzen des Kistchens ethnischer Undefinierbarkeit kann auch schlicht
bedeuten, dass man sich der Logik der Differenzierung und Kategorisie-
rung widersetzt, die die anderen fiinf Kastchen vorgeben.

Am Beispiel des Einburgerungsformulars ldsst sich eine Reihe von
Aspekten verdeutlichen. Zunichst lassen sich die Praktiken sozialer Dif-
ferenzierung, wie sie eine bestimmte Gesellschaft zu einem bestimmten
historischen Moment kennzeichnen, auch an vermeintlich banalen All-
tagspraktiken ablesen. Daraus ergibt sich zunichst die Beobachtung,
dass die amerikanische Gesellschaft nicht nur differenzbesessen, sondern
vor allem ethnizititsbesessen ist. Das Problem des 20. Jahrhunderts,
so hat der berihmte afro-amerikanische Intellektuelle W.E.B. Du Bois
bereits 1903 prophezeit, ist das Problem der »color line«, der Demar-
kationsgrenze zwischen weifSen und nicht-weifSen »Ethnien«. Die pro-
blematische Ineinssetzung von Rasse und Ethnizitit, die bis heute ame-
rikanische Differenzierungsmechanismen kennzeichnet, findet sich also
schon bei Du Bois in seiner vielzitierten Studie The Souls of Black Folk.
Glaubt man dem Einbiirgerungskirtchen, so halt das von Du Bois kons-
tatierte Phdanomen der »rassischen« als einer ethnischen Differenzierung
bis heute an, ebenso wie die Bedeutung, die der ethnischen Differenzie-

339

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

rung beim Kategorisieren von »Menschensorten« zugeschrieben wird.
Der amerikanische Historiker David Hollinger hat diesen Sachverhalt
mit dem Begriff des »ethno-racial pentagon« belegt, ein Pentagon aus
(urspringlich) funf rassisch-ethnischen Kategorien, das alle Bereiche des
Lebens in den USA, private und 6ffentliche Bereiche, bestimmt: »it is the
ethno-racial pentagon . . . that public and private agencies most often
ask residents of the United States to locate themselves within« (Hollin-
ger, 2006, S. 25). Die Grundlage dieser Kategorisierung, wie Hollinger
ausfuhrt, ist »color« (Hollinger, 2006, S. x), die funf »Farben«, in die
die US-amerikanische Gesellschaft nun aufgeteilt wird: »black, yellow,
white, brown and red« (Hollinger, 2006, S. 8). Erstaunlich ist hier, dass
die Verwischung zwischen zwei doch im Grunde sehr unterschiedlichen
Kategorien »Rasse« und »Ethnizitit« durch das Konglomerat des »eth-
no-racial pentagon« gewissermafSen naturalisiert wird: Der Bindestrich
suggeriert hier, dass die beiden Begriffe, die er verbindet, in einem MafSe
verwandt sind, dass sie durch einen Bindestrich in ein neues Ganzes
verbunden werden konnen. Umgekehrt konnte man aber auch behaup-
ten, dass der Bindestrich nur die Ungleichheit beider Begriffe — und der
Differenzen, die sie bezeichnen — zu verschleiern sucht.

Der Begriff des »ethno-racial pentagon« ist fir meine Betrachtung
des Einbiirgerungsformulars noch in einer ganz anderen Hinsicht be-
merkenswert. Denn das Pentagon, das die amerikanische Gesellschaft
in fanf »ethnisch-rassische« Gruppen einteilt, beschreibt gleichzeitig
die Logik der amerikanischen Volkszihlung: Es sind die sogenannten
census categories, die in Gestalt des Einbuirgerungsformulars nun nicht
nur Einwanderer zu Staatsbiirgern machen, sondern diese in die spe-
zifischen Differenzierungsmechanismen der US-amerikanischen Gesell-
schaft eingliedern.

Gleichzeitig macht diese Sichtweise deutlich, dass die Einordnung
bestimmter Individuen in sozial bedeutsame Gruppen auf der Logik
von ethnischer Kategorisierung beruht, nicht aber auf andere Faktoren
rekurriert, die man ebenso zur Grundlage von Kategorisierungsmecha-
nismen und -praktiken hatte machen konnen. Einreisende werden auf-
gefordert (und gezwungen), sich gemafS ihrer ethnischen Zugehorigkeit
einzuordnen, nicht aber beispielsweise in Bezug auf ihr Geschlecht, ihre
Religion, ihren Beruf, ihre Groffe oder Haarfarbe, etc. Auch wenn im
Einburgerungsbogen zum Beispiel Geschlecht ebenfalls abgefragt wird,
so nimmt im US-amerikanischen Diskurs iiber »Identitit«, wie Hollin-
ger ausfiihrt, Ethnizitit eine zentrale Rolle ein.

Hieraus ergibt sich aber auch eine fiir das Verstindnis amerikani-
scher gesellschaftlicher Differenzierungsmechanismen wesentliche Fra-
gestellung: Zum einen wird hier zwischen sozial bedeutsamen »groflen«
Differenzen und (angeblich) unbedeutenden, »kleinen« Differenzen
unterschieden. Ethnizitit erscheint dabei sozial so signifikant, dass der

340

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

Einbiirgerungszettel Individuen nach Ethnizitdt und nur nach Ethnizitit
kategorisiert. Somit wird nicht nur zwischen bedeutsamen und unbe-
deutenden Differenzen unterschieden — was zum Beispiel wiirde pas-
sieren, wenn man Immigrationsanwirter dazu aufforderte, sich nach
Haarfarbe einzusortieren? Welches Kastchen wiirden Einwanderer mit
gefarbten Haaren ankreuzen? — sondern eine sozial bedeutsame Dif-
ferenzkategorie erhebt sich auch alternativlos tiber alle anderen. Was
die Kategorien angeht, die auf denen der amerikanischen Volkszihlung
beruhen, »sticht« eben Ethnizitit andere Differenzen wie zum Beispiel
Geschlecht oder sexuelle Orientierung.

Das Ankreuzen des sechsten Kastchens wiederum kann diese Logik
potentiell aufSer Kraft setzen (wenngleich sie ja in der Erschaffung des
sechsten Kistchens vom Staat bereits vorgegeben ist): Die Wahl des
sechsten Kastchens kann die Weigerung implizieren, zwischen den gro-
Ben wichtigen und den kleinen unwichtigen Differenzen zu unterschei-
den. Anthony Appiah und Amy Gutman haben diese Weigerung einmal
so beschrieben:

»[it] is crucial to remember always that we are not only simply black or
white or yellow or brown, gay or straight or bisexual, Jewish, Christian,
Muslim, Buddhist or Confucian, but that we are also brothers and sisters,
parents and children, liberals, conservatives and leftists, teachers and la-
wyers, and autoworkers and gardeners; fans of the Padres and the Bruins;
amateurs of grunge rock and lovers of Wagner; movie buffs, MTV-holics
and mystery readers, surfers and surgers, poets and poet-lovers, students
and teachers, friends and lovers.« (Appiah, 1996, S. 103)

In dieser Passage weigert sich Appiah beharrlich, sich selbst nur in Bezug
auf grof8e wichtige Differenzen zu kategorisieren — white or black or stra-
ight or bisexual —, sondern weist vielmehr auf die UnabschliefSbarkeit der
Liste derjenigen Kategorien hin, aufgrund derer man sich ebenfalls selbst
kategorisieren konnte (vgl. Hirschauer in diesem Band): Warum sollte
man seine Ethnizitit tber die Liebe zu Wagner stellen? Und kann man
nicht gleichzeitig schwarz und MTV-Holiker sein, und warum sollte das
eine wichtiger sein als das andere? In der UnabschliefSbarkeit, ebenso wie
in der Vorhersehbarkeit der Differenzen trifft sich Anthony Appiah mit
David Hollingers Forderung nach einem »post-ethnic America«, einem
Amerika, das das Korsett des »ethno-racial pentagon« (Hollinger, 2006,
S. 19) endlich hinter sich lassen kann. Hollinger schreibt,

»The multiculturalism of our own time has helped us to recognize and
appreciate cultural diversity, but I believe this movement has too often

left the impression that culture follows the lines of shape and color. . . .
Postethnic America is written in the belief that Americans need to push

341

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

harder against the authority that shape and color have historically been
allowed by society to exert over culture.« (Hollinger, 2006, S. x)

Hieraus ergibt sich auch die Moglichkeit eines Gedankenspiels in Bezug
auf andere mogliche Formen der Kategorisierung die die Naturalisie-
rung bestimmter Differenzen deutlich machen. Denn eine ganze Gesell-
schaft etwa nach Grofle zu sortieren erschiene uns absurd, wihrend wir
eine Praxis sozialen Ordnens nach ethnischer Herkunft vielleicht als bi-
zarr empfinden, aber dennoch als nachvollziehbar bewerten.

Dennoch mag es bezeichnend sein, dass die USA inzwischen uber-
legen, fiir den 2020 census, die fiir 2020 geplante Volkszihlung, zum
ersten Mal in ihrer Geschichte mit den klar umrissenen Kastchen zu bre-
chen. Die offentliche Debatte fithrt das auf den Aktivismus der »Nut-
zer« zuriick, deren Einfluss sie vielleicht iiberschitzt. Die » Nutzer« und
die stetig wachsende Zahl derer, die das sechste Kdstchen angekreuzt
haben, so wird hier behauptet, hitten endlich die » Anbieter« zum Um-
denken gezwungen. Die Griinde fiir ein solches Umdenken beschreiben
die Behorden schlichtweg so:

»The Census Bureau is experimenting with new ways to ask Americans
about their race or origin in the 2020 census — including not using the
words »race« or »origin« at all. Instead, the questionnaire may tell people
to check the »categories« that describe them. Census officials say they
want the questions they ask to be clear and easy, in order to encourage
Americans to answer them, so the officials can better collect race and
Hispanic data as required by law. But many people are confused by the
current wording, or find it misleading or insufficient to describe their
identity.« (Cohn, 2015)

Der letzte Satz im Besonderen entspricht der oben beschriebenen Kritik
an der Praxis ethnisch-rassischer Kategorisierung: »people«, so raumt
das Volkszahlungsbiiro ein, hitten die gegenwirtigen Formulierungen
(und die Logik der Kastchen, die sie vorgeben), »verwirrend« gefunden
oder aber (und das gilt es fur meine Zwecke hier hervorzuheben) hitten
diese Kategorien »irrefiihrend oder nicht ausreichend gefunden, um ihre
Identitat zu beschreiben«. Dies, so meinen manche, ist in gewisser Weise
der Siegeszug der Benutzer des »Restekistchens«. Glaubt man dieser
Annahme, so ist aus den Grenzgingern, denjenigen, die sich nicht klar
kategorisieren lassen oder lassen wollen, eine neue Mehrheit geworden.
Das Pew Research Center fiihrt in einem Artikel von 2015 aus, bereits
60 Prozent aller Amerikaner bezeichneten sich als »mixed race« (Pew
Research Center, 2015b).

Ordnungsmechanismen lassen sich gerade dann hinterfragen, wenn
ihre Wirkweise fiir einen Moment aufSer Kraft gesetzt wird. Dies ist eben
dann der Fall, wenn sich Individuen nicht klar kategorisieren lassen,

342

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

etwa, weil sie als »mixed race« die klare Trennung zwischen zwei Ka-
tegorien unterlaufen oder weil sie einer Ethnie entstammen, deren Zu-
ordnung zu »weiflen« oder »nicht-weiffen« Bevolkerungsgruppen nicht
eindeutig ist. Ich werde im Folgenden zeigen, dass sich die Grundan-
nahmen des Einbiirgerungszettels nur dann verstehen lassen, wenn man
die Geschichte »rassischer« und ethnischer Differenzierung in den USA
betrachtet. Denn in dieser Geschichte, wie sie sich an einer Reihe von
Beispielen aus dem 19. Jahrhundert nachvollziehen lasst, liegt sowohl
die Ineinssetzung von »Rasse« und »Ethnizitit« begriindet als auch die
Logik, die eine Gesellschaft in zwei Hauptgruppen teilt: in weifse und
nicht-weifSe Bevolkerungsgruppen. Diese Trennung wiederum, wie sie
Du Bois mit dem Begriff der »color line« bezeichnet hat, ist eng mit der
Politik der segregation oder Rassentrennung verbunden, die die USA
vom ausgehenden 19. bis Mitte des 20. Jahrhunderts kennzeichnete.

2. »Wie die Iren weifd wurden«

Um die Logik bestimmter Differenzierungsmechanismen zu verstehen,
kann man also zunachst diejenigen Bevolkerungsgruppen untersuchen,
die sich angeblich einer klaren Kategorisierung entziehen. Eine solche
Bevolkerungsgruppe, von der zunichst nicht klar war, ob sie »weif$«
war oder nicht, stellten im 19. Jahrhundert die Iren dar. Die Iren und
die historische und kulturwissenschaftliche Forschung tiber deren ras-
sisch-ethnische Zugehorigkeit gelten mittlerweile als Paradebeispiele
dafiir, dass es sich bei »Rasse« immer um eine soziale, nicht aber um
eine biologische Kategorie handelt (Haney-Lopez, 2006, S. xiii). Denn
wahrend wir heute irische Amerikaner selbstverstandlich als »weif$«
wahrnehmen, zeigen etwa Heiratsurkunden aus dem 19. Jahrhundert,
dass irische Einwanderer gerade in den Sudstaaten der USA noch bis
Ende des 19. Jahrhunderts als »colored« bezeichnet wurden. Eine im
Staate Virginia ausgestellte Heiratsurkunde aus dem Jahre 1884 etwa
dokumentiert die EheschliefSung zwischen Hester Holland und Patrick
O’Mally; beide werden in der Urkunde als »colored« bezeichnet.*

Wie also, um die Frage des irisch-amerikanischen Historikers Noel
Ignatiev aufzugreifen, stellten die Iren es an, dass sie plotzlich »weifs
wurden«? »This book«, so beschreibt Ignatiev in Bezug auf die Iren,
»looks at how one group of people became white?« (Ignatiev, 2012, S.
2). Die Praxis des Weifwerdens stellt die Praxis einer Kategorisierung
nach Ethnien oder nach Hautfarbe grundsatzlich in Frage: Denn sie wi-
derspricht ja gerade der (als biologisch angenommenen) » Tatsache« des
WeifSseins: Wenn »Rasse« eine biologische und keine soziale Kategorie

4 http://chnm.gmu.edu/courses/magic/family.html

3453

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

wire, dann kénnte man niemals weif$ werden, sondern immer nur weifs
sein. Diesen Sachverhalt hat Matthew Frye Jacobson so beschrieben:
»Caucasians,« schreibt er, »are not born, . . . they are somehow made.
It’s just a question of who does the making« (3). Wer also macht Ein-
wanderer weif$, und wie sieht sie aus, diese Praxis des WeilSwaschens?
Gleichzeitig stellt Jacobson mit der Unterscheidung zwischen »Gebo-
ren-« und »Gemacht«-werden die Konstruiertheit von »Rasse« an sich
heraus. Denn wenn die »Kaukasier «, die im US-amerikanischen Diskurs
gleichbedeutend mit »weiffen« Amerikanern sind, gemacht, aber nie-
mals geboren werden konnen, dann kann es sich bei der Einordnung
von Individuen in »Rassen« nur um eine soziale Praxis, nie aber um eine
blofe Feststellung biologischer Gegebenheiten handeln.

In seinem Buch, das gleichzeitig als das Griindungsdokument der so-
genannten Whiteness Studies verstanden worden ist — How the Irish
Became White (2012) — beschreibt Ignatiev, wie die Iren es seiner Mei-
nung nach anstellten, dass sich die soziale Wahrnehmung ihrer »rassi-
schen« Zugehorigkeit veranderte. Es geht Ignatiev aber weniger um die
biografische Kategorienmigration von Individuen (vgl. Heintz in diesem
Band), etwa ein »passing as white,« sondern ihn beschiftigt vielmehr
die historische Verschiebung von Kategoriensystemen, die an Hautfar-
ben gekoppelt sind.

Wie Ignatiev aufzeigt, ist die Praxis des WeifSwerdens untrennbar mit
einer Abgrenzung irischer Einwanderer gegen die afro-amerikanische
Bevolkerung verbunden. Denn im 19. Jahrhundert kursierte beispiels-
weise eine Reihe von Karikaturen, die irische Einwanderer »rassisch«
in die Ndhe der Afro-Amerikaner riickten und die Iren nicht als Men-
schen, sondern als Affen (»Irish apes«) darstellten. Umgekehrt galten
Afro-Amerikaner im 19. Jahrhundert als »smoked Irish«, als »gerdu-
cherte Iren« (Ignatiev, 2012, S. 4off.). Die Praxis ethnisch-rassischer
Kategorisierung ist hier eine relationale: zunichst werden Iren in die
Nihe der Afro-Amerikaner gerickt, also einer Bevolkerungsgruppe,
von der niemand bestreiten wiirde, dass sie nicht weif$ ist. Durch diese
Nihe wiederum wird das »WeifSsein« der Iren selbst in Frage gestellt:
Afro-Amerikaner mogen zwar »dunkler« als die Iren sein (»smoked
Irish«), aber dies ist in der zugrunde gelegten Logik eine difference in
degree, not in kind, eine graduelle, aber keine kategoriale Differenz.
Gleichzeitig wurde die »rassische« Differenz der Iren dadurch begriin-
det, dass ihnen bestimmte soziale Praktiken zugeschrieben wurden, die
mit »nicht-weifsen« Bevolkerungsgruppen assoziiert waren. Thnen wur-
den Trunksucht, Faulheit, ein hohes Gewaltpotential und Demokratie-
feindlichkeit nachgesagt; und es war nicht zuletzt ihr Katholizismus in
einem protestantisch gepragten Land, der sie suspekt machte. Die Iren,
so nahm man im 19. Jahrhundert in den USA an, seien im Grunde Bar-
baren, die der Lehmbhiitte noch nicht lange entwachsen waren:

344

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

»In some locales their physical traits, their moral character and their pe-
culiar customs, have undergone little change since the time of Caesar. It is
probable that the most unsophisticated Celts are those of the Southwest of
Ireland, whose wild look and manner, mud cabins and funeral howlings,
recall the memory of a barbarous age.« (Jacobson, 1999, S. 38)

Kulturelle Praxis beziehungsweise die Wahrnehmung der kulturellen
Praxis einer bestimmten Bevolkerungsgruppe seitens der Mehrheitsge-
sellschaft pragte so deren »rassische« Einordnung.

In dem Mafle, in dem Rasse keine biologische, sondern eine sozi-
ale Kategorie ist, kann paradoxerweise der kulturelle Habitus be-
stimmter Bevolkerungsgruppen deren Wahrnehmung als »weifS« oder
»nicht-weif§« beeinflussen. Fiir die Iren bedeutet das, dass sie sich im
Alltagsleben und in ihren kulturellen Praktiken von derjenigen Bevolke-
rungsgruppe abgrenzen mussten, mit der sie bislang assoziiert worden
waren: den Afro-Amerikanern. Dies, so stellt Ignatiev heraus, war in
Bezug auf die katholischen Iren im 19. Jahrhundert gerade deshalb so
paradox, weil sie selbst in ihrem Herkunftsland (seit 1801 sprach man
vom Vereinigten Konigreich Grof$britannien und Irland) als »rassisch
minderwertig« wahrgenommen worden waren und so das darstellten,
was Ignatiev »an oppressed race« nennt (Ignatiev, 2012, S. 41). Die Ein-
reise in die USA versprach also fiir die Iren die Moglichkeit des Wechsels
in ein Kategoriensystem, in dem sie nicht mehr als »rassisch« deviant
oder gar minderwertig angesehen wiirden. Wie Ignatiev schreibt, wer-
den die Iren in der spezifischen, rassisch-ethnischen » Atmosphare« der
USA buchstiblich ausgeblichen: »The Irish had faded from green to
white, bleached by, as O’Connell put it, something in the >atmosphere«
of America« (Ignatiev, 2012, S. 38). Um nun tatsidchlich weif§ zu werden,
mussten die Iren also jede Assoziation mit den Afro-Amerikanern ver-
meiden; und sie taten dies nicht zuletzt, indem sie schwarze Amerikaner
aus den Segmenten des Arbeitsmarktes vertrieben, in denen sie selbst
Fufs fassen wollten. Ignatiev schreibt, »To be acknowledged as white,
it was not enough for the Irish to have a competitive advantage over
Afro-Americans in the labor market; in order for them to avoid the
taint of blackness it was necessary that no Negro be allowed to work in
occupations were Irish were to be found« (Ignatiev, 2012, S. 130). Man
wurde also in den USA weif3, indem man sich an der »racialization«,
am »Schwarzmachen« anderer Gruppen beteiligte; dies gilt fur die Iren
ebenso wie fiir die Syrer. Gualtieri schreibt,

»For Costa Najour, Slayman Nimmee, and many other Syrians, being
classified as white encouraged them to participate in the racialization of

those who remained nonwhite. While this may have helped Syrians to
assimilate more quickly, it helped perpetuate a discourse of exclusion in

345

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

which other immigrant groups were marked as »Others«, ineligible for
citizenship and full membership in the American nation.« (2009, S. 78)

Syrische Einwanderer konnten also, wie Gualtieri schreibt, in dem
Mafle weif§ werden, wie sie sich an einer Praxis der »Rassifizierung«
(racialization) anderer Gruppen beteiligten, die (anders als sie selbst)
keine Hoffnung auf WeifSwerden hatten.

Die Iren wurden also in dem Moment weifS, in dem sie in die USA ein-
wanderten und sich an der Ausgrenzung schwarzer Amerikaner beteilig-
ten. Die Praxis des »race change« (Gubar, 1997) und des Weifwerdens
wurde im 19. Jahrhundert in den USA noch in einem anderen Kontext
auf die Spitze getrieben. Damals konnten in den USA nur diejenigen Ein-
wanderer eingebiirgert werden, die als »free white persons« galten. Weil
es aber alles andere als klar war, wer weifd war und wer nicht, mussten
Einwanderer vor Gericht ziehen, um dort zu beweisen, dass sie weifS
waren. Wie der Jurist lan Haney Lopez beschrieben hat, ging das Gesetz,
das Einbiirgerung nur »freien weifSen Personen« erlaubte, auf eine Zeit
zuriick, in der es in den USA nur wenige ethnische Gruppen gab, die es
tiberhaupt zu kategorisieren galt. Durch die Einwanderungswellen des
19. Jahrhunderts jedoch sahen sich die Richter mit einer Vielzahl von
Herkunftslindern und Hautfarbenschattierungen konfrontiert, die sie
schlichtweg tiberforderte. Wie ein verzweifelter Richter es ausdruickte:

»The very words »white person« . .. constitute a very indefinite descripti-
on of a class of persons, where none can be said to be literally white, and
those called white may be found in every shade from the lightest blonde
to the most swarthy brunette.« (Jacobson, 1999, S. 227)

»The court greatly hopes that an amendment of the statutes will make
quite clear the meaning of the word >white<. . .« (Jacobson, 1999, S. 223).

Der Richter stellt hier zunichst fest, und dies mag durchaus paradox
erscheinen, dass »whiteness« in allen moglichen Schattierungen vor-
kommt; wo genau also soll er die Grenze ziehen? Was bedeutet die »co-
lor line«, die Farbgrenze, die gleichzeitig eine Rassegrenze ist, angesichts
dieser schier endlosen Nuancen des Weifseins? Der Richter, der ange-
sichts solcher Vielfalt mit seinem Latein am Ende ist, fordert, es miisse
ein Amendment geben, einen Verfassungszusatz, der ein fiir alle Mal
klarstelle, was weifS sei und was nicht. Aber ein solches Amendment
sollte es nicht geben. Vielmehr war das Gericht bei der Frage der Ras-
sengrenze ganz auf sich selbst gestellt. In einer Serie von Gerichtsverfah-
ren, den sogenannten »racial prerequisite cases«, die zwischen 1878 und
1954 stattfanden, argumentierten zum Beispiel Japaner, sie seien weifser
als Sizilianer, und verdienten somit, eingebiirgert zu werden; die Gerich-

346

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

te definierten Norditaliener als weifs und Sizilianer als »colored«; und
Inder wurden zunichst als weifs kategorisiert und dann als nicht-weifs
umdefiniert. Was an diesen Beispielen deutlich wird, ist nicht nur, wie
genau die Antragsteller die Praxis rassisch-ethnischer Differenzierung in
den USA kannten und fiir ihre Zwecke zu manipulieren wussten, son-
dern auch, wie untrennbar »rassische« und »ethnische« Kriterien ver-
bunden sind. Gleichzeitig aber handelt es sich bei der Feststellung oder
der Behauptung von »WeifSsein« immer um eine relationale Differenz.
Der japanische Antragsteller Ozawa versucht gewissermaflen, auf dem
Riicken des Sizilianers weif§ zu werden in einer bizarren Praxis des »di-
vide and rule« rassisch-ethnischer Klassifikation:

»Taking the »white person« requirement literally, Ozawa argued that to
reject his petition would be »to exclude a Japanese who is >white< in color.
In support of this proposition, Ozawa quoted in his brief to the Court the
following from different anthropological observers: »in Japan the unco-
vered parts of the body are also white«; »the Japanese are of lighter color
than other Eastern Asiatics, not rarely showing the transparent pink tint
which whites assume as their own privilege«; [...] [they] are whiter than
the average Italian, Spaniard, or Portuguese.« (Haney-L6pez, 2006, S. 57;
Hervorhebung: MB)

Wie am Beispiel Ozawa deutlich wird, wurde fur diese »rassische« Zu-
ordnung eine ganze Reihe von Griinden angefuhrt. Kein anderer als
Prasident Wilson behauptete, die Syrer seien eigentlich Chinesen: »Pre-
sident Wilson said that the Syrians are of Chinese race and can’t get
citizenship papers« (Gualtieri, 2009, S. 78).

Das 19. Jahrhundert ist fir die Differenzforschung gerade deshalb so
interessant, weil es sich durch eine Konkurrenz unterschiedlicher Me-
chanismen der Kategorisierung auszeichnet. In einer Zeit, in der die na-
turwissenschaftliche »Rassenlehre« erst im Entstehen begriffen war (vgl.
Krings in diesem Band) — etwa in der Vermessung von Schideln und den
aus ihr abgeleiteten Riickschliissen auf die (angebliche) Intelligenz be-
stimmter »Rassen« (Jacobson, 1999, S. 3 1) —, konkurrierten unterschied-
liche Begriindungsmuster von »whiteness« miteinander. Manche Richter
rekurrierten auf Ansitze aus der »Rassenlehre«, andere jedoch bezogen
die »soziale Haltung« (social bearing), die Bildung oder sogar die Klei-
dung des Antragstellers in ihr Urteil mit ein (Jacobson, 1999, S. 239). Ein
syrischer Antragsteller beispielsweise, Tom Ellis, wurde von den Richtern
gelobt und letztlich als »weifd « eingestuft, weil er sich, so die Richter, dem
Anlass des Gerichtsverfahrens entsprechend zu kleiden wisse und somit
die sozialen Praktiken der US-amerikanischen Gesellschaft einzuhalten
imstande sei. Auch sein Name, Tom Ellis, klang unverwechselbar »ameri-
kanisch«. Jacobson beschreibt diesen Sachverhalt so: »in identifying Ellis

347

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

as [white], the judge [...] could have been referring to any of a number of
things [...] — Ellis’s social bearing, his proficiency in English, his dress, his
manner, his style, his demeanour« (Jacobson, 1999, S. 239).

Soziale Praxis und »rassische« Kategorisierung sind hier untrenn-
bar verbunden, und sie treiben in den Gerichtsverfahren des 19. Jahr-
hunderts und in dem Ringen der Richter um »rassische« und farbliche
Klarheit erstaunliche Bliiten. Ein anderer Antragsteller, der Syrer Costa
Najour (im Gegensatz zu Tom Ellis onomastisch nicht assimiliert), hatte
sich ebenfalls dem Anlass des Gerichtsverfahrens entsprechend zu klei-
den gewusst; der Staatsanwalt aber war entschlossen, das Kriterium der
Hautfarbe tiber das des »social bearing«, der sozialen Angemessenheit
zu stellen und forderte Najour kurzerhand auf, sich auszuziehen:

» After four hours of testimony by Costa Najour that seemed only to con-
firm his eligibility to naturalize, the exasperated lawyer, desperate to pro-
ve that Najour was not white, asked him to take off his shirt and show his
body to the court. Najour began to comply but was stopped in the early
stages of undress by Judge Newman, who wanted no such theatrics in his
courtroom.« (Gualtieri, 2009, S. 61)

Die Einordnung als »weif$« oder »nicht weif§« hatte in den USA des 19.
und frithen 20. Jahrhunderts durchaus erhebliche Folgen: Es ging nicht
nur darum, wer die amerikanische Staatsbiirgerschaft erlangen konnte
und wer nicht. Die Kategorisierung eines Einwanderers als »nicht weif$«
zog in Folge der von 1898 bis 1954 herrschenden Rassentrennung (se-
gregation) nach sich, dass er niemals eine weifSe Frau wiirde heiraten
konnen. Heirateten umgekehrt weifle amerikanische Frauen einen als
nicht-weif§ definierten Einwanderer, so wurde ihnen im Moment der
EheschliefSung die Staatsbiirgerschaft entzogen. In einem viel beachteten
Gerichtsverfahren aus den 1920er Jahren wurde etwa der Afro-Ameri-
kaner Jim Rollins inhaftiert, weil er eine Ehe mit einer Sizilianerin, Edith
Labue, eingegangen war. Diese wiederum, weil sie nicht aus Norditalien,
sondern aus Sizilien stammte, galt in den USA als »borderline white«:
Ob Rollins nun in Haft bleiben miussen wiirde oder nicht, hing davon
ab, welche »rassische« Zugehorigkeit der Sizilianerin zugeschrieben
werden wiirde. SchliefSlich entschied das Gericht, Rollins freizulassen:

»[it] can in no sense be taken as conclusive that she was [...] a white wo-
man, or that she was not a negro or a descendant of a negro.« Although it
is important to underscore that this court did not find that a Sicilian was
necessarily nonwhite, its finding that a Sicilian was inconclusively white
does speak volumes about whiteness in 1920s Alabama. If the court left
room for the possibility that Edith Labue may have been white, the ruling
also made clear that she was not the sort of white woman whose purity

348

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

was to be »protected« by that bulwark of white supremacism, the misce-
genation statute.« (Jacobson, 1999, S. 4)

Am Ende entschied also das Gericht, die Sizilianerin Edith Labue sei
»zweifelhaft weill« (inconclusively white); da aber die anti-miscege-
nation laws, die Gesetze gegen die »Rassenmischung«, explizit zum
»Schutz« weiffer Frauen erlassen worden seien, gebe es keinen Grund,
Jim Rollins nicht freizulassen. Hier habe sich lediglich ein zweifellos
Schwarzer mit einer zweifelhaften WeifSen vermihlt; fiir das Gericht
gebe es hier also keinerlei Handlungsbedarf.

Historische Studien tiber das » WeifSwerden« der Iren oder der Italiener
in den USA haben in gewissem Sinne einen direkten Bezug zu Hollin-
gers Begriff des »ethno-racial pentagon«. Denn in dem Moment, in dem
alle ethnischen Gruppen in den USA auf nur funf Kategorien reduziert
wurden, verschwanden die Schattierungen innerhalb des Weif$seins. Wie
Hollinger es ausdriickt, »The pentagon, in its capacity as guide to the
cultural life of the United States, has symbolically erased much of the cul-
tural diversity within the Euro-American bloc« (Hollinger, 2006, S. 25).

Das Weifswerden der Iren und die racial prerequisite cases, die die
Schattierungen des WeifSseins illustrieren, bilden aber auch die histori-
sche Dimension der Whiteness Studies, wie sie sich in den USA im Ver-
lauf der r99oer Jahre an den Universititen etablierten. In gewisser Weise
bildet die akademische Differenzforschung in den USA die Logik des
»ethno-racial pentagon« ab: In der Folge der Biirgerrechtsbewegung
der spaten 1r960er Jahre strukturierte sich die geistes- und sozialwissen-
schaftliche Forschung und Lehre an amerikanischen Universititen um,
um auch in der akademischen Praxis Diversitit abzubilden. Es entstan-
den die neuen Disziplinen der Asian American Studies (das erste solche
Department wurde in Berkeley 1969 gegriindet), der African American
Studies, der Chicano Studies, und der Native American Studies (vgl. auch
Nassehis Begriff der »Uberbestimmung« in diesem Band). So wichtig die
Etablierung dieser Departments auch war, die ethnische Differenzierung
geistes- und sozialwissenschaftlicher Forschung folgte nicht nur der Lo-
gik des anfangs beschriebenen Einbuirgerungsformulars, sie fiel auch de-
ren Limitierung anheim: Eine Studentin schreibt sich beispielsweise fiir
Asian American Studies oder fiir African American Studies ein; sie kann
bei der Einschreibung aber wie bei der Einbiirgerung nur ein Kastchen
ankreuzen. Dieser Limitierung trug in den 1990er Jahren die Etablierung
sogenannter Ethnic Studies-Programme Rechnung; in ihnen versammel-
ten sich all die oben genannten Ethnizititsstudien, die Logik einer Diffe-
renzierung nach Ethnizitit aber blieb.s

5 Der Soziologe Robert Merton diagnostizierte schon 1972 eine >Balcanization
of science« in den USA.

349

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

Hier jedoch kehre ich von der Betrachtung der Differenzforschung zur
Realitit sozialer Differenzierung zuriick, und nehme im Folgenden die
Darstellung gesellschaftlicher Differenzierung in der US-amerikanischen
Popularkultur in den Blick. Ich mochte in der Folge fragen, inwieweit
sich diese Logik einer nach klaren Kategorien umrissenen und vor al-
lem vorhersehbaren Differenzierungspolitik inzwischen selbst tiberholt
hat. In der amerikanischen Populirkultur entsteht seit Ende der 1990er
Jahre eine Reihe von Serien, die die ethnische Kategorisierbarkeit ihrer
Hauptfiguren grundsatzlich in Frage stellen, ebenso wie die Annahme,
ein blofler Rekurs auf Ethnizitit eigene sich iiberhaupt zur Kategorisie-
rung von Menschengruppen. Vielmehr zelebrieren diese Serien die An-
archie von Kategorisierungspraktiken: Sie sprengen gewissermaflen das
Differenzkorsett amerikanischer Differenzierungsmechanismen, indem
sie sie nicht nur ad absurdum fithren, sondern gleichzeitig ins Unermess-
liche steigern. Eine solche Serie ist die tiber den neurotischen Detektiv
Monk. Sie erfindet immer neue Differenzkategorien, die mit den »alten«
konkurrieren; und gerade hierin, so konnte man behaupten, liegt der
Unterhaltungswert der Serie.

3. Monk und das Spiel der Differenzen

Ich mochte im nachsten Abschnitt anhand der Serie Monk (2002-2009)
zeigen, dass zumindest fir die amerikanische Unterhaltungsindustrie
das Spiel mit undefinierbaren Differenzen spannender ist als deren Fest-
schreibung und deren Vorhersehbarkeit. Der Fall Monk ist exempla-
risch fiir eine Verschiebung in der US-amerikanischen Serienlandschaft,
die sich in den letzten Jahren dahingehend verdndert hat, dass sie Iden-
titatspolitiken nicht mehr nur einschreibt, sondern mit ihnen bricht, wie
zum Beispiel in Walter Whites Ausbruch aus der weiflen Mittelschicht-
sidentitdt und Eintauchen ins mexikanisch dominierte Drogenmilieu in
Breaking Bad. In gewisser Weise deckt sich das Aufkommen von Fern-
sehserien wie Monk mit der stetigen Zunahme derer, die das sechste
Kistchen ankreuzen: dem Sammelbecken der ethnisch undefinierbaren
und derer, die sich wie Anthony Appiah als »lovers of grunge rock«
einer solchen Kategorisierungslogik verweigern. Monk als Figur und
Monk als Serie weigert sich zunachst, seine Figur nur tber Ethnizitdt
allein zu definieren; vielmehr nimmt die Bezugnahme auf Beruf, seeli-
sche Gesundheit, Minnlichkeit, oder Familienstand ebenso viel Raum
beziehungsweise. noch erheblich mehr Raum ein als ein blofler Verweis
auf Ethnizitat.

Der Erfolg von Serien wie Monk mag zunichst ein Indikator dafiir
sein, dass das Publikum der festgefiigten Differenzkastchen oder -kate-
gorien tiberdriissig geworden ist; die Cosby Show der 1980er Jahre, die

350

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

in vielerlei Hinsicht fir das Mainstreaming der biirgerlichen afro-ame-
rikanischen Familie ins Prime Time Television stand, weicht nun in den
spaten 199oer Jahren solchen Serien, die wie Monk aus der Undefinier-
barkeit der Differenzkategorien Kapital schlagen, die sie aufrufen.

Monk spielt mit Differenzen, und die Serie tut das auch und gerade
dadurch, dass sie sich weigert, zwischen den grofSen wichtigen und den
kleinen unwichtigen Differenzen zu unterscheiden. Wer also ist er, dieser
Adrian Monk? Monk ist ein begnadeter Detektiv, der urspringlich fiir
die Polizei arbeitete; nach dem Tod seiner Frau Trudy jedoch — dem ein-
zigen Mord, den Monk nie aufkliren konnte —, entwickelte er so viele
Phobien, dass er fur den 6ffentlichen Dienst schlicht nicht mehr tragbar
war und unterstitzt die Polizei fortan nur noch als »consultant«. Monk
ist also ein Teil, so konnte man sagen, einer ungliicklichen Paarbeziehung;
ohne Trudy lebt er nunmehr, wie sein Name schon sagt, als »Monch«.
Was aber bedeutet diese Biographie fiir die Differenzforschung?

Monk mag manchen als eine letztlich unpolitische Serie gelten, die die
Differenzversprechen nicht einlost, mit denen sie spielt; und die Diffe-
renzen aufruft, ohne sie aber in einem zweiten Schritt auch in politische
Handlungen und die Einforderung von Rechten fiir bestimmte Minder-
heiten zu Ubersetzen. Eine solche politische Umsetzung ist in Monk ge-
rade deshalb unmoglich, weil die Zahl der Demonstrationen, auf denen
Adrian Monk fiir mehr Rechte protestieren miisste, schlichtweg unend-
lich ist. Fir den von Phobien geplagten Monk gleicht die Welt »da drau-
Ben« einem Dschungel, wie schon das Titellied beschreibt:

»It’s a jungle out there

Disorder and confusion everywhere

No one seems to care

Well I do

Hey, who’s in charge here?

It’s a jungle out there

Poison in the very air we breathe

Do you know what’s in the water that you drink?
Well I do, and it’s amazing

People think I'm crazy, ’cause I worry all the time
If you paid attention, you’d be worried too

You better pay attention

Or this world we love so much might just kill you
I could be wrong now, but I don’t think so!
’Cause there’s a jungle out there.

It's a jungle out there.«

Monk ist in diesem Sinne ein Spiel im Dschungel der unabschliefSbaren
Differenzen. Die Serie bricht jedes Kistchen, das sie als mogliche Dif-

351

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

ferenzkategorie aufruft, auf. Dies kann man etwa an dem Aspekt der
Mannlichkeit illustrieren. Monk erfindet eine neue Form von masculini-
ty, indem die Serie uns einen mannlichen Helden beziehungsweise einen
Anti-Helden gibt, der auf den Tisch springt, wenn er eine Spinne sieht;
der zwanghaft seine Wohnung staubsaugt, auch die Ecken an den Zim-
merdecken; und der sich die Zahne mit abgekochtem Wasser putzt und
dessen Assistentin ihm stets ein Feuchttuch reichen muss, wenn er sich
einmal gezwungen gesehen haben sollte, jemandem die Hand zu schiit-
teln. Zuweilen hindern ihn seine vielen Phobien durchaus am Arbeiten:

»Sergeant: Das kann noch ein bisschen dauern.
Lieutenant: Ja, ich weif3.
Sergeant: Aber so ist das nun mal.

[Monk steht am Tatort vor einer Leiche und versucht, sich zu konzen-
trieren. Er seufzt.]

Natalie [geht zu ihm hertber]: Alles ok, Mr. Monk?
[flisternd] Die warten alle.

Monk [mit einer Kopfbewegung]: Da driiben ist er.

Natalie: Wer?

Monk: Der Hunde... Hunde... kot.

Natalie [verzieht das Gesicht]: Sind Sie etwa reingetreten?

Monk: Wenn mir das passiert wire, dann wire jetzt in

dem Krankenwagen, auf dem Weg in die
Notaufnahme, klar? Und ich wiirde beten, dass
der Tod mich von dieser Qual befreit.

Chief Inspector: Also, Monk, wer kommt dafiir in Frage?

Monk: Ich wiirde sagen, ein Terrier, ein Yorkshire, viel-
leicht auch ein Chihuahua. Er ist bestimmt schon
uber alle Berge, den erwischen wir nie.

Natalie: Er kann sich nicht konzentrieren wegen dem...
Chief Inspector [ungeduldig]: Wegen dem was?
Natalie [leise]: Dem Hundehaufen... [zeigt darauf]

Chief Inspector [begreift]: Lieutenant! [Der Lieutenant nihert
sich.] Schaffen Sie das da weg. [klopft ihm auf die
Schulter] Danke!

Lieutenant: Sergeant!
Sergeant: Ja, Sir?
Lieutenant: Schaffen Sie das weg.«

Monk ist also der amerikanische Detektiv mit dem Feuchttuch. Aber
ist Monk deshalb ein whimp, eine Memme? An der »anderen« Mann-
lichkeit des Adrian Monk, so mochte ich hier behaupten, ldsst sich die
gesamte Differenzpraxis der Serie selbst illustrieren. Denn Monk bricht
zunichst das »Kastchen« der Miannlichkeit auf, indem aufzeigt wird,

352

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

dass dieses Kastchen gar nicht klar umrissen ist. Denn wer sagt denn,
dass ein echter Mann nicht staubsaugen kann oder darf? Gleichzeitig
aber staubsaugt Monk nur deshalb zwanghaft die Zimmerdecke, weil
er gleichzeitig an einer Staubphobie und an OCD leidet, an obsessive
compulsive disorder. Hier ist es nicht nur so, dass ein Kistchen — das der
»traditionellen« Mannlichkeit — nicht klar umrissen ist, sondern dass
es gleichzeitig in andere Differenzen (die der Behinderung) ausfranst.
Adrian Monk verliebt sich also auch im Verlauf von 128 Episoden nicht
ein einziges Mal; der Grund fur diesen Mangel an »love interests« in
der Serie ist aber nicht seine Angst vor Berithrungen jeglicher Art, son-
dern die Tatsache, dass er Witwer ist: Der Mord an seiner iiber alles
geliebten Frau Trudy ist das einzige Verbrechen, das Monk niemals hat
aufkliren konnen. Dies aber eroffnet eine ganz andere Lesart der Serie:
Denn weil Monk Witwer ist, muss er sich eben gar nicht in eine (andere)
Frau verlieben; er kann in der Logik der Heteronormativitat bleiben,
gleichzeitig aber queere Readings aufrufen: Denn weil sein Captain, Le-
land Stottlemeyer, oft Eheprobleme hat, grunden die beiden zweitweise
eine Zwangs-WG. Ein- und dieselbe Kategorie also, die der Masculinity,
franst in eine Vielzahl anderer Moglichkeiten aus.

Monk eignet sich fiir ein Reading aus der Perspektive der Masculinity
Studies, der Disability Studies und der Queer Studies gleichermafen. Es
ist hier nicht nur so, dass sich die Serie durch jedes dieser Felder lesen
lasst, sondern dass die Serie solche Lesarten geradezu nahelegt. Monk
manipuliert in gewissem MafSe die Differenzforschung, weil die Serie
in jeder einzelnen Folge der insgesamt acht Staffeln unter Beweis stellt,
wie gut es deren Differenzkategorien kennt und wie vorhersehbar (und
langweilig) diese gleichzeitig sind.

Fur die Fans der Serie gibt es sogar T-Shirts zu kaufen, auf denen die
zwanzig wichtigsten Phobien des Adrian Monk verzeichnet sind; man-
che der Phobien sind so dramatisch, dass sie in der Liste sogar zweimal
vorkommen. Insgesamt hat Monk mehrere hundert unterschiedliche
Phobien; neben >Klassikern< wie Klaustrophobie und Hohenangst finden
sich darunter auch so kuriose Angste wie die vor Milch, Marienkifern
oder Unordnung. Der Clou der Serie und der Grund fiir ihren Publi-
kumserfolg besteht gerade darin, dass diese Liste der Phobien im Grun-
de unabschliefSbar ist; jede von ihnen steht fiir eine bestimmte Differenz,
ein bestimmtes Kastchen, das Adrian Monk ankreuzen wiirde: er gehort
zur Gruppe derjenigen, die an obsessive compulsive disorder leiden; zu
denen, die sich vor Milch fiirchten; er gehort zu den Arachnophobikern,
Claustrophobikern und solchen Phobikern, fir die ein Name erst noch
erfunden werden muss. Gerade hierin aber liegt der Twist, den die Serie
der Differenzdarstellung in der amerikanischen Unterhaltungsindustrie
gibt: Monk fordert eben nicht, die Feststellung der Differenz — etwa
die Selbstkategorisierung als Arachnophobiker — auch gleich in einen

353

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

Ruf nach mehr Rechten fiir Menschen mit Spinnenphobien zu tiberset-
zen; die Serie ist in emphatischer Weise keine affirmative action show.
Vielmehr ist Monk durch seine Phobien ein besserer Detektiv: Er ist
Quasi-Autist und kann sich deshalb auch das kleinste, zuniachst noch
so unbedeutend erscheinende Detail am Ort des Verbrechens merken;
durch seine OCD also kann er jeden Verbrecher letztlich tiberfithren.
Der Makel oder die Behinderung wird somit zur eigentlichen Starke des
Anti-Helden, der langst zum Helden geworden ist. Monk weigert sich,
nur ein Kiastchen anzukreuzen; es ist nicht nur so, dass er beharrlich alle
Kastchen auf einmal ankreuzt, sondern die Serie fordert auch, die auf
dem Zettel aufgefithrte Liste der Kastchen, und der Kategorien, die sie
bezeichnen, ins Unermessliche zu verlangern.

Gleichzeitig aber ist es nicht nur so, dass Monk sich weigert, auf Eth-
nizitdt als ein Hauptmerkmal der Identitit zu verweisen; es ist auch
noch so, dass die Ethnizitit des Adrian Monk, vor allem aber seine
»rassische« Zugehorigkeit, gar nicht klar definierbar ist. Durch die
Besetzung der Figur des Adrian Monk mit dem libanesisch-amerikani-
schen Schauspieler Tony Shalhoub ruft die Serie also nicht nur die »ras-
sisch-ethnische« Geschichte libanesischer Einwanderer in den USA auf
den Plan, sondern sie spielt auch mit Shalhoubs »ethnischer« Identitat,
indem sie einem Schauspieler, der bislang im Hollywoodfilm vor allem
arabisch-amerikanische Figuren verkorpert hat, eine »weifle« Rolle zu-
weist. Fiir das Publikum also, das Shalhoub als libanesisch-amerikani-
schen Schauspieler identifiziert und seine fritheren Rollen kennt, in de-
nen er wie in The Siege (1998) ethnisch markiert war (als »arabischer
Amerikaner«), schimmert die Ethnizitat des Schauspielers durch; andere
wiederum sehen einen »weifSen« Schauspieler mit Locken. Im ersteren
Sinne des Durchscheinens von Shalhoubs fritheren Rollen auf dessen
Darstellung des Adrian Monk lidsst sich die undefinierbare Weifsheit
oder das Borderline-Weif$sein der Figur nicht nur historisch, sondern
auch theaterwissenschaftlich begriinden: So hat der amerikanische The-
aterwissenschaftler Marvin Carlson den Begriff der »haunted stage« ge-
pragt, der eng mit der Denkfigur des »ghosting« verbunden ist:

»The most familiar example of this phenomenon is the appearance of an
actor, remembered from previous roles, in a new characterization. The
recycled body of an actor, already a complex bearer of semiotic messages,
will almost inevitably in a new role evoke the ghost or ghosts of previ-
ous roles if they have made any impression whatever on the audience, a
phenomenon that often colors and indeed may dominate the reception
process.« (Carlson, 2003, S. 8)

Doch dabei ldsst es die Differenzpolitik der Serie langst nicht bewen-
den: denn Monk wendet nicht nur die ethnisch-rassische Differenzie-

354

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

rung ihrer Hauptfigur ins Unergriindbare; die Serie weigert sich auch
beharrlich, ihre Hauptfigur auf ethnische Marker zu reduzieren. Monk
ist das Nirwana der Differenzierung, gerade weil die Serie sich davor
hiitet, diese Differenzierung auf irgendeine Logik zu reduzieren. Gerade
dies mag die Faszination ebenso wie den Unterhaltungswert der Serie
ausmachen. Denn die Serie ist gewissermafSen der affirmative action he-
aven fir eine an der Differenzforschung geschulte Amerikanistin; die
Serie lasst sich durch die Whiteness Studies ebenso lesen wie durch die
Disability Studies, die Masculinity Studies, die Queer Studies, oder die
Ethnic Studies (all dies akademische Felder, wie es sie nur im amerika-
nischen Kontext in einer solchen Ausdifferenzierung gibt). Die Serie ruft
also in gewissem Sinne die Idee der affirmative action auf den Plan, aber
nur, um sie gleich wieder zu untergraben: Sie schreibt die Moglichkeit
einer affirmative action ein, indem sie eine Hauptfigur kreiert, die sich
gleichzeitig als off-white, als anders maskulin, als queer, oder als be-
hindert lesen ldsst; sie weigert sich dann aber, die Kiste der jeweiligen
Differenzkategorie auch zu schlieffen und somit deren Ausfransung in
andere Differenzen zu verhindern. So, wie Monk nicht ganz, sondern
nur ein bisschen weifS ist, ist er eben auch nur fast behindert. Monk ist
nicht nur neurotisch, sondern in seiner Gabe, sich auch das kleinste De-
tail zu merken, auch noch autistisch; aber er ist gerade nur so autistisch,
dass er noch nicht behindert ist. Dies mag den einen politisch unkorrekt
erscheinen, fur die anderen jedoch ist die Serie gerade dadurch unter-
haltsam: Denn Monk bricht nicht nur mit affirmative action, sondern
auch mit political correctness.

Manchen mag Monk unpolitisch erscheinen, handelt es sich doch
um eine Serie, die mit einer auf Affirmative Action beruhenden Poli-
tik des »Mainstreamings von Minderheiten« nichts mehr gemein hat.
Monk fordert eben keine Rechte fur Autisten, fur Witwer, oder fiir
Menschen mit Kraushaar; die Serie tippt vielmehr all diese Differenz-
kategorien an, ohne sie festzuschreiben. Hier bricht die Serie mit den
Grundannahmen der census categories, weil man Monk schlichtweg
gar nicht kategorisieren kann: Er ist eine Figur, auf deren Ethnizitat,
geschweige denn auf deren »Rasse« niemals Bezug genommen wird;
der Name, so konnte man anfiihren, ist ethnisch undefinierbar und so-
mit, in der amerikanischen Wahrnehmung einer »whiteness by default«
(weif, wenn nicht anders definiert) ein »weifSer« Name. Doch so ein-
fach macht es uns die Serie nicht: Denn gespielt wird die Figur von ei-
nem libanesisch-amerikanischen Schauspieler, Tony Shalhoub. Dies ist
aus zweierlei Griinden bemerkenswert. Die Libanesen gehorten im 19.
Jahrhundert genau zu denjenigen Grenzgingern zwischen »weifSen«
und »nicht-weiffen« Bevolkerungsgruppen, die als »rassisch« undefi-
nierbar oder aber als »borderline white« galten. Hatte Monk also im
19. Jahrhundert gelebt, so hitte er einen Antrag auf Einbiirgerung als

355

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

MITA BANERJEE

»weifser« Amerikaner erst vor Gericht stellen missen. Gerade dieser
historische Hintergrund verleiht der ohnehin bereits vielschichtigen
»Weifsheit« des Adrian Monk eine weitere Dimension. Bezeichnend fiir
die Differenzpolitik der Serie ist namlich, dass sie in gewissem MafSe die
Entwicklung des 19. Jahrhunderts und die Logik der racial prerequisite
cases umkehrt: Denn Monk ist eben keine Suche nach Eindeutigkeit
oder einer Desambiguierung ethnisch-rassischer Gruppen, sondern ihr
genaues Gegenteil: Monk zelebriert die Uneindeutigkeit, wo die Rich-
ter des 19. Jahrhunderts sie herstellen wollten. In gewisser Weise also
lasst Monk die Gerichtsverfahren der racial prerequisite cases wieder-
aufleben, kehrt aber deren Urteil um oder argumentiert vielmehr, dass
die Choreographie der Gerichtsverfahren und die bizarren, einander
widersprechenden Kriterien fur das » Weif$sein« von Antragstellern viel
spannender seien als der anschliefSende Richterspruch, der Undefinier-
barkeit in Eindeutigkeit tiberfithrte. Monk ist gewissermaflen ein nicht
abschliefSbares Gerichtsverfahren tiber die als unklar zelebrierte Weif3-
heit ihrer Hauptfigur, ein Gerichtsverfahren, das sich iiber acht Staffeln
erstreckt.

Monk ruft also masculinity auf den Plan, untergriabt aber gleich-
zeitig diese Kategorie, indem sie eine andere Form von Mannlichkeit
erschafft; die Serie spielt mit disability durch einen Detektiv, der sich
als Autist oder Patient mit OCD lesen ldsst; oder tippt die Frage an, ob
libanesische Amerikaner generell als »weif$« zu verstehen sind, nur, um
diese Frage gleich wieder zu verwerfen. Glaubt man dem Serienerfolg,
so mag man hieraus auf eine generelle Mudigkeit der Amerikaner mit
der AbschliefSbarkeit, der Wiederholbarkeit und der Vorhersehbarkeit
von Differenzen schlieflen, ebenso wie auf eine tiefe Skepsis gegeniiber
einer Politik der affirmative action. Monk kehrt damit die Logik der ra-
cial prerequisite cases des 19. Jahrhunderts um. Er ldsst in ein und der-
selben Figur all diejenigen wieder auferstehen, die einst als uneindeutig,
als Grenzginger zwischen verschiedenen Differenzkategorien galten;
wihrend diese jedoch in den Gerichtsverfahren dafiir plidierten, end-
lich Zugang zur Eindeutigkeit zu erlangen, fordert Monk das Gegen-
teil. Er zelebriert eine Politik des Unentscheidbaren, und fithrt somit
eine Logik ad absurdum, die auf der Moglichkeit des Entscheidbaren
fuSt. Monk pladiert fur eine Welt, in der alle Fluggdste den Einbiirge-
rungsbogen unausgefiillt zurtickgeben, oder auf dem sie alternativ alle
Kistchen gleichzeitig angekreuzt haben. In einer Zeit, in der der Ruf
nach Eindeutigkeit allerorten zu erstarken scheint, mag diese Praxis der
Selbstverweigerung umso trostlicher und umso notwendiger sein.

356

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

DIE UNDEFINIERBARE WEISSHEIT DES SEINS

Literatur

Appiah, A. (1996): »Race, Culture, Identity: Misunderstood Connec-
tions«. In: A. Appiah & A. Gutmann (Hrsg.), Color Conscious: The
Political Morality of Race (S. 30-105). Princeton: Princeton Univer-
sity Press.

Carlson, M. A. (2003): The Haunted Stage: The Theatre as Memory
Machine. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Cohn, D. (2015): »Census considers new approach to asking about race
— by not using the term at all«. Abgerufen 16. Mai 2017, von http://
www.pewresearch.org/fact-tank/2015/06/18/census-considers-new-
approach-to-asking-about-race-by-not-using-the-term-at-all/

DasGupta, S. (2017): Visionary Medicine: Racial Justice and the Need
for Radical Imagination. Unveroffentlichter Vortrag, Columbia Uni-
versity.

Gualtieri, S. (2009): Between Arab and White: Race and Ethnicity in the
Early Syrian-American Diaspora. Berkeley: University of California
Press.

Gubar, S. (1997): Racechanges: White Skin, Black Face in American
Culture. Oxford: Oxford University Press.

Haney-Loépez, 1. (2006): White by law: the legal construction of race.
New York: New York University Press.

Hollinger, D. A. (2006): Postethnic America: Beyond Multiculturalism.
New York: Basic Books.

Ignatiev, N. (2012): How the Irish Became White. New York: Routledge.

Jacobson, M. E. (1999): Whiteness of a Different Color. Harvard Uni-
versity Press.

Pew Research Center. (2015a): »Chapter 1: Race and Multiracial Ame-
ricans in the U.S. Census«. Abgerufen 16. Mai 2017, von http://www.
pewsocialtrends.org/201 5/06/11/chapter-1-race-and-multiracial-
americans-in-the-u-s-census/

Pew Research Center. (2015b): »Multiracial in America. Proud, Diver-
se and Growing in Numbers«. Abgerufen 16. Mai 2017, von http://
www.pewsocialtrends.org/201 §/06/1 1/multiracial-in-america/

US Census Bureau. (1999): »Explanation of Race and Hispanic Origin
Categories«. Abgerufen 16. Mai 2017, von https://www.census.gov/
population/estimates/rho.txt

US Census Bureau. (2010): »2010 Overview«. Abgerufen 16. Mai 2017,
von https://www.census.gov/history/www/through_the_decades/
overview/2010_overview_t.html

357

hitps://deLorg/10.5771/9783845202540-337 - am 16.01.2026, 00:38:04. [



https://doi.org/10.5771/9783845292540-337
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

