
Manuel Knoll

Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder
einheitliches Werk? Replik auf Eckart Schütrumpfs Erwiderung

Mein Aufsatz Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation, in Heft
2/2011 dieser Zeitschrift veröffentlicht, wurde in der Hoffnung geschrieben, die Debatte
über die angemessene Interpretation eines hervorragenden Werkes wiederbeleben zu
können.1 Daher bin ich dankbar, dass die Zeitschrift für Politik Eckart Schütrumpf, gegen
dessen Deutung der Politik sich einige Argumente meines Aufsatzes explizit wenden, zu
einer Erwiderung eingeladen hat.2 Schütrumpfs umfangreiche Entgegnung Aristoteles‘
Essays zur Verfassung – politische Grundkonzeptionen in der Politik in einer genetisch-
analytischen Interpretation. Eine Erwiderung, ist in Heft 3/2011 erschienen.3 Darin ver-
sucht er vor allem meine Argumente dafür zu widerlegen, dass die Politik ein einheitliches
und geschlossenes Werk und keine zu verschiedenen Zeiten entstandene Aufsatzsatz-
sammlung mit unvereinbaren Inhalten ist. Überrascht an dieser polemischen Erwiderung
haben mich vor allem der unfreundliche Ton und die vielen haltlosen Vorwürfe. Daher
sollte ich vielleicht zunächst erwähnen, dass mein Aufsatz keine »Gelegenheitsarbeit«
darstellt. Die Politik des Aristoteles ist der zentrale Gegenstand meiner 2009 erschiene-
nen Habilitationsschrift, die Schütrumpf, wie er freimütig bekennt, nicht gelesen hat
(S. 263 [Fn. 36]).4 Vielleicht erklärt sich sein Verzicht auf eine eingehende Auseinander-
setzung mit neueren Forschungsergebnissen auch damit, dass er, wie er offenherzig ver-
kündet, »heute weniger Toleranz für Fehldeutungen« hat als 1976 als Habilitand und
seine seitdem unveränderten »Einsichten« mittlerweile »eher radikaler vertrete« (S. 244).

1 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, München 1973; Manuel Knoll, »Die »Poli-
tik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, in: Zeitschrift für Politik, Heft 2/2011,
S. 123–147.

2 Bescheiden erklärt Schütrumpf, dass meine Argumente »ausschließlich der Versuch der Wider-
legung« seiner Deutung seien (Eckart Schütrumpf, »Aristoteles‘ Essays zur Verfassung – poli-
tische Grundkonzeptionen in der Politik in einer genetisch-analytischen Interpretation. Eine
Erwiderung«, in: Zeitschrift für Politik, Heft 3/2011, S. 243–267.

3 Ebenda.
4 Die Seitenangaben im Text und in den Fußnoten, die nicht weiter belegt sind, beziehen sich auf

ebenda. Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit? Die politische Philo-
sophie des Aristoteles und Martha Nussbaums egalitaristische Interpretation, München 2009
(Wilhelm Fink). Eine Lektüre dieser Schrift hätte zum besseren Verständnis meiner Position und
zur Vermeidung von Missverständnissen und von haltlosen Vorwürfen beitragen können. Hätte
Schütrumpf die Schrift gelesen, dann hätte er etwa gesehen, dass ich bei meiner Interpretation
von den vier Bänden seines Kommentars mehr als nur die Einleitung zum ersten berücksichtigt
habe, wie er mir vorwirft (245 f.).

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Ich danke den Herausgebern und der Redaktion der Zeitschrift für Politik für die
Möglichkeit, nochmals auf Schütrumpfs Erwiderung antworten zu können. Eine Ent-
gegnung halte ich aus verschiedenen Gründen für erforderlich. Schütrumpf rekonstruiert
die Methode meiner Argumentation in unangemessener Weise. Ein derartiges Verfahren
ist natürlich gängige polemische Praxis. Zerrbilder der gegnerischen Position sind leichter
zu widerlegen als diese selbst. Aber bei meiner Replik soll nicht die Polemik, sondern
die Interpretation der Politik im Mittelpunkt stehen. So gibt mir die Erwiderung auf
Schütrumpfs Kritik an meinen Argumenten für die Einheit der Politik die Gelegenheit,
meine Interpretation zu präzisieren und zu ergänzen sowie Missverständnisse aufzuklä-
ren.

Auf die Forschungsliteratur werde ich in meiner Replik nur gelegentlich zu sprechen
kommen. Schütrumpf erklärt in seiner Erwiderung enigmatisch, er möchte »nicht näher
– und das wohlüberlegt und mit gutem Grund – auf die angelsächsische unitarische For-
schung eingehen« (S. 246). Dennoch führt er mit William D. Ross und Ernest Barker, der
auch eine Übersetzung der Politik angefertigt hat, zwei bedeutende ältere Aristoteles-
forscher an, die sich nach anfänglicher Zustimmung später entschieden gegen die gene-
tisch-unitarische Betrachtungsweise der Politik gewandt haben (S. 246).5 Auch in der
neueren englischsprachigen Forschung argumentieren namhafte Forscher wie Fred D.
Miller und Christopher Rowe gegen diese unangemessene Betrachtungsweise.6 Und Ju-
dith A. Swanson erklärt in ihrem 2009 erschienenen Reader’s Guide zur Politik, die

5 William D. Ross, »The Development of Aristotle’s Thought«, in: Proceedings of the British
Academy, 43/1957, S. 70–72. Barker erklärt über sich als Übersetzer der Politik, die »five years
spent in the constant company of the Politics during the preparation of this translation have
irresistibly compelled him to change his views« (Ernest Barker, The Politics of Aristotle, trans-
lated with an introduction, notes and appendixes, Oxford 1961 [1946], S. xlii [Fn. 1]). Barkers
Resümee lautet: »We can abandon the attempt to apply a genetic method to the composition and
structure of the Politics, and we can renounce the search for chronological strata. In other words,
we can adopt the view that the six ‘methods’ of the Politics all belong to the period of the Lyceum,
and are all–so far as chronology goes–on exactly the same footing. There is really no valid reason
why we should adopt any other view« (ebenda, S. xliii f.).

6 Fred D. Miller Jr., Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, Oxford 1995, S. 24; Christo-
pher Rowe, »Aims and Methods in Aristotle’s Politics«, in: David Keyt/Fred D. Miller, Jr. (Hg.),
A Companion to Aristotle’s Politics, Cambridge/Oxford 1991, S. 57–74. Rowe erklärt über den
letzten Teil seines lesenswerten Aufsatzes: »My chief purpose will be to argue against any
chronological explanation, of the type proposed by Jaeger« (ebenda, S. 69). In seinem Aufsatz
gelangt Rowe – wenn auch aus anderen Gründen als ich – zu demselben Schluss hinsichtlich des
Programms für eine einheitliche politikwissenschaftliche Untersuchung, das Aristoteles in der
Schlusspassage der Nikomachischen Ethik skizziert: »It is fair to say, then, that the Nicomachean
Ethics leads us to expect a work of more or less exactly the kind we have: one which sets »the
constitution of an absolute ideal« side by side with more realistic preoccupations. And this is
surely enough to show that Aristotle is serious when he himself claims at the beginning of
Politics Book IV that both kinds of enterprise are equally part of political science« (ebenda,
S. 72 f.; vgl. dazu Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«,
aaO., S. 128–130, 136–140).

411 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 411

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Gründe für »an intellectual development on the part of Aristotle are less convincing than
grounds of a logical sequence of ideas«.7

I. Die Methode der Argumentation

Nach Schütrumpfs Rekonstruktion der Methode meines Aufsatzes argumentiert dieser
»von Gemeinsamkeiten her«, indem er die »Existenz gewisser identischer Aspekte« in
verschiedenen Büchern der Politik nachweist und daraus verfehlt schließt, es handele sich
um ein einheitliches und geschlossenes Werk (S. 245, 251). Zudem versäume es der Auf-
satz darzulegen, »welche Erwartungen man für ein einheitliches Werk des Aristoteles im
Hinblick auf Aufbau und Behandlung von Themen haben darf oder muss« (S. 245). Nach
Schütrumpf basiert auch meine Argumentation zu dem zentralen Forschungsproblem,
in welchem Verhältnis Buch III und IV der Politik zueinander stehen, auf dem mir un-
terstellten Verfahren.8 Ausgangspunkt meiner Argumentation ist tatsächlich die Beob-
achtung, dass Aristoteles in beiden Büchern übereinstimmend seine Definition der Ver-
fassung formuliert, die diese mit der Herrschaftsordnung einer Polis identifiziert.9 Aus
dieser Beobachtung ziehe ich jedoch keineswegs den verfehlten Schluss, dass die »Ein-
heitlichkeit der Definitionen von Verfassungen in verschiedenen Abhandlungen die ko-
härente Einheit eines Werkes beweist«, wie mir Schütrumpf unterstellt (S. 251). Ein der-
artiger Schluss wäre tatsächlich absurd.

Die Argumentation verfährt auf andere Weise. Sie basiert darauf, dass Aristoteles seine
in Buch III gegebene Verfassungsdefinition in Buch IV um zwei ethische Aspekte er-
weitert. Die Bestimmung einer Verfassung hängt nun nicht mehr bloß von der Herr-
schaftsordnung ab, sondern auch davon, mit welcher Konzeption der distributiven Ge-
rechtigkeit die Verteilung der Herrschafts- und Regierungsgewalt in der Polis legitimiert
wird und auf welches dominante Ziel (Freiheit, Reichtum oder wahre Glückseligkeit) sie
hin geordnet ist.10 Die Argumentation stützt sich zudem auf die Tatsache, dass Aristo-
teles diese beiden ethischen Aspekte ausführlich in Buch III thematisiert. Diese Prämis-
sen legen die Konklusion nahe, dass Aristoteles seine erweiterte Verfassungsdefinition
in Buch IV formuliert, »um in diese die Resultate einbeziehen zu können, die er in Buch

7 Judith A. Swanson/C. David Corbin, Aristotle’s Politics. A Reader’s Guide, London/New York
2009, S. 9 f.

8 Dieses Forschungsprobleme behandle ich vor allem in Kapitel III des Aufsatzes (Manuel Knoll,
»Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, aaO., S. 130–134).

9 »Eine Verfassung (politeia) ist die Ordnung (taxis) der Polis hinsichtlich der verschiedenen
Ämter (archôn) und vor allem des obersten von allen. Das oberste ist überall die Regierung
(politeuma) der Polis, und sie wiederum ist die Verfassung« (Aristotelis, Politica, recognovit
brevique adnotatione critica instruxit W.D. Ross (Scriptorum Classicorum Bibliotheca Oxo-
niensis), Oxford 1957, S. 78, 1278 b 8–11; alle griechischen Wörter, die in vorliegendem Aufsatz
in lateinischer Umschrift in die verschiedenen Übersetzungen eingefügt wurden, sind der eben
angeführten Ausgabe entnommen).

10 Eine »Verfassung ist die Ordnung der Polis hinsichtlich der Ämter und der Fragen, wie sie
verteilt (nenementai) werden, wer die oberste Regierungsgewalt ausübt und was das Ziel
(telos) jeder Gemeinschaft ist« (ebenda, S. 110, 1289 a 15–18).

412 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 412

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


III gewonnen hat«, »dass Buch IV an die Ergebnisse von Buch III anknüpft und dass
zwischen den beiden Büchern kein radikaler Bruch besteht«,11 wie die genetisch-analy-
tische Betrachtungsweise der Politik unterstellt. Diese Konklusion enthält die zentralen
Kriterien dafür, »welche Erwartungen man für ein einheitliches Werk des Aristoteles im
Hinblick auf Aufbau und Behandlung von Themen haben darf oder muss«. In einem
einheitlichen philosophischen Werk hängen Themen und Argumente nicht bloß inhalt-
lich und widerspruchslos zusammen, sondern bauen aufeinander auf. Das bedeutet, dass
spätere Ausführungen und Argumente implizit oder explizit auf vorangehende verweisen
oder zurückgreifen und diese voraussetzen, fortführen, differenzieren oder ergänzen.12

Das einleitende Buch I enthält eine Reihe von Ausführungen, auf die Aristoteles in spä-
teren Büchern aufbaut oder zurückkommt. Das trifft etwa auf die grundlegenden Defi-
nitionen des Menschen und der Polis zu, die Unterscheidung von verschiedenen Herr-
schaftsformen und auf die Legitimierung der despotischen Herrschaft von Griechen über
Sklaven von Natur. Auf letztere rekurriert Aristoteles bei seinem Entwurf der Verfassung
der besten Polis in Buch VII, der auch an seine Ausführungen über die Autarkie als
spezifisches Merkmal einer Polis anknüpft.13 Buch VII stützt sich zudem auf das kom-
plementäre Buch II, in dem sich Aristoteles kritisch mit konkurrierenden Verfassungs-
entwürfen und Verfassungen auseinandersetzt. Wie Buch I enthält auch Buch III grund-
legende Ausführungen, auf die Aristoteles später zurückkommt.14 So differenziert er in
späteren Büchern nicht bloß sein in Buch III entfaltetes Schema der sechs Grundverfas-
sungen, sondern rekurriert auch auf seine Definition des Bürgers und dessen Tüchtigkeit.
Von besonderer Bedeutung ist seine Lehre von der Verteilungsgerechtigkeit, die er in

11 Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, aaO., S. 132.
12 Vgl. zu einem ausführlichen Rückverweis von Buch IV auf Buch III (Aristoteles, Politik, aaO.,

S. 137 f., 1289 a 26 ff.).
13 Vgl. zur Rolle der Sklaven in der besten Polis ebenda, S. 232, 234; 1329 a 24 ff., 1330 a 25–33

(vgl. dazu auch Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., S. 149–
156, 197–202), und zur Autarkie der Polis in Buch I und VII Aristoteles, Politik, aaO., S. 49,
226; 1252 b 27 ff., 1326 b 2–30. Vgl. dazu die weiteren Ausführungen zur Autarkie der Polis in
Buch II (ebenda, S. 71, 1261 b 11–15) und in Buch III (ebenda, S. 105, 1275 b 18–21). Buch VII
baut auch auf die in Buch I gegebene Definition des Menschen als Lebewesen, das die Sprache
und die Vernunft hat, auf. Das spezifische Merkmal der besten Polis ist, dass die Bürger in ihr
das beste und glücklichste Leben führen können. Dessen Bestimmung leitet Aristoteles bereits
in der Nikomachischen Ethik aus der angeführten Definition des Menschen und dessen Zweck
(telos) und Aufgabe, Funktion und Leistung (ergon) im Kosmos ab (Aristoteles: Die Nikoma-
chische Ethik, übers. und erl. von Olof Gigon, München 1998, S. 115–117, 1097 b 22–1098 a
20). Buch VII rekurriert auch mehrmals auf die Ausführungen in den ethischen Schriften, die
mit denjenigen in der Politik in einem systematischen Zusammenhang stehen.

14 David Keyt bezeichnet Buch III als »the philosophical core of the entire treatise« (David
Keyt: »Aristotle’s Theory of Distributive Justice«, aaO., S. 247). William L. Newman begreift
Buch III als »the centre round which the whole treatise is grouped« (William Lambert New-
man: The Politics of Aristotle, Oxford 1887–1902, Vol. II, S. XXXI). Ein Beleg für die Auffas-
sung, Buch III sei das Zentrum oder der Kern der gesamten Abhandlung, sind auch die Quer-
verweise (vgl. dazu David Keyt/Fred D. Miller, Jr., »Introduction«, in: dies. (Hg.): A Compa-
nion to Aristotle’s Politics, aaO., S. 4).

413 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 413

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Buch III im Anschluss an die Nikomachische Ethik entwickelt und auf die er sich bei
seinen Ausführungen und Analysen in Buch V, VI und VII stützt.15

II. Die Rolle der distributiven Gerechtigkeit

In seiner Erwiderung wirft Schütrumpf meiner Argumentation vor, sie reduziere die
politische Philosophie des Aristoteles auf »eine Handvoll von Grundprinzipien« bzw.
wähle »willkürlich bestimmte Konzepte« aus. Konkret nennt er die distributive Gerech-
tigkeit, die in meiner Interpretation eine »vom Text her nicht begründbare Überbewer-
tung« erfahre (S. 245, 247). Durch den Nachweis, dass die Verteilungsgerechtigkeit in
verschiedenen Büchern der Politik relevant ist, ziehe ich dann gemäß der mir von Schüt-
rumpf unterstellten Methode den verfehlten Schluss auf die Einheit des Werks. Diesem
Zerrbild meiner Methode wirft er dann zurecht vor, dass der »Nachweis der Existenz
gewisser identischer Aspekte« nicht mehr beweist als »die Einheitlichkeit in eben den
beobachteten gemeinsamen Aspekten« und die strittige Frage nach der angemessenen
Betrachtungsweise der Politik nicht entscheiden kann:

»Dazu müsste man schon eine Gesamtinterpretation der Pol. vorlegen und zeigen, dass
die ausgewählten gemeinsamen Konzepte zentral für Aristoteles‘ politische Theorie
sind, während beobachtete Unterschiede nur als marginal abgetan werden sollten. Eine
solche Analyse bietet aber Knoll, der willkürlich bestimmte Konzepte auswählt, nicht.
Er lenkt auch von den von mir behaupteten Unterschieden, die er nie im Einzelnen
behandelt, ab, geschweige denn dass er sie widerlegt […]« (S. 245).

Die geforderte Gesamtinterpretation der Politik bzw. der politischen Theorie des Aris-
toteles habe ich in meiner 2009 erschienenen Habilitationsschrift vorgelegt. Darin ver-
suche ich zu zeigen, dass die politische Philosophie des Aristoteles einen ethischen Kern
hat, der durch eine aristokratische Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit gebildet
wird. Hätte Schütrumpf sich die Mühe gemacht, einen Blick in die Schrift zu werfen,
dann hätte er das Niveau seiner Kritik vermutlich anheben können. Aber auch unab-
hängig davon ist es unbegreiflich, dass er die Bedeutung der distributiven Gerechtigkeit
für Aristoteles, der schließlich vor allem eine normative politische Theorie vertritt, so
wenig würdigen kann. Aristoteles versteht die Gerechtigkeit nicht bloß als die ethische
Primärtüchtigkeit. Die distributive Gerechtigkeit steht auch von Platons politischen
Dialogen16 und Aristoteles’ Politik an bis zu den zeitgenössischen Hauptwerken von

15 Vgl. hierzu Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«,
aaO., S. 134, 140–143, und ders., Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap.
III–VIII.

16 Vgl. zur zentralen Rolle der distributiven Gerechtigkeit in Platons normativer politischer Phi-
losophie Manuel Knoll, »Die distributive Gerechtigkeit bei Platon und Aristoteles«, in: Zeit-
schrift für Politik, Heft 1/2010, S. 3–30.

414 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 414

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


John Rawls und Michael Walzer im Mittelpunkt der normativen politischen Philoso-
phie.17

Die verschiedenen Argumente meiner Habilitationsschrift und meiner Aufsätze für
die zentrale Rolle der distributiven Gerechtigkeit in der politischen Theorie des Aristo-
teles können hier nicht wiedergegeben werden. Um plausibel zu machen, dass ich die
Verteilungsgerechtigkeit weder willkürlich ausgewählt habe noch überbewerte, genügt
jedoch bereits der Hinweis, dass das zentrale Thema der Politik die Verfassungslehre ist
und Aristoteles eine Verfassung, wie von namhaften englischsprachigen Interpreten er-
kannt wurde, primär als Verkörperung einer bestimmten Konzeption der Verteilungs-
gerechtigkeit begreift.18 In seiner Erwiderung widmet Schütrumpf dem Thema der dis-
tributiven Gerechtigkeit einen längeren mit »Recht der Verteilung« überschriebenen
Abschnitt (S. 258–264). Auch wenn er generell verkündet, er vertrete seit 35 Jahren die-
selben Einsichten (jetzt eben nur »eher radikaler«), räumt Schütrumpf ein, er habe bei
seiner Arbeit zu diesem Thema gelernt, »dass es hier nicht richtig ist, von »Gerechtigkeit«
zu sprechen, erst recht nicht von »aristokratischer Gerechtigkeit«« (S. 244, 259).19 Früher
habe er selbst im Zusammenhang mit der »Zuweisung politischer Macht« von Gerech-
tigkeit gesprochen. Weil Aristoteles aber in diesem Kontext den Terminus »Recht (di-
kaion)« gebraucht und nicht »Gerechtigkeit (dikaiosynê)«, müsse man von »Recht der
Verteilung« statt von »Verteilungsgerechtigkeit« sprechen (S. 258 f.). Die Verwendung
des Terminus »Gerechtigkeit« in diesem Zusammenhang sei »irreführend«, weil er »das
im aristotelischen Sinne ethische Problem der Ausbildung des Charakters zu einer
aretê unterstellt« (S. 259).

Schütrumpfs philologisches Argument, mit dem er das »Recht« von der »Gerechtig-
keit« scheiden möchte, kann nicht überzeugen. Denn »to dikaion« bedeutet sowohl
»Recht« als auch »Gerechtigkeit«. Zudem liegt seiner vermeintlich neuen Einsicht ein
verkürztes Verständnis von Aristoteles’ Terminus »Gerechtigkeit (dikaiosynê)« zugrun-
de, da er diese auf ihre Bestimmung als eine durch Gewöhnung gefestigte Charakterei-

17 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt am Main 1979; Michael Walzer, Sphären
der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralismus und Gleichheit, Frankfurt am Main 1992.

18 David Keyt erklärt: »a constitution is primarily a kind of distributive justice« (David
Keyt, »Aristotle’s Theory of Distributive Justice«, in: David Keyt/Fred D. Miller, Jr. (Hg.), A
Companion to Aristotle’s Politics, aaO., S. 238–278, 238). Auch Fred D. Miller führt aus, »that
the constitution is in some manner identical with justice (in the sense of being the embodiment
of justice)« (Fred D. Miller, Jr., »Aristotle on Natural Law and Justice«, in: David Keyt/Fred
D. Miller, Jr. (Hg.), A Companion to Aristotle’s Politics, aaO., S. 279–306, 299; vgl. dazu Fred
D. Miller, Jr., Nature, Justice, and Rights in Aristotle’s Politics, aaO., S. 79). Analog bemerkt
Richard Mulgan: »Different constitutions embody different conceptions of justice with dif-
fering criteria of how honours and other public goods should be distributed« (Richard Mul-
gan, »Aristotle’s Analysis of Oligarchy and Democracy«, in: David Keyt/Fred D. Miller, Jr.
(Hg.), A Companion to Aristotle’s Politics, aaO., S. 307–322, 310).

19 Schütrumpf verweist dabei auf seinen Beitrag zum Stichwort »Gerechtigkeit« in Christof
Rapp/Klaus Corcilius (Hg.): Aristoteles-Handbuch. Leben–Werk–Wirkung, Stuttgart/Weimar
2011 (im Erscheinen).

415 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 415

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


genschaft (hexis) reduziert (S. 259, 263).20 Aristoteles bezieht die Gerechtigkeit jedoch
nicht bloß auf die Ebene der Seelenverfassung des einzelnen Menschen, sondern ebenso
auf ökonomische, juristische und politische Sachverhalte wie einen gerechten Tausch, ein
gerechtes Gerichtsurteil oder eine gerechte Ämterverteilung. Des Weiteren legt Schüt-
rumpfs Interpretation nahe, dass er den systematischen Zusammenhang, der zwischen
Aristoteles‘ Gerechtigkeitslehre in der Nikomachischen Ethik und in der Politik besteht,
nicht erfasst hat. In Buch III der Politik, in dem er seine Lehre von der distributiven
Gerechtigkeit entwickelt, knüpft Aristoteles zwei Mal explizit an seine knappen Aus-
führungen über die Verteilungsgerechtigkeit aus dem sechsten Kapitel von Buch V der
Nikomachischen Ethik an und führt sie fort.21 In diesem Buch bezieht Aristoteles die
Gerechtigkeit (dikaiosynê) als »Teiltugend« in einer von zwei Anwendungen auf die –
wie Schütrumpf bemerkt – »Verteilung von Ehrenstellung oder Geld für die Mitglieder
des Staates22« (S. 259). Mit der »Zuteilung von Ehre« meint Aristoteles jedoch – das dürfte
Schütrumpf entgangen sein – in erster Linie die Verteilung der politischen Ämter und
damit der Macht in der Polis.23 Dass Aristoteles bereits in der Nikomachischen Ethik die
politische Gerechtigkeit thematisiert, geht auch eindeutig aus den knappen Textpassagen
des sechsten Kapitels hervor, in denen er die »Teiltugend« der distributiven Gerechtigkeit
weiter erläutert. Darin verwendet Aristoteles nicht bloß öfters den Terminus »dikai-
on«, sondern spricht auch bereits den politischen Streit zwischen einer demokratischen,

20 Aristoteles begreift alle ethischen Tüchtigkeiten sowohl als Charaktereigenschaften als auch
als Mitte (mesotês) zwischen den Extremen Übermaß und Mangel (Vgl. hierzu Buch II der
Nikomachischen Ethik).

21 Aristoteles erklärt in Buch III: »Da also die Gerechtigkeit (to dikaion) ihrem Wesen nach eine
Beziehung darstellt, und zwar in derselben Weise eine Beziehung auf Sachen und auf Menschen,
wie früher in der Ethik gesagt wurde, so geben die Leute zwar die Gleichheit in den Sachen zu,
streiten aber hinsichtlich der Menschen […]« (Aristoteles, Politik, aaO., S. 116, 1280 a 16 ff.).
Ferner führt er aus: »Das Gerechte (dikaion) scheint nun Gleichheit für alle zu sein, und bis zu
einem gewissen Grade stimmt dies mit den philosophischen Erwägungen der Ethik überein.
Denn diese stellen fest, was und für wen etwas gerecht sei, und daß Gleiche Gleiches erhalten
sollen. Worin aber Gleichheit und Ungleichheit zu bestehen haben, muß man auch wissen.
Denn auch dies ist eine Frage und bedarf staatsphilosophischer Untersuchung (philosophian
politikên)« (ebenda, S. 122, 1282 b 18–23). Diese beiden Verweise werden in der Regel, wie Olof
Gigon und Franz Susemihl in ihren Kommentaren zutreffend bemerken, auf das sechste Kapitel
von Buch V der Nikomachischen Ethik bezogen (ebenda, S. 306, 311; Aristoteles, Politik, nach
der Übers. von F. Susemihl, hg. von N. Tsouyopoloulos und E. Grassi, München 1965, S. 289;
Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S. 209 f., 1131 a 10–1131 b 9).

22 Schütrumpf sollte besser sagen »an die Mitglieder der Polis«. Die Unsitte, den Terminus »polis«
unzutreffend mit »Staat« zu übersetzen, ist leider unter klassischen Philologen weit verbreitet.
Der Terminus »Staat« gewinnt seine Bedeutung im Übergang vom Mittelalter zur Neuzeit und
bezieht sich auf den neuzeitlichen Großflächenstaat und ein zumeist nationalistisch oder pro-
tonationalistisch geprägtes Verständnis des Staatsvolks.

23 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S. 208, 1130 b 30–34 (Aristoteles gebraucht in die-
ser Passage den Terminus »Gerechtigkeit (dikaiosynê)«). Dass Aristoteles mit der Zuteilung
von Ehre vor allem die Verteilung von politischer Macht meint, ergibt sich etwa aus einer seiner
Aussagen über die politischen Ämter: »Solche Ämter nennen wir ja Ehren« (Aristoteles, Poli-
tik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 119, 1281 a 31; vgl. hierzu Manuel Knoll, Aristo-
kratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap. III).

416 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 416

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


oligarchischen, aristokratischen und einer nicht näher bezeichneten vierten Konzeption
der Verteilungsgerechtigkeit an.24 Die Ausführungen zur Verteilungsgerechtigkeit in der
Politik knüpfen also nicht bloß explizit an die umfassende Gerechtigkeitslehre an, die
Aristoteles in Buch V der Nikomachischen Ethik entwickelt, sondern müssen auch als
Teil und Fortführung dieser Lehre begriffen werden. Auch deshalb ist es durchaus ge-
rechtfertigt, im Zusammenhang mit der Politik und der Verfassungslehre des Aristoteles
von distributiver Gerechtigkeit zu sprechen.

In seinem Abschnitt über das »Recht der Verteilung« verfolgt Schütrumpf den ent-
sprechenden Gedankengang von Buch III und beginnt dabei mit Kapitel 9, in dem das
Thema der distributiven Gerechtigkeit eingeführt wird. Schütrumpf räumt zwar ein, dass
dieses Kapitel ein »aristokratisches Verständnis des distributiven Rechts« aufweist. Die-
ses werde jedoch bereits im nächsten Kapitel »»von unten« unterhöhlt, mit dem Ergebnis,
dass eine Verfassung empfohlen wird (III 11), die sich nicht auf dieses Prinzip stützt«
(S. 263). Dem gerade entwickelten Prinzip, so Schütrumpf, werden sofort wieder in ei-
nem Maße »dessen Grenzen gezeigt«, dass »distributives Recht für die Gestaltung der
Verfassungsordnung zunächst in Pol. III wenig Bedeutung behält«. Daher erklärt er, dass
er sich von mir wieder darin unterscheide, dass er »die Weiterentwicklung eines Problems
in der aristotelischen Argumentation verfolge« (S. 261). Nur leider verfolgt er es nicht
weit genug. Denn bereits in Kapitel 12 nimmt Aristoteles das Thema der distributiven
Gerechtigkeit wieder auf. Zu Beginn von Kapitel 13 kommt er dann zu der Konklusion,
dass beim Kampf um die Verteilung der politischen Ämter die Bildung und die Tüch-
tigkeit den entscheidenden Anspruchsgrund darstellen, weil diese substantiell dazu bei-
tragen, dass die Polis ihren obersten Zweck, das gute Leben ihrer Bürger, erreichen
kann.25 Als Konsequenz dieser eindeutigen Entscheidung für die aristokratische Kon-
zeption der Verteilungsgerechtigkeit setzt sich Aristoteles in den nachfolgenden Kapiteln
von Buch III vor allem mit dem Königtum und der Aristokratie auseinander und wägt
ab, welche Verfassung besser ist. Die Erklärung dafür ist, dass er beide Verfassungen als
Verkörperungen der aristokratischen Konzeption der Verteilungsgerechtigkeit begreift,
weil beide auf dem Grundprinzip der Tüchtigkeit der Regierenden basieren.26

III. Die sechs Grundverfassungen und die fünf Unterarten des Königtums

Schütrumpf wirft mir vor, ich lenke von den von ihm »behaupteten Unterschieden« in
der Politik, die ich »nie im Einzelnen« behandele, ab, geschweige denn dass ich sie wi-
derlege (S. 245). Dieser Vorwurf ist unzutreffend. So argumentiere ich in meinem Aufsatz

24 Aristoteles, Die Nikomachische Ethik, aaO., S. 209, 1131 a 20–29; vgl. hierzu Günther Bien,
»Gerechtigkeit bei Aristoteles (V) «, in: Otfried Höffe (Hg.), Aristoteles: Die Nikomachische
Ethik, Reihe: Klassiker Auslegen, Bd. 2, Berlin 1995, S. 135–164, 154, und David Keyt, »Aris-
totle’s Theory of Distributive Justice«, aaO.).

25 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 123, 1283 a 24–26. Der Rückver-
weis in 1283 a 26 bezieht sich höchstwahrscheinlich auf ebenda, S. 118, 1280 b 39 ff. Vgl. hierzu
Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap. IV. 2.

26 Vgl. dazu Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap. IV. 4.

417 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 417

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


nicht bloß gegen seine Behauptung, die Buchgruppe IV–VI orientiere sich »nicht an den
Prinzipien distributiver Gerechtigkeit«.27 Vielmehr setzte ich mich mit jedem der fünf
Grundprinzipien, die ihm zufolge dem »ganz neuen Ansatz der Verfassungsbetrachtung
von Pol. IV–VI« zugrunde liegen, kritisch auseinander.28 Offensichtlich geht unsere
Kontroverse nicht zuletzt von Schütrumpfs Verfahren aus, von vermeintlichen oder ver-
meintlich gewichtigen Unterschieden her zu argumentieren und durch deren Nachweis
verfehlt zu schließen, die Politik sei kein einheitliches Werk. Den entscheidenden Un-
terschied erkennt er darin, dass Aristoteles in der späten Buchgruppe IV–VI sein im frü-
hen Buch III entwickeltes Schema der sechs Grundverfassungen verwirft. Dies zeige sich
daran, so sein zentrales Argument für die Entwicklung der Verfassungslehre des Aris-
toteles, dass er die Grundverfassungen in den Büchern IV–VI in Unterarten differen-
ziert.29 Mein Einwand gegen dieses Argument lautet, dass Aristoteles bereits in Buch III
das Königtum in fünf Unterarten differenziert.30 Da dieser Einwand Schütrumpfs Ar-
gument die Grundlage entzieht, ist es nicht verwunderlich, dass er in seiner Erwiderung
viel Mühe auf den Versuch verwendet, ihn zu entkräften (S. 251–258). Die Unterschei-
dung von Arten des Königtums sei nicht bloß andersartig, sondern »von ganz anderer
Art« als die Differenzierung von Unterarten der Demokratie und Oligarchie (S. 256, 253).

Zunächst ist darauf hinzuweisen, dass Aristoteles das Königtum im Gegensatz zur
Demokratie und zur Oligarchie, den damals vorherrschenden Verfassungsformen, als
anachronistische und praxisferne Verfassung ansieht. Aus dem praxisfernen Charakter
der Unterarten des Königtums schließe ich allerdings nicht, wie mir Schütrumpf son-
derbarerweise wiederholt unterstellt, auf die Praxis- und Nützlichkeitsferne der Unter-
scheidung von Unterarten der Demokratie und der Oligarchien in der Buchgruppe IV–
VI (S. 252 f., 265). Diese Differenzierung ist vielmehr, wie ich in meinem Aufsatz deutlich
mache, auch durch ihre Nützlichkeit für die politische Praxis bzw. Politikberatung mo-
tiviert.31

Aristoteles‘ Unterscheidung von fünf Arten des Königtums entspricht derjenigen von
fünf Unterarten der Demokratie und vier Unterarten der Oligarchie. Ein erstes Argu-
ment für die Äquivalenz dieser Differenzierungen ist, dass Aristoteles in allen Fällen

27 Eckart Schütrumpf, »Verfassungen und politische Institutionen«, in: Otfried Höffe (Hg.):
Aristoteles, Politik, Reihe: Klassiker Auslegen, Bd. 23, Berlin 2001, S. 121–136, 123, vgl. dazu
ebenda, S. 127–131. In meinem Aufsatz argumentiere ich zudem dafür, dass Aristoteles auch
in der Buchgruppe IV–VI »Stabilitäts- und Gerechtigkeitserwägungen miteinander verbindet«
(Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, aaO., S. 140–
143). Dabei bestreite ich keineswegs, dass die Zahlenverhältnisse verschiedener konkurrieren-
der Gruppen in der Polis einen bedeutenden Faktor der Stärke darstellen, wie mir Schütrumpf
unterstellt (S. 266 f.). Die Berücksichtigung von Zahlenverhältnissen und Stärke gehört offen-
sichtlich zu den Erwägungen über die Stabilität einer Polis oder einer Verfassung.

28 Eckart Schütrumpf, »Verfassungen und politische Institutionen«, aaO., S. 122. Vgl. hierzu Ma-
nuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, aaO., S. 136 f.,
140–144.

29 Vgl. dazu ausführlicher Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Inter-
pretation«, aaO., S. 134 f.

30 Ebenda, S. 135.
31 Ebenda, S. 134, 138–140, 143.

418 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 418

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


übereinstimmend von Arten (genê) oder Formen (eidê) der jeweiligen Verfassungen
spricht.32 Das entscheidende Argument für die Äquivalenz der verschiedenen Unter-
scheidungen von Unterarten ist jedoch kein philologisches, sondern ein politikwissen-
schaftliches. Es folgt aus Aristoteles‘ Definition der Verfassung, die diese mit der Herr-
schaftsordnung einer Polis identifiziert. Sein in Buch III entwickeltes Schema der sechs
Grundverfassungen differenziert die verschiedenen Herrschaftsordnungen erstens nach
dem normativ-teleologischen Kriterium, ob die Herrschenden mit Ihrer Regierung auf
das Gemeinwohl oder lediglich auf ihrem besonderen Nutzen abzielen, zweitens nach
dem quantitativen Merkmal, ob einer, wenige oder viele regieren, und drittens qualitativ
nach der spezifischen Qualität des Regierenden oder der regierenden Gruppe, insbeson-
dere nach Tüchtigkeit, Armut oder Reichtum.33 Diese begrifflich-logischen Differen-
zierungen und Klassifizierungen der verschiedenen Herrschaftsordnungen erweitert und
verfeinert Aristoteles im Zuge seiner Unterscheidung von Unterarten.34

Eine Erweiterung, die Aristoteles gleichermaßen auf das Königtum, die Demokratie
und die Oligarchie anwendet, unterscheidet diese Herrschaftsordnungen jeweils noch-
mals nach dem Kriterium, ob in ihnen die Menschen oder die Gesetze regieren bzw.
danach, ob die Herrschaft gemäß dem Gesetz (kata nomon) ausgeübt wird oder
nicht.35 Eine andere Erweiterung, die Aristoteles ebenfalls auf verschiedene Grundver-
fassungen anwendet, differenziert nach dem Merkmal, wie die Herrschaft erlangt wird.
In einer Form des Königtums wird sie durch Wahl, in einer anderen durch Erbfolge
erworben.36 In einer Art der Oligarchie rücken die Söhne in die politischen Ämter ihrer
verstorbenen Väter nach, in einer anderen werden die Ämter durch Kooptation be-

32 Vgl. zum Königtum Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 127, 129;
1284 b 41, 1285 a 2, 1285 b 20–34; vgl. zur Demokratie und zur Oligarchie ebenda, S. 142–145,
1291 b 15 f., 1291 b 39–1292 a 1, 1292 a 39–1292 b 4, 1292 b 22, 33 f.

33 Ebenda, S. 113–115, 1279 a 17–1279 b 19. Aristoteles‘ Schema geht im Wesentlichen auf Platons
Politikos zurück (Platon, Politikos, übers. und erl. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S. 101 f.,
302 c–e).

34 Alfred Heuss versteht die Grundverfassungen des Aristoteles als Modelle, genauer als Ideal-
typen im Sinne Max Webers, d.h. als konstruierte Begriffe, die in der Wirklichkeit niemals
»rein« anzutreffen sind (Alfred Heuss, »Aristoteles als Theoretiker des Totalitarismus«, in:
Antike und Abendland, 17:1 (1971), S. 11 f.). Unter Bezugnahme auf Heuss erwägt Schütrumpf
die Möglichkeit, dass »Aristoteles zunächst zur allgemeinen Orientierung Idealtypen entwarf,
die er dann in vertiefter Behandlung nach verschiedenen Seiten hin erweiterte. Danach hätte
Aristoteles selbst ein Bewußtsein davon gehabt, daß er hier einstweilen nur ein theoretisches
Modell gibt, das später durch eine differenziertere, die Realität zutreffender beschreibende […]
Verfassungskonzeption ergänzt werden sollte« (Eckart Schütrumpf, Die Analyse der Polis
durch Aristoteles, Amsterdam 1980, S. 321). Diese treffende Deutung der begrifflichen Ent-
wicklung und Weiterentwicklung von Aristoteles‘ Verfassungsschema verwirft Schütrumpf
selbstverständlich aus seiner unangemessenen Betrachtungsweise der Politik.

35 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 128 f., 1285 a 19, 32 f., 1285 b 5, 25;
S. 143, 1292 a 1–9; S. 145, 1292 b 5–40; S. 146, 1293 a 16 ff. Die Unterscheidung, ob die Regie-
renden gemäß den Gesetzen oder gesetzwidrig regieren, ist bereits für die Verfassungslehre,
die Platon im Politikos entwickelt, zentral (Platon, Politikos, aaO., S. 102, 302 d/e).

36 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 128 f., 1285 a 19, 31, 33, 1285 b 5,
24 f., 26; S. 144 f., 1292 b 2–7.

419 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 419

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


setzt.37 In der Demokratie war es damals üblich, die meisten Ämter durch ein Losver-
fahren zu vergeben, nicht durch Wahl. Eine Wahl »auf Grund des Reichtums« versteht
Aristoteles als oligarchisches und eine Wahl »auf Grund der Tüchtigkeit« als aristokra-
tisches Verfahren.38

Die entscheidende Verfeinerung seines Grundschemas der sechs Herrschaftsordnun-
gen besteht darin, dass Aristoteles deren Unterarten vor allem nach dem Kriterium der
Machtfülle des Regierenden bzw. nach der genauen Größe der herrschenden Gruppe
differenziert.39 Diese zusätzlichen Unterscheidungen sind erforderlich, weil die Defini-
tion des Königtums als die gemeinwohlorientierte Herrschaft eines einzelnen Tüchtigen
genauso ergänzungsbedürftig ist wie die Bestimmung der Demokratie als eine eigennüt-
zige Herrschaft der vielen Armen und der Oligarchie als die egoistische Regierung der
wenigen Reichen. Daher gibt die Unterscheidung von fünf Unterarten des Königtums
genauer an, wie viel Macht bzw. Kompetenzen ein König hat. Die Extreme sind das
»Universalkönigtum (pambasileia)«, in dem ein Mann »Herr über alles ist«, und das
spartanische Königtum, das »nichts anderes als ein erbliches Feldherrenamt ist«.40 Die
verbleibenden drei Arten sind eine Mitte zwischen diesen Extremen. Denn sie »haben
weniger Kompetenzen als das Universalkönigtum und mehr als dasjenige der Sparta-
ner«.41

Im Gegensatz zum Königtum differenziert Aristoteles die Demokratie und die Olig-
archie nicht danach, wie viel Macht einer hat, sondern wie viele und welche Bürger an
der politischen Macht beteiligt sind. So haben in der ersten Art der Demokratie alle
gleichmäßig an der Regierung teil, in der zweiten nur diejenigen, die etwas besitzen und

37 Ebenda, S. 144 f., 146; 1292 b 2–7, 1293 a 27–30.
38 Ebenda, S. 99, 1273 a 25–27. Die Aristokratie ist eine Verfassung, die dem Königtum sehr nahe

steht, weil das Grundprinzip beider Herrschaftsordnungen die Tüchtigkeit ist (vgl. dazu Ma-
nuel Knoll, Aristokratische oder demokratische Gerechtigkeit?, aaO., Kap. IV. 4). Eine Wahl
»auf Grund der Tüchtigkeit« kann daher ebenso als königliches Verfahren verstanden werden.

39 Eine weitere Verfeinerung seines Schemas betrifft die einfache Entgegensetzung von einer
Herrschaft für das Gemeinwohl und einer für den Nutzen der Herrschenden (vgl. dazu Manuel
Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«, aaO., S. 132).

40 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 129, 1285 b 26–33. Schütrumpf
führt zutreffend an, dass das spartanische Königtum genau genommen gar nicht als eigenstän-
dige Verfassung angesehen werden kann (S. 251 f.). Dennoch folgt aus Aristoteles‘ Definition
der Verfassung, die diese mit der Herrschaftsordnung einer Polis identifiziert, dass er die an-
deren vier Arten der königlichen Alleinherrschaft als Verfassungen versteht. Weil sich der Ter-
minus »Königtum« wie in Sparta auch auf ein Amt in einer Verfassung beziehen kann, wirft
mir Schütrumpf eine »Fehldeutung des Begriffs »Königtum«« vor und behauptet, dass mein
»Versuch, aufgrund der Unterarten von Königtum in III 14 die Einheitlichkeit der Vorstel-
lungen von Pol. III und IV-VI zu begründen«, auf dieser Fehldeutung beruht (S. 252). Schüt-
rumpfs Argument kann nicht überzeugen, weil es für sich nur eine der fünf Arten des König-
tums ins Feld führen kann und die anderen vier Arten gegen sich hat. Die Unterscheidung
dieser vier Arten der königlichen Alleinherrschaft entspricht der Differenzierung von Unter-
arten der Herrschaft der vielen Armen und der wenigen Reichen. Dass Aristoteles nach seiner
ausführlichen Darlegung der fünf Unterarten des Königtums eine davon zum Vergleich mit
der Aristokratie auswählt, ändert an dieser Tatsache nichts und rechtfertigt es auch nicht, diese
Darlegung wie Schütrumpf als »vorläufige ›Fallstudie‹« zu verstehen (S. 252).

41 Aristoteles, Politik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 129, 1285 b 35–37.

420 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 420

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Steuern bezahlen, und in der dritten nur diejenigen, die »von einwandfreier Abkunft«
sind.42 Analog dazu haben in der ersten Art der Oligarchie eine größere Zahl von Bürgern
mit einem mäßigen Vermögen an der Regierung teil, in der zweiten eine geringere Zahl
mit einem größeren Vermögen und in der dritten eine noch geringere Zahl mit einem
nochmals größeren Vermögen. In der vierten Art der Oligarchie, die »der Monarchie
ganz nahe« steht, regieren ganz wenige, die »an Reichtum und Einfluß weit überra-
gen«.43 Nach der Logik dieser Differenzierung würde eine fünfte Art der Oligarchie in
eine Form der Monarchie übergehen. Das zeigt, dass das Königtum keine Sonderstellung
in Aristoteles‘ Schema der sechs Herrschaftsordnungen einnimmt.44

Aristoteles gewinnt die Unterarten des Königtums, der Demokratie und der Oligar-
chie gleichermaßen durch eine Erweiterung und Verfeinerung seines Schemas der sechs
Herrschaftsordnungen. Dies ist das entscheidende Argument für die Äquivalenz seiner
Unterscheidung von Unterarten. Zugleich verdeutlicht es, dass die Politik ein einheitli-
ches Werk ist, weil darin spätere Ausführungen auf vorangehende aufbauen und diese
fortführen und ergänzen. Aristoteles verwirft also sein Schema der sechs Grundverfas-
sungen nicht, wie Schütrumpf behauptet, sondern entwickelt es durch dessen Differen-
zierung weiter. Aristoteles wendet die Prinzipien dieser Weiterentwicklung bereits in
Buch III an und führt sie in Buch IV konsequent fort. Das ist ein starkes Argument
dagegen, dass Buch III früher entstanden ist als die Buchgruppe IV–VI. Im Gegensatz
dazu können Schütrumpfs Argumente dafür, dass die Unterscheidung von Arten des
Königtums »von ganz anderer Art« sei als die diejenige von Unterarten der Demokratie
und Oligarchie, nicht überzeugen.45

42 Ebenda, S. 143, 1291 b 30 ff.
43 Ebenda, S. 146, 1293 a 12–34.
44 Vgl. zur Äquivalenz der Unterarten von Oligarchie, Königtum und Demokratie auch ebenda,

S. 145, 1292 b 7–9.
45 Vgl. hierzu Fn. 40. Als ein Argument für die völlige Andersartigkeit der Unterscheidungen von

Unterarten führt Schütrumpf sonderbarerweise an, dass »die Arten von Königtum in Pol. III
14 regional und zeitlich geschieden« sind (S. 251). Aber es ist doch selbstverständlich, dass sich
alle Arten von realen Verfassungen, die die Grundlage für eine begrifflich-logische Klassifi-
zierung sind, an verschiedenen Orten und zu verschiedenen Zeiten ausgebildet haben. So
spricht Aristoteles auch von früheren und späteren Arten der Demokratie (Aristoteles, Poli-
tik, übers. und hg. von Olof Gigon, aaO., S. 146, 1292 b 41–1293 a 1). Ein weiteres Argument
von Schütrumpf stützt sich auf die Tatsache, dass Aristoteles bei der Entwicklung seines Ver-
fassungsschemas in Kapitel 6 und 7 von Buch III keinen »Hinweis auf die unerlässliche Dif-
ferenzierung der Unterarten gibt«. (S. 255). Aus dieser Tatsache folgert er, dass Aristoteles
damals seine in Buch IV dargelegten Differenzierungen noch nicht konzipiert hatte und dass
dieses Buch früher zu datieren ist als Buch IV. Dieses Argument kann nicht überzeugen. Denn
ein derartiger Hinweis erübrigt sich, weil Aristoteles bereits in Buch III einige Kapitel später
das Königtum in Unterarten differenziert. Schütrumpf argumentiert zudem, dass die Beschrei-
bung der besten Demokratie, die Aristoteles im vierten Kapitel von Buch VI gibt, mit der
Verdammung dieser Verfassungsform in Buch III unvereinbar sei (S. 256 f.). Dieses Argument
ist nicht stichhaltig, weil die beste Demokratie, wie Schütrumpf selbst erkennt, gar keine De-
mokratie ist, sondern »in Wirklichkeit eine Art gemischte Verfassung« (S. 264). Zudem wie-
derholt Aristoteles auch in Buch IV seine generelle Geringschätzung der Demokratie und der
Oligarchie (ebenda, S. 138, 1289 b 2–11).

421 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 421

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Resümee

In dieser kurzen Replik war es leider nicht möglich, alle Argumente zurückzuweisen, die
von Schütrumpf gegen meine unitarische Interpretation der Politik vorgebracht wur-
den.46 In meinem Aufsatz argumentiere ich dafür, dass Aristoteles‘ zentrale Unterschei-
dung von vier Aufgaben der Verfassungslehre es erlaubt, vermeintliche Inkonsistenzen
in der Politik aufzulösen und als Klammer verstanden werden kann, die die acht Bücher
der Politik zu einer Einheit zusammenbindet.47 Es ist unverständlich, dass Schütrumpf
auf diese Unterscheidung kaum eingeht (S. 266). Offenbar weiß er dieser Argumentation
wenig zu entgegnen. Dennoch wäre es wünschenswert, dass unsere Kontroverse über die
angemessene Interpretation der Politik weitere Debatten anzuregen vermag. Interessant
wäre es auch, über die Unterschiede einer philologischen, einer philosophischen und
einer politikwissenschaftlichen Perspektive auf das Werk zu reflektieren. Letztlich dürfte
es wohl nicht möglich sein, unbezweifelbare oder unwiderlegbare Beweise für die starke
unitarische These zu erbringen, der zufolge die Politik zwar ein unvollständiges, aber
konsistentes und einheitliches Werk ist. Kaum abzuweisen sind jedoch die zahlreichen
Argumente und Belege für die schwache unitarische These, nach der Aristoteles in den
erhaltenen Büchern der Politik eine konsistente und einheitliche Verfassungslehre for-
muliert, die zum Teil auf seinen ethischen Schriften aufbaut.

46 So konnte nicht auf Schütrumpfs Behauptung eingegangen werden, dass die in der Schluss-
passage der Nikomachischen Ethik »beschriebenen Einzelstudien nur zu einem geringen Teil
die der Pol., die wir besitzen, sind« (S. 249). Schütrumpfs Interpretation ist allein schon deshalb
nicht überzeugend, weil sie kaum lösbare Probleme aufwirft: Wenn diese Einzelstudien nicht
Teil der heutigen Politik sind, was ist dann aus ihnen geworden? Selbst wenn man unterstellt,
sie seien verlorengegangen, ist es kaum wahrscheinlich, dass Aristoteles eine derart große An-
zahl an Studien zu politischen Themen verfasst hat. Dazu galt sein Interesse zu vielen Wis-
sensgebieten, wie sein umfassendes Werk dokumentiert. Auch wenn Aristoteles nicht alleine
gearbeitet hat, was sehr wahrscheinlich ist, hatte selbst er nur eine begrenzte Arbeits- und
Leistungsfähigkeit. Schütrumpf versucht seine Auffassung mit einem Argument zu belegen,
das sich auf den Themenüberblick stützt, den Aristoteles in den Anfangspassagen des vierten
Buches der Politik gibt (1289 b 12 ff.). Während dieser Überblick das Hauptthema von Buch
V, den Untergang und Erhalt von Verfassungen, als letztes Thema anführt, erwähnt er dieses
in der Schlusspassage der Nikomachischen Ethik bereits als zweites von fünf Themen. Alleine
deshalb schon sei die programmatische Skizze am Ende der Nikomachischen Ethik »zur Er-
klärung des Aufbaus von Pol. geschweige denn zur Begründung ihrer Einheit« unbrauchbar
(S. 249). Dieses Argument kann nicht überzeugen, weil sich der Themenüberblick in Buch IV
lediglich auf die Themen von Buch IV und V bezieht, während die programmatische Skizze
der Nikomachischen Ethik den Inhalt und Aufbau der gesamten Politik umreißt. Vgl. zur an-
gemessenen Interpretation der Schlusspassage der Nikomachischen Ethik Fn. 6 und zu Schüt-
rumpfs unzutreffender Behauptung, die von mir »zusammengebrachten Gesichtspunkte« »na-
turgemäß, gerecht und zuträglich« fänden sich bei Aristoteles »nicht in ein und demselben
Argumentationszusammenhang« (S. 266 f.) Manuel Knoll, Aristokratische oder demokratische
Gerechtigkeit?, aaO., Kap. VI und vor allem VI. 5.

47 Vgl. hierzu Manuel Knoll, »Die »Politik« des Aristoteles – eine unitarische Interpretation«,
aaO., S. 136–140.

422 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 422

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410


Zusammenfassung

Der Aufsatz widerlegt vor allem die Einwände, die Eckart Schütrumpf gegen meine Ar-
gumente vorbringt, die die Politik des Aristoteles als einheitliches und geschlossenes
Werk erweisen. Zuerst korrigiert er Schütrumpfs unangemessene Rekonstruktion der
Methode meiner Argumentation und legt die Kriterien für ein einheitliches philosophi-
sches Werk dar. Danach erläutert er die zentrale Rolle, die die distributive Gerechtigkeit
für die politische Theorie des Aristoteles spielt. Daraufhin zeigt er auf, dass Aristoteles’
Unterscheidung von fünf Arten des Königtums seiner Differenzierung von Unterarten
der Demokratie und der Oligarchie entspricht. Zuletzt schlägt er vor, zwischen einer
starken und einer schwachen unitarischen These zu unterscheiden.

Summary

The essay is mainly a refutation of Eckart Schütrumpf’s objections to my arguments
which show that Aristotle’s Politics is a unified work. First it corrects Schütrumpf’s in-
adequate reconstruction of the method of my arguments and outlines the criteria of a
unified philosophical work. Then it explains the central role that the concept of dis-
tributive justice plays in Aristotle’s political theory. Furthermore it shows that Aristotle’s
distinction of five kinds of kingdoms corresponds to his division of sorts of democracy
and oligarchy. Finally, it suggests a way to distinguish between a strong and a weak
Unitarian thesis.
 
Manuel Knoll, Aristotle’s Politics – A collection of essays or a unified work? Reply to
Eckart Schütrumpf’s response.

423 Manuel Knoll · Die »Politik« des Aristoteles – Aufsatzsammlung oder einheitliches Werk? 423

ZfP 58. Jg. 4/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 10:27:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-4-410

