
Zur früh-existentialistischen Idealismuskritik 
der Vettern
Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig

Eine begriffliche Vorklärung

Als existentialistisch bezeichne ich all diejenigen philoso­
phischen Positionen, die davon ausgehen, daß das aktualiter 
sich ereignende Existieren allem Denken unvordenklich 
voraus ist und von diesem auch niemals begrifflich eingefan­
gen und festgehalten zu werden vermag. So gesehen hat es 
in der Geschichte der abendländischen Philosophie immer 
wieder betont existentialistische Denker gegeben -einer der 
bedeutendsten ist sicherlich Meister Eckhart gewesen. Doch 
kann man von einer bewußten Existenzphilosophie erst dort 
sprechen, wo sich ein Denken in entschiedenen Gegensatz 
zum Idealismus stellt, also zu jener Philosophietradition, die 
die Vernunft absolutsetzt. Es mußte also erst der absolute 
Idealismus Hegels mit seinem Anspruch, alle Wirklichkeit 
im Begriff einholen zu können, hervortreten, bevor aus der 
Erfahrung des Scheiterns dieses Anspruchs radikale Gegen­
entwürfe existentiellen Philosophierens auftreten konnten. 
Philosophiegeschichtlich gesehen sind der alte Schelling und 
der junge Kierkegaard die Begründer der Existenzphiloso­
phie. Doch ihre Entwürfe wurden zu ihrer Zeit kaum 
rezipiert, sie gerieten in Vergessenheit und wurden erst zu 
Beginn des 20. Jahrhunderts wiederentdeckt. Diese Ansätze 
des Wiederauflebens existentialistischer Idealismuskritik 
nenne ich - in Abhebung von den späteren Konzepten Martin 
Heideggers und Karl Japers’ -früh-existentialistisch.
Die Vettern Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig gehören 
nicht nur zu den ersten früh-existentialistischen Idealismus­
kritikern, sondern sind sicherlich die philosophisch differen­

91

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ziertesten Köpfe dieser Richtung. Hans Ehrenberg, der 
Ältere von beiden (1883-1958), seit 1910 Privatdozent der 
Philosophie in Heidelberg, war es, der die Pionierarbeit des 
Durchbruchs schaffte und der Franz Rosenzweig, den 
dreieinhalb Jahre jüngeren Vetter (1886-1929), nicht nur 
allgemein in die Philosophie des Deutschen Idealismus, 
sondern bereits in die Grundgedanken existentialistischer 
Idealismuskritik einführte. Im Systementwurf existentiellen 
Denkens, d. h. in der systematischen Ausgestaltung des - 
wie sie es nannten - "neuen Denkens", hat Rosenzweig 
später Ehrenberg dann überflügelt. Für beide war jedoch der 
existentielle Denkansatz nicht nur eine theoretische Ange­
legenheit, sondern er führte sie zu äußerlich gesehen zwar 
völlig konträren, innerlich bedacht jedoch zu sehr ähnlichen 
Lebensentscheidungen. Franz Rosenzweig, der sich ent­
schieden zu seinem Judesein bekannte, lehnte eine akade­
mische Karriere ab, um sich ganz der praktischen Aufgabe 
der Erneuerung jüdischen Lebens widmen zu können, und 
Hans Ehrenberg, der bereits in seiner Studienzeit Christ 
geworden war, gab seine Philosophieprofessur auf, um als 
protestantischer Pastor praktisch wirken zu können.
Daß beide Denker heute in der Philosophie fast völlig 
vergessen sind, hängt sicherlich auch mit ihrer bewußten 
Abkehr vom akademischen Lehrbetrieb zusammen, mehr 
aber noch damit, daß ihre Namen, wie die aller Denker 
jüdischer Herkunft, in der Zeit des Nationalsozialismus 
ausgetilgt wurden. Die Spuren dieser Zerstörung wirken - 
zumal in Deutschland - heute noch nach.
Es geht mir aber nicht nur darum, zwei ins Vergessen 
gedrängte Denker ins philosophiegeschichtliche Gedächtnis 
zurückzuholen, sondern ich möchte aufzeigen, daß beide - 
schärfer als andere Existentialisten - Grundprobleme 
durchdacht haben, die uns heute noch betreffen.
Um Wiederholungen zu vermeiden, werde ich -mit Verwei­
sen auf den jeweils anderen -den Durchbruch existential isti- 

92

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Idealismuskritik an Hans Ehrenberg herausarbeiten, 
die Systematik des "neuen Denkens" an Franz Rosenzweig 
skizzieren und sodann den letzten Schritt von der Philoso­
phie in die existentielle Praxis an beiden diskutieren. Mit 
einigen Hinweisen auf die Aktualität ihres Denkens werde 
ich dann meine knappen Thesen beschließen.

I, Hans Ehrenberg -
Der Durchbruch existentialistischer Idealismuskritik

1.

Es ist biographisch mannigfach belegt und hinlänglich 
bekannt, daß Franz Rosenzweig den ersten Teil tes Stern der 
Erlösung mit Blick auf Hans Ehrenberg, seinen eigentlichen 
"philosophischen Lehrer", konzipiert hat. Er folgte dabei 
grundlegenden Einsichten Ehrenbergs, die dieser sieben 
Jahre vorher - kurz nach seiner Habilitation - in der Schrift 
Die Parteiung der Philosophie, Studien wider Hegel und die 
Kantianer1 niedergelegt hatte.
Rosenzweig geht zwar in der Durchführung seiner Idealis­
muskritik im ersten Teil des Stern durchaus eigenständige 
Wege, wobei er in äußerst faszinierender Weise eine 
theoretisch-mathematische Konzeption Hermann Cohens 
aufnimmt und umdeutet,2 aber in der Motivik verbleibt er in 
den Bahnen Ehrenbergs, und deshalb war ihm auch so sehr 
an dessen Urteil zu diesem Teil gelegen.

1 Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie, Studien wider Hegel 
und die Kantianer, Leipzig 1911; siehe hierzu Rosenzweigs Brief an 
Eugen Rosenstock vom 19. Dezember 1917: "Ich lese ... zum zweiten 
Mal — Hansens Parteiung, ein imponierendes Buch" (GS I, 494); siehe 
auch Werner Licharz und Manfred Keller (Hg.), Franz Rosenzweig und 
Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frankfurt a. M. 1986.
2 Siehe Reiner Wiehl, "Logik und Metalogik bei Cohen und Rosen­
zweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 623-642.

93

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich glaube also, durchaus neues Licht auf die Intentionen 
dieses in der Rosenzweig-Forschung immer als zu schwierig 
empfundenen ersten Teils werfen zu können, indem ich 
zunächst auf Hans Ehrenbergs Pionierarbeit Die Parteiung 
der Philosophie eingehe.
Ein Jahr nach seiner Habilitationsschrift Kritik der Psycholo­
gie als Wissenschaft,3 in der sich Hans Ehrenberg als ein 
kritisch scharfsinniger Neukantianer ausgewiesen hat, 
veröffentlicht der junge Privatdozent seine eigenständige 
philosophische Grundlegung!) ie Parteiung der Philosophie. 
Studien wider Hegel und die Kantianer. Es ist dies ein in 
jeder Beziehung außergewöhnliches Buch; weist es doch 
Ehrenberg als einen hervorragenden Kenner der Hegelschen 
Philosophie aus -etwas ganz Ungewöhnliches in der damali­
gen Zeit -, der mit Hegel den Neukantianismus und mit dem 
Neukantianismus Hegel kritisiert und dabei über beide 
hinaus zu einer erneuten, um die Spätphilosophie Schellings 
wissenden existentialistischen Idealismuskritik vordringt. So 
ist Ehrenbergs Buch nicht nur eines der allerersten Zeugnisse 
der aus dem Neukantianismus erst in den kommenden Jahren 
stärker hervortretenden Hegel-Renaissance - zu der bei­
spielsweise auch Rosenzweigs Dissertation Hegel und der 
Staat gehört -, sondern zugleich bereits eine diese Bewegung 
vorweg überbietende erste grundsätzliche Hegel-Kritik, die, 
völlig eigenständig argumentierend, wieder anknüpft an die 
70 Jahre zurückliegenden Kritiken von Schelling, Feuerbach, 
Kierkegaard und Marx.
Indem die Untersuchung in einer Gegenüberstellung von 
Hegel und dem Neukantianismus nach der "Stellung der 
Logik im philosophischen System" fragt, vollzieht sie eine 
grundsätzliche Selbstbesinnung des philosophischen Den­
kens, die im letzten an sich selber negativ die Grenzen ihrer 

3 Hans Ehrenberg, Kritik der Psychologie als Wissenschaft, Tübingen 
1910.

94

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


selbst sichtbar werden läßt. Ehrenberg tritt also keineswegs 
von außen kritisch an Hegel und den Neukantianismus 
heran, sondern verfolgt deren Problemstellungen immanent 
in radikaler Konsequenz, wobei er den Neukantianismus als 
die geschichtlich hervorgetretene Gestalt des "Antihegelia­
nismus"4 versteht, die angetreten ist, die Widersprüche, in 
die sich Hegel verstrickte, aufzulösen, sich dabei aber in 
neue Widersprüche verstrickt, die sich wiederum von Hegel 
her aufhellen lassen, so daß sich aus ihrer wechselseitigen 
Kritik schließlich die Konturen eines sich logisch selbst­
begrenzenden neuen philosophischen Denkens abzuzeichnen 
beginnen. Alle Unterkapitel der Untersuchung, die zunächst 
dem "Konflikt im innerlogischen Problem" und sodann dem 
Konflikt im Verhältnis zu den Realphilosophien nachgehen, 
vollziehen sich in diesem Dreischritt - worauf ich in meiner 
Skizze nur thesenhaft verkürzt eingehen kann.

2.

Die Größe der Hegelschen Wissenschaft der Logik - und 
hierin überragt sie alle bisherigen Begründungsversuche der 
Logik, auch diejenigen des Kantianismus - liegt darin, daß 
sie das Selbstbewußtsein zum Prinzip der sich bedenkenden 
Selbstanalyse des Denkens erhoben hat. So einleuchtend und 
unhintergehbar dieser Anspruch der Logik Hegels ist, er wird 
von Hegel selbst nicht wahrhaft eingelöst, zweifach ist er 
’ erschwindelt’ und gerät gerade deshalb in Selbstwidersprü­
che. Erstens ist die Absolutheit des Selbstbewußtseins, auf 
der die Logik basiert, nicht aus ihr selbst begründet, sondern 
wird vorausgesetzt bzw. aus der Phänomenologie des 
Geistes herübergenommen. Diese Herübemahme aber bleibt 
aber eine von Hegel niemals wirklich aufgehellte Dunkel­

4 Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie, 105.

95

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stelle seiner Philosophie, denn was ist und welchen Status 
hat das Selbst im Selbstbewußtsein der Logik, wenn doch im 
Entwicklungsgang der Phänomenologie das Selbst sich 
"aufzuopfem" hatte, um sich zum "absoluten Wissen" zu 
erheben, mit dem die Logik beginnt. Zweitens gerät der 
Absolutheitsanspruch der Logik mit der ihr nachfolgenden 
Realphilosophie in Konflikt - ebenfalls eine niemals aufge­
klärte Dunkelstelle bei Hegel. Denn woher kommen über­
haupt die Erkenntnisinhalte von Natur und Geschichte, da 
sie doch weder aus der absoluten Idee der Logik ableitbar 
sind, noch von außen in sie eintreten können?
Um diesen Widersprüchen zu entgehen, trennt der Neu­
kantianismus zunächst klar zwischen der Logik als transzen­
dentaler Kategorienlehre und den durch sie kategorial 
erschlossenen wissenschaftlichen Erkenntnissen. Der 
Kantianismus geräte dabei jedoch in eine widersprüchliche 
Dualität, aus der er nicht mehr herausfinden kann. Die 
transzendentale Logik vermag ihrem Anspruch nach alle 
Formen wissenschaftlicher Erkenntnis a priori zu ergründen, 
nur von sich selbst vermag sie nicht anzugeben, was sie 
eigentlich sei. Wo sich aber nun der Kantianismus doch 
durchringt, selbstreflexiv nach Sinn und Wert der Philoso­
phie als Grundlegung theoretischen Erkennens im Kontext 
menschlicher Kultur zu fragen, da führt diese Selbstbesin­
nung zwar zu einer Differenzierung theoretischer, sittlicher, 
ästhetischer und religiöser Sinn- und Wertdimensionen, aber 
diese Selbstklärung steht in keiner Beziehung mehr zum 
Apriori der logischen Kategorien und ihrer Erkenntniskonsti­
tution, so daß wir durch den Kantianismus in einen Dualis­
mus zweier philosophischer Kategoriensysteme geraten, die 
sich gegenseitig ausschließen.
Auch die "neue Logik",5 um die es Hans Ehrenberg geht, 
hält mit Hegel am Prinzip des Selbstbewußtseins für die 

5 Ebd.32.

96

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Logik fest, nur daß sie konsequenter und daher selbst­
bescheidener darum weiß, daß sie nichts anderes als das 
Bedenken des Denkens sein kann. Aus dem Prinzip und der 
Möglichkeit des "Sich-selber-Denkens" vermag das philoso­
phische Denken sich als causa sui nicht nur all seiner 
Denkformen, sondern auch aller konkreten Begriffe der 
Welterkenntnis zu begreifen. Es kann für das Denken des 
Denkens nichts geben, was ihm nicht denkend verfügbar und 
einholbar wäre. Das Reich der philosophischen Logik ist 
also tatsächlich das grenzenlose Reich des sich selbst 
begreifenden Gedankens, wie dies Hegel konzipierte, nur 
daß die "neue Logik" - so ergänzt nun Ehrenberg - von sich 
selbstbescheiden eingestehen muß, daß sie nirgends und 
niemals ontologisch werden kann, d. h. in keiner Weise von 
sich zu behaupten vermag, selber das andere des wirklichen 
Seins zu sein. Alles, was das begreifende Denken von sich 
und der Welt je zu begreifen vermag, kann das logische 
Bedenken des Denkens begreifend in sich einholen, aber es 
muß sich dabei doch selber eingestehen, daß es dadurch 
"nicht die Gegenstände in individuo" hervorbringt.6 Gerade 
im radikal zu Ende gedachten Selbstbewußtsein der Logik 
als Bedenken des Denkens liegt ihre Selbstbegrenzung, sich 
nicht als Erschafferin der wirklichen Welt mißzuverstehen.

3.

Auch für Hegel fallen selbstverständlich Denken und Sein 
nicht unterschiedslos zusammen. Nicht nur die Logik beginnt 
mit dem reinen Sein, auch die Realphilosophie entwickelt 
zunächst die in die Wirklichkeit getretenen Gestalten der 
Natur und geschichtlichen Welt. Aber all dies geschieht bei 
Hegel, ohne daß die existierende Wirklichkeit je als das 

6 Ebd. 49.

97

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere des Denkens wahr- und ernstgenommen würde, 
sondern sie treten nur als Momente des Denkens bzw. als 
Gestalten des Begreifens auf, die das Denken auf dem Wege 
seiner Selbstbewußtwerdung zu durchlaufen hat. Die All- 
Einheit der Vernunft, in der aller Gegensatz von Denken 
und Sein aufgehoben sein soll, durchherrscht als Telos den 
ganzen Entwicklungsprozeß der Hegelschen Philosophie, 
die, da sie diese Begriffsbewegung zugleich als ontolo­
gischen Seinsprozeß versteht, zu einem hybriden Panlogis­
mus wird.
Der Neukantianismus erweist sich dagegen in diesem Punkt 
als interessanter und weiterführender. Gerade dort, wo die 
ihm unlösbare Dualität von Weltbegreifen und Selbst­
besinnung konsequent zu Ende gedacht wird, wie beispiels­
weise bei Emil Lask,7 tritt zu Tage, daß zwar einerseits alle 
Wirklichkeit als zu begreifende diesseits der Vernunft liegt, 
andererseits aber auch die Vernunft nicht jenseits der 
Wirklichkeit angesiedelt ist, sondern ein Teil von ihr ist und 
sich als solcher zu thematisieren hat. Daran aber wird 
deutlich, daß Vernunftabsolutheit und Wirklichkeitsabsolut­
heit zwar keineswegs zusammenfallen, aber doch in einem 
Bezug zueinander stehen müssen. Hieran knüpft Ehrenberg 
an, ohne jedoch dem kantianischen Dualismus zu verfallen, 
da er die Synthesis von Vernunft und Wirklichkeit in 
unserem sich selbst reflektierenden wirklichen Philosophie­
ren erfaßt: Insofern die begriffene Wirklichkeit die ganze 
Vernunft erfüllt, aber die wirkliche Vernunft nur einen Teil 
der Wirklichkeit ausmacht, erfahren wir denkend an uns 
selbst, daß die Philosophie als Philosophie nicht in sich 
selbst ihren Abschluß finden kann - oder anders gesagt, daß 
die Wirklichkeitsimmanenz die Vemunftimmanenz überragt.

7 Emil Lask, Die Logik der Philosophie und die Kategorienlehre, 
Tübingen 1911.

98

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


“Obwohl also die Absolutheit des Wissens auf sich selbst fußt, 
weist sie kraft dieses in sich Ruhens über sich hinaus[so] sehen 
wir uns mit unserer auf sich selbst gerichteten Logik über die 
Grenzen dieser Wissenschaft ins Grenzenlos-Wirkliche getrieben, 
sehen - wir selber Denkende, innerlogische Wesen - uns mitten 
ins Reich des Wirklichen getragen."8

4.

Das wirkliche Denken verbleibt nicht in sich, sondern weist 
über sich hinaus auf die existierende Wirklichkeit, der es 
selber wirklich mitangehört. Wo die Logik dies an sich 
selbst erkennt und anerkennt, wird sie zur "Metalogik", zur 
metalogischen "Logodicee" als "letzter Philosophie".9 
Hier erkennt das rein rationale, logische Denken, ohne im 
mindesten von seinem innerlogischen Absolutheitsanspruch 
Abstriche zu machen, daß es als wirkliches Denken nicht in 
sich selbst, sondern metalogisch in anderem gründet, 
nämlich im letztlich nur von "Gott" her existentiell erfahr- 
und erfaßbaren existierenden Wirklichkeitszusammenhang. 
Die sich in existentiellem Selbstbewußtsein erfassende 
Logik "vermeidet das (Hegelianische) Verschwinden Gottes 
in der Wissenschaft und setzt im metalogischen Selbst­
beschluß nicht sich, sondern eins, das außer ihr ist, - Gott - 
als das Letzte".10 Mit dieser Aussage überschreiten wir 
bereits die Grenzen der Logik als Selbstanalyse des Denkens 
und greifen einem wirklichen Philosophieren vor, das sich 
unseren existentiellen Problemen stellt. Von diesem existen­
tiellen Denken sagt Ehrenberg - mit deutlicher Anlehnung 
an Schelling und Marx -: "die Philosophie verneint sich 
selber, insofern sie sich realisiert".11

8 Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie, 96 f.
9 Ebd. 98.
10 Ebd.
11 Ebd. 129.

99

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solange wir uns jedoch noch in der Sphäre der Logik als 
dem selbstreflexiven Bedenken des Denkens aufhalten, in 
der Ehrenberg seine Schrift Die Parteiung der Philosophie 
konsequent beläßt, kann es noch nicht um eine solche exi­
stentielle Selbstverwirklichung der Philosophie gehen, son­
dern die letzte Aufgabe der Logik ist die an sich selber be­
wußt vollzogene negative "Grenzmarkierung" und Selbstbe­
scheidung, nichts anderes sein zu können und sein zu wollen 
als Logik, als Denken des Denkens. In diesem "nichts ande­
res sein wollen" liegt jedoch bereits ein Wissen von ande­
rem, was nicht im Denken des Denkens aufgeht. Insofern 
weist die Logik - wie Ehrenberg in Anlehnung an Schellings 
Hegel-Kritik formuliert - im letzten über sich hinaus, und 
ihr dialektischer Weg, der bis zu dieser selbstbegrenzenden 
Selbsteinsicht heranführt, erweist sich als Dialektik der 
"Selbstverneinung": "das Wesen der Dialektik ist so die 
Selbstauflösung des Denkens".12 Dies bedeutet nicht, daß 
wir vom Denken lassen sollten oder könnten, sondern daß 
das Denken nicht im Bedenken seiner selbst zu verbleiben 
vermag, sein Wesen als wirkliches Denken ist vielmehr. Sich 
selbst auf anderes hin zu überschreiten; auf anderes hin, in 
dessen Primat auch das wirkliche Denken selbst steht.

II. Franz Rosenzweig -Die Systematik des neuen Denkens

1.

Schon in der Parteiung der Philosophie betont Hans Ehren­
berg, daß das neue, existentielle Denken, das aus dem 
Bannkreis der Logik herausgetreten ist, im "Primat der 
Theologie" steht, und er hat dies in seiner ebenfalls 1911 
erschienenen kleinen Studie Die Geschichte des Menschen

12 Ebd. 130.

100

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unserer Zeit13 noch konkreter umrissen. Auch Franz Rosen­
zweig tritt im zweiten Teil des Stern der Erlösung ohne 
große Umschweife in einen theologisch sich explizierenden 
Sinnhorizont ein, in dem er die existierende Wirklichkeit 
systematisch von den geschichtlichen Ereignissen der 
Schöpfung, Offenbarung und Erlösung her zu entschlüsseln 
versucht.14
Beide betonen allerdings ebenfalls ausdrücklich, daß sie 
hiermit nicht die alte Theologie meinen, die sich auf irgend­
welche ungefragt hingenommene dogmatische Glaubens­
sätze beruft. Solche Art von Theologie liegt beiden fern, 
daher schreibt Rosenzweig als Motto über den zweiten Teil 
des Stern: "in theologos" - wider die Theologen -, so wie der 
erste Teil das Motto "in philosophos" trug. Das neue philo­
sophische Denken ist zugleich auch ein neues theologisches 
Denken.
Dieses neue Denken weiß sich von Anfang an aus dem sich 
ereignenden Existenzzusammenhang bestimmt. Nicht das 
Denken befindet sich hier im Primat gegenüber der Wirk­
lichkeit, sondern umgekehrt: das wirkliche Denken erfährt 
nicht nur die existierende Wirklichkeit, sondern auch sich 
selbst in ihr als unvordenklich vorausseiendes Ereignen. 
Wenn wir nun diesen sich ereignenden Wirklichkeitszusam­
menhang denkend als in sich sinnbestimmt erfahren, so kann 
dies nur als eine Sinnstiftung aus anderem verstanden 
werden - und dieses sinnstiftende Andere nennt Ehrenberg 
"Gott".
Aber anders als die alte Theologie, die sich immer schon in 
irgendwelchem Offenbarungswissen von Gott wähnt, steht 

13 Hans Ehrenberg, Die Geschichte des Menschen unserer Zeit, Heidel­
berg 1911.
14 Siehe Tadeusz Gadacz, "Zur Auffassung der Freiheit im ’neuen 
Denken’ Franz Rosenzweigs", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig 
(1886-1929), 673-687.

101

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das neue Denken - wie dies schon Schelling betont hatte - 
erst vor der Aufgabe, die existierende Wirklichkeit, in der 
wir uns selbst vorfinden, als eine Sinnstiftung Gottes zu 
erweisen. Dies ist die Aufgabe, der sich Rosenzweig im 
zweiten Teil des Stern der Erlösung stellt.
Beide, Ehrenberg und Rosenzweig, sprechen von einem 
"System”, das durch das neue Denken zu erschließen sei. 
Dabei wird von beiden ausdrücklich unterstrichen, daß sie 
nicht ein Gedankensystem im Sinne des Hegelschen Idealis­
mus meinen, sondern unter "System” etwas verstehen, was 
wie der organische Lebenszusammenhang nicht erst aus dem 
Denken, sondern schon in sich selbst vermittelt ist.15 Das 
System, von dem Ehrenberg und Rosenzweig sprechen, ist 
der sich ereignende Wirklichkeitszusammenhang, in den wir 
selbst existierend mit einbezogen sind und der unserem 
Denken immer schon unvordenklich voraus sich ereignet. 
Insofern verhält sich das neue Denken nicht mehr konstitutiv 
und konstruierend zur Welt, sondern versteht sich als 
"erfahrende Philosophie” zur vorgängigen Existenz - wie 
Rosenzweig im Anschluß an Schelling betont. Gleichwohl 
ist das Denken ein unabdingbares Moment der Erschließung 
der existierenden Wirklichkeit in ihren Sinnhorizonten. Es 
geht hier nicht um bloße Empirie, sondern um denkende 
Erfahrung der Wirklichkeit in ihren uns betreffenden 
Sinnansprüchen. Das neue Denken kann der Wirklichkeit 
nicht von außen betrachtend gegenübertreten, denn es ist ja 
existentieller Teil dieser Wirklichkeit; oder genauer gesagt: 
wir selber gehören der existierenden Wirklichkeit an, deren 
Sinnzusammenhang wir denkend zu erfahren trachten. Som it 

15 In einem Brief an Rudolf Ehrenberg erläutert Rosenzweig, was er 
unter "System" versteht, einen Begriff, den er von Viktor von Weiz­
säcker übernimmt: "System ist nicht Architektur ..., sondern System 
bedeutet, daß jedes Einzelne den Trieb und Willen zur Beziehung auf alle 
anderen Einzelnen hat." (GS I, 484)

102

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


betrifft diese denkende Erfahrung unmittelbar existentiell 
unsere Positionsfindung in der Wirklichkeit und erfordert 
praktische Konsequenzen für die Sinnorientierung unseres 
Handelns.
Gerade deshalb bestimmen Rosenzweig wie Ehrenberg - 
ebenfalls in Anschluß an Schelling - das neue Denken als 
geschichtliche Philosophie, und zwar nicht nur, weil die sich 
ereignende Existenz grundsätzlich zeitlich strukturiert ist, 
sondern weil wir in unserem je gegenwärtigen Gewahr­
werden in ihr uns geschichtlich orientiert erfahren. Dies 
meint sowohl, daß unsere existentielle Gegenwart eine aus 
Vergangenem gewordene ist, als auch - und weit wichti­
ger -, daß sie in die Zukunft ausgreifende Entscheidungen 
und Handlungen uns abverlangt. Bevor wir den Strukturie­
rungen der existierenden Wirklichkeit nachgehen, wie sie 
Rosenzweig im zweiten Teil des Stern dargelegt hat, gilt es 
rückblickend noch etwas Methodisches festzuhalten.
Rosenzweig nennt das Zwischenkapitel zwischen erstem und 
zweitem Teil des Stern der Erlösung '‘Übergang”. Dies ist 
eigentlich keine sehr glückliche Bezeichnung, denn sie 
suggeriert die Vorstellung eines linearen Fortschreitens von 
den logischen Vorklärungen des ersten Teils zur Systematik 
des zweiten Teils in ein und demselben Medium philosophi­
scher Rationalität. Besser sollten wir mit Hans Ehrenberg 
von einer "Umkehr” von der “Eigenwilligkeit” des in sich 
selbst eingeschlossenen Denkens hin "zum Leben in Ande­
rem”16 sprechen. Daß auch Franz Rosenzweig eine solche 
"Umkehr” meint, geht aus dem Zwischenkapitel selbst 
eindeutig hervor.
Das Problem ist seit Schellings Scheidung von "negativer 
Philosophie” logischer Wesensbestimmung und "positiver 
Philosophie” existentieller Sinnfindung gestellt. Es gibt von 
jener zu dieser keinen "Übergang” im Medium logischer 

16 Hans Ehrenberg, Die Geschichte des Menschen unserer Zeit, 43.

103

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beweisführung und Ableitung, sondern nur eine “Umkehr", 
die selber nur aus einer existentiellen Erschütterung, ja 
Verzweiflung erwachsen kann, in die der Mensch gerät, der 
sich bisher allein auf die dialektische Kraft philosophischer 
Rationalität verlassen hat und der nun, plötzlich vor existen­
tielle Lebensentscheidungen und Sinnprobleme gestellt, 
feststellen muß, daß ihn hier das logisch ableitende Denken 
völlig im Stich läßt.
Es gibt also keinen rational beweisenden Übergang von der 
Logik zum existentiellen Denken, nicht einmal einen solchen 
der "bestimmten Negation" (Hegel), der zur neuen Position 
erklärten "Negation der Negation". Wohl aber läßt sich 
umgekehrt zeigen, daß die von Ehrenberg in der Parteiung 
der Philosophie und von Rosenzweig im ersten Teil des 
Stern vollzogene metalogische Selbstbegrenzung der Logik 
und radikale Idealismuskritik nur auf der Basis eines im 
existentiellen Denken wurzelnden Bedenkens des Denkens 
möglich ist. D. h. also - für den Stern der Erlösung gespro­
chen -, daß der erste Teil zu seiner Durchführung ein Denken 
voraussetzt, wie es erst im zweiten Teil systematisch 
expliziert werden kann. Trotzdem ist der von Ehrenberg 
und Rosenzweig in Anlehnung an Schelling gewählte Gang 
von der Selbstkritik des logischen Denkens zum existentiel­
len Denken keineswegs überflüssig. Er erfüllt die notwen­
dige Aufgabe der Katharsis des Denkens, insofern dem 
Denken an ihm selbst demonstriert wird, daß alle seine 
Versuche, sich der Wirklichkeit zu bemächtigen, scheitern 
müssen, so daß ihm schließlich nur die Umkehr bleibt, sich 
völlig neu als wirkliches Denken aus der Wirklichkeit zu 
erfassen.

2.

In den nächsten beiden Punkten, in denen ich sehr gedrängt 
und stilisiert die geschichtliche Systematik des zweiten Teils 

104

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Stern der Erlösung zu skizzieren versuche,17 reiße ich 
etwas auseinander, was für Rosenzweig grundlegend 
zusammengehört, nämlich die Existenzerfahrung als Dialog 
zwischen Gott und dem Menschen. In meiner Nachzeich­
nung zertrenne ich den Dialog künstlich, um dadurch 
zunächst die existenzphilosophische Problementfaltung 
stärker herausstellen und danach die Gottesproblematik 
gesondert thematisieren zu können.
Ausgangsbasis der systematischen Strukturierung des 
Sinnzusammenhangs der existierenden Wirklichkeit ist das 
dreifache Wunder sich ereignender sinnbestimmter Existenz. 
Es sind dies keine Wunder im landläufigen Sinne unerklär­
licher Einzelgeschehnisse, sondern es sind Wunder grund­
legenden Charakters für das rein-rationale Denken, denn für 
dieses ist alles sich ereignende Existieren etwas Unerklär­
bares. Zunächst ist es das Wunder des kreatürlichen Daseins, 
daß überhaupt Leben ist und nicht nur Chaos und Leere; 
zweitens das Wunder menschlicher Sprache, daß sich 
überhaupt Sinnverstehen und Sinnverständigung ereignen 
und nicht nur blindes Wachsen und Sterben; drittens ist es 
das Wunder tätiger Liebe, daß überhaupt mitmenschliche 
Versöhnung und Sinnerfüllung sein können und nicht nur 
Gewaltverhältnisse und Barbarei.
Diese drei Sinnstrukturierungen, die dem rein-rationalen 
Denken als Wunder erscheinen, erschließen uns die existie­
rende Wirklichkeit als einen geschichtlichen Systemzusam­
menhang von Schöpfung, Offenbarung und Erlösung, in den 
wir uns selber dreifach gerufen erfahren.
Mit allem kreatürlichen Sein haben wir gemein, daß wir uns 
als ins Dasein gerufene Geschöpfe vorfinden. Die Schöpfung 
ist dabei nicht als ein einmaliges Ereignis des in-die-Exi- 

17 Siehe hierzu etwas ausführlicher die Beiträge "Der Philosoph Franz 
Rosenzweig" (Abschnitt III) und "Vom Totalexperiment des Glaubens" 
(Abschnitt II) in diesem Band.

105

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stenz-Rufens der Welt zu verstehen, die dann, sich selbst 
überlassen, ihren naturgeschichtlichen Prozeß durchläuft, 
sondern das Ereignis der Schöpfung steht gleichsam quer 
zum zeitlichen Evolutionsprozeß, insofern jedes in-die- 
Existenz-Treten eines Geschöpfes und alles sich ereignende 
Existieren Zeugnisse der unablässigen Schöpfung sind.
Im Zentrum der erfahrenden Philosophie steht - wie Rosen­
zweig ausdrücklich betont - die Offenbarung: das ins 
Sinnverstehen und in die Sinnverständigung Gerufensein des 
Menschen, das je gegenwärtige Offenbarwerden der existie­
renden Welt in ihren Sinnzusammenhängen für und durch 
die sich sinnverständigenden Menschen. Es ist hinlänglich 
bekannt, daß die menschliche Sprache für die rein-rationale 
Philosophie nicht erklärbar ist, denn weder kann sie ein 
bloßes Naturphänomen sein noch eine reine Erfindung der 
Menschen, da all diese Erklärungsversuche, die die Sprache 
aus anderem herleiten wollen, Sprache immer bereits 
voraussetzen müssen. Dabei liegt das eigentliche Geheimnis 
der Sprache im Ereignis der Sinnverständigung, im Ange- 
sprochen-werden-können von einem anderen und im ihm 
Antwort-geben-können. Im Ereignis der Sinnverständigung 
vollzieht sich aber zugleich eine Sinnerschließung der 
existierenden Wirklichkeit, ein Offenbarwerden der Wahr­
heit der Welt, in die wir gestellt und der gegenüber wir in 
unserem Handeln verantwortlich sind.
Von der Mitte der Offenbarung aus kann uns auch erst die 
ihr immer schon vorausliegende Schöpfung bewußtwerden, 
da die Kreatur ohne Sprache von ihrer Kreatürlichkeit nicht 
weiß, sondern diese nur lebt. So wird von der Gegenwärtig­
keit der Offenbarung her das Ereignis der Schöpfung als das 
immer schon Vorausliegende, als das Vergangene bestimmt, 
während demgegenüber die Erlösung als der noch ausständi­
ge und der noch aufgegebene Horizont der Zukunft er­
scheint.

106

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der Offenbarung, also im Gegenwärtigsein von Sinn­
verstehen und Sinnverständigung, liegt bereits die Verhei­
ßung kommender Erlösung begründet. Allerdings nicht als 
etwas, was von sich her auf uns zukommt, sondern als ein an 
uns ergehender Ruf, durch die tätige Liebe gegenüber den 
Nächsten an der Versöhnung und Sinnerfüllung der Welt 
mitzuwirken. Erlösung ist somit der Horizont der noch 
ausständigen Zukunft, der uns gebietend zu liebesbestimm­
tem Handeln gegenüber den Mitmenschen, aber auch gegen­
über der Natur ruft. Trotzdem ist Erlösung nicht etwas, was 
wir von uns aus erhandeln und erzwingen können, sondern 
-wie Schöpfung und Offenbarung - ein sich uns schenkendes 
Ereignis. Auch liegt das Ereignis der Erlösung - korrespon­
dierend dem Ereignis der Schöpfung - nicht in einem einzi­
gen Endzeitpunkt, sondern steht gleichsam quer zur chrono­
logischen Zeit der Historie, ereignet sich -immer wieder und 
wachsend - augenblickshaft in der Annahme und in der 
Erfüllung des Gebots der Nächstenliebe.

3.

Es ist völlig klar, daß wir von Schöpfung, Offenbarung und 
Erlösung nur sprechen können, wenn wir die existierende 
Wirklichkeit, der wir selbst mit angehören, als von Gott her 
sinnbestimmt erfahren. Er hat die Welt erschaffen, offenbart 
sich uns und verheißt Erlösung. So beginnt Rosenzweig auch 
den zweiten Teil des Stern mit den Worten: "Gott sprach ..." 
D. h. er macht deutlich - ähnlich wie vor ihm Schelling, 
Kierkegaard und Ehrenberg -, daß das neue, existentielle 
Denken von seiner allerersten Regung an von Gott her 
beginnt. Schelling nennt dies das "notwendig gottsetzende 
Bewußtsein", aus dem wir im wirklich existentiellen Denken 
nicht heraustreten können. Wo das Denken sich und die Welt 
wirklich aus der sich ereignenden Existenz erfährt, da ist ihm 
der denkend erfahrene Sinnzusammenhang der existierenden 

107

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirklichkeit notwendig aus anderem gestiftet, und dieses 
Andere nennen wir Gott.
Gott ist für uns am Anfang nichts als ein Name für das 
Andere, durch das die existierende Wirklichkeit ist, in der 
wir uns vorfinden. Erst schrittweise erschließt sich uns in 
diesem Namen Gott als der Schöpfer, Offenbarer, Erlöser, 
d. h. im gleichen Akt, in dem wir die existierende Wirklich­
keit - und uns in ihr - sinnstrukturiert als daseiende, als in 
ihrem Sinn erschließbare, als der Liebestat aufgegebene 
erfahren, konkretisiert sich auch unser Gottesverständnis, 
und zwar grundsätzlich immer so, daß wir jede erweiternde 
Sinnerschließung als jeweils von Gott ausgehende Sinnstif­
tung erfahren. Dadurch tritt uns nun auch Gott in zunehmend 
bestimmteren Gestalten als Schöpfer, Offenbarer, Erlöser 
entgegen, wobei es sich letztlich nicht nur um Gestalten 
unseres Gottesverständnisses, sondern um reale Gestalten 
eines existierenden, eines wirkenden, sprechenden, gebieten­
den Gottes handelt. Auch hier ist der sich uns offenbarende 
Gott, der uns in seiner Liebe ansprechende Gott, die Mitte. 
Was Gott vor der Offenbarung war, d. h. vor dem Eintritt in 
den Dialog mit den Menschen seit der Namensrufung 
Adams, ist uns nur als Vergangenheit des Schöpfergottes aus 
der fortwährenden Schöpfung erschließbar. Was er dereinst 
in der vollbrachten Erlösung sein wird, ist uns nur in einer 
überschwenglichen Vorwegnahme seiner zukünftigen 
Ewigkeit schaubar. Von ihr sagt Rosenzweig:

"Die Erlösung läßt den Welttag jenseits der Schöpfung wie der 
Offenbarung enden in den gleichen mitternächtigen Glocken­
schlag ... Mensch und Welt verschwinden in der Erlösung. Gott 
aber vollendet sich." (GS II, 266)

Diese Aussage schießt schon fast über das hinaus, was nach 
Rosenzweig das neue theologische Denken sinnvoll von Gott 
ermitteln kann, denn Gott erschließt sich als existierender 
Gott nur soweit, als sein Wirken uns durch den Sinnzusam­

108

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


menhang der existierenden Wirklichkeit und durch unsere 
existentielle Selbstfindung erfahrbar ist. Jede Rede von Gott 
darüber hinaus, dies wirft Rosenzweig ausdrücklich auch 
Schelling vor, fällt in ein idealistisches Gedankenkonstrukt 
unter dem Namen Gottes zurück und spricht nicht mehr von 
dem uns existentiell begegnenden Gott. So rundet sich für 
Rosenzweig auch der dem neuen Denken erfahrbare und 
darstellbare Systemzusammenhang der existierenden 
Wirklichkeit, indem die höchste und letzte Aussage von 
Gott, nämlich der Satz: "Gott ist die Wahrheit", wieder 
zurückkehrt zur Schlichtheit unserer allerersten Erfahrung 
von Gott, allerdings nun bereichert um die Gewißheit 
unseres Gehaltenseins durch ihn. "Gott ist die Wahrheit" 
meint, daß der ganze Sinnzusammenhang der existierenden 
Wirklichkeit - und wir in ihm - von Gott her ist.

"Sehen wir näher zu, was denn Wahrheit sei, so finden wir, daß 
jener Satz nur das innigst Vertraute unserer Erfahrung uns mit 
anderen Worten wiederbringt; aus dem scheinbaren Wissen um 
das Wesen wird die nahe unmittelbare Erfahrung seines Tuns; daß 
er Wahrheit ist, sagt uns zuletzt doch nichts anderes, als daß er — 
liebt.” (GS II, 432)

4.

Hans Ehrenberg hat diesem gerundeten System existentieller 
Philosophie, wie es von Franz Rosenzweig im zweiten Teil 
des Stern ausgearbeitet wird, nichts Ähnliches zur Seite zu 
stellen. Wo Ehrenberg dies selber rückblickend in seiner 
Disputation, Drei Bücher vom Deutschen Idealismus^ 
thematisiert, bricht mit der resignativen Bemerkung, daß ihm 
nur eine Reihe von Systemfragmenten, aber kein System

18 Hans Ehrenberg, Disputation, Drei Bücher vom Deutschen Idealis­
mus, München 1923-1925; siehe insbesondere Bd. III, 148 ff., 169 ff. 

109

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


existentieller Philosophie gelungen sei, zugleich der Zweifel 
durch, ob es überhaupt machbar sein könne, als einzelner das 
System der existierenden Wirklichkeit erschließen zu 
wollen. Sollte dies nicht vielmehr das Projekt und Werk 
vieler Generationen, ja sogar der ganzen Menschheit sein? 
In diesem Sinne könnten wir mit Ehrenberg an Rosenzweig 
die Frage stellen, ob nicht auch der Stern der Erlösung 
lediglich ein Systemfragment darstellt, das keineswegs von 
sich behaupten kann, der einzig mögliche Versuch zu sein, 
die existierende Wirklichkeit aufzuhellen. Vermutlich würde 
Rosenzweig dem sofort zustimmen, denn nichts liegt ihm 
ferner, als ein allgemeinverbindliches System im Sinne des 
Idealismus aufzustellen, hat er doch selber ausdrücklich 
betont, daß es ihm mit dem Stern um die eigene existentielle 
Positionsfindung geht. Und mit Rosenzweig könnten wir nun 
Ehrenberg gegenfragen, ob es nicht darauf ankäme, daß 
jeder für sich systematisch den Sinnzusammenhang existie­
render Wirklichkeit vergegenwärtigt haben müßt, um 
existentiell in seinem Denken und Handeln Position bezie­
hen zu können.
Doch diese methodologische Differenz zwischen Ehrenberg 
und Rosenzweig, die wir hier nicht weiter vertiefen wollen, 
ist ganz harmlos gegenüber der viel tiefer reichenden 
inhaltlichen Kontroverse der gelebten Standortbestimmung 
ihres Glaubens.
Franz Rosenzweig bleibt beim Systemaufriß existentieller 
Philosophie und Theologie nicht stehen und läßt daher dem 
zweiten Teil des Stern noch einen dritten folgen. Auch hier 
vollzieht sich auf der "Schwelle", wie Rosenzweig das 
Zwischenkapitel betitelt, eine grundlegende Wende von der 
freien philosophischen Erschließung der von Gott gehaltenen 
existierenden Wirklichkeit her auf die bewußte Einbindung 
in eine geschichtlich gewachsene Glaubensgemeinschaft hin, 
nämlich die Bindung an die jüdische Lehre und an das 
jüdische Gesetz. Gab es im zweiten Teil keinerlei dogma­

110

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tische Übernahmen aus der alten Theologie, so ist nun das 
Akzeptieren der geschichtlich überkommenen Glaubens­
tradition die Grundvoraussetzung für ihre existentielle 
Bewußtmachung und Auslegung, um die es im dritten Teil 
geht.
Es gehört wohl zu den großartigsten Stücken des Stern der 
Erlösung, daß Rosenzweig im dritten Teil nicht nur eine 
existenzphilosophisch durchdachte Apologie der jüdischen 
Glaubenslehre darzulegen vermag, sondern auch dazu fähig 
ist, völlig ohne Polemik mit der christlichen Glaubens­
gemeinschaft in einen partnerschaftlichen Dialog einzutre­
ten. Grundvoraussetzung eines solchen Dialogs ist für 
Rosenzweig, daß beide Glaubensgemeinschaften von der 
geschichtlich gegebenen Unvereinbarkeit ihrer Glaubens­
wahrheiten ausgehen und trotzdem das Glaubensleben der 
jeweils anderen Gemeinschaft als für diese verbindlich 
verstehen und akzeptieren.19
Es hat sehr lange gedauert, bis sich christliche Theologen 
fanden, die diese Herausforderung zum Dialog ganz ohne 
Überredungsabsichten aufzunehmen vermochten. Und es 
gibt auch heute noch auf beiden Seiten nur sehr wenige, die 
fähig und bereit sind, das Nebeneinander von Glaubens­
gemeinschaften, die sich in ihren Glaubenswahrheiten 
ausschließen, grundsätzlich zu akzeptieren und darauf einen 
Dialog aufzubauen.
Mit Hans Ehrenberg konnte Franz Rosenzweig einen solchen 
Dialog nicht führen, und dies obwohl sie in enger Freund­
schaft standen, obwohl ihre existenzphilosophischen und 
existenztheologischen Ansätze fast wie ein Ei dem anderen 
glichen und obwohl sie im persönlichen Dialog die Glau­
bensentscheidung des anderen nicht nur tolerierten, sondern 

19 Zu diesem Glaubensdialog siehe auch den folgenden Beitrag "Franz 
Rosenzweig und Eugen Rosenstock. Ein jüdisch-christlicher Dialog — 
und die Folgen von Auschwitz".

111

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aufrichtig achteten. Aber die Glaubenswahrheiten, zu denen 
sie existentiell gefunden hatten, konnte nur jeweils den 
individuellen Glaubensweg des anderen akzeptieren, nicht 
aber den darin implizierten Anspruch für die jüdische und 
christliche Glaubensgemeinschaft insgesamt. Dies gilt nicht 
nur für Ehrenberg in bezug auf Rosenzweig, sondern auch 
umgekehrt für Rosenzweig in bezug auf Ehrenberg.
Hans Ehrenberg war nicht nur als Jude Christ geworden, 
sondern hatte sich, als er sich existentiell durchrang, prote­
stantischer Pastor zu werden, ganz entschieden in die 
christliche Glaubenstradition eingebunden. Dies stellt er in 
seinem Buch Die Heimkehr des Ketzers. Eine Wegweisung20 
bekenntnishaft dar.
Damit aber stehen sich die existentiell gewählten Wege der 
beiden Vettern - nicht individuell, aber auf die Glaubens­
gemeinschaften bezogen -diametral und unversöhnlich ent­
gegen. Während für Ehrenberg der von ihm selber beschrit­
tene Weg vom Judentum zum Christentum von dem er hofft, 
daß ihn alle Menschen - auch die Juden - einschlagen wer­
den, eine Befreiung zu einer geschichtlich weiterführenden 
Glaubenswahrheit darstellt, und er daher Rosenzweigs Ent­
scheidung zum Judesein im letzten nicht nur nicht verstehen 
kann, sondern sogar darüber betrübt ist, erscheint für Rosen­
zweig der Weg, den Ehrenberg eingeschlagen hat, theolo­
gisch gesehen nicht nur unbegreiflich, sondern - wie er 
einmal schreibt - als ein Schritt, durch den der "Jude" Hans 
Ehrenberg "schwer gesündigt hat" (GS I, 728). Rosenzweig 
kann für die, deren heidnische Vorväter Christen geworden 
waren, akzeptieren, daß sie über Christus zu Gott kommen 
wollen, aber für Juden, die bereits in einem Erlösung ver­

20 Hans Ehrenberg, Die Heimkehr des Ketzers. Eine Wegweisung, 
Würzburg 1920. Die Bezeichnung "Ketzer" bezieht sich selbstverständ­
lich nicht auf sein früheres Judesein, sondern auf sein bisheriges Leben 
als Christ.

112

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heißenden Bund mit Gott stehen, ist der Weg über Christus 
ein sündiger Treuebruch gegenüber ihrem Gott.
Ich breche hier meine Überlegungen zur inhaltlichen 
Kontroverse der existentiellen Glaubensentscheidungen der 
beiden Vettern ab, zumal wir sie von außen sowieso nicht 
beurteilen und bewerten können. Mir ging es nur darum zu 
zeigen, daß dort, wo sich die existentielle Positionsfindung 
an eine geschichtlich gewordene Glaubensgemeinschaft 
rückbindet, wie dies Rosenzweig und Ehrenberg in ent­
gegengesetzter Weise getan haben, sie auch notwendig in die 
geschichtlichen Konflikte dieser Glaubensgemeinschaften 
geraten muß. Damit will ich nicht sagen, daß wir in irgend­
einer Weise an einer geschichtlichen Rückbindung vorbei­
kommen könnten, denn jede existentielle Positionsfindung 
kann konkret nur eine geschichtliche sein, aber es will mir 
scheinen, daß wir bei unserer geschichtlichen Rückbindung, 
die jeweils eine bestimmte sein muß, zugleich auch - weit 
mehr als dies Rosenzweig und Ehrenberg vermochten - in 
einen unbedingten Dialog mit den Glaubensgemeinschaften 
aller Kulturen in der noch nicht abgeschlossenen Mensch­
heitsgeschichte eintreten müssen.

III. Ehrenberg und Rosenzweig -
Die Bewährung in der Praxis

1.

Kurz möchte ich noch auf einen letzten Punkt eingehen. Die 
existenzphilosophische Begründung der Rückbindung an 
eine geschichtliche Glaubensgemeinschaft, wie Rosenzweig 
sie im dritten Teil des Stern und Ehrenberg sie in der 
Heimkehr des Ketzers darlegt, stellt noch nicht den letzten 
Schritt ihres neuen, existentiellen Philosophierens dar. Der 
letzte Schritt führt beide aus der Philosophie als philoso­

113

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phisch darstellbare heraus und in die existentielle Bewäh­
rung ihres Denkens in der Praxis des Lebens hinein. Rosen­
zweig thematisiert diese letzte grundsätzliche Wende im 
Abschlußkapitel des Stern der Erlösung, das er das "Tor" 
nennt; das Tor, das aus der philosophischen Darlegung 
existentieller Positionsfindung hinaus zu ihrer Bewährung 
im Leben führt. In seinen späteren Erläuterungen zum Stern 
unter dem Titel Das neue Denken (1925) hat Rosenzweig die 
Aufgabe des Schlußkapital nochmals ausdrücklich unterstri­
chen:

"Hier schließt das Buch. Denn, was nun kommt, ist schon jenseits 
des Buches, ’Tor’ aus ihm heraus ins Nichtmehrbuch ... Nicht­
mehrbuch ist auch das Innewerden, daß dieser Schritt des Buches 
an die Grenze nur gesühnt werden kann durch — Aufhören des 
Buches. Ein Aufhören, das zugleich ein Anfang ist und eine Mitte: 
Hineintreten mitten in den Alltag des Lebens." (KL Sehr., 396 f.)

Rosenzweig hat dies nicht nur niedergeschrieben, sondern 
auch gelebt. Er schlug eine akademische Karriere aus und 
stellte seine weitere Arbeit ganz unter die praktische Auf­
gabe der Erneuerung jüdischen Lebens durch jüdische 
Erwachsenenbildung.21
Ein analoges Motiv bewegte auch Hans Ehrenberg, er hat 
dies ausführlich in der Disputation. Drei Bücher vom 
Deutschen Idealismus dargelegt - seinem Abschieds­
geschenk an die Philosophie, in dem er zu Ende des dritten 
Bandes lebensgeschichtlich das Aufgeben seiner Philoso­
phieprofessur und seinen Eintritt in die praktisch-seelsorge­
rische Arbeit eines protestantischen Pastors begründet.22

21 Siehe hierzu den Brief Rosenzweigs an seinen Doktorvater Friedrich 
Meinecke, dessen Angebot zur Habilitation er in einem mehrseitigen 
Brief ablehnt (GS I, 678-682).
22 Hans Ehrenberg, Disputation, III, 114 ff.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So haben beide ihre weitere Lebensarbeit ganz in den Dienst 
ihrer Glaubensgemeinschaft gestellt, in der sie vorher schon 
existenzphilosophisch ihr Denken verankert hatten. Sie 
haben dabei beide nicht nur Enormes für ihre Glaubens­
gemeinschaft geleistet - Rosenzweig durch Gründung und 
Leitung des Freien Jüdischen Lehrhauses in Frankfurt am 
Main, Ehrenberg unter anderem durch seinen Einsatz als 
einer der mutigsten Wortführer der "Bekennenden Kir­
che" -, sondern sie haben ihre Lebensentscheidung auch 
unter extremsten Bedingungen bewährt - Rosenzweig in 
seiner todbringenden Lähmungserkrankung, Ehrenberg in 
der Zeit nationalsozialistischer Verfolgung bis zu seiner 
Internierung im KZ-Sachsenhausen 1938, aus dem er jedoch 
nach ausländischen Interventionen 1939 freigelassen wurde, 
so daß er dann nach England emigrieren konnte.23

2.

Überdenken wir, um das Grundsätzliche dieses letzten 
Schrittes diskutieren zu können, nochmals den Gang der 
gesamten Argumentation mit seinen mehrfachen Wendun­
gen, wie er insbesondere von Franz Rosenzweig im Stern 
der Erlösung prägnant herausgearbeitet wird; den wir aber 
ebenso -auf mehrere Schriften verteilt -bei Hans Ehrenberg 
auffinden können.
Dieser Argumentationsgang beginnt mit der zwar unser 
wirkliches Denken immer schon voraussetzenden, aber 
zunächst allein in den Grenzen logischer Beweisführung 
verbleibenden Selbstreflexion der Logik, dem reinen 
Bedenken des Denkens, um daran einerseits das Scheitern 
des Idealismus aufzuzeigen, also das Scheitern all jener 
Versuche, aus dem Primat der Vernunft die Wirklichkeit 

23 Rudolf Hermeier (Hg.), Jenseits all unseres Wissens wohnt Gott. 
Hans Ehrenberg und Rudolf Ehrenberg zur Erinnerung, Moers 1987.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begrifflich konstruierend einholen zu wollen, andererseits 
aber - wenn diese Hybris ausgeräumt ist - zu einer selbst­
begrenzenden Selbstbescheidung der Logik zu kommen, die 
am Ende ihrer Selbstanalyse eingestehen muß, daß das 
wirkliche Denken nicht in ihren Grenzen verbleiben kann, 
sondern notwendig über diese hinausdrängt.
Damit ist der Weg frei für die erste Wendung des Denkens, 
die gegenüber dem Argumentationsgang der Logik eine 
völlige Umkehr darstellt, da sich nun das Denken aus dem 
Primat der existierenden Wirklichkeit, der es selber zuge­
hört, erfaßt. Hier nun beginnt eigentlich das, was Rosen­
zweig und Ehrenberg das "neue Denken" oder "neue Philo­
sophieren" nennen. Dieses versteht sich als ein erfahrendes 
Denken, das die ihm unvordenklich vorausliegenden 
Sinngebungen der Wirklichkeit und sich in ihnen aufzuhel­
len versucht. Da die Sinngebungen nicht vom Denken 
gesetzt sind, sondern ihm als sich ereignende Wunder 
entgegentreten, erfährt es die existierende Wirklichkeit als 
von einem Anderen her geschaffen, offenbart und verheißen, 
es erfährt sich also vom ersten Augenblick an im Gegenüber 
zu Gott. Im schrittweisen Aufhellen der existierenden Wirk­
lichkeit in den Sinnhorizonten von Schöpfung, Offenbarung 
und Erlösung erfahren wir nicht nur einen sich uns immer 
bestimmter zuwendenden Gott, sondern finden auch zu­
gleich Orientierungen für unser eigenes existentielles Sein 
in der Welt als kreatürlich daseiende, uns sprachlich verstän­
digende und sittlich handelnde Wesen.
Gerade aber unsere existentielle Positionsbestimmung im 
Sinnzusammenhang Gott - Welt - Mensch, die wir bisher 
nur im allgemeinen Systemabriß entwickelt haben, verlangt 
nach einer Konkretion in der geschichtlichen Welt. Daher 
kommt es nun auf der "Schwelle" vom zweiten zum dritten 
Teil zu einem erneuten Wechsel des Argumentationsganges 
von der allgemeinen ’Existentialanalyse’ zur konkreten 
Rückbindung an die geschichtliche Glaubensgemeinschaft, 

116

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der man sich durch Tradition verbunden und zugehörig 
weiß. Es ist dies der Teil in Rosenzweigs Stern der Er­
lösung, der, da er ganz neue Gedankenbahnen betritt, 
einerseits uns am meisten fasziniert und zum Weiterdenken 
anregt, andererseits methodologisch am schwächsten 
abgesichert erscheint. Auch Hans Ehrenberg gerät in seinen 
analogen Studien hier - wie alle großen Glaubensdenker der 
christlichen Tradition vor ihm - in die Kalamität, von der 
existentiellen Sinnexplikation plötzlich durch das Nadelöhr 
eines historisch-faktischen Heilsereignisses hindurch zu 
müssen. Bei Rosenzweig heißt das Nadelöhr nicht "Jesus 
Christus", sondern "das jüdische Volk", aber die Begrün­
dung bleibt bei beiden äußerst problematisch. Für alle, die 
diese Wendung der Rückbindung an diese oder jene ge­
schichtliche Glaubensgemeinschaft - aus welchen Gründen 
auch immer - nicht mitvollziehen können, bleibt es ein 
Sprung in einen dogmatisch gesetzten Anfang.
Unabhängig davon ist die nächste Wendung von der konkret 
geschichtlichen Standortfindung zur Bewährung in der 
Praxis des Lebens wiederum konsequent und überzeugend. 
Hier nun vollzieht die Philosophie eine letzte und radikale 
Wendung und Umkehr: das philosophische Denken negiert 
sich selber als Philosophie, um sich in der Praxis des Lebens 
verwirklichen zu können - wie dies Ehrenberg bereits in der 
Parteiung der Philosophie in Anlehnung an Schelling und 
Marx ausgesprochen hat.

3.

In den drei Wendungen wird von Hans Ehrenberg und Franz 
Rosenzweig eines der zentralsten Themen unserer philoso­
phischen Tradition am Ausgang ihrer Epoche bedacht: die 
Rückführung der Philosophie zur Praxis. Die Stichworte, an 
denen diese Probleme auch heute noch für uns lebendig sind, 
hat Hans Ehrenberg bereits 1911 ausgesprochen. Fast ein 

117

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halbes Jahrhundert später spricht auch Theodor W. Adorno 
von der "letzten Philosophie", die an der Zeit sei:24 jene 
prinzipiell letzte Philosophie, in der die zweieinhalb Jahr­
tausende währende Tradition der "ersten Philosophie" sich 
auf ihre praktische Bewährung hin zurücknimmt. Und 
ähnlich wirft Henri Lefebvre das Problem einer "Metaphilo­
sophie" als Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie 
in das praktische Projekt des Menschseins grundlegend 
wieder auf.25
Mir scheint, daß Ehrenberg und Rosenzweig methodologisch 
klarer als vor ihnen Schelling und Marx und nach ihnen 
Heidegger und Sartre den Weg der Philosophie zur Praxis 
als einen Weg mehrfacher negativer Selbstrücknahmen der 
Philosophie konzipiert haben - Kehren des Denkens, die 
dazu führen, daß wir uns im letzten nur aus der Praxis 
verstehen und in ihr bewähren können. Dabei dürfen diese 
Selbstrücknahmen der Philosophie in keiner der Stufen ihre 
einfache Negation und Abschaffung bedeuten. So sagt 
Rosenzweig zur Erläuterung der letzten Umkehr:

''Philosophiert werden soll auch weiterhin, ja gerade weiterhin ... 
Aber diese Schau [der Philosophie] ist nicht Selbstzweck. Das 
Buch [Der Stern der Erlösung} ist kein erreichtes Ziel, auch kein 
vorläufiges. Es muß selber verantwortet werden ... Diese Verant­
wortung geschieht am Alltag des Lebens." (Kl. Sehr., 397)

Nehmen wir die erste Aussage dieses Zitats beim Wort, so 
können wir nicht umhin, an Rosenzweigs und Ehrenbergs 
Abkehr von der Philosophie, um ausschließlich in und für 

24 Theodor W. Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, Frankfurt 
a. M. 1972,47; zu Berührungspunkten im Denken von Rosenzweig und 
Adorno siehe Hans-Georg Flickinger, "Zur Ästhetik des Erkennens", in: 
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 913-921.
25 Henri Lefebvre, Metaphilosophie. Prolegomena, Frankfurt a. M. 
1975.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Glaubensgemeinschaft wirken zu können, auch Kritik 
üben zu müssen. Es ist dies keine Kritik, die sich anmaßt, 
ihre existentiellen Lebensentscheidungen, ihre Arbeit in den 
Dienst ihrer Glaubensgemeinschaften zu stellen, von außen 
bewerten zu dürfen. Was wir ihnen vorhalten müssen, ist die 
von ihnen theoretisch wie praktisch vollzogene Ablehnung 
der Praxis der Philosophie. Ich meine damit nicht ihre 
verbalen Seitenhiebe auf den "akademischen Betrieb" und 
die "universitäre Philosophie", denen wir weitgehend 
selbstkritisch zustimmen müssen, sondern es geht hier um 
ihre Blindheit gegenüber der praktischen Aufgabe der 
Überlieferung des neuen Denkens und Philosophierens an 
die kommenden Generationen. Die praktische Aufgabe der 
philosophierenden Weitervermittlung der "letzten Philoso­
phie", der "Metaphilosophie", die eingestandenermaßen 
nicht Selbstzweck sein kann, da sie sich auf die Praxis hin 
aufhebt, wird nicht mehr weiterverfolgt, weil letztlich alles 
Denken und Tun der Bewährung der Praxis im Dienste der 
eigenen Glaubensgemeinschaft aufgeopfert wird.
Hans Ehrenberg ist in diesem Punkt vielleicht nicht ganz so 
rigoros wie Franz Rosenzweig, denn jener thematisiert diese 
Frage wenigstens in seinem in Dialogform vorgelegten 
Abschied von der Philosophie in der dreibändigen Disputa­
tion. Hier wird ihm im Gespräch die Frage vorgelegt: "So 
sagt, was soll die Universität tun? Ihr wart einmal Professor! 
Warum seid Ihr herausgegangen? Warum versuchtet Ihr die 
Erneuerung nicht drinnen in der Universität zu erzielen?"26 
Darauf antwortet Ehrenberg zunächst mit einer Universitäts­
kritik und hebt hervor, wie wenig ein einzelner Hochschul­
lehrer für die Erneuerung des Denkens zu bewirken vermag. 
Dann geht er darauf ein, daß für ihn persönlich das eigent­
liche Praxisfeld im christlichen Leben liegt, da dieses in der 
Nachfolge Christi steht. Trotzdem betont Ehrenberg an 

26 Hans Ehrenberg, Disputation, III, 115 f.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


früherer Stelle, daß es eine "Denk- und Philosophiepflicht" 
gibt und daß die "Lehre ... das echte Zeugnisinstrument des 
Geisteslebens" darstellt,27 - und dies ist die unaufgebbare 
Praxis der Philosophie. Schließlich fährt Ehrenberg an 
anderer Stelle fort:

"Philosophie tut not, aber sie muß sich beugen und ihre dienende 
Rolle verstehen lernen. Dann werden wir sie nicht antasten. Denn 
wir wollen keine Rückkehr der Priesterherrschaft, die ohne 
Philosophen sicher käme."28

Hans Ehrenberg kennt und anerkennt die unaufgebbare 
Aufgabe der Praxis der Philosophie, hat er doch selber ein 
Jahrzehnt Philosophie gelehrt und dies als eine wichtige 
Aufgabe gegenüber den nachfolgenden Generationen 
begriffen. Aber seine abschließenden Aussagen zur Philoso­
phie sind widersprüchlich, so auch in dem eben wiedergege­
benen Zitat. Alles kommt hierbei darauf an, vor wem die 
Philosophie sich in dienender Rolle beugen soll. Ist damit 
eine bestimmte geschichtliche Glaubensgemeinschaft und 
ihre Praxis allein gemeint, so scheint mir die Rückkehr der 
Priesterherrschaft nur um so gewisser zu sein.
Die Praxis, vor der sich die Philosophie allein beugen darf, 
ist das "Projekt des Menschseins" (Henri Lefebvre). Dieses 
Projekt schließt eine Rückbindung an Gott nicht aus und 
verwehrt es niemanden, sich dabei einer bestimmten Glau­
bensgemeinschaft anzuschließen, aber es muß offen genug 
bleiben, jedem seinen eigenen Weg der Bewährung in der 
Praxis zuzugestehen, wenn dieser nur bezogen bleibt auf das 
uns allen gemeinsam aufgegebene Projekt der sittlichen 
Menschwerdung des Menschen in der existierenden Wirk­
lichkeit.

27 Ebd. 1,189.
28 Ebd. III, 141.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Hans Ehrenberg - Der Durchbruch existentialistischer Idealismuskritik
	II. Franz Rosenzweig - Die Systematik des neuen Denkens
	III. Ehrenberg und Rosenzweig - Die Bewährung in der Praxis

