Zur frith-existentialistischen Idealismuskritik
der Vettern
Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig

Eine begriffliche Vorkldrung

Als existentialistisch bezeichne ich all diejenigen philoso-
phischen Positionen, die davon ausgehen, daB das aktualiter
sich ereignende Existieren allem Denken unvordenklich
voraus ist und von diesem auch niemals begrifflich eingefan-
gen und festgehalten zu werden vermag. So gesehen hat es
in der Geschichte der abendldndischen Philosophie immer
wieder betont existentialistische Denker gegeben —einer der
bedeutendsten ist sicherlich Meister Eckhart gewesen. Doch
kann man von einer bewuBten Existenzphilosophie erst dort
sprechen, wo sich ein Denken in entschiedenen Gegensatz
zum Idealismus stellt, also zu jener Philosophietradition, die
die Vernunft absolutsetzt. Es muBte also erst der absolute
Idealismus Hegels mit seinem Anspruch, alle Wirklichkeit
im Begriff einholen zu k6nnen, hervortreten, bevor aus der
Erfahrung des Scheiterns dieses Anspruchs radikale Gegen-
entwiirfe existentiellen Philosophierens auftreten konnten.
Philosophiegeschichtlich gesehen sind der alte Schelling und
der junge Kierkegaard die Begriinder der Existenzphiloso-
phie. Doch ihre Entwiirfe wurden zu ihrer Zeit kaum
rezipiert, sie gerieten in Vergessenheit und wurden erst zu
Beginn des 20. Jahrhunderts wiederentdeckt. Diese Ansitze
des Wiederauflebens existentialistischer Idealismuskritik
nenne ich —in Abhebung von den spiteren Konzepten Martin
Heideggers und Karl Japers’ — friih-existentialistisch.

Die Vettern Hans Ehrenberg und Franz Rosenzweig gehoren
nicht nur zu den ersten frith-existentialistischen Idealismus-
kritikern, sondern sind sicherlich die philosophisch differen-

91

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ziertesten Kopfe dieser Richtung. Hans Ehrenberg, der
Altere von beiden (1883-1958), seit 1910 Privatdozent der
Philosophie in Heidelberg, war es, der die Pionierarbeit des
Durchbruchs schaffte und der Franz Rosenzweig, den
dreieinhalb Jahre jiingeren Vetter (1886-1929), nicht nur
allgemein in die Philosophie des Deutschen Idealismus,
sondern bereits in die Grundgedanken existentialistischer
Idealismuskritik einfiihrte. Im Systementwurf existentiellen
Denkens, d. h. in der systematischen Ausgestaltung des —
wie sie es nannten — "neuen Denkens", hat Rosenzweig
spiter Ehrenberg dann tiberfliigelt. Fiir beide war jedoch der
existentielle Denkansatz nicht nur eine theoretische Ange-
legenheit, sondern er fiihrte sie zu duBerlich gesehen zwar
vollig kontréren, innerlich bedacht jedoch zu sehr dhnlichen
Lebensentscheidungen. Franz Rosenzweig, der sich ent-
schieden zu seinem Judesein bekannte, lehnte eine akade-
mische Karriere ab, um sich ganz der praktischen Aufgabe
der Erneuerung jiidischen Lebens widmen zu kénnen, und
Hans Ehrenberg, der bereits in seiner Studienzeit Christ
geworden war, gab seine Philosophieprofessur auf, um als
protestantischer Pastor praktisch wirken zu kénnen.

DaB beide Denker heute in der Philosophie fast voéllig
vergessen sind, hiangt sicherlich auch mit ihrer bewuBten
Abkehr vom akademischen Lehrbetrieb zusammen, mehr
aber noch damit, daB ihre Namen, wie die aller Denker
judischer Herkunft, in der Zeit des Nationalsozialismus
ausgetilgt wurden. Die Spuren dieser Zerstorung wirken —
zumal in Deutschland — heute noch nach.

Es geht mir aber nicht nur darum, zwei ins Vergessen
gedriangte Denker ins philosophiegeschichtliche Gedachtnis
zuriickzuholen, sondern ich mdchte aufzeigen, daB beide —
schirfer als andere Existentialisten — Grundprobleme
durchdacht haben, die uns heute noch betreffen.

Um Wiederholungen zu vermeiden, werde ich —mit Verwei-
sen auf den jeweils anderen —den Durchbruch existentialisti-

92

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scher Idealismuskritik an Hans Ehrenberg herausarbeiten,
die Systematik des "neuen Denkens" an Franz Rosenzweig
skizzieren und sodann den letzten Schritt von der Philoso-
phie in die existentielle Praxis an beiden diskutieren. Mit
einigen Hinweisen auf die Aktualitdt ihres Denkens werde
ich dann meine knappen Thesen beschlieBen.

I. Hans Ehrenberg —
Der Durchbruch existentialistischer ldealismuskritik

1.

Es ist biographisch mannigfach belegt und hinldnglich
bekannt, daB8 Franz Rosenzweig den ersten Teil des Stern der
Erigsung mit Blick auf Hans Ehrenberg, seinen eigentlichen
"philosophischen Lehrer", konzipiert hat. Er folgte dabei
grundlegenden Einsichten Ehrenbergs, die dieser sieben
Jahre vorher —kurz nach seiner Habilitation — in der Schrift
Die Parteiung der Philosophie. Studien wider Hegel und die
Kantianer' niedergelegt hatte.

Rosenzweig geht zwar in der Durchfiihrung seiner Idealis-
muskritik im ersten Teil des Sterm durchaus eigenstdndige
Wege, wobei er in &duBerst faszinierender Weise eine
theoretisch-mathematische Konzeption Hermann Cohens
aufnimmt und umdeutet,? aber in der Motivik verbleibt er in
den Bahnen Ehrenbergs, und deshalb war ihm auch so sehr
an dessen Urteil zu diesem Teil gelegen.

! Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie. Studien wider Hegel
und die Kantianer, Leipzig 1911; siehe hierzu Rosenzweigs Brief an
Eugen Rosenstock vom 19. Dezember 1917: "Ich lese ... zum zweiten
Mal — Hansens Parteiung, ein imponierendes Buch" (GS I, 494); siehe
auch Werner Licharz und Manfred Keller (Hg.), Franz Rosenzweig und
Hans Ehrenberg. Bericht einer Beziehung, Frankfurt a. M. 1986.

2 Siehe Reiner Wiehl, "Logik und Metalogik bei Cohen und Rosen-
zweig", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 623-642.

93

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich glaube also, durchaus neues Licht auf die Intentionen
dieses in der Rosenzweig-Forschung immer als zu schwierig
empfundenen ersten Teils werfen zu konnen, indem ich
zunichst auf Hans Ehrenbergs Pionierarbeit Die Parteiung
der Philosophie eingehe.

Ein Jahr nach seiner Habilitationsschrift Kritik der Psycholo-
gie als Wissenschaft,? in der sich Hans Ehrenberg als ein
kritisch scharfsinniger Neukantianer ausgewiesen hat,
ver6ffentlicht der junge Privatdozent seine eigenstindige
philosophische Grundlegung Die Parteiung der Philosophie.
Studien wider Hegel und die Kantianer. Es ist dies ein in
jeder Beziehung auBergewohnliches Buch; weist es doch
Ehrenberg als einen hervorragenden Kenner der Hegelschen
Philosophie aus —etwas ganz Ungewdhnliches in der damali-
gen Zeit —, der mit Hegel den Neukantianismus und mit dem
Neukantianismus Hegel kritisiert und dabei iiber beide
hinaus zu einer erneuten, um die Spétphilosophie Schellings
wissenden existentialistischen Idealismuskritik vordringt. So
ist Ehrenbergs Buch nicht nur eines der allerersten Zeugnisse
der aus dem Neukantianismus erst in den kommenden Jahren
starker hervortretenden Hegel-Renaissance — zu der bei-
spielsweise auch Rosenzweigs Dissertation Hegel und der
Staat gehort —, sondern zugleich bereits eine diese Bewegung
vorweg iiberbietende erste grundsitzliche Hegel-Kritik, die,
vollig eigenstindig argumentierend, wieder ankniipft an die
70 Jahre zuriickliegenden Kritiken von Schelling, Feuerbach,
Kierkegaard und Marx.

Indem die Untersuchung in einer Gegeniiberstellung von
Hegel und dem Neukantianismus nach der "Stellung der
Logik im philosophischen System" fragt, vollzieht sie eine
grundsitzliche Selbstbesinnung des philosophischen Den-
kens, die im letzten an sich selber negativ die Grenzen ihrer

3 Hans Ehrenberg, Kritik der Psychologie als Wissenschaft, Tiibingen
1910.

94

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

selbst sichtbar werden 14Bt. Ehrenberg tritt also keineswegs
von auBen kritisch an Hegel und den Neukantianismus
heran, sondern verfolgt deren Problemstellungen immanent
in radikaler Konsequenz, wobei er den Neukantianismus als
die geschichtlich hervorgetretene Gestalt des "Antihegelia-
nismus"* versteht, die angetreten ist, die Widerspriiche, in
die sich Hegel verstrickte, aufzuldsen, sich dabei aber in
neue Widerspriiche verstrickt, die sich wiederum von Hegel
her aufhellen lassen, so daB sich aus ihrer wechselseitigen
Kritik schlieBlich die Konturen eines sich logisch selbst-
begrenzenden neuen philosophischen Denkens abzuzeichnen
beginnen. Alle Unterkapitel der Untersuchung, die zunichst
dem "Konflikt im innerlogischen Problem" und sodann dem
Konflikt im Verhiltnis zu den Realphilosophien nachgehen,
vollziehen sich in diesem Dreischritt —worauf ich in meiner
Skizze nur thesenhaft verkiirzt eingehen kann.

2.

Die GroBe der Hegelschen Wissenschaft der Logik — und
hierin iiberragt sie alle bisherigen Begriindungsversuche der
Logik, auch diejenigen des Kantianismus — liegt darin, da3
sie das SelbstbewuBtsein zum Prinzip der sich bedenkenden
Selbstanalyse des Denkens erhoben hat. So einleuchtend und
unhintergehbar dieser Anspruch der Logik Hegels ist, er wird
von Hegel selbst nicht wahrhaft eingelost, zweifach ist er
’erschwindelt’ und gerit gerade deshalb in Selbstwidersprii-
che. Erstens ist die Absolutheit des SelbstbewuBtseins, auf
der die Logik basiert, nicht aus ihr selbst begriindet, sondern
wird vorausgesetzt bzw. aus der Phdnomenologie des
Geistes heriibergenommen. Diese Heriibernahme aber bleibt
aber eine von Hegel niemals wirklich aufgehellte Dunkel-

4 Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie, 105.

95

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stelle seiner Philosophie, denn was ist und welchen Status
hat das Selbst im SelbstbewuBtsein der Logik, wenn doch im
Entwicklungsgang der Phdnomenologie das Selbst sich
"aufzuopfern" hatte, um sich zum "absoluten Wissen" zu
erheben, mit dem die Logik beginnt. Zweitens gerit der
Absolutheitsanspruch der Logik mit der ihr nachfolgenden
Realphilosophie in Konflikt — ebenfalls eine niemals aufge-
klirte Dunkelstelle bei Hegel. Denn woher kommen iiber-
haupt die Erkenntnisinhalte von Natur und Geschichte, da
sie doch weder aus der absoluten Idee der Logik ableitbar
sind, noch von auf8en in sie eintreten konnen?

Um diesen Widerspriichen zu entgehen, trennt der Neu-
kantianismus zunichst klar zwischen der Logik als transzen-
dentaler Kategorienlehre und den durch sie kategorial
erschlossenen wissenschaftlichen Erkenntnissen. Der
Kantianismus gerite dabei jedoch in eine widerspriichliche
Dualitit, aus der er nicht mehr herausfinden kann. Die
transzendentale Logik vermag ihrem Anspruch nach alle
Formen wissenschaftlicher Erkenntnis a priori zu ergriinden,
nur von sich selbst vermag sie nicht anzugeben, was sie
eigentlich sei. Wo sich aber nun der Kantianismus doch
durchringt, selbstreflexiv nach Sinn und Wert der Philoso-
phie als Grundlegung theoretischen Erkennens im Kontext
menschlicher Kultur zu fragen, da fiihrt diese Selbstbesin-
nung zwar zu einer Differenzierung theoretischer, sittlicher,
dsthetischer und religiser Sinn- und Wertdimensionen, aber
diese Selbstkldrung steht in keiner Beziehung mehr zum
Apriori der logischen Kategorien und ihrer Erkenntniskonsti-
tution, so dal wir durch den Kantianismus in einen Dualis-
mus zweier philosophischer Kategoriensysteme geraten, die
sich gegenseitig ausschlieBen.

Auch die "neue Logik",’ um die es Hans Ehrenberg geht,
hdlt mit Hegel am Prinzip des SelbstbewuBtseins fiir die

5 Ebd. 32.

96

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Logik fest, nur daB sie konsequenter und daher selbst-
bescheidener darum wei, daB sie nichts anderes als das
Bedenken des Denkens sein kann. Aus dem Prinzip und der
Maoglichkeitdes "Sich-selber-Denkens" vermag das philoso-
phische Denken sich als causa sui nicht nur all seiner
Denkformen, sondern auch aller konkreten Begriffe der
Welterkenntnis zu begreifen. Es kann fiir das Denken des
Denkens nichts geben, was ihm nicht denkend verfiigbar und
einholbar wire. Das Reich der philosophischen Logik ist
also tatsichlich das grenzenlose Reich des sich selbst
begreifenden Gedankens, wie dies Hegel konzipierte, nur
daB die "neue Logik" —so ergénzt nun Ehrenberg — von sich
selbstbescheiden eingestehen muB, daB sie nirgends und
niemals ontologisch werden kann, d. h. in keiner Weise von
sich zu behaupten vermag, selber das andere des wirklichen
Seins zu sein. Alles, was das begreifende Denken von sich
und der Welt je zu begreifen vermag, kann das logische
Bedenken des Denkens begreifend in sich einholen, aber es
muB sich dabei doch selber eingestehen, daB es dadurch
"nicht die Gegenstinde in individuo" hervorbringt.® Gerade
im radikal zu Ende gedachten SelbstbewuBtsein der Logik
als Bedenken des Denkens liegt ihre Selbstbegrenzung, sich
nicht als Erschafferin der wirklichen Welt miBzuverstehen.

3.

Auch fiir Hegel fallen selbstverstidndlich Denken und Sein
nicht unterschiedslos zusammen. Nicht nur die Logik beginnt
mit dem reinen Sein, auch die Realphilosophie entwickelt
zunichst die in die Wirklichkeit getretenen Gestalten der
Natur und geschichtlichen Welt. Aber all dies geschieht bei
Hegel, ohne daB die existierende Wirklichkeit je als das

6 Ebd. 49.

97

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

andere des Denkens wahr- und ernstgenommen wiirde,
sondern sie treten nur als Momente des Denkens bzw. als
Gestalten des Begreifens auf, die das Denken auf dem Wege
seiner SelbstbewuBtwerdung zu durchlaufen hat. Die All-
Einheit der Vernunft, in der aller Gegensatz von Denken
und Sein aufgehoben sein soll, durchherrscht als Telos den
ganzen EntwicklungsprozeB der Hegelschen Philosophie,
die, da sie diese Begriffsbewegung zugleich als ontolo-
gischen SeinsprozeB versteht, zu einem hybriden Panlogis-
mus wird.

Der Neukantianismus erweist sich dagegen in diesem Punkt
als interessanter und weiterfilhrender. Gerade dort, wo die
ihm unlosbare Dualitdit von Weltbegreifen und Selbst-
besinnung konsequent zu Ende gedacht wird, wie beispiels-
weise bei Emil Lask,’ tritt zu Tage, daB zwar einerseits alle
Wirklichkeit als zu begreifende diesseits der Vernunft liegt,
andererseits aber auch die Vernunft nicht jenseits der
Wirklichkeit angesiedelt ist, sondern ein Teil von ihr ist und
sich als solcher zu thematisieren hat. Daran aber wird
deutlich, daB Vernunftabsolutheit und Wirklichkeitsabsolut-
heit zwar keineswegs zusammenfallen, aber doch in einem
Bezug zueinander stehen miissen. Hieran kniipft Ehrenberg
an, ohne jedoch dem kantianischen Dualismus zu verfallen,
da er die Synthesis von Vernunft und Wirklichkeit in
unserem sich selbst reflektierenden wirklichen Philosophie-
ren erfaBit: Insofern die begriffene Wirklichkeit die ganze
Vernunft erfiillt, aber die wirkliche Vernunft nur einen Teil
der Wirklichkeit ausmacht, erfahren wir denkend an uns
selbst, daB die Philosophie als Philosophie nicht in sich
selbst ihren AbschluB finden kann — oder anders gesagt, da83
die Wirklichkeitsimmanenz die Vernunftimmanenz iiberragt.

7 Emil Lask, Die Logik der Philosophie und die Kategorienlehre,
Tibingen 1911.

98

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

"Obwohl also die Absolutheit des Wissens auf sich selbst fuf3t,
weist sie kraft dieses in sich Ruhens iiber sich hinaus ..., [so] sehen
wir uns mit unserer auf sich selbst gerichteten Logik iber die
Grenzen dieser Wissenschaftins Grenzenlos-Wirkliche getrieben,
sehen — wir selber Denkende, innerlogische Wesen — uns mitten
ins Reich des Wirklichen getragen."®

4.

Das wirkliche Denken verbleibt nicht in sich, sondern weist
uiber sich hinaus auf die existierende Wirklichkeit, der es
selber wirklich mitangehort. Wo die Logik dies an sich
selbst erkennt und anerkennt, wird sie zur "Metalogik", zur
metalogischen "Logodicee" als "letzter Philosophie".’

Hier erkennt das rein rationale, logische Denken, ohne im
mindesten von seinem innerlogischen Absolutheitsanspruch
Abstriche zu machen, daB es als wirkliches Denken nicht in
sich selbst, sondern metalogisch in anderem griindet,
namlich im letztlich nur von "Gott" her existentiell erfahr-
und erfaBbaren existierenden Wirklichkeitszusammenhang.
Die sich in existentiellem SelbstbewuBtsein erfassende
Logik "vermeidet das (Hegelianische) Verschwinden Gottes
in der Wissenschaft und setzt im metalogischen Selbst-
beschluB nicht sich, sondemn eins, das auBer ihr ist, — Gott —
als das Letzte".!® Mit dieser Aussage iiberschreiten wir
bereits die Grenzen der Logik als Selbstanalyse des Denkens
und greifen einem wirklichen Philosophieren vor, das sich
unseren existentiellen Problemen stellt. Von diesem existen-
tiellen Denken sagt Ehrenberg — mit deutlicher Anlehnung
an Schelling und Marx — "die Philosophie verneint sich

selber, insofern sie sich realisiert".!!

8 Hans Ehrenberg, Die Parteiung der Philosophie, 96 f.
° Ebd. 98.

10 Ebd.

11 Ebd. 129.

99

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solange wir uns jedoch noch in der Sphire der Logik als
dem selbstreflexiven Bedenken des Denkens aufhalten, in
der Ehrenberg seine Schrift Die Parteiung der Philosophie
konsequent beldBt, kann es noch nicht um eine solche exi-
stentielle Selbstverwirklichung der Philosophie gehen, son-
dern die letzte Aufgabe der Logik ist die an sich selber be-
wuBt vollzogene negative "Grenzmarkierung" und Selbstbe-
scheidung, nichts anderes sein zu kénnen und sein zu wollen
als Logik, als Denken des Denkens. In diesem "nichts ande-
res sein wollen" liegt jedoch bereits ein Wissen von-ande-
rem, was nicht im Denken des Denkens aufgeht. Insofern
weist die Logik —wie Ehrenberg in Anlehnung an Schellings
Hegel-Kritik formuliert — im letzten iiber sich hinaus, und
ihr dialektischer Weg, der bis zu dieser selbstbegrenzenden
Selbsteinsicht heranfiihrt, erweist sich als Dialektik der
"Selbstverneinung": "das Wesen der Dialektik ist so die
Selbstauflosung des Denkens".!? Dies bedeutet nicht, daB
wir vom Denken lassen sollten oder konnten, sondern daf3
das Denken nicht im Bedenken seiner selbst zu verbleiben
vermag, sein Wesen als wirkliches Denken ist vielmehr. Sich
selbst auf anderes hin zu iiberschreiten; auf anderes hin, in
dessen Primat auch das wirkliche Denken selbst steht.

II. Franz Rosenzweig — Die Systematik des neuen Denkens
1.

Schon in der Parteiung der Philosophie betont Hans Ehren-
berg, daB das neue, existentielle Denken, das aus dem
Bannkreis der Logik herausgetreten ist, im "Primat der
Theologie" steht, und er hat dies in seiner ebenfalls 1911
erschienenen kleinen Studie Die Geschichte des Menschen

12 Epd. 130.

100

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

unserer Zeit'3 noch konkreter umrissen. Auch Franz Rosen-

zweig tritt im zweiten Teil des Stern der Erlosung ohne
groBe Umschweife in einen theologisch sich explizierenden
Sinnhorizont ein, in dem er die existierende Wirklichkeit
systematisch von den geschichtlichen Ereignissen der
Schopfung, Offenbarung und Erlosung her zu entschliisseln
versucht.!4

Beide betonen allerdings ebenfalls ausdriicklich, daB sie
hiermit nicht die alte Theologie meinen, die sich auf irgend-
welche ungefragt hingenommene dogmatische Glaubens-
sdtze beruft. Solche Art von Theologie liegt beiden fern,
daher schreibt Rosenzweig als Motto iiber den zweiten Teil
des Stern: "in theologos" —wider die Theologen —, so wie der
erste Teil das Motto "in philosophos" trug. Das neue philo-
sophische Denken ist zugleich auch ein neues theologisches
Denken.

Dieses neue Denken weiB sich von Anfang an aus dem sich
ereignenden Existenzzusammenhang bestimmt. Nicht das
Denken befindet sich hier im Primat gegeniiber der Wirk-
lichkeit, sondern umgekehrt: das wirkliche Denken erfahrt
nicht nur die existierende Wirklichkeit, sondern auch sich
selbst in ihr als unvordenklich vorausseiendes Ereignen.
Wenn wir nun diesen sich ereignenden Wirklichkeitszusam-
menhang denkend als in sich sinnbestimmt erfahren, so kann
dies nur als eine Sinnstiftung aus anderem verstanden
werden — und dieses sinnstiftende Andere nennt Ehrenberg
"Gott".

Aber anders als die alte Theologie, die sich immer schon in
irgendwelchem Offenbarungswissen von Gott wihnt, steht

13 Hans Ehrenberg, Die Geschichte des Menschen unserer Zeit, Heidel-
berg 1911.

!4 Siehe Tadeusz Gadacz, "Zur Auffassung der Freiheit im ’neuen
Denken’ Franz Rosenzweigs", in: Der Philosoph Franz Rosenzweig
(1886-1929), 673-687.

101

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das neue Denken — wie dies schon Schelling betont hatte —
erst vor der Aufgabe, die existierende Wirklichkeit, in der
wir uns selbst vorfinden, als eine Sinnstiftung Gottes zu
erweisen. Dies ist die Aufgabe, der sich Rosenzweig im
zweiten Teil des Stern der Erldsung stellt.

Beide, Ehrenberg und Rosenzweig, sprechen von einem
"System", das durch das neue Denken zu erschlieBen sei.
Dabei wird von beiden ausdriicklich unterstrichen, daB sie
nicht ein Gedankensystem im Sinne des Hegelschen Idealis-
mus meinen, sondern unter "System" etwas verstehen, was
wie der organische Lebenszusammenhang nicht erst aus dem
Denken, sondern schon in sich selbst vermittelt ist.’> Das
System, von dem Ehrenberg und Rosenzweig sprechen, ist
dersich ereignende Wirklichkeitszusammenhang, in den wir
selbst existierend mit einbezogen sind und der unserem
Denken immer schon unvordenklich voraus sich ereignet.
Insofern verhilt sich das neue Denken nicht mehr konstitutiv
und konstruierend zur Welt, sondern versteht sich als
"erfahrende Philosophie" zur vorgingigen Existenz — wie
Rosenzweig im AnschluB an Schelling betont. Gleichwohl
ist das Denken ein unabdingbares Moment der ErschlieBung
der existierenden Wirklichkeit in ihren Sinnhorizonten. Es
geht hier nicht um bloBe Empirie, sondern um denkende
Erfahrung der Wirklichkeit in ihren uns betreffenden
Sinnanspriichen. Das neue Denken kann der Wirklichkeit
nicht von auflen betrachtend gegeniibertreten, denn es ist ja
existentieller Teil dieser Wirklichkeit; oder genauer gesagt:
wir selber gehoren der existierenden Wirklichkeit an, deren
Sinnzusammenhang wir denkend zu erfahren trachten. Somit

!5 In einem Brief an Rudolf Ehrenberg erliutert Rosenzweig, was er
unter "System" versteht, einen Begriff, den er von Viktor von Weiz-
sicker tibernimmt: "System ist nicht Architektur ..., sondern System
bedeutet, daB jedes Einzelne den Trieb und Willen zur Beziehung auf alle
anderen Einzelnen hat." (GS I, 484)

102

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

betrifft diese denkende Erfahrung unmittelbar existentiell
unsere Positionsfindung in der Wirklichkeit und erfordert
praktische Konsequenzen fiir die Sinnorientierung unseres
Handelns.

Gerade deshalb bestimmen Rosenzweig wie Ehrenberg —
ebenfalls in AnschluB an Schelling — das neue Denken als
geschichtliche Philosophie, und zwar nicht nur, weil die sich
ereignende Existenz grundsitzlich zeitlich strukturiert ist,
sondern weil wir in unserem je gegenwirtigen Gewahr-
werden in ihr uns geschichtlich orientiert erfahren. Dies
meint sowohl, daB unsere existentielle Gegenwart eine aus
Vergangenem gewordene ist, als auch — und weit wichti-
ger —, daB sie in die Zukunft ausgreifende Entscheidungen
und Handlungen uns abverlangt. Bevor wir den Strukturie-
rungen der existierenden Wirklichkeit nachgehen, wie sie
Rosenzweig im zweiten Teil des Stern dargelegt hat, gilt es
riickblickend noch etwas Methodisches festzuhalten.
Rosenzweig nennt das Zwischenkapitel zwischen erstem und
zweitem Teil des Stern der Erlosung "Ubergang". Dies ist
eigentlich keine sehr gliickliche Bezeichnung, denn sie
suggeriert die Vorstellung eines linearen Fortschreitens von
den logischen Vorkldrungen des ersten Teils zur Systematik
des zweiten Teils in ein und demselben Medium philosophi-
scher Rationalitit. Besser sollten wir mit Hans Ehrenberg
von einer "Umkehr" von der "Eigenwilligkeit" des in sich
selbst eingeschlossenen Denkens hin "zum Leben in Ande-
rem"' sprechen. DaB auch Franz Rosenzweig eine solche
"Umkehr" meint, geht aus dem Zwischenkapitel selbst
eindeutig hervor.

Das Problem ist seit Schellings Scheidung von "negativer
Philosophie" logischer Wesensbestimmung und "positiver
Philosophie" existentieller Sinnfindung gestellt. Es gibt von
jener zu dieser keinen "Ubergang" im Medium logischer

16 Hans Ehrenberg, Die Geschichte des Menschen unserer Zeit, 43.

103

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Beweisfiihrung und Ableitung, sondern nur eine "Umkehr",
die selber nur aus einer existentiellen Erschiitterung, ja
Verzweiflung erwachsen kann, in die der Mensch gerit, der
sich bisher allein auf die dialektische Kraft philosophischer
Rationalitit verlassen hat und der nun, plétzlich vor existen-
tielle Lebensentscheidungen und Sinnprobleme gestellt,
feststellen muB, daB ihn hier das logisch ableitende Denken
vollig im Stich 148t.

Es gibt also keinen rational beweisenden Ubergang von der
Logik zum existentiellen Denken, nicht einmal einen solchen
der "bestimmten Negation" (Hegel), der zur neuen Position
erklirten "Negation der Negation". Wohl aber 1dBt sich
umgekehrt zeigen, daB die von Ehrenberg in der Parteiung
der Philosophie und von Rosenzweig im ersten Teil des
Stern vollzogene metalogische Selbstbegrenzung der Logik
und radikale Idealismuskritik nur auf der Basis eines im
existentiellen Denken wurzelnden Bedenkens des Denkens
moglich ist. D. h. also — fiir den Stern der Erldsung gespro-
chen —, daB der erste Teil zu seiner Durchfiihrung ein Denken
voraussetzt, wie es erst im zweiten Teil systematisch
expliziert werden kann. Trotzdem ist der von Ehrenberg
und Rosenzweig in Anlehnung an Schelling gewiéhlte Gang
von der Selbstkritik des logischen Denkens zum existentiel-
len Denken keineswegs iiberfliissig. Er erfiillt die notwen-
dige Aufgabe der Katharsis des Denkens, insofern dem
Denken an ihm selbst demonstriert wird, daB alle seine
Versuche, sich der Wirklichkeit zu bemichtigen, scheitern
miissen, so daB ihm schlieBlich nur die Umkehr bleibt, sich
vollig neu als wirkliches Denken aus der Wirklichkeit zu
erfassen.

2.

In den nichsten beiden Punkten, in denen ich sehr gedringt
und stilisiert die geschichtliche Systematik des zweiten Teils

104

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Stern der Erlosung zu skizzieren versuche,!” reiBe ich
etwas auseinander, was fiir Rosenzweig grundlegend
zusammengehdrt, ndmlich die Existenzerfahrung als Dialog
zwischen Gott und dem Menschen. In meiner Nachzeich-
nung zertrenne ich den Dialog kiinstlich, um dadurch
zunidchst die existenzphilosophische Problementfaltung
stirker herausstellen und danach die Gottesproblematik
gesondert thematisieren zu kdnnen.

Ausgangsbasis der systematischen Strukturierung des
Sinnzusammenhangs der existierenden Wirklichkeit ist das
dreifache Wunder sich ereignender sinnbestimmter Existenz.
Es sind dies keine Wunder im landladufigen Sinne unerklar-
licher Einzelgeschehnisse, sondern es sind Wunder grund-
legenden Charakters fiir das rein-rationale Denken, denn fiir
dieses ist alles sich ereignende Existieren etwas Unerklir-
bares. Zunichst ist es das Wunder des kreatiirlichen Daseins,
daB iiberhaupt Leben ist und nicht nur Chaos und Leere;
zweitens das Wunder menschlicher Sprache, daB sich
iiberhaupt Sinnverstehen und Sinnverstindigung ereignen
und nicht nur blindes Wachsen und Sterben; drittens ist es
das Wunder titiger Liebe, daB iiberhaupt mitmenschliche
Versohnung und Sinnerfiillung sein konnen und nicht nur
Gewaltverhiltnisse und Barbarei.

Diese drei Sinnstrukturierungen, die dem rein-rationalen
Denken als Wunder erscheinen, erschlieBen uns die existie-
rende Wirklichkeit als einen geschichtlichen Systemzusam-
menhang von Schépfung, Offenbarung und Erlésung, in den
wir uns selber dreifach gerufen erfahren.

Mit allem kreatiirlichen Sein haben wir gemein, da wir uns
als ins Dasein gerufene Geschopfe vorfinden. Die Schopfung
ist dabei nicht als ein einmaliges Ereignis des in-die-Exi-

17" Siehe hierzu etwas ausfiihrlicher die Beitréige "Der Philosoph Franz
Rosenzweig" (Abschnitt IIT) und "Vom Totalexperiment des Glaubens"
(Abschnitt II) in diesem Band.

105

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stenz-Rufens der Welt zu verstehen, die dann, sich selbst
iiberlassen, ihren naturgeschichtlichen ProzeB durchliuft,
sondern das Ereignis der Schopfung steht gleichsam quer
zum zeitlichen EvolutionsprozeB, insofern jedes in-die-
Existenz-Treten eines Geschopfes und alles sich ereignende
Existieren Zeugnisse der unabléssigen Schopfung sind.

Im Zentrum der erfahrenden Philosophie steht —wie Rosen-
zweig ausdriicklich betont — die Offenbarung: das ins
Sinnverstehen und in die Sinnverstindigung Gerufensein des
Menschen, das je gegenwirtige Offenbarwerden der existie-
renden Welt in ihren Sinnzusammenhingen fiir und durch
die sich sinnverstindigenden Menschen. Es ist hinldnglich
bekannt, daB die menschliche Sprache fiir die rein-rationale
Philosophie nicht erkldrbar ist, denn weder kann sie ein
bloBes Naturphinomen sein noch eine reine Erfindung der
Menschen, da all diese Erklarungsversuche, die die Sprache
aus anderem herleiten wollen, Sprache immer bereits
voraussetzen miissen. Dabei liegt das eigentliche Geheimnis
der Sprache im Ereignis der Sinnverstindigung, im Ange-
sprochen-werden-konnen von einem anderen und im ihm
Antwort-geben-konnen. Im Ereignis der Sinnverstindigung
vollzieht sich aber zugleich eine SinnerschlieBung der
existierenden Wirklichkeit, ein Offenbarwerden der Wahr-
heit der Welt, in die wir gestellt und der gegeniiber wir in
unserem Handeln verantwortlich sind.

Von der Mitte der Offenbarung aus kann uns auch erst die
ihr immer schon vorausliegende Schopfung bewuBtwerden,
da die Kreatur ohne Sprache von ihrer Kreatiirlichkeit nicht
weiB, sondern diese nur lebt. So wird von der Gegenwirtig-
keit der Offenbarung her das Ereignis der Schopfung als das
immer schon Vorausliegende, als das Vergangene bestimmt,
wihrend demgegeniiber die Erlosung als der noch ausstindi-
ge und der noch aufgegebene Horizont der Zukunft er-
scheint.

106

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der Offenbarung, also im Gegenwirtigsein von Sinn-
verstehen und Sinnverstindigung, liegt bereits die Verhei-
Bung kommender Erl6sung begriindet. Allerdings nicht als
etwas, was von sich her auf uns zukommt, sondern als ein an
uns ergehender Ruf, durch die titige Liebe gegeniiber den
Nichsten an der Versohnung und Sinnerfiillung der Welt
mitzuwirken. Erlosung ist somit der Horizont der noch
ausstindigen Zukunft, der uns gebietend zu liebesbestimm-
tem Handeln gegeniiber den Mitmenschen, aber auch gegen-
tiber der Natur ruft. Trotzdem ist Erlésung nicht etwas, was
wir von uns aus erhandeln und erzwingen konnen, sondern
—wie Schopfung und Offenbarung —ein sich uns schenkendes
Ereignis. Auch liegt das Ereignis der Erlosung — korrespon-
dierend dem Ereignis der Schépfung —nicht in einem einzi-
gen Endzeitpunkt, sondern steht gleichsam quer zur chrono-
logischen Zeit der Historie, ereignet sich —immer wiederund
wachsend — augenblickshaft in der Annahme und in der
Erfiillung des Gebots der Nichstenliebe.

3.

Es ist vollig klar, daB wir von Schopfung, Offenbarung und
Erl6sung nur sprechen kdnnen, wenn wir die existierende
Wirklichkeit, der wir selbst mit angehdoren, als von Gott her
sinnbestimmt erfahren. Er hat die Welt erschaffen, offenbart
sich uns und verheiBt Erlosung. So beginnt Rosenzweig auch
den zweiten Teil des Stern mit den Worten: "Gott sprach ..."
D. h. er macht deutlich — dhnlich wie vor ihm Schelling,
Kierkegaard und Ehrenberg —, daB das neue, existentielle
Denken von seiner allerersten Regung an von Gott her
beginnt. Schelling nennt dies das "notwendig gottsetzende
BewuBtsein", aus dem wir im wirklich existentiellen Denken
nicht heraustreten kénnen. Wo das Denken sich und die Welt
wirklich aus der sich ereignenden Existenz erfahrt, da istihm
der denkend erfahrene Sinnzusammenhang der existierenden

107

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit notwendig aus anderem gestiftet, und dieses
Andere nennen wir Gott.

Gott ist fiir uns am Anfang nichts als ein Name fiir das
Andere, durch das die existierende Wirklichkeit ist, in der
wir uns vorfinden. Erst schrittweise erschlieBt sich uns in
diesem Namen Gott als der Schopfer, Offenbarer, Erloser,
d. h. im gleichen Akt, in dem wir die existierende Wirklich-
keit —und uns in ihr — sinnstrukturiert als daseiende, als in
ihrem Sinn erschlieBbare, als der Liebestat aufgegebene
erfahren, konkretisiert sich auch unser Gottesverstindnis,
und zwar grundsitzlich immer so, da wir jede erweiternde
SinnerschlieBung als jeweils von Gott ausgehende Sinnstif-
tung erfahren. Dadurch tritt uns nun auch Gott in zunehmend
bestimmteren Gestalten als Schopfer, Offenbarer, Erloser
entgegen, wobei es sich letztlich nicht nur um Gestalten
unseres Gottesverstindnisses, sondern um reale Gestalten
eines existierenden, eines wirkenden, sprechenden, gebieten-
den Gottes handelt. Auch hier ist der sich uns offenbarende
Gott, der uns in seiner Liebe ansprechende Gott, die Mitte.
Was Gott vor der Offenbarung war, d. h. vor dem Eintritt in
den Dialog mit den Menschen seit der Namensrufung
Adams, ist uns nur als Vergangenheit des Schopfergottes aus
der fortwihrenden Schopfung erschliefbar. Was er dereinst
in der vollbrachten Erl6sung sein wird, ist uns nur in einer
iiberschwenglichen Vorwegnahme seiner zukiinftigen
Ewigkeit schaubar. Von ihr sagt Rosenzweig:

"Die Erlosung 1468t den Welttag jenseits der Schopfung wie der
Offenbarung enden in den gleichen mitternichtigen Glocken-
schlag ... Mensch und Welt verschwinden in der Erlsung. Gott
aber vollendet sich." (GS II, 266)

Diese Aussage schieBt schon fast iiber das hinaus, was nach
Rosenzweig das neue theologische Denken sinnvoll von Gott
ermitteln kann, denn Gott erschlieBt sich als existierender
Gott nur soweit, als sein Wirken uns durch den Sinnzusam-

108

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

menhang der existierenden Wirklichkeit und durch unsere
existentielle Selbstfindung erfahrbar ist. Jede Rede von Gott
dariiber hinaus, dies wirft Rosenzweig ausdriicklich auch
Schelling vor, fillt in ein idealistisches Gedankenkonstrukt
unter dem Namen Gottes zuriick und spricht nicht mehr von
dem uns existentiell begegnenden Gott. So rundet sich fiir
Rosenzweig auch der dem neuen Denken erfahrbare und
darstellbare Systemzusammenhang der existierenden
Wirklichkeit, indem die hochste und letzte Aussage von
Gott, nimlich der Satz: "Gott ist die Wahrheit", wieder
zuriickkehrt zur Schlichtheit unserer allerersten Erfahrung
von Gott, allerdings nun bereichert um die GewiBheit
unseres Gehaltenseins durch ihn. "Gott ist die Wahrheit"
meint, daB der ganze Sinnzusammenhang der existierenden
Wirklichkeit —und wir in ihm — von Gott her ist.

"Sehen wir niaher zu, was denn Wabhrheit sei, so finden wir, daf3
jener Satz nur das innigst Vertraute unserer Erfahrung uns mit
anderen Worten wiederbringt; aus dem scheinbaren Wissen um
das Wesen wird die nahe unmittelbare Erfahrung seines Tuns; da3
er Wahrheit ist, sagt uns zuletzt doch nichts anderes, als daB er —
liebt." (GS 11, 432)

4.

Hans Ehrenberg hat diesem gerundeten System existentieller
Philosophie, wie es von Franz Rosenzweig im zweiten Teil
des Stern ausgearbeitet wird, nichts Ahnliches zur Seite zu
stellen. Wo Ehrenberg dies selber riickblickend in seiner
Disputation. Drei Biicher vom Deutschen Idealismus'®
thematisiert, bricht mit der resignativen Bemerkung, dafl ihm
nur eine Reihe von Systemfragmenten, aber kein System

18 Hans Ehrenberg, Disputation. Drei Biicher vom Deutschen Idealis-
mus, Miinchen 1923-1925; siehe insbesondere Bd. 111, 148 ff., 169 ff.

109

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

existentieller Philosophie gelungen sei, zugleich der Zweifel
durch, ob es iiberhaupt machbar sein kdnne, als einzelner das
System der existierenden Wirklichkeit erschlieBen zu
wollen. Sollte dies nicht vielmehr das Projekt und Werk
vieler Generationen, ja sogar der ganzen Menschheit sein?
In diesem Sinne koénnten wir mit Ehrenberg an Rosenzweig
die Frage stellen, ob nicht auch der Stern der Erlosung
lediglich ein Systemfragment darstellt, das keineswegs von
sich behaupten kann, der einzig moégliche Versuch zu sein,
die existierende Wirklichkeit aufzuhellen. Vermutlich wiirde
Rosenzweig dem sofort zustimmen, denn nichts liegt ihm
ferner, als ein allgemeinverbindliches System im Sinne des
Idealismus aufzustellen, hat er doch selber ausdriicklich
betont, daB es ihm mit dem Stern um die eigene existentielle
Positionsfindung geht. Und mit Rosenzweig konnten wir nun
Ehrenberg gegenfragen, ob es nicht darauf ankdme, daB
jeder fiir sich systematisch den Sinnzusammenhang existie-
render Wirklichkeit vergegenwirtigt haben miifit, um
existentiell in seinem Denken und Handeln Position bezie-
hen zu kdnnen.

Doch diese methodologische Differenz zwischen Ehrenberg
und Rosenzweig, die wir hier nicht weiter vertiefen wollen,
ist ganz harmlos gegeniiber der viel tiefer reichenden
inhaltlichen Kontroverse der gelebten Standortbestimmung
ihres Glaubens.

Franz Rosenzweig bleibt beim Systemaufri8 existentieller
Philosophie und Theologie nicht stehen und 148t daher dem
zweiten Teil des Stern noch einen dritten folgen. Auch hier
vollzieht sich auf der "Schwelle", wie Rosenzweig das
Zwischenkapitel betitelt, eine grundlegende Wende von der
freien philosophischen ErschlieBung der von Gott gehaltenen
existierenden Wirklichkeit her auf die bewuBte Einbindung
in eine geschichtlich gewachsene Glaubensgemeinschaft hin,
nimlich die Bindung an die jiidische Lehre und an das
jidische Gesetz. Gab es im zweiten Teil keinerlei dogma-

110

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tische Ubernahmen aus der alten Theologie, so ist nun das
Akzeptieren der geschichtlich iiberkommenen Glaubens-
tradition die Grundvoraussetzung fiir ihre existentielle
BewuBitmachung und Auslegung, um die es im dritten Teil
geht.

Es gehort wohl zu den groBartigsten Stiicken des Stern der
Erlosung, daB Rosenzweig im dritten Teil nicht nur eine
existenzphilosophisch durchdachte Apologie der jiidischen
Glaubenslehre darzulegen vermag, sondern auch dazu fihig
ist, vollig ohne Polemik mit der christlichen Glaubens-
gemeinschaft in einen partnerschaftlichen Dialog einzutre-
ten. Grundvoraussetzung eines solchen Dialogs ist fiir
Rosenzweig, daB beide Glaubensgemeinschaften von der
geschichtlich gegebenen Unvereinbarkeit ihrer Glaubens-
wahrheiten ausgehen und trotzdem das Glaubensleben der
jeweils anderen Gemeinschaft als fiir diese verbindlich
verstehen und akzeptieren.!’

Es hat sehr lange gedauert, bis sich christliche Theologen
fanden, die diese Herausforderung zum Dialog ganz ohne
Uberredungsabsichten aufzunehmen vermochten. Und es
gibt auch heute noch auf beiden Seiten nur sehr wenige, die
fahig und bereit sind, das Nebeneinander von Glaubens-
gemeinschaften, die sich in ihren Glaubenswahrheiten
ausschlieBen, grundsitzlich zu akzeptieren und darauf einen
Dialog aufzubauen.

Mit Hans Ehrenberg konnte Franz Rosenzweig einen solchen
Dialog nicht fiihren, und dies obwohl sie in enger Freund-
schaft standen, obwohl ihre existenzphilosophischen und
existenztheologischen Ansitze fast wie ein Ei dem anderen
glichen und obwohl sie im personlichen Dialog die Glau-
bensentscheidung des anderen nicht nur tolerierten, sondern

19 Zu diesem Glaubensdialog siehe auch den folgenden Beitrag "Franz
Rosenzweig und Eugen Rosenstock. Ein judisch-christlicher Dialog —
und die Folgen von Auschwitz".

111

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufrichtig achteten. Aber die Glaubenswahrheiten, zu denen
sie existentiell gefunden hatten, konnte nur jeweils den
individuellen Glaubensweg des anderen akzeptieren, nicht
aber den darin implizierten Anspruch fiir die jiidische und
christliche Glaubensgemeinschaft insgesamt. Dies gilt nicht
nur fiir Ehrenberg in bezug auf Rosenzweig, sondern auch
umgekehrt fiir Rosenzweig in bezug auf Ehrenberg.

Hans Ehrenberg war nicht nur als Jude Christ geworden,
sondern hatte sich, als er sich existentiell durchrang, prote-
stantischer Pastor zu werden, ganz entschieden in die
christliche Glaubenstradition eingebunden. Dies stellt er in
seinem Buch Die Heimkehr des Ketzers. Eine Wegweisung®®
bekenntnishaft dar.

Damit aber stehen sich die existentiell gewihlten Wege der
beiden Vettern — nicht individuell, aber auf die Glaubens-
gemeinschaften bezogen —diametral und unversohnlich ent-
gegen. Wihrend fiir Ehrenberg der von ihm selber beschrit-
tene Weg vom Judentum zum Christentum von dem er hofft,
daB ihn alle Menschen — auch die Juden — einschlagen wer-
den, eine Befreiung zu einer geschichtlich weiterfiihrenden
Glaubenswahrheit darstellt, und er daher Rosenzweigs Ent-
scheidung zum Judesein im letzten nicht nur nicht verstehen
kann, sondern sogar dariiber betriibt ist, erscheint fiir Rosen-
zweig der Weg, den Ehrenberg eingeschlagen hat, theolo-
gisch gesehen nicht nur unbegreiflich, sondern - wie er
einmal schreibt —als ein Schritt, durch den der "Jude" Hans
Ehrenberg "schwer gesiindigt hat" (GS I, 728). Rosenzweig
kann fiir die, deren heidnische Vorviter Christen geworden
waren, akzeptieren, daf sie iiber Christus zu Gott kommen
wollen, aber fiir Juden, die bereits in einem Erlosung ver-

2 Hans Ehrenberg, Die Heimkehr des Ketzers. Eine Wegweisung,
Wiirzburg 1920. Die Bezeichnung "Ketzer" bezieht sich selbstverstind-
lich nicht auf sein frilheres Judesein, sondern auf sein bisheriges Leben
als Christ.

112

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heiBenden Bund mit Gott stehen, ist der Weg iiber Christus
ein siindiger Treuebruch gegeniiber ihrem Gott.

Ich breche hier meine Uberlegungen zur inhaltlichen
Kontroverse der existentiellen Glaubensentscheidungen der
beiden Vettern ab, zumal wir sie von auBen sowieso nicht
beurteilen und bewerten kénnen. Mir ging es nur darum zu
zeigen, daB dort, wo sich die existentielle Positionsfindung
an eine geschichtlich gewordene Glaubensgemeinschaft
rickbindet, wie dies Rosenzweig und Ehrenberg in ent-
gegengesetzter Weise getan haben, sie auch notwendig in die
geschichtlichen Konflikte dieser Glaubensgemeinschaften
geraten muB. Damit will ich nicht sagen, daB wir in irgend-
einer Weise an einer geschichtlichen Riickbindung vorbei-
kommen konnten, denn jede existentielle Positionsfindung
kann konkret nur eine geschichtliche sein, aber es will mir
scheinen, daB wir bei unserer geschichtlichen Riickbindung,
die jeweils eine bestimmte sein muB, zugleich auch — weit
mehr als dies Rosenzweig und Ehrenberg vermochten —in
einen unbedingten Dialog mit den Glaubensgemeinschaften
aller Kulturen in der noch nicht abgeschlossenen Mensch-
heitsgeschichte eintreten miissen.

III.  Ehrenberg und Rosenzweig —
Die Bewdhrung in der Praxis

1.

Kurz mdchte ich noch auf einen letzten Punkt eingehen. Die
existenzphilosophische Begriindung der Riickbindung an
eine geschichtliche Glaubensgemeinschaft, wie Rosenzweig
sie im dritten Teil des Stern und Ehrenberg sie in der
Heimkehr des Ketzers darlegt, stellt noch nicht den letzten
Schritt ihres neuen, existentiellen Philosophierens dar. Der
letzte Schritt fiihrt beide aus der Philosophie als philoso-

113

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

phisch darstellbare heraus und in die existentielle Bewéh-
rung ihres Denkens in der Praxis des Lebens hinein. Rosen-
zweig thematisiert diese letzte grundsitzliche Wende im
AbschluBikapitel des Sterm der Eridsung, das er das "Tor"
nennt; das Tor, das aus der philosophischen Darlegung
existentieller Positionsfindung hinaus zu ihrer Bewéhrung
im Leben fiihrt. In seinen spiteren Erlduterungen zum Stern
unter dem Titel Das neue Denken (1925) hat Rosenzweig die
Aufgabe des SchluBkapital nochmals ausdriicklich unterstri-
chen:

"Hier schlieBt das Buch. Denn, was nun kommt, ist schon jenseits
des Buches, Tor’ aus ihm heraus ins Nichtmehrbuch ... Nicht-
mehrbuch ist auch das Innewerden, daB dieser Schritt des Buches
an die Grenze nur gesiihnt werden kann durch — Aufhéren des
Buches. Ein Aufhoren, das zugleich ein Anfang ist und eine Mitte:
Hineintreten mitten in den Alltag des Lebens." (KL Schr., 396 f.)

Rosenzweig hat dies nicht nur niedergeschrieben, sondern
auch gelebt. Er schlug eine akademische Karriere aus und
stellte seine weitere Arbeit ganz unter die praktische Auf-
gabe der Erneuerung jiidischen Lebens durch jiidische
Erwachsenenbildung.?!

Ein analoges Motiv bewegte auch Hans Ehrenberg, er hat
dies ausfiihrlich in der Disputation. Drei Biicher vom
Deutschen Idealismus dargelegt — seinem Abschieds-
geschenk an die Philosophie, in dem er zu Ende des dritten
Bandes lebensgeschichtlich das Aufgeben seiner Philoso-
phieprofessur und seinen Eintritt in die praktisch-seelsorge-
rische Arbeit eines protestantischen Pastors begriindet.?

2L Siehe hierzu den Brief Rosenzweigs an seinen Doktorvater Friedrich
Meinecke, dessen Angebot zur Habilitation er in einem mehrseitigen
Brief ablehnt (GS 1, 678-682).

2 Hans Ehrenberg, Disputation, 111, 114 ff.

114

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So haben beide ihre weitere Lebensarbeit ganz in den Dienst
ihrer Glaubensgemeinschaft gestellt, in der sie vorher schon
existenzphilosophisch ihr Denken verankert hatten. Sie
haben dabei beide nicht nur Enormes fiir ihre Glaubens-
gemeinschaft geleistet — Rosenzweig durch Griindung und
Leitung des Freien Jiidischen Lehrhauses in Frankfurt am
Main, Ehrenberg unter anderem durch seinen Einsatz als
einer der mutigsten Wortfiihrer der "Bekennenden Kir-
che" —, sondern sie haben ihre Lebensentscheidung auch
unter extremsten Bedingungen bewéhrt — Rosenzweig in
seiner todbringenden Lahmungserkrankung, Ehrenberg in
der Zeit nationalsozialistischer Verfolgung bis zu seiner
Internierung im KZ-Sachsenhausen 1938, aus dem er jedoch
nach ausldndischen Interventionen 1939 freigelassen wurde,
so daB er dann nach England emigrieren konnte.?

2.

Uberdenken wir, um das Grundsitzliche dieses letzten
Schrittes diskutieren zu kénnen, nochmals den Gang der
gesamten Argumentation mit seinen mehrfachen Wendun-
gen, wie er insbesondere von Franz Rosenzweig im Stern
der Erldsung priagnant herausgearbeitet wird; den wir aber
ebenso —auf mehrere Schriften verteilt —bei Hans Ehrenberg
auffinden konnen.

Dieser Argumentationsgang beginnt mit der zwar unser
wirkliches Denken immer schon voraussetzenden, aber
zunichst allein in den Grenzen logischer Beweisfiihrung
verbleibenden Selbstreflexion der Logik, dem reinen
Bedenken des Denkens, um daran einerseits das Scheitern
des Idealismus aufzuzeigen, also das Scheitern all jener
Versuche, aus dem Primat der Vernunft die Wirklichkeit

B Rudolf Hermeier (Hg.), Jenseits all unseres Wissens wohnt Gott.
Hans Ehrenberg und Rudolf Ehrenberg zur Erinnerung, Moers 1987.

115

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

begrifflich konstruierend einholen zu wollen, andererseits
aber — wenn diese Hybris ausgerdumt ist — zu einer selbst-
begrenzenden Selbstbescheidung der Logik zu kommen, die
am Ende ihrer Selbstanalyse eingestehen muB, daB das
wirkliche Denken nicht in ihren Grenzen verbleiben kann,
sondern notwendig iiber diese hinausdrangt.

Damit ist der Weg frei fiir die erste Wendung des Denkens,
die gegeniiber dem Argumentationsgang der Logik eine
vollige Umkehr darstellt, da sich nun das Denken aus dem
Primat der existierenden Wirklichkeit, der es selber zuge-
hort, erfaBt. Hier nun beginnt eigentlich das, was Rosen-
zweig und Ehrenberg das "neue Denken" oder "neue Philo-
sophieren" nennen. Dieses versteht sich als ein erfahrendes
Denken, das die ihm unvordenklich vorausliegenden
Sinngebungen der Wirklichkeit und sich in ihnen aufzuhel-
len versucht. Da die Sinngebungen nicht vom Denken
gesetzt sind, sondern ihm als sich ereignende Wunder
entgegentreten, erfahrt es die existierende Wirklichkeit als
von einem Anderen her geschaffen, offenbart und verheifen,
es erfahrt sich also vom ersten Augenblick an im Gegeniiber
zu Gott. Im schrittweisen Aufhellen der existierenden Wirk-
lichkeit in den Sinnhorizonten von Schopfung, Offenbarung
und Erl6sung erfahren wir nicht nur einen sich uns immer
bestimmter zuwendenden Gott, sondern finden auch zu-
gleich Orientierungen fiir unser eigenes existentielles Sein
inder Weltals kreatiirlich daseiende, uns sprachlich verstéin-
digende und sittlich handelnde Wesen.

Gerade aber unsere existentielle Positionsbestimmung im
Sinnzusammenhang Gott — Welt — Mensch, die wir bisher
nur im allgemeinen Systemabrif3 entwickelt haben, verlangt
nach einer Konkretion in der geschichtlichen Welt. Daher
kommt es nun auf der "Schwelle" vom zweiten zum dritten
Teil zu einem erneuten Wechsel des Argumentationsganges
von der allgemeinen ’Existentialanalyse’ zur konkreten
Riickbindung an die geschichtliche Glaubensgemeinschaft,

116

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der man sich durch Tradition verbunden und zugehorig
weil. Es ist dies der Teil in Rosenzweigs Stern der Er-
losung, der, da er ganz neue Gedankenbahnen betritt,
einerseits uns am meisten fasziniert und zum Weiterdenken
anregt, andererseits methodologisch am schwichsten
abgesichert erscheint. Auch Hans Ehrenberg gerit in seinen
analogen Studien hier —wie alle groBen Glaubensdenker der
christlichen Tradition vor ihm — in die Kalamitit, von der
existentiellen Sinnexplikation plotzlich durch das Nadel6hr
eines historisch-faktischen Heilsereignisses hindurch zu
miissen. Bei Rosenzweig heiit das Nadelohr nicht "Jesus
Christus", sondern "das jiidische Volk", aber die Begriin-
dung bleibt bei beiden duBerst problematisch. Fiir alle, die
diese Wendung der Riickbindung an diese oder jene ge-
schichtliche Glaubensgemeinschaft —aus welchen Griinden
auch immer — nicht mitvollziehen konnen, bleibt es ein
Sprung in einen dogmatisch gesetzten Anfang.
Unabhingig davon ist die nachste Wendung von der konkret
geschichtlichen Standortfindung zur Bewidhrung in der
Praxis des Lebens wiederum konsequent und iiberzeugend.
Hier nun vollzieht die Philosophie eine letzte und radikale
Wendung und Umkehr: das philosophische Denken negiert
sich selber als Philosophie, um sich in der Praxis des Lebens
verwirklichen zu kénnen —wie dies Ehrenberg bereits in der
Parteiung der Philosophie in Anlehnung an Schelling und
Marx ausgesprochen hat.

3.

In den drei Wendungen wird von Hans Ehrenberg und Franz
Rosenzweig eines der zentralsten Themen unserer philoso-
phischen Tradition am Ausgang ihrer Epoche bedacht: die
Riickfiihrung der Philosophie zur Praxis. Die Stichworte, an
denen diese Probleme auch heute noch fiir uns lebendig sind,
hat Hans Ehrenberg bereits 1911 ausgesprochen. Fast ein

117

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

halbes Jahrhundert spéter spricht auch Theodor W. Adorno
von der "letzten Philosophie", die an der Zeit sei:** jene
prinzipiell letzte Philosophie, in der die zweieinhalb Jahr-
tausende wihrende Tradition der "ersten Philosophie" sich
auf ihre praktische Bewidhrung hin zuriicknimmt. Und
ahnlich wirft Henri Lefebvre das Problem einer "Metaphilo-
sophie" als Aufhebung und Verwirklichung der Philosophie
in das praktische Projekt des Menschseins grundlegend
wieder auf.?

Mir scheint, daB Ehrenberg und Rosenzweig methodologisch
klarer als vor ihnen Schelling und Marx und nach ihnen
Heidegger und Sartre den Weg der Philosophie zur Praxis
als einen Weg mehrfacher negativer Selbstriicknahmen der
Philosophie konzipiert haben — Kehren des Denkens, die
dazu fiihren, daB wir uns im letzten nur aus der Praxis
verstehen und in ihr bewéhren konnen. Dabei diirfen diese
Selbstriicknahmen der Philosophie in keiner der Stufen ihre
einfache Negation und Abschaffung bedeuten. So sagt
Rosenzweig zur Erlduterung der letzten Umkehr:

"Philosophiert werden soll auch weiterhin, ja gerade weiterhin ...
Aber diese Schau [der Philosophie] ist nicht Selbstzweck. Das
Buch [Der Stern der Erlosung] ist kein erreichtes Ziel, auch kein
vorldufiges. Es muB selber verantwortet werden ... Diese Verant-
wortung geschieht am Alltag des Lebens." (KI. Schr., 397)

Nehmen wir die erste Aussage dieses Zitats beim Wort, so
konnen wir nicht umhin, an Rosenzweigs und Ehrenbergs
Abkehr von der Philosophie, um ausschlieBlich in und fiir

24 Theodor W. Adorno, Zur Metakritik der Erkenntnistheorie, Frankfurt
a. M. 1972, 47; zu Beriihrungspunkten im D_t;nken von Kosenzweig und
Adorno siehe Hans-Georg Flickinger, "Zur Asthetik des Erkennens", in:
Der Philosoph Franz Rosenzweig (1886-1929), 913-921.

% Henri Lefebvre, Metaphilosophie. Prolegomena, Frankfurt a. M.
1975.

118

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihre Glaubensgemeinschaft wirken zu kénnen, auch Kritik
iiben zu miissen. Es ist dies keine Kritik, die sich anma@t,
ihre existentiellen Lebensentscheidungen, ihre Arbeit in den
Dienst ihrer Glaubensgemeinschaften zu stellen, von aufen
bewerten zu diirfen. Was wir ihnen vorhalten miissen, ist die
von ihnen theoretisch wie praktisch vollzogene Ablehnung
der Praxis der Philosophie. Ich meine damit nicht ihre
verbalen Seitenhiebe auf den "akademischen Betrieb" und
die "universitire Philosophie", denen wir weitgehend
selbstkritisch zustimmen miissen, sondern es geht hier um
ihre Blindheit gegeniiber der praktischen Aufgabe der
Uberlieferung des neuen Denkens und Philosophierens an
die kommenden Generationen. Die praktische Aufgabe der
philosophierenden Weitervermittlung der "letzten Philoso-
phie", der "Metaphilosophie", die eingestandenermalen
nicht Selbstzweck sein kann, da sie sich auf die Praxis hin
aufhebt, wird nicht mehr weiterverfolgt, weil letztlich alles
Denken und Tun der Bewihrung der Praxis im Dienste der
eigenen Glaubensgemeinschaft aufgeopfert wird.

Hans Ehrenberg ist in diesem Punkt vielleicht nicht ganz so
rigoros wie Franz Rosenzweig, denn jener thematisiert diese
Frage wenigstens in seinem in Dialogform vorgelegten
Abschied von der Philosophie in der dreibindigen Disputa-
tion. Hier wird ihm im Gesprich die Frage vorgelegt: "So
sagt, was soll die Universitit tun? Ihr wart einmal Professor!
Warum seid Ihr herausgegangen? Warum versuchtet Ihr die
Erneuerung nicht drinnen in der Universitit zu erzielen?"%®
Darauf antwortet Ehrenberg zunichst mit einer Universitits-
kritik und hebt hervor, wie wenig ein einzelner Hochschul-
lehrer fiir die Erneuerung des Denkens zu bewirken vermag.
Dann geht er darauf ein, daB fiir ihn personlich das eigent-
liche Praxisfeld im christlichen Leben liegt, da dieses in der
Nachfolge Christi steht. Trotzdem betont Ehrenberg an

2 Hans Ehrenberg, Disputation, 111, 115 f.

119

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

friiherer Stelle, daB es eine "Denk- und Philosophiepflicht"
gibt und daB die "Lehre ... das echte Zeugnisinstrument des
Geisteslebens" darstellt,?” — und dies ist die unaufgebbare
Praxis der Philosophie. SchlieBlich fihrt Ehrenberg an
anderer Stelle fort:

"Philosophie tut not, aber sie muB sich beugen und ihre dienende
Rolle verstehen lernen. Dann werden wir sie nicht antasten. Denn
wir wollen keine Riickkehr der Priesterherrschaft, die ohne
Philosophen sicher kime."?

Hans Ehrenberg kennt und anerkennt die unaufgebbare
Aufgabe der Praxis der Philosophie, hat er doch selber ein
Jahrzehnt Philosophie gelehrt und dies als eine wichtige
Aufgabe gegeniiber den nachfolgenden Generationen
begriffen. Aber seine abschlieBenden Aussagen zur Philoso-
phie sind widerspriichlich, so auch in dem eben wiedergege-
benen Zitat. Alles kommt hierbei darauf an, vor wem die
Philosophie sich in dienender Rolle beugen soll. Ist damit
eine bestimmte geschichtliche Glaubensgemeinschaft und
ihre Praxis allein gemeint, so scheint mir die Riickkehr der
Priesterherrschaft nur um so gewisser zu sein.

Die Praxis, vor der sich die Philosophie allein beugen darf,
ist das "Projekt des Menschseins" (Henri Lefebvre). Dieses
Projekt schlieBt eine Riickbindung an Gott nicht aus und
verwehrt es niemanden, sich dabei einer bestimmten Glau-
bensgemeinschaft anzuschlieBen, aber es muB offen genug
bleiben, jedem seinen eigenen Weg der Bewéhrung in der
Praxis zuzugestehen, wenn dieser nur bezogen bleibt auf das
uns allen gemeinsam aufgegebene Projekt der sittlichen
Menschwerdung des Menschen in der existierenden Wirk-
lichkeit.

27 Ebd. 1, 189.
2 Ebd. 111, 141.

120

https://dol.org/10.5771/9783495093010-91-1 - am 24.01.2026, 19:51:18. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - T


https://doi.org/10.5771/9783495993910-91-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Hans Ehrenberg - Der Durchbruch existentialistischer Idealismuskritik
	II. Franz Rosenzweig - Die Systematik des neuen Denkens
	III. Ehrenberg und Rosenzweig - Die Bewährung in der Praxis

