4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

mithin nicht als historische Einfithrung oder umfingliches Durchschreiten
zu verstehen. Vielmehr handelt es sich um eine erste, diskursgeschichtlich
orientierte Gliederung des empirischen Materials hinsichtlich der Erzahlun-
gen iiber Erfahrungen religioser Pluralitit. Unsere Ausfithrungen im folgen-
den Unterkapitel (4.1) folgen dabei den spezifischen Relevanzsetzungen, die
im Interviewmaterial vorliegen. In Abhingigkeit von zeitgeschichtlichen Ein-
flussfaktoren - etwa national oder international bedeutsamen Ereignissen
und ihrer Einflechtung in rezente Diskurse — werden deshalb bestimmte Fo-
kusse besonders bedeutsam oder mégen erstaunlich ausgeblendet erschei-
nen. Sie spiegeln dabei aber letztlich, was sich in den Erzdhlungen an dis-
kursiv gepragten biografischen Erfahrungen mit religioser Pluralitit verdich-
tet, und in welcher Weise die Erfahrung religiser Pluralitit insofern immer
schon vorgeordnet ist. In einem zweiten Schritt (Kap. 4.2 und 4.3) ordnen wir
noch einmal das Material vor der Perspektive seiner generationalen Prige-
kraft, also mit dem Blick auf seine biografischen Einschreibungen.

4.1 Diskurse iiber die Wahrnehmung religioser Pluralitat

411  Die (kirchlich-)institutionelle Stabilitat der Vorkriegs- und
Kriegszeit: Erzahlungen bis 1945

»dass Kirche wichtig ist, [...] DAMIT bin ich
aufgewachsen« (Renate)

Mit diesem historisch frithesten Fokus der Erzihlungen, die auf Erfahrun-
gen vor 1945 rekurrieren, werden naturgemif die verstreutesten Erzihlfiden
aufgegriffen: Nur wenige der InterviewpartnerInnen haben diese Zeit schon
(bewusst) miterlebt, sodass sich nur wenige Erzihlungen tiberhaupt auf diese
Zeit beziehen, und so diese es tun, sie hiufig auf nicht selbst Erlebtes rekur-
rieren. Haufiger findet sich der Bezug auf Familiengeschichte. Auch dieser
aber kann ausgesprochen bedeutsam fiir die Einstellung gegeniiber religis-
ser Pluralitit sein: Familie ist grundsitzlich einer der wichtigsten Sozialisati-
onszusammenhainge, in ihr erfolgt »die Tradierung von Normen und Verhal-
tensweisen, Deutungen und Einstellungen, die eine gruppenspezifische und
damit identititsrelevante Pragung haben« (Owetschkin 2010: 59), und zwar
im Zusammenspiel von »innerfamilidren Interaktionsprozessen und durch
die Stellung der Familie in tibergreifenden Milieuzusammenhingen beding-

- am14.02.2026, 19:23:16.

91


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Religdse Pluralitaten

ten Umweltfaktoren« (ebd.). Die Narration von familiiren Erfahrungen oder
Traditionen verweist mithin direkt auf Elemente, die auch die Identitit der
Interviewten entscheidend geprigt haben und von ihnen herangezogen wer-
den, um ihre Biografie, Einstellungen oder Verhalten zu erliutern und zu kon-
textualisieren. Dies gilt entsprechend fiir die religiose Sozialisation.

Erzihlungen, die sich auf die Vorkriegs- oder Kriegszeit beziehen, wer-
den ausschlieRlich von den christlichen InterviewpartnerInnen generiert, was
sich weitestgehend schon durch den Umstand erklirt, dass sich unter ihnen
die deutlich ilteren Befragten finden (die ilteste christliche Befragte ist zum
Zeitpunkt des Interviews 2015 80 Jahre alt, die ilteste muslimische Befrag-
te 62). Diese Gruppe schlief3t allerdings eine Interviewte ein, die ihre Kind-
heit und Jugend in einem lateinamerikanischen Land verbrachte. Da ihre
Geschichte einige Gemeinsamkeiten zu denen der deutschstimmigen Inter-
viewpartnerInnen aufweist, lassen sich die folgenden Ausfithrungen zum Teil
breit einem christlichen Milieu zuordnen, zum Teil treffen einige Ausfithrun-
gen dann aber nur fiir den deutschen Zusammenhang zu. Trotz dieser auch
insgesamt diinnen Materiallage fir diese Zeit stechen mit Blick auf Religion
einige hier aufgerufene Aspekte ins Auge, darunter die Bedeutung jiidischer
Kontakte, Ausfithrungen zum Verhiltnis von Religion, Politik und Bildung so-
wie zu der eigenen oder familidren Verortung darin.

Kirche als Institution des Alltags

Erzihlungen, die das breitere christliche Milieu kennzeichnen, teilen drei As-
pekte: Sie beschreiben die Selbstverstindlichkeit eines kirchlichen Umfelds,
die Bedeutung von Bildung als zweitem Bezugspunkt der Lebensfiithrung ne-
ben Religion und den hohen Stellenwert von Ehrenidmtern in der familidren
Biografie. Fiir die Vorkriegszeit und in Teilen auch die Kriegszeit gilt den In-
terviewten Kirche als ein selbstverstindliches Element ihres Alltags und wich-
tiger Bezugspunkt ihres Lebens. Eine Interviewte erzihlt:

»Hmm, das war ganz selbstverstindlich, man ging zur Kirche, Kirche war ein wich-
tiger Faktor. [...] JA, dh das war irgendwie von daher selbstverstindlich und dass,
dh, Kirche wichtig ist und was einem helfen kann, hm, fiirs Leben, richtungswei-
send und so weiter, DAMIT bin ich aufgewachsen.« (Renate)

Dabei wird in den biografischen Ausfithrungen deutlich, dass es weniger um
die Bedeutung von Kirche fir individuelle Religiositit geht — dies wird in

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

manchen Erzihlungen auch deutlich verneint.? Kirche gilt vielmehr einerseits
als moralische Instanz - im Guten wie im schlechten Sinne: Wihrend Rena-
te die Kirche im obigen Zitat neutral als richtungsweisend beschreibt, ver-
gleicht eine andere Befragte das Umfeld mit dem im Film »Das weifse Band«
(D, O, F, I 2009) gezeigten sittenstrengen und zwangvollen Milieu. Anderer-
seits wird Kirche als Sozialzusammenhang benannt. Hier treffen sich jene,
die Ehrenamter ausiiben — etwa Miltter, die Kindern aus bildungsferneren
Milieus Nachhilfe geben oder Viter, die die Kirchenorgel spielen — mit jenen,
die die Unterstiitzung der Kirche erhalten — etwa Groflviter, die als Kriegs-
invalide als Kirchen- und Schuldiener beschiftigt werden. Kirche gilt damit
als alltaglicher Bestandteil des Lebens, wenn auch nicht zwingend verbunden
mit individueller Religiositit — eine Erzihllinie, die mit Blick auf die Nach-
kriegszeit mit leichten Verschiebungen fortgeschrieben wird.

Die zweite grofle Gruppe von Instanzen der Lebensfithrung neben Kir-
chen sind Bildungsinstitutionen. Die Interviewpartnerlnnen stammen aus
ausgesprochen bildungsaffinen Familien, fiir eine gute Schulbildung der Kin-
der werden auch Arbeitsstellen gekiindigt und Umziige in Kauf genommen
oder Internate in Erwigung gezogen. Schule und Kirche gelten in diesem his-
torischen Kontext als die beiden Siulen, zwischen denen sich das Leben auf-
zuspannen scheint: »also Kirche und Schule w- das war das Umfeld, wo auch, dhm,
mein Vater und die Familie aufgewachsen ist« (Angelika). Diese beiden Instanzen
gehen fiir die Interviewpartnerlnnen widerspruchsfrei zusammen, und im
schulischen Religionsunterricht wird Religion in manchen Fillen auch zum
Gegenstand intensiver Bildung (etwa bei Lorena). Ganz anders verhilt sich
das mit dem Verhiltnis von Kirche und Politik, die in den Erzihlungen schnell
zu Antagonisten werden. Dies gilt u.a. fir die Zeit des Nationalsozialismus:

»und meine GrofSmutter war so’ne, so'ne volksfromme Frau, die ging zur Frauen-
hilfe und fiir die war- die war auch wohl-, pfff, in, in’ner bekennenden Kirche so,
ohne dass sie jetzt 'ne Intellektuelle gewesen wivre oder so, aber die hat sich, die
hat sich nich irre machen lassen. Das war so 'ne Konstante auch« (Heidrun).

Kirche wird hier als Ort des Widerstandes erzihlt (so auch bei Renate), und
kann insofern auch riickblickend ihre Bedeutung als moralische Instanz auf-
rechterhalten, und in institutioneller wie ideeller Hinsicht iiber politische Ab-
griinde hinweghelfen. Gleichzeitig gibt es Erzahlungen, die beschreiben, wie

2 »Kirche gehorte dazu, aber war nicht unbedingt//mhm//etwas was das Herz weit- [lacht] wer-
den liefS« (Angelika).

- am14.02.2026, 19:23:16.

93


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 Religdse Pluralitaten

politische Haltung und Kirchenzugehorigkeit sich auch zu anderen Zeiten
und an anderen Orten schwer vertragen:

»diese Familie, Gh, meiner GrofSmutter, dh, war 'ne Familie, die eigentlich, dh, aus
evangelisch-reformierter Tradition kam, aber wo man sehr friih der Sozialdemo-
kratie angehdrte. Und Kirche und Sozialdemokratie hatten’s in der Friihzeit des
Ne-, zwanzigsten Jahrhunderts sehr schwer miteinander, sagen wir’s mal so, und
ha-, und man hat sozusagen sie aus der Kirche hinausgetrieben« (Manfred).

Anders gelagerte Unvertriglichkeiten beschreibt die Befragte, die in einem
lateinamerikanischen Land aufgewachsen ist:

»Ah, in einer Zeit, als meine Eltern jung waren-[..] wo es SEHR schwer war, wegen
der Verfassung, dhm, Kirchen offen zu haben. Kirchen waren ZU//hmm//. Es gab
kein, kein dffentliches Kult [...] laut VERFASSUNG wars so, dass es, dhm, also-
sagten, Religion ist Privatsache und nicht dffentlich//hmm//. Und es war je nach
Bundesstaat waren mehr oder weniger rabiat gegen [lacht kurz auf] die Kirche«
(Lorena).

Vergleichbar erscheint auflerdem die Erzihlung tiber die Repressionen christ-
licher Familien in der DDR, die in einem Interview zumindest zu einem Teil
als Ausloser der familidren Flucht aus Ost- nach Westdeutschland benannt
werden:

»weil er doch als Betriebsleiter politisch sehr unter Druck gesetzt wurde [...] ist
dann éffentlich quasi von der Partei im Betrieb, ih, ldcherlich gemacht worden, so
guckt mal hier, der ldsst seinen Sohn konfirmieren!« (Angelika und ganz dhnlich
Yvonnes Erzihlung (iber ihre Eltern in Ostdeutschland)

Der Widerstand kann sich mithin von Politik auf Kirche ebenso wie umge-
kehrt richten, und grundsitzlich gleichermaflen zum Riickzug aus Politik wie
aus Kirche fithren - in unserem Sample allerdings ist gemaf3 der Auswahlkri-
terien die Regel, dass im Zweifelsfall der Bezug zur Kirche zumindest in Tei-
len in der Familie erhalten und an die InterviewpartnerInnen weitergegeben
wird.?

3 Wihrend Bildung, Kirche und Ehrenamtalso fiir die Interviewten als zentrale Bestand-
teile ihrer Familientradition erzahlt werden, ist die Bedeutung von Politik und politi-
scher Haltung in diesem Zusammenhang deutlich geringer. Gerade fiir den deutschen
Kontext kann dies auch mit der nationalsozialistischen Vergangenheit erklart werden,
die naheliegender Weise nicht als Bezugspunkt der Identifikation eingebracht wird.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Die beschriebenen Erzahlungen von Kirche als alltiglichem Bezugspunkt
und ihrem Verhiltnis zu Bildung und Politik pragen die Interviewteile, die
sich auf die Jahre bis etwa 1945 beziehen, und in der Regel als Charakteri-
sierung familiirer Traditionen und Ublichkeiten dienen. In diese Richtung
argumentiert auch der Kirchenhistoriker Owetschkin in seiner Studie zu kon-
fessionsverschiedenen Ehen: Die konfessionsbestimmte Identitit sei im Rah-
men traditional codierter Identititsstrukturen vor allem mit Traditionen, Ri-
ten und Gebriuchen verbunden gewesen, und die Konfessionszugehorigkeit
habe dabei vertraute Abliufe, Integration in die Umwelt und sinnstiftende
Handlungsorientierungen bedeutet (vgl. Owetschkin 2012: 207):

»In diesem Kontext implizierte die Konfessionszugehorigkeit das Selbstver-
standliche, Althergebrachte, Nicht-(mehr)-Hinterfragbare, das sich in ak-
kumulierten und repetitiven Erfahrungen und in alltaglichen Interaktionen
bewahrte und aktualisierte.« (Ebd.)

Das erinnerte >religios Andere<: das Judentum

Damit sticht aber auch ins Auge, dass religiése Pluralitit hier zunichst kei-
nen erzahlerischen Platz findet. Kirche gilt selbstverstindlich als — zumindest
institutionelles und moralisches — Kondensat von Religion, andere Optionen
werden nicht erwihnt. Dies gilt allerdings mit einer Ausnahme: Thematisiert
wird in einigen Familiengeschichten der Kontakt zu jitdischen Bekannten,
etwa hier von Manfred:

»Und ich hab’ dann viel spiter erfahren, dass mein GrofSvater sich auch wihrend
der Nazizeit da fiir bestimmte Sachen ein-, fiir be-, fiir Juden eingesetzt hat und
solche Sachen [...] das haben wir aber erst spiter erfahren, aber wir hatten auch
jiidische Bekannte, von daher war mir Judentum, dh, sehr FRUH auch schon zu-
mindest 'n guter Begriff und auch so Grundziige der jiidischen Lehre und so was,
das hab’ ich-//mhm//hat mich dann sehr interessiert.« (Manfred)

Am Zitat lassen sich mehrere Aspekte verdeutlichen: Manfred selbst wurde
erst in den 1950er Jahren geboren, es ist daher eher unwahrscheinlich, dass
er selbst diese jiidischen Bekannten kennengelernt hat. In dieselbe Richtung
deutet der zweifache Hinweis, dass er zentrale Elemente dieser Geschichte
selbst erst spit erfahren hat. Es erscheint damit plausibel, dass die jiidischen

In jedem Fall pragen aber auch keine Erzahlungen von politischem Widerstand (wohl
aber von kirchlicher Opposition, so bei Renate und Heidrun) die Interviews.

- am14.02.2026, 19:23:16.

95


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Religdse Pluralitaten

Bekannten eben Bekannte der Familie, in diesem Fall seiner Grofseltern wa-
ren, und das »wir«, das hierbei seine Bezugsgrofie ist, sich vielmehr auf diesen
Teil seiner Familie bezieht, aber nicht so sehr konkret auf ihn.* Nichtsdesto-
trotz sind die jiidischen Bekannten relevant fir seine Erzihlung, denn sie
aktivieren hier einen ersten Diskurs iber religiose Vielfalt, der Assoziatio-
nen eines toleranten Interesses ganz in Abgrenzung zum politischen Umfeld
der Zeit aufruft. Das Judentum wird Manfred durch die in der Familie tra-
dierte Beziehung »ein guter Begriff « und weckt sein Interesse an der »jiidischen
Lehre«. Diese Ausfithrungen leiten iiber in die Erzihlung des eigenen Inter-
esses an anderen Religionen, und stellen dieses Interesse in eine familiar ge-
pflegte Tradition interreligioser Offenheit. Es ist bezeichnend, dass mit dem
Bezug zu judischen Bekannten der Familie, die von den InterviewpartnerIn-
nen selbst nicht kennengelernt wurden,’ ein biografisch recht fernliegender
Einstieg in die Erzdhlung der Erfahrung religiéser Vielfalt gewihlt wird. Wie
auch das folgende Kapitel nahelegt, ist zu vermuten, dass dieser vermittel-
te Bezug fiir den groiten Teil der dlteren GesprichspartnerInnen fiir lingere
Zeit den einzigen Bezug zu anderen Religionen darstellt, und daher mit Blick
auf die Erzihlungen der Erfahrung religioser Pluralitit den naheliegendsten
Anschlussdiskurs markiert.

4.1.2  Bikonfessionalitat als religiose Pluralitat: Die Nachkriegszeit

»entweder evangelisch oder katholisch,
aber gar nix zu sein, das gab’s nich« (Hei-
drun)

»ich bin nur Tiirke, ich dachte, dass mir
irgendwas fehlt, damals, ne?« (Emine)

Religiose Homogenitat - und eine gewisse Bedeutungslosigkeit

Religiése Homogenitit als Grundton prigt auch die Erzdhlungen iber die
deutsche Nachkriegsgesellschaft der spiten 1940er und soer Jahre. Dies zeigt
sich etwa in vielen Ausdriicken rund um die eigene christliche Sozialisation,
die sich mit dem Narrativ eines >Standardverlaufes« religiéser Sozialisation

4 Ahnliches gilt fiir die Erzahlung Renates, die zu Kriegsende geboren wurde, aber auf
zahlreiche Besuche der Mutter bei halbjiidischen Mitgliedern ihrer Kirchengemeinde
verweist.

5 Eine Ausnahme ist die dlteste Befragte, die zudem in Lateinamerika und auch verschie-
denen europaischen Lindern mit viel direktem Kontakt zu Juden aufgewachsen ist.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

verkniipfen. So erklirt Heidrun, eine der Interviewpartnerinnen, sie sei »so
normal, Gh, christlich sozialisiert [worden], mit Konfirmandenunterricht, Konfirmati-
on und so« und erliutert weiter:

»natiirlich wollt ich gerne Konfirmation feiern und schines Kleid anzie-
hen/fja/lund, und mich irgendwie wichtich fiihlen, so war das ja so, so//ja//das,
was war irgendwas, das wurde iiberhaupt nicht infrage gestellt. [..] ich bin
neunzehnhundertachtundfiinfzig konfirmiert worden, da hat kein Mensch zu
sagen gewacht, das will ich nich, oder das mal zu hinterfragen.//ja//Es war auch
so was wie, ich glaub so wie dann die Jugendweihe, also irgend 'n mit erwachsen-,
man kricht die ersten Schuhe mit kleinem Absatz und Seidenstriimpfe und was
dann-, das is ja auch so'n Ritual, ne, so.//mhm, mhm//Danach kommt man in die
Tanzstunde, das war'n alles so Dinge, die war'n einfach so.« (Heidrun)

Es wird deutlich, dass religiose Zugehorigkeit in diesen Normverldufen kein
Gegenstand von Wahl ist, sondern die institutionelle Einbindung eine Selbst-
verstandlichkeit ist. Wie auch schon im Rahmen der Kriegs- und Vorkriegs-
erzihlungen wird hier nicht individuelle Religiositit thematisiert, sondern
vielmehr die institutionelle Prigung auf individueller sowie gesellschaftlicher
Ebene. Dies findet seine Entsprechung in dem hohen Anteil an Kirchenmit-
gliedern: 1950 waren rund 96 Prozent der Westdeutschen Mitglied in einer
christlichen Kirche, die institutionelle Zugehérigkeit also die absolute Regel
(vgl. Gabriel 2009: 99).

Dazu passt auch, dass bei diesem als Norm erzihlten Durchgang durch
die institutionellen Verliufe bei den Befragten nicht gleichermafen religiose
Erziehung, Praxis oder Uberzeugung thematisiert werden, im Gegenteil:
Kirchenzugehdrigkeit, Konfirmation und der Gottesdienstbesuch an Weih-
nachten sind zwar Teil der Erzihlungen des Familienlebens, kaum aber
weitergehende religiose Praxis: Das abendliche Gebet, das Angelika als Kind
als vertraute Routine empfindet, fillt in ihrer frithen Jugend und kurz nach
der Ubersiedelung nach Nordrhein-Westfalen anderen Priorititen in der
Lebensfithrung zum Opfer, in Heidruns Familie lisst sich wegen der spi-
ten Sonntagsfrithstiicke kein wochentlicher Gottesdienstbesuch realisieren
(ahnlich auch bei Andrea).

Ahnlich gelagert ist dies auch bei den muslimischen Interviewten. Die
drei interviewten MuslimInnen, die iiberhaupt vor den 1970er Jahren geboren
wurden, erzihlen recht iibereinstimmend, dass Religion in ihrer Sozialisati-
on keine grofle Bedeutung hatte. Wohl sei die Tiirkei, in der zumindest zwei
der drei ihre Kindheit und Jugend verbrachten, selbstverstindlich ein mus-

- am14.02.2026, 19:23:16.

97


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Religdse Pluralitaten

limisches Land gewesen, und sie selbst MuslimInnen, doch eine verstirkte
Hinwendung zur Religion sei erst im Erwachsenenalter nach der Migration
nach Deutschland erfolgt:

»Wir haben ja als Glauben, ih, den Islam. Also diese ganze- fast die ganze Tiirkei,
man sagt bei uns neunundneunzig Prozent [..]. Ah, also GANZ religidsisch bin ich
nich erzogen wurden, ganz nicht, also— wir kannten auch Moschee und wir konn-
ten auch, dhm, beten und so weiter, aber — so wie ich jetzt bin, war ich in meine
Jugendzeit nicht.« (Hasan, vgl. auch Yusuf)

Sogar Emine, deren Grofdvater Hodscha war, erzihlt, dass sie »so religids in
dem SINNE, in dem heutigen Sinne, [...] nicht erzogen worden« sei. Vielmehr hitten
Schulbesuch und Bildung immer die oberste Prioritit gehabt, sodass sie etwa
an Schultagen nicht habe fasten diirfen, damit ihr Lernen nicht beeintrich-
tigt werde: »Mein Opa und Vater sagten, ne also, Schule ist Deine Arbeit, arbeiten
ist ja beten«. Sowohl bei den muslimischen als auch den christlichen Befrag-
ten fillt weiterhin auf, dass hier insgesamt die religidse Praxis thematisiert
wird, um die Intensitit der familidren und individuellen Religiositit auszu-
fithren. Glaubensfragen werden hier aulen vor gelassen. Es erscheint nicht
abwegig, dass sich diese angesichts eines institutionell geprigten christlichen
bzw. muslimischen Umfeldes noch weniger zwingend stellten als die Frage
der Teilhabe an ebensolchen institutionellen Angeboten.

Bikonfessionalitat als Angebot sozialer Identitatsmarkierung
Die Erzihlung einer selbstverstindlich religiésen Umgebung und Prigung
fihrt einen Erzidhlstrang aus dem vorangegangenen Kapitel zur Vorkriegs-
und Kriegszeit fort. Zumindest fiir Deutschland kommt nun aber ein neu-
es Diskurselement hinzu, nimlich jenes der konfessionellen Spaltung: Ist die
Kirche zwar selbstverstindlich die beherrschende religiése Institution, macht
es doch dann einen grofien Unterschied, ob man sich dem evangelischen oder
dem katholischen Lager zuordnet — zwar nicht mit Blick auf inhaltliche Un-
terschiede, aber eben in Bezug auf die Abgrenzung zur jeweils anderen Frak-
tion.

Heidruns Zitat zu Kapitelbeginn macht deutlich: »Nichts zu sein« ist un-
moglich, und sofern man setwasc« ist, heifst das, entweder evangelisch oder

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

katholisch zu sein.® Dies bestitigen die bereits angefithrten hohen Kirchen-
mitgliedschaftszahlen (vgl. Gabriel 2009: 99). Griinde dafiir kénnen in der
Bedeutung der Kirchen als besondere moralische und kulturelle Instanz im
Nachgang des Nationalsozialismus gesehen werden, aber auch in ihrer da-
maligen Position als religiose Monopolisten (vgl. ebd.). In der Konsequenz
wurden sie auch fiir breitere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens relevant,
etwa fiir die Entwicklung eines Sozialstaates (vgl. ebd.). In jedem Fall decken
sich diese Zahlen mit der Wahrnehmung der Befragten, dass die Mitglied-
schaft in einer der beiden grofen christlichen Kirchen eine nicht-hinterfrag-
bare Selbstverstindlichkeit gewesen sein muss.

Erstaunlich hiufig werden nun von den Interviewten in diesem Zusam-
menhang bikonfessionelle Ehen thematisiert, die in ihren jeweiligen Familien
tiberdurchschnittlich hiufig vorzukommen scheinen, und ihnen als Beson-
derheit gelten. Ein Blick in die Statistiken zeigt, dass in den 1950er Jahren
etwa 40 Prozent der Ehen zwischen evangelischen PartnerInnen geschlossen
wurden, wihrend Ehen zwischen zwei katholischen PartnerInnen zu Beginn
der soer bei etwa 35 Prozent aller standesamtlichen Eheschlieffungen lagen.
Etwa 20 Prozent der geschlossenen Ehen zu diesem Zeitpunkt waren evange-
lisch-katholisch gemischt, etwa 5 Prozent waren EheschlieRungen »sonstiger
Paare«, das heifdt etwa mit einem oder zwei konfessionslosen PartnerInnen
(vgl. Logemann 2001: 29). Mithin waren zu Beginn der betreffenden Dekade
etwa ein Viertel der geschlossenen Ehen nicht konfessionshomogam - eine
deutliche Minderheit, aber gleichwohl keine absolute Ausnahme. In der 6f-
fentlichen Wahrnehmung hingegen war die Konfessionszugehdrigkeit und in
der Folge auch die konfessionshomogame Ehe ein entscheidender Faktor fiir
die Akzeptanz in einem Milieu. So erzihlt Heidrun:

»Aber es war dann auch spdter eher so'n BLOCKDENKEN, wir sind evangelisch
und, dh, so’n bisschen auch so’n, so auf Katholiken herabschauen//mhm//. Ich hatte
dann auch, ahm, mein erster Mann war auch katholisch und das wurd auch nich so
ganz gerne gesehen, also es war so-, aber das, wie das zu begriinden war! Es wurde
irgendwas behauptet, was bei denen anders wir, warum die diimmer sind oder was
nich richtich verstehen, unaufgeklirt oder so was, aber richtich, ih- also- eher wie
so'n Lagerdenken wiird ich sagen« (Heidrun, vgl. dhnlich Birgit, in Variation
Manfred).

6 Ganz dhnlich Lorena iiber die Zeit kurz nach ihrer Migration nach Deutschland: » Weil,
Gdh, als wir in [siiddeutsche GrofSstadt] waren, warn kaum Ausldnder//hmm//. Und entweder
war man katholisch oder war man evangelisch, oder war man nix, ne.«

- am14.02.2026, 19:23:16.

99


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Religdse Pluralitaten

Diese offenbar verbreiteten konfessionsbezogenen Abgrenzungsdiskurse ent-
sprechen der damaligen Kommunikationspolitik der Kirchen, die bis in die
1960er Jahre noch auf den Begriff der »Mischehen« zuriickgreifen, bevor ab
den 1970ern mit der »konfessionsverschiedenen Ehe« eine offizielle Bezeich-
nung gewdhlt wird (vgl. Owetschkin 2013:162), die weniger diffamierend kon-
notiert ist, immer noch aber das Trennende in den Vordergrund stellt. Die
konfessionelle Zugehorigkeit wird damit zur Identititsfrage, die sich nicht
nur an der Unterteilung des Schulhofes oder dem Besuch des einen oder
anderen Religionsunterrichtes bemisst, sondern tief in das Selbstverstind-
nis und Selbstwertgefithl des Einzelnen reicht. Auf diese »abgrenzende und
strukturierende« (Owetschkin 2012: 213) Funktion der konfessionellen Iden-
titit verweist Owetschkin auch mit Blick auf die Entscheidung fiir konfessio-
nelle Taufen in konfessionsheterogamen Ehen:

»Nicht so sehr die Konfessionalitit als eine zu tradierende, spezifische, ei-
genstiandige Form der religiésen Praxis mit mannigfaltigen Implikationen,
sondern die Konfessionszuordnung als Merkmal der Zugehdrigkeit zu einer
sozialen Gruppe konnte somit [...] maRgeblich sein« (Owetschkin 2010: 72).

Im Zentrum der Tradierung von Konfessionszugehorigkeit stehe dann nicht
das spezifisch Konfessionelle etwa in Form von Frommigkeitspraxen, son-
dern die Reproduktion von sozialen Strukturen und Vergemeinschaftungen
(vgl. ebd.). Dazu passt auch, dass die Unterscheidung primir iiber abwer-
tende Abgrenzungsmechanismen erfolgt, die von den Befragten, die in ihren
familidren Konstellationen hiufig von solcher Ablehnung betroffen sind, als
belastend erfahren werden: »Es war wohl fiir die Schwiegermutter 'n Thema, die hat
uns dann nicht besucht, weil sich wohl fiir das Seelenheil ihres Sohnes verantwortlich
fiihlte«, erzahlt Heidrun.”

Die Unterscheidung von Protestantismus und Katholizismus wird damit
gewissermafien auch zur ersten groflen, das eigene Leben beriithrenden Er-
fahrung von religiéser Pluralitit in Deutschland. Dieser Erfahrung in der Fa-
milie kann dabei ein besonderer Stellenwert zugeschrieben werden: Hier wird

7 Die Betonung von Unterschieden pragt, so legt die Erzahlung Heidruns nahe, auch die
im Religionsunterricht stattfindende Auseinandersetzung mit dem Judentum — hier
sei nicht das betont worden, was das Christentum vom Judentum geerbt habe, son-
dern eher die Differenzen herausgestellt worden: »die sind werkgerecht, und wir sind, dh,
haben’s mit der Gnade oder so«.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

religiose Pluralitit besonders intensiv miterlebt, zudem ist gerade die Fami-
lie zentraler Ort fiir die intergenerationelle Weitergabe von Religion und glei-
chermafien Haltungen zu religidser Vielfalt. So verweisen die Erziehungswis-
senschaftlerlnnen Kraul und Radicke auf einen auch fiir Religion geltenden
spezifischen Familienhabitus, in dem gerade dem alltiglichen Vorleben ein
besonderer Stellenwert zugeschrieben wird:

»Auch die religiésen Einstellungen, die in einer Familie vermittelt werden,
sind keineswegs nur in Kriterien wie Gebet und Gottesdienst und/oder ar-
tikulierten Glaubensiberzeugungen zu finden, sondern vorrangig auf der
Ebene impliziten inkorporierten Wissens.« (Kraul/Radicke 2012: 141)8

Mithin liegt die Vermutung nahe, dass diese Erfahrung von innerfamiliirer
religioser Pluralitit — »ich bin zwischen den Konfessionen grof$ geworden« (Birgit)
- und deren Ablehnung durch breitere gesellschaftliche Diskurse die Reflexi-
on von und bewusste Auseinandersetzung mit religioser Verschiedenheit und
Vielfalt mit angeregt haben mag.’

Die Nicht-Thematisierung anderer Religionen

Religionen jenseits der christlichen Traditionen werden weiterhin kaum oder
nur moderat zunehmend wahrgenommen und sie scheinen im Vergleich zur
innerchristlichen Bandbreite wenig einflussreich fiir die eigene Verortung zu
sein. So erzahlt die Interviewpartnerin Renate, dass ihre Familie bereits frith

8 Vgl. aufRerdem Owetschkin 2012 und 2010, der die Bedeutung innerfamiliirer Inter-
aktionsprozesse fiir die Weitergabe auch religioser und religionsbezogener Normen,
Verhaltensweisen, Deutungen und Einstellungen herausarbeitet. Diese sind potenzi-
ell ambivalent, der religiose Dissens in einer konfessionsheterogamen Familie kénne
zwar zu einer Sensibilisierung fiir religiose Fragen fiithren, aber auch zum Ausklam-
mern ebensolcher Themen aus der familidren Kommunikation, um Konflikte zu ver-
meiden (vgl. Owetschkin 2010: 82). Eine weitere mogliche Folge sei die »Relativierung
der konfessionellen Unterschiede, die eine Kommunikation tiber sie [...] redundant er-
scheinen lief« (ebd.).

9 Dabei muss noch einmal daran erinnert werden, dass die Grundlage solcher Thesen in
den Erzdhlungen selbst liegt. Sie begriinden sich also nicht in der Vorstellung, fakti-
sche Entwicklungen nachvollziehen zu kdnnen, wohl aberin der Analyse der vorliegen-
den Erzdhlstrukturen, die etwa das eigene interreligiose Interesse oder Engagementin
einer Erzahlung jeweils mit einer gewissen Vorgeschichte versehen, indem sie es etwa
als Teil einer familidren Tradition, historischen Genese oder individuellen Entwicklung
erzihlen bzw. deuten. Vgl. zu den Konsequenzen familidrer Bikonfessionalitat fiir die
Identitatsentwicklung auch Owetschkin 2012: 215ff.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Religdse Pluralitaten

einen Teil ihres Hauses an ein muslimisches Ehepaar vermietet hat, dies aber
bei ihr »iiberhaupt nichts ausgelist« habe: »Joa, das waren eben Tiirken, ne. War'n
Muslime.//hmm//Aber Muslime, was das ist und so, ih, da hab’ ich mich nicht wirklich
mit beschiftigt.« Fir die explizite Wahrnehmung religioser Vielfalt erscheint
dies mithin noch nicht als ein zentraler Bezugspunkt. Jenseits der themati-
sierten Bikonfessionalitit und der familienerinnerten Beziehung zum Juden-
tum gibt es anscheinend keine prisenten gesellschaftlichen Diskurse zu an-
deren Religionen - ein Umstand, der, wie in den nichsten Kapiteln deutlich
wird, sich nur erstaunlich trige wandeln wird."

Dies wird auch nicht davon beeinflusst, dass in den Nachkriegsjahren ver-
starkt innerdeutsche Migrationserfahrungen die Erzihlungen prigen. Dies
hingt in Deutschland naheliegenderweise mit den Nachwehen des Krieges
sowie der Teilung Deutschlands zusammen. Ortswechsel begriinden sich da-
bei im Familienzusammenzug, wenn Viter im Krieg fielen oder in Kriegs-
gefangenschaft gerieten oder im Verlust des Hauses durch Bombenangriffe.
Auch eine Flucht aus der DDR nach Westdeutschland ist in den Erzdhlun-
gen des Samples enthalten. Doch auch die muslimischen Interviewten erwei-
sen sich zumindest teilweise noch vor ihrer Migration nach Deutschland als
mobil, etwa ein in Palistina geborener Interviewpartner, dessen Eltern und
Grofeltern aufgrund des Palistinakriegs nach Jordanien auswandern. Die-
se Mobilititen stehen zu diesem Zeitpunkt der Erzihlungen noch nicht im
Mittelpunkt, bereiten aber gewissermafen die Aufnahme eines Erzihlfadens
vor, der die kommenden Dekaden und damit das kommende Kapitel prigen
wird.

10  Wie dies in anderen gesellschaftlichen Zusammenhingen aussehen kann, zeigt das
Beispiel von Emine, die ihre gewissermaflen monochrome tiirkische Identitit im Kon-
text ihres tirkischen Herkunftsortes als defizitir empfindet im Vergleich mit ihren
Klassenkameradlnnen, die kleineren ethnischen Gruppen entstammen: »also in unse-
rer Klasse konnten die, dh, mehrere, Gh, Mitschiiler, Mitschiilerinnen zweite Sprache — lasisch,
kurdisch und, und, und- ich konnte nichts leider und ich hatte immer so ein schlechtes Gefiihl
[...] sie sagten, ne, also, ich bin Kurde und Tiirke und ich bin Lase und Tiirke und ich bin nur
Tiirke//[lacht]//, ich dachte, dass mir irgendwas fehlt, damals, ne?« Auch dieses Gefiihl des
Defizitiren bezieht sich allerdings vornehmlich auf das fehlende Verankertsein in ver-
schiedenen Kulturen, nicht aber Religionen.

- am14.02.2026, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

4.1.3 Abenteuer Auslander: Von >Gastarbeitern< und Globetrottern in
den 1960er und 70er Jahren

»behandelt worden, als ob wir Giste wiren
[..1Ah, so liebevoll und so freundlich.« (Ha-
san)

»da war sie dann inzwischen aus der Kirche
ausgetreten und surfte so im Esoterikraum
rum und ich war zur katholischen Kirche
konvertiert, also [...], total irre!« (Angelika)

Die >Gastarbeiter«: ein vor allem dkonomisch kodiertes Narrativ

Mit den 60er und 70er Jahren des 20. Jahrhunderts setzen Umbriiche und die
zugehorigen gesellschaftlichen Selbstverstindigungen ein, die fir die Erfah-
rung religioser Pluralitit in Deutschland und interreligiésen Dialog im Spezi-
ellen von besonderer Bedeutung sind. Vielfach wurden gerade die 6oer Jahre
in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung sogar als ein »tiefgehende[r]
Einschnitt in der Religions- und Kirchengeschichte Westdeutschlands« ge-
deutet, den die AkteurInnen als »epochale Wende, als gefihrliche Bedrohung
und Herausforderung« (Pollack 2016: 9) wahrgenommen hitten. Dieses schar-
fe Verstindnis weicht allerdings zunehmend einer Perspektive, die auch die
spiten soer und frithen 70er Jahre mit in die Deutung einbezieht, und diesen
Abschnitt insgesamt vermehrt als Zisur, Ubergang, oder Umbruch einordnet
(vgl. ebd.: 10ff, auch Jihnichen 2016: 350)." Dies entspricht auch eher den Er-
zihlungen, die das Datenmaterial fiir die vorliegende Untersuchung bilden,
und denen verschiedene Hinweise auf die Wahrnehmung eines eher sukzes-
siven Wandels der religiosen Landschaft in Deutschland entnommen werden
kénnen.

Hier ist zuallererst die zunehmende arbeits- und bildungsbezogene
Mobilitit von und nach Deutschland zu nennen. Ganz zentral betrifft das
starke Anstiege in den Zahlen der Arbeitsmigrantlnnen, die u.a. aufgrund
des Anwerbeabkommens der BRD ab Mitte der soer Jahre, vor allem dann
aber mit den 60er Jahren nach Deutschland kommen. Dies ist mit mehreren
historischen Entwicklungen verkniipft: Ab Mitte der 1950er Jahre schliefit die

11 Vgl. Pollack 2016 auch fiir eine ausfiihrliche Darstellung der verschiedenen For-
schungsstrange und -positionen sowie der sozialen und kulturellen Ursachen dieses
Wandels und seiner Tragerinnen.

- am14.02.2026, 19:23:16.

103


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Religdse Pluralitaten

BRD Anwerbevertrige mit mehreren europdischen und nordafrikanischen
Lindern — zunichst Italien, dann Spanien und Griechenland, spiter Tiirkei,
Marokko, Portugal, Tunesien und Jugoslawien; und spitestens nach dem
Bau der Berliner Mauer 1961 werden tatsichlich auslindische Arbeitskrifte
in grofler Zahl angeworben. Diese sollten vor allem in Industrie, Massen-
fertigung und Bergbau arbeiten, ihr Qualifikationsgrad war vergleichsweise
niedrig, und mit ihnen sollte nur ein temporir begrenzter Bedarf tiberbriickt
werden (vgl. Seifert 2012). 1973 schlieflich erfolgte ein Anwerbestopp, 1975
wurde das Kindergeld fiir im Ausland lebende Kinder heruntergesetzt; beides
stellte MigrantInnen vor die Entscheidung, entweder zuriickzukehren, oder
langerfristig in Deutschland zu bleiben und die Familie nachzuholen.

Diese Entwicklungen schlagen sich in entsprechenden Diskursen um die
sogenannten Gastarbeiter, temporire oder langfristige Aufenthalte, und das
Verhaltnis zwischen autochthonen und allochthonen Bevodlkerungsgruppen
in Deutschland nieder. Aus einer tiirkischen Perspektive berichtet Hasan:

»Da war, war ja damals weil diese, diese Drang [...] nach Deutschland zu kommen
als//mhm//Gastarbeiter. Und mein Vater wollte auch das. Und er is im Jahre neun-
zehnhundertfiinfundsechzig, als ich noch, bevor ich noch Gymnasium angefangen
habe [..] ist der nach Osterreich gekommen. [...] in der Zeit hab ich mein, mein
Gymnasium dann abgeschlossen, hat mein Vater immer gesagt, so, wenn du mit
dem- mit der Schule fertig bist, dann werd ich dich auch nach Europa nehmen, also
nach Deutschland.« (Hasan)

Wihrend die Viter von Hasan und anderen Befragten zunichst nach Deutsch-
land kommen, um einer armen Region zu entfliehen, Geld zu verdienen, und
zumindest den Plan hegen, bald ins Heimatland zuriickzukehren, dndert sich
dies rasch: Hasan soll erst die Schule abschlieflen, um dann in Deutschland
ein Ingenieursstudium anzuschlieflen (und so geschieht es dann Anfang der
70er auch), ein zweiter muslimischer Befragter wird zur gleichen Zeit von
seiner Familie ebenfalls nach dem Abitur nach Deutschland geschickt, um
dort Medizin zu studieren, und auch der Vater des dritten muslimischen In-
terviewpartners beschlief8t Ende der 1970er Jahre, die zunichst in der Tiir-
kei verbliebene Familie nach Deutschland zu holen, wo sein Sohn dann eine
Ausbildung zum Hotelbetriebswirt abschlieRt. Aus der Arbeitsmigration wird
in diesem Fall schnell eine bildungsorientierte Migration der zweiten, zum
Teil aber auch ersten Generation muslimischer, meist ménnlicher Migranten
bzw. deren Sohnen. Es erscheint nicht abwegig, dass die betreffenden Per-
sonen auch iiberdurchschnittlich hiufig zu offiziellen Reprisentanten ihrer

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Moscheegemeinde werden und in der Folge zu Veranstaltungen des interreli-
giosen Dialogs entsandt werden."” Insgesamt zeigt sich allerdings, dass die-
ser Bildungsaufstieg kein Element der breiteren bundesdeutschen Diskurse
iiber die Arbeitsmigration ist. In den Erzihlungen der christlichen Befragten
wird er zumindest nicht aufgegriffen. Die medialen Diskurse um diese Ent-
wicklungen waren neben dem Bild des ungelernten >Gastarbeiters< vor allem
auch von 6konomischen Erwigungen geprigt: Sowohl die BRD als auch die
ArbeitsmigrantInnen sollten von der Vereinbarung profitieren (vgl. WSI Re-
port 2014: 3). Armando Rodrigues de Sa, der millionste Arbeitsmigrant, der
Deutschland erreichte, wurde unter hohem medialem Echo begriifit und fei-
erlich beschenkt, ein paar Jahre spiter wurde mit Ismail Bahadir der milli-
onste Arbeitsmigrant aus Siidosteuropa mit ebenso groRem Medienecho be-
grufit.

Die Interviewten, die im Zuge der Arbeitsmigration aus muslimisch ge-
pragten Lindern in die BRD migrieren, erzihlen auch von ihrer Aufnahme
in Deutschland sowie den frithen dort gekniipften Kontakten. Hierbei fillt
auf, dass auch in ein und derselben Erzihlung zwei gegensitzlich erschei-
nende Diskursstringe aufgegriffen werden: Einerseits finden sich Elemen-
te jenes Diskurses, wonach auf politischer Ebene von keiner beteiligten Sei-
te eine Integration erwiinscht worden sei, die ArbeitsmigrantInnen vielmehr
— von der deutschen wie der tiirkischen Regierung — als pure Arbeits- oder
Devisen-Werkzeuge, nicht aber als Menschen mit Bediirfnissen wahrgenom-
men worden seien (so etwa bei Hasan, der auch Max Frischs berithmt ge-
wordenen Satz »Man hat Arbeitskrifte gerufen, und es kommen Menschen«
zitiert). Dies wird nur in Teilen kritisiert, sondern geht auch einher mit der
eigenen Sichtweise, vor allem schnell Geld verdienen und dann in die Heimat
zuriickkehren zu wollen. Eine andere Erzihlung aber ist jene von der grofen
Offenheit und Gastfreundlichkeit Deutschlands und der Deutschen, aufgrund
derer fiir alles gesorgt worden sei:

»Und deswegen, ih, wir sind also, dh, wiird sagen, dh, ganz, ih, anders behandelt
worden, als ob wir Gdste wdren [...], auch von den Dozenten, auch von den, von
denen Kommilitonen und alles, dh, also GANZ ANDERS behandelt worden//ja//!
Ah, so liebevoll und so freundlich und so hilfs-, ih, bereit und alles. Man kann also
mit den heutigen, dh, Verhiltnisse nicht mehr vergleichen« (Hasan).

12 Vgl. auch die Erkenntnisse der Dialogos-Studie zum Bildungsstand der Teilnehmen-
den in interreligiosen Dialogveranstaltungen (Klinkhammer et al. 2011: 54).

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Religdse Pluralitaten

Dies betrifft, so fithrt vor allem Yusuf aus, auch die Freiheit, mit der im
Deutschland der 1960er und 70er Jahre diskutiert werden kann — so sei
damals mit Blick auf religiése Ansichten »alles offener gewesen«, wihrend man
»mit der Zeit eine Schere im Kopf [auflgezwungen« bekommen habe, das heif3t,
nicht mehr so frei itber religisse Uberzeugungen und politische Ansichten
habe sprechen konnen. Fiir die frithen Jahre, die hier im Fokus stehen,
ist jedoch auch zu beachten: Wihrend Yusuf, Hasan und Adem erzihlen,
wie ihre Religiositit sich eigentlich erst in Deutschland im Laufe der Jahre
deutlich intensiviert hat — sei es als Riickgriff auf vertraute Riten oder die
Anbindung an Gemeinschaften der Herkunftslinder - gilt gleichermafien,
dass ithnen zum Zeitpunkt ihrer Migration Religiositit nicht als gesellschaft-
lich relevantes und diskursiv verhandeltes Thema in Deutschland erscheint.
Der Austausch, der rund um religiése Beziige iiberhaupt passiert, erfolgt
demgemaif} zu diesem Zeitpunkt meist nur unter den MigrantInnen, fir die
Religiositit ein wichtiges Thema ist:

»Und auf diese Art und Weise kam ich ofter, ih, ins Gesprich mit [...] afrikanischen
Studenten, die Christen waren, waren auch miteinander GANZ offen gesprochen,
jeder hat, dh, seine Religion fiir richtich, dh, gehalten, jeder hat dariiber gespro-
chen, wie ist das bei uns, wie ist bei euch, warum ist das so. Und besonders natiirlich
von die, ah, diese afrikanische Linder, die auch mit dem Islam Beriihrung waren,
die waren leichter als, sagen mal deutsche Studenten//mhm//, die weder [lacht]
weder vom Christentum noch vom Islam//ja [lacht]//viel haben, das ist das Pro-
blem. [...] auch die Leute aus Asien interessanterweise, waren auch einige, ih, ih,
Kommilitonen, dh, aus, aus Korea, die Christen waren, die waren viel, viel weiter
in der Religion.« (Yusuf)

Dieser Austausch primir mit anderen Migrantlnnen mag auch an einer
gewissen Segregation der Migrantlnnen in verschiedenen organisatori-
schen Kontexten insgesamt liegen — so berichtet etwa Hasan, dass der Asta
gesonderte Gelder fir auslindische Studierende bereitstellt, die mangels
anderer Ideen immer fiir gemeinsame Essen und Feiern verwendet werden.
Nichtsdestotrotz passt die Beobachtung Yusufs, dass deutsche Studieren-
de tendenziell weniger Beziige zum Islam, aber auch zum Christentum
haben, in das bisher Ausgefiihrte zur Bedeutung von biografischer Ausein-
andersetzung mit Religion im Nachkriegsdeutschland. Erste Anfragen fiir
religionsbezogenen Austausch von deutscher Seite erfolgen dann eher spiter,
und zwar gezielt von Seiten der Kirchen oder lokaler Pfarrer.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Das >Migrationsproblemc ist immer noch religionsbefreit

Der erste Aspekt — wie und wo erfolgen itberhaupt Kontakte zwischen Mus-
limInnen und ChristInnen? — lasst sich auch aus der anderen Perspektive in
den Blick nehmen: Was berichten die christlichen Befragten iiber ihre ers-
ten Kontakte mit MuslimInnen? Hier fillt auf, wie entscheidend das Alter der
Befragten ist: Wihrend die Alteren unter ihnen, die in den 1970ern bereits
die weiterfithrende Schule (und damit im Falle der Befragten in aller Regel
das Gymnasium) besuchen, keinen alltiglichen Kontakt zu MuslimInnen ha-
ben®, ist dieser fiir diejenigen, die ab den 70ern den Kindergarten oder die
Grundschule besuchen, alltiglich:*

»inner Grundschule, da hatte ich schon tiirkische FREUNDINNEN und die kamen
auch zu uns nach Hause und haben mir tiirkische Worter beigebracht und... so
zum Beispiel, ne, wenn'’s jetzt auch darum geht und das war fiir mich immer so
selbstverstindlich, auch was dhm... auch Religion anbetrifft, also ich hab da nie so-
so Fremdheitsgefiihle gehabt oder Fremdheitserfahrungen gehabt..« (Andrea)

Es wird damit deutlich, dass mit dem Ubergang auf die weiterfithrende Schu-
le ein Einschnitt erfolgt, der in diesen Dekaden als Marker fiir die weitgehen-
de Segregation von muslimischen MigrantInnen im Alltag eingestuft werden
kann. Die christlichen Befragten haben in aller Regel eine bildungsaffine Bio-
grafie, das Gymnasium oder eine Waldorf-Schule besucht, und in diesen Kon-
texten keinen Kontakt zu MuslimInnen. In den Fillen, in denen bereits die
Kinder der Befragten in diesen Jahren einen Kindergarten oder die Grund-
schule besuchen, zeigt sich aber, dass dies auch fiir die Eltern aber nicht
zwingend als nachhaltige Kontakterfahrung gelten muss:

»unsere Tochter war in einem evangelischen Kindergarten, da war auch 'n, 'n tiir-
kisches Kind, aber das hab ich nie als islamisch erlebt, das war, ich weif3 nicht, wie
hief3 er, Murat oder Mehmet oder so, der, der lief da so mit, das war iiberall, da
war Religion iiberhaupt kein Thema//mhm//. Dann sind die Kinder zu 'ner Wal-
dorfschule gegangen, da warn wa aber auch ziemlich unter uns, also es gab kein
Migrationsproblem.« (Heidrun)

13 Barbara: »Also wir hatten in der Oberstufe zwei spanische Mddchen. Aber erst in der Oberstu-
fe«.

14 Dies schwankt sicherlich auch regional. In diesem Fall beziehen sich beide Aussagen
auf das Ruhrgebiet.

- am14.02.2026, 19:23:16.

107


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Religdse Pluralitaten

Das Zitat zeigt neben einer gewissen Insignifikanz interreligiéser Kontakte
aber auch, wie auslindische Kinder von den Befragten gewissermaflen ver-
bucht werden, welche Diskurse mithin die Deutung der zunehmenden Viel-
falt bestimmen: Mehmet oder Murat ist eben primdr Tiirke, nicht Muslim, er
wird nicht als »islamisch erlebt«. In eine dhnliche Richtung deuten auch an-
dere, vereinzelte Erzihlungen zu Begegnungen mit MuslimInnen im Alltag,
die auch dann, wenn ihr Muslimischsein fir die geschilderte Interaktion ent-
scheidend ist, ganz vorrangig als tiirkisch charakterisiert werden (so auch
Manfreds Erzihlung von einer Begegnung mit seinem Nachbarn). Der Be-
zugsdiskurs im angefithrten Zitat ist derjenige eines »Migrationsproblems«. Es
ist mithin noch nicht die Religion, die gesellschaftlich wahrgenommen wird
oder gar ein potenzielles Problem darstellt, sondern die Nationalitit oder
Ethnie, letztlich: der Status als MigrantIn. Die MigrantInnen, insbesonde-
re diejenigen aus der Tiirkei, werden, das wird an weiteren Stellen deutlich,
als traditional und riickstindig, eben als >noch« nicht modern und sikulari-
siert wahrgenommen. Entsprechend werden die Kinder aus der zweiten Ge-
neration als problembehaftet behandelt. Es entsteht dazu in den 1970er Jah-
ren eine »Auslinderpidagogike, die sich um die pidagogische Bearbeitung
des »Kulturkonflikts« der >Auslinderkinder< bemiiht, da davon ausgegangen
wird, dass die Sozialisation in »zwei Kulturen« zu Identititskonflikten fiihrt.
Der Bildungswissenschaftler Paul Mecheril beschreibt dies so:

»Vor dem Hintergrund des zumeist unexplizierten Kulturbegriffs der Kul-
turkonflikthypothese, [..] kann die Kulturkonflikt-Annahme als eine kultu-
ralisierende Pauschalisierung verstanden werden, die davon ausgeht, dafy
Belastungen von »Auslanderkindern« durch Riickgriff auf die kulturell-sym-
bolische Dimension erklart werden kénnen. Diese Pauschalisierung nimmt
etwa strukturelle Bedingungen, unter denen Migrantenjugendlichen Zu-
gange der Partizipation verschlossen bleiben, nicht in den Blick« (Mecheril
2001: 42).

Religion allgemein (und hier vor allem der Islam) wird dabei als ein Teil dieser
traditionalen Kultur verstanden, derer sich die westliche Gesellschaft im Rah-
men ihrer Modernisierung entledigt habe. Kultur wird danach und in dieser
Zeit (z.T. aber auch bis heute) im 6ffentlichen wie im wissenschaftlichen Dis-
kurs sowie von den Betroffenen selbst noch weitgehend als ein geschlossenes
System von essentiell-identitir eingeschriebenen Verhaltensweisen betrach-
tet, bei deren Aufweichung gerade im Jugendalter es zu identitiren Proble-
men kime.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Andere Religionen: zwischen Abenteuer und Esoterik

Interreligiose Kontakte oder ebensolcher Austausch finden abgesehen von
wenigen Begegnungen in Nachbarschaft oder Kindergarten gerade fir die l-
teren Befragten also meist erst deutlich spiter statt; und zum Teil erst mit der
gezielten Teilnahme an Formaten des interreligiésen Dialogs. Eine Ausnahme
in dieser Gruppe der Befragten, die in den 1960er oder 70er Jahren erwachsen
wurden, sind diejenigen, die als junge Erwachsene bereits gewissermafien in
die andere Richtung mobil waren, und daher nicht in ihrem alltiglichen Le-
bensumfeld, wohl aber auf Reisen in muslimische Linder punktuelle Begeg-
nungen mit MuslimInnen erfahren haben. Auch diese Erfahrungen kénnen
gewissermafien unter dem Stichpunkt der Arbeits- und Bildungsmobilitit
subsumiert werden, und erfolgen teilweise in Form von Schiileraustauschen
(im Falle Birgits nach Agypten) oder als die in den 70er Jahren nicht uniibli-
che Abenteuerreise als Rucksacktourist in unbekannte Linder in Afrika oder
Asien. Ein Interviewpartner berichtet:

»Ndmlich bin iiber Land gefahren, dh, in die Tiirkei, in den Iran und nach Af-
ghanistan//ach, wow//und war ungefihr drei Monate unterwegs//ja//. Ah, hatte
KEINEN SCHIMMER wo ich hinfahre. Ich wollte einfach weit weg [lacht], wie es
manchmal als junger Mensch so ist. [...]Jmachten damals viele junge Leute [...] ich
bin in sehr einfacher Weise gereist, ich hatte nicht viel Celd und//mhm//so mit'm
Rucksack und dann los. Und, Gh, ja, und, dh, hab’ da- dann natiirlich viele Men-
schen einfach vor Ort (kennengelernt dadurch), dass ich alleine gereist bin//mhm//,
dh, musst’ ich einfach, war ich einfach auch GEZWUNGEN vi-, mit vielen Leuten
Kontakt- und dadurch hab’ ich natiirlich auch, bin ich auch erstmalig so mit, mit
Muslimen iiberhaupt im, ins Gespriich gekommen [..] wo ich dann gesehn’ hab’,
dass da TAUSENDE von Menschen hin-, hinstrebten zu, zu, zum Gottesdienst und
s0.. Und ich war, dh, enorm beeindruckt! [..] Ah, ich hab mich geradezu gefiihls-
mifig liberwiltigt, aber einfach dass Menschen SO STARK Religion und Leben in-
tegrieren« (Manfred).

Diese Individualreisen, die in den 1970er und 8oer Jahren fiir junge Erwach-
sene vergleichsweise verbreitet waren, geben Gelegenheit zur Begegnung mit
verschiedenen Ausprigungen des Islams, aber kontextualisieren diese auf
spezielle Weise: Die >fremde Religion« ist hier Teil eines Abenteuers und wird
als besonders exotisch empfunden. Besondere Pilgerstitten werden besucht,
deren Eindriicklichkeit das Bild des Islams prigen, und deren intensive
Nutzung einen Reisenden wie Manfred faszinieren und iiberwiltigen kann.

- am14.02.2026, 19:23:16.

109


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Religdse Pluralitaten

Mit Blick auf das Judentum lisst sich sagen, dass auf internationaler und
kirchlicher Ebene nun eine Auseinandersetzung begonnen hat: International
hat sich der Okumenische Rat der Kirchen Ende der 1960er Jahre von der
christlichen Judenmission abgewandt, das Vatikanum II hat 1965 anerkannt,
dass auch im Judentum Heilswahrheit liege™ und auch das Kirchenamt der
EKD hat dazu seit Mitte der 70er Jahre Arbeitspapiere produziert, in denen es
sich letztlich von der Judenmission abwendet.’® Gleichzeitig wurde die direk-
te Auseinandersetzung mit dem Judentum als Verséhnungsarbeit in Deutsch-
land vorangetrieben. So entstand die Gesellschaft fiir jiidisch-christliche Zu-
sammenarbeit bereits 1948 und hat bundesweit etwa 80 Ableger."” Die in 1961
entstehende Kirchentagsbewegung hat von Beginn an jidische VertreterIn-
nen zum Kirchentag und zum gemeinsamen Gebet eingeladen und ebenfalls
einen entsprechenden Arbeitskreis gebildet. Das Thema Judentum war inso-
fern im Umfeld der Kirchen seit den 1950er Jahren virulent, in der breiteren
gesellschaftlichen Offentlichkeit wird insbesondere der Holocaust in der in
den 60er Jahren beginnenden Auseinandersetzung mit der >Titergenerationc
im Zuge der Studentenbewegung thematisiert. Konkrete Begegnungen mit
judischen Traditionen scheinen damit aber kaum einherzugehen: Angelika
besucht mit ihrer Schulklasse in den 60er Jahren eine Synagoge, Barbara gibt
an, dass die >Wiederentdeckung« der Synagogen in ihrem ebenso westdeut-
schen Umfeld erst in den 8oer Jahren begann; insgesamt sind die Begegnun-
gen mithin sparlich.

Wihrend dezidiert religionsbezogene Begegnungen zwischen ChristIn-
nen und MuslimInnen im Deutschland der 1960er und 70er Jahre damit noch
nicht bedeutsam werden, dndert sich in dieser Zeit einiges im binnenchrist-
lichen Feld sowie mit Blick auf andere weltanschauliche Strémungen. Mach-
ten in der frithen Nachkriegszeit noch interkonfessionelle Differenzen die
hauptsichliche Demarkationslinie des religiésen Feldes aus, werden, wie das
Interviewmaterial nahelegt, nun andere Abgrenzungen relevant, allem vor-
an die Auseinandersetzung mit den Ideen der 68er-Bewegung, Existenzialis-

15 Vgl. fiir den ORK »Die Kirche und das jiidische Volk (Bristol Report 1967)« 2001 und fiir
die Katholische Kirche »Nostra Aetate«.

16 Erst 1991 wurde dies allerdings zur offiziellen Haltung der Evangelischen Kirche in
Deutschland, vgl. hierzu Kirchenamt der EKD 2002.

17 Vgl https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info (zuletzt abgeru-
fen am 30.09.2019).

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

mus und Anthroposophie.”® Gleichzeitig schwindet die Bedeutung der kon-
fessionellen Unterschiede. Beides spiegelt sich auch in den Zahlen der nicht-
konfessionshomogamen Eheschliefungen: So steigt die Zahl der konfessi-
onsheterogenen, aber binnenchristlichen Ehen zu Beginn der 1960er Jahre
von etwa 20 Prozent auf 25 Prozent, wihrend zu Beginn der 70er Jahre dann
die »sonstigen« EheschliefRungen (also von Paaren mit mindestens einem/-r
nicht-christlichen oder nicht-religiésen PartnerIn) rapide von etwa acht Pro-
zent auf 20 Prozent zu Beginn der 8oer Jahre ansteigen (vgl. Logemann 2001:
29), was zu groflen Teilen mit einer Welle von Austritten aus den christlichen
Kirchen ab Ende der 60er Jahre erklirt werden kann (vgl. Eicken/Schmitz-
Veltin 2010: 579 und 584). Mit der Wiedervereinigung, die wiederum zu ei-
nem grofien Anstieg der Zahl der Konfessionslosen fiihrt, erhoht sich die Zahl
der EheschliefRungen »sonstiger Paare« schlieflich um einen weiteren groflen
Sprung auf etwa 45 Prozent (vgl. Logemann 2001: 29).”

Mit Blick auf die Interviews werden hier vor allem Erzihlungen von
der Emanzipation von bisherigen religiésen Ublichkeiten eingespielt, in-
dem sich gezielt und bewusst mit anderen Strémungen auseinandergesetzt
wird.*® Resultat dessen kann aber gleichermafRen eine verstirkte Hinwen-
dung zur Kirche (wie bei Angelika) oder aber Abkehr von ihr und/oder die
Integration anderer Uberzeugungen sein (etwa Kirchenaustritte im Zuge

18  Mit in dieses Biindel, hier aber nicht von zentraler Bedeutung, gehort auch die Aus-
einandersetzung mit der Schuld der Eltern in der Zeit des Nationalsozialismus, wie sie
etwa Angelika beschreibt.

19 Vgl. auch Owetschkin 2013, der auf eine dhnliche Entwicklung im Feld der Kirchenpo-
litik verweist: »Die Anderung des Modus der Bestandserhaltung zog dabei auch eine
Anderung der abgrenzenden Momente im interkonfessionellen Verhaltnis [..] nach
sich. [..] Im Kontext der 6kumenischen Of‘fnung der katholischen Kirche und der inter-
konfessionellen Anniherung, die durch die gemeinsame Betroffenheit beider Kirchen
von den Pluralisierungs-, Individualisierungs- und Wertewandelprozessen begtinstigt
wurde, verloren die Unterschiede zwischen den Konfessionen gleichsam ihren System-
charakter und traten vielmehr als solche innerhalb eines tibergreifenden Canzen, als
diejenigen zwischen dessen verschiedenen Varianten auf.« (Owetschkin 2013: 167)

20 Vgl. aber Barbara, die die in vorangegangenen Kapiteln geschilderte Wahrnehmung,
dass Religionszugehorigkeit ebenso selbstverstindlich wie irrelevant gewesen sei,
noch bis in die 1980er Jahre als zutreffend empfindet: »Religion hat liberhaupt keine Rol-
le gespielt [...] Das ist... eine sehr heutige Fragestellung//mhh//. Die man glaub ich Anfang der
Achtziger so nicht gefragt hat//mh ja//. Uberhaupt nicht. Also wir ka- [stottert] wir kamen
alle... aus nem religiosen Elternhaus. Es gab ja nichts anderes in Westdeutschland Anfang der
Achtziger, man war entweder evangelisch oder katholisch und das stellte sich im Religionsun-
tervicht dar und das wars aber auch schon«.

- am14.02.2026, 19:23:16.

m


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2

Religdse Pluralitaten

der 68er-Bewegung, wie im Falle von Marcels Eltern). Bei den Befragten
selbst sind die Phasen des Zweifels oder der Abwendung nur temporir.
Prigend ist fur viele in dieser Zeit dennoch der Existenzialismus, der nach
dem Krieg auch unter jungen Erwachsenen in Deutschland zum Trend wird.
Mehrere Befragte wenden sich philosophischen Autoren zu, lesen Hegel,
Sartre und Camus, auch und gerade, um sich mit ihrer religiosen Identitit
auseinanderzusetzen:

»ich weifS, dass ich irgendwann dachte der [Gott, A.N.] sitzt da gnadenlos, mir
geht’s hier unten schlecht und, und eigentlich, Ghm, wird der irgendwann mal iiber
mich zu Cericht sitzen, ob ich’s gut oder schlecht gemacht hab, dieser Gerichtsge-
danke//mhm//, der hat mich dazu gebr-, dh, hab ich mich mit Existenzialismus
auseinandergesetzt, mal Camus gelesen und mal 'n Sartre und, und, fhh,//ja//so,
ih, so bisschen [schmunzelt], dh, ja, so jugendlichen Existenzialismus, in die Ein-
samkeit und in die Welt geworfen, das war'n dann eher so die Gedanken in denen
ich mich dann eher heimisch gefiihlt hab.//mhm//Ahm, mich versteht ja keiner..
also so.//ja//Und unverstanden und fremd in der Welt und so, dazu hitte dann
Glaube nich GEPASST« (Heidrun).

Neben diesen Einfliissen kommen aber auch neue, religionsnihere Eindriicke
hinzu. Dies ist zum einen ab den spiten 1970er Jahren die Anthroposophie, die
die Selbstverortung als ChristIn herausfordern, aber auf diese Weise letztlich
auch bestirken kann:

» Ich hab die Kinder auf die Waldorfschule geschickt [...] ich dachte das is, dh, mal
etwas flapsig gesacht, an jeder Schule gibt’s Spinner, auf der Waldorfschule weif3
ich wenigstens in welche Richtung die spinnen [...] und dann — wusst ich, mir war
das zu esoterisch. Also auch was die an Religion anbieten, das mocht ich nich. Und
die haben auch so'n, dh, wenn ich schon ganzheitlich hore und so, das war mir alles-
, und, [stottert] das hat ma-, also sagen wir meine, meine protestantische ldentitit
hat sich eigentlich geschdrft in der Auseinandersetzung mit Esoterik und, und, und
dhnlichen Dingen.« (Heidrun)

Neben der Anthroposophie - als wichtiger Einfluss in der Studienzeit wer-
den zum Beispiel von Angelika auch Steiners Schriften benannt - sind, wie
sich im Zitat andeutet, noch weitere Stromungen relevant: Zu der Zeit, als
»diese Psychowelle da schwappte« (Heidrun), setzen sich Interviewpartnerlnnen
mit Zen und Sufismus auseinander, besuchen wie Heidrun spiritualititsori-
entierte Veranstaltungen oder fahren wie Angelika im KommilitonInnenkreis
ins Kloster, um innere Einkehr zu erfahren. Diese Entwicklung von der im

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

vorigen Kapitel thematisierten Bikonfessionalitit als entscheidendem Unter-
scheidungskriterium hin zur Diversifizierung und Individualisierung des Fel-
des bringt eine Anekdote von Angelika gut auf den Punkt:

)

»meine beste Freundin in der Klasse war katholisch und mit ihv hatte ich, hab
ich immer heifSe Diskussionen gehabt, weil ich katholische Kirche wirklich als das
Letzte fand//mhm//, total hinterwildlerisch, unmaglich und wie, wie kannst du
nur-, heifSe Diskussionen gefiihrt. Als wir uns viele Jahre spiter nach dem Abi mal
wieder getroffen haben, da war sie dann inzwischen aus der Kirche ausgetreten und
surfte so im Esoterikraum rum und ich war zur katholischen Kirche [schmunzelt]
konvertiert, [...] total irve!« (Angelika)

All diese Erzahlungen rufen eine gewisse Ambivalenz auf, die mit den Diskur-
sen um die neuen oder neu adaptierten religidsen Stromungen verbunden ist
und trotz der biografischen Sympathie oder Zugewandtheit die Andersartig-
keit in Abgrenzung zum kirchlichen Feld herausstellt: Die »Psychowelle«, »im
Esoterikraum rumsurfen«, alles das greift pejorative bis alarmierende Diskur-
se auf, die das Feld zu dieser Zeit prigen, und teilweise seltsam paradox zur
Handlungspraxis der Betreffenden stehen.

Eine neue Hoffnung: Die weltanschauliche Offnung christlicher Kirchen

Gleichzeitig bleibt Kirche ein wichtiger Bezugspunkt. Viele der Befragten
pflegen weiterhin enge Kontakte zu ihr, sei es als Sozialzusammenhang
(vgl. etwa Marcels Mutter, die aus der Kirche austritt, aber weiterhin im
Chor der lokalen Gemeinde singt und dort enge Freundschaften pflegt,
auch die Einbindung Andreas und ihrer Mutter in die musikalischen und
anderweitigen Angebote der Gemeinde vor Ort) oder als Arbeitgeber. Ein
wichtiger Faktor fiir die Aufrechterhaltung der Bindung zu einer christlichen
Kirche in diesen Jahren ist dabei, dass auch die christlichen Kirchen in
der Erzihlung als Teil einer weltanschaulichen Modernisierung gedeutet
werden. Auch wenn sich die katholische Kirche sowie die evangelischen
Landeskirchen hier in den zeitlichen Abliufen und inhaltlichen Ausprigun-
gen unterscheiden, ist ihnen doch gemeinsam, dass sie im Laufe der hier
betrachteten Jahre und insbesondere ab den 1970er Jahren insgesamt als sich
offnend und verjiingend eingeschitzt werden. Sie kénnen damit, wie auch
bspw. Pollack argumentiert, nicht mehr nur als reaktiv, sondern auch als
Trager der gesellschaftlichen Liberalisierung gedeutet werden (vgl. Pollack
2016: 18, 21). Dies passt auch zur Diagnose Jihnichens, der aufzeigt, wie die
christlichen Kirchen nach dem Beharren auf traditioneller Lebensfithrung

- am14.02.2026, 19:23:16.

n3


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

N4

Religdse Pluralitaten

in den 1950er Jahren, was sie immer mehr in Widerspruch zur Haltung der
Mehrheitsgesellschaft bringt, nun zu einer Neuorientierung mit Blick auf
Lebensfithrung (etwa Sexualethik) kommen (vgl. Jihnichen 2016: 353).

Viele Befragte heben die Offnung der Kirchen an verschiedenen Stellen
positiv hervor, und nehmen dies teilweise sogar als Anlass fiir ein Theologie-
studium. Sie schitzen etwa die Breite der Angebote und die Offenheit fur
das Engagement Jugendlicher (wie Barbara) oder sind beeindruckt von po-
litisch engagierten JugendmitarbeiterInnen der lokalen Kirchengemeinde —
was im Falle von Manfred, der aus einem teilweise iiberzeugt agnostischen
GroRelternhaus stammt, sogar dazu fithrt, dass er sich — zunichst heimlich
— taufen lisst und in die Kirche eintritt (auf die Vorreiterrolle der kirchli-
chen Jugendarbeit weist auch Jihnichen hin, vgl. ebd.: 350-352). Mit Birgit
lernt eine weitere Interviewpartnerin bereits im Schulunterricht die histo-
risch-kritische Methode der Bibelexegese kennen, mit der sie in ihrem evan-
gelikal geprigten Grofielternhaus wiederum fir Aufruhr sorgen kann. Auch
in den vereinzelten Erzdhlungen derjenigen, die mit diesen Entwicklungen
personlich nichts anfangen kénnen - fiir Angelika sind sie sogar Anlass zur
Konversion — zeigen sich dennoch die gleichen verdichteten Bilder und Dis-
kurse iiber eine sich wandelnde Kirche:

»Und da stand dann so im karierten Hemd der Pfarrer vorne mit der Jugendgruppe
und hat an, dh, am Schlachzeuch gespielt oder hat mit der Gemeinde Kreuzwort-
vitsel gelost//mhm//. Das war in den siebziger Jahren grad‘ so in//ja, mhm//. Also
manche konnen sich ja auch noch erinnern, wie dann so, dh, Wollknduele durch
die Gemeinde geworfen wurden, jeder muss auffangen und nachher, um dann zu
zeigen, wie wir alle zusammenhdngen und-//mhm//, also das, das war so grad‘im
evangelischen Bereich also ganz in//mhm//. Und ich safs da mit meinen religiosen
mystischen [lacht] Erfahrungen//mhm//und war einfach nur, dachte: >Das ist doch
kein Gottesdienst! Das ist//mhm//Menschendienst, das ist bissl, dh, dh, Larifari.«

(Angelika)

Thr Erlebnis erzdhlt Angelika als einschligig fiir die 1970er Jahre, das ver-
dichtete Wollkniuel-Narrativ verweist auf pidagogische Konzepte, die ihr im
Kontext des Gottesdienstes zweifelhaft erscheinen. Neben diesen lokalen Ge-
gebenheiten registrieren die Befragten aber auch als Jugendliche und junge
Erwachsene durchaus den sich vollziehenden Wandel kirchlicher Positionen
auf globaler Ebene - hier ist zunichst insbesondere das zweite Vatikanum
zu nennen, das eine grundlegende Modernisierung der katholischen Kirche
einleitete — etwa beziiglich der Liturgie, die seitdem in der Landessprache

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

und weitgehend der Gemeinde zugewandt abgehalten wird, und beziiglich
der Anerkennung anderer Religionen, die nun auch der katholischen Kirche
als wahr und heilsbedeutsam gelten:

»Ich hab katholische Theologie studiert und das zu einer Zeit, als, dhm, das Studium
sich sehr offen und sehr einladend prisentierte, auch mit einer sehr offenen und
einladenden Cemeindeerfahrung, das war so die Zeit, als das zweite Vatikanum,
dhm, das ich nicht bewusst miterlebt habe, einfach wirklich in den Gemeinden
in der UMSETZUNG angekommen war, Ende der Siebziger, Mitte der Siebziger,
als ich Jugendliche war und dann Anfang der Achtziger auch an den Fakultiten«
(Barbara).

Eine dhnliche Erfahrung beschreibt auch Birgit, die in den 1970er Jahren auch
zu den ersten Messdienerinnen in der katholischen Kirche gehort. Eine wei-
tere, stark rezipierte Entwicklung in dieser Hinsicht ist das Aufkommen und
die Verbreitung der Befreiungstheologie in Lateinamerika, die ebenfalls die
Wahrnehmung der gesellschaftlichen Offnung und Relevanz der katholischen
Kirche trotz fortschreitender Sikularisierung in den ausgehenden 70er Jah-
ren pragt:

»ich habe die KIG und das, was wir damals als KIG gemacht haben, halt
als.../[hmm//[seufzt laut] weltoffener und lebensndher//hmm//erlebt. [..Jich
denke die warn, wiirde ich heute sagen, dih../[hmm//ja, befreiungstheologisch
orientiert, hatten//dih//ne nicht rein religiose, sondern auch sozialpddagogische
Herangehensweise//aah, okay//und//hmm/[dih, die bezogen auch, dih, politisch,
ddh, Position//hmm//also was Eine-Welt-Arbeit angeht//ja//das fand ich wichtig«
(Birgit, und dhnlich auch Barbara).

Insbesondere die katholische Kirche gilt den Befragten in den 1970er Jahren
als die weltoffenere und einladendere, sich stirker modernisierende christli-
che Kirche.” Bezeichnend ist jedoch auch, dass sowohl Barbara als auch Bir-
git anschliefRend an das Studium dann erkennen, dass sie (zunichst) nicht fir
die Kirche arbeiten mochten oder kénnen, sondern in die politische bzw. bil-
dungsbezogene Jugendarbeit gehen. Erst spater geraten sie beide auf Umwe-
gen wieder zur Kirche als Arbeitgeber oder als Feld intensiver ehrenamtlicher

21 Birgit gibt an, dass sich diese Entwicklung ein paar Jahre spater umgekehrt habe, und
die evangelische Kirche sich starker ge6ffnet habe, wiahrend die katholische Kirche sich
retraditionalisiert habe.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Religdse Pluralitaten

Tatigkeit.?” In einem Fall ist dies mit tiefergreifenden Frustrationen und Ab-
grenzung von der Kirche in den 1980er Jahren verbunden, deren Entwicklung
in dieser Zeit als erneute Schliefung und Retraditionalisierung erfahren wird
— dies wird demgemiR im sich anschlieflenden Unterkapitel aufgegriffen.

Insgesamt zeigt sich damit in den betrachteten Jahren: Mit neu aufkommen-
den bzw. neue Popularitit erhaltenden spirituellen Strémungen, Zen, Su-
fismus sowie Anthroposophie diversifiziert sich die religiése Landschaft in
Deutschland — auch im Bewusstsein und den Erzihlungen der Befragten, die
sich jetzt mit diesen Optionen auseinandersetzen, sie zum Teil aufgreifen und
integrieren, zum Teil ihre christliche Identitit daran schirfen. Diese Diversi-
fizierung l6st eine als homogen empfundene, christlich-religiése Landschaft
ab, in der vor allem Bikonfessionalitit das Feld prigte. Dies kann in den Kon-
text einer allgemeinen Auflosung klar strukturierter konfessioneller Milieus
gestellt werden, als deren Griinde geografische ebenso wie soziale Mobilitit,
letztere ausgel6st u.a. durch die allgemeine Wohlstandsentwicklung, zuneh-
mende Bildungsmoglichkeiten, verinderte Geschlechterrollen und Arbeits-
prozesse angefithrt werden konnen (vgl. Jihnichen 2016: 354, Pollack 2016:
14). Mit diesen Verinderungen wandelt sich schlieRlich auch die Auseinan-
dersetzung mit anderen religidsen Uberzeugungen: War man in den Jahren
zuvor noch selbstverstindlich Teil eines protestantischen oder katholischen
Umfelds und die Abgrenzung zur jeweils anderen Gruppe fraglos, beginnt
nun die individuelle Auseinandersetzung mit einzelnen Strémungen, die die
Biografien jeweils spezifisch prigen. Die Befragten lésen sich nun verstirkt
aus einer unhinterfragten religiésen Zugehorigkeit, die aber gleichzeitig ei-
ne geringe Alltags- und Handlungsrelevanz mit sich brachte — auch letzteres
andert sich nun sukzessive zumindest im Sample der Befragten.?

22 Barbara bezeichnet ihren Weg als »iibliche Karriere [...] fiir katholische Frauen, die eben...
nicht in die Gemeinde gehen und... natiirlich nicht ins Pfarramt«. Zur Bedeutung von Kir-
che als Arbeitgeber oder Ort ehrenamtlicher Tatigkeit mehr in den Abschnitten zum
interreligiosen Dialog.

23 Damit soll, wie bereits angedeutet, nicht suggeriert werden, dass die BRD bis zu die-
sem Zeitpunkt in religiéser Hinsicht homogen und traditionell war, und nun ein plotz-
licher Umbruch stattfindet. Vielmehr mag es genauso plausibel sein, die 1950er Jahre
mit Blick auf die religiése Landschaft in der BRD als Sonderfall der Zeitgeschichte zu
betrachten (vgl. Bosch 2016: 362). Gleichwohl bringt unser Sample mit sich, dass die
Altesten der Befragten ihre friiheste Sozialisation in den 50er Jahren erfahren haben,

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Dieses neue >Andere« ist aber nicht der Islam, auch wenn nun zahlrei-
che GastarbeiterInnen aus muslimischen Lindern nach Deutschland kom-
men. Hierfir lassen sich im Material zwei vorrangige Griinde ausmachen:
Zum einen besteht insgesamt wenig Kontakt zwischen Deutschen und Mi-
grantInnen. Wie vielfach beschworen, hegen beide Seiten die Hoffnung, dass
die >Gastarbeiter< nach getaner Arbeit und mit verdientem Geld bald in die
Heimat zuriickkehren, sodass groflere Bemithungen um Kontaket auf beiden
Seiten nicht die Regel sind. Fiir unsere Zwecke aber noch einschligiger ist die
geringe Relevanz von Religion als Deutungsrahmen insgesamt. Dies soll sich
in den folgenden Dekaden nachhaltig andern.

4.1.4 Vom >Gastarbeiter< zum >Fliichtling< und die enttauschte
Hoffnung einer weltoffenen Kirche

»Marokkaner, Gh, Libaneser... zum Teil Kur-
den [...] vor der Wende, als SO VIELE Fliicht-
linge kamen.« (Lorena)

»Ah, DAS war ne Phase, wo ich denn dann
gedacht hab, dih, also diese Kirche willst du
nicht mehr unbedingt unterstiitzen.« (Bir-

git)

Gemeindebildung als Integration und Religionisierung

Naturgemidf werden auch in der nichsten Dekade, den 1980er Jahren, die
Diskurse der vergangenen Jahrzehnte aufgegriffen und in verschiedenen Wei-
sen fortgesponnen. Die fritheren Generationen der ArbeitsmigrantInnen ha-
ben in den 8oern nun eine langfristige Perspektive in Deutschland entwickelt.
Die Befragten beginnen, sich neben Beruf und Familiengriindung in verschie-
denen gesellschaftlichen Zusammenhingen zu engagieren:

»s0 sechsundachtzig, siebenundachtzig, ist der erste Moschee [...] in [Ortsteil von
Al gegriindet wurden [...] Ja, dann haben sie mir erzdhlt, ja, wir haben hier die Mo-
schee, aber wir haben viele Probleme. Die Leute, die sind ja alle fast, dh, nur Arbei-
ter dort, nur Arbeiterschicht, ne, also keine gute Deutschkenntnisse und//mhm//es
gibt viel, dh, Sachen zu erledigen mit den, dh, mit den Behirden//mhm/jund mit,

und diese damit auch pragend fiir ihre Wahrnehmung fiir folgende Veranderungen
werden.

- am14.02.2026, 19:23:16.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8

Religdse Pluralitaten

ih, Rechtsanwalt und mit Notar und//mhm//, und das, und das, und, ih, Verord-
nungsamt, gibt’s viel zu tun! Und die wissen gar nicht mehr, was sie da machen
sollen. [...]]a, man konnte ja auch nicht, dh, einfach sagen, hier, also tut mir leid, ich
kann fiir euch nichts tun, ich kann nich machen, also, Gh, macht was ihr wollt oder
was, ich konnte das nicht sagen, also gesagt, okay, ich helfe euch, was ich kann. [...]
Ja, nachdem die das alles gesehen haben, haben sie gesagt, nee, also wir, wir lassen
dich hier nicht mehr weg,//[lacht]//Du, du bleibst hier! [lacht] Dann haben sie mir
dort zum Vorstand gewiihlt« (Hasan).

Das Zitat illustriert dabei eine doppelte Sesshaftwerdung: Einerseits wird Ha-
san Teil der tirkischen Gemeinschaft, iibernimmt dort Aufgaben und Ver-
antwortlichkeiten, bei denen er sich auch intensiv mit deutschen Behorden
auseinandersetzen muss, und wird schliefSlich zur entscheidenden Stiitze der
Moscheegemeinde und besetzt den entsprechenden Posten in der Gemeinde-
hierarchie. Andererseits zeigt sich an der Griindung der Moscheegemeinde
auch, wie eine ganze Gruppe tiirkischer MigrantInnen nun in Deutschland
lingerfristige Strukturen aufbaut und sich damit auf ein Leben in Deutsch-
land eingerichtet hat. Zu dieser Zeit beginnt auch die Tiirkei, ihre eigene Re-
ligionsbehdrde Diayanet in Deutschland als DITIB e.V. auszubauen und be-
stehende, bis dato autonome Moscheegemeinden anzuwerben, indem sie Un-
terstiitzung durch Imame sowie Gebiudekiufe u.d. anbietet. Dies wird v.a.
als Malnahme gegen den Einfluss ihrer Meinung nach radikaler religiés-poli-
tischer Gruppierungen verstanden, die trotz des Parteiverbots in der Tiirkei in
Deutschland in den Moscheegemeinden Anhidnger haben und sich schliefRlich
in der AMGT e.V. (heute nur noch Milli Goriis) organisieren. Zuletzt wird mit
der Griindung einer Moscheegemeinde, wie von Hasan beschrieben, deutlich,
dass zumindest fiir einen Teil der ArbeitsmigrantInnen auch Religion ein The-
ma ist (oder wird), wenn auch gleiches immer noch nicht fiir die gegenseitige
Wahrnehmung verschiedenreligiéser Gruppen in einem gesamtgesellschaft-
lichen Kontext gilt.

Gefliichtete als karitative Aufgabe

Starkere Verschiebungen in der Wahrnehmung von MigrantInnen und mit-
hin anderer Kulturen und moglicherweise Religionen finden aber angesichts
verinderter Migrationsausloser statt: Ab den 1980cer Jahren sind es nicht
mehr Arbeitsmigrantlnnen, sondern vielmehr Gefliichtete, die verstirkt
nach Deutschland migrieren oder zumindest das verbreitete Bild von Mi-
grantlnnen prigen. Die Befragten, die die Entwicklung — etwa aufgrund

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

ehrenamtlichen Engagements — aufmerksam verfolgen, nehmen viele ver-
schiedene Gruppen von MigrantInnen wahr, die etwa primir aufgrund der
zeitlichen Abfolge ihrer Migration und ihrer ethnischen Herkunft geordnet
werden kénnen:

»Das waren entweder waren sie, Ghm, KURDEN, die als, dh, Fliichtlinge ka-
men//hm/[oder wiirde ich sagen, die ersten, die kamen, waren AFGHANEN. [...]
das musste doch in den//hmm//Siebzigern- nein, nicht siebziger, achtziger Jahre
gewesen [..]. Die... hatten wir aber ganz kurz hier, dann sind sie weitergezogen.
[...] Dann bekamen wir wie gesagt- das war diese ganz starke Verfolgung von den
Kurden in der Tiirkei//hmm//. Und ih, das sind viele, viele, dh, kurdische Familien
von der tiirkischen Seite, von der irakischen Seite, von der libanesischen Seite...«
(Lorena)

Auch der Bildungsstand bzw. das Herkunftsmilieu erscheint dabei als nen-
nenswertes Charakteristikum der Migrierten. Alles in allem erwichst daraus
insgesamt ein Bild von einer Vielzahl an Gruppen Gefliichteter, die in rascher
Abfolge in Deutschland einwandern und hilfsbediirftig die — ehrenamtliche
— Unterstiitzung der Ansissigen bendtigen.

Diese Verschiebung in der Wahrnehmung der Migrierten trifft sich mit
den Erzahlungen auf der Seite der Betroffenen, die von der eigenen oder el-
terlichen Migration nach Deutschland aufgrund von Flucht oder politischen
Repressionen berichten. Darunter ist mit Emine eine Befragte, die in den
8oer Jahren aus der Tiirkei flieht, weil sie dort als feministische und linksori-
entierte Aktivistin nach dem Militirputsch Repressionen zu befiirchten hat,
und auch entgegen ihrer Hoffnungen spiter nicht mehr in die Tiirkei zuriick-
kehren kann. Die jiingeren Befragten — wie Melina oder Namika — berichten
dagegen von den Erfahrungen ihrer Eltern, die angesichts von Krieg aus Pa-
listina oder Jordanien nach Deutschland einwandern. In den Erzihlungen
deutet sich dabei die Antizipation einer verinderten bzw. erhéhten Legiti-
mationsbediirftigkeit der Migrationsentscheidung an:

»Es war ja Biirgerkrieg in Libanon//mhm//, die [ihre Eltern, A.N.] haben zwar sehr
viele Jahre im Biirgerkrieg gelebt, aber die Lage dort hat sich immer mehr- also es
ist mehr, immer mehr eskaliert//[mhm//so dass es auch kaum mehr moglich war
dort zu leben. Und deswegen sind die dann, dhm... hierhin gekommen. [..] und,
ja, dann haben die Menschen angefangen sich gegenseitig umzubringen, also in-
nerhalb eines Biirgerkriegs, und dann, als es dann noch anfing, dass man auch
innerhalb der Religion angefangen hat, das war dann halt zu viel. Dann sind halt

- am14.02.2026, 19:23:16.

19


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Religdse Pluralitaten

sehr viele ausgewandert. [...] Weil das halt, die Lage dort einfach unertriglich ist.«
(Namika)

Namika betont wiederholt, dass ein Leben unter den Bedingungen des Biir-
gerkrieges im Libanon nicht méglich gewesen wire; dass ihre Eltern es so
lange ausgehalten hitten, wie es nur ging, aber schlieflich keine Wahl mehr
gehabt hitten, als nach Deutschland zu kommen. Diese ausfithrliche - hier
noch gekiirzte — Legitimierung wurde durch das Interview so nicht erfragt,
sodass es naheliegend erscheint, dass sich die Befragte hier auf implizite oder
explizite Diskurse bezieht, die ihr an anderer Stelle tiblicherweise begegnen.
Damit wird hier die Migration erstmals nun weniger mit Bezug auf die Chan-
cen zum eigenen Aufstieg begriindet oder die Migration nach Deutschland
primir gegeniiber der eigenen, im Herkunftsland zuriickbleibenden Familie
gerechtfertigt, wie es fir die Erzihlungen der ArbeitsmigrantInnen charak-
teristisch war. Vielmehr erscheint die Migration legitimierungsbedirftig ge-
geniiber der Aufnahmegesellschaft: Man wiirde diese nicht belistigt haben,
wenn es nicht gar nicht mehr anders gegangen sei. Dies ergibt mit Blick auf
die diskursive Ordnung des Feldes Sinn: Wihrend die ArbeitsmigrantInnen
der 1960er und 70er Jahre nachdriicklich eingeladen und zumindest in ei-
nigen Teilen der 6ffentlichen Auseinandersetzung als hocherwiinscht galten,
gilt dies nicht gleichermafien fiir die Fliichtenden, die in Deutschland zumin-
dest nicht explizit herbeigewiinscht wurden und nun um Asyl bitten miissen.
Sehr deutlich orientieren sich die Rechtfertigungserzihlungen damit also an
Diskursen, die den Betreffenden gleichermaflen >widerfahrenx.

Die im Vergleich zu den ArbeitsmigrantInnen gréfleren Anforderungen
der Fliichtenden, ihre Einwanderung nach Deutschland zu begriinden, findet
sich so nicht eins zu eins in den Erzahlungen der befragten Deutschen wieder
— diese bezweifeln nicht die Notwendigkeit der Flucht aus dem biirgerkriegs-
geplagten Libanon. Dies ist insofern nicht iberraschend, als dass es sich bei
den Befragten doch um eine Auswahl derjenigen handelt, die grundsitzlich
offen und interessiert an anderen Kulturen und Religionen sind. Nichtsdesto-
trotz lassen sich ihren Erzihlungen allgemeinere Haltungen der Zeit entneh-
men. So berichtet Angelika, dass im Stadtbild wieder Hakenkreuze an Gebau-
dewidnden auftauchen, Lorena betont die grof3e Zahl der vielen Gefliichteten,
die bis Ende der 1980er Jahre nach Deutschland einwandern und die Heraus-
forderungen, die das fiir deren Betreuung mit sich bringt. Im Laufe der 8oer
Jahre werden MigrantInnen mithin zunehmend als potenziell problematisch
wahrgenommen, ein Umstand, der auch den MigrantInnen bewusst wird.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Das Verhéltnis der christlichen Kirchen zur Welt:

Eine Hoffnung wird enttauscht

Mit Blick auf dezidiert interreligiose Begegnungen sind fir die Gruppe der
christlichen, nichtmigrierten Befragten in den 1980ern jedoch noch vorran-
gig andere Entwicklungen jenseits von Zuwanderung zentral, nimlich jene
im kirchlichen Bereich. Angezogen von der bereits im vergangenen Kapitel
beschriebenen Wahrnehmung, dass sich die christlichen Kirchen modernisie-
ren und gesellschaftlicher Probleme annehmen, haben sich nun mehrere der
Befragten fur ein Theologiestudium entschieden. Dort (so berichtet Birgit)
sowie in den Gemeindeleitungen wird nun zunehmend die sich verindernde
Auseinandersetzung der Kirchen mit anderen Religionen thematisiert:

»meine auch in den Achtzigern wire das gewesen, als es ne westfilische, kirchliche-
also ne Denkschrift der EKVW, dh, gab, dh, iiber unser Verhdltnis dh, dh, dh zum
Judentum, [..] dass es auffufst und dh, dh, dass wir also eine ganz natiirliche ver-
wandtschaftliche Beziehung haben und ih, das nicht ablehnen kinnen deswegen
oder so was ihnliches, wie das ja friiher war.« (Renate)**

Dabei entwickeln die Betreffenden, die ja gerade von der Offnung der Kirchen
zum Studium angeregt wurden, oft besonders progressive Haltungen:

»Und dann habe ich da ja sozusagen einiges ausgearbeitet und es war mir halt
wichtig... ddh, sozusagen einerseits die Konzilsdokumente zwar sachgerecht da-
zustellen, aber es war mir weiterhin auch wichtig, ddh, zu gucken, wo besteht
die Moglichkeit//hmm//sich auf Augenhdhe... zu begegnen [...] Es kann nicht mehr
sein, wie es im 2. Vatikanum auch noch ist, dass man ihnen Wahrheit zuerkennt,”
aber denn dann sacht: Fiir uns ist das die letzte Wahrheit und wir wiinschen uns
doch...//[hmm//dass es letztlich auf uns hinauslduft. Also ich denke, das... geht nicht
mehr.« (Birgit)

Dabei werden sie — in unterschiedlichem Ausmaf} - im Zuge des Studiums
von den jeweiligen Kirchen und ihren VertreterInnen enttiuscht: Diese erwei-
sen sich etwa als ablehnend gegeniiber historischer Aufarbeitung ihrer Ver-

24  Obwohl durch den internationalen ORK 1967 im »Bristol Report« (»Die Kirche und das
judische Volk«2001) schon grundgelegt, verabschiedete sich die EKD erst 1991 in einer
offiziellen Denkschrift zum Verhaltnis von Juden/Jiidinnen und Christinnen von der
Judenmission (vgl. Kirchenamt der EKD 2002).

25  Erklarung der katholischen Kirche zu ihrem Verhéltnis zu anderen Religionen (Nostra
Aetate) von 1965, in der sie einen »Strahl jener Wahrheit« auch in anderen religiosen
Bekenntnissen wie z.B. denen des Islams grundsatzlich anerkennt.

- am14.02.2026, 19:23:16.

2


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Religdse Pluralitaten

gangenheit oder simpel als doch nicht so modern wie zuvor wahrgenommen.
Die progressive Haltung war entweder nicht so ausgepriagt wie erhofft oder
die Befragten nehmen ab einem gewissen Zeitpunkt eine erneut riicckwirts-
gewandte Bewegung wahr:

»Aber wir merkten schon, dass es gegen Ende, oder zweite Hilfte des Studiums
ENGER wurde und dass man uns denn dann auch sachte... ddh... denken Sie dran,
wenn Sie von uns angestellt werden wollen, was Sie sagen.//hmm//Jaa, also es
sind//hmm//hinterher auch, dh... Situationen dagewesen, wo denn dann definitiv
gesagt worden ist... WIR wissen, wen wir NICHT mehr anstellen. [..] Und dh, al-
so da merkten wa schon,/[hmm//dass... sozusagen also wir zwar im STUDIUM ne
geistige Weite hatten und ne Menge machen konnten,//hmm//aber dass... ja, ge-
wisse Bistiimer fiir uns halt../[hmm//keine Einstellungsperspektive boten.« (Bir-
git)

Damit zerschlagen sich fiir einen Teil der Befragten nach Abschluss des Studi-
ums in den 1980er Jahren auch Berufsperspektiven — angesichts der beschrie-
benen Haltungsdifferenzen kénnen oder wollen sie nicht in die Gemeindear-
beit einsteigen. Doch auch die Auseinandersetzung um das Verhiltnis der
christlichen Kirchen zu anderen Religionen scheint hier gerade erst begon-
nen zu haben und in den unterschiedlichen kirchlichen und kirchennahen
Kontexten recht verschieden diskutiert zu werden. Gewandelt hat sich ge-
geniiber fritheren Dekaden offenbar insbesondere die Entschiedenheit der
Kritik und Diskussion der aktiven Laienmitglieder der Kirchen. Kirchenmit-
gliedschaft ist in den 1980er Jahren nicht mehr selbstverstindlich und auch
nicht mehr verbunden mit einer einfachen Hinnahme institutioneller Vorga-
ben (vgl. Hanselmann/Hild/Lohse 1984).

Eine dhnliche Dynamik von eigenverantwortlichem kritischem Handeln
innerhalb oder neben etablierten Institutionen betrifft die verstirkte Hin-
wendung der Befragten zu ehrenamtlichen, gesellschaftspolitischen Tatig-
keiten. In Biirgerinitiativen, Stadteilinitiativen und Frauengruppen widmen
sich Befragte wie Renate und Birgit der Friedensarbeit, der Gleichstellung
der Geschlechter, der Unterstiitzung der sogenannten Dritten Welt oder bau-
en internationale Stidtepartnerschaften auf, und docken damit an Diskurse
an, die sich um Emanzipation, globale Gerechtigkeit und Friedenssicherung
entwickeln. Dieses Engagement wird in Teilen von der jeweiligen Kirchenge-
meinde angeregt, in Teilen aber skeptisch betrachtet und manchen Aktiviti-
ten auch mit Widerstinden begegnet. Dies gilt gerade auch fiir die Arbeit mit
Gefliichteten:

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»Fliichtlings-, dh, -betreuungsgruppen damals in den Jahren ja auch ganz viel, DIE
haben zum Teil nen schweren Stand, weil das noch nicht so allgemein akzeptiert
war,/[hm//dass das also ein Wesenselement von Kirche ist,//hm/[/das man so etwas
tut-dhm, das war schon mit dev Landeskirche dh in den Achtzigern auch immer ne
Diskussion« (Renate).

Auch dies kann als ein Hinweis auf die breitere gesellschaftliche Haltung ge-
geniiber den in Deutschland neuankommenden Gefliichteten gelten.

Insgesamt vollzieht sich in den 1980er Jahren also eine gewisse Anni-
herung der muslimischen und der christlichen Befragten, die aber noch zu
keinem engen Austausch fithrt: Die ersten Generationen der muslimischen
ArbeitsmigrantInnen bauen in Deutschland erste, auch religionsbezogene
Strukturen auf, wihrend sich die christlichen Kirchenmitglieder anderen
Religionen auf einer eher sozialen und/oder institutionell-kirchlich geprig-
ten Ebene widmen. Fiir die Wahrnehmung der MuslimInnen spielt die
Veranderung der Migrationskonstellationen eine Rolle, die nicht-migrierten
Befragten betreffen diese Diskurse allerdings in ihrer Auseinandersetzung
mit religidser Vielfalt nicht besonders. Dies dndert sich in den 1990ern insbe-
sondere durch vier parallele Entwicklungen: Fremdenfeindliche Anschlige,
den Irakkrieg, die zunehmende Begegnung im Alltag sowie die sukzessive
Umsetzung kirchlicher Konzepte in praktische Dialogarbeit.

4.1.5 Von Konflikt und Kontakt: Die Begegnung mit Musliminnen in den
1990er Jahren

»das Boot ist VOLL//ja//. Das war die eine
[...] von den Parolen.« (Lorena)

»die sprach mich an und sagte: >lch hab’
jetzt da angefangen, wir haben da so was
begriindet, Islamseminar nennen wir dasc.
Und ich sach: sWas soll denn das?<>]a, ist
ne, ja, irgendwie, wir wollen 'n bisschen
mehr vom Islam erfahren!« (Manfred)

Fremdenfeindliche Anschlage und der Irakkrieg pragen die neue Dekade
In den Erzdhlungen, die sich auf die Zeit vom zweiten Weltkrieg bis hin zu den
8oer Jahren beziehen, sind direkte interreligiése Begegnungen und zugeho-
rige Narrative noch von deutlich untergeordneter Bedeutung. Fiir die christ-
lichen Befragten ist religiose Vielfalt lange beinahe gleichbedeutend mit der

- am14.02.2026, 19:23:16.

123


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Religdse Pluralitaten

bikonfessionellen Struktur Deutschlands, und Religion individuell insgesamt
eher von untergeordneter Bedeutung. Sukzessive halten dann neue religio-
se Strémungen in bestimmte Milieus Einzug und diversifizieren die religis-
se Landschaft, der Islam wird nur vereinzelt und vor allem im Kontext von
Abenteuerreisen wahrgenommen. Einwanderung nach Deutschland wird ab
den 8oer Jahren zunehmend problematisiert, auch hier spielt Religion aber
keine grofere Rolle. Dies dndert sich in den 9oer Jahren angesichts von Ent-
wicklungen und Ereignissen auf ganz verschiedenen Ebenen: Die fremden-
feindlichen Anschlige von Solingen und Mdlln erschiittern Deutschland, und
der Irakkrieg auf globaler Ebene wie zunehmende alltigliche Begegnungen
im Lokalen riicken den Islam ins 6ffentliche Bewusstsein. Daraus ebenso wie
aus der in die konkrete Umsetzung diffundierten kirchlichen Auseinander-
setzung mit religidser Vielfalt erwachsen schliefilich die ersten organisierten
interreligivsen Begegnungen mit dem Islam in Deutschland.?®

Der Reihe nach: Zu Beginn der 1990er Jahre erschiittert Deutschland eine
Reihe von fremdenfeindlichen Anschligen, die auch Eingang in die von uns
erhobenen Erzihlungen finden: die Anschlige von Mélln (1992) und Solin-
gen (1993) sowie die rassistisch motivierten Ausschreitungen in Hoyerswer-
da (1991) und Rostock-Lichtenhagen (1992), bei denen jeweils mehrere hun-
dert Angreifer ein Flichtlingsheim, eine zentrale Aufnahmestelle fir Asyl-
bewerberInnen sowie Wohnheime fiir vietnamesische VertragsarbeiterInnen
angriffen. Wihrend die beiden letzteren insgesamt eine fiir diese Dekade zu-
nehmend offen fremdenfeindliche Stimmung markieren, haben die Brandan-
schlige auf zwei Wohnhiuser in Mélln und Solingen eine besondere Signal-
wirkung im Kontext des interreligiésen Dialogs, weil es sich bei den Opfern
hier um tiirkischstimmige und muslimische BewohnerInnen handelt.

Die Befragten distanzieren sich von den fremdenfeindlichen Haltungen
hinter den Anschligen, verweisen aber in ihren Erzihlungen auf diese zuneh-
mend fremdenfeindlichen Verhiltnisse in den beginnenden 1990er Jahren in
Deutschland:

»und da [bei den Anschligen von Mélln und Solingen, A.N.] waren, dh, Randalierer-
zum Teil nicht mal ausléindisch feindliche, aber Randalierer, ne//mhh//. Und das wo
immer sagt das Boot ist VOLL« (Lorena).

26 Interreligiose Dialoge zwischen Christinnen und Juden/Jidinnen sind schon in den
1950er Jahren im Zuge der Aufarbeitung der nationalsozialistischen Graueltaten in-
itiiert worden (vgl. z.B. Braunwarth 2011).

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Die letztgenannte Parole vom »vollen Boot«fand ihre urspriingliche Verbrei-
tung dabei wohl durch ein Parteiplakat der Republikaner Anfang der 9oer
Jahre?” und wurde schliefllich auf einem Titelbild der Zeitschrift »SPIEGE L«
(37/1991) aufgegriffen. Sie steht im Kontext zeitgleicher Diskurse, die auf die
ein oder andere Weise unterstellen, dass die Kapazititen fiir die Aufnahme
von MigrantInnen in Deutschland begrenzt sind, und pragt die Debatte iiber
die Aufnahme von Gefliichteten in Deutschland bemerkenswerterweise bis in
die Gegenwart. Gerade die Anschlige von M6lln und Solingen werden nun von
den Befragten hiufig als Anlass genannt, mit der einen oder anderen Form
interreligidsen Dialogs zu beginnen.?®

»wir sind ja urspriinglich ange- [vduspert sich] —fangen Dreiundneunzig, dih, nach
Mélln und Solingen,//hm//unter dem Aspekt, es muss Informationen iiber den Is-
lam geben... damit sich... das, was in Solingen passiert ist, nicht nochmal wieder-
holt.//fhmm//Und... ja, in der Anfangszeit war es auch so, dass, ddh, wirklich nur,
ddh, ja, die Grundbegriffe des Islams erklirt worden sind.« (Birgit)

Es wird dabei deutlich, dass die Anschlage in dieser Deutung direkt mit dem
Islam in Verbindung gesetzt werden, und die Unkenntnis der Nichtmusli-
mlnnen iiber den Islam als ein Grund fiir die fremdenfeindlichen Verbrechen
gilt. Den Islam zu erkliren, die notwendigen Informationen zu vermitteln,
erscheint mithin auch als praventive Mafnahme, um weitere Anschlige zu
verhindern. Fiir andere sind die Ereignisse ein Anlass, sich zunichst einfach
zusammenzufinden und des Zusammenhalts zu vergewissern.

»Wir haben nix gemacht, aber wir haben nur miteinander gesprochen, mehrmals
getroffen, was kinnen wir machen, was sollen wir tun, wir wussten nicht so, also
wussten wir gar nicht so//mhm//. Und dann die Leute kamen in die Moschee [...]
Aber auf EINMAL gehen die [Muslime, A.N.] alle unten und kochten die in einem
riesen Topf Tee und versorgten diese Leute und Kekse und alles Mdgliche, Gast-
freundschaft ohne Ende, ja. Und, dh, waren wir stolz darauf.//ja//Das war fiir uns
selbst zu sagen da sind Menschen gekommen, interessiert an uns, solidarisieren sich
mit uns... das ist TOLL im Grunde genommen!« (Yusuf)

Yusuf erzihlt weiter, wie bei diesen initiativen Treffen auch LokalpolitikerIn-
nen versichern, die Moscheegebiude vor Anschligen beschiitzen zu wollen,

27 Vgl. fur eine ausfihrlichere Auseinandersetzung Pagenstecher 2008.
28  Vgl. auch den Anstieg der Griindung von Dialoginitiativen zu unterschiedlichen Anlés-
sen Klinkhammer et al. 2011: 40.

- am14.02.2026, 19:23:16.

125


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Religdse Pluralitaten

und man gemeinsam beschlief3t, sich nicht weiter voneinander abkapseln zu
diirfen. Auch hier wird also mangelnde Kenntnis voneinander, zum Teil so-
gar Angst vor dem Unbekannten® als eine Ursache fiir Fremdenfeindlichkeit
verstanden, der in Yusufs Fall aber erst spiter durch Informationsveranstal-
tungen und zunichst durch ein persénliches Kennenlernen und die Bekrifti-
gung, fiireinander einstehen zu wollen, begegnet wird.

Zeitgleich beférdern auch Ereignisse auf der internationalen Ebene die
hiesige Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen. Genannt wird hier
vor allem der erste Irakkrieg bzw. zweite Golfkrieg 1990/91. Dieser wirkt nach-
dritcklich auf die deutsche Bevolkerung, wie ein Interviewpartner beschreibt:

»und ich hab es erlebt, dass die Menschen morgens in die Busse mit Trinen ins
Auge, das hab ich mit eigene Augen gesehen, ich habe die Menschen gesehen mit,
mit Lichterketten, die laufen morgen friih schon sechs, sieben Uhr als die Krieg
[aus]gebrochen war« (Yusuf).

Im Fall Yusufs ist er Anlass fiir ein lokalpolitisches Engagement, das erneut
das Projekt eines friedlichen Zusammenlebens an interreligiésen Austausch
bindet:

»die Griinen haben den, den Versuch unternommen, dh, zu sagen wir wollen hier
Frieden in der Gesellschaft und wiv, dh, bringen ja die Muslime und die Christen,
also Pfarver und Imame zusammen und wir sollen ja Fri-, fiir Frieden unserer Ge-
sellschaft, in unserer Stadt sorgen« (Yusuf).

Es wird dabei in den Erzihlungen nicht direkt thematisiert, warum nun die
fremdenfeindlichen Anschlige von Rostock und Hoyerswerda, Mélln und So-
lingen sowie der Irakkrieg nun neuerdings mit Religion verkoppelt werden. In
Bezug auf die Anschlige mag sein, dass fiir die Fremdartigkeit der Migran-
tInnen nun auch der Islam als ein Aspekt herangezogen wird, selbst wenn
im Kern der Berichterstattung vor allem die Tirkischstimmigkeit der Opfer
im Vordergrund steht. So veroffentlicht beispielsweise der SPIEGEL 23/1993,
der »Die deutschen Tiirken« aufs Titelbild nimmt, eine Vielzahl von Berichten

29  Yusuf erzdhlt: »er [ein lokaler Politiker, A.N.] [...] stand auf und sagte — wortwortlich, >ich
stehe auf nachts, wenn ich was hére und oft, und beobachte eure Moschee, dass keiner die Mo-,
an die Moschee angreift.<[...]>Aber ich hatte Angst mit euch zu sprechen.<//mhm//Und das war
fiir mich eigentlich ein Moment, sehr entscheidender Moment, ja? Diese//mhm//Worte waren
entscheidend zu sagen, es kann doch nicht wahr sein, wirsind friedliche Menschen, wieso haben
die Menschen vor uns Angst.«

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

rund um die Anschlige in Solingen. In der Titelstory »Weder Heimat noch
Freunde« wird zwar vornehmlich @iber die tiirkischen BewohnerInnen der
Stadt geschrieben, ihr MuslimInnen-Sein aber zumindest als ein nennens-
wertes Element immer wieder thematisiert:

»Immer wieder kommen junge Landsleute, um der Turkin Nigar Yenioz, 49,
die Hand zu kiissen, ein alter Brauch am zweiten Tag des sogenannten Op-
ferfestes. Eigentlich sei das ein Tag der Freude, sagt die Moslemin Yenioz,
>wie Weihnachten bei den Christenc. [...] lhre [die Turken, A.N.] Kultur, ihre
islamische Religion, ihre Gebrduche stempeln sie zu Ikonen des Fremden —
sie sind die perfekten anderen.« (SPIEGEL 23/1993)

Ein weiterer Grund, der von den Erzihlungen zumindest nahegelegt wird, ist,
dass fir die Verarbeitung der Gewalt- und Kriegserfahrungen vor Ort ebenso
wie in Bezug auf die internationalen Konflikte jeweils die Form des Gebets ge-
wihlt wird — und dann, vermittelt iiber diese Bearbeitung des Erfahrenen in
etablierten religiosen Formaten auch VertreterInnen der verschiedenen be-
troffenen Religionsgemeinschaften eingebunden werden.*® So erzihlt auch
eine andere Interviewpartnerin:

»Und das FING damals als der Krieg, [...] da haben wir Friedensgebete zusam-
men, die evangelische, katholische [..] Studierendengemeinde//ja//plus die Orts-
gemeinde... Und das waren Interessierte- es fing erstmal nur als Friedensgebete,
ja?//hmm//Von diese Friedensgebete entst- entstanden Diskussionsabende//hm/].
NICHT sehr viele, éh, nicht so HAUFIG, aber das war die NEUGIER, was, an was
GLAUBT ihr, an was GLAUBEN wir, WIE kommen wir ZUSAMMEN, wir kénnen
zusammen beten//hmm//oder wie. Diese Friedensgebete hatten sie, dh, auch auf
Stadtebene stattgefunden//hmm//. Das war einmal im Monat. Einmal in eine Mo-
schee, einmal in eine evangelische Kirche, einmal in eine katholische Kirche. [...]
Und da ist, dh, entstanden diese sogenannten interreligidses Gesprich« (Lorena).

In dieser Beschreibung kann sehr verkiirzt die Entstehung des interreligio-
sen Dialogs aus den skizzierten Anlissen heraus nachvollzogen werden: An-
lisslich des Irakkriegs werden Friedensgebete abgehalten, initiiert vornehm-
lich seitens der christlichen Gemeinden und/oder auf lokaler Ebene. Dazu
passt, dass inzwischen auch die in den 1980er Jahren in den Kirchen angelegte

30 Gleichzeitig stehen mit den Ereignissen Menschen unterschiedlicher Herkunftslander
im Fokus, es scheint sie auf den ersten Blick das religiose Bekenntnis zum Islam zu
einen.

- am14.02.2026, 19:23:16.

127


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Religdse Pluralitaten

Auseinandersetzung mit anderen Religionen zunehmend in die Gemeinden
vor Ort diffundiert zu sein scheint und auch andere Titigkeitsfelder inner-
halb der lokalen kirchlichen Arbeit den interreligiésen Austausch gewisser-
mafien vorbereitet haben. So beschreibt Renate die kumenische Arbeit, die
sich durch die Aufnahme von Stidtepartnerschaften ergab, als »Vorbereitungs-
stufen«, denn der »Schritt von einer christlichen Konfession zu einer anderen christli-
chen Konfession ist ja unter Umstinden also fast genauso grofs wie der zu einer anderen
Religion«. Als dann in ihrem Viertel ein Streit um die Erweiterung eines Mo-
scheegebiudes entsteht und sich eine Biirgerinitiative gegen das freitigliche
Abspielen eines Muezzinrufes richtet, initiiert ein Pfarrer, der auch in einer
Dialogberatungsstelle titig ist, einen runden Tisch, in dem sie sich engagiert:

»dann gab es so in Zusammenhang mit der ganzen konziliaren Prozess und den
Konferenzen [..] ne deutsche Vorkonferenz und zu der Erfurter Konferenz//hm//gab
es regionale, dh, landeskirchliche, ih, Konferenzen und da hatten wir eben auch ein
Treffen [...] Und da, dh, hat besagter [Name des Pfarrers] mit anderen zusammen,
dhm, ein, Ghm, Trialoggottesdienst gemacht//hmm//und dhm, das war eigentlich
so der Startpunkt, dh, ihm, dass er gesagt hat die Zeit ist eigentlich reif, wir versu-
chen jetzt mal ein interreligioses Gebet. [...] Das erste war Sechsundneunzig.//ah-
ja//Christen, Juden und Muslime beten fiir Frieden und Versohnung.« (Renate)

Veralltaglichung der Begegnung im Lokalen

Uber die beschriebenen Ereignisse auf nationaler und internationaler Ebene
gerit nun muslimische Religiositat stirker ins gesamtgesellschaftliche Blick-
feld. Auch wenn an dieser Stelle, das sei noch einmal betont, keine Diskurs-
analyse gesellschaftlicher Diskurse um den Islam erfolgt, legen doch auch die
Erzihlungen in den Interviews nahe, dass mit den fremdenfeindlichen An-
schligen ebenso wie dem Irakkrieg eine Aufmerksamkeitsverschiebung ein-
hergeht, weil Religion nun als Eigenschaft ebenso wie als Bewiltigungsstrate-
gie bedeutsam wird. Dies — ebenso wie die fiir die letzte Dekade beschriebene
sdoppelte Sesshaftwerdung< der ArbeitsmigrantInnen - hat naheliegender-
weise Auswirkungen auf die alltigliche Wahrnehmung religioser Pluralitit.
Auch in den Erzihlungen zum Alltagsleben der Befragten wird interreligis-
sen Begegnungen nun zunehmend Platz eingerdumt. Unter den Befragten
sind nun auch die Jingeren, die religise Vielfalt als zunehmend selbstver-
standlich in Kindergarten und Schule erleben.* Dies trifft besonders auf die

31 DerAnwerbestopp 1973 und die gleichzeitige gesetzliche Regelung des Familiennach-
zugs hat die Anzahl schulpflichtiger Kinder aus der Generation der tiirkischen Arbeits-

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Befragten aus Grofdstidten oder Metropolregionen wie dem Ruhrgebiet zu,
aber auch auf dem Land wird religiése Diversitit zum Thema, wenn durch
den tiber Schule oder Peergroup vermittelten Kontakt nun etwa muslimische
Handlungsvorschriften mit hiesiger Feierkultur kollidieren:

»in der achten, neunten Klasse//mhm//hatten wir die Moglichkeit Freitag
zwischen achtzehn Uhr dreiflig und zwanzig Uhr dreifSig in eine Dorfdisco
zu gehen.//mhm/[Ja. Wir waren alle da drin, zwei Lehrer waren noch da-
bei.//mhm//Und, Ghm, die Kinder diirften alle, dh, jeweils ein Glas Bier oder Wein
trinken. [...] Das ist so ein Heranfiihren in die kulturellen Eigenheiten der Hiesigen
[...]Ja, und dann ist es so, wir sitzen alle da drin.//ja//Und, dh, alle bestellen sich
ein Bier und Wein und so weiter und ich bestell Apfelschorle.« (Adem)

Auch in der ehemaligen DDR werden nach dem Mauerfall religiose Struk-
turen neu bestarkt (so etwa die Erzihlung von Yvonne). Diejenigen der Be-
fragten, die wie Marcel und Yvonne in den 1990er Jahren in Ost oder West
die Schule besuchen, berichten weiterhin, dass im Religionsunterricht nun
verschiedene Religionen thematisiert werden. Zunehmend zu einem Begeg-
nungsraum wird auch fiir die Alteren unter den InterviewpartnerInnen - wie
Birgit und Heidrun - schlieflich der berufliche Kontext oder die Wohnge-
gend:

»lch bin im Friihjahr Vierundneunzig in die Nordstadt gezogen [...] Dann war ich
halt da und merkte: Ja okay, jetzt ist mal wieder dann die Frage Auseinanderset-
zung mit Muslimen und Islam angesagt und du guckst dann da, du kennst Islam
aus Kairo und muslimische Lebensweise aus Kairo, jetzt guckste mal wie das hier in
der Migrantenkultur aussieht. Das war so//hmm//erstmal die Neugierde...« (Bir-
git)

Hier zeigt sich, wie dabei auch der Faden der Abenteuerreisen zum Teil wie-
der aufgegriffen und sukzessive variiert wird: Dort wurden muslimische Tra-
ditionen in ihrer Exotik bestaunt, nun werden sie Teil des eigenen Lebensrau-
mes. So wichst das Interesse an den neuen KollegInnen und NachbarInnen,
sodass der Erinnerung der Befragten nach davon ausgehend die ersten loka-
len Initiativen zum gegenseitigen Kennenlernen entstehen:

migrantinnen in die Hohe schnellen lassen. Auch die Militarputsche (1971 und 1980)
sowie die zunehmende Inflation in der Tiirkei haben die Orientierung vieler tirkischer
Familien auf ein Leben in Deutschland als eine dauerhafte Perspektive umgestellt. Vgl.
auch Hunn 2005.

- am14.02.2026, 19:23:16.

129


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Religdse Pluralitaten

»angefangen hat damals, an den ne-, neunziger Jahren, ja (achtziger) weifd ich
nicht//mhm//, so, so-, man hat nicht hier irgendwer ein- irgendein Befehl bekom-
men, dass man das machen muss//mhm//ne, hat sich, dh, spontan sich ergeben,
ne? Man hat, dh, b-, erstens war da, war das, dh, Neugier, ne, zum Beispiel von
der christlichen Seite aus, dh, dass sie gesagt haben ja, miissen mal gucken, wie
die Muslime leben, oder was die machen... wie. alltdgliches Leben, wie, was ma-
chen die? [..] Das war der, der erste Grund, gegenseitiges Kennenlernen, das ist
immer noch der Motto heutzutage, auch immer noch, gegenseitiges Kennenler-
nen//mhm//. So hat es angefangen. Und hat gegenseitige Besuche stattgefunden,
also die christliche Gemeinde sind zur muslimische Gemeinde gekommen. Die, die
heilige Stitte hat man besucht und//mhm//viele Christen wussten gar nicht mehr,
wie der Moschee aussah!« (Hasan und dhnlich auch Yusuf)

Das Zitat zeigt dabei deutlich, dass auch im anfinglichen Interesse in die-
sen Fillen einfach die alltigliche Lebensweise der >Fremden« im Mittelpunkt
steht. Dabei erfolgt die Zurechnung der Unterschiede zwischen den christ-
lichen Befragten und den zunehmend wahrgenommenen muslimischen Mi-
grantInnen immer noch oft auch auf kulturelle, nicht religiése Charakeeristi-
ka:

»ich glaube, dass eher so diese tiirkischen Familienstrukturen, die ich da in der
Jugendhilfe in den Problemfamilien kennengelernt hab, ich glaub nich, dass das so
sehr was Religioses war, ich glaub, dass das eher was, ih, was mit unterschiedlichen
Kulturen zu tun hat« (Heidrun).

Erst sukzessive geht damit eine Beschiftigung mit religiésen Fragen einher.
Dabei wird in den Erzihlungen der muslimischen Befragten wie Hasan deut-
lich, dass es eben vor allem die ChristInnen sind, die nun ihr grofRes Interesse
fir die andere Kultur entdecken und denen an der Einrichtung und Aufrecht-
erhaltung der Begegnungsformen besonders liegt — was auch daran liegen
mag, dass die muslimischen MigrantInnen ja bereits in ihrem Alltag hinrei-
chend mit deutschen und christlichen Traditionen in Berithrung kommen.
Auf lokaler Ebene flieflen in den 1990er Jahren also mehrere Entwicklun-
gen zusammen: Internationale Konflikte resultieren in Friedensgebeten, die
aufgrund der beteiligten Parteien in diesen Konflikten interreligios gestal-
tet werden. Fremdenfeindliche Anschlige in Deutschland wiederum schirfen
die Sensibilitit fir Nachbarlnnen und MitbiirgerInnen mit Migrationshin-
tergrund und wecken die Neugier auf deren Alltag, was auch ihrer Religiosi-
tit Bedeutung verleiht. Beides resultiert teilweise in der Aufnahme interreli-

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

gioser Dialogveranstaltungen, teilweise werden die Friedensgebete in eben-
solche Formate iiberfithrt. Uber beide Entwicklungen werden einerseits Lo-
kalpolitik, andererseits lokale Gemeinden zu wichtigen Akteuren, aber auch
bottom-up-Initiativen entstehen. Dem entspricht, dass inzwischen interkul-
turelle und -religiose Kontakte zunehmend zum Alltagsbestandteil auch der
nicht-muslimischen Befragten geworden sind, und sich nun aber offenbart,
wie wenig dies eigentlich mit einer Kenntnis etwa der Alltagskultur der ande-
ren einhergeht. Dies spiegelt sich gesellschaftspolitisch auch in der in dieser
Zeit zunehmenden Rede von der >multikulturellen Gesellschaft< und der >Ein-
wanderungsgesellschaft« und den darauffolgenden kritischen Auseinander-
setzungen dazu wider. Das bedeutet auch, dass einerseits eine zunehmende
Veralltiglichung der Begegnung im Lokalen stattfindet, aus deutscher Sicht
der Islam durch die iiberregionalen und internationalen Ereignisse allerdings
ebenso zunehmend im Kontext von Konflikten und Gewalt thematisiert wird,
mithin mit einer ausgesprochen negativen Exzeptionalitit belegt wird. Dies
weist auf eine Auseinanderentwicklung in der Deutung lokaler und interna-
tionaler Kontexte hin, die sich in den folgenden Dekaden verschirfen wird
und demgemifR die folgenden Kapitel prigt.

4.1.6  Vom Problem zur (mediatisierten) Bedrohung in den 2000er
Jahren: Musliminnen und der 11. September

»Kennen niemanden personlich, aber wis-
sen alles iiber Muslime. Ist klar.« (Yvonne)
»Schade, dass viele diese Vorurteile haben
und natiirlich wiird ich die gerne dndern,
aber da sind die Medien stdrker als ich.«
(Namika)

Mit dem Umschlag zum neuen Jahrtausend schreiben sich die Entwicklungen
fort, nehmen aber an Tempo auf. Dies wird einerseits den zunehmend west-
liche Gesellschaften treffenden Terroranschligen zugeschrieben, die die ne-
gativen islambezogenen Diskurse zwar nicht aus dem Nichts erschaffen, aber
in verschiedenen Hinsichten exponentiell intensivieren. Andererseits wichst
die Bedeutung digitaler Medien mit globaler Reichweite, die diese Nachrich-
ten ebenso wie zugehorige Deutungen und Bilder des >Anderen< immer mehr
zum Alltagsbestandteil machen.

- am14.02.2026, 19:23:16.

131


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Religdse Pluralitaten

9/M als Ausldser fiir den Bedrohungsdiskurs und eine

Dynamisierung von Religion

In vielen Erzihlungen verdichten sich diese Entwicklungen in den Ausein-
andersetzungen mit den Anschligen des 11. Septembers 2001. Deren Wahr-
nehmung prigt ChristInnen wie MuslimInnen, und im Gegensatz zu den An-
schligen von Molln und Solingen sowie dem Irakkrieg auch die jingeren Ge-
nerationen. Dabei betreffen sie MuslimInnen und ChristInnen naheliegen-
derweise recht unterschiedlich.

»die, mhm... eine Phase im Leben, wo die Religion [..] eine grofSe Rolle gespielt
hat ist elfter September.//ja//Bis dahin musste man gar nichts erkliren, erzih-
len//mhm/]. Interessierte auch keinen! [...] Und dann kamen diese... Negativschlag-
zeilen//mhm//. Und da-, und dabei hab ich noch nicht mal so bewusst selber danach
[schmunzelt] gelebt [..] Auf einmal muss ich [lacht] rechtfertigen.//ja//Wenn sie
sagen wie grausam das ist, wie schrecklich ihr seid, wie bdse und so weiter sag ich:
>Nein, das-, es ist nicht.« STANDIG diese Diskussionen.//mhm//[..] Und, aber so
viel HASS auch, so viel auch, dh//mhm//(Ding), ob man GEWOLLT hat oder nicht,
ne? Man//mhm//hat keine anderen Moglichkeiten gehabt, ah, man MUSSTE sich
positionieren. Man//mhm//musste irgendwas dazu, dh, sagen, ob man gewollt hat
oder nicht. Weil die sind zu dir gekommen.//ja, krass//Und das war eine, eine Phase,
und SEITDEM hort es auch nicht auf.« (Adem)

9/11 hat hier gleich mehrere Konsequenzen: Zum einen wird der Islam nun
diskursiv zur Bedrohung und MuslimInnen zu potenziellen Attentitern — ei-
ne Entwicklung, die sich noch steigert, je niher terroristische Anschlige mit
islamistischem Hintergrund an Deutschland riicken. Dies spiegelt sich erneut
nicht so sehr in den Aussagen der christlichen Befragten, die als (interview-
bereite) Engagierte im interreligiosen Dialog in dieser Hinsicht eine spezifi-
sche Selektion darstellen diirften. Es spiegelt sich aber in den Erzihlungen
der muslimischen Befragten, die diese erfahrenen Zuschreibungen themati-
sieren. Dies kann expliziter geschehen, wie in der oben zitierten Aussage von
Adem, in der er darlegt, dass mit 9/11 eine anhaltende Erwartung an Mus-
limInnen einsetzte, sich zu rechtfertigen, und zwar auch an diejenigen, die
keine sonderlich religiose Haltung oder Lebensfithrung aufweisen. Dies kann
aber auch impliziter geschehen, in kleinen Einwiirfen in anderen Erzahlstrin-
gen, die jeglichen Verdacht, man kénne ein/e allzu strenggldubige/r MuslimIn
sein, im Keim ersticken sollen:

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»lch hab zum Beispiel auch, dh, vor zwei Jahren, dh, ih, Pilgerfahrt gemacht nach
Mekka//ah//. Und dieses fiinfmal tdgliche Gebet, dh, Beten, das machen wir sowie-
so und, dh, das Fasten, das machen wir auch. Also diese fiinf Pflichten, die man als
Muslim verrichten musste, die machen wir, a-, auch Familie. [...] Aber fanatisch,
das ist was anderes! Fanatisch sind wir nicht [..]. Wir//ja//sind nur gldubiger..
Menschen, gldubige Muslims und, dh, wir machen das, was man als Muslim ma-
chen soll//mhm//. So sind wir auch erzogen, so hab ich auch meine Kinder erzogen,
meine Tochter ist auch, i-, ist auch, dh, mit Kopfbedeckung//mhm//und hat auch
iiberhaupt keine Probleme mit dem Menschen um sich//ja//.« (Hasan)

Die Beteuerung, religiose Pflichten im Privaten zu befolgen, der deutschen
Gesellschaft aber keine Probleme zu bereiten, ist Hasan in seiner Erzihlung
iiber seine zunehmende Religiositit ausgesprochen wichtig, und ist auch Be-
standteil anderer Erzihlungen interviewter MuslimInnen; sie verweist damit
auf einschligige Diskurse um das Gefahrdungspotential allzu gliubiger Mus-
limInnen. Unter dem Narrativ der>Schlifer« werden zudem auch all jene Mus-
limInnen in Geiselhaft genommen, die erst einmal unverdichtig erscheinen.
Deutlich werden dabei die komplexen Binnendifferenzierungen, die dafiir im
Feld der MuslimInnen vorgenommen werden: Die fiinf Pflichten werden ge-
radezu entschuldigend als Muss fiir MuslimInnen charakterisiert, dem man
sich nicht entziehen kann, und erscheinen in dieser Erzihlung konsequenter-
weise weniger als inneres Bediirfnis des Erzihlenden. Diese Rahmung triagt
in der Erzihlung dann aber dazu bei, sich von >fanatischen MuslimInnenc
abzugrenzen, die, so wird suggeriert, zum einen mehr machen als die fiinf
Pflichten, zum anderen diese moglicherweise sogar viel inbriinstiger erledi-
gen. Eine weitere Betonung liegt auf der guten Integriertheit der eigenen Kin-
der, die sich in ihr Umfeld - an anderer Stelle wird gerade auch die Integrati-
on in eine anspruchsvolle Arbeitsumgebung betont — problemlos eingepasst
haben.

Eine zweite Konsequenz aus 9/11 ist, wie auch im vorletzten Zitat deutlich
wird, die vertiefte Beschiftigung mancher Befragter mit der eigenen Religi-
on. MuslimInnen, die sich zuvor in ihrem Alltag eigentlich nicht mit der Re-
ligion, der sie vor allem qua Geburt angehorten, auseinandergesetzt haben,
werden nun durch die Anfragen gezwungen, sich verstirkt mit dem Islam zu
beschiftigen, um Antworten auf Fragen und Vorwiirfe geben und negativen
Stereotypen etwas entgegensetzen zu konnen. Fir Befragte wie Adem fihrt
diese Beschiftigung mit Koran u.4. dann letztlich auch zu einer verstirkten
Religiositit.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Religdse Pluralitaten

Die christlichen Befragten, die von den Anschligen nur iiber die Bericht-
erstattung betroffen sind, konnen mit den Ereignissen vom 11. September
2001 ungezwungener umgehen, sind sie fir diese Gruppe doch von deutlich
weniger einschneidender Bedeutung. Sie werden in der Folge eben nicht mit
Anfragen von auf’en konfrontiert und kénnen die Ereignisse daher leichter
auf ihre individuelle Weise deuten:

»war gerade im Pergamonmuseum, als das erste Flugzeug reingelenkt wurde in
einen der Tiirme [...] finds immer wieder dhm irgendwie beeindruckend [...] dass
dhm der Kampf der zivilisierten Welt gegen das Chaos da dargestellt wird [...]
und Ghm und wir genau in diesem Raum waren u- ungefihr//achso//genau als-
als [stottert] das erste Flugzeug da in den Turm gelenkt wurde [...] was es vor
allem bei mir ausgelost hat, war die Frage, wie weit darf man mit Religion ge-
hen und mit Religiositit//hmhm//bis dh- bis man die Schwelle zum Fanatismus
liberschreitet//hmhm//und dh denke- dachte- hab mir dann auch dann immer wie-
der gedacht, ja, wenn du schon dich fiir Religiositit interessierst und spirituell
bist, dann sieh blofS zu, dass du nie diese Schwelle zum Fanatismus iiberschrei-
test//hmhm//sondern bleib immer maglichst skeptisch.« (Marcel)

Trotz der eher weiterfithrenden Erwigungen tiber Zufille im Laufe des Welt-
geschehens zeigen sich allerdings auch Berithrungspunkte, namlich in der
Auseinandersetzung mit Fanatismus. Wihrend Hasan allerdings jeden Ver-
dacht, fanatischer Gliubiger zu sein, weit von sich weist, kann Marcel sich
gewissermafien freier damit auseinandersetzen, und den guten Vorsatz for-
mulieren, bei der Befassung mit Religion nie fanatisch werden zu wollen.
Dennoch ist ein Sekundireffekt wieder dhnlich: Dass religiése Uberzeugun-
gen insgesamt zunehmend skeptisch beiugt werden, betrifft auch ChristIn-
nen, insbesondere jene, die sich etwa als Jiilngere neu der Religion zuwenden
und damit automatisch im Verdacht stehen, besonders intensiv gliubig zu
sein. So wird von Marcel dann auch der Wunsch nach einer Rehabilitierung
von Glauben gedufiert:

»Ahm hoffe einfach, dass dhm religivser Fundamentalismus oder Fanatis-
mus//hmhm//in JEGLICHER Form und egal, bei welcher Religion ABNIMMT
[...] das Wissenschaft und Vernunft wieder mehr in den Vordergrund//hmhm//ge-
raten und dh dass aber trotzdem auch ah ein Glaube auch an was Gattliches ih
ERLAUBT BLEIBT.« (Marcel)

Eine dritte Konsequenz aus 9/11 ist, dass neue interreligiése Dialoggruppen
eingerichtet werden:

- am14.02.2026, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»So ist der interreligiose Dialog mit den Muslimen zu uns gekommen//mhh//weil’s
den in der Stadt- weil das noch keiner gemacht hat und weil das wichtig
war//mhh//nach 9/11. Und der christlich-jiidische Dialog ist nicht hier gelandet,
weil das machte schon jemand« (Barbara).

Bei den Befragten gilt dies vor allem fiir jene aus dem ostdeutschen Raum,
was darauf hinweisen kann, dass der interreligiose Dialog hier eher mit
Verzogerung aufgenommen wurde. Wie in den vorangegangenen Kapiteln
deutlich wurde, sind andernorts interreligiose Dialoge zu diesem Zeitpunkt
durchaus schon initiiert. Das passt zu der dem Zitat eigenen gewissen
Pragmatik: Barbara, die fir eine christliche Kirche in einer ostdeutschen
Grof3stadt arbeitet, verweist auf eine lingere Tradition des interreligiésen
Dialogs mit jidischen Gemeinden, der aber institutionell schon anderweitig
angesiedelt war. Als dann mit 9/11 auch der Dialog mit den MuslimInnen
»wichtig war«, aber noch nicht existierte, iibernimmt ihre Einrichtung diese
Aufgabe - aber als Bestandteil ihres Arbeitsgebietes, nicht weil ihr oder ihren
KollegInnen das eine Herzensangelegenheit war.>

Mediatisierung dynamisiert und religionisiert Bedrohungsdiskurse

Eine weitere zentrale Entwicklung, die mit dem Umschwung zum neuen Jahr-
tausend keineswegs vollig neu aufkommt, aber doch neue Formen annimmt,
ist die zunehmende Bedeutung von Medienumgebungen fiir die hier interes-
sierenden Diskurse. Dies gilt fiir althergebrachte Medien wie Zeitungen, die
mit ihrer Berichterstattung die Debatte iiber und insbesondere das Bild von
Islam und MuslimInnen pragen, aber auch fiir neuere digitale Medien, die
unter anderem eine zeitnahe Berichterstattung sowie die globale Vermittlung
von Nachrichten erlauben. Diese zunehmende Bedeutung technisch vermit-
telter Kommunikation lisst sich mit dem Begriff der »Mediatisierung« fassen:
Riume des Austauschs werden nun global, und Kommunikation, die nicht
(mehr) unter Anwesenden erfolgt, relevanter. Der Begriff der Mediatisierung
charakterisiert dabei einen Metaprozess der Zunahme komplexer Medienum-
gebungen mit ihren Auswirkungen auf der Mikro-, Meso- und Makroebene
(vgl. Krotz 2009: 153f.). Bestehende Medien werden im Zuge dessen nicht ver-
dringt, vielmehr differenziert sich die Medienlandschaft (vgl. ebd.: 154), und

32 Siehe mehr zu den Motiven in Bezug auf das Engagement in Formaten des interreli-
giosen Dialoges Kap. 3.

- am14.02.2026, 19:23:16.

135


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Religdse Pluralitaten

es entstehen komplexe Mediennetzwerke, insbesondere geprigt durch die dy-
namischen Entwicklungen der Digitalisierung (vgl. Krotz 2007: 13). Dabei ist
zu beobachten, dass Medien sich entgrenzen, das heif3t, in immer mehr All-
tagspraktiken integriert werden, in neue soziale Riume vordringen und in
der Nutzung von Individuen wie Institutionen an Bedeutung zunehmen (vgl.
ebd.: 34f.). Diese Entwicklungen sind deshalb auch hier so relevant, weil ers-
tens angenommen wird, dass die Nutzung bestimmter Medien Kommunika-
tion verandert, zweitens aber auch die mediale Kommunikation als

»basaler Prozess in Gesellschaft und Kultur, aber auch als basaler Prozess im
Alltag und als Bedingung fiir die Konstitution des Individuums und seiner
Identitit sowie seiner von ihm konstruierten und interpretierten Welt und
Wirklichkeit« (Krotz 2007: 17)

gilt. Digitalisierung als besonders hervorstechendes Kennzeichen des rezen-
ten Medienwandels erlaubt die Neuerung von Inhalten, Darstellungsformen,
Ubermittlung, Transformierung und Speicherung von Daten (vgl. ebd.: 30),
pragt dementsprechend Kommunikation und Kommunikationsinhalte und
vermittels dessen Identitit und Welt. So sind von der Digitalisierung nicht
nur digitale Medien selbst betroffen, sondern werden auch synchron andere
Medien - wie die in unserem Feld weiterhin relevanten Zeitungen und das
Fernsehen — in ihren Arbeitsweisen mit beeinflusst (vgl. ebd.: 33). Auch in-
nerhalb dieses Feldes ist nun eine gréRere Vielfalt einzelner Kanile und An-
bieter entstanden und es wird zeitniher und mehr kommuniziert, sodass ei-
nerseits eine Verdichtung von etwa Nachrichtenkommunikation stattfindet,
andererseits sich zielgruppenbezogene »Filterblasen« ausbilden kénnen, in
denen sich Diskurse durch den ausschlieflichen Austausch dhnlich Gesinn-
ter verdichten und radikalisieren.

Aber auch weitergehend sind im Sinne der obigen Ausfithrungen von
medialem Wandel eben nicht nur Medien betroffen, sondern »alle Bereiche
menschlichen Lebens, das Netz der sozialen Beziehungen der Menschen
insgesamt und dariiber alle Bereiche von Kultur und Gesellschaft« (ebd.: 31).
So folgt aus Verinderungen innerhalb der Medienlandschaft wie der Verbrei-
tung von social-media-Plattformen auch zunehmend die Méglichkeit, nicht
nur als RezipientIn Medien konsumieren, sondern auch als ProduzentIn
Medieninhalte erstellen und streuen zu kénnen. Gerade mit Blick auf das
Internet bedeutet das, dass sich dort Autorititsverhiltnisse indern kénnen,
neue Rollen- und Identititserfahrungen gemacht werden konnen, aber auch
die Beschiftigung mit spezielleren Themen erméglicht wird (vgl. ebd.: 102ff).

- am14.02.2026, 19:23:16.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Krotz resiimiert: »Kommunikation wird, so lisst sich dementsprechend
vermuten, ichbezogener, die Verstindigungsfunktion und die Herstellung
von Gemeinsamkeit mit anderen wird im Alltag nachrangiger« (ebd.: 106).

Wie wirkt sich nun dieser Prozess der Mediatisierung mit Blick auf unser
Forschungsfeld der Wahrnehmung von und des Umgangs mit religiéser Viel-
falt aus? Schligt sich die Nutzung spezifischer Medien und Mediennetzwerke
auf Umfang und Art der interreligiésen Begegnung nieder, entstehen gar ge-
teilte Medienwelten interreligiosen Kontaktes oder entschwinden verschiede-
ne Befragtengruppen (moglicherweise auch abhingig von der Herkunft, dem
Alter oder dem Bildungsstand) in verschiedene Filterblasen? Nutzen die Inter-
viewten moglicherweise auch (digitale) Medien neben anderen Formaten fir
eine Auseinandersetzung mit der eigenen Religiositit und der Religion An-
derer? Und fiir die in dieser Forschung aufgeworfenen Fragen insbesondere:
In welchem Verhiltnis steht dabei die oktroyierende Vermittlung bestimmter
Narrative und Diskurse zum Aushandlungsspielraum von religioser Identi-
tat?

In dem hier erhobenen Material wird durchgehend eine zunehmende Be-
deutung medialer Diskurse sichtbar. Hier stechen insbesondere diejenigen
ins Auge, in denen negative Stereotype iiber Islam und MuslimInnen aufge-
rufen werden. Vermittelt iiber deutsche Mainstream-Medien prigen sie das
Deutungsangebot zur Wahrnehmung des Islams fir ChristInnen, und for-
dern mithin eine Auseinandersetzung von MuslimInnen mit diesen Diskur-
sen ein:

»lch hab auch nie irgendwie mich in meiner Religion angegriffen gefiihlt eigent-
lich.//okay//AufSer dass manch-, sehr viele Vorurteile haben, die ich auch bemerke
und sehe//mhm//. Aber so angegriffen hab ich mich nich unbedingt gefiihlt. Ich wei-
is halt... schade, dass viele diese Vorurteile haben und natiirlich wiird ich die gerne
dndern, aber [holt tief Luft] da sind die Medien stdrker als ich [lacht].« (Namika)

Namika nennt die Vorurteile, die andere iiber sie als Muslimin haben, und
rechnet diese selbstverstindlich zu: »Die Medien« verursachen und/oder ven-
tilieren diese Vorurteile, in jedem Fall sind sie ihr Antagonist im Deutungs-
kampf um das Bild des Islams und damit auch um ihr persénliches Bild in
der Offentlichkeit. Ihr ist dabei klar, dass sie diesen Kampf nicht gewinnen
wird — die Medien sind »stdrker als ich« —, das bedeutet in ihrem Fall aber
nicht, dass sie ihn nicht weiterhin fithrt. »Die Medien« gelten ihr dabei als ein
Konglomerat, das in ihrer Wahrnehmung recht einmiitig ein negatives Islam-
bild zeichnet. Namika unterscheidet dabei Vorurteile und Angriffe, es lieRRe

- am14.02.2026, 19:23:16.

137


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Religdse Pluralitaten

sich vermuten, dass sie Angriffe als stirker einschitzt als Vorurteile, als per-
sonlich auf sie bezogen und/oder direkt aus ihrem persénlichen Umfeld und
nicht medial vermittelt erfolgend. In jedem Fall fiihlt sie sich vom medialen
Diskurs, wie sie ihn als priagend erlebt, nicht angegriffen, sondern konsta-
tiert nur das Schiiren von Vorurteilen — und geht damit auch vergleichsweise
gelassen und pragmatisch um. Auch Yvonne hebt eine dhnliche Dynamik her-
vor:

»was mir halt einfach aufn Keks geht ist, dadurch dass es eben ZIG Berichterstat-
tungen gibt iiber Lander, wos eben Krieg gibt//mhh//oder wo irgendwelche Selbst-
mordattentdter und irgendwelche, keine Ahnung was, Idioten da rumrennen- wir
immer wieder in so ne Rechtfertigungshaltung kommen, ne//hm//. Also dass wir
irgendwie IMMER das Gefiihl haben, uns rechtfertigen zu miissen. Das NERVT halt
einfach auch. Ahm... wo man einfach immer wieder so in Generalverdacht kommt,
ne. [...] wissen wir halt, wie manipulativ Fernsehen sein kann [...] dann wird halt
eben GEZEIGT irgendwie, wer... wer irgendwie seine Frau UNTERDRUCKT und...
deshalb ist datt ja auch so, dass immer alle irgendwie denken, wenn man n Kopf-
tuch trigt, ist man unterdriickt//ja//. Also ich fiihl mich als sehr emanzipierte
Frau.« (Yvonne)

In ihrem Ausdruck erinnert die Erzdhlung an die zu Beginn ausschnittweise
zitierte Erzihlung von Adem, der sich mit der gleichen Genervtheit auf den
stetigen Rechtfertigungsdruck seit 9/11 bezog, hier nun eben spezifisch auf
Medien und insbesondere das Fernsehen gemiinzt: Einerseits seien diese ma-
nipulativ, andererseits erscheinen Yvonne aber auch die MedienrezipientIn-
nen nicht in der Lage, Berichterstattungen iiber Terrorismus und ferne Krie-
ge von den muslimischen Nachbarlnnen und KollegInnen zu unterscheiden.
Dies resultiert in einem »Generalverdacht«, den Yvonne als kopftuchtragende
Muslimin besonders empfindet, indem man ihr abspricht, die emanzipierte
Frau zu sein, als die sie sich fithlt. Damir hilt die Medien in dieser Hinsicht
sogar fir kontrolliert:

»Und deswegen, in den Medien ist alles kontrolliert. Du- die werden nur das erfah-
ren, was im wirklichen Fernsehen. [...] Die haben keine zweite Meinung. Die haben
kein Buch, was die gelesen haben- warte mal, was, was steht im Islam. Das stimmt
doch gar nicht eigentlich« (Damir).

So oder so: Durch die zunehmende Mediatisierung der 6ffentlichen Debat-
ten, und die zunehmende Durchdringung alltiglichen Lebens durch Medien-
formate gewinnen die transportierten Diskurse, hier insbesondere jene, die

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Islam und MuslimInnen mit Terror und Radikalisierung verkniipfen, an Pra-
senz.

Eine weitere Konsequenz, die angesichts zunehmender Mediatisierung
vielfach (vor allem auch von muslimischer Seite) befiirchtet wird, ist die Ra-
dikalisierung junger MuslimInnen vermittels Medienkonsum. Dies wird zum
einen als Sekundireffekt der stindigen Konfrontation mit Vorurteilen und
Stereotypen befiirchtet:

»Dann gibt’s halt diese Muslime wo halt die wirklich keine Ahnung von deren Re-
ligion haben, die gucken Fernseher, denken sokay, das is Religion, ich muss jetzt,
ich werd jetzt Selbstmordattentiter, dann, dann bi-, werd ich meiner Religion ge-
recht« (Namika, dhnlich formuliert auch Birgit ihre Wut iber Jugendliche,
die den »Salafisten [...] auf den Leim gehen«).

Zum anderen wird auf diejenigen medialen Angebote verwiesen, die es zum
erklirten Ziel haben, fiir den Jihad zu werben. Dies wird mit Blick auf das
Internet auch mit dem Fehlen traditioneller Autorititen in Verbindung ge-

bracht:

»machen Sie das Internet auf und schauen mal, wer was erklirt.//mhm//Imame?
Fehlanzeige.//ja//Kein Imam ist da, der so erkldrt, erzdhlt, mit der Sprache, mit der
Uberzeugung//mhm//, mit der Darstellung//mhm//, dass er die Menschen erreicht.
Und dass er die Jugendlichen erreicht//mhm//. Wer erreicht die Jugendlichen? Es
sind immer die Gleichen! [3] Pierre Vogel [...] Aber warum machen die muslimischen
Gemeinden nichts?//mhm//Da ist ein Vakuum.//mhm//Und das wird, dh, rigoros
ausgenutzt von allen Seiten.« (Adem)

Die Chancen des Internets, sich freier als in reglementierteren top-down-
Medien wie Zeitungen oder Fernsehen austauschen zu kénnen, werden in
der Wahrnehmung der Befragten vor allem zu Nachteilen: Etablierte Struktu-
ren und die damit einhergehenden verlisslichen Expertisen fehlen, weil sich
muslimische Gemeinden noch nicht online engagieren — und auf diese Wei-
se entsteht ein Deutungsfreiraum, der von anderen, schillernden Figuren der
Predigerszene — wie Pierre Vogel — genutzt wird. Auch im obenstehenden
Zitat von Damir wird deutlich, dass Medien unterschiedliche Verlisslichkeit
zugeschrieben wird. Wahrend also Biicher zur Aneignung des >richtigen< Wis-
sens verwendet werden kénnten, ist das Fernsehen kontrolliert — aber von den
falschen Stellen — und wiederum das Internet unkontrolliert, liefe damit aber
Raum fiir das Aufkommen falscher Autorititen. Sowohl Fernsehen als auch

- am14.02.2026, 19:23:16.

139


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Religdse Pluralitaten

Internet verbreiteten damit Vorurteile und falsche Islambilder, was wiederum
der Radikalisierung junger MuslimInnen Raum gebe.

Die Chance zur eigenen produktiven Nutzung wird unter den Befragten
hingegen kaum erwogen. Gelegentlich wird das Internet genutzt, um sich tie-
fergehend mit dem eigenen Glauben auseinanderzusetzen (etwa wie Adem
auf der Suche nach Koranerliuterungen). Doch wihrend digitale Medien wie
das Internet hiufig auch die Gelegenheit bieten wiirden, online gegen Vorur-
teile vorzugehen, suchen Interviewte wie Melina eher den personlichen Weg:
Sie engagiert sich vielfiltig ehrenamtlich, in Jugendgruppen und Senioren-
heimen, um direkt und grundsitzlich zu beweisen, dass sie ein integriertes
und unverdichtiges Mitglied der deutschen Gesellschaft ist (»damit man sieht,
dass... ein Mddchen mit Migrationshintergrund und muslimisch, Gh, sowohl die deut-
sche Sprache beherr- ah, beherrscht, als auch, dhm, sich hier integrieren kann«).

Zuletzt wird auch die ungliickliche Verquickung beider Mediendiskurse,
desjenigen der deutschen Mainstreammedien, die Vorurteile gegeniiber Mus-
limInnen schiiren und desjenigen der Online-Subkulturen, die MuslimInnen
radikalisieren wollen, herausgehoben:

»Die junge Leute, die Muslime, die jetzt, dh, dh, irgendwo hin, n-, n-, nach Syrien
gehen oder weifs nicht wohin oder die radikal sich machen, sie haben sich iiber die
Zeitungen und iiber Internet sich radikalisiert//mhm//. Und das Problem ist da, da,
die, die, die Islamophoben sagen: >Der Islam ist so und gewalttitig<, und die Ande-
ven bestitigen das einmal und reicht! Die ganze Information die viele Jugendliche
hier bekommen, haben sie aus der Zeitung, auf die Seite, und die haben gedacht,
dass es immer so ist [...]. Ja, und dann, gh, dann steht man da und, h, wenn man,
ih, in diese Gesellschaft aufwachst mit diese Information, also Desinformation oh-
ne Ende« (Yusuf).

Das Beispiel zeigt so deutlich, wie auch inhaltlich getrennte mediale Riume
in den RezipientInnen selbst verwachsen: Die Konsequenzen fir das eige-
ne Leben, fiir die Wahrnehmung der eigenen Person durch andere und die
Erwartungen, die daraus erwachsen, folgen gerade aus dem Zusammenspiel
solch unterschiedlicher Mediendiskurse. Diese haben mithin Folgen, die ge-
rade aus ihrer Gleichzeitigkeit erwachsen und damit auch von keinem der am
Diskurs Beteiligten noch kontrollierbar sind.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Konsequenzen der Diskurse um 9/11 fiir religiése Praxis und
interreligiose Begegnung

Insgesamt entsteht damit nun ein stirkerer Bezug auf Diskurse um Terror
und religiés motivierte Gewalt, beférdert auch durch die jingsten Gescheh-
nisse in der Zeit der Interviewerhebungen, darunter am prominentesten der
terroristische Angriff auf die Redaktion des franzosischen Satiremagazins
»Charlie Hebdo« am 7. Januar 2015 und teilweise auch die koordinierten Ter-
roranschlige in Paris (unter anderem auf das Veranstaltungszentrum »Bata-
clan«) am 13. November 2015. In der Folge nehmen insbesondere die mus-
limischen Befragten eine verstirkte Angst vor islambezogenem Terrorismus
in Deutschland wahr. Dies betrifft sie auch direkt, etwa mit Blick auf ihre
religiose Praxis:

»Letztens bin ich hier zum Flughafen gewesen [...] ich konnte nirgendswo beten.
Gibts keinen//ah okay//Gebets- einen Raum, sag ich mal//ja//. Es sind so viele Mus-
lime hier/fja//. Es sind ganz viele Muslime, die wirklich viel Steuern zahlen [..]
wenigstens einen Raum//mhh//, irgendwo... hinstellen, dass man eben seine fiinf
Minuten nehmt, kurz vorm Flug vielleicht mal beten kann. Diese Mdglichkeit sind
nicht- uns nicht dargestellt//mhh//. Jetzt musste zum Beispiel der, den ich jetzt
weggebracht hab- der MUSSTE auf dem Boden jetzt vor alle und das ist ein schlech-
tes Blick irgendwie fiir die Menschen//mhh//, weil die KENNEN das nicht und dann
hat man gleich Vorurteile. [..] Da kommt man automatisch, oah, warum [druckst]
warum kommt der jetzt hier zu beten. Sie verstehen das nicht. [...] Denken die alle,
das ist Salafi.« (Damir)

Das muslimische Gebet in der Offentlichkeit wird nun verdichtig und sorgt
vermutlich gerade an einem Flughafen fiir gesteigerte Irritation. Ein Gebets-
raum wiirde daher in Damirs Sinne weniger dem Gliubigen die Ruhe und
Infrastruktur fiir sein Gebet bieten, sondern vor allem das Gebet aus dem
offentlichen Raum entfernen und damit den nicht-muslimischen Beobach-
terInnen den unangenehmen oder angsteinfléfRenden Anblick ersparen. Und
auch die christlichen Befragten verweisen auf die »Feindbilder und Angstbeset-
zungen« (Renate), die in den letzten Jahren entstanden seien und sich zur Zeit
der Interviewerhebung an der grofRen lokalen und medialen Prisenz der »Pe-
gida«-Bewegung zeigten.

All diese Entwicklungen gehen mit einer relativ spezifischen Form der in-
terreligiésen Begegnung einher: Durch religionsbezogene terroristische An-
schlige einerseits, daraus folgende und dann insbesondere auf negative Ste-
reotype setzende Mediendiskurse andererseits erfolgt die interreligiése Be-

- am14.02.2026, 19:23:16.

141


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Religdse Pluralitaten

gegnung nun zunehmend medial vermittelt und verstirkt negativ oder gar
angstbesetzt. Dies gilt zumindest fir die Sicht der nicht-muslimischen Be-
teiligten auf ihre muslimischen Gegeniiber. Die Wahrnehmung der ChristIn-
nen durch MuslimInnen spielt nun gar keine Rolle mehr und weicht der Sorge
der MuslimInnen, nun unter stindigem Rechtfertigungsdruck zu stehen und
sich als gut integriert und ungefihrlich prisentieren zu miissen.

Aus all diesen Entwicklungen erwichst damit in der Wahrnehmung der
Interviewten auch eine neue oder verstirkte Notwendigkeit zum interreligio-
sen Dialog. Aus Sicht der MuslimInnen ist ein vorherrschendes Anliegen, das
Bild des Islams zu verindern, indem den medial transportierten Stereotypen
etwas entgegengesetzt wird:

»weil irgendwie Islam ja immer nur mit diesem Negativbild und alle die... die nicht
selber irgendwie Muslime kennen, dhm, treffen immer wieder auf diese Bilder und
das prigt sich natiirlich ein//mhh//, so. Kennen niemanden persinlich, aber wissen
alles iiber Muslime. Ist klar. [...] Und deshalb- also das find ich halt einfach dann-
also, das GUTE und deshalb find ich auch den Dialog sozusagen... gut.« (Yvonne)

Ausgehend von der bereits thematisierten Beobachtung, dass der tatsichli-
che Kontakt von NichtmuslimInnen und MuslimInnen in Deutschland eher
rar gesdt ist, soll im Dialog den Negativbildern die persénliche Begegnung
entgegengestellt werden, um einen Eindruck zu vermitteln, wie MuslimIn-
nen tatsichlich sind. Auf diese Weise wollen MuslimInnen sich vorstellen, die
eigene Religion besser darstellen und wie Damir die »Menschen beruhigen«:

»ich bin der und der, wir sind die und die, wir machen das und das. Wir versuchen
eigentlich das GUTE hier in diesen, in diesen... ih, in dieser STADT sag ich mal, das
BESTE« (Damir).

Dabei fithlen sich manche der muslimischen Teilnehmerlnnen als Ein-
zelkimpferInnen auf weiter Flur, und bemingeln — wie etwa Adem - das feh-
lende Engagement ihrer Gemeinde oder unter MuslimInnen im Allgemeinen.

Dieses Anliegen wird aus der christlichen Perspektive bestitigt. Auch hier
gibt es Teilnehmende, die ausgelost durch die Terroranschlige in Frankreich
2015 zu Veranstaltungen des interreligiésen Dialogs dazu stofien, um auf
moglichst direktem Wege zu erfahren, wie MuslimInnen ihre Religion de-
finieren und leben:

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

»diese Entwicklung zu Fundamentalismus beim Islam... [4] Das, das hat, das hat si-
cherlich dazu beigetragen, das so’n bisschen zu beschleunigen./[mhm//Zu gucken,
was IST denn da eigentlich, [..] dann dacht ich — ich will einfach mal Geduld auf-
bringen und gucken [stottert], wie das wirklich is, ich, mich interessiert das, ich-
ich KENN SONST KEINE MOSLEMS, in//mhm//meinem Alltach kenn ich die nich.«
(Heidrun, dhnlich auch bei Renate)

Ein weiterer Grund fiir die Teilnahme am interreligiésen Dialog (ausfiihr-
licher dazu in Kap. 3) kann aber auch in der Auseinandersetzung mit dem
eigenen Glauben liegen: Angefochten durch die medialen Zerrbilder kénnen
sich muslimische Befragte dort auch als Teil einer Koalition der Gliubigen
verorten:

»Dann hat man sozusagen ne BESTATIGUNG. Dass man DOCH nicht so falsch ist,
wie die- das in den Medien beschrieben wird, oder wie das in der Gesellschaft, weil...
ich mu- ich sag mal so, Islam, sei es die BILD oder die Zeitung oder sei es irgend-
was, ist ein heikles, schwieriges Thema, was immer wieder gerne angesprochen
wird//ja//. und das ist wirklich- also ich mit meinem Glauben dahin zu gehen und
zu hdren, dass es nicht so unterschiedlich ist, ist ne super Bestditigung fiir mich,
dass das, was in den Medien ablauft — Schwachsinn ist« (Melina).

Der interreligiése Dialog wird hiermit zum Gegenort medialer Diskurse: Sich
der Gemeinsamkeiten mit anderen Religionen zu versichern, erlaubt, sich
auch als MuslimIn wieder des eigenen Glaubens zu versichern, indem so fest-
gestellt werden kann, dass dieser »doch nicht so falsch ist«, wie von den Medien
suggeriert. Es wird dabei deutlich, dass — wie in der oben zitierten Erzihlung
Namikas von threm »Kampf gegen die Medien« — die lokale Arbeit und die Me-
dienberichte stindige Antipoden sind, und der lokale interreligiése Dialog
durch iberregionale und globale Ereignisse und die Berichterstattung dar-
iiber immer wieder ein Stiick zuriickgeworfen wird. Dies gilt gerade dann,
wenn man den interreligiosen Dialog als Aufklirungsarbeit einem breiteren
Publikum gegeniiber versteht:

»ich vermisch das nicht so, ne? Aber viele dann doch, dhm... ja grad wenn sie Nach-
vichten horen, ne, was alles auf der Welt passiert und wie schrecklich alles ist, dann
wieder son Stiick zuriickgeworfen werden so in der interreligiosen Entwicklung
auch, ne« (Andrea).

Mit Blick auf die Jahre seit 9/11 lisst sich damit festhalten, dass nun vor al-
lem tiberregionale und globale Entwicklungen die interreligiése Begegnung

- am14.02.2026, 19:23:16.

143


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Religdse Pluralitaten

nicht nur prigen, sondern gleichsam durchdrungen haben: Einerseits schii-
ren Terroranschlige mit islamistischem Hintergrund Angste vor dem Islam
und zeichnen ein negatives Bild von MuslimInnen. Dies wird andererseits von
alten wie neuen Medien aufgegriffen und einseitig verstirkt: Islam ist nun
gleichsam eine Chiffre fiir Bedrohung und Gewalt. Gerade die medial ver-
mittelten Welten werden im Vergleich zur personlichen Begegnung nun so
michtig und erhalten solch eine grofle Bedeutung im Alltag der Befragten,
dass sie gleichsam zum neuen sozialen Nahbereich fiir die Interviewten wer-
den — dies allerdings auf sehr unterschiedliche Weise, werden MuslimInnen
doch zu Objekten der Berichterstattung, wihrend die befragten ChristInnen
diese Mediendiskurse nur rezipieren. Die schon immer bestehende Schiefla-
ge zwischen MuslimInnen und ChristInnen in der interreligiésen Begegnung
verstarkt sich also entscheidend. Interreligiéser Dialog wird darin von beiden
Seiten als lokaler Gegenort verstanden, an dem alle Beteiligten im Rahmen
des Spielraumes, den ihnen ihre Positionen zugestehen, an einem anderen
Bild von Religion und insbesondere dem Islam arbeiten. Auf dieser Ebene,
in der raren personlichen Begegnung, werden auch Gemeinsamkeiten erfah-
ren und kann so auch die eigene Religiositit bestirkt werden. Dennoch ist
auch hier die interreligiose Begegnung dementsprechend gepragt von einem
Abarbeiten an medialen Diskursen und wird damit verstirkt auch zu einem
Arbeitsauftrag anstelle eines vornehmlich interessenbasierten Austausches.

4.1.7 Das Boot wird immer voller? Gefliichtete und ein abnehmendes
Interesse am lokalen Islam in rezenten Diskursen

Im Westen nichts Neues? Die Neugier am lokalen Islam verblasst

In den Interviews finden sich, angeregt u.a. durch eine Frage des verwende-
ten Leitfadens, auch Uberlegungen zum gegenwirtigen Stand religiéser Plu-
ralitit in Deutschland. Eine der Hauptkontroversen ist dabei, ob man sich in-
zwischen nun moglicherweise gut genug kenne, die interreligiose Begegnung
also zum Alltag und der interreligiose Dialog obsolet geworden sei. Dabei sind
insbesondere die Alteren unter den Befragten der Ansicht, der interreligidse
Dialog sei nun kein Erfordernis mehr oder lasse die notwendige Faszination
vermissen:

»Wir treffen uns immer noch zum Friihstiicken oder zum Abend- dhm, das sind
eins, zwei, drei Muslimas, eine Libanesin, eine aus Syrien und die andere aus- wo
kommt sie her.. aus lran//mmh//. Und ddh, eine Italienerin [lacht] und dh, zwei,

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

drei Deutsche und ich [lacht][...] Leider nicht mehr, ist dieses religioses Hintergrund,
ist nicht mehr da//mhh//. Weil wir sind schon sozusagen- sie sind voll integriert und
wir WISSEN wie sie denken und wie wir denken.« (Lorena)

Diese Kehrseite der »vollen Integration« wird nicht nur von Lorena bedauert.
Auch Hasan sieht sie bzw. auch die gute Aufklirung tiber andere Religionen
in der Schule als einen Grund fiir die abnehmende Nachfrage an Formaten
des interreligiésen Dialogs:

»die damalige Generation, die aus der Tiirkei gekommen war//mhm//, die kann-
te hier nich alles und die waren neugierig etwas, um etwas zu wissen, zu ler-
nen//mhm//. Aber die jetzige Generation, die sind alle hier geboren//ja//, die wissen
zu viel. Und die haben kein Interesse da dran. [...] Deswegen is ganz wenig gewor-
den. Wenn Sie jetzt gucken, [..] von uns ist ja nur [..] der Vorstand da, also//ja,
ja//zwei oder drei Leute hichstens//ja//. Von der christlichen Seite, wenn Sie gu-
cken, sind nur dltere Leute« (Hasan).

Viele der jiingeren Befragten, ob nun ChristInnen oder MuslimInnen, bestiti-
gen dies, indem sie auf alltigliche interreligiése Kontakte und die Méglichkeit
zum alltiglichen Austausch tiber Religion verweisen oder die grundsitzlich
vorhandene Vielfalt hervorheben:

»Ne, also wir leben ja in einer grofen Vielfalt, vor allem hier im Ruhrgebiet//ja,
ja/l. Ist ja sehr vielfiltig. Und ich find das eigentlich schon, also ich komm damit
gut zurecht, ich hab auch Freunde unterschiedlicher Kulturen [..] Und, ja, ist halt
letztendlich jedem selber iiberlassen, was er glaubt. Und ich, Ghm, respektiere und
toleriere jede Religion//mhm//. Von daher//fja//brauch ich keine Angst zu haben.«
(Namika)

Diese Vielfalt wird wertgeschitzt, und Namika ist optimistisch, dass sie mit
einer toleranten Grundhaltung keine Angst vor einer zunehmenden religiésen
Pluralisierung haben muss. Dieser Selbstverstindlichkeit religiéser Pluralitit
in der Gegenwart und der engen Bekanntschaft mit Andersreligiosen steht
dennoch weiterhin die Wahrnehmung entgegen, dass damit nicht zwingend
das Wissen tiber andere Religionen einhergehen muss. Dies bemerken vor al-
lem MuslimInnen mit Blick auf ihre christlichen FreundInnen und Bekannte:

»also wenn ich da an die christlichen Mddels denke, was die uns fiir Fragen gestellt
haben [...] also wo ich so gedacht hab, haben die NIEMANDEN im Freundeskreis. Al-
so...//mhh//anscheinend nicht. Und... also wirklich Fragen, wo ich so gedacht hab...

- am14.02.2026, 19:23:16.

145


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Religdse Pluralitaten

wenn man hier im Ruhrgebiet aufwdchst, miisste man datt eigentlich WISSEN,
so.« (Yvonne)

Yvonne betont, dass praktizierende und engagierte MuslimInnen hiufig mehr
iiber das Christentum wiissten als umgekehrt, und deutet auch an, dass sie
zum Teil auch mehr iiber das Christentum wiisste als nominelle ChristInnen
tiber ihre eigene Religion. Der allgemein anerkannten und iberwiegend wert-
geschitzten Situation religidser Pluralisierung und der Wahrnehmung, dass
mit zunehmender Bekanntheit auch das Interesse aneinander und am inter-
religiésen Dialog sinkt, wird also beigefiigt, dass trotzdem grofie Wissenslii-
cken vor allem auf christlicher Seite bestehen. Dieses Verhiltnis konnte auf
zwei — sich nicht ausschlieflende — Weisen erklirt werden: Zum einen kann
es einfach der Fall sein, dass die Interviewten, die ganz iiberwiegend schon
linger im interreligiésen Dialog aktiv sind, nun das Gefiihl haben, sich tiber
die Jahre gut kennengelernt und auch viel iiber die jeweils andere(n) Religi-
on(en) erfahren zu haben, sodass eigentlich keine Fragen mehr offen sind.
Angesichts zunehmender religiser Pluralitit halten sie dies aber — filschli-
cherweise — auch fiir ihre Mitmenschen fiir gegeben. Mit Blick auf diese zeigt
sich dann zweitens aber, dass religiose Pluralisierung mitnichten mit einer
profunden Kenntnis der vertretenen Religionen einhergeht. Sich im Alltag zu
begegnen und sich grundsitzlich der religiosen Vielfalt in seinem Wohnvier-
tel oder unter seinen KollegInnen bewusst zu sein, ist offenbar alles ande-
re als gleichbedeutend damit, mehr iiber dieses Thema zu erfahren — und
zwar ganz unabhingig von der Haltung, die man zu dieser Vielfalt hat. Es
mag zum anderen zum Tragen kommen, was im vorangegangenen Teilkapi-
tel thematisiert wurde: Angesichts der zunehmend hohen Alltagsrelevanz von
Medien werden nun mediale Diskurse iiber Religion geprigt von iitberregio-
nalen und globalen Ereignissen und Entwicklungen, so gewissermafien zum
sozialen Nahbereich der Betreffenden, und wirken entscheidender auf deren
Bild von Religion und religiésen Mitmenschen als dies im persénlichen Kon-
takt geschieht. Sofern persénliche Begegnungen stattfinden, zeitigen mediale
Diskurse weiterhin Effekte auf sie:

»Und ich merke denn dann... auf der Arbeit, wenn ich mit Jugendlichen rede... [4]
ddh, ja, dass da, dh... SEHR traditionelle [...] Frommigkeitsformen... [3] dh... ja,
praktiziert werden und//hmm//ih, eine Auffassung vom Islam vertreten wird teil-
weise unter den Jugendlichen, die wenig dialogfihig ist..//mmh//DAS macht mir
dann denn da, ddh, Sorgen, ja?//mmh//[6] Und [...] katholischerseits erleb ichs teil-
weise auch... also dass Leute, die nicht in der Nordstadt WOHNEN...//mhh//Schwel-

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

lendngste haben in die Nordstadt zu GEHEN.//mmh//Und konservative Mitglieder
von Nordstadtgemeinden maglicherweise auch nicht unbedingt in Moscheen ge-
hen.« (Birgit)

In ihrer Arbeit verzeichnet Birgit mithin zwei Konsequenzen solcher Entwick-
lungen, wie sie im vorangegangenen Teilkapitel angesprochen wurden: Die
zunehmend konservativer werdende Religiositit muslimischer Jugendlicher
auf der einen Seite, und die Angst katholischer Deutscher vor MuslimInnen,
ihren Gebiuden und den durch sie gepragten Wohnvierteln auf der anderen
Seite. Wahrend die Interviewten naheliegender Weise allesamt keine Scheu
vor der interreligiosen Begegnung haben, wirft diese Erzihlung also auch
noch einmal ein Schlaglicht auf Milieus neben denen der Befragten, in de-
nen religidse Vielfalt ablehnend oder mit Angst betrachtet wird.

Auslaufende Diskurse: Kopftuchdebatte als Dauerbrenner und
alternative Religiositéat

Hier und da flackern in den Interviews auch noch andere tagesaktuelle The-
men auf, in den frithen Interviews aus dem Jahr 2015 sind dies vor allem Be-
ziige auf das im Januar 2015 gefillte sogenannte ,Kopftuchurteil’, bei dem das
Bundesverfassungsgericht sich noch einmal mit dem prominenten Urteil von
2003 befasste, in dem im Falle einer kopftuchtragenden Lehrerin entschieden
worden war, dass dem betreffenden Bundesland die gesetzlichen Regelungen
fehlten, um ihr, wie zuvor geschehen, die Einstellung in den Schuldienst ver-
weigern zu kénnen. 2015 nun prézisierte ein erneutes Gerichtsurteil, dass ein
pauschales Kopftuchverbot fir Lehrkrifte in 6ffentlichen Schulen nicht ver-
fassungskonform sei. Das Kopftuch als Beispiel und die dahinterliegenden
Fragen der Reglementierung individueller Religiositit durch (insbesondere
staatliche) Institutionen war auch in den besuchten Gruppen fiir interreligi6-
sen Dialog ein Thema von anhaltendem Interesse, das die Gemiiter auf Po-
diumsdiskussionen und anderen Diskussionsveranstaltungen seit Jahren of-
fenbar besonders beschiftigte, und fiir einige der Interviewten oder ihre Ver-
wandten auch Fragen von vergleichsweise existentiellem Interesse berithrte —
etwa wenn es ihre Einstellung als Lehrerin in den Schuldienst oder als Arztin
in kirchliche Institutionen betraf. Mit diesem Themenstrang, der nicht an die
Prisenz der bisher angesprochenen Diskurse heranreicht, zeigt sich dennoch
eine weitere Facette der interreligiosen Begegnung: Diejenige im beruflichen
Alltag, in dem religiose Ausdrucksformen auch Jahrzehnte nach der Immigra-
tion zahlreicher ArbeitsmigrantInnen immer noch einer rechtlichen Regelung

- am14.02.2026, 19:23:16.

147


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Religdse Pluralitaten

bediirfen. Die Wahrnehmung anderer Religionen beschrinkt sich hierbei er-
neut ausschlieflich auf MuslimInnen, und zeichnet sie in diesem Diskurs als
Steine des Anstofes in einer Berufswelt, an die der Anspruch gestellt wird,
reibungslos zu funktionieren. Dabei ergreifen die Befragten aus dem interre-
ligiésen Dialog hiufig Partei fiir die Prisenz religiser Symbole im offentli-
chen und halbéffentlichen Raum, nichtsdestotrotz werden MuslimInnen und
ihre religiése Praxis auch hier oft wieder zu Objekten einer konfliktbezogenen
Berichterstattung.

Der Vollstindigkeit halber ist abschlieffend anzumerken, dass auch For-
men alternativer Religiositit jenseits von muslimischen und christlichen Tra-
ditionen weiterhin eine Rolle spielen — allerdings von abnehmender Bedeu-
tung. Wihrend in fritheren Dekaden eine grofiere Gruppe der Befragten da-
mit in Kontakt stand, sind es gegenwirtig noch Andrea, die Elemente ver-
schiedener asiatischer und esoterischer Traditionen fest in ihren Alltag und
ihren Glauben integriert hat, sowie Birgit, die zumindest in Verbindung mit
ihrem interreligiosen Engagement ein besonderes Augenmerk auf mystische
Traditionen legt. Fiir eine allgemeinere Wahrnehmung religioser Vielfalt oder
einzelner anderer religioser Traditionen ebenso wie den Austausch mit kon-
kreten Gegeniibern scheint dieses Feld also kein zentraler Aspekt mehr zu
sein. Auch andere Entwicklungen, etwa Verinderungen innerhalb des christ-
lichen Feldes, wie sie sich in religionssoziologischen Beobachtungen des neu-
en Jahrtausends niedergeschlagen haben, finden nur am Rande Eingang in
die Erzdhlungen, etwa mit Blick auf die institutionelle Verinderung von Kir-
che, weg von der Ortsgemeinde hin etwa zur Personalgemeinde.

Die »>Fliichtlingskrise« 2015: Neue Andere kommen aufs Feld

Die Interviews, die diesen Analysen zugrunde liegen, fanden tiberwiegend
zeitnah zu den Terroranschligen auf die Redaktion von »Charlie Hebdo« statt,
sodass diese hiufig die gegenwartsbezogenen Erwiagungen prigten. Einige
allerdings wurden auch im Zeitraum der sogenannten ,Flichtlingskrise‘ 2015
gefithrt, im Zuge derer im Sommer 2015 die Zahl der nach Europa Fliichten-
den sprunghaft anstiegt — was zum einen zur Wiedereinfithrung von Grenz-
kontrollen an den siidlichen Grenzen Deutschlands am 13. September 2015
fithrte®, zum anderen zu einer erbitterten Diskussion iiber die Legitimitdt

33 Vgl. Pressemitteilung des Bundesministerium des Innern vom 13.09.2015, https://
www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

der Gefliichteten und ihrer Aufnahme in Deutschland. Im Oktober 2014 ent-
stand auflerdem die islam- und fremdenfeindliche Bewegung »Pegida« (»Pa-
triotische Europier gegen die Islamisierung des Abendlandes«), die wochent-
liche Kundgebungen in Dresden abhielt, die besonders um den Jahreswechsel
2014/15 sowie im Oktober 2015, vermutlich als Reaktion auf die angestiegenen
Gefliichtetenzahlen, grofRen Zulauf erfuhren.>*

Dabei muss angemerkt werden, dass zu diesem Zeitpunkt der Erhebung
die Debatte um die Gefliichteten aber noch nicht so sehr mit dem Terrordis-
kurs verkniipft ist. Diese Verbindung geschah mit besonderer Schlagkraft erst
im Laufe der Jahre 2016 und 2017, ausgelést unter anderem durch Einzelfille
von gewalttitigen Gefliichteten, insbesondere dem Fall von Anis Amri, einem
jungen Tunesier, der als Gefliichteter tiber Italien und die Schweiz illegal nach
Deutschland einwanderte und dort am 19. Dezember 2016 einen Anschlag auf
einen Berliner Weihnachtsmarkt veriibte. 2015 aber prigen noch andere Er-
zihlungen die Wahrnehmung von und Begegnung mit anderen Religionen,
insbesondere dem Islam. In diesen geht es vor allem um die hohe Zahl der
Gefluichteten, die in der Regel zum Teil dngstlich bedugt wird, und damit in
Verbindung um die vermutete Andersartigkeit der Neuankommenden. Dies
findet sich teilweise auch in den Interviews wieder:

»Also die europdische Kultur und die orientalische Kultur sind villig an-
ders.//mhm// Villig anders. Aber das soll nicht dazu dienen oder, doch, dazu
[...] dienen, dh, gemeinsam, ih, miteinander zu leben und, ih — sich gegenseitig
verstehen, akzeptieren und, ih, tolerieren. Also nich, dh, gegenseitig kdmpfen«
(Hasan).

Gemaif} der Selektion der Interviewpartnerlnnen, die alle schon linger im in-
terreligiésen Dialog aktiv sind, wird dies aber hier positiv gewendet: Die ver-
schiedenen Kulturen sollen sich gegenseitig tolerieren — und méglicherweise
auch bereichern - ihre Gegensitzlichkeit wird also nicht zwingend mit Ab-
neigung oder Gewalt verbunden.

Auch die muslimischen Befragten richten sich in ihren gegenwartsbezo-
genen Erzihlungen auf den Flichtlingsdiskurs und dessen Thematisierung
der persénlich und kulturell >fremden< Neuankommenden; die Begegnungen

der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html| (zuletzt abgerufen am
30.09.2019).

34 Vgl fur die Teilnehmendenzahlen an »Pegida«-Kundgebungen in Dresden https://de.
wikipedia.org/wiki/Pegida (zuletzt abgerufen am 11.07.2017).

- am14.02.2026, 19:23:16.

149


https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida

150

Religdse Pluralitaten

mit ChristInnen spielen in diesen Interviewabschnitten keine Rolle mehr.
Dies kann sich auch darin erkliren, dass die befragten MuslimInnen nun
schon lange in Deutschland leben, bereits im interreligiésen Dialog aktiv sind
und sich zudem méglicherweise nun im Hinblick auf die neuankommenden
Gefliichteten eher als in einer Koalition mit den christlichen Gegeniibern be-
findlich fithlen. Im Rahmen des Fliichtlingsdiskurses ist Religion fiir die Be-
fragten zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht einmal das Hauptthema. Zwar
sind unter den Gefliichteten viele MuslimInnen, dies spielt gerade im Jahr
2015 aber zunichst eine untergeordnete Rolle:

»Und die NACHSTE Herausforderung ist ja jetzt, dass auch die ganzen Fliichtlin-
gel/mh//gar nicht zwingend in den Moscheen landen und DA auch die Hauptfra-
gestellung ja nicht ist, wie ist das Christentum, sondern wie ist die deutsche Ge-
sellschaft« (Barbara).

Im Vordergrund steht vielmehr zunichst die Grundversorgung der Gefliich-
teten, die viel auch von Ehrenamtlichen gestemmt wird und als dringliche
Aufgabe unter christlichen und muslimischen, alten und jungen Befragten
wahrgenommen wird:

»Wir miissen EFFEKTIV POSITIV fiir die Gesellschaft wirken! Wir haben Fliichtlin-
ge hier, die miissen wir bedienen! Wir haben, dh, ih, ZUKUNFT zu sichern. Das ist
eine sehr schwierige Welt!« (Yusuf, dhnlich auch bei Andrea)

Fir den interreligiosen Dialog scheint diese Entwicklung ambivalente Kon-
sequenzen zu haben. So berichtet Lorena, dass im Zuge des Zuzugs von Ge-
fliichteten auch die Zahl der Engagierten wichst und méglicherweise auch die
religiés-institutionelle Infrastruktur ausgebaut wird. Auf der anderen Seite
kann sich dieses ehrenamtliche Engagement vom interreligiésen Dialog ab-
wenden, weil andere Erfordernisse als dringlicher wahrgenommen werden:

»meine Motivation reicht einfach im Moment nicht aus, da noch mehr zu tun und
wo ich auch eher tendiere- also wenn ich jetzt irgendwie nochmal Energie aufbrin-
ge, dann wiirde ich auch gerne nochmal mehr so im Fliichtlingsbereich jetzt auch
titig werden//mhh klar//. Weil ich finde, da ist irgendwie jetzt MEHR Handlungs-
bedarf als im- im interreligiésen Dialog [lacht kurz auf].« (Yvonne)

Im Zuge der Flichtlingsdebatte ist Religion also zeitweilig nicht so prasent
wie etwa in den Diskursen um Terroranschlige in den Jahren nach 9/11, und
gerade auf der Ebene der personlichen Begegnung im lokalen Engagement
scheinen zudem andere Themen dringlicher als die religionsbezogene Aus-

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

einandersetzung mit den Gefliichteten.* Zumindest mittelbar bedeutet dies
aber auch, dass auch in diesem Diskurs die vornehmlich muslimischen Neu-
ankommenden vor allem als hilfebediirftig wahrgenommen werden.

Mit Blick auf die jiingsten Diskurse rund um religise Vielfalt und inter-
religiése Begegnung zeigt sich also ab 2015 zunichst das Aufkommen von De-
batten rund um die Zuwanderung Gefliichteter nach Deutschland. Hier wird
auch deutlich, wie die breiteren Diskurse sich in den Erzihlungen der Be-
fragten niederschlagen, aber nicht deckungsgleich sind: Wahrend die breite-
re Wahrnehmung die Zuwanderung kritisch bis angsterfiillt bedugt, wird dies
unter den Befragten als Bereicherung betrachtet, teilweise religios legitimiert
und als Aufgabe verstanden. Fiir den interreligiosen Dialog hat die Zuwande-
rung ambivalente Effekte — er erfihrt zwar manchmal neue Aufmerksamkeit,
die dort Engagierten wenden sich nun aber zum Teil auch anderen Aufgaben
zu, die sie in diesem Zusammenhang als dringlicher einschitzen. MuslimIn-
nen im lokalen Umfeld gelten fiir sie mithin als hilfebediirftig, die diskursi-
ve Verbindung mit potenziellen Terroranschligen in Deutschland erfolgt erst
spiter und zeichnete sich daher auch in den Interviews noch nicht ab. Jen-
seits dieses Diskurses zeigt sich eine weitere Ambivalenz in Bezug auf die
gegenseitige Bekanntheit miteinander: Wihrend man sich weithin als in ei-
ner religiosen Vielfalt angekommen versteht und die im Dialog Aktiven auch
den Eindruck haben, nun wiisste man voneinander Bescheid, zeigt sich in
anderen Zusammenhingen durchaus 6fter Unkenntnis der anderen Religi-
on, insbesondere auf Seiten der ChristInnen. Was fiir die im Dialog Aktiven
gilt, scheint also keine gréfRere Breitenwirkung erzielt zu haben, die bewusste
und dazulernende interreligiose Begegnung mithin keine Kreise gezogen zu
haben.

Wie auch im letzten Teilkapitel richten sich Erzihlungen der Wahrneh-
mung anderer Religionen jetzt beinahe ausschliefilich auf MuslimInnen, un-
abhingig davon, ob es sich um christliche oder muslimische Befragte han-

35 In Teilen scheint sich hier eine Besonderheit aus den Jahren der Arbeitsmigration zu
wiederholen: Weil fiir die Neuankommenden zu diesem Zeitpunkt weder das Interes-
sean einem religionsbezogenen Austausch eine hohe Prioritit hat noch sie die fir den
religionsbezogenen Austausch notwendigen Sprachkenntnisse aufweisen, wird die re-
ligionsbezogene Auseinandersetzung mit den Gefliichteten eher wieder (iber sie ge-
fiihrt, nicht mitihnen. Die Frage, was die hohen Zahlen muslimischer Einwanderer fiir
Gesellschaft und Alltagsleben bedeuten, wird in Teilen zwar in den Interviews oder in
den bestehenden Dialoggruppen vor Ort erdrtert, aber (noch) nicht im direkten Aus-
tausch mit den Betreffenden selbst.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Religdse Pluralitaten

delt. Dies mag damit erklirt werden, dass die befragten MuslimInnen nun
schon reichlich Gelegenheit zum Kontakt mit ChristInnen hatten, wahrend
von christlicher Seite immer noch erste Begegnungen mit MuslimInnen statt-
finden. Noch naheliegender ist aber auch, dass die nun virulenten Erzih-
lungen tiberformt sind von Mediendiskursen, die inzwischen itbermichtige
Bedeutung erlangt haben - und in ihnen Islam und MuslimInnen einer der
zentralen Anlisse bzw. Objekte fiir Berichterstattung sind, sodass sich eben
die Wahrnehmung >anderer Religionen< ganz vornehmlich auf die Auseinan-
dersetzung mit MuslimInnen beschrinkt, und diese auch fir alle Beteiligten
verstirkt ins Blickfeld riicke.

41.8 Zwischenfazit

Dieses Kapitel leitete die Frage an, was die Befragten als religiése Pluralitit
wahrnehmen, wie sie diese wahrnehmen, und mit welchen Erfahrungen diese
Wahrnehmungen verkniipft und kontextualisiert werden. Dabei zeigte sich,
wie diese Erfahrungen und die zugehdrigen Deutungen religidser Vielfalt im-
mer auch Spiegel ihrer Zeit sind, indem auch individuelle Konstellationen
immer schon durch zeittypische Diskurse itberformt und mithin vorgeordnet
sind. Im Material wurde deutlich, dass es zwar die Wahrnehmung einer all-
gemeinen religiosen Pluralitit als zunehmenden Ist-Zustand der deutschen
Gesellschaft gibt, und dies zu der Annahme verleitet, man kenne sich da-
mit gegenseitig auch gut genug. In Bezug auf Erfahrungen und Haltungen
zu anderen Religionen und ihren Gliubigen allerdings stirkte das Material
letztlich jene anfinglich aufgeworfenen Uberlegungen, die darauf hinwiesen,
dass in der Wahrnehmung die Landschaft religigser Vielfalt de facto in einzel-
ne religiose Traditionen oder Teilstromungen seziert wird. Die Erzihlungen
machten aber auch eindriicklich deutlich, wie stark sich allein die Bezugs-
felder dieser Wahrnehmungen im Laufe der Jahrzehnte wandelten: Ist in der
Vorkriegs- und Kriegszeit ein christliches Umfeld selbstverstindlich, sei es als
religioser Anbieter oder als Sozialzusammenhang, wird in den Nachkriegs-
jahren auch durch binnendeutsche Migration christliche Bikonfessionalitit
zur identititsrelevanten religiésen Pluralitit. Mit der Ankunft der sogenann-
ten GastarbeiterInnen differenziert sich zwar in statistischer Hinsicht die re-
ligiose Landschaft in Deutschland, dies riickte aber erst deutlich spiter ins
breitere Bewusstsein — zunichst werden die MigrantInnen iiber ihre Natio-
nalitit identifiziert und Unterschiede vor allem iiber Kultur zugerechnet. Erst
zu einem Zeitpunkt, an dem der Islam durch tagespolitische, iiberregionale

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

und internationale Ereignisse breiter thematisiert wird, verschiebt sich auch
die Wahrnehmung der betreffenden MigrantInnengruppen und sie werden
primir als Andersreligiése — nimlich MuslimInnen — gedeutet.

Dies geschieht dann naturgemifl medial vermittelt. Im Zuge des Me-
diatisierungsprozesses werden mediale Diskurse zum neuen sozialen Nah-
bereich der Interviewten, indem sie ganz vorrangig das Bild von Islam und
MuslimInnen prigen. Wie dieses Bild beschaffen ist, hingt von historischen
Wegmarken und den sich um sie herum (fort-)schreibenden Diskursen ab: In
den 1980er Jahren sorgen weltpolitische Entwicklungen dafiir, dass vermehrt
muslimische Gefliichtete in Deutschland ankommen, MuslimInnen werden
damit von UnterstiitzerInnen der deutschen Wirtschaft zu Hilfsbedirftigen.
War der zuvor nur vereinzelt einsetzende interreligiése Dialog mit Musli-
mInnen vor allem vom Interesse an den inzwischen sesshaft gewordenen Ar-
beitsmigrantInnen der 1960er und 70er Jahre geprigt, richtet sich nun hilfe-
leistende Zuwendung auf die Gefliichteten, angesichts von Kriegen wie dem
Irakkrieg werden Friedensgebete initiiert — und so noch einmal verstarkt der
Fokus auf Religion gerichtet. Dieses Bild der MuslimInnen wendet sich noch
einmal radikal mit dem Beginn des neuen Jahrtausends und den Terroran-
schligen des 11. Septembers 2001:** Islam wird nun vorrangig als Bedrohung
wahrgenommen, MuslimInnen, so die Erwartungen, miissen nun ihre Religi-
on erkliren und sich als integrierte und engagierte MitbiirgerInnen erweisen.
Auch wenn die erneut starken Fluchtbewegungen rund um den Sommer 2015
zu diesem Zeitpunkt noch nicht primir mit Terrordiskursen verkniipft wer-
den, sind diese Bedrohungsdiskurse noch aktuell, und so herrscht auch hier
Angst vor >Uberfremdung« und radikaler Religiositit vor.

Jenseits der Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen flammen
nur kurz andere Elemente religioser Vielfalt auf: Insbesondere in den 1960er
und 7oer Jahren wird fiir viele Befragte aus dem christlichen Milieu die Aus-
einandersetzung mit alternativen Weltanschauungen wie Anthroposophie
und Existentialismus, spiter auch Zen und Sufismus virulent. Abgesehen
von wenigen Ausnahmen manifestiert sich diese Beschiftigung aber kaum

36 Diese Beobachtung darf nicht verwechselt werden mit der Annahme, dass diese Nar-
rative aus dem Nichts entstiinden und/oder sich tatsachlich hauptsichlich an den Ter-
roranschlagen des 11. Septembers 2001 entziindeten. Vielmehr deuten Untersuchun-
gen zur Darstellung des Islams in den Medien darauf hin, dass auch mit den jiingeren
Diskursen tber den Islam jahrhundertealte Narrative von einem grundsitzlichen Ce-
gensatz von Orient und Okzident reaktiviert werden (vgl. etwa Hafez 2010).

- am14.02.2026, 19:23:16.

153


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Religdse Pluralitaten

langfristig in der religiésen Praxis oder den Uberzeugungen der Befragten,
sondern bewegt sich zwischen kiirzerem Ausprobieren und der In-Verhiltnis-
Setzung zu den breiteren gesellschaftlichen >Sektenc«-Diskursen, die diese
Weltanschauungen abwerten und/oder als Gefihrdung rahmen. Allein, auch
die kiirzere Auseinandersetzung mit alternativen Weltanschauungen sorgt
dafiir, dass die christlichen Befragten ihr christliches Umfeld und ihre eigene
Zugehorigkeit dazu nicht mehr als selbstverstindlich hinnehmen und ihre
eigene christliche Identitit hinterfragen — und im Zweifelsfall neu schirfen.
Damit wird aber auch deutlich, dass sich die Haltungen zu Existentialis-
mus, Anthroposophie u.4. grundlegend von jener zum Islam unterscheiden:
Bei letzterem wird eine Auseinandersetzung von auflen gewissermaflen
aufgedringt, als Option zur Konversion ist er fiir die Befragten aber nicht
interessant. Auch dies zeigt deutlich, wie unterschiedlich die Haltungen zu
den sezierten Elementen religioser Vielfalt sein konnen.

Insgesamt zeigen diese Ausfithrungen: In der individuellen Wahrneh-
mung ist religiose Pluralitit kein entscheidender Aspekt, vielmehr sind
spezifische Konstellationen von Pluralitit entscheidend: Die Wahrnehmung
von und Haltung zu religiéser Vielfalt hingt also ab von der betreffenden
Religion, von Ereignissen und Entwicklungen insbesondere auch auf Meso-
und Makroebene und ganz entscheidend von deren Vorordnung durch (me-
diale) Diskurse. Dass religiose Vielfalt in Deutschland alltdglich ist, wird auch
von den Befragten so wahrgenommen, ist aber kaum mit ihrem Wissen iiber
andere Religionen oder ihrer Haltung gegeniiber diesen verbunden. Direkte
Begegnungen werden damit wohl hiufiger, aber nicht gleichzeitig relevanter
fur die Wahrnehmung von religioser Vielfalt — das Gegenteil ist vielmehr
der Fall. Pluralitit ist mithin vielmehr die kontextualisierte und relationale
Deutung anderer Religionen, und diese kann sehr unterschiedlich ausse-
hen: So kann eine Vertrautheit mit dem Judentum gefiihlt werden, obwohl
keinerlei personlicher Kontakt besteht, etwa aufgrund der Familiengeschich-
te oder der starken Rezeption von Aufarbeitungsdiskursen der spiteren
Nachkriegszeit. Gleichzeitig kénnen Islam und MuslimInnen hochkritisch
wahrgenommen werden, obwohl ihnen alltiglich begegnet wird. Diskurse
sind gewissermaflen also die Orte, an denen religiose Pluralitit erfahren
wird - der soziale Nahbereich kann demnach nicht mehr sinnvoll territorial-
geografisch verstanden werden, sondern als primir diskursiv geprigtes Feld.
Milieu und Generation sind die davon geprigten Zusammenhinge, und
fir die Haltung zu religiéser Pluralitit mithin entscheidender als religiose
Zugehorigkeit oder Herkunft.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Wahrnehmung religidser Pluralitat in Deutschland

Dies ist abschliefSend auch aufschlussreich fiir die Unterscheidung der Er-
fahrungen christlicher und muslimischer Befragter: Wihrend einerseits Mus-
limInnen natiirlich die vorrangigen Objekte religionsbezogener und allge-
mein-politischer Berichterstattung sind, teilen muslimische und christliche
Befragte viele Erzdhlungen, gerade mit Blick auf die jiingeren Dekaden, rezi-
pieren sie doch die gleichen Diskurse, die Islam mit Terror und Gewalt ver-
binden. Die Wahrnehmung (sezierter) religioser Vielfalt ist also ganz dhnlich,
der Umgang damit allerdings unterscheidet sich naheliegenderweise. Diese
Schieflage im Kontakt zwischen ChristInnen und MuslimInnen wie auch die
generationalen Unterscheidungen ihrer gegenseitigen Wahrnehmungen wer-
den in den folgenden Kapiteln noch detaillierter thematisiert.

4.2  Wahrnehmungen religioser Pluralitat: Eine generationale
Ordnung

Aufgrund unseres Fokus auf die biografischen Verliufe wurde deutlich, dass
durch die darin erzihlten und von uns im letzten Kapitel vorgestellten zeit-
geschichtlichen Ereignisse und Diskurse unser Sample je nach Geburtsjahr-
gang unterschiedlich gepragt ist. Solche Prigungen sind zwar nicht unveran-
derlich, schichten sich letztlich bei den ilteren Personen biografisch auf und
bilden insofern eine Gemengelage von moglichen Mischungen und Priferen-
zen, dennoch wurde deutlich, dass durch die in Kapitel 4.1 genannten Er-
eignisse und Diskurse Pfade der Biografie beeinflusst wurden, insbesondere,
wenn sie in der formativen Phase des Erwachsenwerdens und somit fiir die
weiteren zukiinftigen Wege der Befragten bedeutend waren. Solchen unter-
schiedlichen Pfadabhingigkeiten in den Generationen méchten wir anhand
der biografischen Verliufe und ihrer diskursiven und ereignishaften Kontexte
im folgenden Kapitel nachgehen. Die Kategorie Generation nutzen wir also
im Folgenden als eine, die die diskursive Einschreibung der Wahrnehmung
von Religion und religioser Pluralitit in den Biografien ordnet. Dabei gehen
wir davon aus, dass sich daneben auch Diskurse und Ereignisse in den bio-
grafischen Verliufen als bedeutsam finden lassen, die erst jiingere Generatio-
nen hervorgebracht haben, die aber von den &lteren Generationen ebenfalls
aufgegriffen wurden. Solche generationalen Diskurs-Aufschichtungen 16sen
allerdings die unten zu beschreibenden Pfadabhingigkeiten nicht ginzlich
auf, sodass von generationalen Prigungen der Wahrnehmung von Religion
und religioser Pluralitit gesprochen werden kann.

- am14.02.2026, 19:23:16.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

