
4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 91

mithin nicht als historische Einführung oder umfängliches Durchschreiten

zu verstehen. Vielmehr handelt es sich um eine erste, diskursgeschichtlich

orientierte Gliederung des empirischen Materials hinsichtlich der Erzählun-

gen über Erfahrungen religiöser Pluralität. Unsere Ausführungen im folgen-

den Unterkapitel (4.1) folgen dabei den spezifischen Relevanzsetzungen, die

im Interviewmaterial vorliegen. In Abhängigkeit von zeitgeschichtlichen Ein-

flussfaktoren – etwa national oder international bedeutsamen Ereignissen

und ihrer Einflechtung in rezente Diskurse – werden deshalb bestimmte Fo-

kusse besonders bedeutsam oder mögen erstaunlich ausgeblendet erschei-

nen. Sie spiegeln dabei aber letztlich, was sich in den Erzählungen an dis-

kursiv geprägten biografischen Erfahrungenmit religiöser Pluralität verdich-

tet, und in welcher Weise die Erfahrung religiöser Pluralität insofern immer

schon vorgeordnet ist. In einem zweiten Schritt (Kap. 4.2 und 4.3) ordnen wir

noch einmal das Material vor der Perspektive seiner generationalen Präge-

kraft, also mit dem Blick auf seine biografischen Einschreibungen.

4.1 Diskurse über die Wahrnehmung religiöser Pluralität

4.1.1 Die (kirchlich-)institutionelle Stabilität der Vorkriegs- und

Kriegszeit: Erzählungen bis 1945

»dass Kirche wichtig ist, […] DAMIT bin ich

aufgewachsen« (Renate)

Mit diesem historisch frühesten Fokus der Erzählungen, die auf Erfahrun-

gen vor 1945 rekurrieren, werden naturgemäß die verstreutesten Erzählfäden

aufgegriffen: Nur wenige der InterviewpartnerInnen haben diese Zeit schon

(bewusst) miterlebt, sodass sich nur wenige Erzählungen überhaupt auf diese

Zeit beziehen, und so diese es tun, sie häufig auf nicht selbst Erlebtes rekur-

rieren. Häufiger findet sich der Bezug auf Familiengeschichte. Auch dieser

aber kann ausgesprochen bedeutsam für die Einstellung gegenüber religiö-

ser Pluralität sein: Familie ist grundsätzlich einer der wichtigsten Sozialisati-

onszusammenhänge, in ihr erfolgt »die Tradierung von Normen und Verhal-

tensweisen, Deutungen und Einstellungen, die eine gruppenspezifische und

damit identitätsrelevante Prägung haben« (Owetschkin 2010: 59), und zwar

im Zusammenspiel von »innerfamiliären Interaktionsprozessen und durch

die Stellung der Familie in übergreifenden Milieuzusammenhängen beding-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Religöse Pluralitäten

ten Umweltfaktoren« (ebd.). Die Narration von familiären Erfahrungen oder

Traditionen verweist mithin direkt auf Elemente, die auch die Identität der

Interviewten entscheidend geprägt haben und von ihnen herangezogen wer-

den, um ihre Biografie, Einstellungen oder Verhalten zu erläutern und zu kon-

textualisieren. Dies gilt entsprechend für die religiöse Sozialisation.

Erzählungen, die sich auf die Vorkriegs- oder Kriegszeit beziehen, wer-

den ausschließlich von den christlichen InterviewpartnerInnen generiert,was

sich weitestgehend schon durch den Umstand erklärt, dass sich unter ihnen

die deutlich älteren Befragten finden (die älteste christliche Befragte ist zum

Zeitpunkt des Interviews 2015 80 Jahre alt, die älteste muslimische Befrag-

te 62). Diese Gruppe schließt allerdings eine Interviewte ein, die ihre Kind-

heit und Jugend in einem lateinamerikanischen Land verbrachte. Da ihre

Geschichte einige Gemeinsamkeiten zu denen der deutschstämmigen Inter-

viewpartnerInnen aufweist, lassen sich die folgenden Ausführungen zum Teil

breit einem christlichen Milieu zuordnen, zum Teil treffen einige Ausführun-

gen dann aber nur für den deutschen Zusammenhang zu. Trotz dieser auch

insgesamt dünnen Materiallage für diese Zeit stechen mit Blick auf Religion

einige hier aufgerufene Aspekte ins Auge, darunter die Bedeutung jüdischer

Kontakte, Ausführungen zumVerhältnis von Religion, Politik und Bildung so-

wie zu der eigenen oder familiären Verortung darin.

Kirche als Institution des Alltags

Erzählungen, die das breitere christliche Milieu kennzeichnen, teilen drei As-

pekte: Sie beschreiben die Selbstverständlichkeit eines kirchlichen Umfelds,

die Bedeutung von Bildung als zweitem Bezugspunkt der Lebensführung ne-

ben Religion und den hohen Stellenwert von Ehrenämtern in der familiären

Biografie. Für die Vorkriegszeit und in Teilen auch die Kriegszeit gilt den In-

terviewten Kirche als ein selbstverständliches Element ihres Alltags undwich-

tiger Bezugspunkt ihres Lebens. Eine Interviewte erzählt:

»Hmm, das war ganz selbstverständlich,man ging zur Kirche, Kirche war ein wich-

tiger Faktor. […] JA, äh das war irgendwie von daher selbstverständlich und dass,

äh, Kirche wichtig ist und was einem helfen kann, hm, fürs Leben, richtungswei-

send und so weiter, DAMIT bin ich aufgewachsen.« (Renate)

Dabei wird in den biografischen Ausführungen deutlich, dass es weniger um

die Bedeutung von Kirche für individuelle Religiosität geht – dies wird in

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 93

manchen Erzählungen auch deutlich verneint.2 Kirche gilt vielmehr einerseits

als moralische Instanz – im Guten wie im schlechten Sinne: Während Rena-

te die Kirche im obigen Zitat neutral als richtungsweisend beschreibt, ver-

gleicht eine andere Befragte das Umfeld mit dem im Film »Das weiße Band«

(D, Ö, F, I 2009) gezeigten sittenstrengen und zwangvollen Milieu. Anderer-

seits wird Kirche als Sozialzusammenhang benannt. Hier treffen sich jene,

die Ehrenämter ausüben – etwa Mütter, die Kindern aus bildungsferneren

Milieus Nachhilfe geben oder Väter, die die Kirchenorgel spielen –mit jenen,

die die Unterstützung der Kirche erhalten – etwa Großväter, die als Kriegs-

invalide als Kirchen- und Schuldiener beschäftigt werden. Kirche gilt damit

als alltäglicher Bestandteil des Lebens, wenn auch nicht zwingend verbunden

mit individueller Religiosität – eine Erzähllinie, die mit Blick auf die Nach-

kriegszeit mit leichten Verschiebungen fortgeschrieben wird.

Die zweite große Gruppe von Instanzen der Lebensführung neben Kir-

chen sind Bildungsinstitutionen. Die InterviewpartnerInnen stammen aus

ausgesprochen bildungsaffinen Familien, für eine gute Schulbildung der Kin-

der werden auch Arbeitsstellen gekündigt und Umzüge in Kauf genommen

oder Internate in Erwägung gezogen. Schule und Kirche gelten in diesem his-

torischen Kontext als die beiden Säulen, zwischen denen sich das Leben auf-

zuspannen scheint: »also Kirche und Schule w- das war das Umfeld, wo auch, ähm,

mein Vater und die Familie aufgewachsen ist« (Angelika). Diese beiden Instanzen

gehen für die InterviewpartnerInnen widerspruchsfrei zusammen, und im

schulischen Religionsunterricht wird Religion in manchen Fällen auch zum

Gegenstand intensiver Bildung (etwa bei Lorena). Ganz anders verhält sich

dasmit demVerhältnis von Kirche und Politik, die in den Erzählungen schnell

zu Antagonisten werden. Dies gilt u.a. für die Zeit des Nationalsozialismus:

»und meine Großmutter war so’ne, so’ne volksfromme Frau, die ging zur Frauen-

hilfe und für die war- die war auch wohl-, pfff, in, in’ner bekennenden Kirche so,

ohne dass sie jetzt ʼne Intellektuelle gewesen wäre oder so, aber die hat sich, die

hat sich nich irre machen lassen. Das war so ʼne Konstante auch« (Heidrun).

Kirche wird hier als Ort des Widerstandes erzählt (so auch bei Renate), und

kann insofern auch rückblickend ihre Bedeutung als moralische Instanz auf-

rechterhalten, und in institutioneller wie ideeller Hinsicht über politische Ab-

gründe hinweghelfen. Gleichzeitig gibt es Erzählungen, die beschreiben, wie

2 »Kirche gehörte dazu, aberwar nicht unbedingt//mhm//etwaswas dasHerzweit- [lacht]wer-

den ließ« (Angelika).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Religöse Pluralitäten

politische Haltung und Kirchenzugehörigkeit sich auch zu anderen Zeiten

und an anderen Orten schwer vertragen:

»diese Familie, äh, meiner Großmutter, äh, war ʼne Familie, die eigentlich, äh, aus

evangelisch-reformierter Tradition kam, aber wo man sehr früh der Sozialdemo-

kratie angehörte. Und Kirche und Sozialdemokratie hatten’s in der Frühzeit des

Ne-, zwanzigsten Jahrhunderts sehr schwer miteinander, sagen wir’s mal so, und

ha-, und man hat sozusagen sie aus der Kirche hinausgetrieben« (Manfred).

Anders gelagerte Unverträglichkeiten beschreibt die Befragte, die in einem

lateinamerikanischen Land aufgewachsen ist:

»Äh, in einer Zeit, als meine Eltern jung waren- […] wo es SEHR schwer war, wegen

der Verfassung, ähm, Kirchen offen zu haben. Kirchen waren ZU//hmm//. Es gab

kein, kein öffentliches Kult […] laut VERFASSUNG wars so, dass es, ähm, also-

sagten, Religion ist Privatsache und nicht öffentlich//hmm//. Und es war je nach

Bundesstaat waren mehr oder weniger rabiat gegen [lacht kurz auf] die Kirche«

(Lorena).

Vergleichbar erscheint außerdemdie Erzählung über die Repressionen christ-

licher Familien in der DDR, die in einem Interview zumindest zu einem Teil

als Auslöser der familiären Flucht aus Ost- nach Westdeutschland benannt

werden:

»weil er doch als Betriebsleiter politisch sehr unter Druck gesetzt wurde […] ist

dann öffentlich quasi von der Partei im Betrieb, äh, lächerlich gemacht worden, so

guckt mal hier, der lässt seinen Sohn konfirmieren!« (Angelika und ganz ähnlich

Yvonnes Erzählung über ihre Eltern in Ostdeutschland)

Der Widerstand kann sich mithin von Politik auf Kirche ebenso wie umge-

kehrt richten, und grundsätzlich gleichermaßen zum Rückzug aus Politik wie

aus Kirche führen – in unserem Sample allerdings ist gemäß der Auswahlkri-

terien die Regel, dass im Zweifelsfall der Bezug zur Kirche zumindest in Tei-

len in der Familie erhalten und an die InterviewpartnerInnen weitergegeben

wird.3

3 Während Bildung, Kirche und Ehrenamt also für die Interviewten als zentrale Bestand-

teile ihrer Familientradition erzählt werden, ist die Bedeutung von Politik und politi-

scher Haltung in diesem Zusammenhang deutlich geringer. Gerade für den deutschen

Kontext kann dies auchmit der nationalsozialistischen Vergangenheit erklärt werden,

die naheliegender Weise nicht als Bezugspunkt der Identifikation eingebracht wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 95

Die beschriebenen Erzählungen von Kirche als alltäglichem Bezugspunkt

und ihrem Verhältnis zu Bildung und Politik prägen die Interviewteile, die

sich auf die Jahre bis etwa 1945 beziehen, und in der Regel als Charakteri-

sierung familiärer Traditionen und Üblichkeiten dienen. In diese Richtung

argumentiert auch der Kirchenhistoriker Owetschkin in seiner Studie zu kon-

fessionsverschiedenen Ehen: Die konfessionsbestimmte Identität sei im Rah-

men traditional codierter Identitätsstrukturen vor allem mit Traditionen, Ri-

ten und Gebräuchen verbunden gewesen, und die Konfessionszugehörigkeit

habe dabei vertraute Abläufe, Integration in die Umwelt und sinnstiftende

Handlungsorientierungen bedeutet (vgl. Owetschkin 2012: 207):

»In diesem Kontext implizierte die Konfessionszugehörigkeit das Selbstver-

ständliche, Althergebrachte, Nicht-(mehr)-Hinterfragbare, das sich in ak-

kumulierten und repetitiven Erfahrungen und in alltäglichen Interaktionen

bewährte und aktualisierte.« (Ebd.)

Das erinnerte ›religiös Andere‹: das Judentum

Damit sticht aber auch ins Auge, dass religiöse Pluralität hier zunächst kei-

nen erzählerischen Platz findet. Kirche gilt selbstverständlich als – zumindest

institutionelles und moralisches – Kondensat von Religion, andere Optionen

werden nicht erwähnt. Dies gilt allerdings mit einer Ausnahme: Thematisiert

wird in einigen Familiengeschichten der Kontakt zu jüdischen Bekannten,

etwa hier von Manfred:

»Und ich habʼ dann viel später erfahren, dass mein Großvater sich auch während

der Nazizeit da für bestimmte Sachen ein-, für be-, für Juden eingesetzt hat und

solche Sachen […] das haben wir aber erst später erfahren, aber wir hatten auch

jüdische Bekannte, von daher war mir Judentum, äh, sehr FRÜH auch schon zu-

mindest ʼn guter Begriff und auch so Grundzüge der jüdischen Lehre und so was,

das habʼ ich-//mhm//hat mich dann sehr interessiert.« (Manfred)

Am Zitat lassen sich mehrere Aspekte verdeutlichen: Manfred selbst wurde

erst in den 1950er Jahren geboren, es ist daher eher unwahrscheinlich, dass

er selbst diese jüdischen Bekannten kennengelernt hat. In dieselbe Richtung

deutet der zweifache Hinweis, dass er zentrale Elemente dieser Geschichte

selbst erst spät erfahren hat. Es erscheint damit plausibel, dass die jüdischen

In jedem Fall prägen aber auch keine Erzählungen von politischemWiderstand (wohl

aber von kirchlicher Opposition, so bei Renate und Heidrun) die Interviews.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Religöse Pluralitäten

Bekannten eben Bekannte der Familie, in diesem Fall seiner Großeltern wa-

ren, und das »wir«, das hierbei seine Bezugsgröße ist, sich vielmehr auf diesen

Teil seiner Familie bezieht, aber nicht so sehr konkret auf ihn.4 Nichtsdesto-

trotz sind die jüdischen Bekannten relevant für seine Erzählung, denn sie

aktivieren hier einen ersten Diskurs über religiöse Vielfalt, der Assoziatio-

nen eines toleranten Interesses ganz in Abgrenzung zum politischen Umfeld

der Zeit aufruft. Das Judentum wird Manfred durch die in der Familie tra-

dierte Beziehung »ein guter Begriff « und weckt sein Interesse an der »jüdischen

Lehre«. Diese Ausführungen leiten über in die Erzählung des eigenen Inter-

esses an anderen Religionen, und stellen dieses Interesse in eine familiär ge-

pflegte Tradition interreligiöser Offenheit. Es ist bezeichnend, dass mit dem

Bezug zu jüdischen Bekannten der Familie, die von den InterviewpartnerIn-

nen selbst nicht kennengelernt wurden,5 ein biografisch recht fernliegender

Einstieg in die Erzählung der Erfahrung religiöser Vielfalt gewählt wird. Wie

auch das folgende Kapitel nahelegt, ist zu vermuten, dass dieser vermittel-

te Bezug für den größten Teil der älteren GesprächspartnerInnen für längere

Zeit den einzigen Bezug zu anderen Religionen darstellt, und daher mit Blick

auf die Erzählungen der Erfahrung religiöser Pluralität den naheliegendsten

Anschlussdiskurs markiert.

4.1.2 Bikonfessionalität als religiöse Pluralität: Die Nachkriegszeit

»entweder evangelisch oder katholisch,

aber gar nix zu sein, das gab’s nich« (Hei-

drun)

»ich bin nur Türke, ich dachte, dass mir

irgendwas fehlt, damals, ne?« (Emine)

Religiöse Homogenität – und eine gewisse Bedeutungslosigkeit

Religiöse Homogenität als Grundton prägt auch die Erzählungen über die

deutsche Nachkriegsgesellschaft der späten 1940er und 50er Jahre. Dies zeigt

sich etwa in vielen Ausdrücken rund um die eigene christliche Sozialisation,

die sich mit dem Narrativ eines ›Standardverlaufes‹ religiöser Sozialisation

4 Ähnliches gilt für die Erzählung Renates, die zu Kriegsende geboren wurde, aber auf

zahlreiche Besuche der Mutter bei halbjüdischen Mitgliedern ihrer Kirchengemeinde

verweist.

5 EineAusnahme ist die älteste Befragte, die zudem in Lateinamerika und auch verschie-

denen europäischen Ländern mit viel direktem Kontakt zu Juden aufgewachsen ist.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 97

verknüpfen. So erklärt Heidrun, eine der Interviewpartnerinnen, sie sei »so

normal, äh, christlich sozialisiert [worden], mit Konfirmandenunterricht, Konfirmati-

on und so« und erläutert weiter:

»natürlich wollt ich gerne Konfirmation feiern und schönes Kleid anzie-

hen//ja//und, und mich irgendwie wichtich fühlen, so war das ja so, so//ja//das,

was war irgendwas, das wurde überhaupt nicht infrage gestellt. […] ich bin

neunzehnhundertachtundfünfzig konfirmiert worden, da hat kein Mensch zu

sagen gewacht, das will ich nich, oder das mal zu hinterfragen.//ja//Es war auch

so was wie, ich glaub so wie dann die Jugendweihe, also irgend ʼn mit erwachsen-,

man kricht die ersten Schuhe mit kleinem Absatz und Seidenstrümpfe und was

dann-, das is ja auch so’n Ritual, ne, so.//mhm, mhm//Danach kommt man in die

Tanzstunde, das war’n alles so Dinge, die war’n einfach so.« (Heidrun)

Es wird deutlich, dass religiöse Zugehörigkeit in diesen Normverläufen kein

Gegenstand vonWahl ist, sondern die institutionelle Einbindung eine Selbst-

verständlichkeit ist. Wie auch schon im Rahmen der Kriegs- und Vorkriegs-

erzählungen wird hier nicht individuelle Religiosität thematisiert, sondern

vielmehr die institutionelle Prägung auf individueller sowie gesellschaftlicher

Ebene. Dies findet seine Entsprechung in dem hohen Anteil an Kirchenmit-

gliedern: 1950 waren rund 96 Prozent der Westdeutschen Mitglied in einer

christlichen Kirche, die institutionelle Zugehörigkeit also die absolute Regel

(vgl. Gabriel 2009: 99).

Dazu passt auch, dass bei diesem als Norm erzählten Durchgang durch

die institutionellen Verläufe bei den Befragten nicht gleichermaßen religiöse

Erziehung, Praxis oder Überzeugung thematisiert werden, im Gegenteil:

Kirchenzugehörigkeit, Konfirmation und der Gottesdienstbesuch an Weih-

nachten sind zwar Teil der Erzählungen des Familienlebens, kaum aber

weitergehende religiöse Praxis: Das abendliche Gebet, das Angelika als Kind

als vertraute Routine empfindet, fällt in ihrer frühen Jugend und kurz nach

der Übersiedelung nach Nordrhein-Westfalen anderen Prioritäten in der

Lebensführung zum Opfer, in Heidruns Familie lässt sich wegen der spä-

ten Sonntagsfrühstücke kein wöchentlicher Gottesdienstbesuch realisieren

(ähnlich auch bei Andrea).

Ähnlich gelagert ist dies auch bei den muslimischen Interviewten. Die

drei interviewtenMuslimInnen, die überhaupt vor den 1970er Jahren geboren

wurden, erzählen recht übereinstimmend, dass Religion in ihrer Sozialisati-

on keine große Bedeutung hatte. Wohl sei die Türkei, in der zumindest zwei

der drei ihre Kindheit und Jugend verbrachten, selbstverständlich ein mus-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Religöse Pluralitäten

limisches Land gewesen, und sie selbst MuslimInnen, doch eine verstärkte

Hinwendung zur Religion sei erst im Erwachsenenalter nach der Migration

nach Deutschland erfolgt:

»wir haben ja als Glauben, äh, den Islam. Also diese ganze- fast die ganze Türkei,

man sagt bei uns neunundneunzig Prozent […]. Äh, also GANZ religiösisch bin ich

nich erzogen wurden, ganz nicht, also – wir kannten auch Moschee und wir konn-

ten auch, ähm, beten und so weiter, aber – so wie ich jetzt bin, war ich in meine

Jugendzeit nicht.« (Hasan, vgl. auch Yusuf)

Sogar Emine, deren Großvater Hodscha war, erzählt, dass sie »so religiös in

dem SINNE, in dem heutigen Sinne, […] nicht erzogen worden« sei. Vielmehr hätten

Schulbesuch und Bildung immer die oberste Priorität gehabt, sodass sie etwa

an Schultagen nicht habe fasten dürfen, damit ihr Lernen nicht beeinträch-

tigt werde: »Mein Opa und Vater sagten, ne also, Schule ist Deine Arbeit, arbeiten

ist ja beten«. Sowohl bei den muslimischen als auch den christlichen Befrag-

ten fällt weiterhin auf, dass hier insgesamt die religiöse Praxis thematisiert

wird, um die Intensität der familiären und individuellen Religiosität auszu-

führen. Glaubensfragen werden hier außen vor gelassen. Es erscheint nicht

abwegig, dass sich diese angesichts eines institutionell geprägten christlichen

bzw. muslimischen Umfeldes noch weniger zwingend stellten als die Frage

der Teilhabe an ebensolchen institutionellen Angeboten.

Bikonfessionalität als Angebot sozialer Identitätsmarkierung

Die Erzählung einer selbstverständlich religiösen Umgebung und Prägung

führt einen Erzählstrang aus dem vorangegangenen Kapitel zur Vorkriegs-

und Kriegszeit fort. Zumindest für Deutschland kommt nun aber ein neu-

es Diskurselement hinzu, nämlich jenes der konfessionellen Spaltung: Ist die

Kirche zwar selbstverständlich die beherrschende religiöse Institution,macht

es doch dann einen großen Unterschied, obman sich dem evangelischen oder

dem katholischen Lager zuordnet – zwar nicht mit Blick auf inhaltliche Un-

terschiede, aber eben in Bezug auf die Abgrenzung zur jeweils anderen Frak-

tion.

Heidruns Zitat zu Kapitelbeginn macht deutlich: »Nichts zu sein« ist un-

möglich, und sofern man ›etwas‹ ist, heißt das, entweder evangelisch oder

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 99

katholisch zu sein.6 Dies bestätigen die bereits angeführten hohen Kirchen-

mitgliedschaftszahlen (vgl. Gabriel 2009: 99). Gründe dafür können in der

Bedeutung der Kirchen als besondere moralische und kulturelle Instanz im

Nachgang des Nationalsozialismus gesehen werden, aber auch in ihrer da-

maligen Position als religiöse Monopolisten (vgl. ebd.). In der Konsequenz

wurden sie auch für breitere Bereiche des gesellschaftlichen Lebens relevant,

etwa für die Entwicklung eines Sozialstaates (vgl. ebd.). In jedem Fall decken

sich diese Zahlen mit der Wahrnehmung der Befragten, dass die Mitglied-

schaft in einer der beiden großen christlichen Kirchen eine nicht-hinterfrag-

bare Selbstverständlichkeit gewesen sein muss.

Erstaunlich häufig werden nun von den Interviewten in diesem Zusam-

menhang bikonfessionelle Ehen thematisiert, die in ihren jeweiligen Familien

überdurchschnittlich häufig vorzukommen scheinen, und ihnen als Beson-

derheit gelten. Ein Blick in die Statistiken zeigt, dass in den 1950er Jahren

etwa 40 Prozent der Ehen zwischen evangelischen PartnerInnen geschlossen

wurden, während Ehen zwischen zwei katholischen PartnerInnen zu Beginn

der 50er bei etwa 35 Prozent aller standesamtlichen Eheschließungen lagen.

Etwa 20 Prozent der geschlossenen Ehen zu diesem Zeitpunkt waren evange-

lisch-katholisch gemischt, etwa 5 Prozent waren Eheschließungen »sonstiger

Paare«, das heißt etwa mit einem oder zwei konfessionslosen PartnerInnen

(vgl. Logemann 2001: 29). Mithin waren zu Beginn der betreffenden Dekade

etwa ein Viertel der geschlossenen Ehen nicht konfessionshomogam – eine

deutliche Minderheit, aber gleichwohl keine absolute Ausnahme. In der öf-

fentlichenWahrnehmung hingegen war die Konfessionszugehörigkeit und in

der Folge auch die konfessionshomogame Ehe ein entscheidender Faktor für

die Akzeptanz in einem Milieu. So erzählt Heidrun:

»Aber es war dann auch später eher so’n BLOCKDENKEN, wir sind evangelisch

und, äh, so’n bisschen auch so’n, so auf Katholiken herabschauen//mhm//. Ich hatte

dann auch, ahm,mein erster Mann war auch katholisch und das wurd auch nich so

ganz gerne gesehen, also es war so-, aber das, wie das zu begründen war! Es wurde

irgendwas behauptet, was bei denen anders wär, warum die dümmer sind oder was

nich richtich verstehen, unaufgeklärt oder so was, aber richtich, äh- also- eher wie

so’n Lagerdenken würd ich sagen« (Heidrun, vgl. ähnlich Birgit, in Variation

Manfred).

6 Ganz ähnlich Lorena über die Zeit kurz nach ihrer Migration nach Deutschland: »Weil,

äh, als wir in [süddeutsche Großstadt] waren, warn kaum Ausländer//hmm//. Und entweder

war man katholisch oder war man evangelisch, oder war man nix, ne.«

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 Religöse Pluralitäten

Diese offenbar verbreiteten konfessionsbezogenen Abgrenzungsdiskurse ent-

sprechen der damaligen Kommunikationspolitik der Kirchen, die bis in die

1960er Jahre noch auf den Begriff der »Mischehen« zurückgreifen, bevor ab

den 1970ern mit der »konfessionsverschiedenen Ehe« eine offizielle Bezeich-

nung gewählt wird (vgl. Owetschkin 2013: 162), die weniger diffamierend kon-

notiert ist, immer noch aber das Trennende in den Vordergrund stellt. Die

konfessionelle Zugehörigkeit wird damit zur Identitätsfrage, die sich nicht

nur an der Unterteilung des Schulhofes oder dem Besuch des einen oder

anderen Religionsunterrichtes bemisst, sondern tief in das Selbstverständ-

nis und Selbstwertgefühl des Einzelnen reicht. Auf diese »abgrenzende und

strukturierende« (Owetschkin 2012: 213) Funktion der konfessionellen Iden-

tität verweist Owetschkin auch mit Blick auf die Entscheidung für konfessio-

nelle Taufen in konfessionsheterogamen Ehen:

»Nicht so sehr die Konfessionalität als eine zu tradierende, spezifische, ei-

genständige Form der religiösen Praxis mit mannigfaltigen Implikationen,

sondern die Konfessionszuordnung als Merkmal der Zugehörigkeit zu einer

sozialen Gruppe konnte somit […] maßgeblich sein« (Owetschkin 2010: 72).

Im Zentrum der Tradierung von Konfessionszugehörigkeit stehe dann nicht

das spezifisch Konfessionelle etwa in Form von Frömmigkeitspraxen, son-

dern die Reproduktion von sozialen Strukturen und Vergemeinschaftungen

(vgl. ebd.). Dazu passt auch, dass die Unterscheidung primär über abwer-

tende Abgrenzungsmechanismen erfolgt, die von den Befragten, die in ihren

familiären Konstellationen häufig von solcher Ablehnung betroffen sind, als

belastend erfahren werden: »Es war wohl für die Schwiegermutter ʼnThema, die hat

uns dann nicht besucht, weil sich wohl für das Seelenheil ihres Sohnes verantwortlich

fühlte«, erzählt Heidrun.7

Die Unterscheidung von Protestantismus und Katholizismus wird damit

gewissermaßen auch zur ersten großen, das eigene Leben berührenden Er-

fahrung von religiöser Pluralität in Deutschland. Dieser Erfahrung in der Fa-

milie kann dabei ein besonderer Stellenwert zugeschriebenwerden: Hier wird

7 Die Betonung von Unterschieden prägt, so legt die Erzählung Heidruns nahe, auch die

im Religionsunterricht stattfindende Auseinandersetzung mit dem Judentum – hier

sei nicht das betont worden, was das Christentum vom Judentum geerbt habe, son-

dern eher die Differenzen herausgestellt worden: »die sindwerkgerecht, undwir sind, äh,

haben’s mit der Gnade oder so«.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 101

religiöse Pluralität besonders intensiv miterlebt, zudem ist gerade die Fami-

lie zentraler Ort für die intergenerationelle Weitergabe von Religion und glei-

chermaßen Haltungen zu religiöser Vielfalt. So verweisen die Erziehungswis-

senschaftlerInnen Kraul und Radicke auf einen auch für Religion geltenden

spezifischen Familienhabitus, in dem gerade dem alltäglichen Vorleben ein

besonderer Stellenwert zugeschrieben wird:

»Auch die religiösen Einstellungen, die in einer Familie vermittelt werden,

sind keineswegs nur in Kriterien wie Gebet und Gottesdienst und/oder ar-

tikulierten Glaubensüberzeugungen zu finden, sondern vorrangig auf der

Ebene impliziten inkorporierten Wissens.« (Kraul/Radicke 2012: 141)8

Mithin liegt die Vermutung nahe, dass diese Erfahrung von innerfamiliärer

religiöser Pluralität – »ich bin zwischen den Konfessionen groß geworden« (Birgit)

– und deren Ablehnung durch breitere gesellschaftliche Diskurse die Reflexi-

on von und bewusste Auseinandersetzungmit religiöser Verschiedenheit und

Vielfalt mit angeregt haben mag.9

Die Nicht-Thematisierung anderer Religionen

Religionen jenseits der christlichen Traditionen werden weiterhin kaum oder

nur moderat zunehmend wahrgenommen und sie scheinen im Vergleich zur

innerchristlichen Bandbreite wenig einflussreich für die eigene Verortung zu

sein. So erzählt die Interviewpartnerin Renate, dass ihre Familie bereits früh

8 Vgl. außerdem Owetschkin 2012 und 2010, der die Bedeutung innerfamiliärer Inter-

aktionsprozesse für die Weitergabe auch religiöser und religionsbezogener Normen,

Verhaltensweisen, Deutungen und Einstellungen herausarbeitet. Diese sind potenzi-

ell ambivalent, der religiöse Dissens in einer konfessionsheterogamen Familie könne

zwar zu einer Sensibilisierung für religiöse Fragen führen, aber auch zum Ausklam-

mern ebensolcher Themen aus der familiären Kommunikation, um Konflikte zu ver-

meiden (vgl. Owetschkin 2010: 82). Eine weitere mögliche Folge sei die »Relativierung

der konfessionellen Unterschiede, die eine Kommunikation über sie […] redundant er-

scheinen ließ« (ebd.).

9 Dabei muss noch einmal daran erinnert werden, dass die Grundlage solcher Thesen in

den Erzählungen selbst liegt. Sie begründen sich also nicht in der Vorstellung, fakti-

sche Entwicklungennachvollziehen zu können,wohl aber in der Analyse der vorliegen-

den Erzählstrukturen, die etwadas eigene interreligiöse Interesse oder Engagement in

einer Erzählung jeweils mit einer gewissen Vorgeschichte versehen, indem sie es etwa

als Teil einer familiären Tradition, historischenGenese oder individuellen Entwicklung

erzählen bzw. deuten. Vgl. zu den Konsequenzen familiärer Bikonfessionalität für die

Identitätsentwicklung auch Owetschkin 2012: 215ff.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 Religöse Pluralitäten

einen Teil ihres Hauses an ein muslimisches Ehepaar vermietet hat, dies aber

bei ihr »überhaupt nichts ausgelöst« habe: »Joa, das waren eben Türken, ne. War’n

Muslime.//hmm//AberMuslime, was das ist und so, äh, da habʼ ichmich nicht wirklich

mit beschäftigt.« Für die explizite Wahrnehmung religiöser Vielfalt erscheint

dies mithin noch nicht als ein zentraler Bezugspunkt. Jenseits der themati-

sierten Bikonfessionalität und der familienerinnerten Beziehung zum Juden-

tum gibt es anscheinend keine präsenten gesellschaftlichen Diskurse zu an-

deren Religionen – ein Umstand, der, wie in den nächsten Kapiteln deutlich

wird, sich nur erstaunlich träge wandeln wird.10

Dies wird auch nicht davon beeinflusst, dass in denNachkriegsjahren ver-

stärkt innerdeutsche Migrationserfahrungen die Erzählungen prägen. Dies

hängt in Deutschland naheliegenderweise mit den Nachwehen des Krieges

sowie der Teilung Deutschlands zusammen. Ortswechsel begründen sich da-

bei im Familienzusammenzug, wenn Väter im Krieg fielen oder in Kriegs-

gefangenschaft gerieten oder im Verlust des Hauses durch Bombenangriffe.

Auch eine Flucht aus der DDR nach Westdeutschland ist in den Erzählun-

gen des Samples enthalten. Doch auch die muslimischen Interviewten erwei-

sen sich zumindest teilweise noch vor ihrer Migration nach Deutschland als

mobil, etwa ein in Palästina geborener Interviewpartner, dessen Eltern und

Großeltern aufgrund des Palästinakriegs nach Jordanien auswandern. Die-

se Mobilitäten stehen zu diesem Zeitpunkt der Erzählungen noch nicht im

Mittelpunkt, bereiten aber gewissermaßen die Aufnahme eines Erzählfadens

vor, der die kommenden Dekaden und damit das kommende Kapitel prägen

wird.

10 Wie dies in anderen gesellschaftlichen Zusammenhängen aussehen kann, zeigt das

Beispiel von Emine, die ihre gewissermaßenmonochrome türkische Identität im Kon-

text ihres türkischen Herkunftsortes als defizitär empfindet im Vergleich mit ihren

KlassenkameradInnen, die kleineren ethnischen Gruppen entstammen: »also in unse-

rer Klasse konnten die, äh, mehrere, äh, Mitschüler, Mitschülerinnen zweite Sprache – lasisch,

kurdisch und, und, und- ich konnte nichts leider und ich hatte immer so ein schlechtes Gefühl

[…] sie sagten, ne, also, ich bin Kurde und Türke und ich bin Lase und Türke und ich bin nur

Türke//[lacht]//, ich dachte, dass mir irgendwas fehlt, damals, ne?« Auch dieses Gefühl des

Defizitären bezieht sich allerdings vornehmlich auf das fehlende Verankertsein in ver-

schiedenen Kulturen, nicht aber Religionen.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 103

4.1.3 Abenteuer Ausländer: Von ›Gastarbeitern‹ und Globetrottern in

den 1960er und 70er Jahren

»behandelt worden, als ob wir Gäste wären

[…] Äh, so liebevoll und so freundlich.« (Ha-

san)

»da war sie dann inzwischen aus der Kirche

ausgetreten und surfte so im Esoterikraum

rum und ich war zur katholischen Kirche

konvertiert, also […], total irre!« (Angelika)

Die ›Gastarbeiter‹: ein vor allem ökonomisch kodiertes Narrativ

Mit den 60er und 70er Jahren des 20. Jahrhunderts setzen Umbrüche und die

zugehörigen gesellschaftlichen Selbstverständigungen ein, die für die Erfah-

rung religiöser Pluralität in Deutschland und interreligiösen Dialog im Spezi-

ellen von besonderer Bedeutung sind. Vielfach wurden gerade die 60er Jahre

in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung sogar als ein »tiefgehende[r]

Einschnitt in der Religions- und Kirchengeschichte Westdeutschlands« ge-

deutet, den die AkteurInnen als »epochale Wende, als gefährliche Bedrohung

undHerausforderung« (Pollack 2016: 9) wahrgenommen hätten.Dieses schar-

fe Verständnis weicht allerdings zunehmend einer Perspektive, die auch die

späten 50er und frühen 70er Jahre mit in die Deutung einbezieht, und diesen

Abschnitt insgesamt vermehrt als Zäsur, Übergang, oder Umbruch einordnet

(vgl. ebd.: 10ff, auch Jähnichen 2016: 350).11 Dies entspricht auch eher den Er-

zählungen, die das Datenmaterial für die vorliegende Untersuchung bilden,

und denen verschiedene Hinweise auf die Wahrnehmung eines eher sukzes-

siven Wandels der religiösen Landschaft in Deutschland entnommen werden

können.

Hier ist zuallererst die zunehmende arbeits- und bildungsbezogene

Mobilität von und nach Deutschland zu nennen. Ganz zentral betrifft das

starke Anstiege in den Zahlen der ArbeitsmigrantInnen, die u.a. aufgrund

des Anwerbeabkommens der BRD ab Mitte der 50er Jahre, vor allem dann

aber mit den 60er Jahren nach Deutschland kommen. Dies ist mit mehreren

historischen Entwicklungen verknüpft: Ab Mitte der 1950er Jahre schließt die

11 Vgl. Pollack 2016 auch für eine ausführliche Darstellung der verschiedenen For-

schungsstränge und -positionen sowie der sozialen und kulturellen Ursachen dieses

Wandels und seiner TrägerInnen.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 Religöse Pluralitäten

BRD Anwerbeverträge mit mehreren europäischen und nordafrikanischen

Ländern – zunächst Italien, dann Spanien und Griechenland, später Türkei,

Marokko, Portugal, Tunesien und Jugoslawien; und spätestens nach dem

Bau der Berliner Mauer 1961 werden tatsächlich ausländische Arbeitskräfte

in großer Zahl angeworben. Diese sollten vor allem in Industrie, Massen-

fertigung und Bergbau arbeiten, ihr Qualifikationsgrad war vergleichsweise

niedrig, und mit ihnen sollte nur ein temporär begrenzter Bedarf überbrückt

werden (vgl. Seifert 2012). 1973 schließlich erfolgte ein Anwerbestopp, 1975

wurde das Kindergeld für im Ausland lebende Kinder heruntergesetzt; beides

stellte MigrantInnen vor die Entscheidung, entweder zurückzukehren, oder

längerfristig in Deutschland zu bleiben und die Familie nachzuholen.

Diese Entwicklungen schlagen sich in entsprechenden Diskursen um die

sogenannten Gastarbeiter, temporäre oder langfristige Aufenthalte, und das

Verhältnis zwischen autochthonen und allochthonen Bevölkerungsgruppen

in Deutschland nieder. Aus einer türkischen Perspektive berichtet Hasan:

»Da war, war ja damals weil diese, diese Drang […] nach Deutschland zu kommen

als//mhm//Gastarbeiter. Und mein Vater wollte auch das. Und er is im Jahre neun-

zehnhundertfünfundsechzig, als ich noch, bevor ich noch Gymnasium angefangen

habe […] ist der nach Österreich gekommen. […] in der Zeit hab ich mein, mein

Gymnasium dann abgeschlossen, hat mein Vater immer gesagt, so, wenn du mit

dem- mit der Schule fertig bist, dann werd ich dich auch nach Europa nehmen, also

nach Deutschland.« (Hasan)

Während die Väter vonHasan und anderen Befragten zunächst nachDeutsch-

land kommen, um einer armen Region zu entfliehen, Geld zu verdienen, und

zumindest den Plan hegen, bald ins Heimatland zurückzukehren, ändert sich

dies rasch: Hasan soll erst die Schule abschließen, um dann in Deutschland

ein Ingenieursstudium anzuschließen (und so geschieht es dann Anfang der

70er auch), ein zweiter muslimischer Befragter wird zur gleichen Zeit von

seiner Familie ebenfalls nach dem Abitur nach Deutschland geschickt, um

dort Medizin zu studieren, und auch der Vater des dritten muslimischen In-

terviewpartners beschließt Ende der 1970er Jahre, die zunächst in der Tür-

kei verbliebene Familie nach Deutschland zu holen, wo sein Sohn dann eine

Ausbildung zumHotelbetriebswirt abschließt. Aus der Arbeitsmigration wird

in diesem Fall schnell eine bildungsorientierte Migration der zweiten, zum

Teil aber auch ersten Generation muslimischer, meist männlicher Migranten

bzw. deren Söhnen. Es erscheint nicht abwegig, dass die betreffenden Per-

sonen auch überdurchschnittlich häufig zu offiziellen Repräsentanten ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 105

Moscheegemeinde werden und in der Folge zu Veranstaltungen des interreli-

giösen Dialogs entsandt werden.12 Insgesamt zeigt sich allerdings, dass die-

ser Bildungsaufstieg kein Element der breiteren bundesdeutschen Diskurse

über die Arbeitsmigration ist. In den Erzählungen der christlichen Befragten

wird er zumindest nicht aufgegriffen. Die medialen Diskurse um diese Ent-

wicklungen waren neben dem Bild des ungelernten ›Gastarbeiters‹ vor allem

auch von ökonomischen Erwägungen geprägt: Sowohl die BRD als auch die

ArbeitsmigrantInnen sollten von der Vereinbarung profitieren (vgl. WSI Re-

port 2014: 3). Armando Rodrigues de Sa, der millionste Arbeitsmigrant, der

Deutschland erreichte, wurde unter hohem medialem Echo begrüßt und fei-

erlich beschenkt, ein paar Jahre später wurde mit Ismail Bahadir der milli-

onste Arbeitsmigrant aus Südosteuropa mit ebenso großem Medienecho be-

grüßt.

Die Interviewten, die im Zuge der Arbeitsmigration aus muslimisch ge-

prägten Ländern in die BRD migrieren, erzählen auch von ihrer Aufnahme

in Deutschland sowie den frühen dort geknüpften Kontakten. Hierbei fällt

auf, dass auch in ein und derselben Erzählung zwei gegensätzlich erschei-

nende Diskursstränge aufgegriffen werden: Einerseits finden sich Elemen-

te jenes Diskurses, wonach auf politischer Ebene von keiner beteiligten Sei-

te eine Integration erwünscht worden sei, die ArbeitsmigrantInnen vielmehr

– von der deutschen wie der türkischen Regierung – als pure Arbeits- oder

Devisen-Werkzeuge, nicht aber als Menschen mit Bedürfnissen wahrgenom-

men worden seien (so etwa bei Hasan, der auch Max Frischs berühmt ge-

wordenen Satz »Man hat Arbeitskräfte gerufen, und es kommen Menschen«

zitiert). Dies wird nur in Teilen kritisiert, sondern geht auch einher mit der

eigenen Sichtweise, vor allem schnell Geld verdienen und dann in die Heimat

zurückkehren zu wollen. Eine andere Erzählung aber ist jene von der großen

Offenheit undGastfreundlichkeit Deutschlands und der Deutschen, aufgrund

derer für alles gesorgt worden sei:

»Und deswegen, äh, wir sind also, äh, würd sagen, äh, ganz, äh, anders behandelt

worden, als ob wir Gäste wären […], auch von den Dozenten, auch von den, von

denen Kommilitonen und alles, äh, also GANZ ANDERS behandelt worden//ja//!

Äh, so liebevoll und so freundlich und so hilfs-, äh, bereit und alles. Man kann also

mit den heutigen, äh, Verhältnisse nicht mehr vergleichen« (Hasan).

12 Vgl. auch die Erkenntnisse der Dialogos-Studie zum Bildungsstand der Teilnehmen-

den in interreligiösen Dialogveranstaltungen (Klinkhammer et al. 2011: 54).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 Religöse Pluralitäten

Dies betrifft, so führt vor allem Yusuf aus, auch die Freiheit, mit der im

Deutschland der 1960er und 70er Jahre diskutiert werden kann – so sei

damals mit Blick auf religiöse Ansichten »alles offener gewesen«, während man

»mit der Zeit eine Schere im Kopf [auf]gezwungen« bekommen habe, das heißt,

nicht mehr so frei über religiöse Überzeugungen und politische Ansichten

habe sprechen können. Für die frühen Jahre, die hier im Fokus stehen,

ist jedoch auch zu beachten: Während Yusuf, Hasan und Adem erzählen,

wie ihre Religiosität sich eigentlich erst in Deutschland im Laufe der Jahre

deutlich intensiviert hat – sei es als Rückgriff auf vertraute Riten oder die

Anbindung an Gemeinschaften der Herkunftsländer – gilt gleichermaßen,

dass ihnen zum Zeitpunkt ihrer Migration Religiosität nicht als gesellschaft-

lich relevantes und diskursiv verhandeltes Thema in Deutschland erscheint.

Der Austausch, der rund um religiöse Bezüge überhaupt passiert, erfolgt

demgemäß zu diesem Zeitpunkt meist nur unter den MigrantInnen, für die

Religiosität ein wichtiges Thema ist:

»Und auf diese Art undWeise kam ich ofter, äh, ins Gespräch mit […] afrikanischen

Studenten, die Christen waren, waren auch miteinander GANZ offen gesprochen,

jeder hat, äh, seine Religion für richtich, äh, gehalten, jeder hat darüber gespro-

chen,wie ist das bei uns, wie ist bei euch,warum ist das so. Und besonders natürlich

von die, ah, diese afrikanische Länder, die auch mit dem Islam Berührung waren,

die waren leichter als, sagen mal deutsche Studenten//mhm//, die weder [lacht]

weder vom Christentum noch vom Islam//ja [lacht]//viel haben, das ist das Pro-

blem. […] auch die Leute aus Asien interessanterweise, waren auch einige, äh, äh,

Kommilitonen, äh, aus, aus Korea, die Christen waren, die waren viel, viel weiter

in der Religion.« (Yusuf)

Dieser Austausch primär mit anderen MigrantInnen mag auch an einer

gewissen Segregation der MigrantInnen in verschiedenen organisatori-

schen Kontexten insgesamt liegen – so berichtet etwa Hasan, dass der Asta

gesonderte Gelder für ausländische Studierende bereitstellt, die mangels

anderer Ideen immer für gemeinsame Essen und Feiern verwendet werden.

Nichtsdestotrotz passt die Beobachtung Yusufs, dass deutsche Studieren-

de tendenziell weniger Bezüge zum Islam, aber auch zum Christentum

haben, in das bisher Ausgeführte zur Bedeutung von biografischer Ausein-

andersetzung mit Religion im Nachkriegsdeutschland. Erste Anfragen für

religionsbezogenen Austausch von deutscher Seite erfolgen dann eher später,

und zwar gezielt von Seiten der Kirchen oder lokaler Pfarrer.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 107

Das ›Migrationsproblem‹ ist immer noch religionsbefreit

Der erste Aspekt – wie und wo erfolgen überhaupt Kontakte zwischen Mus-

limInnen und ChristInnen? – lässt sich auch aus der anderen Perspektive in

den Blick nehmen: Was berichten die christlichen Befragten über ihre ers-

ten Kontakte mit MuslimInnen? Hier fällt auf, wie entscheidend das Alter der

Befragten ist: Während die Älteren unter ihnen, die in den 1970ern bereits

die weiterführende Schule (und damit im Falle der Befragten in aller Regel

das Gymnasium) besuchen, keinen alltäglichen Kontakt zu MuslimInnen ha-

ben13, ist dieser für diejenigen, die ab den 70ern den Kindergarten oder die

Grundschule besuchen, alltäglich:14

»inner Grundschule, da hatte ich schon türkische FREUNDINNEN und die kamen

auch zu uns nach Hause und haben mir türkische Wörter beigebracht und… so

zum Beispiel, ne, wenn’s jetzt auch darum geht und das war für mich immer so

selbstverständlich, auch was ähm… auch Religion anbetrifft, also ich hab da nie so-

so Fremdheitsgefühle gehabt oder Fremdheitserfahrungen gehabt…« (Andrea)

Es wird damit deutlich, dassmit demÜbergang auf die weiterführende Schu-

le ein Einschnitt erfolgt, der in diesen Dekaden als Marker für die weitgehen-

de Segregation von muslimischen MigrantInnen im Alltag eingestuft werden

kann. Die christlichen Befragten haben in aller Regel eine bildungsaffine Bio-

grafie, das Gymnasium oder eineWaldorf-Schule besucht, und in diesen Kon-

texten keinen Kontakt zu MuslimInnen. In den Fällen, in denen bereits die

Kinder der Befragten in diesen Jahren einen Kindergarten oder die Grund-

schule besuchen, zeigt sich aber, dass dies auch für die Eltern aber nicht

zwingend als nachhaltige Kontakterfahrung gelten muss:

»unsere Tochter war in einem evangelischen Kindergarten, da war auch ʼn, ʼn tür-

kisches Kind, aber das hab ich nie als islamisch erlebt, das war, ich weiß nicht, wie

hieß er, Murat oder Mehmet oder so, der, der lief da so mit, das war überall, da

war Religion überhaupt kein Thema//mhm//. Dann sind die Kinder zu ʼner Wal-

dorfschule gegangen, da warn wa aber auch ziemlich unter uns, also es gab kein

Migrationsproblem.« (Heidrun)

13 Barbara: »Also wir hatten in der Oberstufe zwei spanischeMädchen. Aber erst in der Oberstu-

fe«.

14 Dies schwankt sicherlich auch regional. In diesem Fall beziehen sich beide Aussagen

auf das Ruhrgebiet.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 Religöse Pluralitäten

Das Zitat zeigt neben einer gewissen Insignifikanz interreligiöser Kontakte

aber auch, wie ausländische Kinder von den Befragten gewissermaßen ver-

bucht werden, welche Diskurse mithin die Deutung der zunehmenden Viel-

falt bestimmen: Mehmet oder Murat ist eben primär Türke, nicht Muslim, er

wird nicht als »islamisch erlebt«. In eine ähnliche Richtung deuten auch an-

dere, vereinzelte Erzählungen zu Begegnungen mit MuslimInnen im Alltag,

die auch dann, wenn ihr Muslimischsein für die geschilderte Interaktion ent-

scheidend ist, ganz vorrangig als türkisch charakterisiert werden (so auch

Manfreds Erzählung von einer Begegnung mit seinem Nachbarn). Der Be-

zugsdiskurs im angeführten Zitat ist derjenige eines »Migrationsproblems«. Es

ist mithin noch nicht die Religion, die gesellschaftlich wahrgenommen wird

oder gar ein potenzielles Problem darstellt, sondern die Nationalität oder

Ethnie, letztlich: der Status als MigrantIn. Die MigrantInnen, insbesonde-

re diejenigen aus der Türkei, werden, das wird an weiteren Stellen deutlich,

als traditional und rückständig, eben als ›noch‹ nicht modern und säkulari-

siert wahrgenommen. Entsprechend werden die Kinder aus der zweiten Ge-

neration als problembehaftet behandelt. Es entsteht dazu in den 1970er Jah-

ren eine »Ausländerpädagogik«, die sich um die pädagogische Bearbeitung

des »Kulturkonflikts« der ›Ausländerkinder‹ bemüht, da davon ausgegangen

wird, dass die Sozialisation in »zwei Kulturen« zu Identitätskonflikten führt.

Der Bildungswissenschaftler Paul Mecheril beschreibt dies so:

»Vor dem Hintergrund des zumeist unexplizierten Kulturbegriffs der Kul-

turkonflikthypothese, […] kann die Kulturkonflikt-Annahme als eine kultu-

ralisierende Pauschalisierung verstanden werden, die davon ausgeht, daß

Belastungen von »Ausländerkindern« durch Rückgriff auf die kulturell-sym-

bolische Dimension erklärt werden können. Diese Pauschalisierung nimmt

etwa strukturelle Bedingungen, unter denen Migrantenjugendlichen Zu-

gänge der Partizipation verschlossen bleiben, nicht in den Blick« (Mecheril

2001: 42).

Religion allgemein (und hier vor allem der Islam) wird dabei als ein Teil dieser

traditionalen Kultur verstanden, derer sich die westliche Gesellschaft im Rah-

men ihrer Modernisierung entledigt habe. Kultur wird danach und in dieser

Zeit (z.T. aber auch bis heute) im öffentlichen wie im wissenschaftlichen Dis-

kurs sowie von den Betroffenen selbst noch weitgehend als ein geschlossenes

System von essentiell-identitär eingeschriebenen Verhaltensweisen betrach-

tet, bei deren Aufweichung gerade im Jugendalter es zu identitären Proble-

men käme.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 109

Andere Religionen: zwischen Abenteuer und Esoterik

Interreligiöse Kontakte oder ebensolcher Austausch finden abgesehen von

wenigen Begegnungen in Nachbarschaft oder Kindergarten gerade für die äl-

teren Befragten also meist erst deutlich später statt; und zum Teil erst mit der

gezielten Teilnahme an Formaten des interreligiösen Dialogs. Eine Ausnahme

in dieser Gruppe der Befragten, die in den 1960er oder 70er Jahren erwachsen

wurden, sind diejenigen, die als junge Erwachsene bereits gewissermaßen in

die andere Richtung mobil waren, und daher nicht in ihrem alltäglichen Le-

bensumfeld, wohl aber auf Reisen in muslimische Länder punktuelle Begeg-

nungen mit MuslimInnen erfahren haben. Auch diese Erfahrungen können

gewissermaßen unter dem Stichpunkt der Arbeits- und Bildungsmobilität

subsumiert werden, und erfolgen teilweise in Form von Schüleraustauschen

(im Falle Birgits nach Ägypten) oder als die in den 70er Jahren nicht unübli-

che Abenteuerreise als Rucksacktourist in unbekannte Länder in Afrika oder

Asien. Ein Interviewpartner berichtet:

»Nämlich bin über Land gefahren, äh, in die Türkei, in den Iran und nach Af-

ghanistan//ach, wow//und war ungefähr drei Monate unterwegs//ja//. Äh, hatte

KEINEN SCHIMMER wo ich hinfahre. Ich wollte einfach weit weg [lacht], wie es

manchmal als junger Mensch so ist. […]machten damals viele junge Leute […] ich

bin in sehr einfacher Weise gereist, ich hatte nicht viel Geld und//mhm//so mit’m

Rucksack und dann los. Und, äh, ja, und, äh, habʼ da- dann natürlich viele Men-

schen einfach vor Ort (kennengelernt dadurch), dass ich alleine gereist bin//mhm//,

äh, musstʼ ich einfach, war ich einfach auch GEZWUNGEN vi-, mit vielen Leuten

Kontakt- und dadurch habʼ ich natürlich auch, bin ich auch erstmalig so mit, mit

Muslimen überhaupt im, ins Gespräch gekommen […] wo ich dann gesehnʼ habʼ,

dass da TAUSENDE von Menschen hin-, hinstrebten zu, zu, zum Gottesdienst und

so… Und ich war, äh, enorm beeindruckt! […] Äh, ich hab mich geradezu gefühls-

mäßig überwältigt, aber einfach dass Menschen SO STARK Religion und Leben in-

tegrieren« (Manfred).

Diese Individualreisen, die in den 1970er und 80er Jahren für junge Erwach-

sene vergleichsweise verbreitet waren, geben Gelegenheit zur Begegnung mit

verschiedenen Ausprägungen des Islams, aber kontextualisieren diese auf

spezielle Weise: Die ›fremde Religion‹ ist hier Teil eines Abenteuers und wird

als besonders exotisch empfunden. Besondere Pilgerstätten werden besucht,

deren Eindrücklichkeit das Bild des Islams prägen, und deren intensive

Nutzung einen Reisenden wie Manfred faszinieren und überwältigen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 Religöse Pluralitäten

Mit Blick auf das Judentum lässt sich sagen, dass auf internationaler und

kirchlicher Ebene nun eine Auseinandersetzung begonnen hat: International

hat sich der Ökumenische Rat der Kirchen Ende der 1960er Jahre von der

christlichen Judenmission abgewandt, das Vatikanum II hat 1965 anerkannt,

dass auch im Judentum Heilswahrheit liege15 und auch das Kirchenamt der

EKD hat dazu seit Mitte der 70er Jahre Arbeitspapiere produziert, in denen es

sich letztlich von der Judenmission abwendet.16 Gleichzeitig wurde die direk-

te Auseinandersetzungmit dem Judentum als Versöhnungsarbeit in Deutsch-

land vorangetrieben. So entstand die Gesellschaft für jüdisch-christliche Zu-

sammenarbeit bereits 1948 und hat bundesweit etwa 80 Ableger.17 Die in 1961

entstehende Kirchentagsbewegung hat von Beginn an jüdische VertreterIn-

nen zum Kirchentag und zum gemeinsamen Gebet eingeladen und ebenfalls

einen entsprechenden Arbeitskreis gebildet. Das Thema Judentum war inso-

fern im Umfeld der Kirchen seit den 1950er Jahren virulent, in der breiteren

gesellschaftlichen Öffentlichkeit wird insbesondere der Holocaust in der in

den 60er Jahren beginnenden Auseinandersetzung mit der ›Tätergeneration‹

im Zuge der Studentenbewegung thematisiert. Konkrete Begegnungen mit

jüdischen Traditionen scheinen damit aber kaum einherzugehen: Angelika

besucht mit ihrer Schulklasse in den 60er Jahren eine Synagoge, Barbara gibt

an, dass die ›Wiederentdeckung‹ der Synagogen in ihrem ebenso westdeut-

schen Umfeld erst in den 80er Jahren begann; insgesamt sind die Begegnun-

gen mithin spärlich.

Während dezidiert religionsbezogene Begegnungen zwischen ChristIn-

nen und MuslimInnen im Deutschland der 1960er und 70er Jahre damit noch

nicht bedeutsam werden, ändert sich in dieser Zeit einiges im binnenchrist-

lichen Feld sowie mit Blick auf andere weltanschauliche Strömungen. Mach-

ten in der frühen Nachkriegszeit noch interkonfessionelle Differenzen die

hauptsächliche Demarkationslinie des religiösen Feldes aus, werden, wie das

Interviewmaterial nahelegt, nun andere Abgrenzungen relevant, allem vor-

an die Auseinandersetzung mit den Ideen der 68er-Bewegung, Existenzialis-

15 Vgl. für den ÖRK »Die Kirche und das jüdische Volk (Bristol Report 1967)« 2001 und für

die Katholische Kirche »Nostra Aetate«.

16 Erst 1991 wurde dies allerdings zur offiziellen Haltung der Evangelischen Kirche in

Deutschland, vgl. hierzu Kirchenamt der EKD 2002.

17 Vgl. https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info (zuletzt abgeru-

fen am 30.09.2019).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info
https://www.deutscher-koordinierungsrat.de/gesellschaften-info


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 111

mus und Anthroposophie.18 Gleichzeitig schwindet die Bedeutung der kon-

fessionellen Unterschiede. Beides spiegelt sich auch in den Zahlen der nicht-

konfessionshomogamen Eheschließungen: So steigt die Zahl der konfessi-

onsheterogenen, aber binnenchristlichen Ehen zu Beginn der 1960er Jahre

von etwa 20 Prozent auf 25 Prozent, während zu Beginn der 70er Jahre dann

die »sonstigen« Eheschließungen (also von Paaren mit mindestens einem/-r

nicht-christlichen oder nicht-religiösen PartnerIn) rapide von etwa acht Pro-

zent auf 20 Prozent zu Beginn der 80er Jahre ansteigen (vgl. Logemann 2001:

29), was zu großen Teilen mit einer Welle von Austritten aus den christlichen

Kirchen ab Ende der 60er Jahre erklärt werden kann (vgl. Eicken/Schmitz-

Veltin 2010: 579 und 584). Mit der Wiedervereinigung, die wiederum zu ei-

nem großen Anstieg der Zahl der Konfessionslosen führt, erhöht sich die Zahl

der Eheschließungen »sonstiger Paare« schließlich um einen weiteren großen

Sprung auf etwa 45 Prozent (vgl. Logemann 2001: 29).19

Mit Blick auf die Interviews werden hier vor allem Erzählungen von

der Emanzipation von bisherigen religiösen Üblichkeiten eingespielt, in-

dem sich gezielt und bewusst mit anderen Strömungen auseinandergesetzt

wird.20 Resultat dessen kann aber gleichermaßen eine verstärkte Hinwen-

dung zur Kirche (wie bei Angelika) oder aber Abkehr von ihr und/oder die

Integration anderer Überzeugungen sein (etwa Kirchenaustritte im Zuge

18 Mit in dieses Bündel, hier aber nicht von zentraler Bedeutung, gehört auch die Aus-

einandersetzungmit der Schuld der Eltern in der Zeit des Nationalsozialismus, wie sie

etwa Angelika beschreibt.

19 Vgl. auch Owetschkin 2013, der auf eine ähnliche Entwicklung im Feld der Kirchenpo-

litik verweist: »Die Änderung des Modus der Bestandserhaltung zog dabei auch eine

Änderung der abgrenzenden Momente im interkonfessionellen Verhältnis […] nach

sich. […] Im Kontext der ökumenischen Öffnung der katholischen Kirche und der inter-

konfessionellen Annäherung, die durch die gemeinsame Betroffenheit beider Kirchen

von den Pluralisierungs-, Individualisierungs- undWertewandelprozessen begünstigt

wurde, verloren dieUnterschiede zwischen denKonfessionen gleichsam ihren System-

charakter und traten vielmehr als solche innerhalb eines übergreifenden Ganzen, als

diejenigen zwischen dessen verschiedenen Varianten auf.« (Owetschkin 2013: 167)

20 Vgl. aber Barbara, die die in vorangegangenen Kapiteln geschilderte Wahrnehmung,

dass Religionszugehörigkeit ebenso selbstverständlich wie irrelevant gewesen sei,

noch bis in die 1980er Jahre als zutreffend empfindet: »Religion hat überhaupt keine Rol-

le gespielt […] Das ist… eine sehr heutige Fragestellung//mhh//. Die man glaub ich Anfang der

Achtziger so nicht gefragt hat//mh ja//. Überhaupt nicht. Also wir ka- [stottert] wir kamen

alle… aus nem religiösen Elternhaus. Es gab ja nichts anderes in Westdeutschland Anfang der

Achtziger, man war entweder evangelisch oder katholisch und das stellte sich im Religionsun-

terricht dar und das wars aber auch schon«.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 Religöse Pluralitäten

der 68er-Bewegung, wie im Falle von Marcels Eltern). Bei den Befragten

selbst sind die Phasen des Zweifels oder der Abwendung nur temporär.

Prägend ist für viele in dieser Zeit dennoch der Existenzialismus, der nach

dem Krieg auch unter jungen Erwachsenen in Deutschland zum Trend wird.

Mehrere Befragte wenden sich philosophischen Autoren zu, lesen Hegel,

Sartre und Camus, auch und gerade, um sich mit ihrer religiösen Identität

auseinanderzusetzen:

»ich weiß, dass ich irgendwann dachte der [Gott, A.N.] sitzt da gnadenlos, mir

geht’s hier unten schlecht und, und eigentlich, ähm,wird der irgendwannmal über

mich zu Gericht sitzen, ob ich’s gut oder schlecht gemacht hab, dieser Gerichtsge-

danke//mhm//, der hat mich dazu gebr-, äh, hab ich mich mit Existenzialismus

auseinandergesetzt, mal Camus gelesen und mal ʼn Sartre und, und, fhh,//ja//so,

äh, so bisschen [schmunzelt], äh, ja, so jugendlichen Existenzialismus, in die Ein-

samkeit und in die Welt geworfen, das war’n dann eher so die Gedanken in denen

ich mich dann eher heimisch gefühlt hab.//mhm//Ähm, mich versteht ja keiner…

also so.//ja//Und unverstanden und fremd in der Welt und so, dazu hätte dann

Glaube nich GEPASST« (Heidrun).

Neben diesen Einflüssen kommen aber auch neue, religionsnähere Eindrücke

hinzu.Dies ist zum einen ab den späten 1970er Jahren die Anthroposophie, die

die Selbstverortung als ChristIn herausfordern, aber auf diese Weise letztlich

auch bestärken kann:

» Ich hab die Kinder auf die Waldorfschule geschickt […] ich dachte das is, äh, mal

etwas flapsig gesacht, an jeder Schule gibt’s Spinner, auf der Waldorfschule weiß

ich wenigstens in welche Richtung die spinnen […] und dann – wusst ich, mir war

das zu esoterisch. Also auch was die an Religion anbieten, das mocht ich nich. Und

die haben auch so’n, äh,wenn ich schon ganzheitlich höre und so, das war mir alles-

, und, [stottert] das hat ma-, also sagen wir meine, meine protestantische Identität

hat sich eigentlich geschärft in der Auseinandersetzung mit Esoterik und, und, und

ähnlichen Dingen.« (Heidrun)

Neben der Anthroposophie – als wichtiger Einfluss in der Studienzeit wer-

den zum Beispiel von Angelika auch Steiners Schriften benannt – sind, wie

sich im Zitat andeutet, noch weitere Strömungen relevant: Zu der Zeit, als

»diese Psychowelle da schwappte« (Heidrun), setzen sich InterviewpartnerInnen

mit Zen und Sufismus auseinander, besuchen wie Heidrun spiritualitätsori-

entierte Veranstaltungen oder fahren wie Angelika im KommilitonInnenkreis

ins Kloster, um innere Einkehr zu erfahren. Diese Entwicklung von der im

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 113

vorigen Kapitel thematisierten Bikonfessionalität als entscheidendem Unter-

scheidungskriterium hin zur Diversifizierung und Individualisierung des Fel-

des bringt eine Anekdote von Angelika gut auf den Punkt:

»meine beste Freundin in der Klasse war katholisch und mit ihr hatte ich, habʼ

ich immer heiße Diskussionen gehabt, weil ich katholische Kirche wirklich als das

Letzte fand//mhm//, total hinterwäldlerisch, unmöglich und wie, wie kannst du

nur-, heiße Diskussionen geführt. Als wir uns viele Jahre später nach dem Abi mal

wieder getroffen haben, dawar sie dann inzwischen aus der Kirche ausgetreten und

surfte so im Esoterikraum rum und ich war zur katholischen Kirche [schmunzelt]

konvertiert, […] total irre!« (Angelika)

All diese Erzählungen rufen eine gewisse Ambivalenz auf, die mit den Diskur-

sen um die neuen oder neu adaptierten religiösen Strömungen verbunden ist

und trotz der biografischen Sympathie oder Zugewandtheit die Andersartig-

keit in Abgrenzung zum kirchlichen Feld herausstellt: Die »Psychowelle«, »im

Esoterikraum rumsurfen«, alles das greift pejorative bis alarmierende Diskur-

se auf, die das Feld zu dieser Zeit prägen, und teilweise seltsam paradox zur

Handlungspraxis der Betreffenden stehen.

Eine neue Hoffnung: Die weltanschauliche Öffnung christlicher Kirchen

Gleichzeitig bleibt Kirche ein wichtiger Bezugspunkt. Viele der Befragten

pflegen weiterhin enge Kontakte zu ihr, sei es als Sozialzusammenhang

(vgl. etwa Marcels Mutter, die aus der Kirche austritt, aber weiterhin im

Chor der lokalen Gemeinde singt und dort enge Freundschaften pflegt,

auch die Einbindung Andreas und ihrer Mutter in die musikalischen und

anderweitigen Angebote der Gemeinde vor Ort) oder als Arbeitgeber. Ein

wichtiger Faktor für die Aufrechterhaltung der Bindung zu einer christlichen

Kirche in diesen Jahren ist dabei, dass auch die christlichen Kirchen in

der Erzählung als Teil einer weltanschaulichen Modernisierung gedeutet

werden. Auch wenn sich die katholische Kirche sowie die evangelischen

Landeskirchen hier in den zeitlichen Abläufen und inhaltlichen Ausprägun-

gen unterscheiden, ist ihnen doch gemeinsam, dass sie im Laufe der hier

betrachteten Jahre und insbesondere ab den 1970er Jahren insgesamt als sich

öffnend und verjüngend eingeschätzt werden. Sie können damit, wie auch

bspw. Pollack argumentiert, nicht mehr nur als reaktiv, sondern auch als

Träger der gesellschaftlichen Liberalisierung gedeutet werden (vgl. Pollack

2016: 18, 21). Dies passt auch zur Diagnose Jähnichens, der aufzeigt, wie die

christlichen Kirchen nach dem Beharren auf traditioneller Lebensführung

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 Religöse Pluralitäten

in den 1950er Jahren, was sie immer mehr in Widerspruch zur Haltung der

Mehrheitsgesellschaft bringt, nun zu einer Neuorientierung mit Blick auf

Lebensführung (etwa Sexualethik) kommen (vgl. Jähnichen 2016: 353).

Viele Befragte heben die Öffnung der Kirchen an verschiedenen Stellen

positiv hervor, und nehmen dies teilweise sogar als Anlass für ein Theologie-

studium. Sie schätzen etwa die Breite der Angebote und die Offenheit für

das Engagement Jugendlicher (wie Barbara) oder sind beeindruckt von po-

litisch engagierten JugendmitarbeiterInnen der lokalen Kirchengemeinde –

was im Falle von Manfred, der aus einem teilweise überzeugt agnostischen

Großelternhaus stammt, sogar dazu führt, dass er sich – zunächst heimlich

– taufen lässt und in die Kirche eintritt (auf die Vorreiterrolle der kirchli-

chen Jugendarbeit weist auch Jähnichen hin, vgl. ebd.: 350-352). Mit Birgit

lernt eine weitere Interviewpartnerin bereits im Schulunterricht die histo-

risch-kritische Methode der Bibelexegese kennen, mit der sie in ihrem evan-

gelikal geprägten Großelternhaus wiederum für Aufruhr sorgen kann. Auch

in den vereinzelten Erzählungen derjenigen, die mit diesen Entwicklungen

persönlich nichts anfangen können – für Angelika sind sie sogar Anlass zur

Konversion – zeigen sich dennoch die gleichen verdichteten Bilder und Dis-

kurse über eine sich wandelnde Kirche:

»Und da stand dann so im karierten Hemd der Pfarrer vorne mit der Jugendgruppe

und hat an, äh, am Schlachzeuch gespielt oder hat mit der Gemeinde Kreuzwort-

rätsel gelöst//mhm//. Das war in den siebziger Jahren grad‘ so in//ja, mhm//. Also

manche können sich ja auch noch erinnern, wie dann so, äh, Wollknäuele durch

die Gemeinde geworfen wurden, jeder muss auffangen und nachher, um dann zu

zeigen, wie wir alle zusammenhängen und-//mhm//, also das, das war so grad‘ im

evangelischen Bereich also ganz in//mhm//. Und ich saß da mit meinen religiösen

mystischen [lacht] Erfahrungen//mhm//und war einfach nur, dachte: ›Das ist doch

kein Gottesdienst! Das ist//mhm//Menschendienst, das ist bissl, äh, äh, Larifari.‹«

(Angelika)

Ihr Erlebnis erzählt Angelika als einschlägig für die 1970er Jahre, das ver-

dichtete Wollknäuel-Narrativ verweist auf pädagogische Konzepte, die ihr im

Kontext des Gottesdienstes zweifelhaft erscheinen. Neben diesen lokalen Ge-

gebenheiten registrieren die Befragten aber auch als Jugendliche und junge

Erwachsene durchaus den sich vollziehenden Wandel kirchlicher Positionen

auf globaler Ebene – hier ist zunächst insbesondere das zweite Vatikanum

zu nennen, das eine grundlegende Modernisierung der katholischen Kirche

einleitete – etwa bezüglich der Liturgie, die seitdem in der Landessprache

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 115

und weitgehend der Gemeinde zugewandt abgehalten wird, und bezüglich

der Anerkennung anderer Religionen, die nun auch der katholischen Kirche

als wahr und heilsbedeutsam gelten:

»Ich hab katholische Theologie studiert und das zu einer Zeit, als, ähm, das Studium

sich sehr offen und sehr einladend präsentierte, auch mit einer sehr offenen und

einladenden Gemeindeerfahrung, das war so die Zeit, als das zweite Vatikanum,

ähm, das ich nicht bewusst miterlebt habe, einfach wirklich in den Gemeinden

in der UMSETZUNG angekommen war, Ende der Siebziger, Mitte der Siebziger,

als ich Jugendliche war und dann Anfang der Achtziger auch an den Fakultäten«

(Barbara).

Eine ähnliche Erfahrung beschreibt auch Birgit, die in den 1970er Jahren auch

zu den ersten Messdienerinnen in der katholischen Kirche gehört. Eine wei-

tere, stark rezipierte Entwicklung in dieser Hinsicht ist das Aufkommen und

die Verbreitung der Befreiungstheologie in Lateinamerika, die ebenfalls die

Wahrnehmung der gesellschaftlichen Öffnung und Relevanz der katholischen

Kirche trotz fortschreitender Säkularisierung in den ausgehenden 70er Jah-

ren prägt:

»ich habe die KJG und das, was wir damals als KJG gemacht haben, halt

als…//hmm//[seufzt laut] weltoffener und lebensnäher//hmm//erlebt. […]ich

denke die warn, würde ich heute sagen, ääh…//hmm//ja, befreiungstheologisch

orientiert, hatten//ääh//ne nicht rein religiöse, sondern auch sozialpädagogische

Herangehensweise//aah, okay//und//hmm//ääh, die bezogen auch, ääh, politisch,

ääh, Position//hmm//also was Eine-Welt-Arbeit angeht//ja//das fand ich wichtig«

(Birgit, und ähnlich auch Barbara).

Insbesondere die katholische Kirche gilt den Befragten in den 1970er Jahren

als die weltoffenere und einladendere, sich stärker modernisierende christli-

che Kirche.21 Bezeichnend ist jedoch auch, dass sowohl Barbara als auch Bir-

git anschließend an das Studium dann erkennen, dass sie (zunächst) nicht für

die Kirche arbeiten möchten oder können, sondern in die politische bzw. bil-

dungsbezogene Jugendarbeit gehen. Erst später geraten sie beide auf Umwe-

gen wieder zur Kirche als Arbeitgeber oder als Feld intensiver ehrenamtlicher

21 Birgit gibt an, dass sich diese Entwicklung ein paar Jahre später umgekehrt habe, und

die evangelischeKirche sich stärker geöffnet habe,währenddie katholischeKirche sich

retraditionalisiert habe.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116 Religöse Pluralitäten

Tätigkeit.22 In einem Fall ist dies mit tiefergreifenden Frustrationen und Ab-

grenzung von der Kirche in den 1980er Jahren verbunden, deren Entwicklung

in dieser Zeit als erneute Schließung und Retraditionalisierung erfahren wird

– dies wird demgemäß im sich anschließenden Unterkapitel aufgegriffen.

 

Insgesamt zeigt sich damit in den betrachteten Jahren: Mit neu aufkommen-

den bzw. neue Popularität erhaltenden spirituellen Strömungen, Zen, Su-

fismus sowie Anthroposophie diversifiziert sich die religiöse Landschaft in

Deutschland – auch im Bewusstsein und den Erzählungen der Befragten, die

sich jetztmit diesenOptionen auseinandersetzen, sie zumTeil aufgreifen und

integrieren, zum Teil ihre christliche Identität daran schärfen. Diese Diversi-

fizierung löst eine als homogen empfundene, christlich-religiöse Landschaft

ab, in der vor allem Bikonfessionalität das Feld prägte. Dies kann in den Kon-

text einer allgemeinen Auflösung klar strukturierter konfessioneller Milieus

gestellt werden, als deren Gründe geografische ebenso wie soziale Mobilität,

letztere ausgelöst u.a. durch die allgemeine Wohlstandsentwicklung, zuneh-

mende Bildungsmöglichkeiten, veränderte Geschlechterrollen und Arbeits-

prozesse angeführt werden können (vgl. Jähnichen 2016: 354, Pollack 2016:

14). Mit diesen Veränderungen wandelt sich schließlich auch die Auseinan-

dersetzung mit anderen religiösen Überzeugungen: War man in den Jahren

zuvor noch selbstverständlich Teil eines protestantischen oder katholischen

Umfelds und die Abgrenzung zur jeweils anderen Gruppe fraglos, beginnt

nun die individuelle Auseinandersetzung mit einzelnen Strömungen, die die

Biografien jeweils spezifisch prägen. Die Befragten lösen sich nun verstärkt

aus einer unhinterfragten religiösen Zugehörigkeit, die aber gleichzeitig ei-

ne geringe Alltags- und Handlungsrelevanz mit sich brachte – auch letzteres

ändert sich nun sukzessive zumindest im Sample der Befragten.23

22 Barbara bezeichnet ihren Weg als »übliche Karriere […] für katholische Frauen, die eben…

nicht in die Gemeinde gehen und… natürlich nicht ins Pfarramt«. Zur Bedeutung von Kir-

che als Arbeitgeber oder Ort ehrenamtlicher Tätigkeit mehr in den Abschnitten zum

interreligiösen Dialog.

23 Damit soll, wie bereits angedeutet, nicht suggeriert werden, dass die BRD bis zu die-

sem Zeitpunkt in religiöser Hinsicht homogen und traditionell war, und nun ein plötz-

licher Umbruch stattfindet. Vielmehr mag es genauso plausibel sein, die 1950er Jahre

mit Blick auf die religiöse Landschaft in der BRD als Sonderfall der Zeitgeschichte zu

betrachten (vgl. Bösch 2016: 362). Gleichwohl bringt unser Sample mit sich, dass die

Ältesten der Befragten ihre früheste Sozialisation in den 50er Jahren erfahren haben,

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 117

Dieses neue ›Andere‹ ist aber nicht der Islam, auch wenn nun zahlrei-

che GastarbeiterInnen aus muslimischen Ländern nach Deutschland kom-

men. Hierfür lassen sich im Material zwei vorrangige Gründe ausmachen:

Zum einen besteht insgesamt wenig Kontakt zwischen Deutschen und Mi-

grantInnen.Wie vielfach beschworen, hegen beide Seiten die Hoffnung, dass

die ›Gastarbeiter‹ nach getaner Arbeit und mit verdientem Geld bald in die

Heimat zurückkehren, sodass größere Bemühungen um Kontakt auf beiden

Seiten nicht die Regel sind. Für unsere Zwecke aber noch einschlägiger ist die

geringe Relevanz von Religion als Deutungsrahmen insgesamt. Dies soll sich

in den folgenden Dekaden nachhaltig ändern.

4.1.4 Vom ›Gastarbeiter‹ zum ›Flüchtling‹ und die enttäuschte

Hoffnung einer weltoffenen Kirche

»Marokkaner, äh, Libaneser… zum Teil Kur-

den […] vor derWende, als SO VIELE Flücht-

linge kamen.« (Lorena)

»Äh, DAS war ne Phase, wo ich denn dann

gedacht hab, ääh, also diese Kirchewillst du

nicht mehr unbedingt unterstützen.« (Bir-

git)

Gemeindebildung als Integration und Religionisierung

Naturgemäß werden auch in der nächsten Dekade, den 1980er Jahren, die

Diskurse der vergangenen Jahrzehnte aufgegriffen und in verschiedenenWei-

sen fortgesponnen. Die früheren Generationen der ArbeitsmigrantInnen ha-

ben in den 80ern nun eine langfristige Perspektive in Deutschland entwickelt.

Die Befragten beginnen, sich neben Beruf und Familiengründung in verschie-

denen gesellschaftlichen Zusammenhängen zu engagieren:

»so sechsundachtzig, siebenundachtzig, ist der erste Moschee […] in [Ortsteil von

A] gegründet wurden […] Ja, dann haben sie mir erzählt, ja, wir haben hier die Mo-

schee, aber wir haben viele Probleme. Die Leute, die sind ja alle fast, äh, nur Arbei-

ter dort, nur Arbeiterschicht, ne, also keine gute Deutschkenntnisse und//mhm//es

gibt viel, äh, Sachen zu erledigen mit den, äh, mit den Behörden//mhm//und mit,

und diese damit auch prägend für ihre Wahrnehmung für folgende Veränderungen

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 Religöse Pluralitäten

äh, Rechtsanwalt und mit Notar und//mhm//, und das, und das, und, äh, Verord-

nungsamt, gibt’s viel zu tun! Und die wissen gar nicht mehr, was sie da machen

sollen. […] Ja,man konnte ja auch nicht, äh, einfach sagen, hier, also tutmir leid, ich

kann für euch nichts tun, ich kann nich machen, also, äh, macht was ihr wollt oder

was, ich konnte das nicht sagen, also gesagt, okay, ich helfe euch, was ich kann. […]

Ja, nachdem die das alles gesehen haben, haben sie gesagt, nee, also wir, wir lassen

dich hier nicht mehr weg,//[lacht]//Du, du bleibst hier! [lacht] Dann haben sie mir

dort zum Vorstand gewählt« (Hasan).

Das Zitat illustriert dabei eine doppelte Sesshaftwerdung: Einerseits wirdHa-

san Teil der türkischen Gemeinschaft, übernimmt dort Aufgaben und Ver-

antwortlichkeiten, bei denen er sich auch intensiv mit deutschen Behörden

auseinandersetzenmuss, und wird schließlich zur entscheidenden Stütze der

Moscheegemeinde und besetzt den entsprechenden Posten in der Gemeinde-

hierarchie. Andererseits zeigt sich an der Gründung der Moscheegemeinde

auch, wie eine ganze Gruppe türkischer MigrantInnen nun in Deutschland

längerfristige Strukturen aufbaut und sich damit auf ein Leben in Deutsch-

land eingerichtet hat. Zu dieser Zeit beginnt auch die Türkei, ihre eigene Re-

ligionsbehörde Diayanet in Deutschland als DITIB e.V. auszubauen und be-

stehende, bis dato autonomeMoscheegemeinden anzuwerben, indem sie Un-

terstützung durch Imame sowie Gebäudekäufe u.ä. anbietet. Dies wird v.a.

alsMaßnahme gegen den Einfluss ihrerMeinung nach radikaler religiös-poli-

tischer Gruppierungen verstanden, die trotz des Parteiverbots in der Türkei in

Deutschland in denMoscheegemeinden Anhänger haben und sich schließlich

in der AMGT e.V. (heute nur noch Milli Görüs) organisieren. Zuletzt wird mit

der Gründung einerMoscheegemeinde, wie vonHasan beschrieben, deutlich,

dass zumindest für einen Teil der ArbeitsmigrantInnen auch Religion einThe-

ma ist (oder wird), wenn auch gleiches immer noch nicht für die gegenseitige

Wahrnehmung verschiedenreligiöser Gruppen in einem gesamtgesellschaft-

lichen Kontext gilt.

Geflüchtete als karitative Aufgabe

Stärkere Verschiebungen in der Wahrnehmung von MigrantInnen und mit-

hin anderer Kulturen und möglicherweise Religionen finden aber angesichts

veränderter Migrationsauslöser statt: Ab den 1980er Jahren sind es nicht

mehr ArbeitsmigrantInnen, sondern vielmehr Geflüchtete, die verstärkt

nach Deutschland migrieren oder zumindest das verbreitete Bild von Mi-

grantInnen prägen. Die Befragten, die die Entwicklung – etwa aufgrund

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 119

ehrenamtlichen Engagements – aufmerksam verfolgen, nehmen viele ver-

schiedene Gruppen von MigrantInnen wahr, die etwa primär aufgrund der

zeitlichen Abfolge ihrer Migration und ihrer ethnischen Herkunft geordnet

werden können:

»Das waren entweder waren sie, ähm, KURDEN, die als, äh, Flüchtlinge ka-

men//hm//oder würde ich sagen, die ersten, die kamen, waren AFGHANEN. […]

das musste doch in den//hmm//Siebzigern- nein, nicht siebziger, achtziger Jahre

gewesen […]. Die… hatten wir aber ganz kurz hier, dann sind sie weitergezogen.

[…] Dann bekamen wir wie gesagt- das war diese ganz starke Verfolgung von den

Kurden in der Türkei//hmm//. Und äh, das sind viele, viele, äh, kurdische Familien

von der türkischen Seite, von der irakischen Seite, von der libanesischen Seite…«

(Lorena)

Auch der Bildungsstand bzw. das Herkunftsmilieu erscheint dabei als nen-

nenswertes Charakteristikum der Migrierten. Alles in allem erwächst daraus

insgesamt ein Bild von einer Vielzahl an Gruppen Geflüchteter, die in rascher

Abfolge in Deutschland einwandern und hilfsbedürftig die – ehrenamtliche

– Unterstützung der Ansässigen benötigen.

Diese Verschiebung in der Wahrnehmung der Migrierten trifft sich mit

den Erzählungen auf der Seite der Betroffenen, die von der eigenen oder el-

terlichen Migration nach Deutschland aufgrund von Flucht oder politischen

Repressionen berichten. Darunter ist mit Emine eine Befragte, die in den

80er Jahren aus der Türkei flieht, weil sie dort als feministische und linksori-

entierte Aktivistin nach dem Militärputsch Repressionen zu befürchten hat,

und auch entgegen ihrer Hoffnungen später nicht mehr in die Türkei zurück-

kehren kann. Die jüngeren Befragten – wie Melina oder Namika – berichten

dagegen von den Erfahrungen ihrer Eltern, die angesichts von Krieg aus Pa-

lästina oder Jordanien nach Deutschland einwandern. In den Erzählungen

deutet sich dabei die Antizipation einer veränderten bzw. erhöhten Legiti-

mationsbedürftigkeit der Migrationsentscheidung an:

»Es war ja Bürgerkrieg in Libanon//mhm//, die [ihre Eltern, A.N.] haben zwar sehr

viele Jahre im Bürgerkrieg gelebt, aber die Lage dort hat sich immer mehr- also es

ist mehr, immer mehr eskaliert//mhm//so dass es auch kaum mehr möglich war

dort zu leben. Und deswegen sind die dann, ähm… hierhin gekommen. […] und,

ja, dann haben die Menschen angefangen sich gegenseitig umzubringen, also in-

nerhalb eines Bürgerkriegs, und dann, als es dann noch anfing, dass man auch

innerhalb der Religion angefangen hat, das war dann halt zu viel. Dann sind halt

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 Religöse Pluralitäten

sehr viele ausgewandert. […] Weil das halt, die Lage dort einfach unerträglich ist.«

(Namika)

Namika betont wiederholt, dass ein Leben unter den Bedingungen des Bür-

gerkrieges im Libanon nicht möglich gewesen wäre; dass ihre Eltern es so

lange ausgehalten hätten, wie es nur ging, aber schließlich keine Wahl mehr

gehabt hätten, als nach Deutschland zu kommen. Diese ausführliche – hier

noch gekürzte – Legitimierung wurde durch das Interview so nicht erfragt,

sodass es naheliegend erscheint, dass sich die Befragte hier auf implizite oder

explizite Diskurse bezieht, die ihr an anderer Stelle üblicherweise begegnen.

Damit wird hier die Migration erstmals nun weniger mit Bezug auf die Chan-

cen zum eigenen Aufstieg begründet oder die Migration nach Deutschland

primär gegenüber der eigenen, im Herkunftsland zurückbleibenden Familie

gerechtfertigt, wie es für die Erzählungen der ArbeitsmigrantInnen charak-

teristisch war. Vielmehr erscheint die Migration legitimierungsbedürftig ge-

genüber der Aufnahmegesellschaft: Man würde diese nicht belästigt haben,

wenn es nicht gar nicht mehr anders gegangen sei. Dies ergibt mit Blick auf

die diskursive Ordnung des Feldes Sinn: Während die ArbeitsmigrantInnen

der 1960er und 70er Jahre nachdrücklich eingeladen und zumindest in ei-

nigen Teilen der öffentlichen Auseinandersetzung als hocherwünscht galten,

gilt dies nicht gleichermaßen für die Flüchtenden, die in Deutschland zumin-

dest nicht explizit herbeigewünscht wurden und nun um Asyl bitten müssen.

Sehr deutlich orientieren sich die Rechtfertigungserzählungen damit also an

Diskursen, die den Betreffenden gleichermaßen ›widerfahren‹.

Die im Vergleich zu den ArbeitsmigrantInnen größeren Anforderungen

der Flüchtenden, ihre Einwanderung nach Deutschland zu begründen, findet

sich so nicht eins zu eins in den Erzählungen der befragten Deutschen wieder

– diese bezweifeln nicht die Notwendigkeit der Flucht aus dem bürgerkriegs-

geplagten Libanon. Dies ist insofern nicht überraschend, als dass es sich bei

den Befragten doch um eine Auswahl derjenigen handelt, die grundsätzlich

offen und interessiert an anderen Kulturen und Religionen sind.Nichtsdesto-

trotz lassen sich ihren Erzählungen allgemeinere Haltungen der Zeit entneh-

men. So berichtet Angelika, dass im Stadtbild wieder Hakenkreuze an Gebäu-

dewänden auftauchen, Lorena betont die große Zahl der vielen Geflüchteten,

die bis Ende der 1980er Jahre nach Deutschland einwandern und die Heraus-

forderungen, die das für deren Betreuung mit sich bringt. Im Laufe der 80er

Jahre werden MigrantInnen mithin zunehmend als potenziell problematisch

wahrgenommen, ein Umstand, der auch den MigrantInnen bewusst wird.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 121

Das Verhältnis der christlichen Kirchen zur Welt:

Eine Hoffnung wird enttäuscht

Mit Blick auf dezidiert interreligiöse Begegnungen sind für die Gruppe der

christlichen, nichtmigrierten Befragten in den 1980ern jedoch noch vorran-

gig andere Entwicklungen jenseits von Zuwanderung zentral, nämlich jene

im kirchlichen Bereich. Angezogen von der bereits im vergangenen Kapitel

beschriebenenWahrnehmung, dass sich die christlichen Kirchenmodernisie-

ren und gesellschaftlicher Probleme annehmen, haben sich nun mehrere der

Befragten für ein Theologiestudium entschieden. Dort (so berichtet Birgit)

sowie in den Gemeindeleitungen wird nun zunehmend die sich verändernde

Auseinandersetzung der Kirchen mit anderen Religionen thematisiert:

»meine auch in den Achtzigernwäre das gewesen, als es ne westfälische, kirchliche-

also ne Denkschrift der EKVW, äh, gab, äh, über unser Verhältnis äh, äh, äh zum

Judentum, […] dass es auffußt und äh, äh, dass wir also eine ganz natürliche ver-

wandtschaftliche Beziehung haben und äh, das nicht ablehnen können deswegen

oder so was ähnliches, wie das ja früher war.« (Renate)24

Dabei entwickeln die Betreffenden, die ja gerade von der Öffnung der Kirchen

zum Studium angeregt wurden, oft besonders progressive Haltungen:

»Und dann habe ich da ja sozusagen einiges ausgearbeitet und es war mir halt

wichtig… ääh, sozusagen einerseits die Konzilsdokumente zwar sachgerecht da-

zustellen, aber es war mir weiterhin auch wichtig, ääh, zu gucken, wo besteht

die Möglichkeit//hmm//sich auf Augenhöhe… zu begegnen […] Es kann nicht mehr

sein, wie es im 2. Vatikanum auch noch ist, dass man ihnen Wahrheit zuerkennt,25

aber denn dann sacht: Für uns ist das die letzte Wahrheit und wir wünschen uns

doch…//hmm//dass es letztlich auf uns hinausläuft. Also ich denke, das… geht nicht

mehr.« (Birgit)

Dabei werden sie – in unterschiedlichem Ausmaß – im Zuge des Studiums

von den jeweiligen Kirchen und ihren VertreterInnen enttäuscht: Diese erwei-

sen sich etwa als ablehnend gegenüber historischer Aufarbeitung ihrer Ver-

24 Obwohl durch den internationalen ÖRK 1967 im »Bristol Report« (»Die Kirche und das

jüdische Volk« 2001) schon grundgelegt, verabschiedete sich die EKD erst 1991 in einer

offiziellen Denkschrift zum Verhältnis von Juden/Jüdinnen und ChristInnen von der

Judenmission (vgl. Kirchenamt der EKD 2002).

25 Erklärung der katholischen Kirche zu ihrem Verhältnis zu anderen Religionen (Nostra

Aetate) von 1965, in der sie einen »Strahl jener Wahrheit« auch in anderen religiösen

Bekenntnissen wie z.B. denen des Islams grundsätzlich anerkennt.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Religöse Pluralitäten

gangenheit oder simpel als doch nicht so modern wie zuvor wahrgenommen.

Die progressive Haltung war entweder nicht so ausgeprägt wie erhofft oder

die Befragten nehmen ab einem gewissen Zeitpunkt eine erneut rückwärts-

gewandte Bewegung wahr:

»Aber wir merkten schon, dass es gegen Ende, oder zweite Hälfte des Studiums

ENGER wurde und dass man uns denn dann auch sachte… ääh… denken Sie dran,

wenn Sie von uns angestellt werden wollen, was Sie sagen.//hmm//Jaa, also es

sind//hmm//hinterher auch, äh… Situationen dagewesen, wo denn dann definitiv

gesagt worden ist… WIR wissen, wen wir NICHT mehr anstellen. […] Und äh, al-

so da merkten wa schon,//hmm//dass… sozusagen also wir zwar im STUDIUM ne

geistige Weite hatten und ne Menge machen konnten,//hmm//aber dass… ja, ge-

wisse Bistümer für uns halt…//hmm//keine Einstellungsperspektive boten.« (Bir-

git)

Damit zerschlagen sich für einen Teil der Befragten nach Abschluss des Studi-

ums in den 1980er Jahren auch Berufsperspektiven – angesichts der beschrie-

benen Haltungsdifferenzen können oder wollen sie nicht in die Gemeindear-

beit einsteigen. Doch auch die Auseinandersetzung um das Verhältnis der

christlichen Kirchen zu anderen Religionen scheint hier gerade erst begon-

nen zu haben und in den unterschiedlichen kirchlichen und kirchennahen

Kontexten recht verschieden diskutiert zu werden. Gewandelt hat sich ge-

genüber früheren Dekaden offenbar insbesondere die Entschiedenheit der

Kritik und Diskussion der aktiven Laienmitglieder der Kirchen. Kirchenmit-

gliedschaft ist in den 1980er Jahren nicht mehr selbstverständlich und auch

nicht mehr verbunden mit einer einfachen Hinnahme institutioneller Vorga-

ben (vgl. Hanselmann/Hild/Lohse 1984).

Eine ähnliche Dynamik von eigenverantwortlichem kritischem Handeln

innerhalb oder neben etablierten Institutionen betrifft die verstärkte Hin-

wendung der Befragten zu ehrenamtlichen, gesellschaftspolitischen Tätig-

keiten. In Bürgerinitiativen, Stadteilinitiativen und Frauengruppen widmen

sich Befragte wie Renate und Birgit der Friedensarbeit, der Gleichstellung

der Geschlechter, der Unterstützung der sogenannten DrittenWelt oder bau-

en internationale Städtepartnerschaften auf, und docken damit an Diskurse

an, die sich um Emanzipation, globale Gerechtigkeit und Friedenssicherung

entwickeln. Dieses Engagement wird in Teilen von der jeweiligen Kirchenge-

meinde angeregt, in Teilen aber skeptisch betrachtet und manchen Aktivitä-

ten auch mit Widerständen begegnet. Dies gilt gerade auch für die Arbeit mit

Geflüchteten:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 123

»Flüchtlings-, äh, -betreuungsgruppen damals in den Jahren ja auch ganz viel, DIE

haben zum Teil nen schweren Stand, weil das noch nicht so allgemein akzeptiert

war,//hm//dass das also ein Wesenselement von Kirche ist,//hm//das man so etwas

tut- ähm, das war schon mit der Landeskirche äh in den Achtzigern auch immer ne

Diskussion« (Renate).

Auch dies kann als ein Hinweis auf die breitere gesellschaftliche Haltung ge-

genüber den in Deutschland neuankommenden Geflüchteten gelten.

Insgesamt vollzieht sich in den 1980er Jahren also eine gewisse Annä-

herung der muslimischen und der christlichen Befragten, die aber noch zu

keinem engen Austausch führt: Die ersten Generationen der muslimischen

ArbeitsmigrantInnen bauen in Deutschland erste, auch religionsbezogene

Strukturen auf, während sich die christlichen Kirchenmitglieder anderen

Religionen auf einer eher sozialen und/oder institutionell-kirchlich gepräg-

ten Ebene widmen. Für die Wahrnehmung der MuslimInnen spielt die

Veränderung der Migrationskonstellationen eine Rolle, die nicht-migrierten

Befragten betreffen diese Diskurse allerdings in ihrer Auseinandersetzung

mit religiöser Vielfalt nicht besonders. Dies ändert sich in den 1990ern insbe-

sondere durch vier parallele Entwicklungen: Fremdenfeindliche Anschläge,

den Irakkrieg, die zunehmende Begegnung im Alltag sowie die sukzessive

Umsetzung kirchlicher Konzepte in praktische Dialogarbeit.

4.1.5 Von Konflikt und Kontakt: Die Begegnung mit MuslimInnen in den

1990er Jahren

»das Boot ist VOLL//ja//. Das war die eine

[…] von den Parolen.« (Lorena)

»die sprach mich an und sagte: ›Ich habʼ

jetzt da angefangen, wir haben da so was

begründet, Islamseminar nennen wir das‹.

Und ich sach: ›Was soll denn das?‹ ›Ja, ist

ne, ja, irgendwie, wir wollen ʼn bisschen

mehr vom Islam erfahren! « (Manfred)

Fremdenfeindliche Anschläge und der Irakkrieg prägen die neue Dekade

In den Erzählungen, die sich auf die Zeit vom zweitenWeltkrieg bis hin zu den

80er Jahren beziehen, sind direkte interreligiöse Begegnungen und zugehö-

rige Narrative noch von deutlich untergeordneter Bedeutung. Für die christ-

lichen Befragten ist religiöse Vielfalt lange beinahe gleichbedeutend mit der

‹

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Religöse Pluralitäten

bikonfessionellen Struktur Deutschlands, und Religion individuell insgesamt

eher von untergeordneter Bedeutung. Sukzessive halten dann neue religiö-

se Strömungen in bestimmte Milieus Einzug und diversifizieren die religiö-

se Landschaft, der Islam wird nur vereinzelt und vor allem im Kontext von

Abenteuerreisen wahrgenommen. Einwanderung nach Deutschland wird ab

den 80er Jahren zunehmend problematisiert, auch hier spielt Religion aber

keine größere Rolle. Dies ändert sich in den 90er Jahren angesichts von Ent-

wicklungen und Ereignissen auf ganz verschiedenen Ebenen: Die fremden-

feindlichen Anschläge von Solingen und Mölln erschüttern Deutschland, und

der Irakkrieg auf globaler Ebene wie zunehmende alltägliche Begegnungen

im Lokalen rücken den Islam ins öffentliche Bewusstsein. Daraus ebenso wie

aus der in die konkrete Umsetzung diffundierten kirchlichen Auseinander-

setzung mit religiöser Vielfalt erwachsen schließlich die ersten organisierten

interreligiösen Begegnungen mit dem Islam in Deutschland.26

Der Reihe nach: Zu Beginn der 1990er Jahre erschüttert Deutschland eine

Reihe von fremdenfeindlichen Anschlägen, die auch Eingang in die von uns

erhobenen Erzählungen finden: die Anschläge von Mölln (1992) und Solin-

gen (1993) sowie die rassistisch motivierten Ausschreitungen in Hoyerswer-

da (1991) und Rostock-Lichtenhagen (1992), bei denen jeweils mehrere hun-

dert Angreifer ein Flüchtlingsheim, eine zentrale Aufnahmestelle für Asyl-

bewerberInnen sowie Wohnheime für vietnamesische VertragsarbeiterInnen

angriffen.Während die beiden letzteren insgesamt eine für diese Dekade zu-

nehmend offen fremdenfeindliche Stimmungmarkieren, haben die Brandan-

schläge auf zwei Wohnhäuser in Mölln und Solingen eine besondere Signal-

wirkung im Kontext des interreligiösen Dialogs, weil es sich bei den Opfern

hier um türkischstämmige und muslimische BewohnerInnen handelt.

Die Befragten distanzieren sich von den fremdenfeindlichen Haltungen

hinter den Anschlägen, verweisen aber in ihren Erzählungen auf diese zuneh-

mend fremdenfeindlichen Verhältnisse in den beginnenden 1990er Jahren in

Deutschland:

»und da [bei den Anschlägen vonMölln und Solingen, A.N.] waren, äh, Randalierer-

zum Teil nicht mal ausländisch feindliche, aber Randalierer, ne//mhh//. Und das wo

immer sagt das Boot ist VOLL« (Lorena).

26 Interreligiöse Dialoge zwischen ChristInnen und Juden/Jüdinnen sind schon in den

1950er Jahren im Zuge der Aufarbeitung der nationalsozialistischen Gräueltaten in-

itiiert worden (vgl. z.B. Braunwarth 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 125

Die letztgenannte Parole vom »vollen Boot«fand ihre ursprüngliche Verbrei-

tung dabei wohl durch ein Parteiplakat der Republikaner Anfang der 90er

Jahre27 und wurde schließlich auf einem Titelbild der Zeitschrift »SPIEGEL«

(37/1991) aufgegriffen. Sie steht im Kontext zeitgleicher Diskurse, die auf die

ein oder andere Weise unterstellen, dass die Kapazitäten für die Aufnahme

von MigrantInnen in Deutschland begrenzt sind, und prägt die Debatte über

die Aufnahme von Geflüchteten in Deutschland bemerkenswerterweise bis in

die Gegenwart. Gerade die Anschläge vonMölln und Solingenwerden nun von

den Befragten häufig als Anlass genannt, mit der einen oder anderen Form

interreligiösen Dialogs zu beginnen.28

»wir sind ja ursprünglich ange- [räuspert sich] –fangen Dreiundneunzig, ääh, nach

Mölln und Solingen,//hm//unter dem Aspekt, es muss Informationen über den Is-

lam geben… damit sich… das, was in Solingen passiert ist, nicht nochmal wieder-

holt.//hmm//Und… ja, in der Anfangszeit war es auch so, dass, ääh, wirklich nur,

ääh, ja, die Grundbegriffe des Islams erklärt worden sind.« (Birgit)

Es wird dabei deutlich, dass die Anschläge in dieser Deutung direkt mit dem

Islam in Verbindung gesetzt werden, und die Unkenntnis der Nichtmusli-

mInnen über den Islam als ein Grund für die fremdenfeindlichen Verbrechen

gilt. Den Islam zu erklären, die notwendigen Informationen zu vermitteln,

erscheint mithin auch als präventive Maßnahme, um weitere Anschläge zu

verhindern. Für andere sind die Ereignisse ein Anlass, sich zunächst einfach

zusammenzufinden und des Zusammenhalts zu vergewissern.

»Wir haben nix gemacht, aber wir haben nur miteinander gesprochen, mehrmals

getroffen, was können wir machen, was sollen wir tun, wir wussten nicht so, also

wussten wir gar nicht so//mhm//. Und dann die Leute kamen in die Moschee […]

Aber auf EINMAL gehen die [Muslime, A.N.] alle unten und kochten die in einem

riesen Topf Tee und versorgten diese Leute und Kekse und alles Mögliche, Gast-

freundschaft ohne Ende, ja. Und, äh, waren wir stolz darauf.//ja//Das war für uns

selbst zu sagen da sindMenschen gekommen, interessiert an uns, solidarisieren sich

mit uns… das ist TOLL im Grunde genommen!« (Yusuf)

Yusuf erzählt weiter, wie bei diesen initiativen Treffen auch LokalpolitikerIn-

nen versichern, die Moscheegebäude vor Anschlägen beschützen zu wollen,

27 Vgl. für eine ausführlichere Auseinandersetzung Pagenstecher 2008.

28 Vgl. auch den Anstieg der Gründung von Dialoginitiativen zu unterschiedlichen Anläs-

sen Klinkhammer et al. 2011: 40.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Religöse Pluralitäten

und man gemeinsam beschließt, sich nicht weiter voneinander abkapseln zu

dürfen. Auch hier wird also mangelnde Kenntnis voneinander, zum Teil so-

gar Angst vor dem Unbekannten29 als eine Ursache für Fremdenfeindlichkeit

verstanden, der in Yusufs Fall aber erst später durch Informationsveranstal-

tungen und zunächst durch ein persönliches Kennenlernen und die Bekräfti-

gung, füreinander einstehen zu wollen, begegnet wird.

Zeitgleich befördern auch Ereignisse auf der internationalen Ebene die

hiesige Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen. Genannt wird hier

vor allem der erste Irakkrieg bzw. zweite Golfkrieg 1990/91.Dieser wirkt nach-

drücklich auf die deutsche Bevölkerung, wie ein Interviewpartner beschreibt:

»und ich hab es erlebt, dass die Menschen morgens in die Busse mit Tränen ins

Auge, das hab ich mit eigene Augen gesehen, ich habe die Menschen gesehen mit,

mit Lichterketten, die laufen morgen früh schon sechs, sieben Uhr als die Krieg

[aus]gebrochen war« (Yusuf).

Im Fall Yusufs ist er Anlass für ein lokalpolitisches Engagement, das erneut

das Projekt eines friedlichen Zusammenlebens an interreligiösen Austausch

bindet:

»die Grünen haben den, den Versuch unternommen, äh, zu sagen wir wollen hier

Frieden in der Gesellschaft und wir, äh, bringen ja die Muslime und die Christen,

also Pfarrer und Imame zusammen und wir sollen ja Fri-, für Frieden unserer Ge-

sellschaft, in unserer Stadt sorgen« (Yusuf).

Es wird dabei in den Erzählungen nicht direkt thematisiert, warum nun die

fremdenfeindlichen Anschläge von Rostock und Hoyerswerda, Mölln und So-

lingen sowie der Irakkrieg nun neuerdingsmit Religion verkoppelt werden. In

Bezug auf die Anschläge mag sein, dass für die Fremdartigkeit der Migran-

tInnen nun auch der Islam als ein Aspekt herangezogen wird, selbst wenn

im Kern der Berichterstattung vor allem die Türkischstämmigkeit der Opfer

im Vordergrund steht. So veröffentlicht beispielsweise der SPIEGEL 23/1993,

der »Die deutschen Türken« aufs Titelbild nimmt, eine Vielzahl von Berichten

29 Yusuf erzählt: »er [ein lokaler Politiker, A.N.] […] stand auf und sagte – wortwörtlich, ›ich

stehe auf nachts, wenn ich was höre und oft, und beobachte eure Moschee, dass keiner die Mo-,

an dieMoschee angreift.‹ […] ›Aber ich hatte Angstmit euch zu sprechen.‹//mhm//Und daswar

für mich eigentlich ein Moment, sehr entscheidender Moment, ja? Diese//mhm//Worte waren

entscheidend zu sagen, es kann doch nichtwahr sein,wir sind friedlicheMenschen,wieso haben

die Menschen vor uns Angst.«

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 127

rund um die Anschläge in Solingen. In der Titelstory »Weder Heimat noch

Freunde« wird zwar vornehmlich über die türkischen BewohnerInnen der

Stadt geschrieben, ihr MuslimInnen-Sein aber zumindest als ein nennens-

wertes Element immer wieder thematisiert:

»Immer wieder kommen junge Landsleute, um der Türkin Nigar Yeniöz, 49,

die Hand zu küssen, ein alter Brauch am zweiten Tag des sogenannten Op-

ferfestes. Eigentlich sei das ein Tag der Freude, sagt die Moslemin Yeniöz,

›wie Weihnachten bei den Christen‹. […] Ihre [die Türken, A.N.] Kultur, ihre

islamische Religion, ihre Gebräuche stempeln sie zu Ikonen des Fremden –

sie sind die perfekten anderen.« (SPIEGEL 23/1993)

Einweiterer Grund, der von den Erzählungen zumindest nahegelegt wird, ist,

dass für die Verarbeitung der Gewalt- und Kriegserfahrungen vor Ort ebenso

wie in Bezug auf die internationalen Konflikte jeweils die Form des Gebets ge-

wählt wird – und dann, vermittelt über diese Bearbeitung des Erfahrenen in

etablierten religiösen Formaten auch VertreterInnen der verschiedenen be-

troffenen Religionsgemeinschaften eingebunden werden.30 So erzählt auch

eine andere Interviewpartnerin:

»Und das FING damals als der Krieg, […] da haben wir Friedensgebete zusam-

men, die evangelische, katholische […] Studierendengemeinde//ja//plus die Orts-

gemeinde… Und das waren Interessierte- es fing erstmal nur als Friedensgebete,

ja?//hmm//Von diese Friedensgebete entst- entstanden Diskussionsabende//hm//.

NICHT sehr viele, äh, nicht so HÄUFIG, aber das war die NEUGIER, was, an was

GLAUBT ihr, an was GLAUBEN wir, WIE kommen wir ZUSAMMEN, wir können

zusammen beten//hmm//oder wie. Diese Friedensgebete hatten sie, äh, auch auf

Stadtebene stattgefunden//hmm//. Das war einmal im Monat. Einmal in eine Mo-

schee, einmal in eine evangelische Kirche, einmal in eine katholische Kirche. […]

Und da ist, äh, entstanden diese sogenannten interreligiöses Gespräch« (Lorena).

In dieser Beschreibung kann sehr verkürzt die Entstehung des interreligiö-

sen Dialogs aus den skizzierten Anlässen heraus nachvollzogen werden: An-

lässlich des Irakkriegs werden Friedensgebete abgehalten, initiiert vornehm-

lich seitens der christlichen Gemeinden und/oder auf lokaler Ebene. Dazu

passt, dass inzwischen auch die in den 1980er Jahren in den Kirchen angelegte

30 Gleichzeitig stehenmit den EreignissenMenschen unterschiedlicher Herkunftsländer

im Fokus, es scheint sie auf den ersten Blick das religiöse Bekenntnis zum Islam zu

einen.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Religöse Pluralitäten

Auseinandersetzung mit anderen Religionen zunehmend in die Gemeinden

vor Ort diffundiert zu sein scheint und auch andere Tätigkeitsfelder inner-

halb der lokalen kirchlichen Arbeit den interreligiösen Austausch gewisser-

maßen vorbereitet haben. So beschreibt Renate die ökumenische Arbeit, die

sich durch die Aufnahme von Städtepartnerschaften ergab, als »Vorbereitungs-

stufen«, denn der »Schritt von einer christlichen Konfession zu einer anderen christli-

chen Konfession ist ja unter Umständen also fast genauso groß wie der zu einer anderen

Religion«. Als dann in ihrem Viertel ein Streit um die Erweiterung eines Mo-

scheegebäudes entsteht und sich eine Bürgerinitiative gegen das freitägliche

Abspielen eines Muezzinrufes richtet, initiiert ein Pfarrer, der auch in einer

Dialogberatungsstelle tätig ist, einen runden Tisch, in dem sie sich engagiert:

»dann gab es so in Zusammenhang mit der ganzen konziliaren Prozess und den

Konferenzen […] ne deutsche Vorkonferenz und zu der Erfurter Konferenz//hm//gab

es regionale, äh, landeskirchliche, äh, Konferenzen und da hatten wir eben auch ein

Treffen […] Und da, äh, hat besagter [Name des Pfarrers] mit anderen zusammen,

ähm, ein, ähm, Trialoggottesdienst gemacht//hmm//und ähm, das war eigentlich

so der Startpunkt, äh, ähm, dass er gesagt hat die Zeit ist eigentlich reif, wir versu-

chen jetzt mal ein interreligiöses Gebet. […] Das erste war Sechsundneunzig.//ah-

ja//Christen, Juden und Muslime beten für Frieden und Versöhnung.« (Renate)

Veralltäglichung der Begegnung im Lokalen

Über die beschriebenen Ereignisse auf nationaler und internationaler Ebene

gerät nun muslimische Religiosität stärker ins gesamtgesellschaftliche Blick-

feld. Auch wenn an dieser Stelle, das sei noch einmal betont, keine Diskurs-

analyse gesellschaftlicher Diskurse um den Islam erfolgt, legen doch auch die

Erzählungen in den Interviews nahe, dass mit den fremdenfeindlichen An-

schlägen ebenso wie dem Irakkrieg eine Aufmerksamkeitsverschiebung ein-

hergeht, weil Religion nun als Eigenschaft ebenso wie als Bewältigungsstrate-

gie bedeutsamwird. Dies – ebenso wie die für die letzte Dekade beschriebene

›doppelte Sesshaftwerdung‹ der ArbeitsmigrantInnen – hat naheliegender-

weise Auswirkungen auf die alltägliche Wahrnehmung religiöser Pluralität.

Auch in den Erzählungen zum Alltagsleben der Befragten wird interreligiö-

sen Begegnungen nun zunehmend Platz eingeräumt. Unter den Befragten

sind nun auch die Jüngeren, die religiöse Vielfalt als zunehmend selbstver-

ständlich in Kindergarten und Schule erleben.31 Dies trifft besonders auf die

31 Der Anwerbestopp 1973 und die gleichzeitige gesetzliche Regelung des Familiennach-

zugs hat die Anzahl schulpflichtiger Kinder aus der Generation der türkischen Arbeits-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 129

Befragten aus Großstädten oder Metropolregionen wie dem Ruhrgebiet zu,

aber auch auf dem Land wird religiöse Diversität zum Thema, wenn durch

den über Schule oder Peergroup vermittelten Kontakt nun etwa muslimische

Handlungsvorschriften mit hiesiger Feierkultur kollidieren:

»in der achten, neunten Klasse//mhm//hatten wir die Möglichkeit Freitag

zwischen achtzehn Uhr dreißig und zwanzig Uhr dreißig in eine Dorfdisco

zu gehen.//mhm//Ja. Wir waren alle da drin, zwei Lehrer waren noch da-

bei.//mhm//Und, ähm, die Kinder dürften alle, äh, jeweils ein Glas Bier oder Wein

trinken. […] Das ist so ein Heranführen in die kulturellen Eigenheiten der Hiesigen

[…] Ja, und dann ist es so, wir sitzen alle da drin.//ja//Und, äh, alle bestellen sich

ein Bier und Wein und so weiter und ich bestell Apfelschorle.« (Adem)

Auch in der ehemaligen DDR werden nach dem Mauerfall religiöse Struk-

turen neu bestärkt (so etwa die Erzählung von Yvonne). Diejenigen der Be-

fragten, die wie Marcel und Yvonne in den 1990er Jahren in Ost oder West

die Schule besuchen, berichten weiterhin, dass im Religionsunterricht nun

verschiedene Religionen thematisiert werden. Zunehmend zu einem Begeg-

nungsraum wird auch für die Älteren unter den InterviewpartnerInnen –wie

Birgit und Heidrun – schließlich der berufliche Kontext oder die Wohnge-

gend:

»Ich bin im Frühjahr Vierundneunzig in die Nordstadt gezogen […] Dann war ich

halt da und merkte: Ja okay, jetzt ist mal wieder dann die Frage Auseinanderset-

zung mit Muslimen und Islam angesagt und du guckst dann da, du kennst Islam

aus Kairo und muslimische Lebensweise aus Kairo, jetzt guckste mal wie das hier in

der Migrantenkultur aussieht. Das war so//hmm//erstmal die Neugierde…« (Bir-

git)

Hier zeigt sich, wie dabei auch der Faden der Abenteuerreisen zum Teil wie-

der aufgegriffen und sukzessive variiert wird: Dort wurden muslimische Tra-

ditionen in ihrer Exotik bestaunt, nun werden sie Teil des eigenen Lebensrau-

mes. So wächst das Interesse an den neuen KollegInnen und NachbarInnen,

sodass der Erinnerung der Befragten nach davon ausgehend die ersten loka-

len Initiativen zum gegenseitigen Kennenlernen entstehen:

migrantInnen in die Höhe schnellen lassen. Auch die Militärputsche (1971 und 1980)

sowie die zunehmende Inflation in der Türkei haben die Orientierung vieler türkischer

Familien auf ein Leben inDeutschland als eine dauerhafte Perspektive umgestellt. Vgl.

auch Hunn 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Religöse Pluralitäten

»angefangen hat damals, an den ne-, neunziger Jahren, ja (achtziger) weiß ich

nicht//mhm//, so, so-, man hat nicht hier irgendwer ein- irgendein Befehl bekom-

men, dass man das machen muss//mhm//ne, hat sich, äh, spontan sich ergeben,

ne? Man hat, äh, b-, erstens war da, war das, äh, Neugier, ne, zum Beispiel von

der christlichen Seite aus, äh, dass sie gesagt haben ja, müssen mal gucken, wie

die Muslime leben, oder was die machen… wie. alltägliches Leben, wie, was ma-

chen die? […] Das war der, der erste Grund, gegenseitiges Kennenlernen, das ist

immer noch der Motto heutzutage, auch immer noch, gegenseitiges Kennenler-

nen//mhm//. So hat es angefangen. Und hat gegenseitige Besuche stattgefunden,

also die christliche Gemeinde sind zur muslimische Gemeinde gekommen. Die, die

heilige Stätte hat man besucht und//mhm//viele Christen wussten gar nicht mehr,

wie der Moschee aussah!« (Hasan und ähnlich auch Yusuf)

Das Zitat zeigt dabei deutlich, dass auch im anfänglichen Interesse in die-

sen Fällen einfach die alltägliche Lebensweise der ›Fremden‹ im Mittelpunkt

steht. Dabei erfolgt die Zurechnung der Unterschiede zwischen den christ-

lichen Befragten und den zunehmend wahrgenommenen muslimischen Mi-

grantInnen immer noch oft auch auf kulturelle, nicht religiöse Charakteristi-

ka:

»ich glaube, dass eher so diese türkischen Familienstrukturen, die ich da in der

Jugendhilfe in den Problemfamilien kennengelernt hab, ich glaub nich, dass das so

sehr was Religiöses war, ich glaub, dass das eher was, äh,wasmit unterschiedlichen

Kulturen zu tun hat« (Heidrun).

Erst sukzessive geht damit eine Beschäftigung mit religiösen Fragen einher.

Dabei wird in den Erzählungen der muslimischen Befragten wie Hasan deut-

lich, dass es eben vor allem die ChristInnen sind, die nun ihr großes Interesse

für die andere Kultur entdecken und denen an der Einrichtung und Aufrecht-

erhaltung der Begegnungsformen besonders liegt – was auch daran liegen

mag, dass die muslimischen MigrantInnen ja bereits in ihrem Alltag hinrei-

chend mit deutschen und christlichen Traditionen in Berührung kommen.

Auf lokaler Ebene fließen in den 1990er Jahren also mehrere Entwicklun-

gen zusammen: Internationale Konflikte resultieren in Friedensgebeten, die

aufgrund der beteiligten Parteien in diesen Konflikten interreligiös gestal-

tet werden. Fremdenfeindliche Anschläge in Deutschland wiederum schärfen

die Sensibilität für NachbarInnen und MitbürgerInnen mit Migrationshin-

tergrund und wecken die Neugier auf deren Alltag, was auch ihrer Religiosi-

tät Bedeutung verleiht. Beides resultiert teilweise in der Aufnahme interreli-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 131

giöser Dialogveranstaltungen, teilweise werden die Friedensgebete in eben-

solche Formate überführt. Über beide Entwicklungen werden einerseits Lo-

kalpolitik, andererseits lokale Gemeinden zu wichtigen Akteuren, aber auch

bottom-up-Initiativen entstehen. Dem entspricht, dass inzwischen interkul-

turelle und -religiöse Kontakte zunehmend zum Alltagsbestandteil auch der

nicht-muslimischen Befragten geworden sind, und sich nun aber offenbart,

wie wenig dies eigentlich mit einer Kenntnis etwa der Alltagskultur der ande-

ren einhergeht. Dies spiegelt sich gesellschaftspolitisch auch in der in dieser

Zeit zunehmenden Rede von der ›multikulturellen Gesellschaft‹ und der ›Ein-

wanderungsgesellschaft‹ und den darauffolgenden kritischen Auseinander-

setzungen dazu wider. Das bedeutet auch, dass einerseits eine zunehmende

Veralltäglichung der Begegnung im Lokalen stattfindet, aus deutscher Sicht

der Islam durch die überregionalen und internationalen Ereignisse allerdings

ebenso zunehmend im Kontext von Konflikten und Gewalt thematisiert wird,

mithin mit einer ausgesprochen negativen Exzeptionalität belegt wird. Dies

weist auf eine Auseinanderentwicklung in der Deutung lokaler und interna-

tionaler Kontexte hin, die sich in den folgenden Dekaden verschärfen wird

und demgemäß die folgenden Kapitel prägt.

4.1.6 Vom Problem zur (mediatisierten) Bedrohung in den 2000er

Jahren: MuslimInnen und der 11. September

»Kennen niemanden persönlich, aber wis-

sen alles über Muslime. Ist klar.« (Yvonne)

»Schade, dass viele diese Vorurteile haben

und natürlich würd ich die gerne ändern,

aber da sind die Medien stärker als ich.«

(Namika)

Mit demUmschlag zum neuen Jahrtausend schreiben sich die Entwicklungen

fort, nehmen aber an Tempo auf. Dies wird einerseits den zunehmend west-

liche Gesellschaften treffenden Terroranschlägen zugeschrieben, die die ne-

gativen islambezogenen Diskurse zwar nicht aus demNichts erschaffen, aber

in verschiedenen Hinsichten exponentiell intensivieren. Andererseits wächst

die Bedeutung digitaler Medien mit globaler Reichweite, die diese Nachrich-

ten ebenso wie zugehörige Deutungen und Bilder des ›Anderen‹ immer mehr

zum Alltagsbestandteil machen.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Religöse Pluralitäten

9/11 als Auslöser für den Bedrohungsdiskurs und eine

Dynamisierung von Religion

In vielen Erzählungen verdichten sich diese Entwicklungen in den Ausein-

andersetzungen mit den Anschlägen des 11. Septembers 2001. Deren Wahr-

nehmung prägt ChristInnen wie MuslimInnen, und im Gegensatz zu den An-

schlägen von Mölln und Solingen sowie dem Irakkrieg auch die jüngeren Ge-

nerationen. Dabei betreffen sie MuslimInnen und ChristInnen naheliegen-

derweise recht unterschiedlich.

»die, mhm… eine Phase im Leben, wo die Religion […] eine große Rolle gespielt

hat ist elfter September.//ja//Bis dahin musste man gar nichts erklären, erzäh-

len//mhm//. Interessierte auch keinen! […] Und dann kamen diese…Negativschlag-

zeilen//mhm//. Und da-, und dabei hab ich noch nichtmal so bewusst selber danach

[schmunzelt] gelebt […] Auf einmal muss ich [lacht] rechtfertigen.//ja//Wenn sie

sagen wie grausam das ist, wie schrecklich ihr seid, wie böse und so weiter sag ich:

›Nein, das-, es ist nicht.‹ STÄNDIG diese Diskussionen.//mhm//[…] Und, aber so

viel HASS auch, so viel auch, äh//mhm//(Ding), ob man GEWOLLT hat oder nicht,

ne? Man//mhm//hat keine anderen Möglichkeiten gehabt, ah, man MUSSTE sich

positionieren. Man//mhm//musste irgendwas dazu, äh, sagen, ob man gewollt hat

oder nicht.Weil die sind zu dir gekommen.//ja, krass//Und das war eine, eine Phase,

und SEITDEM hört es auch nicht auf.« (Adem)

9/11 hat hier gleich mehrere Konsequenzen: Zum einen wird der Islam nun

diskursiv zur Bedrohung und MuslimInnen zu potenziellen Attentätern – ei-

ne Entwicklung, die sich noch steigert, je näher terroristische Anschläge mit

islamistischemHintergrund anDeutschland rücken.Dies spiegelt sich erneut

nicht so sehr in den Aussagen der christlichen Befragten, die als (interview-

bereite) Engagierte im interreligiösen Dialog in dieser Hinsicht eine spezifi-

sche Selektion darstellen dürften. Es spiegelt sich aber in den Erzählungen

der muslimischen Befragten, die diese erfahrenen Zuschreibungen themati-

sieren. Dies kann expliziter geschehen, wie in der oben zitierten Aussage von

Adem, in der er darlegt, dass mit 9/11 eine anhaltende Erwartung an Mus-

limInnen einsetzte, sich zu rechtfertigen, und zwar auch an diejenigen, die

keine sonderlich religiöse Haltung oder Lebensführung aufweisen. Dies kann

aber auch impliziter geschehen, in kleinen Einwürfen in anderen Erzählsträn-

gen, die jeglichen Verdacht,man könne ein/e allzu strenggläubige/rMuslimIn

sein, im Keim ersticken sollen:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 133

»Ich hab zum Beispiel auch, äh, vor zwei Jahren, äh, äh, Pilgerfahrt gemacht nach

Mekka//ah//. Und dieses fünfmal tägliche Gebet, äh, Beten, das machen wir sowie-

so und, äh, das Fasten, das machen wir auch. Also diese fünf Pflichten, die man als

Muslim verrichten musste, die machen wir, a-, auch Familie. […] Aber fanatisch,

das ist was anderes! Fanatisch sind wir nicht […]. Wir//ja//sind nur gläubiger…

Menschen, gläubige Muslims und, äh, wir machen das, was man als Muslim ma-

chen soll//mhm//. So sind wir auch erzogen, so hab ich auch meine Kinder erzogen,

meine Tochter ist auch, i-, ist auch, äh, mit Kopfbedeckung//mhm//und hat auch

überhaupt keine Probleme mit dem Menschen um sich//ja//.« (Hasan)

Die Beteuerung, religiöse Pflichten im Privaten zu befolgen, der deutschen

Gesellschaft aber keine Probleme zu bereiten, ist Hasan in seiner Erzählung

über seine zunehmende Religiosität ausgesprochen wichtig, und ist auch Be-

standteil anderer Erzählungen interviewter MuslimInnen; sie verweist damit

auf einschlägige Diskurse um das Gefährdungspotential allzu gläubiger Mus-

limInnen.Unter demNarrativ der ›Schläfer‹ werden zudem auch all jeneMus-

limInnen in Geiselhaft genommen, die erst einmal unverdächtig erscheinen.

Deutlich werden dabei die komplexen Binnendifferenzierungen, die dafür im

Feld der MuslimInnen vorgenommen werden: Die fünf Pflichten werden ge-

radezu entschuldigend als Muss für MuslimInnen charakterisiert, dem man

sich nicht entziehen kann, und erscheinen in dieser Erzählung konsequenter-

weise weniger als inneres Bedürfnis des Erzählenden. Diese Rahmung trägt

in der Erzählung dann aber dazu bei, sich von ›fanatischen MuslimInnen‹

abzugrenzen, die, so wird suggeriert, zum einen mehr machen als die fünf

Pflichten, zum anderen diese möglicherweise sogar viel inbrünstiger erledi-

gen. Eineweitere Betonung liegt auf der guten Integriertheit der eigenen Kin-

der, die sich in ihr Umfeld – an anderer Stelle wird gerade auch die Integrati-

on in eine anspruchsvolle Arbeitsumgebung betont – problemlos eingepasst

haben.

Eine zweite Konsequenz aus 9/11 ist, wie auch im vorletzten Zitat deutlich

wird, die vertiefte Beschäftigung mancher Befragter mit der eigenen Religi-

on. MuslimInnen, die sich zuvor in ihrem Alltag eigentlich nicht mit der Re-

ligion, der sie vor allem qua Geburt angehörten, auseinandergesetzt haben,

werden nun durch die Anfragen gezwungen, sich verstärkt mit dem Islam zu

beschäftigen, um Antworten auf Fragen und Vorwürfe geben und negativen

Stereotypen etwas entgegensetzen zu können. Für Befragte wie Adem führt

diese Beschäftigung mit Koran u.ä. dann letztlich auch zu einer verstärkten

Religiosität.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Religöse Pluralitäten

Die christlichen Befragten, die von den Anschlägen nur über die Bericht-

erstattung betroffen sind, können mit den Ereignissen vom 11. September

2001 ungezwungener umgehen, sind sie für diese Gruppe doch von deutlich

weniger einschneidender Bedeutung. Sie werden in der Folge eben nicht mit

Anfragen von außen konfrontiert und können die Ereignisse daher leichter

auf ihre individuelle Weise deuten:

»war gerade im Pergamonmuseum, als das erste Flugzeug reingelenkt wurde in

einen der Türme […] finds immer wieder ähm irgendwie beeindruckend […] dass

ähm der Kampf der zivilisierten Welt gegen das Chaos da dargestellt wird […]

und ähm und wir genau in diesem Raum waren u- ungefähr//achso//genau als-

als [stottert] das erste Flugzeug da in den Turm gelenkt wurde […] was es vor

allem bei mir ausgelöst hat, war die Frage, wie weit darf man mit Religion ge-

hen und mit Religiosität//hmhm//bis äh- bis man die Schwelle zum Fanatismus

überschreitet//hmhm//und äh denke- dachte- hab mir dann auch dann immer wie-

der gedacht, ja, wenn du schon dich für Religiosität interessierst und spirituell

bist, dann sieh bloß zu, dass du nie diese Schwelle zum Fanatismus überschrei-

test//hmhm//sondern bleib immer möglichst skeptisch.« (Marcel)

Trotz der eher weiterführenden Erwägungen über Zufälle im Laufe des Welt-

geschehens zeigen sich allerdings auch Berührungspunkte, nämlich in der

Auseinandersetzung mit Fanatismus. Während Hasan allerdings jeden Ver-

dacht, fanatischer Gläubiger zu sein, weit von sich weist, kann Marcel sich

gewissermaßen freier damit auseinandersetzen, und den guten Vorsatz for-

mulieren, bei der Befassung mit Religion nie fanatisch werden zu wollen.

Dennoch ist ein Sekundäreffekt wieder ähnlich: Dass religiöse Überzeugun-

gen insgesamt zunehmend skeptisch beäugt werden, betrifft auch ChristIn-

nen, insbesondere jene, die sich etwa als Jüngere neu der Religion zuwenden

und damit automatisch im Verdacht stehen, besonders intensiv gläubig zu

sein. So wird von Marcel dann auch der Wunsch nach einer Rehabilitierung

von Glauben geäußert:

»Ähm hoffe einfach, dass ähm religiöser Fundamentalismus oder Fanatis-

mus//hmhm//in JEGLICHER Form und egal, bei welcher Religion ABNIMMT

[…] das Wissenschaft und Vernunft wieder mehr in den Vordergrund//hmhm//ge-

raten und äh dass aber trotzdem auch ah ein Glaube auch an was Göttliches äh

ERLAUBT BLEIBT.« (Marcel)

Eine dritte Konsequenz aus 9/11 ist, dass neue interreligiöse Dialoggruppen

eingerichtet werden:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 135

»So ist der interreligiöse Dialog mit den Muslimen zu uns gekommen//mhh//weil’s

den in der Stadt- weil das noch keiner gemacht hat und weil das wichtig

war//mhh//nach 9/11. Und der christlich-jüdische Dialog ist nicht hier gelandet,

weil das machte schon jemand« (Barbara).

Bei den Befragten gilt dies vor allem für jene aus dem ostdeutschen Raum,

was darauf hinweisen kann, dass der interreligiöse Dialog hier eher mit

Verzögerung aufgenommen wurde. Wie in den vorangegangenen Kapiteln

deutlich wurde, sind andernorts interreligiöse Dialoge zu diesem Zeitpunkt

durchaus schon initiiert. Das passt zu der dem Zitat eigenen gewissen

Pragmatik: Barbara, die für eine christliche Kirche in einer ostdeutschen

Großstadt arbeitet, verweist auf eine längere Tradition des interreligiösen

Dialogs mit jüdischen Gemeinden, der aber institutionell schon anderweitig

angesiedelt war. Als dann mit 9/11 auch der Dialog mit den MuslimInnen

»wichtig war«, aber noch nicht existierte, übernimmt ihre Einrichtung diese

Aufgabe – aber als Bestandteil ihres Arbeitsgebietes, nicht weil ihr oder ihren

KollegInnen das eine Herzensangelegenheit war.32

Mediatisierung dynamisiert und religionisiert Bedrohungsdiskurse

Eineweitere zentrale Entwicklung, diemit demUmschwung zumneuen Jahr-

tausend keineswegs völlig neu aufkommt, aber doch neue Formen annimmt,

ist die zunehmende Bedeutung von Medienumgebungen für die hier interes-

sierenden Diskurse. Dies gilt für althergebrachte Medien wie Zeitungen, die

mit ihrer Berichterstattung die Debatte über und insbesondere das Bild von

Islam und MuslimInnen prägen, aber auch für neuere digitale Medien, die

unter anderem eine zeitnahe Berichterstattung sowie die globale Vermittlung

von Nachrichten erlauben. Diese zunehmende Bedeutung technisch vermit-

telter Kommunikation lässt sichmit demBegriff der »Mediatisierung« fassen:

Räume des Austauschs werden nun global, und Kommunikation, die nicht

(mehr) unter Anwesenden erfolgt, relevanter. Der Begriff der Mediatisierung

charakterisiert dabei einenMetaprozess der Zunahme komplexerMedienum-

gebungen mit ihren Auswirkungen auf der Mikro-, Meso- und Makroebene

(vgl. Krotz 2009: 153f.). Bestehende Medien werden im Zuge dessen nicht ver-

drängt, vielmehr differenziert sich die Medienlandschaft (vgl. ebd.: 154), und

32 Siehe mehr zu den Motiven in Bezug auf das Engagement in Formaten des interreli-

giösen Dialoges Kap. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Religöse Pluralitäten

es entstehen komplexeMediennetzwerke, insbesondere geprägt durch die dy-

namischen Entwicklungen der Digitalisierung (vgl. Krotz 2007: 13). Dabei ist

zu beobachten, dass Medien sich entgrenzen, das heißt, in immer mehr All-

tagspraktiken integriert werden, in neue soziale Räume vordringen und in

der Nutzung von Individuen wie Institutionen an Bedeutung zunehmen (vgl.

ebd.: 34f.). Diese Entwicklungen sind deshalb auch hier so relevant, weil ers-

tens angenommen wird, dass die Nutzung bestimmter Medien Kommunika-

tion verändert, zweitens aber auch die mediale Kommunikation als

»basaler Prozess in Gesellschaft und Kultur, aber auch als basaler Prozess im

Alltag und als Bedingung für die Konstitution des Individuums und seiner

Identität sowie seiner von ihm konstruierten und interpretierten Welt und

Wirklichkeit« (Krotz 2007: 17)

gilt. Digitalisierung als besonders hervorstechendes Kennzeichen des rezen-

ten Medienwandels erlaubt die Neuerung von Inhalten, Darstellungsformen,

Übermittlung, Transformierung und Speicherung von Daten (vgl. ebd.: 30),

prägt dementsprechend Kommunikation und Kommunikationsinhalte und

vermittels dessen Identität und Welt. So sind von der Digitalisierung nicht

nur digitale Medien selbst betroffen, sondern werden auch synchron andere

Medien – wie die in unserem Feld weiterhin relevanten Zeitungen und das

Fernsehen – in ihren Arbeitsweisen mit beeinflusst (vgl. ebd.: 33). Auch in-

nerhalb dieses Feldes ist nun eine größere Vielfalt einzelner Kanäle und An-

bieter entstanden und es wird zeitnäher und mehr kommuniziert, sodass ei-

nerseits eine Verdichtung von etwa Nachrichtenkommunikation stattfindet,

andererseits sich zielgruppenbezogene »Filterblasen« ausbilden können, in

denen sich Diskurse durch den ausschließlichen Austausch ähnlich Gesinn-

ter verdichten und radikalisieren.

Aber auch weitergehend sind im Sinne der obigen Ausführungen von

medialem Wandel eben nicht nur Medien betroffen, sondern »alle Bereiche

menschlichen Lebens, das Netz der sozialen Beziehungen der Menschen

insgesamt und darüber alle Bereiche von Kultur und Gesellschaft« (ebd.: 31).

So folgt aus Veränderungen innerhalb der Medienlandschaft wie der Verbrei-

tung von social-media-Plattformen auch zunehmend die Möglichkeit, nicht

nur als RezipientIn Medien konsumieren, sondern auch als ProduzentIn

Medieninhalte erstellen und streuen zu können. Gerade mit Blick auf das

Internet bedeutet das, dass sich dort Autoritätsverhältnisse ändern können,

neue Rollen- und Identitätserfahrungen gemacht werden können, aber auch

die Beschäftigung mit spezielleren Themen ermöglicht wird (vgl. ebd.: 102ff).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 137

Krotz resümiert: »Kommunikation wird, so lässt sich dementsprechend

vermuten, ichbezogener, die Verständigungsfunktion und die Herstellung

von Gemeinsamkeit mit anderen wird im Alltag nachrangiger« (ebd.: 106).

Wie wirkt sich nun dieser Prozess der Mediatisierung mit Blick auf unser

Forschungsfeld der Wahrnehmung von und des Umgangs mit religiöser Viel-

falt aus? Schlägt sich die Nutzung spezifischer Medien undMediennetzwerke

auf Umfang und Art der interreligiösen Begegnung nieder, entstehen gar ge-

teilte Medienwelten interreligiösen Kontaktes oder entschwinden verschiede-

ne Befragtengruppen (möglicherweise auch abhängig von der Herkunft, dem

Alter oder demBildungsstand) in verschiedene Filterblasen?Nutzen die Inter-

viewten möglicherweise auch (digitale) Medien neben anderen Formaten für

eine Auseinandersetzung mit der eigenen Religiosität und der Religion An-

derer? Und für die in dieser Forschung aufgeworfenen Fragen insbesondere:

In welchem Verhältnis steht dabei die oktroyierende Vermittlung bestimmter

Narrative und Diskurse zum Aushandlungsspielraum von religiöser Identi-

tät?

In dem hier erhobenen Material wird durchgehend eine zunehmende Be-

deutung medialer Diskurse sichtbar. Hier stechen insbesondere diejenigen

ins Auge, in denen negative Stereotype über Islam und MuslimInnen aufge-

rufen werden. Vermittelt über deutsche Mainstream-Medien prägen sie das

Deutungsangebot zur Wahrnehmung des Islams für ChristInnen, und for-

dern mithin eine Auseinandersetzung von MuslimInnen mit diesen Diskur-

sen ein:

»Ich hab auch nie irgendwie mich in meiner Religion angegriffen gefühlt eigent-

lich.//okay//Außer dass manch-, sehr viele Vorurteile haben, die ich auch bemerke

und sehe//mhm//. Aber so angegriffen hab ichmich nich unbedingt gefühlt. Ichwei-

is halt… schade, dass viele diese Vorurteile haben und natürlich würd ich die gerne

ändern, aber [holt tief Luft] da sind die Medien stärker als ich [lacht].« (Namika)

Namika nennt die Vorurteile, die andere über sie als Muslimin haben, und

rechnet diese selbstverständlich zu: »Die Medien« verursachen und/oder ven-

tilieren diese Vorurteile, in jedem Fall sind sie ihr Antagonist im Deutungs-

kampf um das Bild des Islams und damit auch um ihr persönliches Bild in

der Öffentlichkeit. Ihr ist dabei klar, dass sie diesen Kampf nicht gewinnen

wird – die Medien sind »stärker als ich« –, das bedeutet in ihrem Fall aber

nicht, dass sie ihn nicht weiterhin führt. »Die Medien« gelten ihr dabei als ein

Konglomerat, das in ihrerWahrnehmung recht einmütig ein negatives Islam-

bild zeichnet. Namika unterscheidet dabei Vorurteile und Angriffe, es ließe

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Religöse Pluralitäten

sich vermuten, dass sie Angriffe als stärker einschätzt als Vorurteile, als per-

sönlich auf sie bezogen und/oder direkt aus ihrem persönlichen Umfeld und

nicht medial vermittelt erfolgend. In jedem Fall fühlt sie sich vom medialen

Diskurs, wie sie ihn als prägend erlebt, nicht angegriffen, sondern konsta-

tiert nur das Schüren von Vorurteilen – und geht damit auch vergleichsweise

gelassen und pragmatisch um. Auch Yvonne hebt eine ähnliche Dynamik her-

vor:

»was mir halt einfach aufn Keks geht ist, dadurch dass es eben ZIG Berichterstat-

tungen gibt über Länder, wos eben Krieg gibt//mhh//oder wo irgendwelche Selbst-

mordattentäter und irgendwelche, keine Ahnung was, Idioten da rumrennen- wir

immer wieder in so ne Rechtfertigungshaltung kommen, ne//hm//. Also dass wir

irgendwie IMMER das Gefühl haben, uns rechtfertigen zumüssen. Das NERVT halt

einfach auch. Ähm… wo man einfach immer wieder so in Generalverdacht kommt,

ne. […] wissen wir halt, wie manipulativ Fernsehen sein kann […] dann wird halt

eben GEZEIGT irgendwie, wer… wer irgendwie seine Frau UNTERDRÜCKT und…

deshalb ist datt ja auch so, dass immer alle irgendwie denken, wenn man n Kopf-

tuch trägt, ist man unterdrückt//ja//. Also ich fühl mich als sehr emanzipierte

Frau.« (Yvonne)

In ihrem Ausdruck erinnert die Erzählung an die zu Beginn ausschnittweise

zitierte Erzählung von Adem, der sich mit der gleichen Genervtheit auf den

stetigen Rechtfertigungsdruck seit 9/11 bezog, hier nun eben spezifisch auf

Medien und insbesondere das Fernsehen gemünzt: Einerseits seien diese ma-

nipulativ, andererseits erscheinen Yvonne aber auch die MedienrezipientIn-

nen nicht in der Lage, Berichterstattungen über Terrorismus und ferne Krie-

ge von den muslimischen NachbarInnen und KollegInnen zu unterscheiden.

Dies resultiert in einem »Generalverdacht«, den Yvonne als kopftuchtragende

Muslimin besonders empfindet, indem man ihr abspricht, die emanzipierte

Frau zu sein, als die sie sich fühlt. Damir hält die Medien in dieser Hinsicht

sogar für kontrolliert:

»Und deswegen, in den Medien ist alles kontrolliert. Du- die werden nur das erfah-

ren, was im wirklichen Fernsehen. […] Die haben keine zweite Meinung. Die haben

kein Buch, was die gelesen haben- warte mal, was, was steht im Islam. Das stimmt

doch gar nicht eigentlich« (Damir).

So oder so: Durch die zunehmende Mediatisierung der öffentlichen Debat-

ten, und die zunehmende Durchdringung alltäglichen Lebens durch Medien-

formate gewinnen die transportierten Diskurse, hier insbesondere jene, die

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 139

Islam und MuslimInnen mit Terror und Radikalisierung verknüpfen, an Prä-

senz.

Eine weitere Konsequenz, die angesichts zunehmender Mediatisierung

vielfach (vor allem auch von muslimischer Seite) befürchtet wird, ist die Ra-

dikalisierung junger MuslimInnen vermittels Medienkonsum. Dies wird zum

einen als Sekundäreffekt der ständigen Konfrontation mit Vorurteilen und

Stereotypen befürchtet:

»Dann gibt’s halt diese Muslime wo halt die wirklich keine Ahnung von deren Re-

ligion haben, die gucken Fernseher, denken ›okay, das is Religion, ich muss jetzt,

ich werd jetzt Selbstmordattentäter, dann, dann bi-, werd ich meiner Religion ge-

recht‹« (Namika, ähnlich formuliert auch Birgit ihre Wut über Jugendliche,

die den »Salafisten […] auf den Leim gehen«).

Zum anderen wird auf diejenigen medialen Angebote verwiesen, die es zum

erklärten Ziel haben, für den Jihad zu werben. Dies wird mit Blick auf das

Internet auch mit dem Fehlen traditioneller Autoritäten in Verbindung ge-

bracht:

»machen Sie das Internet auf und schauen mal, wer was erklärt.//mhm//Imame?

Fehlanzeige.//ja//Kein Imam ist da, der so erklärt, erzählt, mit der Sprache, mit der

Überzeugung//mhm//,mit der Darstellung//mhm//, dass er die Menschen erreicht.

Und dass er die Jugendlichen erreicht//mhm//. Wer erreicht die Jugendlichen? Es

sind immer die Gleichen! [3] Pierre Vogel […] Aberwarummachen diemuslimischen

Gemeinden nichts?//mhm//Da ist ein Vakuum.//mhm//Und das wird, äh, rigoros

ausgenutzt von allen Seiten.« (Adem)

Die Chancen des Internets, sich freier als in reglementierteren top-down-

Medien wie Zeitungen oder Fernsehen austauschen zu können, werden in

derWahrnehmung der Befragten vor allem zu Nachteilen: Etablierte Struktu-

ren und die damit einhergehenden verlässlichen Expertisen fehlen, weil sich

muslimische Gemeinden noch nicht online engagieren – und auf diese Wei-

se entsteht ein Deutungsfreiraum, der von anderen, schillernden Figuren der

Predigerszene – wie Pierre Vogel – genutzt wird. Auch im obenstehenden

Zitat von Damir wird deutlich, dass Medien unterschiedliche Verlässlichkeit

zugeschriebenwird.Während also Bücher zur Aneignung des ›richtigen‹Wis-

sens verwendet werden könnten, ist das Fernsehen kontrolliert – aber von den

falschen Stellen –undwiederumdas Internet unkontrolliert, ließe damit aber

Raum für das Aufkommen falscher Autoritäten. Sowohl Fernsehen als auch

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Religöse Pluralitäten

Internet verbreiteten damit Vorurteile und falsche Islambilder, was wiederum

der Radikalisierung junger MuslimInnen Raum gebe.

Die Chance zur eigenen produktiven Nutzung wird unter den Befragten

hingegen kaum erwogen. Gelegentlich wird das Internet genutzt, um sich tie-

fergehend mit dem eigenen Glauben auseinanderzusetzen (etwa wie Adem

auf der Suche nach Koranerläuterungen). Doch während digitale Medien wie

das Internet häufig auch die Gelegenheit bieten würden, online gegen Vorur-

teile vorzugehen, suchen Interviewte wie Melina eher den persönlichen Weg:

Sie engagiert sich vielfältig ehrenamtlich, in Jugendgruppen und Senioren-

heimen, um direkt und grundsätzlich zu beweisen, dass sie ein integriertes

und unverdächtiges Mitglied der deutschen Gesellschaft ist (»damit man sieht,

dass… ein Mädchen mit Migrationshintergrund und muslimisch, äh, sowohl die deut-

sche Sprache beherr- äh, beherrscht, als auch, ähm, sich hier integrieren kann«).

Zuletzt wird auch die unglückliche Verquickung beider Mediendiskurse,

desjenigen der deutschenMainstreammedien, die Vorurteile gegenüberMus-

limInnen schüren und desjenigen der Online-Subkulturen, die MuslimInnen

radikalisieren wollen, herausgehoben:

»Die junge Leute, die Muslime, die jetzt, äh, äh, irgendwo hin, n-, n-, nach Syrien

gehen oder weiß nicht wohin oder die radikal sich machen, sie haben sich über die

Zeitungen und über Internet sich radikalisiert//mhm//. Und das Problem ist da, da,

die, die, die Islamophoben sagen: ›Der Islam ist so und gewalttätig‹, und die Ande-

ren bestätigen das einmal und reicht! Die ganze Information die viele Jugendliche

hier bekommen, haben sie aus der Zeitung, auf die Seite, und die haben gedacht,

dass es immer so ist […]. Ja, und dann, äh, dann steht man da und, äh, wenn man,

äh, in diese Gesellschaft aufwachst mit diese Information, also Desinformation oh-

ne Ende« (Yusuf).

Das Beispiel zeigt so deutlich, wie auch inhaltlich getrennte mediale Räume

in den RezipientInnen selbst verwachsen: Die Konsequenzen für das eige-

ne Leben, für die Wahrnehmung der eigenen Person durch andere und die

Erwartungen, die daraus erwachsen, folgen gerade aus dem Zusammenspiel

solch unterschiedlicher Mediendiskurse. Diese haben mithin Folgen, die ge-

rade aus ihrer Gleichzeitigkeit erwachsen und damit auch von keinem der am

Diskurs Beteiligten noch kontrollierbar sind.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 141

Konsequenzen der Diskurse um 9/11 für religiöse Praxis und

interreligiöse Begegnung

Insgesamt entsteht damit nun ein stärkerer Bezug auf Diskurse um Terror

und religiös motivierte Gewalt, befördert auch durch die jüngsten Gescheh-

nisse in der Zeit der Interviewerhebungen, darunter am prominentesten der

terroristische Angriff auf die Redaktion des französischen Satiremagazins

»Charlie Hebdo« am 7. Januar 2015 und teilweise auch die koordinierten Ter-

roranschläge in Paris (unter anderem auf das Veranstaltungszentrum »Bata-

clan«) am 13. November 2015. In der Folge nehmen insbesondere die mus-

limischen Befragten eine verstärkte Angst vor islambezogenem Terrorismus

in Deutschland wahr. Dies betrifft sie auch direkt, etwa mit Blick auf ihre

religiöse Praxis:

»Letztens bin ich hier zum Flughafen gewesen […] ich konnte nirgendswo beten.

Gibts keinen//ah okay//Gebets- einen Raum, sag ich mal//ja//. Es sind so viele Mus-

lime hier//ja//. Es sind ganz viele Muslime, die wirklich viel Steuern zahlen […]

wenigstens einen Raum//mhh//, irgendwo… hinstellen, dass man eben seine fünf

Minuten nehmt, kurz vorm Flug vielleicht mal beten kann. Diese Möglichkeit sind

nicht- uns nicht dargestellt//mhh//. Jetzt musste zum Beispiel der, den ich jetzt

weggebracht hab- derMUSSTE auf dem Boden jetzt vor alle und das ist ein schlech-

tes Blick irgendwie für die Menschen//mhh//, weil die KENNEN das nicht und dann

hat man gleich Vorurteile. […] Da kommt man automatisch, oah, warum [druckst]

warum kommt der jetzt hier zu beten. Sie verstehen das nicht. […] Denken die alle,

das ist Salafi.« (Damir)

Das muslimische Gebet in der Öffentlichkeit wird nun verdächtig und sorgt

vermutlich gerade an einem Flughafen für gesteigerte Irritation. Ein Gebets-

raum würde daher in Damirs Sinne weniger dem Gläubigen die Ruhe und

Infrastruktur für sein Gebet bieten, sondern vor allem das Gebet aus dem

öffentlichen Raum entfernen und damit den nicht-muslimischen Beobach-

terInnen den unangenehmen oder angsteinflößenden Anblick ersparen. Und

auch die christlichen Befragten verweisen auf die »Feindbilder und Angstbeset-

zungen« (Renate), die in den letzten Jahren entstanden seien und sich zur Zeit

der Interviewerhebung an der großen lokalen und medialen Präsenz der »Pe-

gida«-Bewegung zeigten.

All diese Entwicklungen gehen mit einer relativ spezifischen Form der in-

terreligiösen Begegnung einher: Durch religionsbezogene terroristische An-

schläge einerseits, daraus folgende und dann insbesondere auf negative Ste-

reotype setzende Mediendiskurse andererseits erfolgt die interreligiöse Be-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Religöse Pluralitäten

gegnung nun zunehmend medial vermittelt und verstärkt negativ oder gar

angstbesetzt. Dies gilt zumindest für die Sicht der nicht-muslimischen Be-

teiligten auf ihre muslimischen Gegenüber. Die Wahrnehmung der ChristIn-

nen durchMuslimInnen spielt nun gar keine Rolle mehr und weicht der Sorge

der MuslimInnen, nun unter ständigem Rechtfertigungsdruck zu stehen und

sich als gut integriert und ungefährlich präsentieren zu müssen.

Aus all diesen Entwicklungen erwächst damit in der Wahrnehmung der

Interviewten auch eine neue oder verstärkte Notwendigkeit zum interreligiö-

sen Dialog. Aus Sicht der MuslimInnen ist ein vorherrschendes Anliegen, das

Bild des Islams zu verändern, indem den medial transportierten Stereotypen

etwas entgegengesetzt wird:

»weil irgendwie Islam ja immer nur mit diesem Negativbild und alle die… die nicht

selber irgendwie Muslime kennen, ähm, treffen immer wieder auf diese Bilder und

das prägt sich natürlich ein//mhh//, so. Kennen niemanden persönlich, aber wissen

alles über Muslime. Ist klar. […] Und deshalb- also das find ich halt einfach dann-

also, das GUTE und deshalb find ich auch den Dialog sozusagen… gut.« (Yvonne)

Ausgehend von der bereits thematisierten Beobachtung, dass der tatsächli-

che Kontakt von NichtmuslimInnen und MuslimInnen in Deutschland eher

rar gesät ist, soll im Dialog den Negativbildern die persönliche Begegnung

entgegengestellt werden, um einen Eindruck zu vermitteln, wie MuslimIn-

nen tatsächlich sind. Auf dieseWeise wollen MuslimInnen sich vorstellen, die

eigene Religion besser darstellen und wie Damir die »Menschen beruhigen«:

»ich bin der und der, wir sind die und die, wir machen das und das. Wir versuchen

eigentlich das GUTE hier in diesen, in diesen… äh, in dieser STADT sag ich mal, das

BESTE« (Damir).

Dabei fühlen sich manche der muslimischen TeilnehmerInnen als Ein-

zelkämpferInnen auf weiter Flur, und bemängeln –wie etwa Adem – das feh-

lende Engagement ihrer Gemeinde oder unter MuslimInnen im Allgemeinen.

Dieses Anliegen wird aus der christlichen Perspektive bestätigt. Auch hier

gibt es Teilnehmende, die ausgelöst durch die Terroranschläge in Frankreich

2015 zu Veranstaltungen des interreligiösen Dialogs dazu stoßen, um auf

möglichst direktem Wege zu erfahren, wie MuslimInnen ihre Religion de-

finieren und leben:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 143

»diese Entwicklung zu Fundamentalismus beim Islam… [4] Das, das hat, das hat si-

cherlich dazu beigetragen, das so’n bisschen zu beschleunigen.//mhm//Zu gucken,

was IST denn da eigentlich, […] dann dacht ich – ich will einfach mal Geduld auf-

bringen und gucken [stottert], wie das wirklich is, ich, mich interessiert das, ich-

ich KENN SONST KEINEMOSLEMS, in//mhm//meinem Alltach kenn ich die nich.«

(Heidrun, ähnlich auch bei Renate)

Ein weiterer Grund für die Teilnahme am interreligiösen Dialog (ausführ-

licher dazu in Kap. 3) kann aber auch in der Auseinandersetzung mit dem

eigenen Glauben liegen: Angefochten durch die medialen Zerrbilder können

sich muslimische Befragte dort auch als Teil einer Koalition der Gläubigen

verorten:

»Dann hat man sozusagen ne BESTÄTIGUNG. Dass man DOCH nicht so falsch ist,

wie die- das in denMedien beschrieben wird, oder wie das in der Gesellschaft, weil…

ich mu- ich sag mal so, Islam, sei es die BILD oder die Zeitung oder sei es irgend-

was, ist ein heikles, schwieriges Thema, was immer wieder gerne angesprochen

wird//ja//. und das ist wirklich- also ich mit meinem Glauben dahin zu gehen und

zu hören, dass es nicht so unterschiedlich ist, ist ne super Bestätigung für mich,

dass das, was in den Medien abläuft – Schwachsinn ist« (Melina).

Der interreligiöse Dialog wird hiermit zum Gegenort medialer Diskurse: Sich

der Gemeinsamkeiten mit anderen Religionen zu versichern, erlaubt, sich

auch als MuslimIn wieder des eigenen Glaubens zu versichern, indem so fest-

gestellt werden kann, dass dieser »doch nicht so falsch ist«, wie von den Medien

suggeriert. Es wird dabei deutlich, dass –wie in der oben zitierten Erzählung

Namikas von ihrem »Kampf gegen die Medien« – die lokale Arbeit und die Me-

dienberichte ständige Antipoden sind, und der lokale interreligiöse Dialog

durch überregionale und globale Ereignisse und die Berichterstattung dar-

über immer wieder ein Stück zurückgeworfen wird. Dies gilt gerade dann,

wenn man den interreligiösen Dialog als Aufklärungsarbeit einem breiteren

Publikum gegenüber versteht:

»ich vermisch das nicht so, ne? Aber viele dann doch, ähm… ja grad wenn sie Nach-

richten hören, ne, was alles auf derWelt passiert und wie schrecklich alles ist, dann

wieder son Stück zurückgeworfen werden so in der interreligiösen Entwicklung

auch, ne« (Andrea).

Mit Blick auf die Jahre seit 9/11 lässt sich damit festhalten, dass nun vor al-

lem überregionale und globale Entwicklungen die interreligiöse Begegnung

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Religöse Pluralitäten

nicht nur prägen, sondern gleichsam durchdrungen haben: Einerseits schü-

ren Terroranschläge mit islamistischem Hintergrund Ängste vor dem Islam

und zeichnen ein negatives Bild vonMuslimInnen.Dies wird andererseits von

alten wie neuen Medien aufgegriffen und einseitig verstärkt: Islam ist nun

gleichsam eine Chiffre für Bedrohung und Gewalt. Gerade die medial ver-

mittelten Welten werden im Vergleich zur persönlichen Begegnung nun so

mächtig und erhalten solch eine große Bedeutung im Alltag der Befragten,

dass sie gleichsam zum neuen sozialen Nahbereich für die Interviewten wer-

den – dies allerdings auf sehr unterschiedliche Weise, werden MuslimInnen

doch zu Objekten der Berichterstattung, während die befragten ChristInnen

diese Mediendiskurse nur rezipieren. Die schon immer bestehende Schiefla-

ge zwischen MuslimInnen und ChristInnen in der interreligiösen Begegnung

verstärkt sich also entscheidend. Interreligiöser Dialog wird darin von beiden

Seiten als lokaler Gegenort verstanden, an dem alle Beteiligten im Rahmen

des Spielraumes, den ihnen ihre Positionen zugestehen, an einem anderen

Bild von Religion und insbesondere dem Islam arbeiten. Auf dieser Ebene,

in der raren persönlichen Begegnung, werden auch Gemeinsamkeiten erfah-

ren und kann so auch die eigene Religiosität bestärkt werden. Dennoch ist

auch hier die interreligiöse Begegnung dementsprechend geprägt von einem

Abarbeiten an medialen Diskursen und wird damit verstärkt auch zu einem

Arbeitsauftrag anstelle eines vornehmlich interessenbasierten Austausches.

4.1.7 Das Boot wird immer voller? Geflüchtete und ein abnehmendes

Interesse am lokalen Islam in rezenten Diskursen

Im Westen nichts Neues? Die Neugier am lokalen Islam verblasst

In den Interviews finden sich, angeregt u.a. durch eine Frage des verwende-

ten Leitfadens, auch Überlegungen zum gegenwärtigen Stand religiöser Plu-

ralität in Deutschland. Eine der Hauptkontroversen ist dabei, ob man sich in-

zwischen nunmöglicherweise gut genug kenne, die interreligiöse Begegnung

also zumAlltag und der interreligiöse Dialog obsolet geworden sei.Dabei sind

insbesondere die Älteren unter den Befragten der Ansicht, der interreligiöse

Dialog sei nun kein Erfordernis mehr oder lasse die notwendige Faszination

vermissen:

»Wir treffen uns immer noch zum Frühstücken oder zum Abend- ähm, das sind

eins, zwei, drei Muslimas, eine Libanesin, eine aus Syrien und die andere aus- wo

kommt sie her… aus Iran//mmh//. Und ääh, eine Italienerin [lacht] und äh, zwei,

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 145

drei Deutsche und ich [lacht][…] Leider nichtmehr, ist dieses religiöses Hintergrund,

ist nichtmehr da//mhh//.Weil wir sind schon sozusagen- sie sind voll integriert und

wir WISSEN wie sie denken und wie wir denken.« (Lorena)

Diese Kehrseite der »vollen Integration« wird nicht nur von Lorena bedauert.

Auch Hasan sieht sie bzw. auch die gute Aufklärung über andere Religionen

in der Schule als einen Grund für die abnehmende Nachfrage an Formaten

des interreligiösen Dialogs:

»die damalige Generation, die aus der Türkei gekommen war//mhm//, die kann-

te hier nich alles und die waren neugierig etwas, um etwas zu wissen, zu ler-

nen//mhm//. Aber die jetzige Generation, die sind alle hier geboren//ja//, die wissen

zu viel. Und die haben kein Interesse da dran. […] Deswegen is ganz wenig gewor-

den. Wenn Sie jetzt gucken, […] von uns ist ja nur […] der Vorstand da, also//ja,

ja//zwei oder drei Leute höchstens//ja//. Von der christlichen Seite, wenn Sie gu-

cken, sind nur ältere Leute« (Hasan).

Viele der jüngeren Befragten, ob nun ChristInnen oderMuslimInnen, bestäti-

gen dies, indem sie auf alltägliche interreligiöse Kontakte und dieMöglichkeit

zum alltäglichen Austausch über Religion verweisen oder die grundsätzlich

vorhandene Vielfalt hervorheben:

»Ne, also wir leben ja in einer großen Vielfalt, vor allem hier im Ruhrgebiet//ja,

ja//. Ist ja sehr vielfältig. Und ich find das eigentlich schön, also ich komm damit

gut zurecht, ich hab auch Freunde unterschiedlicher Kulturen […] Und, ja, ist halt

letztendlich jedem selber überlassen, was er glaubt. Und ich, ähm, respektiere und

toleriere jede Religion//mhm//. Von daher//ja//brauch ich keine Angst zu haben.«

(Namika)

Diese Vielfalt wird wertgeschätzt, und Namika ist optimistisch, dass sie mit

einer tolerantenGrundhaltung keine Angst vor einer zunehmenden religiösen

Pluralisierung haben muss. Dieser Selbstverständlichkeit religiöser Pluralität

in der Gegenwart und der engen Bekanntschaft mit Andersreligiösen steht

dennoch weiterhin die Wahrnehmung entgegen, dass damit nicht zwingend

dasWissen über andere Religionen einhergehen muss. Dies bemerken vor al-

lemMuslimInnen mit Blick auf ihre christlichen FreundInnen und Bekannte:

»also wenn ich da an die christlichen Mädels denke, was die uns für Fragen gestellt

haben […] alsowo ich so gedacht hab, haben dieNIEMANDEN im Freundeskreis. Al-

so…//mhh//anscheinend nicht. Und… also wirklich Fragen, wo ich so gedacht hab…

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Religöse Pluralitäten

wenn man hier im Ruhrgebiet aufwächst, müsste man datt eigentlich WISSEN,

so.« (Yvonne)

Yvonne betont, dass praktizierende und engagierteMuslimInnen häufigmehr

über das Christentum wüssten als umgekehrt, und deutet auch an, dass sie

zum Teil auch mehr über das Christentum wüsste als nominelle ChristInnen

über ihre eigene Religion.Der allgemein anerkannten und überwiegendwert-

geschätzten Situation religiöser Pluralisierung und der Wahrnehmung, dass

mit zunehmender Bekanntheit auch das Interesse aneinander und am inter-

religiösen Dialog sinkt, wird also beigefügt, dass trotzdem große Wissenslü-

cken vor allem auf christlicher Seite bestehen. Dieses Verhältnis könnte auf

zwei – sich nicht ausschließende – Weisen erklärt werden: Zum einen kann

es einfach der Fall sein, dass die Interviewten, die ganz überwiegend schon

länger im interreligiösen Dialog aktiv sind, nun das Gefühl haben, sich über

die Jahre gut kennengelernt und auch viel über die jeweils andere(n) Religi-

on(en) erfahren zu haben, sodass eigentlich keine Fragen mehr offen sind.

Angesichts zunehmender religiöser Pluralität halten sie dies aber – fälschli-

cherweise – auch für ihre Mitmenschen für gegeben.Mit Blick auf diese zeigt

sich dann zweitens aber, dass religiöse Pluralisierung mitnichten mit einer

profunden Kenntnis der vertretenen Religionen einhergeht. Sich im Alltag zu

begegnen und sich grundsätzlich der religiösen Vielfalt in seinem Wohnvier-

tel oder unter seinen KollegInnen bewusst zu sein, ist offenbar alles ande-

re als gleichbedeutend damit, mehr über dieses Thema zu erfahren – und

zwar ganz unabhängig von der Haltung, die man zu dieser Vielfalt hat. Es

mag zum anderen zum Tragen kommen, was im vorangegangenen Teilkapi-

tel thematisiert wurde: Angesichts der zunehmend hohen Alltagsrelevanz von

Medien werden nun mediale Diskurse über Religion geprägt von überregio-

nalen und globalen Ereignissen und Entwicklungen, so gewissermaßen zum

sozialen Nahbereich der Betreffenden, und wirken entscheidender auf deren

Bild von Religion und religiösen Mitmenschen als dies im persönlichen Kon-

takt geschieht. Sofern persönliche Begegnungen stattfinden, zeitigenmediale

Diskurse weiterhin Effekte auf sie:

»Und ich merke denn dann… auf der Arbeit, wenn ich mit Jugendlichen rede… [4]

ääh, ja, dass da, äh… SEHR traditionelle […] Frömmigkeitsformen… [3] äh… ja,

praktiziert werden und//hmm//äh, eine Auffassung vom Islam vertreten wird teil-

weise unter den Jugendlichen, die wenig dialogfähig ist…//mmh//DAS macht mir

dann denn da, ääh, Sorgen, ja?//mmh//[6] Und […] katholischerseits erleb ichs teil-

weise auch…also dass Leute, die nicht in der NordstadtWOHNEN…//mhh//Schwel-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 147

lenängste haben in die Nordstadt zu GEHEN.//mmh//Und konservative Mitglieder

von Nordstadtgemeinden möglicherweise auch nicht unbedingt in Moscheen ge-

hen.« (Birgit)

In ihrer Arbeit verzeichnet Birgitmithin zwei Konsequenzen solcher Entwick-

lungen, wie sie im vorangegangenen Teilkapitel angesprochen wurden: Die

zunehmend konservativer werdende Religiosität muslimischer Jugendlicher

auf der einen Seite, und die Angst katholischer Deutscher vor MuslimInnen,

ihren Gebäuden und den durch sie geprägten Wohnvierteln auf der anderen

Seite. Während die Interviewten naheliegender Weise allesamt keine Scheu

vor der interreligiösen Begegnung haben, wirft diese Erzählung also auch

noch einmal ein Schlaglicht auf Milieus neben denen der Befragten, in de-

nen religiöse Vielfalt ablehnend oder mit Angst betrachtet wird.

Auslaufende Diskurse: Kopftuchdebatte als Dauerbrenner und

alternative Religiosität

Hier und da flackern in den Interviews auch noch andere tagesaktuelle The-

men auf, in den frühen Interviews aus dem Jahr 2015 sind dies vor allem Be-

züge auf das im Januar 2015 gefällte sogenannte ‚Kopftuchurteil‘, bei dem das

Bundesverfassungsgericht sich noch einmal mit dem prominenten Urteil von

2003 befasste, in dem im Falle einer kopftuchtragenden Lehrerin entschieden

worden war, dass dem betreffenden Bundesland die gesetzlichen Regelungen

fehlten, um ihr, wie zuvor geschehen, die Einstellung in den Schuldienst ver-

weigern zu können. 2015 nun präzisierte ein erneutes Gerichtsurteil, dass ein

pauschales Kopftuchverbot für Lehrkräfte in öffentlichen Schulen nicht ver-

fassungskonform sei. Das Kopftuch als Beispiel und die dahinterliegenden

Fragen der Reglementierung individueller Religiosität durch (insbesondere

staatliche) Institutionen war auch in den besuchten Gruppen für interreligiö-

sen Dialog ein Thema von anhaltendem Interesse, das die Gemüter auf Po-

diumsdiskussionen und anderen Diskussionsveranstaltungen seit Jahren of-

fenbar besonders beschäftigte, und für einige der Interviewten oder ihre Ver-

wandten auch Fragen von vergleichsweise existentiellem Interesse berührte –

etwa wenn es ihre Einstellung als Lehrerin in den Schuldienst oder als Ärztin

in kirchliche Institutionen betraf. Mit diesemThemenstrang, der nicht an die

Präsenz der bisher angesprochenen Diskurse heranreicht, zeigt sich dennoch

eine weitere Facette der interreligiösen Begegnung: Diejenige im beruflichen

Alltag, in dem religiöse Ausdrucksformen auch Jahrzehnte nach der Immigra-

tion zahlreicher ArbeitsmigrantInnen immer noch einer rechtlichen Regelung

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Religöse Pluralitäten

bedürfen. Die Wahrnehmung anderer Religionen beschränkt sich hierbei er-

neut ausschließlich auf MuslimInnen, und zeichnet sie in diesem Diskurs als

Steine des Anstoßes in einer Berufswelt, an die der Anspruch gestellt wird,

reibungslos zu funktionieren. Dabei ergreifen die Befragten aus dem interre-

ligiösen Dialog häufig Partei für die Präsenz religiöser Symbole im öffentli-

chen und halböffentlichen Raum, nichtsdestotrotz werden MuslimInnen und

ihre religiöse Praxis auch hier oft wieder zuObjekten einer konfliktbezogenen

Berichterstattung.

Der Vollständigkeit halber ist abschließend anzumerken, dass auch For-

men alternativer Religiosität jenseits von muslimischen und christlichen Tra-

ditionen weiterhin eine Rolle spielen – allerdings von abnehmender Bedeu-

tung. Während in früheren Dekaden eine größere Gruppe der Befragten da-

mit in Kontakt stand, sind es gegenwärtig noch Andrea, die Elemente ver-

schiedener asiatischer und esoterischer Traditionen fest in ihren Alltag und

ihren Glauben integriert hat, sowie Birgit, die zumindest in Verbindung mit

ihrem interreligiösen Engagement ein besonderes Augenmerk auf mystische

Traditionen legt. Für eine allgemeinereWahrnehmung religiöser Vielfalt oder

einzelner anderer religiöser Traditionen ebenso wie den Austausch mit kon-

kreten Gegenübern scheint dieses Feld also kein zentraler Aspekt mehr zu

sein. Auch andere Entwicklungen, etwa Veränderungen innerhalb des christ-

lichen Feldes, wie sie sich in religionssoziologischen Beobachtungen des neu-

en Jahrtausends niedergeschlagen haben, finden nur am Rande Eingang in

die Erzählungen, etwa mit Blick auf die institutionelle Veränderung von Kir-

che, weg von der Ortsgemeinde hin etwa zur Personalgemeinde.

Die ›Flüchtlingskrise‹ 2015: Neue Andere kommen aufs Feld

Die Interviews, die diesen Analysen zugrunde liegen, fanden überwiegend

zeitnah zu den Terroranschlägen auf die Redaktion von »CharlieHebdo« statt,

sodass diese häufig die gegenwartsbezogenen Erwägungen prägten. Einige

allerdings wurden auch im Zeitraum der sogenannten ‚Flüchtlingskrise‘ 2015

geführt, im Zuge derer im Sommer 2015 die Zahl der nach Europa Flüchten-

den sprunghaft anstiegt – was zum einen zur Wiedereinführung von Grenz-

kontrollen an den südlichen Grenzen Deutschlands am 13. September 2015

führte33, zum anderen zu einer erbitterten Diskussion über die Legitimität

33 Vgl. Pressemitteilung des Bundesministerium des Innern vom 13.09.2015, https://

www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 149

der Geflüchteten und ihrer Aufnahme in Deutschland. Im Oktober 2014 ent-

stand außerdem die islam- und fremdenfeindliche Bewegung »Pegida« (»Pa-

triotische Europäer gegen die Islamisierung des Abendlandes«), die wöchent-

liche Kundgebungen in Dresden abhielt, die besonders um den Jahreswechsel

2014/15 sowie im Oktober 2015, vermutlich als Reaktion auf die angestiegenen

Geflüchtetenzahlen, großen Zulauf erfuhren.34

Dabei muss angemerkt werden, dass zu diesem Zeitpunkt der Erhebung

die Debatte um die Geflüchteten aber noch nicht so sehr mit dem Terrordis-

kurs verknüpft ist. Diese Verbindung geschahmit besonderer Schlagkraft erst

im Laufe der Jahre 2016 und 2017, ausgelöst unter anderem durch Einzelfälle

von gewalttätigen Geflüchteten, insbesondere dem Fall von Anis Amri, einem

jungen Tunesier, der als Geflüchteter über Italien und die Schweiz illegal nach

Deutschland einwanderte und dort am 19. Dezember 2016 einen Anschlag auf

einen Berliner Weihnachtsmarkt verübte. 2015 aber prägen noch andere Er-

zählungen die Wahrnehmung von und Begegnung mit anderen Religionen,

insbesondere dem Islam. In diesen geht es vor allem um die hohe Zahl der

Geflüchteten, die in der Regel zum Teil ängstlich beäugt wird, und damit in

Verbindung um die vermutete Andersartigkeit der Neuankommenden. Dies

findet sich teilweise auch in den Interviews wieder:

»Also die europäische Kultur und die orientalische Kultur sind völlig an-

ders.//mhm// Völlig anders. Aber das soll nicht dazu dienen oder, doch, dazu

[…] dienen, äh, gemeinsam, äh, miteinander zu leben und, äh – sich gegenseitig

verstehen, akzeptieren und, äh, tolerieren. Also nich, äh, gegenseitig kämpfen«

(Hasan).

Gemäß der Selektion der InterviewpartnerInnen, die alle schon länger im in-

terreligiösen Dialog aktiv sind, wird dies aber hier positiv gewendet: Die ver-

schiedenen Kulturen sollen sich gegenseitig tolerieren – und möglicherweise

auch bereichern – ihre Gegensätzlichkeit wird also nicht zwingend mit Ab-

neigung oder Gewalt verbunden.

Auch die muslimischen Befragten richten sich in ihren gegenwartsbezo-

genen Erzählungen auf den Flüchtlingsdiskurs und dessen Thematisierung

der persönlich und kulturell ›fremden‹ Neuankommenden; die Begegnungen

der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html (zuletzt abgerufen am

30.09.2019).

34 Vgl. für die Teilnehmendenzahlen an »Pegida«-Kundgebungen in Dresden https://de.

wikipedia.org/wiki/Pegida (zuletzt abgerufen am 11.07.2017).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://www.bmi.bund.de/SharedDocs/kurzmeldungen/DE/2015/09/grenzkontrollen-an-der-grenze-zu-oesterreich-wiedereingef%C3%BChrt.html
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida
https://de.wikipedia.org/wiki/Pegida


150 Religöse Pluralitäten

mit ChristInnen spielen in diesen Interviewabschnitten keine Rolle mehr.

Dies kann sich auch darin erklären, dass die befragten MuslimInnen nun

schon lange in Deutschland leben, bereits im interreligiösen Dialog aktiv sind

und sich zudem möglicherweise nun im Hinblick auf die neuankommenden

Geflüchteten eher als in einer Koalition mit den christlichen Gegenübern be-

findlich fühlen. Im Rahmen des Flüchtlingsdiskurses ist Religion für die Be-

fragten zu diesem Zeitpunkt aber noch nicht einmal das Hauptthema. Zwar

sind unter den Geflüchteten viele MuslimInnen, dies spielt gerade im Jahr

2015 aber zunächst eine untergeordnete Rolle:

»Und die NÄCHSTE Herausforderung ist ja jetzt, dass auch die ganzen Flüchtlin-

ge//mh//gar nicht zwingend in den Moscheen landen und DA auch die Hauptfra-

gestellung ja nicht ist, wie ist das Christentum, sondern wie ist die deutsche Ge-

sellschaft« (Barbara).

Im Vordergrund steht vielmehr zunächst die Grundversorgung der Geflüch-

teten, die viel auch von Ehrenamtlichen gestemmt wird und als dringliche

Aufgabe unter christlichen und muslimischen, alten und jungen Befragten

wahrgenommen wird:

»Wir müssen EFFEKTIV POSITIV für die Gesellschaft wirken! Wir haben Flüchtlin-

ge hier, die müssen wir bedienen! Wir haben, äh, äh, ZUKUNFT zu sichern. Das ist

eine sehr schwierige Welt!« (Yusuf, ähnlich auch bei Andrea)

Für den interreligiösen Dialog scheint diese Entwicklung ambivalente Kon-

sequenzen zu haben. So berichtet Lorena, dass im Zuge des Zuzugs von Ge-

flüchteten auch die Zahl der Engagiertenwächst undmöglicherweise auch die

religiös-institutionelle Infrastruktur ausgebaut wird. Auf der anderen Seite

kann sich dieses ehrenamtliche Engagement vom interreligiösen Dialog ab-

wenden, weil andere Erfordernisse als dringlicher wahrgenommen werden:

»meine Motivation reicht einfach im Moment nicht aus, da noch mehr zu tun und

wo ich auch eher tendiere- also wenn ich jetzt irgendwie nochmal Energie aufbrin-

ge, dann würde ich auch gerne nochmal mehr so im Flüchtlingsbereich jetzt auch

tätig werden//mhh klar//. Weil ich finde, da ist irgendwie jetzt MEHR Handlungs-

bedarf als im- im interreligiösen Dialog [lacht kurz auf].« (Yvonne)

Im Zuge der Flüchtlingsdebatte ist Religion also zeitweilig nicht so präsent

wie etwa in den Diskursen um Terroranschläge in den Jahren nach 9/11, und

gerade auf der Ebene der persönlichen Begegnung im lokalen Engagement

scheinen zudem andere Themen dringlicher als die religionsbezogene Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 151

einandersetzung mit den Geflüchteten.35 Zumindest mittelbar bedeutet dies

aber auch, dass auch in diesem Diskurs die vornehmlich muslimischen Neu-

ankommenden vor allem als hilfebedürftig wahrgenommen werden.

Mit Blick auf die jüngsten Diskurse rund um religiöse Vielfalt und inter-

religiöse Begegnung zeigt sich also ab 2015 zunächst das Aufkommen von De-

batten rund um die Zuwanderung Geflüchteter nach Deutschland. Hier wird

auch deutlich, wie die breiteren Diskurse sich in den Erzählungen der Be-

fragten niederschlagen, aber nicht deckungsgleich sind: Während die breite-

reWahrnehmung die Zuwanderung kritisch bis angsterfüllt beäugt, wird dies

unter den Befragten als Bereicherung betrachtet, teilweise religiös legitimiert

und als Aufgabe verstanden. Für den interreligiösen Dialog hat die Zuwande-

rung ambivalente Effekte – er erfährt zwar manchmal neue Aufmerksamkeit,

die dort Engagierten wenden sich nun aber zum Teil auch anderen Aufgaben

zu, die sie in diesem Zusammenhang als dringlicher einschätzen. MuslimIn-

nen im lokalen Umfeld gelten für sie mithin als hilfebedürftig, die diskursi-

ve Verbindung mit potenziellen Terroranschlägen in Deutschland erfolgt erst

später und zeichnete sich daher auch in den Interviews noch nicht ab. Jen-

seits dieses Diskurses zeigt sich eine weitere Ambivalenz in Bezug auf die

gegenseitige Bekanntheit miteinander: Während man sich weithin als in ei-

ner religiösen Vielfalt angekommen versteht und die im Dialog Aktiven auch

den Eindruck haben, nun wüsste man voneinander Bescheid, zeigt sich in

anderen Zusammenhängen durchaus öfter Unkenntnis der anderen Religi-

on, insbesondere auf Seiten der ChristInnen. Was für die im Dialog Aktiven

gilt, scheint also keine größere Breitenwirkung erzielt zu haben, die bewusste

und dazulernende interreligiöse Begegnung mithin keine Kreise gezogen zu

haben.

Wie auch im letzten Teilkapitel richten sich Erzählungen der Wahrneh-

mung anderer Religionen jetzt beinahe ausschließlich auf MuslimInnen, un-

abhängig davon, ob es sich um christliche oder muslimische Befragte han-

35 In Teilen scheint sich hier eine Besonderheit aus den Jahren der Arbeitsmigration zu

wiederholen: Weil für die Neuankommenden zu diesem Zeitpunkt weder das Interes-

se an einem religionsbezogenen Austausch eine hohe Priorität hat noch sie die für den

religionsbezogenenAustausch notwendigen Sprachkenntnisse aufweisen,wird die re-

ligionsbezogene Auseinandersetzung mit den Geflüchteten eher wieder über sie ge-

führt, nicht mit ihnen. Die Frage, was die hohen Zahlenmuslimischer Einwanderer für

Gesellschaft und Alltagsleben bedeuten, wird in Teilen zwar in den Interviews oder in

den bestehenden Dialoggruppen vor Ort erörtert, aber (noch) nicht im direkten Aus-

tausch mit den Betreffenden selbst.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Religöse Pluralitäten

delt. Dies mag damit erklärt werden, dass die befragten MuslimInnen nun

schon reichlich Gelegenheit zum Kontakt mit ChristInnen hatten, während

von christlicher Seite immer noch erste BegegnungenmitMuslimInnen statt-

finden. Noch naheliegender ist aber auch, dass die nun virulenten Erzäh-

lungen überformt sind von Mediendiskursen, die inzwischen übermächtige

Bedeutung erlangt haben – und in ihnen Islam und MuslimInnen einer der

zentralen Anlässe bzw. Objekte für Berichterstattung sind, sodass sich eben

die Wahrnehmung ›anderer Religionen‹ ganz vornehmlich auf die Auseinan-

dersetzung mit MuslimInnen beschränkt, und diese auch für alle Beteiligten

verstärkt ins Blickfeld rückt.

4.1.8 Zwischenfazit

Dieses Kapitel leitete die Frage an, was die Befragten als religiöse Pluralität

wahrnehmen,wie sie diese wahrnehmen, undmit welchen Erfahrungen diese

Wahrnehmungen verknüpft und kontextualisiert werden. Dabei zeigte sich,

wie diese Erfahrungen und die zugehörigen Deutungen religiöser Vielfalt im-

mer auch Spiegel ihrer Zeit sind, indem auch individuelle Konstellationen

immer schon durch zeittypische Diskurse überformt undmithin vorgeordnet

sind. Im Material wurde deutlich, dass es zwar die Wahrnehmung einer all-

gemeinen religiösen Pluralität als zunehmenden Ist-Zustand der deutschen

Gesellschaft gibt, und dies zu der Annahme verleitet, man kenne sich da-

mit gegenseitig auch gut genug. In Bezug auf Erfahrungen und Haltungen

zu anderen Religionen und ihren Gläubigen allerdings stärkte das Material

letztlich jene anfänglich aufgeworfenen Überlegungen, die darauf hinwiesen,

dass in derWahrnehmung die Landschaft religiöser Vielfalt de facto in einzel-

ne religiöse Traditionen oder Teilströmungen seziert wird. Die Erzählungen

machten aber auch eindrücklich deutlich, wie stark sich allein die Bezugs-

felder dieser Wahrnehmungen im Laufe der Jahrzehnte wandelten: Ist in der

Vorkriegs- und Kriegszeit ein christliches Umfeld selbstverständlich, sei es als

religiöser Anbieter oder als Sozialzusammenhang, wird in den Nachkriegs-

jahren auch durch binnendeutsche Migration christliche Bikonfessionalität

zur identitätsrelevanten religiösen Pluralität. Mit der Ankunft der sogenann-

ten GastarbeiterInnen differenziert sich zwar in statistischer Hinsicht die re-

ligiöse Landschaft in Deutschland, dies rückte aber erst deutlich später ins

breitere Bewusstsein – zunächst werden die MigrantInnen über ihre Natio-

nalität identifiziert und Unterschiede vor allem über Kultur zugerechnet. Erst

zu einem Zeitpunkt, an dem der Islam durch tagespolitische, überregionale

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 153

und internationale Ereignisse breiter thematisiert wird, verschiebt sich auch

die Wahrnehmung der betreffenden MigrantInnengruppen und sie werden

primär als Andersreligiöse – nämlich MuslimInnen – gedeutet.

Dies geschieht dann naturgemäß medial vermittelt. Im Zuge des Me-

diatisierungsprozesses werden mediale Diskurse zum neuen sozialen Nah-

bereich der Interviewten, indem sie ganz vorrangig das Bild von Islam und

MuslimInnen prägen. Wie dieses Bild beschaffen ist, hängt von historischen

Wegmarken und den sich um sie herum (fort-)schreibenden Diskursen ab: In

den 1980er Jahren sorgen weltpolitische Entwicklungen dafür, dass vermehrt

muslimische Geflüchtete in Deutschland ankommen, MuslimInnen werden

damit von UnterstützerInnen der deutschen Wirtschaft zu Hilfsbedürftigen.

War der zuvor nur vereinzelt einsetzende interreligiöse Dialog mit Musli-

mInnen vor allem vom Interesse an den inzwischen sesshaft gewordenen Ar-

beitsmigrantInnen der 1960er und 70er Jahre geprägt, richtet sich nun hilfe-

leistende Zuwendung auf die Geflüchteten, angesichts von Kriegen wie dem

Irakkrieg werden Friedensgebete initiiert – und so noch einmal verstärkt der

Fokus auf Religion gerichtet. Dieses Bild der MuslimInnen wendet sich noch

einmal radikal mit dem Beginn des neuen Jahrtausends und den Terroran-

schlägen des 11. Septembers 2001:36 Islam wird nun vorrangig als Bedrohung

wahrgenommen,MuslimInnen, so die Erwartungen,müssen nun ihre Religi-

on erklären und sich als integrierte und engagierteMitbürgerInnen erweisen.

Auch wenn die erneut starken Fluchtbewegungen rund um den Sommer 2015

zu diesem Zeitpunkt noch nicht primär mit Terrordiskursen verknüpft wer-

den, sind diese Bedrohungsdiskurse noch aktuell, und so herrscht auch hier

Angst vor ›Überfremdung‹ und radikaler Religiosität vor.

Jenseits der Auseinandersetzung mit Islam und MuslimInnen flammen

nur kurz andere Elemente religiöser Vielfalt auf: Insbesondere in den 1960er

und 70er Jahren wird für viele Befragte aus dem christlichen Milieu die Aus-

einandersetzung mit alternativen Weltanschauungen wie Anthroposophie

und Existentialismus, später auch Zen und Sufismus virulent. Abgesehen

von wenigen Ausnahmen manifestiert sich diese Beschäftigung aber kaum

36 Diese Beobachtung darf nicht verwechselt werden mit der Annahme, dass diese Nar-

rative aus demNichts entstünden und/oder sich tatsächlich hauptsächlich an den Ter-

roranschlägen des 11. Septembers 2001 entzündeten. Vielmehr deuten Untersuchun-

gen zur Darstellung des Islams in den Medien darauf hin, dass auch mit den jüngeren

Diskursen über den Islam jahrhundertealte Narrative von einem grundsätzlichen Ge-

gensatz von Orient und Okzident reaktiviert werden (vgl. etwa Hafez 2010).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Religöse Pluralitäten

langfristig in der religiösen Praxis oder den Überzeugungen der Befragten,

sondern bewegt sich zwischen kürzeremAusprobieren und der In-Verhältnis-

Setzung zu den breiteren gesellschaftlichen ›Sekten‹-Diskursen, die diese

Weltanschauungen abwerten und/oder als Gefährdung rahmen. Allein, auch

die kürzere Auseinandersetzung mit alternativen Weltanschauungen sorgt

dafür, dass die christlichen Befragten ihr christliches Umfeld und ihre eigene

Zugehörigkeit dazu nicht mehr als selbstverständlich hinnehmen und ihre

eigene christliche Identität hinterfragen – und im Zweifelsfall neu schärfen.

Damit wird aber auch deutlich, dass sich die Haltungen zu Existentialis-

mus, Anthroposophie u.ä. grundlegend von jener zum Islam unterscheiden:

Bei letzterem wird eine Auseinandersetzung von außen gewissermaßen

aufgedrängt, als Option zur Konversion ist er für die Befragten aber nicht

interessant. Auch dies zeigt deutlich, wie unterschiedlich die Haltungen zu

den sezierten Elementen religiöser Vielfalt sein können.

Insgesamt zeigen diese Ausführungen: In der individuellen Wahrneh-

mung ist religiöse Pluralität kein entscheidender Aspekt, vielmehr sind

spezifische Konstellationen von Pluralität entscheidend: Die Wahrnehmung

von und Haltung zu religiöser Vielfalt hängt also ab von der betreffenden

Religion, von Ereignissen und Entwicklungen insbesondere auch auf Meso-

und Makroebene und ganz entscheidend von deren Vorordnung durch (me-

diale) Diskurse. Dass religiöse Vielfalt in Deutschland alltäglich ist, wird auch

von den Befragten so wahrgenommen, ist aber kaum mit ihremWissen über

andere Religionen oder ihrer Haltung gegenüber diesen verbunden. Direkte

Begegnungen werden damit wohl häufiger, aber nicht gleichzeitig relevanter

für die Wahrnehmung von religiöser Vielfalt – das Gegenteil ist vielmehr

der Fall. Pluralität ist mithin vielmehr die kontextualisierte und relationale

Deutung anderer Religionen, und diese kann sehr unterschiedlich ausse-

hen: So kann eine Vertrautheit mit dem Judentum gefühlt werden, obwohl

keinerlei persönlicher Kontakt besteht, etwa aufgrund der Familiengeschich-

te oder der starken Rezeption von Aufarbeitungsdiskursen der späteren

Nachkriegszeit. Gleichzeitig können Islam und MuslimInnen hochkritisch

wahrgenommen werden, obwohl ihnen alltäglich begegnet wird. Diskurse

sind gewissermaßen also die Orte, an denen religiöse Pluralität erfahren

wird – der soziale Nahbereich kann demnach nicht mehr sinnvoll territorial-

geografisch verstanden werden, sondern als primär diskursiv geprägtes Feld.

Milieu und Generation sind die davon geprägten Zusammenhänge, und

für die Haltung zu religiöser Pluralität mithin entscheidender als religiöse

Zugehörigkeit oder Herkunft.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


4. Wahrnehmung religiöser Pluralität in Deutschland 155

Dies ist abschließend auch aufschlussreich für die Unterscheidung der Er-

fahrungen christlicher undmuslimischer Befragter:Während einerseitsMus-

limInnen natürlich die vorrangigen Objekte religionsbezogener und allge-

mein-politischer Berichterstattung sind, teilen muslimische und christliche

Befragte viele Erzählungen, gerade mit Blick auf die jüngeren Dekaden, rezi-

pieren sie doch die gleichen Diskurse, die Islam mit Terror und Gewalt ver-

binden. Die Wahrnehmung (sezierter) religiöser Vielfalt ist also ganz ähnlich,

der Umgang damit allerdings unterscheidet sich naheliegenderweise. Diese

Schieflage im Kontakt zwischen ChristInnen und MuslimInnen wie auch die

generationalen Unterscheidungen ihrer gegenseitigenWahrnehmungen wer-

den in den folgenden Kapiteln noch detaillierter thematisiert.

4.2 Wahrnehmungen religiöser Pluralität: Eine generationale
Ordnung

Aufgrund unseres Fokus auf die biografischen Verläufe wurde deutlich, dass

durch die darin erzählten und von uns im letzten Kapitel vorgestellten zeit-

geschichtlichen Ereignisse und Diskurse unser Sample je nach Geburtsjahr-

gang unterschiedlich geprägt ist. Solche Prägungen sind zwar nicht unverän-

derlich, schichten sich letztlich bei den älteren Personen biografisch auf und

bilden insofern eine Gemengelage von möglichen Mischungen und Präferen-

zen, dennoch wurde deutlich, dass durch die in Kapitel 4.1 genannten Er-

eignisse und Diskurse Pfade der Biografie beeinflusst wurden, insbesondere,

wenn sie in der formativen Phase des Erwachsenwerdens und somit für die

weiteren zukünftigen Wege der Befragten bedeutend waren. Solchen unter-

schiedlichen Pfadabhängigkeiten in den Generationen möchten wir anhand

der biografischen Verläufe und ihrer diskursiven und ereignishaften Kontexte

im folgenden Kapitel nachgehen. Die Kategorie Generation nutzen wir also

im Folgenden als eine, die die diskursive Einschreibung der Wahrnehmung

von Religion und religiöser Pluralität in den Biografien ordnet. Dabei gehen

wir davon aus, dass sich daneben auch Diskurse und Ereignisse in den bio-

grafischen Verläufen als bedeutsam finden lassen, die erst jüngere Generatio-

nen hervorgebracht haben, die aber von den älteren Generationen ebenfalls

aufgegriffen wurden. Solche generationalen Diskurs-Aufschichtungen lösen

allerdings die unten zu beschreibenden Pfadabhängigkeiten nicht gänzlich

auf, sodass von generationalen Prägungen der Wahrnehmung von Religion

und religiöser Pluralität gesprochen werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015 - am 14.02.2026, 19:23:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

