
https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher Jakob Rudoll

Strategien der Moderne

Philosophie – Aufklärung – Kritik Band 1

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Editorial

Die Reihe Philosophie –Aufklärung –Kritik bietet philosophischen Publikationen

Platz, die sich in Zeiten globaler Krisen einer lebenswerten Zukunft für alle wid-

men. Ob Klimawandel, politischer und religiöser Autoritarismus oder wachsende

soziale Ungleichheiten –die Konflikte unserer Zeit sind vielfältig und erfordern ei-

neRückbesinnung auf dasVermögenderVernunft. ImZeichen einer neuenAufklä-

rung initiiert die Reihe einen Dialog zwischen unterschiedlichen philosophischen

Strömungen, die sich kritisch mit der Vergangenheit und Gegenwart befassen so-

wie die Implikationen zukunftsfähiger Alternativen ausloten.Dafür ist sowohl eine

Auseinandersetzungmit demphilosophischenKanon als auchdessenRevisionund

Neuinterpretation nötig. Außerdem legt die Reihe das emanzipatorische Potential

offen, das sich insbesondere aus dem Zusammenspiel von Philosophie und weite-

ren Disziplinen wie z.B. Technik oder Ästhetik ergibt.

Christopher Jakob Rudoll (Dr. phil.), geb. 1989, ist an der Ludwig-Maximilians-

Universität München tätig. Seine Forschungsschwerpunkte liegen in der sozial-

philosophisch orientierten Literatur- und Kulturtheorie.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christopher Jakob Rudoll

Strategien der Moderne

Gesellschaftliche Debatten von den 1920er-Jahren

bis zur »Cancel Culture«

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über https

://dnb.dnb.de/ abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 Lizenz (BY). Diese
Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Urhebers die Bearbeitung,
Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium für beliebi-
ge Zwecke, auch kommerziell.
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2024 im transcript Verlag, Bielefeld

© Christopher Jakob Rudoll

Umschlaggestaltung: Maria Arndt, Bielefeld

Umschlagabbildung: judigrafie/photocase.de

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH,Wetzlar

https://doi.org/10.14361/9783839471364

Print-ISBN: 978-3-8376-7136-0

PDF-ISBN: 978-3-8394-7136-4

Buchreihen-ISSN: 2941-8151

Buchreihen-eISSN: 2941-816X

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://dnb.dnb.de/
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://doi.org/10.14361/9783839471364


Für Angelika

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt

§ 1 Die Dislozierung des Intellekts ....................................................... 11

I. Modi von Antagonismus................................................................ 17

§ 2 Bendas Klassizismus................................................................. 17

§ 3 Freund und Feind: Von Hegel zu Schmitt ............................................. 25

§ 4 Littérature engagée ................................................................ 35

§ 5 Widerlegung und Aufhebung: Zur Dialektik............................................ 41

§ 6 »Where’s your f***ing rage?« Revolution und Klassenkampf ......................... 49

§ 7 Werte und Toleranz ................................................................. 56

II. Der Form-Materie-Kollaps ............................................................ 67

§ 8 Sollen und Sein: Lukács gegen die Logik............................................. 69

§ 9 Horkheimer und der Materialismus .................................................. 75

§ 10 Derrida ............................................................................. 84

§ 11 Butler gegen Platon................................................................. 93

§ 12 Historische Wahrheit: Das Vaticanum II............................................. 103

III. Parasiten und Guerillas ............................................................. 113

§ 13 Das Dilemma aller Aufklärung ....................................................... 113

§ 14 Denunziation der Massen ........................................................... 121

§ 15 Hegemonie: Die Gramsci-Linie ..................................................... 130

§ 16 Kommunikationsguerilla ........................................................... 138

IV. Schweigen ...........................................................................145

§ 17 Das Ende des Historismus .......................................................... 147

§ 18 Levinas ............................................................................152

§ 19 Ironie und Lebensform..............................................................162

§ 20 Nostalgie ...........................................................................167

§ 21 Gewalt..............................................................................173

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft ...............................................................................179

§ 22 Hoffnung gegen Optimismus ........................................................179

Literaturverzeichnis ....................................................................197

Anmerkungen .......................................................................... 207

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

DiesesBuchwurdewährendderCorona-Pandemie 2020–2021 geschriebenunddas

kulturelle Klima der Bundesrepublik dieser Zeit findet sich unverkennbar zwischen

den Seiten wieder.

Getragen ist das Vorhaben von einer unverbesserlichen Hoffnung auf die Kraft

aufgeklärter Vernunft und freien Diskurses, wie sehr auch gesellschaftliche Debat-

ten, die wir alle unermüdlich führen, Anlass zur Sorge gebenmögen.

Mein Dank gilt Kollegen und Studenten an der LMU München und all den ge-

liebtenMenschen, die mich begleiten.

München, den 15.08.2023

Christopher J. Rudoll

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung

§ 1 Die Dislozierung des Intellekts

Bisweilen wirkt es, als wären alle verrückt geworden – zumindest die Anderen. Die

Fronten in kulturellen und sozialen Diskussionen scheinen verhärteter als je zuvor

unddieBeteiligtendieserDiskussionengewinnendenEindruck,mankönne schlicht

nicht mehr miteinander sprechen. In den Vereinigten Staaten hat die Dipolarisierung,

die im Zweiparteiensystem stets angelegt war, so extreme Züge angenommen,

dass alle gemäßigten Positionen dazwischen zerrieben werden. Pejorativ benutzte

Schlagwörterwie ›woke‹ und ›cancel culture‹ gehören zumkommunikativenGrund-

bestand, Kritiker der Begriffe halten ihre jeweiligen Befürworter für verblendete

Ideologen. In der Bundesrepublik schließen hartgesottene Marxisten Bündnisse

mit Rechtskonservativen, traditionelle Frontlinien scheinen zu verschwinden und

es wird von ›Hufeisentheorien‹ geredet, was wiederum andere als gar zu wohlfeile

Rhetorik mit gefährlich nivellierenden Tendenzen brandmarken. Aktivisten der

selbsternannten ›Letzten Generation‹ sehen den Moment gekommen, an dem der

Ernst der Lage zivilen Ungehorsam und Überschreitungen der legalen Grenzen er-

fordert, was Andere geradezu als den Untergang der Demokratie begreifen wollen.

Auf ganz anderen Gebieten werden ähnliche Verschiebungen von Grundbegriffen

beobachtet, etwa wenn innerhalb feministischer Debatten erbittert darüber ge-

stritten wird, ob Trans-Frauen weiblich sind oder sogenannte TERFs hinter ihre

eigenen Ansprüche zurückfallen; und noch in der Katholischen Kirche nimmt sich

neuerdings der ›Synodale Weg‹ eines Projektes an, das die Einen als notwendige

Aktualisierung des Katholizismus und die Anderen geradezu als Häresie begreifen.

Doch einmal mehr hat derWahnsinnMethode.

Dass es in einer hinreichend komplexen Gesellschaft nicht zu allgemeiner Ei-

nigkeit selbst in zentralen Fragen des Zusammenlebens kommenwird, liegt auf der

Hand und mag nicht einmal problematisch sein. Dass der demokratische Prozess

und insbesondere die Meinungsbildung der Bevölkerung anhand sozialer Medien

immerweniger den hohen Anforderungen klassischerDemokratietheorien genügt,

wiegt schon schwerer und ist nicht nur unlängst von Jürgen Habermas neu kon-

statiert worden.1 Doch scheint selbst diese Diagnose in manchen Fällen der Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

blematik nicht gerecht zu werden: selbst in einer polarisierten Gesellschaft und vor

dem Hintergrund zerstückelter Kommunikationsstrukturen bleibt das aufkläreri-

sche Ideal ergebnisoffener und gewaltfreier Auseinandersetzung prinzipiell konzi-

pierbar. Doch wirken die Aporien, in die viele jüngere Auseinandersetzungen gera-

ten sind, als stammten sie aus einer strukturellen Unmöglichkeit ganz anderer Art.

Es kann, so scheint es,dazukommen,dassnicht nur zweiGegner in einerAuseinan-

dersetzung faktisch miteinander in der Sache – derMaterie – uneins sind, sondern

dass sie darüber hinaus nicht einmal eine gemeinsameKonzeptionderAuseinanderset-

zung selbst – von deren Form – teilen. Dies ist eine sehr tiefgreifende Form von Un-

einigkeit, die die Auseinandersetzung viel fundamentaler zumScheitern verurteilt,

als esnochdie ärgsteMeinungsverschiedenheit vermöchte,undder fataleUmstand,

dass solche Uneinigkeiten regelmäßig hinter bloß materiellen Differenzen verbor-

gen bleiben, legt Bedarf nach einer Untersuchung nahe.

ZurKonzeption vonAuseinandersetzung zählen grundlegendeAspektewieMe-

thode, Ziel und vor allem:Gegenüber der Auseinandersetzung, und in der langenGe-

schichte der letzten Hundert Jahre des Zusammenlebens sind sehr viele, zum Teil

sehr komplexeKonzeptionen vonAuseinandersetzung entstanden,die nachfolgend

als Strategien bezeichnet werden. Beobachtungen über die historische Abfolge sol-

cher Strategien darf man nicht als geschichtsphilosophischeThesen verstehen – es

ist vielmehr so, dassmehrere historisch entstandene Strategien heute zugleich und

nebeneinander existieren und es ist durchaus nicht so, als wäre stets allen Betei-

ligten einer Auseinandersetzung bewusst, dass sie sich einer Strategie bedienen –

und dass sie diese nicht zwangsläufigmit ihremGegenüber teilen. Solche Situatio-

nen, in denen Konzeptionen von Auseinandersetzung inkommensurabel werden,

sichtbar zumachen, scheint ein sehr wesentlicher Schritt zu sein auf demWeg, die

komplexe soziale und kulturelle Gemengelage, die wir heute vorfinden, wenn nicht

zu entschärfen, dann doch nicht weiter eskalieren zu lassen.

Untersuchungen des hier anvisierten Gegenstands sind von zentraler Bedeu-

tung für das Verständnis jeder Zeit. Doch ist insbesondere für ein Verständnis des-

sen,was sich in unserer eigenen Zeit ereignet, eine Einsicht in die Formen von Aus-

einandersetzung zentral,und zwar aufgrundeinerVeränderung sozialer undkultu-

reller Prozesse, die wir einmal tentativ dieDislozierung des Intellekts nennen wollen.

Das damit bezeichnete Phänomen ist nicht neu und ist bereits häufig in den

Blick der Analyse geraten, wenngleich meist unter anderen Namen und häufig in

stark pejorativer Besetzung.Will man versuchen, einen vorläufigen Begriff der Sa-

che zugewinnen,empfiehlt es sich,vomBegriff derMasse auszugehen,denwirnoch

ausführlicher besprechenwerden. JulienBenda schrieb 1927: »DerClercwurdenicht

nur besiegt –erwurde assimiliert.«2Wirwerden auf Bendas bedingungslosenKlas-

sizismus und auf seine Konzeption des Intellektuellen zurückkommen, doch ist es

an dieser Stelle hilfreich, einleitend zu fragen,wemder Clerc denn assimiliert wur-

de. Man stößt darin auf den Begriff der Masse, der zu Anfang des letzten Jahrhun-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

derts eine enorme Beliebtheit erlangte, wohl nicht zuletzt aufgrund seiner erschre-

ckenden Plausibilität für die Intellektuellen der Zeit. Benda skizziert eine Gegen-

überstellung von zwei Gruppen: derMasse und den Clercs. Die konkrete Besetzung

dieser Opponierung, die angebliche Vorliebe der Masse für Klassen- und National-

fragen, die Benda ihnen zuschreibt, und die der Clercs für das Ewige, soll uns fürs

Erste nicht weiter beschäftigen. Entscheidend ist Bendas pessimistische Skizze der

Opposition und seine Analyse, die Masse habe nicht etwa nur ›gewonnen‹, nein, sie

habe die Clercs assimiliert.

Der reichlich aristokratische Begriff der Intellektuellen barg von Vornherein

zwei Annahmen: zum einen, dass diese eine klar abgrenzbare Gruppe darstellten,

und zum anderen, dass die Intellektuellen anders als die ›Masse‹ nicht durch die

Leidenschaften und Vorurteile ihrer Klasse determiniert, womöglich nicht einmal

beeinflusst seien. Das Bild des nur der Vernunft verpflichteten Intellektuellen hält

sich bis heute, wenngleich in gebrochener Form. Edward Said, der die erste An-

nahme – dass es Intellektuelle gibt – völlig implizit voraussetzt, zeichnet ein Bild

des Intellektuellen als eines seelischen Kampfplatzes, auf dem die Vernunft gegen

die Versuchungen von Professionalisierung, Patriotismus und Angst kämpft.3 Er

gesteht großmütig, dass »[n]o one is totally self-supporting, not even the greatest

of free spirits«.4 Die regulative Idee des Intellektuellen als eines »free spirit« ist

darin nur graduell von der Bendas verschieden. Die heterogene Opposition, die

parallel zu der von Intellektuellem und Masse verläuft, ist dabei die von Vernunft

und determinierenden Einflüssen. Dies ist eine alte theoretische Struktur derWis-

senssoziologie. Karl Mannheim behandelt sie in seiner einflussreichen Studie zum

Konservatismus als den Konflikt des Postulats der »zeitlosmit sich selbst identischen

Vernunft«,5 das die Philosophie vorauszusetzen pflege, mit der quaestio facti der

Wissenssoziologie nach der »Seinsgebundenheit allen Denkens und Erkennens«.6

Die Lehre von den Denkstilen, die Mannheim entwickelte, um diese Seinsgebun-

denheit zu fassen, hat ihn selbst vor das Problem gestellt, zu erklären, wie denn

wahre Erkenntnis vor ihremHintergrundmöglich sei.Mannheim, der das Postulat

der Möglichkeit von Erkenntnis durchaus nicht aufgeben wollte, verfiel auf die

Formel der »freischwebende[n] Intelligenz«,7 die zur wohl bekanntesten Charakte-

risierung des Intellektuellen geworden ist. Sie situiert den Intellektuellen in einer

exzeptionellen Position, in der er imstande ist, unabhängig von sozialen Deter-

minierungen die Wahrheit zu verfolgen. Dieser Status freien Schwebens ist das

einflussreichste Bild, das die oben benannten Annahmen von klarer Separierung

und gedanklicher Freiheit der Intellektuellen zusammenfasst.

Nun trägt das Bild das Konzept der Masse bereits implizit in sich. Denn wenn

die Intellektuellen eine abgrenzbare Gruppe bilden, muss man fragen, wovon sie

sich abgrenzen. Und wenn ihre spezifische Differenz die Freiheit des Denkens ist,

ist damit die ›Seinsgebundenheit‹ desDenkensder Trägermengemit-impliziert.De

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

facto war dies meist, wie wir noch sehen werden, die Konsequenz des Bildes vom

Intellektuellen.

Doch wirft dieses Bild, wirft seine Prävalenz zu Beginn des letzten Jahrhun-

derts und wirft insbesondere Bendas pessimistische Analyse einen Verdacht auf.

Man kann erstens fragen, ob denn tatsächlich die Gruppe der Intellektuellen eine

so klar abgegrenzte ist, wie man uns glaubenmachen will. Saids Skizze der ›Versu-

chungen‹ des Intellektuellen ist dabei nur die eine Seite – ist es nicht andererseits

vorstellbar, dass auch dieMasse, sei es als Ganze, sei es der Einzelne sich bisweilen,

sei es nur versuchsweise seiner Vernunft bedient?Weiter ließe sich fragen, ob denn

wirklich der Intellektuelle so frei sein kann – und Bendas Analyse situiert den In-

tellektuellen, der das noch konnte, bereits in der Vergangenheit. Es ist eine beliebte

Strategie, Idealbilder in der Vergangenheit zu verorten, denn dort können sie weni-

ger Schaden anrichten. Der Verdacht, den diese Fragen nahelegen, ist der, das Bild

des Intellektuellen als freischwebender Intelligenz könnte selbst als Antwort auf ei-

ne historische Situation entworfenworden sein, in demgerade die skizzierte Grup-

pe bereits nichtmehr trennscharfmodelliert werden konnte, und in der klar wurde,

dass die idealisierte Vernunft eben das war – ein Ideal. Die Analysen sehr verschie-

dener Autorenwerden so lesbar als Reaktionen auf ein Phänomen vonVerschiebung

des Intellekts in die Masse, die zugleich eine Aufdeckung ihrer ideologischen Prä-

missen bedingte. Welche Konsequenzen diese Dislokation des Intellekts hat und

insbesondere, welche Forderungen sie an uns stellt, ist hier noch nicht der Platz

zu beantworten, doch werden wir diesen Verdacht als Ausgang der Untersuchung

nehmen. Die resultierende Situation ist, trifft der Verdacht zu, eine sehr kompli-

zierte, die zu fassen aufgrund vieler widerstreitender Konzeptionen sehr schwierig

geworden ist. Es ist nicht unser primäres Ziel, die soziologische Situation und ih-

re sozialen Auswirkungen zu untersuchen, vielmehr wollen wir sie als Hintergrund

unserer Untersuchung von Formen von Auseinandersetzung betrachten, der deren

Bedeutung erst klarstellt.

Die Methodik bedingt, dass die skizzierten Formen nur idealtypischen Charak-

terhabenkönnen.DieseLimitation trifft prinzipiell jedeTypologisierungeinesKon-

tinuums und soll uns daher nicht bekümmern. Darüber hinaus werden die Typen

anhand einer sehr konkreten historischen Konstellation entwickelt. Dies wirft un-

mittelbar zwei Fragen auf: ob sie exklusiv dieser Konstellation zugehören – und ob

das umgekehrt gilt.

Die erste Frage wird nur die Empirie beantworten und wir werden Hinweise zu

ihrer Beantwortung dem Folgenden entnehmen können. Die zweite Frage verweist

auf ein altes Problem jeder periodisierenden Systematik: sie erweist sich stets als

kontrafaktisch. Es finden sich stets Gegenbeispiele, die der Systematik widerspre-

chen, die dann als Relikte vergangener Zeiten oder als Vorausahnungen von kom-

menden interpretiert werden, nach dem Satze, dass die Ausnahme die Regel be-

stätige, oder gut Hegelsch mit einem ›Umso schlimmer für die Tatsachen‹ abgefer-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15

tigtwerdenmüssen.Dieses Verhängnis jederGeschichtsphilosophie lässt sich nicht

auflösen, will man den postulierten Perioden einen Charakter von Notwendigkeit

andichten.

Die effizienteste Rekonstruktion von historischer Periodisierung geht auf Ernst

Bloch zurück. Dessen Konzept der Ungleichzeitigkeit wurde zunehmend zu einem

unverzichtbaren Ingredienz jeder kultur- oder sozialtheoretischen Konzeption, die

sich vor die genannten Probleme gestellt sah – und das mit gutem Grund, da sie

das unhaltbare geschichtsphilosophische Modell auf ein differenzierteres hin tran-

szendiert. Bloch schrieb in Erbschaft dieser Zeit: »Nicht alle sind im selben Jetzt da.

Sie sind es nur äußerlich, dadurch, daß sie heute zu sehen sind. Damit aber leben

sie noch nichtmit den anderen zugleich.«8 Dies ersetzt die simple Vorstellung einer

Abfolge von Epochen, die die üblichen geschichtsphilosophischen Dilemmata auf-

wirft,9 durch eine Vielzahl von Entwicklungslinien die im synchronen Schnitt nie

einen eindeutigen Zustand ergeben können und doch eine Konzeption diachroner

Entwicklung zulassen.10

Inwiefern nun Blochs eigener Entwurf und die vieler Rezipienten gut marxis-

tisch nach einem Fortschrittsmodell gedacht waren, sei dahingestellt. Das Konzept

der Ungleichzeitigkeit selbst enthält diesen nicht, und damit wird es für unseren

Kontext verwendbar.Wenn die Geschichte der Formen von Auseinandersetzung ei-

nes zeigt, dann dass der Begriff des telos ihr fremd ist – und nicht anders dürfen die

folgenden Charakterisierungen verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus

§ 2 Bendas Klassizismus

Umder zuvor skizzierten erkenntnisleitenden Intuition zu entsprechen,wollenwir

die Analyse mit einer Untersuchung derThesen Julien Bendas beginnen.

JulienBendagehört,ebensowie seinLieblingsantagonistSorel,zudenDenkern,

die von jeder beliebigen Seite für sich beansprucht und zugleich demGegner zuge-

schlagen wurden. Bendas Denken ist kompromisslos, und wurde abwechselnd als

mutig und borniert charakterisiert. Bekannt wurde er vor allem durch seine Schrift

La trahison des clercs (Der Verrat der Intellektuellen), die uns im Folgenden beschäf-

tigen wird.Wir wollen anhand BendasThesen einen Begriff von ›Klassizismus‹ ent-

wickeln, derweniger eine geschichtsphilosophische Kategorie als einmethodisches

Werkzeug darstellen soll, das wir in der Untersuchung verwenden wollen.

Bendas Verrat der Intellektuellen erschien 1927 und stellt eine flammende Anklage

dar, so viel liegt auf derHand.Was ausgreifendere Analysen erfordert, ist die Frage,

eine Anklage wessen und in wessen Namen er erheben möchte. Bereits der Begriff

des clerc, den er wählt, legt diese Frage nahe.

Benda beginnt mit einer Analyse des »Zeitalters des Politischen«, wie er seine

Zeit – die der letzten fünfzig Jahre1 vor 1927 offenbar – begreift. Gekennzeichnet

sieht er es durch »die Rassen-, die Klassen- und die Nationalleidenschaften«,2 die

die Massen bewegen. Den aufgekommenen Nationalismus sieht er zu einer Macht

entwickelt, den kein Patriotismus früherer Zeit je erreicht hat. Prophetisch stellt er

die Frage, ob »die großen Kriege zwischen den Menschen nur erst begonnen ha-

ben«.3 DerAntisemitismus undderKlassenhass sind ihmweitere Instanzen der po-

litischen Leidenschaften, die die Massen mit sich gerissen haben. Die Frage, was

diese Leidenschaften bedinge, wird durch Verweis auf die menschlichen Bedürf-

nisse danach, »1. weltliches Gut [zu] besitzen und 2. sich als etwas Besonderes zu

fühlen«4 beantwortet.Kategorial entwirft Benda hier eineUnterscheidung von zwei

menschlichen »Existenzmodi«, des »realen« und des »metaphysischen«.5 Das Zeit-

alterdesPolitischenwird so verständlichals eineVerlagerungeinesGleichgewichtes

der menschlichen Existenz hin zum ›realen‹ Pol.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Die überraschende Wendung, die Benda nun nach dieser allzu bekannten Ver-

fallserzählung vollzieht, liegt darin die beiden Existenzmodi unterschiedlichen ge-

sellschaftlichen Gruppen zuzuweisen. Es ist geradezu die Funktion der »Masse des

Bürgertums und des Volkes«6 sich im realen Modus zu betätigen, und ist demnach

nicht anders zu erwarten – und der Masse wohl auch nicht vorzuwerfen. Dies wirft

den Verdacht auf, dass der Gleichgewichtsverlust der Existenzmodi den Vertretern

des metaphysischen Modus anzulasten ist – und diese sind, wie unschwer zu erra-

ten ist, die clercs. Das harteWort vomVerrat muss Benda wählen, da die clercs somit

ihre ureigene Aufgabe, den metaphysischen Modus gegen den realen der Masse zu

stellen, nicht mehr wahrgenommen haben, und damit ursächlich die Entwicklung

zum ›Zeitalter des Politischen‹ – und damit, muss man vermuten, den Deutsch-

Französischen und gar den ErstenWeltkrieg – verschuldet haben.

Bevor wir nun den metaphysischen Modus erkunden, den Benda den Intellek-

tuellen zuschreiben möchte, wollen wir methodisches Werkzeug einführen. Wir

werden zur Kennzeichnung der Position Bendas den sehr abgegriffenen Begriff des

Klassizismus verwenden undmüssen daher einige Bemerkungen vorwegschicken.

DasHistorischeWörterbuchderPhilosophie hält fest,dass derBegriff für philo-

sophische Zwecke kaumbrauchbar ist,7worauswirwohl die Lizenz ableiten dürfen,

ihn für unsere Zwecke zu verwenden. Er birgt den nicht zu unterschätzenden Vor-

teil, dass er ein gewisses Vorverständnis bereitsmit sich trägt, das zugleich von sol-

cherVagheit ist, dass es keineMissverständnisse vorbereitet.Umuns eines gemein-

samen Verständnisses zu versichern,wollen wir einen altbekannten Text in Erinne-

rung rufen. T. S. Eliots Aufsatz ›What is a classic?‹ arbeitet sich an dem Begriff des

klassischen Autors ab, dessen Prototyp offenbar Vergil darstellt. Dessen Bedeutung,

die ich freilich nicht bestreitenmöchte, sei dennoch einmal dahingestellt. Die Cha-

rakterisierungEliots desKlassikers als solchen ist es, die uns als Ausgangspunkt zur

Herstellung eines operationalisierbaren Begriffes dienen soll. Eliot nennt als erste

zentrale Eigenschaft eines Klassikers die ›Reife‹ – und hält fest, dass es schwer ist,

diesen Begriff zu erläutern.8 Dies scheint die Frage aufzuwerfen, ob dann der Be-

griff ein guter Ausgangspunkt seiner Diskussion sein kann – doch fährt Eliot fort:

»let us say then, that if we are properly mature, as well as educated persons, we

can recognisematurity in a civilisation and in a literature, aswe do in other human

beings whom we encounter. To make the meaning of maturity really apprehensi-

ble – indeed, even tomake it acceptable – to the immature, is perhaps impossible.

But if we are mature we either recognise maturity immediately, or come to know

it on more intimate acquaintance.«9

Vor diesem Hintergrund möchte ich mich der Anerkennung Vergils nun natürlich

gerne anschließen, da ichmich durchaus nicht als immature disqualifizierenmöch-

te.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 19

Eliots Argument ist das alte verbumsapientibus, das stets dieHintergrundannah-

me mit sich trug, dass alle Weisen im Zuge ihrer Reifung dieselbe Sprache entwi-

ckeln. Nun ist diese Annahme eine von der Sorte, die nicht falsch sein kann. Denn

wenn einemWeisen einmal dasWort nicht genügt –nun,dann ist er eben keinWei-

ser. Dies verweist auf den verborgenen Charakter der Hintergrundannahme: es ist

eine von Identität. Ein Klassiker ist klassisch relativ zu einer Gruppe von Personen,

die dessen Reife erkennen können, da sie selbst reif genug sind.

Nun scheint Eliot diese Interpretation zugleich zu bestätigen und zu widerle-

gen, und zwar in zwei weiteren Kriterien des Klassikers, die unser Werkzeug ab-

runden werden.

Zum einen, so führt er aus, erfordert Reife – des Geistes – Geschichte und Ge-

schichtsbewusstsein.10 Um eine klassische Literatur zu entwickeln, muss bereits eine

vorangegangene Zivilisation bekannt sein, die alsWirkfaktor die eigene beeinflusst

hat. Man muss hier nach der Funktion dieser überraschenden Voraussetzung fra-

gen, und wird schnell auf die Kategorie der Identität zurückverwiesen. Der Grund,

so Eliot, weshalb die Griechen, schätzt man ihre geistigen Leistungen auch höher,

niemals Klassiker sein können, ist, dass sie nicht die Gelegenheit hatten, ihren eige-

nen Platz in der Geschichte zu kennen. Vergil konnte auf die Zivilisation der Griechen

zurückschauen und gewissermaßen vor deren Hintergrund die eigene Geschich-

te erkennen. Die Reife, die Klassizität voraussetzt, kann selbst nur vor dem Hin-

tergrund einer historischen Identität entstehen. Dies überrascht uns angesichts des

verbum sapientibus-Arguments, dessen verborgene Voraussetzungen wir bereits ge-

sehen haben, kaum.Die Erkenntnis vonReife erfordert eigeneReife undumgekehrt

lässt sichdaraus schließen,dass,wernie einenanderenals unreif erkannthat, selbst

nicht zur Reife gelangt sein kann. Dies scheint die Struktur des Eliot’schen Argu-

ments zu sein und auch diese verweist auf das Konzept von Identität.

Nun desavouiert Eliot das Konzept durch ein Addendum, das bereits innerhalb

seiner eigenenArgumentation einige Schwierigkeiten zubereiten scheint –unddas

ist schwerlich ein Zufall. Eliot führt zuletzt dieUnterscheidung des relativenund des

absoluten Klassikers ein und diskutiert Goethe als ein Beispiel des relativen Klassi-

kers.11 Goethe ist, aufgrund des Platzes, den er in der Literatur einnimmt, ein Klas-

siker – doch eben nur ein relativer. Zum Verhängnis wird ihm, dass er »to a for-

eign eye, [appears] limited by his age, by his language, and by his culture, so that he

is unrepresentative of the whole European tradition«.12 Die notwendige Vorausset-

zung eines absoluten Klassikers ist nämlich zunächst »comprehensiveness [Herv. i. O.].

The classicmust,within its formal limitations, express themaximumpossible of the

whole range of feeling which represents the character of the people who speak that

language.«13 Nun scheint für Eliot Goethe bereits aufgrund seiner Sprache kein abso-

luter Klassiker zu sein – und dies obwohl er die comprehensiveness bereits relativ zu

denSprechernder jeweiligenSprachedefiniert hat.Und tatsächlich schließt er,dass

kein Sprecher einermodernen Sprache ein absoluter Klassiker sein kann,da nur die

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

toten Sprachen in ihremToddas europäischeErbe erzeugt haben.Goethe ist bereits

dadurch,dass erdiedeutscheSprache spricht »provincial«14 undzwardaer als Spre-

cher desDeutschen nicht die gesamte europäische Tradition repräsentieren kann.Dass

Eliot bei Europa Halt macht, überrascht nicht, da sich ein weltübergreifender Klas-

siker auf Grundlage einer gemeinsamen Tradition schlicht nicht konstruieren lässt.

Doch worauf Eliots Argument in seiner Stoßrichtung verweist, ist ein Charakteris-

tikum, das dem Klassiker regelmäßig zugesprochen wird, und das in bezeichnen-

der Spannung zu dessen Identitätsbezug steht. Es ist nämlich nicht etwa nur die

comprehensiveness, die es braucht, um einen absoluten Klassiker zu kennzeichnen.

Vielmehr: »When a work of literature has, beyond this comprehensiveness in rela-

tion to its own language, an equal significance to a number of foreign literatures,

we may say that it has also universality [Herv. i. O.].«15 Goethe kann durchaus noch

comprehensiveness für sich beanspruchen – doch eben keine Universalität.

Diese Universalität ist tief im Konzept des Klassikers verankert – und sie hat ei-

ne expansive Tendenz. Eliots überraschende Formulierung, dass für Universalität

Signifikanz »to a number of [eigene Kursivierung; C.R.] foreign literatures« Voraus-

setzung sei, ist lediglich auf die leidigen Fakten zurückzuführen, da Vergil tatsäch-

lich kein ›weltweit universaler‹ Klassiker sein kann.Doch zeigt der Begriff eine Ten-

denz: die Gruppe, relativ zu der eine Klassiker seine Klassizität gewinnt, ist idealiter

die gesamte Menschheit. Der Begriff des Klassikers trägt ein Ideal in sich, das sich

selbst desavouiert: die Kombination von Identität, die, wie wir oben sahen, abgrenz-

bar gegen etwas anderes seinmuss, und vonUniversalität, die der Tendenz nach,wie

dasWort schon sagt, allumfassend sein soll.Wirwerden auf diese beidenMerkmale

verschiedentlich zurückkommen und auch das inhärente Problem dieses Konzepts

wird uns noch beschäftigen. Zuletzt sei definiert, dass wir von Klassizismus schlicht

dann sprechen, wenn wir Orientierung an diesem Ideal des Klassischen meinen –

und diese finden wir bei Benda.

EinerderHauptanklagepunkt gegendie Intellektuellenbesteht fürBendadarin,

dass diese nicht nur ihre eigenen politischen Leidenschaften in ihre intellektuelle

Tätigkeit einfließen lassen,16 sondern sogar die politischen Leidenschaften fördern,

und dies zunächst –und hier wirft Benda die skizzierten Kategorien auf –dadurch,

dass sie »das menschliche Streben nach unterschiedlicher Identität glorifizieren

wollen und jede auf ein universales Bezugssystem gerichtete Tendenz verächtlich

gemacht haben.«17 In den zuvor den politischen Leidenschaften zugeschriebenen

InteressenanRasse,NationundKlassemanifestiert sich so fürBendaeineEntschei-

dung der Intellektuellen für den realistischen Pol. Die universale Gegenkategorie,

die er entwirft, ist die desMenschen. Nach unseren obigen Untersuchungenmüssen

wir erwarten, dass dies angesichts der faktischen Diversität der Menschheit das

Problem der Identität aufwirft. Benda sieht das Problem und versucht es negativ zu

lösen. Er entwirft dazu eine Kategorie des »Humanitarismus«,18 die er verstanden

haben will als »Sensibilität für die abstrakte Qualität des Menschlichen«19 und

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 21

opponiert sie scharf einer »Liebe zu den konkret existierenden Menschen«.20 In

dieser Opposition wird Bendas Strategie deutlich. Der Humanitarismus, der das

Ideal des Intellektuellen darstellen soll und der das Universale in dessen Tätigkeit

garantiert,wird in einemAkt der Abstraktion von den tatsächlichenMenschen hin zu

einem Begriff von Menschlichkeit definiert. Freilich ist diese negative Lösung nicht

imstande, dem Humanitarismus eine so definierte Form zu verleihen, dass er als

Leitstern des intellektuellen Engagements dienen könnte. Ist Menschlichkeit nur

das, was übrigbleibt, wenn man von allen konkreten Bestimmungen absieht, wird

wenig bleiben, das sich lieben ließe und das Orientierung böte.Wie man zwischen

den Zeilen lesen kann, ist der Begriff auch durchaus nicht so inhaltsleer, wie die

Lösungsstrategie nahelegen würde. Dies wird etwa in der expliziten Erwähnung

der Stoa oder des Erasmus als Traditionsreferenzen klar. Die lobenden Hervor-

hebungen von Anatole France, Tolstoi, Montaigne und Voltaire tun ein Übriges.21

Der Leitbegriff des Menschen gewinnt Inhalt erst als ein spezifischer Begriff und

dies entspricht nicht seiner Aufgabe, gerade in der Abstraktion vom Spezifischen

den Universalismus der intellektuellen Tätigkeit zu verbürgen. Die Exklusion der

konkreten Menschen, die zunächst die Funktion zu haben scheint, die Abstraktion

zur Universalität hin zu leisten, erweist sich vielmehr als Garant eines spezifi-

schen Inhalts des Begriffs vom Menschen, dem die exkludierte Faktizität nicht

mehr widersprechen kann – und eben dieser gewonnene Begriff rechtfertigt dann

umgekehrt die Exklusion, da »diese Qualität [sc. des Menschlichen] in ungleichen

Quantitäten verteilt«22 ist. Benda geht so weit, Renan in der Aussage zu zitieren,

dass »ein Papua« nicht unsterblich sein könne.23 Das Problem von Identität löst

Bendas Begriff der Menschlichkeit so keineswegs, vielmehr ist dieser gerade eine

theoretische Exposition des Problems.

Eine weitere Instanz desselben Problems findet Benda im Katholizismus. Be-

zeichnenderweise begreift er die »Männer der Kirche« als »Clercs par excellence«.24

Diese hätten ebenfalls den nationalen Partikularismus zulasten der Universalität

des Christentums betont und hätten dies sogar als in Einklang mit den Lehren der

Kirche verteidigt.25 Freilich ist nationaler Katholizismus ein Oxymoron, wie Benda

sehr wohl weiß. Das Problem von Identität und Universalität hat im Katholizismus

Traditionundwurde imZeichenderMission verhandelt.DieAntwort desZeitalters,

das stärker als jedes andere durchdasBenda’sche Ideal derEinheit derVernunft und

von deren Ausdehnung »über alle Gebiete des Geistes und des Lebens«26 gekenn-

zeichnet war, stellte der Begriff der Toleranz und der daraus resultierende Deismus

dar.27Wirwerdenaufdiesen theoretischenStrangzurückkommen.Soweit esBenda

betrifft, scheint der Deismus keine Option zu sein, vielmehr begreift er das Chris-

tentum – gut katholisch – nach dem Galatherbrief als eine Bruderschaft in Chris-

tus,28 um zugleich darauf hinzuweisen, dass die zeitgenössischen Katholiken sich

nichtmehr »zur wahren Lehre ihres Herrn bekennen«.29 Die Identität, die die nicht

zufällig so genannten ›Clercs‹ universal setzen sollen, gewinnt hier erneut Profil.30

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Nun gibt es neben den Geistlichen noch eine Kategorie von Intellektuellen,

die Benda womöglich noch stärker reizen: die Historiker. Dies kann uns nicht

überraschen. Eliot hat darauf hingewiesen, dass Identität erst durch Geschichte

entsteht und Bendas Klassizismus, dessen Identitätsbedürfnis bereits klar gewor-

den ist, bedingt eine Abhängigkeit von der Geschichtsschreibung. Benda selbst

gibt zum Grund seiner Betonung der Rolle dieser Kategorie von Intellektuellen

zum einen deren Ansehen beim Publikum,31 doch ist andererseits deren Verrat

zugleich »schockierend«.32 Dieser Schock lässt sich mühelos auf die Rolle des

Historikers als Identitätsstifter zurückführen. Das Ideal der Historiographie, das

Benda zeichnet, ist das sine ira et studio, die »Unparteilichkeitsbedingung«.33 Diese

adressiert als Überparteilichkeit genommen die Forderung des Universalismus und

kollidiert darin freilich unmittelbar mit demGedanken nationaler Identität. Benda

kritisiert die »konsequente Bewußtheit, mit der seit etwa einem halben Jahrhun-

dert gewisse deutsche Historiker und seit zwanzig Jahren auch die französischen

Monarchisten«34 dem Nationalismus frönen. Dagegen stellt er etwa Voltaire und

besonders Fustel de Coulange, die »gewissermaßen die Charta der unparteiischen

Geschichtsschreibung verkündet […] haben.«35

Der Klassizismus Bendas steht hier gegen den Historismus der deutschen Ge-

schichtsschreibung, den diese von Ranke geerbt hatte, und wir stoßen mit diesem

auf einweiteresProblemfeld,daswirnochzubehandelnhabenwerden.36Dochwird

hier bereits klar, weshalb Benda sich gegen die historistischen Konzeptionen wen-

det. Auch der Historismus ist tief geprägt durch die Problematik von Identität und

Universalität, doch ist die Lösung, die Ranke in die inzwischen sprichwörtliche For-

mel der Unmittelbarkeit jeder Epoche zu Gott gepresst hat, erheblich komplizier-

ter als Bendas klassizistische Formel der Universalität derMenschlichkeit. Versucht

Benda die Identität desMenschen abstrahierend auf ein Abstraktumzu reduzieren,

um Universalität zu erreichen, betont der Historismus die jeweils konkrete histori-

sche Identität. Die Universalität wird dabei zum Problem und ihr Erhalt erfordert

komplexe theoretische Mittel, deren romantischeWurzeln bekannt sind,37 und de-

ren Fundierung letztlich Diltheys Lebensphilosophie erforderte.

Dass die historistische Konzeption der Geschichte der klassizistischen Idee

Bendas jedoch nicht konform sein kann, liegt auf derHand,und auch die Vehemenz

seines Einspruchs kann uns angesichts der Zentralität der zugrundeliegenden Fra-

ge nach dem Verhältnis von Identität und Universalität nicht überraschen. Benda

räumt ein, dass den Forderungen Fustel de Coulanges an die Geschichtsschreibung

auch die französischen Historiker, deren Nation es immerhin »zur ewigen Ehre

gereichen wird […], eine förmliche Verdammung der pragmatischen Historie aus-

gesprochen [zu haben]«,38 nicht immer gerecht werden. In einer bemerkenswerten

Fußnote hält der Gegner des Nationalismus fest, dass jedoch

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 23

»der Deutsche die Geschichte entstellt, um seineNation zu glorifizieren, der Fran-

zose sie hingegen zur Verherrlichung eines politischen Regimes verzerrt. Grob ge-

sagt führen also die tendenziösen Philosophien der Deutschen zum internationa-

len, die der Franzosen zum Bürgerkrieg. Muß ich noch einmal anmerken, wie klar

daraus die moralische Überlegenheit der letzteren hervorgeht?«39

Das moralische Argument, das den Bürgerkrieg rechtfertigt, führt Benda unglück-

licherweise nicht.

Wir wollen noch ein letztes Problemfeld umreißen, das Benda anspricht. Ein

zentraler Gegenspieler, der zwischen den Zeilen öfter durchscheint, als er tatsäch-

lich erwähntwird, istGeorgesSorel.Dieser einwenigkurioseDenkerhatte vierzehn

Jahre zuvor seine Réflexions sur la violence veröffentlicht. Benda, der Sorel durchge-

hend als Moralisten bezeichnet, fasst deren Grundthese so zusammen: die Bürger

(bzw. die Arbeiter)40 »sollten sich keineswegs etwa bemühen, die Empfindung ih-

rerVerschiedenheit abzubauenund sich ihrernatürlichenGemeinsamkeit zubesin-

nen, sondern im Gegenteil danach trachten, diese Verschiedenheit in ihrer ganzen

Tiefe und Unauflöslichkeit zu fühlen.«41 Er macht Sorels Lehre verantwortlich für

den italienischen Faschismus wie den russischen Bolschewismus.42 Nun ist freilich

Sorels Lehrenahezudas exakteGegenteil derBendasundgeradedieThese,Sorel ha-

bedieUnauflöslichkeit desKonflikts betonenwollen, trifft schlicht zu,wiewir sehen

werden.Daher ist die PräsenzSorels imVerrat der Intellektuellen als verborgenerAnti-

pode nicht weiter verwunderlich. Für uns relevant ist jedoch ein anderer Punkt, den

BendaSorel entgegenhält.Er stellt diesennebenNietzscheundzitiert zustimmende

Nietzsche-Zitate aus denRéflexions, die das »Loblied des Kriegerlebens«,43 das beide

singen, illustrieren sollen. Diese stammen – erneut wenig überraschend – aus der

GenealogiederMoral.44Nietzschehatte zurVoraussetzungder »ritterlich-aristokrati-

schenWerturteile«45 eine »mächtige Leiblichkeit, eine blühende, reiche, selbst über-

schäumende Gesundheit, samt dem,was deren Erhaltung bedingt: Krieg, Abenteu-

er, Jagd, Tanz, Kampfspiele, und alles überhaupt, was starkes, freies, frohgemutes

Handeln in sich schließt«46 erklärt. Sorel fährt fort, er »glaube, daßNietzsche,wenn

er nicht so sehr durch seine Erinnerungen als Philologieprofessor beherrscht gewe-

sen wäre, gesehen hätte, daß der Typ des Herrn [Herv. i. O.] noch vor unseren Augen

existiert«47 undBendakontrastiert diese »germanische«Perspektiveder griechisch-

römischen.48 Zuletzt hält er fest, dass der moderne Clerc die Menschen lehre, »der

Krieg besitzemoralischenWert an sich undmüsse ohne Frage nach demNutzen ge-

führt werden.«49 Bendas folgendes, bewegendes Plädoyer gegen die Verherrlichung

von Heldenmut, Ehre und Härte,50 das die Erfahrungen der Ersten Weltkriegs im

Rücken spürt, verweist auf eine Strategie, die eine heteronome Qualität zu dem bis-

herigen aufweist. Der Krieg um des Krieges willen ist ein Modus von Auseinander-

setzung, dessen Defizienz absolut geworden ist. Was bereits in Sorels Worten auf-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

scheint, ist die Kategorie der Gewalt, in der dieser Modus adressiert werden muss,

auch wenn er nicht mehr begriffen werden kann.51

Letztlichwird vor diesemHintergrundBendas zuweilen naiv anmutender Klas-

sizismus verständlich als Gegenpol der ebenso naiven Gewalt. Lyotard formulierte,

der anklagende Intellektuellemüsse stets einuniverselles Subjekt vertreten.52 In ge-

wisserWeise gelangt er zum selben faktischen Ergebnis wie Benda, nämlich dass es

keine Intellektuellen mehr gebe.53 Freilich denkt er im Unterschied zu Benda, dass

es sie auch gar nicht mehr geben könne, da es – im Unterschied zum 18. Jahrhun-

dert – »kein universelles Subjekt oder Opfer gibt, das in der Wirklichkeit ein Zei-

chen gäbe, in dessen Namen das Denken Anklage erheben könnte«.54 Nun scheint

dies die Identitätsproblematik Bendas zu verabsolutieren. Lyotards These von der

Notwendigkeit der Setzung eines universellen Subjekts deckt sichmit unserenAna-

lysen Bendas völlig – dieser kann den Verrat der Intellektuellen nur postulieren vor

demHintergrund eines Klassizismus, dessen universaleWerte die Frage nach ihrer

Herkunft aufwarfen. Benda klagt imNamen derMenschheit, doch einer abstrakten

Menschheit, deren konkrete Ausprägung er durchaus nicht seinen Begriff desMen-

schen vergiften lassenwill.Der Verdacht liegt nahe, dass der Verrat der Intellektuel-

len und Lyotards Konstatierung des Fehlens eines universellen Subjekts zwei Seiten

desselbenSachverhaltes sind.Benda setzt eine Identität absolut als die einer idealen

Menschheit, deren Kongruenz mit der tatsächlichen Menschheit schlicht nicht ge-

geben ist. Freilich war sie dies auch nie gewesen, doch hatte man diesen Umstand

noch mit dem Verweis auf ein ›Noch nicht‹ abtun können. Lyotards Thesen legen

nahe, dass nicht nur derMissionsgedanke seine Überzeugungskraft verloren hatte,

sondern auch die europäische Kulturheteronomie so weit kollabiert war, dass der

Verrat der Intellektuellen nur mehr als logische Folge begriffen werden konnte.

Doch letztlich ist dieser soziologische Befund,wenn er korrekt ist, nur eine Fra-

ge von Faktizität. Bendas kategorialer Rahmen, den wir als Klassizismus bezeich-

net haben, ist durchaus nicht abhängig von der Existenz einer einheitlichen Kultur,

wenngleich deren Fehlen freilich als Verrat gewertet werden muss. Doch zeigt das

Aufeinanderprallen vonNormundRealität den verborgenen Charakter dieses Klas-

sizismus sehr deutlich auf: dieser basiert auf der Voraussetzung einer universalen

Identität, deren Inkongruenz mit der existierenden Menschheit nur als Defizienz

gedeutet werden kann und letztlich zurMission aufrufenmuss.Dies wiederum de-

monstriert seinen antagonistischenCharakter.Dieser ist freilich auf einemerkwürdi-

ge Art in ein Konzept von Universalität zurückgenommen und damit virtualisiert.

Die faktisch antagonistische Stellung zu anderen Identitäten wird durch die Uni-

versalisierung geleugnet und nur noch negativ in der Figur des Verrates sichtbar.

Der Verrat der Intellektuellen wird so verständlich als deren Abfall von der univer-

salen Identität, die der Klassizismus als seine raison d’être voraussetzenmuss.Deren

eigene Problematik, die sie zu einem Modus von Antagonismus macht, haben wir

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 25

gesehen. Dieser Begriff wiederum wird klarer werden, wenn wir den Klassizismus

neben andereModi von Antagonismus stellen.

§ 3 Freund und Feind: Von Hegel zu Schmitt

Den Modus von Antagonismus par excellence bilden eine Klasse von Konzeptionen,

die wir einmal tentativ Freund-Feind-Theorien nennen wollen. Deren gemeinsame

Struktur wollen wir anhand einiger ihrer Instanzen genauer herausstellen, um so

einen besseren Begriff der Kategorie des antagonistischenModus überhaupt zu ge-

winnen.

Beginnen wollen wir mit Martin Heideggers Konzept von Abständigkeit, das im

vierten Kapitel vonSein undZeit eingeführt wird.Heidegger hatte zuvor die existen-

ziale Struktur des Daseins als In-der-Welt sein analysiert, das eine erste Charakte-

ristik des eigenenSeinsverständnisses in derKenntnis desVerweisungszusammen-

hanges der Welt vorgefunden hatte. Nun ist eine rekurrente Schwierigkeit philo-

sophischer Konstruktionen, die mit dem ›Subjekt‹ beginnen, erläutern zu müssen,

woher das zunächst sich reichlich solipsistisch vorkommende Subjekt Kenntnis der

Subjekthaftigkeit anderer Subjekte gewinnt. Die Schwierigkeit ist klar: ich bin mir

meiner eigenen Gedanken bewusst, jedoch nicht der der anderen, die mir begeg-

nen, und zumindest dem philosophischen Verstand kann es leicht einfallen, daran

zu zweifeln, dass, was mir soeben begegnet und sehr ähnlich der Gestalt sieht, die

ich im Spiegel sehe, ein Subjekt derselben Art ist, wie ich es bin. Eine ebenso re-

kurrente Lösung des Problems besteht darin, eine gewisse primäre Sozialität des

Subjektes anzunehmen, die bereits vorgängig, mit Existenz des Subjektes, dessen

Verständnis vomAnderen setzt. Diese Lösung scheint eine gewisse empirische Evi-

denz für sich zuhabenundvor allemderAufgabe zu entheben,die Subjekthaftigkeit

des Anderen ex nihilo via Analogieschluss zu konstruieren.55

Einen derartigen Pfad wählt auch Heidegger, der freilich für sich in Anspruch

nehmen kann, von vornherein die Kategorie des Subjektes vermieden zu haben. Es

fällt zunächst auf, dass das Dasein als In-der-Welt-sein bereits dem Anderen an je-

der Ecke begegnet: »Das Feld zum Beispiel, an dem wir ›draußen‹ entlang gehen,

zeigt sich als dem und dem gehörig, von ihm ordentlich instand gehalten, das be-

nutzte Buch ist gekauft bei…, geschenkt von… und dergleichen.«56 Die Versuchung,

den umherstehenden Anderen nun als bloßes Ding zu betrachten, umgeht Heideg-

ger durch Rekonzeption: nicht etwa begegnet der Andere als Gegenstand, sondern

»wir treffen sie ›bei der Arbeit‹, das heißt primär in ihrem In-der-Welt-sein. […]Der

Andere begegnet in seinemMitdasein in derWelt.«57 So,wie sich selbst als ein Ding

zu verstehen, bereits ein defizienter Modus von Dasein ist, der das eigene Sein ver-

kennt, verhält es sich auch mit dem Sein des Anderen: dieser ist genauso In-der-

Welt-sein und ihn etwa als Ding zu begreifen kann nur einem Philosophen einfal-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

len.58 Diese Heidegger’sche Argumentationsfigur hat Epoche gemacht. Sie verwei-

gert die Erklärung – in diesemFalle: der Subjekthaftigkeit des Anderen –unter Ver-

weis auf die ontologischen Prämissen der Fragestellung.

Nun ist also der Andere als In-der-Welt-sein erwiesen worden, was Heidegger

anschließend unschwer zumAnlass nehmen kann,dieWelt als »Mitwelt« und daher

das In-Sein als Mitsein zu charakterisieren.59 Dies wiederum ist nichts anderes als

die Idee primärer Sozialität unter fundamentalontologischen Vorzeichen: die Da-

seinsstruktur des Anderen bedarf keines Nachweises, da die Welt des Daseins im-

mer schonMitwelt ist und daher es selbst alsMitsein immer umden Anderenweiß.

Dies wiederum führt Heidegger unmittelbar auf die Kategorie, die für uns von

Bedeutung ist: Nachdem die Konstruktion des Daseinscharakters des Anderen auf

dessen In-der-Welt-sein und seinemAuftauchen inVerweisungszusammenhängen

des Besorgens beruhte,muss Heidegger konsequent ableiten, dass

»[i]m Besorgen dessen, wasmanmit, für und gegen die Anderen ergriffen hat, […]

ständig die Sorge umeinenUnterschied gegen die Anderen [ruht], sei es auch nur,

um den Unterschied gegen sie auszugleichen, sei es, daß das eigene Dasein – ge-

gen die Anderen zurückbleibend – im Verhältnis zu ihnen aufholen will, sei es,

daß das Dasein im Vorrang über die Anderen darauf aus ist, sie niederzuhalten.

Das Miteinandersein ist – ihm selbst verborgen – von der Sorge um diesen Ab-

stand beunruhigt. Existenzial ausgedrückt, es hat den Charakter der Abständigkeit

[Herv. i. O.].«60

Aus der sozialen Charakteristik des Daseins ergibt sich so eine fundamentale Kon-

kurrenzsituation zu den Anderen, die dem Dasein zwar verborgen bleiben mag,

doch stets als Existenzial vorhanden ist.Wir wollen hier zwei Punkte festhalten, die

in strukturähnlichen Konzeptionen wiederkehren werden. Erstens ist für Heideg-

ger die Abständigkeit eine notwendige Folge der Konzeption des Daseins als Mit-

sein. Das Dasein ist In-der-Welt-sein, doch diese Welt ist Mitwelt und daher tritt

der Andere stets eingebunden in die Sorge des Daseins um sein Sein auf. Dies be-

dingt notwendig die Sorge um seinen Abstand zum Anderen, selbst da, wo dieser

nicht vorhanden ist.61 Und zweitens steht in dieser Sorge um den Abstand zum An-

deren das Dasein selbst auf dem Spiel. Die Abständigkeit ist so sehr ein Existenzial

wie das Mitsein und sie ist eine Sorge um das eigene Sein. So wenig wie das Da-

sein solipsistisch gedacht werden kann, kann es selbst den Abstand zum Anderen

auf sich beruhen lassen, da sich die Abständigkeit gerade aus dem Verhältnis zum

eigenen Sein in der Form des Mitseins ergibt. Wir werden diesen beiden Momenten

in anderer Gestalt wiederbegegnen.

Eine vorgängige Freund-Feind-Theorie geht auf Hegel zurück. Dieser hatte in

der Phänomenologie des Geistes zunächst den Gang des Geistes bis zur Entwicklung

des Selbstbewusstseins nachgezeichnet. Dem Bewusstsein, das noch nicht Selbstbe-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 27

wusstsein ist, ist das Wahre ein Anderes als es selbst. Das Selbstbewusstsein über-

windet diese Unterscheidung und erkennt dieses Andere als nichtig:

»Das Sein der Meinung, die Einzelheit und die ihr entgegengesetzte Allgemeinheit

[Herv. i. O.] der Wahrnehmung sowie das leere Innere [Herv. i. O.] des Verstandes

sind nicht mehr als Wesen, sondern als Momente des Selbstbewußtseins, d.h.

als Abstraktionen oder Unterschiede, welche für [Herv. i. O.] das Bewußtsein

selbst zugleich nichtig oder keine Unterschiede und rein verschwindende Wesen

sind.«62

Diese Struktur des Selbstbewusstseins hat kuriose Folgen für dieses: es ist einer-

seits Bewusstsein, doch andererseits nur Bewusstsein von sich selbst. Die »sinnliche

Welt«63 ist Gegenstand des Bewusstseins, doch ist für das Selbstbewusstsein,

das sich bewusst ist, dass alles, das es weiß, es selbst als Bewusstsein ist, dieses

Bewusstsein selbst nichtig. Das Selbstbewusstsein ist beides: Bewusstsein ›von

Anderem‹ und Bewusstsein noch des Umstandes, dass dieses Andere nur Bewusst-

sein ist. Diese Folgerung ergibt sich gewissermaßen aus der Struktur des Begriffes

des Selbstbewusstseins, denn dieser sagt bereits, dass das, was da bewusst ist,

ein Bewusstsein ist. Nun charakterisiert Hegel in einem nächsten Schritt diese

Struktur, die das Bewusste als nichtig und nur das Selbstbewusstsein als Wahres

setzen kann, als Begierde. Das Selbstbewusstsein ist nur selbst, die sinnliche Welt

und alles, was bewusst und wahrgenommen ist, ist nicht an sich, sondern ist

nichtig. Dieses Negieren des Anderen, das die solipsistische Existenz des Selbst-

bewusstseins bedeutet, ist Begierde. Nun trifft hier das Selbstbewusstsein auf ein

Problem, das uns bekannt vorkommt: dieses Andere, das das Selbstbewusstsein als

nichtig setzt, ist an sich ebenfalls Bewusstsein.64 Dies ist es zunächst nur an sich,

weil für das Selbstbewusstsein es ja bereits als nichtig gekennzeichnet wurde.Diese

Seinsweise des negativen Gegenstands des Selbstbewusstseins begreift Hegel als

Leben. Und in der Erfahrung dieses Lebens und seiner prozessualen Gestalt, der

Gattung,65 stößt das Selbstbewusstsein, wie Hegel formuliert, auf die »Selbstän-

digkeit seines Gegenstandes«.66 Dies ist nun freilich der Punkt, an dem sich Hegel

die oben skizzierte Aufgabe stellt, die solipsistische Position – hier: des Selbstbe-

wusstseins zu überwinden. Das begegnende Andere wurde zwar immerhin bereits

als Leben bestimmt, doch ist durchaus nicht klar, dass dieses Leben auch seiner-

seits ein Selbstbewusstsein ist, was erst die notwendige Reziprozität ermöglicht,

die die Lösung der gestellten Aufgabe erfordert. Hegels Benamung dieser rezipro-

ken Beziehung hat ihrerseits Schule gemacht. Das Selbstbewusstsein muss das

selbstständige Andere anerkennen, und zwar als wiederum es selbst anerkennend:

»Sie anerkennen sich als gegenseitig sich anerkennend [Herv. i. O.].«67 Doch stellt sich

freilich die Frage, was das Selbstbewusstsein motivieren kann, dieses ein wenig

enervierende Andere, das sich trotz seiner Nichtigkeit als Selbstständiges heraus-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

gestellt hat, anzuerkennen. Hegels Antwort ist durchaus überraschend. Durch die

Selbstständigkeit des Anderen hat sich bereits eine Form von reziproker Beziehung

eingestellt und das Andere hatte sich als das Leben erwiesen. Nun begegnet hier

beidseitig einem Selbstbewusstsein ein lebendiges Anderes, und hierin liegt für

das Selbstbewusstsein gleichermaßen eine Herausforderung wie eine Chance:

denn einerseits widerspricht das selbstständige Andere dem eigenen Anspruch des

Selbstbewusstseins in der Negation des Anderenmit sich selbst eines zu sein. Ande-

rerseits ist aber dieses Andere ein Selbstbewusstsein und diesen Umstand kann Hegel

verwenden, um gerade in der Anerkennung des selbstständigen Anderen als Selbst-

bewusstsein das Selbstbewusstsein selbst zur Autonomie, nämlich zur Wahrheit

seiner Gewissheit von sich selbst,68 gelangen zu lassen. Denn der selbstständige

Gegenstand des Selbstbewusstseins ist dann selbst Selbstbewusstsein: »Indem ein

Selbstbewußtsein der Gegenstand ist, ist er ebensowohl Ich wie Gegenstand.«69

Für Hegel steht hier viel auf dem Spiel, denn in dieser Struktur, die das Ich in das

Wir übergehen lässt, wird er den Begriff des Geistes ansetzen und damit kann er

den bewusstseinstheoretischen Ansatz der Phänomenologie des Geistes transzen-

dieren. Das Selbstbewusstsein wird also selbst erst ganz in seiner Anerkanntheit

durch ein Selbstbewusstsein, das es selbst erwidern muss. Nun trifft es sich gut,

dass sich das selbstständige Leben in der Wahrnehmung gezeigt hatte. Kann es

dem Selbstbewusstsein nun gelingen, mit diesem in eine Beziehung reziproker

Anerkennung einzutreten, ist das Selbstbewusstsein zu sich selbst gekommen.Was

hierfür nur noch notwendig ist, ist, dass das Eine dem Anderen zeigt, dass es eben

nicht nur selbstständiges Leben ist.Unddies ist der Punkt, an demHegel die durch-

aus überraschende Struktur des Kampfes auf Leben und Tod einführt. Der Kampf auf

Leben und Tod mit dem Anderen wird charakterisiert als des Selbstbewusstseins

»reine Negation seiner gegenständlichen Weise«.70 Das Selbstbewusstsein beweist

gewissermaßen dem Anderen, dass es selbst ein Selbstbewusstsein ist, indem es

im Kampf auf Leben und Tod die eigene gegenständliche Seinsweise als Leben ne-

giert. Das Selbstbewusstsein ist schließlich beides: Selbstbewusstsein für sich und

lebendiger Gegenstand für das Andere. In der Negation dieses Lebens, »bewährt«71

sich das Selbstbewusstsein und erweist so dem Anderen – wie dieses umgekehrt

dem Einen –, dass es nicht etwa nur Leben, sondern wahrhaft ein selbstständiges

Selbstbewusstsein ist.

Dieser Ansatz, der den Kampf auf Leben und Tod, nachgerade zur Voraussetzung

der Entstehungdes Selbstbewusstseins erklärenmöchte, hat etwas erschreckendes.

Freilich weist er dieselbe Charakteristik wie die Heidegger’sche Theorie in den ge-

nannten zwei Punkten auf, denn erstens ist der Kampf auf Leben und Tod eine not-

wendige Folge der Erfahrung des selbstständigen Anderen, zweitens steht dabei die

Identität des Selbstbewusstseins selbst auf dem Spiel – denn es wäre nicht einmal

Selbstbewusstsein, würde es sich nicht im Kampf bewähren.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 29

Doch verliert diese Konzeption Hegels außerhalb des komplizierten Zusam-

menhanges der Phänomenologie des Geistes viel ihrer Überzeugungskraft und Axel

Honneth hat nachgezeichnet, dass die Figur der Anerkennung bereits dort ihren

ursprünglichen Bezug weitgehend verloren hatte. Er weist darauf hin, dass He-

gels initialer theoretischer Ansatz in seinen Jenenser Frühschriften vielmehr gut

aristotelisch auf einer »vorgängigen Intersubjektivität des Lebens derMenschen«72

aufbaute, und dass Hegel – bereits in der Jenaer Realphilosophie – »den theore-

tischen Ertrag seiner Hinwendung zur Bewußtseinsphilosophie mit dem Preis

des Verzichtes auf einen starken Intersubjektivismus bezahlt«73 habe. Honneths

eigenes anerkennungstheoretisches Projekt möchte auf den verschütteten Funda-

menten der frühen Hegel’schen Theorie aufbauen. Seine Kritik richtet sich dabei

keineswegs gegen die Figur des Kampfes als vielmehr gegen Hegels Bestimmung

des Gegners:

»Ein anerkennungstheoretisches Konzept der Sittlichkeit geht von der Prämisse

aus, daß die soziale Integration eines politischen Gemeinwesens nur in dem Ma-

ße uneingeschränkt gelingen kann, wie ihr von seiten der Gesellschaftsmitglieder

kulturelle Gewohnheiten entgegenkommen, diemit der Art ihreswechselseitigen

Umgangs zu tun haben;«74

Diese Figur der Wechselseitigkeit, die freilich im Kampf auf Leben und Tod noch

strukturell angelegt ist, verliert sich bei Hegel jedoch in dem Moment, in dem er

im weiteren Fortgang der Realphilosophie den Staat als den Träger der intersub-

jektiven Sittlichkeit bestimmt, bzw. in der Phänomenologie des Geistes die Figur der

gegenseitigen Anerkennung in die bekannte Dialektik von Herr und Knecht aufge-

hen lässt. Honneths eigene Konzeption ist hier sicherlich überlegen. Bezeichnend

ist, dass die anerkennungstheoretische Basis bedingt, dass auch jene die Figur des

Kampfes direkt aus der Erfahrung vonMissachtung in der intersubjektiven Situati-

on ableitenmuss,75wenngleichHonneth freilich für sich inAnspruchnehmenkann,

keine apriorischeNotwendigkeit derKonfliktsituation ansetzen zumüssen. In jedem

Fall ist auch für Honneth der Kampf um Anerkennung bestimmend für die persön-

liche Identität. Ausgehend vonMeads »naturalistischer Transformation der Hegel-

schen Anerkennungslehre«76 gelangt er zum Konzept der »intersubjektiven Struk-

tur der persönlichen Identität«,77 sodass die eigene Identität erst möglich wird auf

Grundlage der erkämpften Anerkennung durch die Anderen. Freilich ist Honneths

Konzeption umeiniges freundlicher, als die zuvor analysierten Freund-Feind-Theo-

rien dochweist sie die nämlichen Strukturmerkmale auf,was vor demHintergrund

ihrer theoretischen Provenienz nicht überraschen kann.

Nun sind diese beidenTheorien jedoch streng vom Ich gedacht, das bei Heideg-

ger das Dasein und bei Hegel das Selbstbewusstsein heißt. Zeitnah zu Heidegger

treten diese Theorien in den Schatten von solchen, die an Stelle des Ich die Grup-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

pe setzen. Freilich hatte diesen Weg bereits im Ausgang von Hegel der Marxismus

beschritten, doch nahm dieser Weg einige komplizierte Windungen, die wir noch

betrachten werden. Die Inflation von sozialisierten Freund-Feind-Theorien in den

1920er-Jahren ist allerdings frappierend.Wirwollenhierdie einschlägigenBeispiele

derTheorien Karl Mannheims, Carl Schmitts und Helmut Plessners untersuchen.

Mannheims Ideologie undUtopie (1929) war uns bereits aufgrund seines Konzepts

der freischwebenden Intelligenz begegnet. Dieses wiederum sollte die Determinie-

rung der Erkenntnis durch die gruppenspezifischen ›Denkstile‹ überwinden. Doch

sind diese Denkstile nicht nur ein Erkenntnishindernis, sondern bedingen selbst

den sozialen Konflikt. Die »Sinndeutungen«,78 die Gruppen – und nicht etwa In-

dividuen – entwerfen, geraten in Kontrast zueinander. Mannheim führt dabei das

konfliktschwangere Nebeneinander von Denkstilen, das er an seiner Zeit erkennen

möchte, auf die Heterogenisierung der Gesellschaft nach dem »Zusammenbruch

des geistigen Monopols der Kirche«79 zurück. Hatten vorher Erziehung und Tabus

dafür gesorgt,dass verschiedeneSinndeutungenentwedergarnicht erst aufkamen,

oder dann nicht geäußert werden konnten, tritt nun eine neue Konstellation von

miteinander konkurrierenden Denkstilen auf. Diese wiederum müssen einander

als Ideologien betrachten und das Denken des Gegners als »falsches Bewusstsein«

abwerten.80 Die Einführung des »totalen« Ideologiebegriffes korrespondiert damit

dem Prekärwerden der jeweils einheitlichen totalen Ideologie, muss man interpre-

tieren.Nunsindaber fürMannheimdieGegner indiesemKonflikt stets sozialeGrup-

pen–understhierin ist eigentlichdieseTheoriemitRecht eineFreund-Feind-Theorie

zu nennen, da sie nicht nur Todfeinde und abständigesMitsein kennt. Der Kernbe-

griff der Mannheim’schen Konzeption ist hier nun die soziale Situation:81

»Eine Situationwird zur Situation,wenn sie für dieMitglieder einerGruppe in glei-

cher Weise definiert ist. Es mag wahr oder falsch sein, wenn eine Gruppe eine an-

dereKetzer nennt und als solche gegen sie kämpft, aber nur durchdieseDefinition

wird der Kampf zu einer sozialen Situation.«82

Dieser Kampf von Gruppen gegen andere, die ihre spezifischen Denkstile nicht

teilen, ist ein Prototyp der Freund-Feind-Theorien der 1920er-Jahre. Was sie von

den Gedanken Heideggers und Hegels unterscheidet, ist der soziale Charakter der

Konfliktsituation.Was sie freilich eint, sind erneut die verschiedentlich skizzierten

Merkmale.Mannheims Begriff der sozialen Sinndeutung leistet hier bereits beides:

einerseits bilden sich soziale Gruppen gerade in der gemeinsamen Teilhabe an

Sinndeutungen aus, darin, die Welt so wie die anderen zu sehen.83 Die gemein-

same Sinndeutung ist nicht eine Konsequenz der Gruppenzugehörigkeit, sie ist

geradezu definierendes Merkmal. Andererseits sind aber konfligierende Sinndeu-

tungen als soziale Situationen prädestiniert, in Kampf umzuschlagen, wenn nicht

ausgleichende Tabus dies verhindern. Die Freund-Feind-Situation wird damit zur

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 31

notwendigen Folge des Wegfalls gesellschaftsübergreifender Sinndeutungen in

deren negativer Funktion. So liegt in der sozial-sinndeutenden Weise, die Welt

zu sehen, wie sie Mannheim versteht, die Herausbildung von gesellschaftlicher

Identität überhaupt begriffen. Hervorzuheben sind dabei zwei Punkte: zum einen

betont Mannheim immer wieder, dass damit nicht die Möglichkeit von Erkenntnis

und der Existenz vonWahrheit überhaupt entfällt.84 Zum Anderen bemerkenswert

ist Mannheims Charakterisierung des Kampfes geistiger Kräfte als das Aneinan-

dervorbeireden.85 Dieses ergibt sich daraus, dass Diskussionen stets in konkreten

Punkten geführt werden, auch dann, wenn der Gegner einer anderen Gruppe

angehört, und damit der konkrete Punkt innerhalb seiner Welt einen zumindest

partiell anderen Sinn habenmuss.Dies wird jedoch in Auseinandersetzungen nicht

thematisch, sodass beideDisputanten glaubenmüssen, sie würden über die gleiche

Sache reden,während diese Sache für beide jedoch aufgrund der unterschiedlichen

Weltsicht unterschiedlich verstanden ist. Dies bedingt – wenn nicht notwendig,

so dann doch »von wenigen Ausnahmen abgesehen«86 – die Form des Aneinan-

dervorbeiredens. Diese Beobachtung wird man zumindest der Tendenz nach an

der eigenen Erfahrung nachvollziehen können. Sie induziert jedoch, in einiger

Radikalität genommen, ein Konzept von Inkommensurabilität von Positionen, das

uns noch beschäftigen wird.

Die Freund-Feind-Theorie par excellence, die auch unter diesemNamen zu eini-

ger Berühmtheit gelangt ist, ist freilich die Carl Schmitts, die er inDer Begriff des Po-

litischen (zuerst 1927, dann substantiell überarbeitet 1932 erschienen)87 entwickelte.

Schmitts Vorliebe für provokanteThesen ist bekannt, der hier einschlägige Text be-

ginnt halbwegs legendär mit denWorten: »Der Begriff des Staates setzt den Begriff

des Politischen voraus.«88 Diese These kann zunächst zirkulär anmuten, doch soll

sie das Gegenteil leisten: Schmitt, der berühmteste Verfassungsrechtler seiner Zeit,

betrachtete keineswegs den Staat als durch die Verfassung konstituiert, sondern

als dieser vorgängig.89 Diese Konzeption wirft dann freilich die Frage auf, was der

Staat sei, wenn nicht das durch die Verfassung ›konstituierte‹. Diese Frage möchte

Schmitt durch denBegriff des Politischen lösen.Soll dieser ein demÖkonomischen,

dem Ästhetischen und anderen Bereichen gegenüber abgrenzbarer Bereich sein,

muss er, so Schmitt, sich kennzeichnen lassen, durch ihm zugrundeliegende spezi-

fischeKategorien. Ähnlich der Gut-Böse-Unterscheidung desMoralischenmüsste es

dann eine »letzte Unterscheidung«90 des Politischen geben, die dieses Gebiet prägt.

Man ahnt es schon: diese Unterscheidung findet Schmitt in dem Begriffspaar von

Freund und Feind.91 Das Politische findet dort statt, wo es Freund und Feind gibt.

Schmitt schärft dieses Begriffspaar durch martialische Formulierungen, wie etwa,

sie seien »in ihrem konkreten, existenziellen Sinn zu nehmen, nicht als Metaphern

oder Symbole«,92 sie seien »keine normativen oder ›rein geistigen‹ Gegensätze«.93

Die Freund-Feind-Beziehung, die das Politische konstituiert, ist, so will er deutlich

machen, durchaus buchstäblich zu nehmen:

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

»Feind ist also nicht der Konkurrent oder Gegner im allgemeinen. Feind ist auch

nicht der private Gegner, den man unter Antipathiegefühlen haßt. Feind ist nur

einewenigstens eventuell, d.h. der realenMöglichkeit nach kämpfende [Herv. i. O.]

Gesamtheit vonMenschen, die einer ebensolchenGesamtheit gegenübersteht.«94

Hierin wird mehrerlei kenntlich. Zum einen betrachtet Schmitt die Freund-Feind-

Situation als eine Wir-Situation, was sich aus dem Begriff des Politischen ergibt.

Der private Feind ist kein Feind im Sinne dieser Theorie.95 Zweitens – und dies

ist eine logische Folge der Intention der Theorie überhaupt – determiniert die

Freund-Feind-Beziehung die Identität beider Seiten. Der Staat ist Staat durch das

»ius belli«,96 d.h. durch die Möglichkeit, gegen andere Staaten Krieg zu führen.

Schmitt betont mehrfach, dass die faktische Neutralität eines Staates nichts an

dieser Möglichkeit ändert, sondern vielmehr in dieser begründet liegt.97 Ein Staat,

der keinen Krieg führen kann, ist so verstanden nicht neutral, sondern überhaupt

kein Staat mehr. In Schmitts charakteristischer Diktion: »Dadurch, daß ein Volk

nicht mehr die Kraft oder den Willen hat, sich in der Sphäre des Politischen zu

halten, verschwindet das Politische nicht aus der Welt. Es verschwindet nur ein

schwaches Volk.«98 Die Freund-Feind-Beziehungen konstituieren damit allererst

den Staat. Darüber hinaus sind sie eine – möglicherweise notwendige – Folge

des Begriffs des Politischen überhaupt: »Es gibt deshalb auf der Erde, solange es

überhaupt einen Staat gibt, immer mehrere Staaten«.99 Dies ist freilich eine Folge

der Begriffsbestimmung, denn wenn es nur noch einen Staat gäbe, der friedlich

die Erde umspannt – und Schmitt räumt ein, dass diese Möglichkeit theoretisch

konzipierbar ist, allein, man glaubt ihm diese Konzession nicht ganz…100 –, dann

wäre dieser Staat kein Staat mehr: »Die Menschheit [Herv. i. O.] als solche kann

keinen Krieg führen, denn sie hat keinen Feind,wenigstens nicht auf diesemPlane-

ten.«101 Die Konzeption eines universalen Staates misslingt auf der Grundlage des

Schmitt’schenKonzepts des Politischen.Dies überrascht nicht.Wir haben gesehen,

dass auch die hier skizzierte Freund-Feind-Beziehung auch in dieser Ausprägung

nicht nur eine – zumindest faktische – Notwendigkeit aufweist, sondern erst die

Identität der Konfliktpartner konstituiert. Ein Staat, der ja erst Freunde und Feinde

im politischen Sinn haben kann, ist kein Staat mehr, wenn er keine Feinde mehr

hat, da er universal geworden ist. Diese Problematik der Konzeption einer univer-

salen Identität hatten wir bereits mehrfach angetroffen. Habermas ist auf dieselbe

Schwierigkeit in der an Hegel orientierten Behandlung der Frage gestoßen, wie

ein Individuum in einer postkonventionellen Gesellschaft eine Identität ausbilden

könne. Da sich die Identität des Ich »nur an der übergreifenden Identität einer

Gruppe ausbilden«102 könne, andererseits aber sich die konventionellen sozialen

Identitätsträger von Familie bis Nation »nach universalistisch zu rechtfertigenden

Normen […] nichtmehr privilegieren«103 lassen, stellt sich die Frage,welche Gruppe

dann als identitätsstiftende fungieren könne:

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 33

»Entsprechend müßte die staatsbürgerliche oder nationale Identität zu einer

weltbürgerlichen oder universalen Identität erweitert werden. Aber kann eine

solche Identität überhaupt einen genauen Sinn haben? Die Menschheit im gan-

zen ist eine Abstraktion und nicht eine Gruppe imWeltmaßstab, die in ähnlicher

Weise wie Stämme oder Staaten eine Identität ausbilden könnte – jedenfalls

so lange nicht, wie sie sich nicht ihrerseits, vielleicht in Abgrenzung gegen

andere Populationen des Weltraums, wiederum zu einer partikularen Einheit

zusammenschließt.«104

Auf Habermas’ eigene Lösung dieser Problemstellung werden wir andernorts zu-

rückkommen. Doch illustriert die frappierende Ähnlichkeit dieser Analyse zu der

Schmitts, insbesondere in der kuriosen Figur des fiktiven Angriffs der Außerirdi-

schen, einmal mehr den Zusammenhang der Freund-Feind-Theorienmit der Frage

nach Identität, die sich uns bereits mehrfach aufgedrängt hat.

Schmitts Theorie ist sicherlich die bekannteste ihrer Art. Wir wollen jedoch

zuletzt noch eine weitere Theorie betrachten, nämlich die Konzeption Helmuth

Plessners, die dieser in Macht und menschliche Natur (1931) auf Grundlage seiner

1928 erschienen anthropologischen Abhandlung Die Stufen des Organischen und der

Mensch entwickelt hat. Die Ähnlichkeit zu Schmitts Theorie mag freilich nicht

zuletzt in einem wechselseitigen Rezeptionszusammenhang begründet sein.105

Plessner geht nicht von einem staatsrechtlichen Begründungsproblem aus, son-

dern von der eigenen philosophischen Anthropologie. Die Frage scheint zunächst

zu lauten, wie weit Politik zum Wesen des Menschen gehöre,106 und damit wäre

sie eine anthropologische Frage unter anderen. Unter der Hand explodiert das

Forschungsfeld und Plessner gelangt zu der Aussage, philosophische Anthropo-

logie sei – möglicherweise – »nur als politische möglich«.107 Diese Explosion hat

methodische Gründe. Plessner arbeitet sich an der Fragestellung ab, ob philo-

sophische Anthropologie empirisch oder apriorisch zu verfahren habe. Ersteres

widerspräche ihrem Erkenntnisinteresse, da »eine empirische Wesenslehre […] ein

Unding [ist], sie widerspricht dem Wesenscharakter«.108 Soll die philosophische

Anthropologie das – im starken Sinne desWortes begriffene –Wesen desMenschen

ermitteln können, so kann sie nicht empirisch verfahren. Andererseits kann sie

auch nicht apriorisch verfahren, da sich damit ein diffiziler circulus vitiosus ergäbe:

derMensch soll als »Zurechnungssubjekt seiner Kultur«109 begriffenwerden, d.h als

das, was erst die faktisch ›menschheitliche‹ Kultur hervorgebracht hat. Diese me-

thodische Vorentscheidung determiniert dann aber in einer apriorischen Analyse

bereits das Ergebnis: »Ein wenn auch nurmethodisch gemeinter Apriorismus führt

zwangsläufig zur universalistisch-rationalistischen Ontologisierungmenschlichen

Wesens.«110 Dieser Zirkel scheint zunächst gekünstelt, denn im Grunde meint er,

dass eine Wesensanalyse des Menschen nur zu einem Ergebnis gelangen kann,

das dessen Wesen so konzipiert, dass zumindest prinzipiell die Bedingungen der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Schaffung der faktisch geschaffenen Kultur gegeben sind. Das scheint nicht zu viel

verlangt zu sein, vielmehr erschiene jede andere Konzeption prima facienachgerade

widersinnig. Verständlich wird Plessners Stoßrichtung erst ex post anhand seines

Rückgriffs auf die Lebensphilosophie, mittels derer er das Wesen des Menschen

radikal dynamisiert. Er macht zum Grundbegriff – soweit man noch von einem

solchen sprechen kann – gerade die Unbestimmtheit dessen, was Mensch sein heißt:

Die »Entscheidung über das Wesen des Menschen [könne] nicht ohne seine kon-

krete Mitwirkung, also in keiner neutralen Definition einer neutralen Struktur

gesucht werden […], sondern nur in seiner Geschichte als eine ständig neu erwirkte

Entscheidung«.111 Das meint: es gibt nicht einWesen des Menschen, sondern was

das Wesen des Menschen ist, ist stets Produkt von dessen jeweils gegenwärtiger

Entscheidung, seines Entwurfs von sich selbst. Das Wesen des Menschen ist seine

eigene Entscheidung. Dies wiederum ermöglicht Plessner, die Selbstkonzeption

des Menschen als Macht112 zu fassen: »In der Fassung seiner selbst als Macht faßt

der Mensch sich als geschichtsbedingend und nicht nur als durch die Geschichte

bedingt.«113 Gerade die Unbestimmtheit des Menschen ermöglicht ihm sich selbst

als Bestimmenden und damit als Macht zu konzipieren. Dies wiederum führt ohne

weitere Umwege zu der Aussage: »Der Mensch […] steht als Macht [Herv. i. O.]

notwendig im Kampf um sie [Herv. i. O.], d.h. in dem Gegensatz von Vertrautheit

und Fremdheit, von Freund und Feind [Herv. i. O.].«114 Dies ergibt dann den zu

erweisenden politischen Charakter der Anthropologie insofern als der Mensch als

Gegenstand der Anthropologie selbst sein Wesen bestimmt und sich daraus die

Freund-Feind-Struktur ergibt, die seine Konzeption von sich selbst anderen sol-

chen Konzeptionen opponiert. Die Freund-Feind-Beziehung ist damit erstens eine

anthropologische Konstante – mehr noch, es ist ein Strukturelement des Mensch-

Werdens als Selbstkonzeption. Zweitens definiert sie die Identität des Menschen

als eines Entwurfes von sich selbst – in einem sehr starken Sinn, denn auf demSpiel

steht hier die Identität als Mensch überhaupt. Dies fügt den bekannten Aspekten

der Freund-Feind-Theorien einen überraschend neuen hinzu: sie entwirft die über-

all problematische Universalität der Identität gewissermaßen virtuell als die des

Kampfes. Zwar scheint in Plessners Konzeption zumindest theoretisch durchaus

Raum zu sein für eine universale Identität als weltüberspannender Entwurf des

Menschen von sich selbst – doch hätte diese selbst dann notwendig die Struktur von

Macht und damit des Kampfes umdiese.Die einzigeUniversalität, die hier denkbar

ist, ist die des Menschen als um seine Identität kämpfenden.

DieAnalysederFreund-Feind-Theorienergabeinen rekurrentenVerweis aufdie

Frage der Identität: einerseits figurierte in jeder derTheorien die Freund-Feind-Be-

ziehung als notwendige Folge zumindest des Auftretens verschiedener Identitäten

undandererseits–was sich vordiesemHintergrundnunalsKehrseite herausstellen

mag – konstituierte diese Beziehung erst die Identitäten. Das Konzept von Identität

wird in diesenTheorien differenziell gebildet. Identität kann es nur geben als unter-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 35

schieden von einer anderen Identität, doch dadurch treten diese beiden Identitäten

unweigerlich in einen Konflikt ein. Eine universale Identität stellt sich so als eine con-

tradictio in adiecto dar.

Wir wollen noch auf einen Punkt an dieser Stelle hinweisen: in all diesenTheo-

rien begegnete die Figur des Kampfes, gar des Krieges – doch stets alsMöglichkeit.

Die Freund-Feind-Situationbringt dieMöglichkeit derGewaltmit sich–doch ist sie

selbst keine gewalttätige Situation. In jeder der betrachtetenTheorienwurdedie tat-

sächliche Gewalt als bloße Möglichkeit virtualisiert. Dies scheint notwendig zu sein,

wie an anderer Stelle noch sichtbar werden wird.115

Die Freund-Feind-Theorien bilden die zweite Klasse antagonistischer Auseinan-

dersetzungen,diewir betrachtet haben.Sie unterscheidet vonBendasKlassizismus

derVerzicht auf dieuniversale Identität,dieBenda–wenngleichunter Schwierigkei-

ten – noch fordern musste. In gewissem Sinn bilden sie zugleich die paradigmati-

scheKlasse vonAntagonismen,wie derNamebereits suggeriert.Wirwollen jedoch,

bevorwir dieseKategorie verlassen,noch einige andereModi vonAntagonismusbe-

trachten.

§ 4 Littérature engagée

Es ist an dieser Stelle illustrativ einen Blick auf die Literatur zu werfen, genauer: auf

Verortungen der Literatur innerhalb eines antagonistischenModus.Wenn nämlich

in Freund-Feind-Theorien Gewalt nur virtualisiert vorhanden ist, steht zu erwar-

ten, dass die Konfliktsituation auf andere Weise zur Erscheinung kommen wird.

Die friedliche Koexistenz ist in ihnen,wiewir gesehen haben, nur als negative Form

ihrer eigentlichenTendenz konzipiert, umgekehrt führt die Figur realerGewalt,wie

wir ebenfalls sehen werden, zum Kollaps der Situation. Freilich werden Freund-

Feind-Situationenaufgrund ihres existenziellenCharakters zurAustragungauf vie-

len Feldern tendieren. Doch ist gerade für den konkreten historischen Kontext der

oben betrachteten Theorien die Literatur von Interesse, zum einen weil sie de facto

ein wichtiger Faktor in sozialen Wirkungszusammenhängen des frühen 20. Jahr-

hunderts war, zum anderen aber, weil in antagonistischen Konzeptionen, die die

Literatur einbegreifen, regelmäßig ein Begriff begegnet, der für unseren weiteren

Zusammenhang von zentraler Bedeutung sein wird: der der Kultur. Die inzwischen

klassischen Analysen Raymond Williams’ werden wir zu gegebener Zeit rekapitu-

lieren, es ist an dieser Stelle nur wichtig einen Punkt in Erinnerung zu rufen: der

Begriff der Kultur ist ein historisches Konzept, das durchaus unterschiedliche Dinge

gemeint hat, undWilliams’ Konzept der common culture, auf das wir zurückkommen

werden, ist einGegenprogramm zur verbreitetstenKonzeption vonKultur.Diesewie-

derum ist für unseren aktuellen Kontext absolut einschlägig.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Eine zentrale Entwicklungslinie dieser Konzeption führt von Matthew Arnold

über T. S. Eliot zu F. R. Leavis. Arnold und Leavis waren Dichter und Kulturkriti-

ker in Personalunion, Leavis war Literaturwissenschaftler von Profession, doch be-

griff er die Kulturkritik gewissermaßen als deren letztes Ziel. Matthew Arnold hat-

te 1869 in seinem vielrezipierten Werk Culture and Anarchy einen Begriff der Kultur

entwickelt, der diese formal als innere Perfektion fasste.Das konkreteMaßderGrö-

ße, die perfektioniert werden soll, blieb, wie diese selbst, dabei eigentümlich unbe-

stimmt. Arnold rekurriert regelmäßig auf Metaphern, wie die Beschreibung, Kul-

tur sei »sweetness and light«,116 zu verstehen als »beauty and intelligence«,117 und

sei darin verwandt der Dichtung und der Religion.118 Die Dichtung selbst folgt dem

Ideal der Schönheit, doch genügt sie nicht zur Perfektion, da ihr dieMoralität fehlt,

deswegen muss auch die Religion ihr zur Seite stehen. Die Dichtung der Griechen,

die beides zugleich war, ist deswegen »of such surpassing interest and instructive-

ness for us, though it was […] a premature attempt, an attempt which for success

needed the moral and religious fibre in humanity to be more braced and developed

than it had yet been.«119 Die moralische wie ästhetische innere Perfektion stellt Ar-

nold gegen das Vertrauen in die »machinery«.120 Diese Gegenüberstellung wird zu

einem zentralen Ingredienz der an Arnold anschließenden Kulturkritik. Die Meta-

pher von der »machinery« und der ihr kontrastierten ›Organizität‹ hat eine enorme

Wirkungskraft entwickelt. Die industrialisierte Welt und der ökonomische Libera-

lismus werden assoziiert mit einer Mechanisierung der Gesellschaft, die wieder-

um dadurch dem Untergang – von der Anarchie Arnolds bis zur Verfallenheit Hei-

deggers – geweiht ist, wenn nicht ein natürlich-organisches Gegenmittel gefunden

werden kann.121 Arnold sieht dieses in der Kultur als innerer Perfektion. Dies wirft

für ihnwie für seine Nachfolger umgehend die Frage auf,wer denn –wenn die Kul-

tur die ganzeGesellschaft retten soll – der Träger dieser Kultur sein könne.Wir ken-

nen Bendas Antwort auf diese Frage. Arnolds Ansatz weicht von dieser Linie ab. Er

skizziert eine Dreiteilung der britischen Gesellschaft in die Barbaren, die Philister

und die Masse (»populace«). Diese Restrukturierung dient einer konzeptuellen Re-

charakterisierungvorgegebenerKlassenstrukturen,wenngleich stetsdurchscheint,

dass er als Barbaren die Aristokraten, als Philister die »middle class«122 und alsMas-

se die Arbeiter verstanden habenmöchte. Doch eine direkte Folge der individualis-

tischenKonzeption vonKultur als innerer Perfektion, ist, dass sich diese dann nicht

an eine Klasse binden lässt:

»Therefore, when we speak of ourselves as divided into Barbarians, Philistines,

and Populace, we must be understood always to imply that within each of these

classes there are a certain number of aliens [Herv. i. O.][…], – persons who are

mainly led, not by their class spirit, but by a general humane [Herv. i. O.] spirit, by

the love of humanperfection; and that this number is capable of being diminished

or augmented.«123

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 37

Dies entwirft Arnolds Kulturprogramm. Sein Begriff der Kultur ist einerseits sehr

ähnlich dem Bendas in seinem Klassizismus, doch ergibt sich aus seiner Idee der

inneren Perfektion eineDemokratisierung derKulturträgerschaft.Unabhängig von

der Klassenzugehörigkeit kann Kultur ›erworben‹ werden – und dies ist die Hoff-

nungsperspektive für das verfallende Land: denndieAnzahl der anden ewigenWer-

ten Orientierten ist variabel. Gelingt es also, diese durch Erziehung zu steigern,

kann das Verfallen an die obskuremachinery aufgehalten werden.

Dies wirft zwei Fragenkomplexe auf, auf die wir zurückkommen werden: den

nach der Erziehung und die Frage nach den ›Massen‹. Arnolds Konzeption der Kul-

tur ist in ihrem Bezug auf die ewigen Werte und ihrer Bindung der Humanität an

Religion und Ästhetik denselben Einwänden ausgesetzt, die wir an Eliot und Ben-

da bereits erarbeitet hatte.Die tentative Popularisierung der Kultur dagegen unter-

scheidet Arnold von Benda. Im Gegensatz zu diesem sieht er die Kultur nicht im

Besitz der clercs – höchstens faktisch – sondern in ihrer Humanität als potentielle

Perfektion der gesamtenMenschheit.

Dieser Impetus hat sich bei Eliot freilich verloren. An die Stelle der zumindest

virtuellen Ubiquität von Kultur als innerer Perfektion tritt etwas, das man ›trickle-

down culture‹ nennen könnte. Eliot beschreibt eine »continuous gradation«124 der

Gesellschaft, in der von ›oben‹ nach ›unten‹ eine abnehmende kulturelle Speziali-

sierung vorliegt und betont, dass mit dieser »more conscious culture«125 auch ei-

ne größere Verantwortung einhergeht. Eliot setzt an Stelle der Benda’schen Zwei-

teilung ein kontinuierliches Spektrum, doch wird bereits aus seiner vorgreifenden

Widerlegung des naheliegenden Vorwurfes eines Aristokratismus und seiner Ver-

teidigung der »élite«126 klar, das er hierin Benda bereits näher steht als Arnold.

Leavis zuletzt, der eine zwiespältige Beziehung zu Eliot, und eine große Affini-

tät zu Arnold hatte, fand sich einer komplizierten Problemstellung gegenüber. Ei-

nerseits teilte er Arnolds Befürchtung, diemachinery werde die Kultur zerstören,127

– schlimmer noch: »it is vain to resist the triumph of the machine«128 – und die bei

Arnold noch als rein faktisch gemeinte Feststellung, es sei »a very small minority

that the discerning appreciation of art and literature depends«.129 Doch kann er Ar-

noldsHoffnungen für eine PopularisierungderKultur nicht übernehmen,da er sich

der Realität einer entstehenden »Massenkultur« gegenüber sieht: »It is equally vain

to console us with the promise of a ›mass culture‹ that shall be utterly new. It would,

no doubt, be possible to argue that such a ›mass culture‹ might be better than the

culture we are losing, but it would be futile: the ›utterly new‹ surrenders everything

that can interest us.«130 Selbst wenn, so Leavis, die neue Massenkultur sogar besser

wäre – sie wäre nicht mehr dieselbe, und damit nicht von Interesse. Das Konzept,

das ihn zu dieser Aussage zwingt, ist das nämliche, das bereits im Titel seines ers-

ten Hauptwerkes For Continuity (1933) anklingt. Es ist die Kontinuität, die Tradition,

die eine Kultur erst wertvoll macht. Freilich wird vor diesem Hintergrund die Idee

einer ›neuen Kultur‹ zu einem inhärentenWiderspruch.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Leavis leitet daraus die Aufgabe des Literaturwissenschaftlers ab, die Kontinui-

tät der Kultur zu sichern und die klassischen Werke von Dante bis Hardy131 am Le-

ben zu erhalten.Der Einfluss, den diese Konzeption entwickelt hat,war enorm.Die

Wirkung, die der ›Leavisism‹ hatte, war dabei kurios zwiegespalten, denn der Klas-

sizismus seines Gehaltes war radikal konservativ, andererseits war gerade Leavis’

Konzeption der kulturellen Aufgabe des Literaturwissenschaftlers und des sozialen

Wirkungszusammenhanges, in den er die Literatur stellte, geeignet die Tradition

des 19. Jahrhunderts zu rekonfigurieren,die den Literaturwissenschaftler gewisser-

maßen als einen Priester des Genie-Kults instituiert hatte.

Die so skizzierte Linie stellt gewissermaßen die klassizistisch-antagonistische

Konzeption von Kultur – noch verstanden als Hochkultur, und besonders repräsen-

tiertdurchdieLiteratur–dar.VonArnoldbisLeavishält sichdasBildderBedrohung

der Identität der Gesellschaft durch die Maschine und die Metaphorik der lebendi-

genKontinuität gegendieMechanikder Industrialisierung.ZumBezugspunktwird

stets die klassische Literatur, zum Problemwerden regelmäßig die Massen und der

hauptsächlich differenzierende Faktor ist die Einschätzung der Möglichkeit, den

Massen Dante nahezubringen oder ihn zumindest vor ihnen zu retten.

Die Kultur gerät dabei zur Repräsentation von Identität. Was wir bislang als eine

Frage der Identität der Gesellschaft kennengelernt haben, wird in der Arnold-Lea-

vis-Linie zu einer Frage von Kultur als der Form, in der Identität begegnet. Dies ist

der Grund,weshalb Eliot Kultur als einen »whole way of life«132 begreift. Kultur um-

fasst mehr als die Literatur,133 wenngleich diese regelmäßig zu ihrem paradigmati-

schen Träger kristallisiert wird. Der Begriff der Kultur wird hier eingeführt als ein

Surrogat der Identität, das dieses Konzept erst zugänglich macht.

Wennnundiese Linie gewissermaßendie kulturtheoretischeAdaptiondes klas-

sizistischenModus von Antagonismus darstellt, kannman fragen,wie die Rolle der

Literatur in einerFreund-Feind-Theorie begriffenwerdenwird.DerBegriff,derhier

Schule gemacht hat, ist der Sartres von der ›littérature engagée‹. Sartre geht da-

bei von einer eigenwilligenEigeninterpretationderPhänomenologienHusserls und

Heideggers aus, die ihn in seinem Hauptwerk Das Sein und das Nichts (1943) auf den

Begriff des Nichts und den daraus resultierenden Begriff der Freiheit verweist. Ver-

mittelt wird beides durch die Angst.Dieser auf Kierkegaard undHeidegger zurück-

gehende Gedanke hat eine diffizile Struktur: Heidegger hatte von Kierkegaard die

Unterscheidung von Angst und Furcht als ›verfallender‹ Form der Angst übernom-

men. Die Angst wird dabei der Modus, in dem es dem Dasein rein um sein eigenes

Sein geht, ohne dass es dabei mit konkreten Sorgen sich beschäftigt. Vielmehr ist

der bloßeUmstand,dass dasDasein sich gewissermaßen selbst entwirft, derGrund

der Angst. Sartre reinterpretiert diesen Umstand nur leicht, indem er ihn als den

Punkt bestimmt, an dem das ›Nichts‹ in dieWelt desMenschen tritt: »Das Bewußt-

sein, seine eigene Zukunft nach demModus des Nicht-Seins zu sein, ist genau das,

was wir Angst nennen.«134 Die Angst wird so verstanden als Bewusstsein des uner-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 39

träglichen Umstandes, das, was ich sein werde, ich schlicht (noch) nicht bin – und

eben darin liegt meine Freiheit: »Wenn nichts mich zwingt, mein Leben zu retten,

hindert mich nichts, mich in den Abgrund zu stürzen.«135 Aus diesem ›existenzia-

listischen‹ Freiheitsgedanken, leitet Sartre auch die Aufgabe der Literatur ab. Die

bekannteste Darstellung dieses Gedankens ist sein EssayWas ist Literatur? von 1948.

Sartre betont dieWesentlichkeit der Rezeptionssituation für die Existenz des litera-

rischen Werkes. Für sich selbst schreiben kann wesentlich nicht dasselbe sein, wie

für einen anderen, argumentiert er, daman stets alle Entscheidungen bereits selbst

getroffen habe. Dies bedingt, dass der Leser eine tragende Rolle dabei spielt, die Li-

teratur zu ihrer Existenz kommen zu lassen – und das erlaubt es Sartre, das Werk

als einen »Appell« zu charakterisieren.136 Erst im Akt des Lesens entstehe der »äs-

thetischeGegenstand«137 unddamitwerde der Leser zu einemKoproduzenten.Nun

bedingt einAppell an die Freiheit bereits einMaßanEngagement.138 Eine »ungerech-

te Welt«139 des Werkes entwirft nämlich dann am Ende nicht der Autor, vielmehr

»zwingt«140 der Autor den Leser, diese selbst zu erschaffen.Wennnun aber ich diese

Welt erschaffen habe, dann bin ich dadurch immer schon zu einem gewissen Grade

von ihr tangiert,mussmich umsie sorgen.Eine ungerechteWelt, die ich geschaffen

habe, muss mich daher stets empören, sie kann mich nicht kalt lassen – so Sartres

AbleitungdesEngagements des Lesers aus demFreiheitsgedanken.Die Freiheit von

Autor und Leser wird damit zur Garantie des »moralischen Imperativs« im ästheti-

schen.141

Bekanntlich stellt Sartre diese Konzeption von engagierter Literatur gegen die

Konzeptiondes L’art pour l’art.Die Situationder Freiheit bedingt,dass Literatur stets

ein Engagement von Autor und Leser erzeugen muss, das letztlich zum Ziel haben

muss, »[d]ie Freiheit [zu] verteidigen«.142 Dass Sartre dabei vor allem an den Kampf

gegen den Faschismus denkt, wird aus seinen Beispielen klar. Literatur wird so zu

einemMittel der Auseinandersetzung, das die Empörung des Lesers gegen die Un-

gerechtigkeit zu stellen vermag. Die Aufgabe der Literatur verschiebt sich von der

Bewahrung einer kulturellen Identität zu einerWaffe im Kampf gegen das Böse, so

muss man Sartre wohl verstehen.

Adorno hat freilich Sartre vorgeworfen, dass »die vorgezeichnete Form der Al-

ternative, in der Sartre die Unverlierbarkeit von Freiheit beweisen will, […] diese

[aufhebe]«.143 Sartres eigene Stücke, die mehr dramatische Darstellungen von Phi-

losophie sind, verlieren gerade in ihrerDarstellung der schonungslosen Freiheit der

Wahl den engagierten Charakter – einerseits, weil darin der »Inhalt mehrdeutig

[wird], für den der Dichter sich engagiert«,144 denn wenn dieser nurmehr die abs-

trakte Situation der Freiheit darstellt, ist gerade die engagierte Entscheidung darin

suspendiert –und andererseits,weil diese Situation von Freiheit selbst vonder kon-

kreten Entscheidungssituation abstrahiert: sie ist »gleichgültig dagegen, daß deren

eigene Möglichkeit abhängt von dem zu Wählenden.«145 Sartres Stücke, so Ador-

no, sind zu sehr Existenzphilosophie als dass ihr Engagement mehr sein könnte als

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

die »[leere] Behauptung« von Freiheit.146 Adornos eigenes Kunstideal kann freilich

schlecht zu Sartres Stücken passen, betont es doch gerade den hermetischen Cha-

rakter der Kunst als deren Wirkungspotential: »Kafkas Prosa, Beckets Stücke oder

der wahrhaft ungeheuerliche Roman ›Der Namenlose‹ üben eine Wirkung aus, der

gegenüberdie offiziell engagiertenDichtungenwieKinderspiel sich ausnehmen; sie

erregen die Angst, die der Existentialismus nur beredet.«147 Dass umgekehrt gera-

de diese Kunst in ihrer Hermetik ein schier unbegrenztes Interpretationspotential

trägt und zugleich ihren Rezipientenkreis stark verengt, steht auf einem anderen

Blatt. Letztlich hat Adornos Ansatz stets die Konsequenz, die Kultur erneut zumEi-

gentum der Happy Few zu machen, die er freilich als tragische Gestalten begreifen

will.

Adorno selbst nennt gewissermaßen als – ebenso verurteilte – Alternative die

Stücke Brechts.DerenWirkkonzept ist tatsächlich noch einmal ein anderes. Es fällt

auf, dass die paradigmatischen Exempel sogenannter ›engagierter‹ Literatur stets

in die Kategorie des Dramas fallen und man ist versucht, die unmittelbar soziale

Rezeptionssituation desTheaters als Grund zu vermuten.Diese Konstruktion hätte

freilich Geschichte, denn sie entspricht der aristotelischen Lehre von der Kathar-

sis – doch scheint diese implizit eine fundamentale Homogenität der Rezipienten

vorauszusetzen:wasdemeinenAngst undSchaudern ist, ist demAnderenSchaden-

freude, und was dieser als Schicksal versteht, ist jenem Folge inhumaner Klassen-

strukturen. Szondi hat in geschichtsphilosophisch-Lukács’scher Terminologie die

Vermutung geäußert, dass Brechts Konstruktion des epischen Theaters durch ein

»Problematischwerdender zwischenmenschlichenBeziehungen«148 bedingt sei,die

das Drama selbst in Frage stelle. Die epische Distanz, die Brecht programmatisch

fordert, und die die Situation des Theaters mit der narrativen Position versöhnen

will, soll ihm ermöglichen, die Verhältnisse darzustellen, ohne den Rezipienten in

eine passive Rolle zu versetzen. Die zugrundeliegende Figur ist die der Didaktik –

und dieser Begriff kaschiert eine problematische Opposition: die von Aufklärung

und Demagogie.149

Die Kategorie der Identität von sozialen Gruppen trägt eine Indikation des Pro-

blems mit sich, denn eine Gruppenidentität basiert auf Identifikation von Gruppen-

mitgliedern. Dies wirft die Frage auf, wie Gruppenmitglieder dazu kommen, sich

mit einer Gruppe zu identifizieren, und bekanntlich ist ein wesentlicher Faktor hier

die sogenannte Sozialisation.150 Inwiefern nun die Erziehung eines Kindes zu einer

Person und die eines Erwachsenen ein anders gearteter Fall ist, wird noch zu erör-

tern sein.Die aufklärerische Kategorie derMündigkeitmag aber zum experimentum

crucis reichen.DasZiel vonAufklärung istAutonomie,dasZiel vonDemagogiederen

Gegenteil. Für Brechts Konzept wird der Sachverhalt zweischneidig, denn der Ver-

zicht auf die Demagogie bedingt die Ohnmacht des Erziehungsversuchs,was Ador-

nos Charakterisierung des Brecht’schen Vorgehens als »preaching to the saved«151

meint.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 41

Was wir an diesem Überblick erkennen können, ist, dass der Streitpunkt der

Literatur über größere Teile des 20. Jahrhunderts ein wesentlicher Indikator der

jeweiligen Konzeption von Auseinandersetzung ist. Dies wiederum ist nicht so

selbstverständlich, wie es andererseits erscheinen mag. Zunächst freilich ist Li-

teratur sprachliche Äußerung und damit geradezu prädestiniert dazu, als Mittel

der Auseinandersetzung verwendet zu werden. Diese Überlegung führt jedoch zur

Tendenzliteratur, die geradezu auf der Grenze zur Illiterarizität balanciert. Denn

zugleich ist Literatur ein sozialer Handlungszusammenhang, der in der Gestalt

des 20. Jahrhunderts auf einer metaphysischen Hypostase basiert, die nach den

Regeln des Kultur-Begriffes – und des Genie-Kults – verhandelt wird. Der Klas-

siker als Idealbild des literarischen Werkes illustriert bereits die Verwandtschaft

des Literatur-Begriffes selbst mit dem klassizistischen Modus. Wir hatten Eliots

Charakterisierung des Klassikers bereits kennengelernt und stellten fest, dass sie

sich nahtlos einfügt in die Rezeptionslinie, die bei Leavis kulminiert. Dies wieder-

um zeigt, dass damit Literatur nicht etwa nur als Mittel der Auseinandersetzung

begriffen wird, sondern geradezu das jeweilige Prinzip der Auseinandersetzung

instanziiert. Für Leavis ist die Literatur die klassische Kultur, die allein gegen die

Anarchie steht, und für Sartre ist die Literatur der Ort der freiheitlichen Begeg-

nung von Autor und Leser, der Kampfplatz der Autonomie. Der Verschiebung des

Modus von Antagonismus entspricht, dass Sartre den Begriff des Schreibens dem

der Literatur bevorzugt. Diese Entscheidung hat, vermittelt durch das Wirken

Roland Barthes’,152 Schule gemacht. Wir werden die spezifische Konstellation der

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts in Frankreich noch näher betrachten, in der

die Zentrierung des ›Zeichens‹ die Kategorie des Antagonismus geradezu sprengte.

Zuletzt wies Brechts Konzeption bereits voraus auf eine Problematik, die in dem

Konzept der Auseinandersetzung sozialer Identitäten angelegt war. Man kann

Adornos Ästhetizismus-Vorwurf gegen Brecht153 gegen den Strich geradezu dahin-

gehend lesen, dass Brechts letztliche Loyalität gegenüber klassischen Kategorien

der Literatur und desTheaters seine antagonistische Tendenz desavouierte.

DieKonzeptionder Literaturwirddamit zu einemKreuzungspunkt verschiede-

ner Linien, die wir noch zu verfolgen haben werden. Diese Rolle verdankt sie nicht

zuletzt dem Kultur-Begriff, der selbst als Wurzel einer dieser Linien fungiert, wie

wir gesehen haben. Es stünde zu erwarten, dass eine analoge Untersuchung des 21.

Jahrhunderts nichtmehr denselbenmethodischenGewinn aus demKonzept der Li-

teratur ziehen könnte, was die Historizität dieses Konzepts unterstreicht.

§ 5 Widerlegung und Aufhebung: Zur Dialektik

Der Begriff der Dialektik ist hier aus zwei Gründen einschlägig: einerseits ent-

stammt er einer der ältesten systematischen Konzeptionen der gewaltfreien

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Austragung von Konflikten, andererseits hat seine semantische Umbesetzung seit

dem 19. Jahrhundert bedeutende Auswirkungen auf die Auseinandersetzungen des

20. Jahrhunderts gehabt.

Die basalste Form von Konzeption gewaltfreier Auseinandersetzung ist die

Diskussion. Sind zwei Gesprächspartner uneins, äußert sich dies in einer simplen

sprachlichen Oberflächenerscheinung: dem Widerspruch auf eine Äußerung. Nun

können in der dem Alltagsverstand angenehmen zweiwertigen Logik nicht beide

Aussagen zugleich wahr sein. Dies wirft die Frage auf, welche der beiden Thesen

denn nun wahr sei. Ziel ist die Auflösung des Widerspruchs, das Verfahren ist die

Argumentation. Nun mag sich herausstellen, dass der Sachverhalt komplizierter

liegt und nicht etwa die eine Aussage rein wahr und die andere rein falsch ist,

sondern sich aus ihrer Iuxtaposition ein differenzierter Blickwinkel ergibt, der

ermöglicht, eine sogenannte Synthese zu bilden. Dies ist Alltagserfahrung.Metho-

disch reflektierte Umsetzung des Verfahrens heißt von Platon bis Schopenhauer

Dialektik.

Freilich setzt dies voraus, dass die Parteien bereits sehr weit aufeinander zuge-

gangen sind: sie müssen zunächst einmal die Möglichkeit eingeräumt haben, dass

eine InstanzvonWahrheit alsMediatorderPositionenauftritt.Darüberhinausmüs-

sen sie bereit sein,miteinander zu sprechen,auf dieGefahr hin, ihre eigenePosition

als falsch erkennen oder gar räumen zu müssen. Wo diese Voraussetzungen gege-

ben sind, ist Dialektik in jenem älteren Sinnmöglich.

Derneuere SinndesBegriffs geht aufHegels Adaption einerKant’schen Idee zu-

rück. Kant hatte die Transzendentale Logik der Kritik der reinen Vernunft nach einer

altehrwürdigen Einteilung, die letztlich auf die Kategorisierung der Logik Aristo-

teles’ zurückgeht,154 in die Analytik und die Dialektik unterteilt. Letztere enthielt

unter anderem die bekannten »Antinomien der reinen Vernunft«,155 etwa jene, dass

die Vernunft kaumumhin kann, anzunehmen, alles sei letztlich kausal determiniert

unddochsei sie selbst frei.156Kantpräsentiertdies alsTheseundAnti-Theseundver-

mittelt beide, jedoch nicht durch Entscheidung für eine der beiden, sondern durch

Rekurs auf die Grenzen der Erfahrung: »Denn sind Erscheinungen Dinge an sich

selbst, so ist Freiheit nicht zu retten.«157 Doch sind Erscheinungen nunmal Erschei-

nungen, und dies zieht der Erkenntnis ihre Grenze.

Die innovativenMomente des Kant’schen Verfahrenswaren es, an dieHegel an-

knüpfte. Erstens waren die Antinomien notwendig in der Vernunft angelegt. Es ist

nicht etwa die Idee der kausalen Determination Einfall einiger Verblendeter, viel-

mehr ist sie ein notwendigesResultat, zu demdieVernunft genauso gelangenmuss,

wie zu seinem Gegenteil. Zweitens wird der Widerstreit nicht etwa entschieden, in

dem festgestellt wird,was an der einen undwas an der anderen PositionWahres ist.

Vielmehr sindbeidePositionenkorrekt,undzwar ›aufgehoben‹ ineinenübergreifen-

den Sachverhalt, der es ermöglicht, dass ein Satzwie auch seinWiderspruch beide ›auf

ihre Art‹ wahr sind.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 43

Hegel freilich kann nicht für Tatsache gelten lassen, dass es schlechthin uner-

kennbares, wie die ›Dinge an sich‹ gebe. Er übernimmt die Kant’sche Innovation

und radikalisiert sie, indem er die zu erkennenden Dinge eliminiert. Der idealisti-

sche signature move ist die Setzung, dass das, was ist, das Vernünftige ist, und sonst

nichts. Dementsprechend macht die Annahme eines Seienden, das der Vernunft

nicht zugänglich ist, schlicht keinenSinn.Dieswirft die Frage auf,wie dieKant’sche

Vermittlung der Gegensätze aufrechterhalten werden kann, wenn ihre zentrale Lö-

sungsstrategie entfällt.Hegels Antwort besteht darin, diese Vermittlung in die Din-

ge selbst zu verlegen. Dies ermöglicht eine Verbindung von Dialektik, Realität und

Vernunft. Die ›Realität‹ selbst ist vernünftig – und die Vernunft ist dialektisch, das

wusste schon Kant.Hieraus ergibt sich, dass die Realität selbst dialektisch angelegt

sein muss – und die wissenschaftliche Disziplin, die diese Struktur untersucht ist

folgerichtig die Logik. Dementsprechend findet sich Hegels Darlegung der dialekti-

schen Struktur der Realität in seinerWissenschaft der Logik von 1812–1816.

Den Kern des Nachweises dieser Struktur bildet dabei der spinozistische Satz,

dass omnis determinatio est negatio. Denn etwas kann nur als etwas begriffen werden,

indem zugleich begriffen wird, was es nicht ist. Die Abgrenzung eines Seienden ist

die Verneinung von allem, das es nicht ist.

Beginnt man nun mit dem Begriff des Seins als solchem, ohne jede weitere Be-

stimmung, so liegt gerade in dieser Unbestimmtheit nach Hegel die Identität des

Seins mit dem ›Nichts‹ begriffen – denn das reine Sein als solches ist eben kein

bestimmtes, es ist weder dieses noch jenes – es ist nichts. Die Überzeugungskraft

dieser Argumentation sei einmal dahingestellt.158 Doch folgt daraus ein zentraler

Punkt, der prägend für die Rezeptionsgeschichte werden sollte: die inhärente Wi-

dersprüchlichkeit des Seins als solchen.Das Sein ist Nichts, und doch ist das Nichts

das Gegenteil des Seins. Diese geradezu cusanisch anmutende Figur interpretiert

Hegel nun dialektisch. Das Sein ist qua vernünftiges Gegenstand der Logik, damit

sind Sein und Nichts nichts anderes als These und Anti-These. Wir dürfen nun er-

warten, dass sich der Widerspruch von Sein und Nichts aufheben lässt – und frei-

lich kann dies nicht durch eine Entscheidung zugunsten einer der beiden Seiten ge-

schehen. Vielmehrmüssen diese vermittelt werden. Und ebendies ist Hegels Lösung

desWiderspruchs.Sein undNichtswaren identisch eben als unmittelbare.159Die ›be-

griffliche‹ Vermittlung wird auf dem idealistischen Unterbau zu einer Vermittlung

in rebus. Sein undNichts waren identisch und doch das Gegenteil von einander, ihre

Vermittlung vollzieht sich nun im Begriff desWerdens: Sein wird zu Nichts, indem

es vergeht, und Nichts wird zu Sein, indem es entsteht.160 Diese Bewegung ist das

Werden und sie vermittelt das Seinmit demNichts. Die antithetische Identität von

Sein und Nichts wird so »aufgehoben«161 in dasWerden.

Dieser Prozess lässt sich von dort an beliebig iterieren. Die Figur bleibt stets

dieselbe: der Begriff trägt als solcher eine widersprüchliche Struktur, da er als be-

stimmter dieNegation seinesGegenteils ist, das damitmitgesetztwird,und aus der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Vermittlung des Begriffsmit seinerNegation ›entsteht‹ einweiterer Begriff, der den

vorigen Begriff wie seine Negation als bloße »Momente«162 seiner selbst erscheinen

lässt. Beispielsweise ist nun das Werden unser neuer Begriff. Auch dieser hat eine

inhärent widersprüchliche Struktur – dennWerden ist nur gerade dort, wo Sein in

Nichts übergeht, und umgekehrt; das wiederum heißt, dass das Werden gewisser-

maßen die Negation von Sein und Nichts zugleich ist – und doch von beiden struk-

turell abhängig ist. Werden gibt es nur dort, wo weder Sein noch Nichts ist, doch

ohne Sein und Nichts gibt es ebenfalls kein Werden. »[Werden] widerspricht sich

also in sich selbst, weil es solches in sich vereint, das sich entgegengesetzt ist; eine

solche Vereinigung aber zerstört sich.«163 Kann nun aber das Werden nicht als rei-

nesWerden sein,muss es zu etwas anderem ›werden‹, doch kanndieses andere frei-

lich weder Sein noch Nichts sein; die dialektische Bewegung optiert nicht fürThese

oder Anti-These. Vielmehr geht für Hegel aus der inhärenten Widersprüchlichkeit

desWerdens das »Dasein«164 als »bestimmtes«165 Sein hervor, woraus letzten Endes

dann die Qualität und das Etwas entstehen werden. Der Begriff des reinen Seins

bedingt selbst, dass es die Dinge gibt, und zwar aufgrund einer inhärentenWider-

sprüchlichkeit, die ›aufgehoben‹ werdenmuss.

Dieses neue Konzept der Dialektik hat eine enorme Wirkungsmacht entfaltet,

insbesondere in der Idee der doppeltenNegation, die selbst nicht wiederumdas ur-

sprünglich Negierte ergibt, sondern ein neues. Freilich war sie von vornherein mit

einer Bürde belastet: der idealistischen Prämisse Hegels. Die Wirklichkeit konnte

dialektisch strukturiert sein, gerade weil sie nichts anderes war, als der Weg des

Geistes zu sich selbst, und ohne diese Prämisse entfällt die Basis auf derHegelsDia-

lektik aufbaute.

Wir hatten gesehen, dass die Dialektik initial noch begriffen werden kann als

einModus von Auseinandersetzung, der durch einen übergreifendenWahrheitsbe-

griff reguliert wird. Die Hegel’sche Dialektik führt ein neues Moment ein: neben

der Notwendigkeit von Antagonistik, wo immer Geist ist,166 ist dort nun eine Idee

von Vermittlung, die die beiden antagonistischen Positionen auf eine übergeordne-

te Perspektive hin transzendiert. Das Konzept barg besonders im Kontext der all-

umfassenden Hegel’schenWeltphilosophie eine solche Kraft, dass es den Eindruck

erwecken konnte, ein bislang unentdecktes Naturgesetz des Denkens darzustellen,

was seineAnwendbarkeit auchaußerhalb idealistischerSystemegarantierthätte.Es

ist wohl nur so zu erklären, dass ein – vor diesem Hintergrund selbst als inhären-

ter Widerspruch erscheinendes – Konstrukt wie ein ›dialektischer Materialismus‹

daraus entstehen konnte.

Ausgangspunkt hierfür war der reichlich kontingente Umstand, dass der junge

Marx in den 1830er-Jahren in Berlin in den dort damals omnipräsentenHegel’schen

Sog gezogen wurde. Seine Ablehnung der junghegelianischen Ansätze, die Feuer-

bach’schen Einflüsse und sein Diktum von dem vertikal invertierten Hegel sind be-

kannt. Von Interesse ist der Umstand, dass Marx die dialektische Methode Hegels

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 45

trotz seiner materialistischen Rekonzeptualisierung beizubehalten suchte. Dieter

Henrich hat darauf hingewiesen, dassMarx »schon amBeginn seinesWeges vor der

Aufgabe [stand], zwei Gedanken fugenlos miteinander zu verbinden: Die Einsicht

in das Ungenügen der nur theoretischen Form von Hegels Philosophie mit der Ein-

sicht, dennoch Philosophie undWelt, Begriff undWirklichkeit in einer Einheit von

jener Struktur zu denken, die zum erstenMale vonHegel entwickelt worden ist.«167

Die Kongruenz von Begriff und Wirklichkeit wird zur zentralen Problemstellung,

denneinerseitswollteder jungeMarxdurchausnichtHegelsGrundsatz vonderVer-

nünftigkeit desWirklichen aufgeben, andererseits widerspricht diesemdie Realität

selbst. Daraus lässt sich möglicherweise noch ein normativer Gehalt der Philoso-

phie ableiten.Hinzu tritt nun jedochderMaterialismus,der eine radikale Absage an

Hegels idealistischenKerngedanken darstellt. Spätestens hierwird fraglich,wie die

Dialektik derWirklichkeit selbst ohne ihren vernünftigenGrund begründbar bleibt.

Eines der bekanntesten Beispiele dialektischer Konstruktion in der Marx’schen

Theorie ist das Ende des ersten Bandes des Kapitals, das die ›Enteignung der Ent-

eigner‹ als historische Tendenz der Kapitalakkumulation enthüllenwill.168 Die Kon-

struktionweistHegel’scheMomente auf und davon ging schon immer ihre Faszina-

tionskraft aus. Die noch nicht vergesellschaftete Produktion kennt als ihren Ideal-

typus jenseits von Sklavenhaltung und Leibeigenschaft den Arbeiter als Eigentümer

seiner Produktionsmittel,den »Bauer[n] desAckers,den er bestellt, [den]Handwer-

ker des Instruments, womit er als Virtuose spielt«.169 Nunmöchte Marx diesen Zu-

stand durchaus nicht romantisieren, er muss auf die Arbeitsteilung hin überwun-

den werden. Doch geschieht dies faktisch auf demWeg der Enteignung der Arbei-

ter und dies ist die »Vorgeschichte«170 des Kapitals. Die Kapitalisten eignen nun die

Produktionsmittel undFolge ist die kapitalistischeProduktionsweise.Diesewieder-

um trägt einen Hang zur Intensivierung und Konzentration in sich: »Je ein Kapi-

talist schlägt viele [sc. Kapitalisten] tot.«171 Nun führt diese Konzentration des Ka-

pitals wiederum zur Entstehung des Proletariats und zur Verelendung der Massen

und dies zu dem Punkt, an dem die »Stunde des kapitalistischen Privateigentums

schlägt. Die Expropriateurs werden expropriiert.«172

Bis zu diesem Punkt kann man Marx’ Ausführungen als spekulative Induktion

über historische Tendenzen lesen, wie der Titel des Kapitels nahelegt. Die Intuiti-

on, dass die Arbeiter ›sich das wohl nicht mehr lange gefallen lassen werden‹, wäre

dann eine Vermutung eines historisch kontingenten Prozesses, der sich mit einer

gewissenKonsequenz aus der bisherigenGeschichte derVergesellschaftung vonAr-

beit ergäbe. Die kritische Instanz wäre der common sense und dieser liegt oft genug

falsch.

Marx entscheidet sich für einen anderenWeg: Er betrachtet die Enteignung der

Arbeiter, die erst die kapitalistische Produktionsweise hervorgebracht hat, als Ne-

gation. Man kann dem Sinn abgewinnen, denn schließlich wird ein positives Fak-

tum, der Besitz der Arbeiter an ihren Produktionsmitteln, ›negiert‹. Dementspre-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

chend wäre dann die Enteignung der Enteigner, die dieses positive Faktumwieder-

herstellt, Negation der Negation. Dies allein wäre noch kein dialektischer Vorgang –

doch ist ja auf demUmweg über den Kapitalismus die vergesellschaftete Arbeit ent-

standen. Der Kapitalismus als Negation der vorgängigen Produktionsweise würde

in seiner Negation aufgehoben auf einen neuen, nie dagewesenen Zustand hin; das

wiederhergestellte individuelle Eigentum beruhte nun auf Grundlage der »Koope-

ration und des Gemeinbesitzes der Erde und der durch die Arbeit selbst produzier-

ten Produktionsmittel.«173

Nun fällt zunächst auf, dass hier die dialektische Bewegung radikal historisiert

ist. Der Begriff des Privateigentums des Arbeiters an seinen Produktionsmitteln

mag als sein Negativum die kapitalistische Produktionsweise haben. Doch deren

›Aufhebung‹ geschieht hier nicht logisch auf einen übergreifenden Begriff hin,

sondern auf ein zeitlich nachgeordnetes, das durch die historische Negation und

die darauffolgende, ebenso historische Negation der ersten Negation entsteht. Nun

ist freilich auch diese Historisierung der Dialektik nicht ohne Hegel’sche Wurzeln,

denn Hegels Geschichtsphilosophie und auch seine Ästhetik folgten demselben

Konzept. Doch konnte Hegel sich darauf berufen, dass die historische Aufeinan-

derfolge der Begriffe, ihrer Negationen und der doppelten Negationen begründet

war durch den Umstand, dass die Geschichte selbst nichts anderes ist, als der Weg

des Geistes zu sich selbst. Die Geschichte konnte deshalb logisch – und das heißt

für Hegel: dialektisch – sein, weil sie die Entwicklung des Geistes selbst war. Marx

steht dieses Argument nicht mehr zur Verfügung und dies wirft die Frage auf, wie

historischeDialektik zu verstehen ist.

Marx geht dabei noch einen Schritt weiter und fügt das zweite Ingredienz der

Hegel’schen Dialektik hinzu, indem er betont, dass die »kapitalistische Produkti-

on […] mit der Notwendigkeit [eigene Kursivierung; C.R.] eines Naturprozesses ihre

eigneNegation [erzeugt]«.174 FürHegelwardieDialektik einenotwendigeBewegung,

da sie in der Logik von Begriff und Negation gründete, und war die historische Ent-

wicklung damit ebenso notwendig. Marx übernimmt das Hegel’sche Postulat der

Notwendigkeit derdialektischenBewegung,wasunmittelbardieobigeFrageerneut

aufwirft,wie diese auf einermaterialistischen Basis begründbarwird, –und deutet

sie im Vorbeigehen um; denn die Notwendigkeit soll nun die eines Naturvorgangs

sein. Damit ist freilich nicht gesagt – wenngleich durchaus insinuiert –, dass die

Dialektik selbst ein Naturgesetz sei, doch muss sie gesetzartigen Charakter haben,

der ihre Notwendigkeit begründet.

Chris Arthur hat versucht zu argumentieren, dass die Marx’sche Dialektik kei-

neswegs historisch, sondern vielmehr systematisch verstanden werden müsse. Das

Kapital sei keineswegs eine Darlegung einer historisch notwendigen Entwicklung,

als vielmehr die Darlegung eines »conceptual [Herv. i. O.] link«175: »his dialectic is

about the necessity, if valorization is to be secured, of the exploitation of labor«.176

Die Argumentation versucht, die allgemein angenommene Logik Marx’ zu inver-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 47

tieren: seine Methode wäre dann nicht eine Herleitung des Kapitalismus als not-

wendige Folge der Warenwirtschaft, sondern vielmehr eine Analyse der notwendi-

gen Bedingungen eines Kapitalismus ex post. Der Kapitalismus als solcher wäre da-

mit ein historisch kontingentes Phänomen. Seine Vorbedingungen als notwendig

zubezeichnen, rechtfertigte sichdannausderFaktizitität desErgebnisses. Ihredia-

lektische Struktur wiederum wäre dann ein Ergebnis der Analyse des Konzepts des

Kapitalismus selbst.Dies erklärt,wiedieGeschichtedieDialektik vonBegriffenauf-

weisen kann – sie tut es ex post – und wie sie einer Notwendigkeit folgen kann: sie

ergibt sich aus der Faktizität ihrer historischen Folgen. Freilich ist Arthurs Idee sehr

geschickt und ergibt einen äußerst charmanten Weg der Rekonstruktion größerer

Teile des Kapitals. Doch lässt sich gerade die naturartige Notwendigkeit der Expro-

priation der Enteigner – die ja immerhin ein zukünftiges Ereignis ist – auf diesem

Wegnicht rekonstruieren.Eswäre dann gerade die proletarischeRevolution, die ei-

nen unbegründbaren Fremdkörper in Marx’Werk darstellen würde, was immerhin

kurios wäre.

Freilich ist Arthurs Konzeption konträr zu der vulgärmarxistischen, die histo-

risch so große Wirkung entfaltet hat. Diese wiederum geht in der Hauptsache auf

Engels zurück.Dieser sah sich vor dem oben skizzierten Problem, zu erläutern,wie

denn die Dialektik und insbesondere ihr notwendiger Charakter auf materialisti-

scher Basis begründbar seien. Zu diesem Zweck wirft er die Marx’sche Zurückhal-

tung über Bord und erklärt die Dialektik kurzerhand zu einem echtenNaturgesetz.

Die Entwicklung der angeblich Hegel’schen Gesetze der Dialektik177 gerät dabei zu

einem Bravourstück der Sophisterei, das die Dialektik in jedem Gesetz der Physik

vorfindenmöchte.

In Bezug nun auf die oben diskutierte Marx’sche Negation der Negation merkt

er im Anti-Dühring (1877–1878) an:

»Indem Marx also den Vorgang als Negation der Negation bezeichnet, denkt er

nicht daran, ihn dadurch beweisen zu wollen als einen geschichtlich notwendi-

gen. Im Gegenteil: Nachdem er geschichtlich bewiesen hat, daß der Vorgang in

der Tat teils sich ereignet hat, teils noch nicht ereignenmuß [eigene Kursivierung;

C.R.], bezeichnet er ihn zudem als einen Vorgang, der sich nach einem bestimm-

ten dialektischen Gesetz vollzieht.«178

Marxhabe also keineswegs die dialektischeNotwendigkeit desVorgangs behauptet,

vielmehr habe er bewiesen, dass der Vorgang notwendig und dialektisch sei. Dies

wirft nun freilich einerseits die Frage auf, woraus sich dann seine ›geschichtliche‹

Notwendigkeit ergebe, und andererseits, in welchem Sinne er dann noch dialek-

tisch sei, wenn nicht die Dialektik als bloßeMetapher dienen soll. Engels deklariert

sie anschließend in rasanter Geschwindigkeit zunächst zur Heuristik179, dann zum

»Keim einer umfassenderen Weltanschauung«180 und anschließend wird sie dem

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Aufkommen der Infinitesimalrechnung analogisiert.181 Es folgt das infame Beispiel

von der Dialektik des Gerstenkorns, dessenNegation die Pflanze ist, derenNegation

das Entstehen der neuen – vervielfachten! – Gerstenkörner darstellt.182 Zuletzt ist

Engels völlig in seinemMoment, als er nachzuweisen versucht, dass bereits dieMa-

thematik der Dialektik folgt.DasNegative als Negiertes einer Größe zu nehmen, ist

freilich völlig einleuchtend. Nun wäre der dialektisch nicht vorgebildete Verstand

geneigt anzunehmen, die Negation dieser Negationmüsste das Negative des Nega-

tiven sein,dochwäredies freilichwieder derAusgangswert unddas kannnicht sein.

Dementsprechend ist absolut zwingend anzunehmen, dass die Negation der Ne-

gation in derMultiplikation von ursprünglicher Größe und ihrem negativen besteht

– und diese ergibt das positive Quadrat!183 Damit ist die Dialektik der Mathematik

zweifelsfrei erwiesen.

NunmagEngels zu zitieren oft wie ein Strohmann-Argument gegen dieDialek-

tik erscheinen.Umsoverblüffender ist,dass gerade vondenEngel’schenKonzeptio-

nen sogroßehistorischeKraft ausgegangen ist.Dies scheint sichnurdadurch erklä-

ren zu lassen, dass die Marx’sche Dialektik entscheidende Fragen betreffs der Not-

wendigkeit der historisch-dialektischen Entwicklung nicht beantwortete. Der be-

reits angedeutete Widerstreit der Marx’schen Methode mit seinen Prämissen wur-

de zum schwelenden Brandherd, seine allzu naheliegende Engel’sche Auflösung er-

möglichte denVulgärmarxismus,der dann leider promptmit denFakten inKonflikt

geriet. Die grandiose konzeptuelle Kraft der Hegel’schen Dialektik gründete in ih-

rer logischen Fundierung. Marx’ Versuch einer Quadratur des Kreises ermöglichte

eine radikal neue Idee: die der Notwendigkeit der Dialektik von gesellschaftlichen

Positionen und einer darauf gründenden Entwicklung hin zu einer neuen Gesell-

schaft. Der Antagonismus wäre damit zugleich eine Notwendigkeit wie ein histo-

rischer Wirkfaktor, die Identität stets nur ein zu überwindendes. Doch konnte die

inhärenteWidersprüchlichkeit derMarx’schenDialektik nicht lange stehen bleiben

und die Naturalisierung der Dialektik durch Engels nahm ihr jede Kraft, die sie von

Hegel hatte übernehmen können,und ihr blieb letztlich nur der Rückfall in denAnt-

agonismus, wie wir sehen werden.

Die Dialektik spielt eine besondere Rolle unter den Strategien deswegen, weil

ihre Transformation ab Hegel auf Konzept und inhärente Aporie antagonistischer

Modi überhaupt fokussiert. Der traditionelle Sinn von Dialektik kann analog dem

verstanden werden, was wir bislang den klassizistischenModus von Antagonismus

genannt haben.Die beidenParteien,die implatonischenDialog begriffen sind, sind

letztlich orientiert an einem ewigen Wert – der Wahrheit; und nur dieser kann die

beidenPositionen ›vermitteln‹.DasResultat kanndabei durchaus sein,dass eineder

Positionen schlicht falsch ist unddaher aufgegebenwerdenmuss, vielleicht liegt die

Wahrheit auch in einer Selektion aus beiden Positionen, doch diese werden dabei

nicht etwa imHegel’schen Sinne aufgehoben.184

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 49

Die klassizistische Position wird den Freund-Feind-Theorien des 20. Jahrhun-

derts insofern kontrastiert, als diese keine übergeordnete Entscheidungsbasis

mehr gelten lassen. Der Antagonismus wird zu einer Notwendigkeit, die sich aus

der identitätsstiftenden Differenz ergibt. Dies wird gespiegelt in der Hegel’schen

Notwendigkeit der dialektischen Anti-These. Die Aporie liegt nun darin, dass eine

Freund-Feind-Situation keine Auflösungen zulässt. Selbst das Verschwinden aller

Parteien bis auf den ›Sieger‹ wird regelmäßig zum theoretischen Skandalon, da es

eine unkonzipierbare universale Identität erfordert. Die Freund-Feind-Situation

scheint daher zum Perennieren verdammt. Hier würde nun die Hegel’sche Dia-

lektik eine Auflösung versprechen und dies ist die Neuerung, die sie so attraktiv

für so viele Konzeptionen von Auseinandersetzung gemacht hat. Die Dialektik

suggeriert die Möglichkeit eines Transzendierens der weiterhin als notwendig

begriffenen Freund-Feind-Situation auf eine Situation hin, die den Widerspruch

aufgehoben hat und beide Positionen in ihr Recht setzt. Doch war die idealistische

Basis schlicht nicht mehr kompatibel und konnte die historisch-materialistische

Dialektik ihr Versprechen aufgrund ihrer inhärenten Widersprüchlichkeit nicht

einlösen, weshalb sie letztlich den Antagonismus nicht transzendierte.

Im gänzlich heterogenen Kontext der Frankfurter Schule sollte der Begriff wie-

der aufgenommen werden, von der Dialektik der Aufklärung185 über die Negative Dia-

lektik186 bis hin zu Habermas’ These, dass sich die »Einheit von Erkenntnis und In-

teresse bewährt […] in einer Dialektik, die aus den geschichtlichen Spuren des un-

terdrückten Dialogs das Unterdrückte rekonstruiert.«187 Wir werden auf die faszi-

nierende Entwicklungsgeschichte des Begriffes daher jenseits unserer Behandlung

der antagonistischen Modi zurückkommen. Auch dort wird die Dialektik ihre zen-

trale Rolle erweisen, und auch dort wird klar werden, dass ihre Faszination letztlich

von der Aporie der Freund-Feind-Situation und ihrem Transzendenzversprechen

ausgeht. Der Begriff kann geradezu verstanden werden als Kristallisierung der zu-

grundeliegenden Fragestellung und seine Rekonzeptualisierung verweist – ähnlich

der der Literatur188 –charakterisierend auf das jeweilige Konzept vonAuseinander-

setzung, in dessen Kontext sie geschieht.

§ 6 »Where’s your f***ing rage?« Revolution und Klassenkampf

Die Hegel’sche Dialektik ergab über den Umweg der Marx’schen Rekonstruktion

und insbesondere der Engels’schen Engführung die Basis für die Konzeption von

Revolution und Klassenkampf, die das 20. Jahrhundert prägte. Es ist hier nicht der

Ort, eine Geschichte des Kommunismus zu schreiben. Es ist jedoch illustrativ, die

Weiterentwicklung und bis heute andauernde Präsenz einer Konzeption von An-

tagonismus zu vergegenwärtigen, die sich aus der Marx’schen Dialektik zu ergeben

schien.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

In denmeisten Lesartenmusste die oben referierteMarx’scheThese vonder his-

torischen Tendenz der Kapitalakkumulation verstanden werden als Prophezeiung

einer Revolution aufgrund einer inhärenten Notwendigkeit der Entwicklung des

Kapitalismus. Dieser war inhärent widersprüchlich und dieserWiderspruchmuss-

te sich in zweiWeisen niederschlagen: in der Entstehung der Klassedes Proletariats

und seiner kontinuierlichen Verelendung einerseits und andererseits im Kollaps

desKapitalismus selbst, der danndieGelegenheit für die Revolution eröffnen sollte.

Nun begegnete unglücklicherweise die frühe Sozialdemokratie einer Situation, die

der des frühen Christentums sehr ähnlich war: der Nahzeitglaube an den Kollaps

des Kapitalismus wich einer zunehmenden Desillusionierung, denn der Kapita-

lismus mochte noch die proletarische Klasse hervorgebracht haben, sein Kollaps

ließ indes beharrlich auf sich warten. Dies bildete den historischen Hintergrund

für die sogenannte Revisionismusdebatte in der deutschen Sozialdemokratie, die

vornehmlich Eduard Bernstein und Rosa Luxemburg austrugen. Diese Debatte ist

so häufig analysiert worden, dass sie hier nicht mehr ausführlich rekapituliert zu

werden braucht. Wir wollen jedoch einen Aspekt betonen, der für unseren Kontext

besonders relevant ist.

Bernsteins Idee einer Reform,die an Stelle der Revolution treten könne, beruhte

auf einer diffizilen Fragestellung. Das Dilemma, das sich stellte, entstand aus der

überraschenden Resistenz des Kapitalismus: wenn nun dieser nicht zusammen-

stürzen würde, wäre es dann nicht letztlich eine vielversprechendere Taktik, die

tatsächlichen Lebensbedingungen der Arbeiterschaft innerhalb des kapitalistischen

Systems zu verbessern? Freilich – die Revolution verhieß letztlich eine bessere

Lösung, doch wenn diese nun nicht durch die inhärente Widersprüchlichkeit des

Kapitalismus zeitnah einträte,wärewohl die demokratische Arbeit an einer Reform

der Gesellschaft der effizienteste Weg, zumindest Teile der sozialdemokratischen

Ziele zu verwirklichen.

Luxemburg widersprach dem resolut. Denn wenn diese reformatorische Arbeit

tatsächlich die Lage der Arbeiter stark verbessern würde, dannwürden dadurch die

Widersprüche des Kapitalismus, die sie als durch Marx wissenschaftlich erwiesen be-

trachtete, ›abgestumpft‹.189 Die Marx’schen Analysen hatten ergeben, dass der Ka-

pitalismus als solcher nicht bestehenkonnte, seine in ihmwesentlich angelegteEnt-

wicklungstendenz musste zur Revolution führen. Doch wenn nun Bernstein mit

seinem Programm Erfolg haben sollte, dann würde dies den Kapitalismus erhalten.

Dessen Talfahrt wurde durch die allmähliche Verschärfung der Gegensätze ausgelöst

– doch wenn es Bernstein gelänge, die Lage der Arbeiterschaft zu verbessern, dann

würde das Gegenteil eintreten: eine Abstumpfung der Gegensätze. Freilich konnte

dies nicht die inhärenten Widersprüche des Kapitalismus lindern: »die allgemeine

Voraussetzung der BernsteinschenTheorie, das ist ein Stillstand in der kapitalistischen

Entwicklung [Herv. i. O.].«190 Der Kapitalismus war als widersprüchlich erwiesen,

doch seine Entwicklung zum Kollaps hin konnte gehemmt werden – und dies wür-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 51

denBernsteins Reformen erreichen,was sie demVerrat amZiel der Sozialdemokra-

tie gleichkommen ließ.

Man kann dieses Gedankenexperiment nun auf die Spitze treiben.Denn einmal

gesetzt, Bernsteins Reformen hätten so viel Erfolg, dass die historische Folge die

Dissolution der Arbeiterschaft als Klasse wäre – wer würde dann revoltieren? Dies

freilich verweist auf eine tiefere Frage, die in der späteren marxistischen Theorie

regelmäßig als die nach dem ›Subjekt der Revolution‹ verhandelt wurde: für Lu-

xemburg liegt auf der Hand, wer das Subjekt der Revolution ist, denn die Arbei-

terklasse als Klasse musste nach denMarx’schen Analysen als direkte Folge der Ka-

pitalakkumulation entstehen, und deren Verelendung war eine ebenso notwendi-

ge Folge, weswegen sie letztlich revoltieren musste. Nun besaß Bernstein noch die

Frechheit die Existenz der Arbeiterklasse zu leugnen: »die Arbeiterklasse ist ihm

bloß ein Haufen nicht nur politisch und geistig, sondern auch wirtschaftlich zer-

splitterter Individuen.«191 Dies freilich wäre ein sehr ernstes Problem. Zwar ist »in

einer Klassengesellschaft […] der Klassenkampf eine ganz natürliche, unvermeidli-

che Erscheinung«,192 doch ist umgekehrt ohne Klassen der Klassenkampf schlecht-

hin undenkbar. Der Begriff der Klasse gewinnt damit eine definitorische Valenz,

die argumentative Aufgaben übernimmt: in der Klassengesellschaft ist der Klassen-

kampf unvermeidlich, damit wird die Existenz der Klasse zur hinreichenden (und

notwendigen) Bedingung für die Revolution. Nun bestreitet Bernstein die Existenz

der Arbeiterklasse selbst – und da diese sich in Abgrenzung zur Bourgeoisie de-

finiert, die Klassengesellschaft. Luxemburgs Antwort ist die überraschend lapida-

re Feststellung, dass aber »die wirkliche Gesellschaft aus Klassen besteht«.193 Dass

sie hier keine Beweislast mehr zu tragen vermeint, wird nur durch den Rekurs auf

Marx plausibel – doch bleibt dabei eine wichtige Frage noch offen: die nach dem

Klassenbewusstsein. Denn was Bernstein fraglos reklamieren konnte, war die fakti-

sche politische Zersplitterung dessen,was Luxemburg als die Arbeiterklasse begrei-

fenwollte.Dies führt auf einen komplizierten Fragenkomplex, der ausgeht von dem

Marx’schenGedanken von der Produktion desBewusstseins,194 der für die Entwicklung

des Post-Marxismus zentral werden sollte. Luxemburg wählt hier noch den ortho-

dox-marxistischen Weg und geht davon aus, dass die Arbeiterklasse das Klassen-

bewusstsein notwendig aus den ökonomischen Gegebenheiten und anschließend

das Bewusstsein der Notwendigkeit der Revolution aus der »Überzeugung von der

Unmöglichkeit, seine [des Proletariats] Lage von Grund aus durch diesen [sc. den

gewerkschaftlichen und politischen] Kampf umzugestalten«,195 entwickeln müsse.

Die Klasse wird so zur Kristallisation des antagonistischen Prinzips par excel-

lence.Die bloßeExistenz vonKlassen bedingt ihrenKampf.Konstituiertwerdendie

Klassen noch durch ökonomische Bedingungen und das Bewusstsein der antago-

nistischen Position stellt sich gewissermaßen automatisch ein. Beides musste auf-

grundseiner schierenKontrafaktizität zumProblemwerdenund tatsächlichwardie

weitereEntwicklungdesMarxismuszugroßenTeilendaranaufgehängt,dieProble-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

me der Konstitution der Klasse oder des revolutionären Subjekts und die des Klas-

senbewusstseins zu rekonzeptualisieren ohne sie damit aufzugeben.

Die Versuche, die ein geradezu unübersehbares Feld von Splittern und Fasern

marxistischerTheorie ergaben, erreichten nicht alle dieses Ziel. Umso faszinieren-

der ist es, dass diese traditionell antagonistische Konzeption sich auch nach den

Theoriekämpfen des 20. Jahrhunderts weiterhin vorfinden lässt. Es ist hier illus-

trativ als ein Beispiel etwa John Holloways Theorie zu betrachten, die er 2002 un-

ter dem Titel Change theWorld without Taking Power196 entwickelte. Holloway ist sich

der Schwierigkeiten bewusst, die die Kategorien der ökonomischen Klasse und ih-

res Bewusstseins mit sich bringen. Seine Strategie, beide in das 21. Jahrhundert zu

retten, besteht imWesentlichen darin, sie zugleich zu dynamisieren und auf ihre Es-

senz zu reduzieren. Seine berühmt gewordene Einleitung vollzieht zunächst letzte-

ren Schritt: »In the beginning is the scream.We scream.«197 Der Schrei wird, ohne

zum Symbol zu erstarren, zum Prinzip der Kritik erklärt: diese entsteht aus der Op-

position gegen das Bestehende und sie ist, zumindest an dieser Stelle, völlig ohne

Relation zum Inhalt des Bestehenden.Der Gegner ist klar erkannt: es ist der Kapita-

lismus.198 Doch was der Kapitalismus ist, in welcher Ausprägung er auftritt, welche

Folgen und welche Erfahrungen konkreter Gegenstand der Empörung werden, ist

für das vorgängige Prinzip des Schreis zunächst unerheblich. Dies scheint notwen-

dig, da der Kapitalismus selbst sonst vorgängig einer Definition bedürfte – und zu

viele Kategorisierungen waren daran gescheitert, dessen Basis zu treffen. Das Prin-

zip der Kritik ist der Schrei insofern, als die Negation der Verhältnisse vor aller Ana-

lyse der Sachverhalte und ihrer Kategorisierung steht. »That is our starting point:

rejection of a world that we feel to be wrong«.199

Dies setzt als Basis das antagonistische Prinzip. Doch ist es eben nur das Prin-

zip, die konkrete Ausprägung des Antagonismus ist bislang suspendiert. Dies wirft

die zwei Fragen nach den grundlegenden antagonistischen Kategorien auf: wer

kämpft – und gegen wen? Der Schrei ist eine Metaphorisierung der Inauguration

des antagonistischen Prinzips an sich, doch impliziert es keine Inhalte. Es scheint

durchaus eine Form zu implizieren und an dieser arbeitet sich Holloway im Laufe

seiner berühmt gewordenen Argumentation ab. Unter heroischer Anstrengung

gelingt es ihm dabei, beide Fragen auf dieselbe Art zu beantworten, die man

gewissermaßen als ein Finale des Antagonismus begreifen kann.

Betrachtet man zunächst die zweite Frage, so kristallisiert sich Holloways

Strategie in der Figur des »power-to«.200 Er unterscheidet potestas (power-to) und

potentia (power-over),201 erstere verstanden als die Fähigkeit etwas zu tun, letztere

als die Ding gewordene Macht. Die Strategie beruht nun darin zu zeigen, dass

es eben power-over ist, die power-to zugleich voraussetzt und sie beschneidet.

Power-to ist gewissermaßen ein Ingredienz der conditio humana, sie ist, was

Menschen die Realisierung ihrer Vorstellungen,Wünsche und Träume ermöglicht.

Power-over begreift Holloway als das Resultat der Reifizierung von Power-to: »The

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 53

done comes to dominate the doing and the doer more and more.«202 Dies ist ei-

ne verhohlene Reverenz an das traditionell-marxistische Fetischismus-Konzept,

doch anämisiert Holloway dieses sehr weitgehend. Zwar figurieren hier zunächst

noch ominöse »others« und die »owners of the means of doing«203 als traditionell-

marxistische Gegner, doch löst Holloway die antagonistische Konstellation schnell

in einer unerwarteten Richtung auf. Das Luxemburg’sche Paradigma würde nun

nahelegen, dass es diese ›Klasse‹ der Eigner der Produktionsmittel sein müsse, die

zum Antagonisten werden, doch ist es vielmehr das power-over selbst:

»The antagonistic existence of doing can be formulated in differentways: as an an-

tagonism between power-to and power-over, between doing and labour, between

done and capital, between utility (use-value) and value, between social flow of do-

ing and fragmentation. In each case there is a binary antagonism between the for-

mer and the latter, but it is not an external antagonism. In each case, the former

exists as the latter: the latter is the mode of existence or form [Herv. i. O.] of the

former. In each case, the latter denies the former, so that the former exists in the

form of being denied.«204

Das heißt: power-to existiert als power-over, diese ist die Form jener. Zugleich ist

power-over das, dagegen revoltiert werden muss, der Schrei richtet sich gegen das

power-over.Dies verschiebt die antagonistischenKategorien bis an die Grenzen.Es

ist nicht etwa die Klasse der Kapitalisten, die als Antagonist konzipiert wird, viel-

mehr ist es die Formdes power-to,dermenschlichenTätigkeit, die sich selbst entris-

sen wird. Nun kann man an dieser Stelle noch vermuten, dass dies schlicht meint,

dass statt der Kapitalisten eben der Kapitalismus als ›System‹ – was auch immer

das ist – bekämpft wird, was letztlich nur ein Spiel mit Worten wäre, solange die-

ser noch klassisch-vulgärmarxistisch begriffenwird. Freilich wird bereits durch die

Definition des power-over nahegelegt, dass Holloway vielmehr alles als Kapitalis-

mus begreifen will, was das power-to einschränkt, und diese Vermutung bestätigt

sich, wenn er ausführt, dass es der kommunistische Traum sei, »to create a society

free of power relations through the dissolution of power-over«.205

Aufschlussreicher noch ist die Betrachtung der oben zuerst aufgeworfenen Fra-

ge nach dem Subjekt der Revolution. Holloway sieht die Notwendigkeit, diese Frage

zu beantworten, durchaus: »Who arewe,wewho critizise?«206 fragt ermit Recht. Er

verwirft »[m]ore orthodox discussions of class struggle«207 explizit und greift ein-

mal mehr auf die Strategie die Dynamisierung zurück, die bereits in der Definition

des Gegners zur Anwendung gekommen war: »Class struggle does not take place

within the constituted forms of capitalist social relations: rather the constitution of

those forms is itself class struggle. […] We do not struggle as a working class, we

struggle against [Herv. i. O.] being working class, against being classified.«208 Er-

neut wird die Form des Antagonismus zum Antagonisten erklärt und dies erlaubt

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Holloway, auch das Diesseits der antagonistischen Position zu dynamisieren: es ist

nicht etwa die Arbeiterklasse, die gegen die Kapitalisten – oder gegen den Kapita-

lismus – kämpft. Vielmehr ist es das ›klassifiziert‹, das heißt: zur Klasse gemacht

sein selbst, gegen das ›wir‹ kämpfen. Das Subjekt eines Kampfes gegen das Prinzip

des Kampfes kann nicht fixiert werden, ebenso wenig sein Gegner. Dies ist das wie-

derkehrende Moment der Holloway’schen Strategie. Die antagonistische Situation

erfordert Antagonisten.DochmöchteHolloway die antagonistische Situation selbst

bekämpfen. In die Position des Subjekts gelangt die Arbeiterklasse nur durch die

Klassifizierung, in die Rolle des Antagonisten die Kapitalisten nur durch die Trans-

formation des power-to in power-over. Eine Austragung dieses Konfliktes auf ei-

ner statischen Grundlage verändert die zugrundeliegende Situation nicht, das ist

der Holloway’sche Impetus. Es ist die Form des Antagonismus, die bekämpft wer-

denmuss.

Wir werden im nächsten Kapitel Konzeptionen von Auseinandersetzung be-

trachten, die auf einer ähnlichen Intuition beruhen, doch einen anderen Ausweg

aus einem Dilemma genommen haben, das Holloway nahezu ohnmächtig in Kauf

nimmt. ZumProblemwird die Idee des Antagonismus gegen den Antagonismus. Hollo-

way geht vom antagonistischen Prinzip in der Figur des Schreis aus, des ›Nein‹ zu

allem,was als unrecht wahrgenommenwird. Statt nun die klassisch-marxistischen

Theorieprobleme auf sich zu nehmen, dynamisiert er die antagonistischen Katego-

rien von Subjekt und Antagonist so weit, dass zuletzt die Form des Antagonismus

selbst zum Antagonisten wird. Dies ergibt freilich eine inhärente Inkonsistenz, da

es ja gerade die antagonistische Position zu transzendieren gilt – und diese schlägt

sich in der fundamentalen Aporie Holloways nieder: es ist schlicht nicht klar, was

für Konsequenzen aus seiner finalen Rekonzeptualisierung des Antagonismus zu

ziehen sind. Und richtig: er schließt letztlich in einer Aporie, die von der Beobach-

tung ausgeht, dass »[t]here can be no recipes for revolutionary organization, simply

because revolutionary organization is anti-recipe«.209 Neben seinen wiederholten

schwärmerischen Anspielungen auf die Zapatista-Bewegung gibt es daher keinerlei

Anhaltspunkte darauf, wie er sich eine konkrete Umsetzung seines Konzeptes von

»anti-power«210, das den kommunistischen Traum einlösen soll, vorstellt. Dies

liegt freilich in der Natur der Sache: das antagonistische Prinzip beruhte, wie wir

gesehen haben, stets auf einemKonzept von Identitäten–und letztlich sind es diese,

die Holloway überwinden möchte. Darin ähnelt sein Ansatz durchaus denen des

späteren 20. Jahrhunderts, denen wir uns noch zuwenden werden, doch ist es Hol-

loways Schrei, der das antagonistische Prinzip letztlich reinstalliert. Es liegt nahe

zu vermuten, dass schlicht die marxistische Tradition, die darauf beruhte, nicht

aufgegeben werden sollte. Dementsprechend blieb Holloway jedoch keineWahl, als

den Antagonismus letztlich aller Inhalte zu entleeren, was notwendig seineTheorie

in den entscheidenden Konsequenzen aus systematischen Gründen völlig vage

zurückließ. Was bleibt ist der Schrei: ›so kann es nicht sein, und so darf es nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 55

bleiben‹! Doch jede weitere Bestimmung erzeugt die Gefahr, im Antagonismus zu

münden.

Es ist zuletzt ähnlich illustrativ, einen Blick auf die zeitgenössische Punk-Musik

zu werfen, da auch dort das antagonistische Prinzip aufbewahrt bleibt. Freilich ist

dieWahl völligwillkürlich, sie soll vielmehr dieUbiquität des Prinzips verdeutlichen

und die Bloch’scheThese von der Ungleichzeitigkeit illustrieren.

Auch die Wahl des konkreten Untersuchungsobjekts ist nicht weniger will-

kürlich und folgt demselben Prinzip. Wir betrachten den Song After the Eulogy der

US-amerikanischen Post-Hardcore-Band boysetsfire, den als Ikone des Hollo-

way’schen Schreis avant-la-lettre zu begreifen viel Charme hat. Der Song beginnt

mit dem wiederholten, im Chor gerufenen Aufruf »Rise!«, der das Motiv der Re-

volution einführt. Die anschließend nur skizzierte Klage über politische Passivität

und Teilnahmslosigkeit, von mangelnder Solidarität gar, muss kaum explizit ge-

macht werden, da sie vor demHintergrund von Erwartungshorizonten des Genres

verständlichwird.Dies ermöglicht die sehr knappe Formulierung: »What happened

to us? Where’s your anger, where’s your fucking rage? Watered down, senses lost.«

Diese Skizze der Situation wird erneut zum »Rise« hin aufgelöst, gefolgt von einem

»Stand up, Fight back!« Offen wird gelassen,wer der Gegner ist, wie der Kampf, die

Revolution, der Aufstand konzipiert wird, doch klar ist die Motivation: »Howmany

starving millions have to die on our front doorsteps? How many starving millions

have to crawl to our front doorsteps?« Die Empörung über Ungerechtigkeit, die

Holloways Schrei motivierte, wird so an einer ihrer Ausprägungen stellvertretend

festgemacht und in der Abwandlung der zweiten Wiederholung – »crawl to our

front doorsteps« – wird der Appellcharakter des Unrechts affirmiert. Dies bedingt

die Reprise des Motivs: »Where’s your anger? Where’s your fucking rage?« Die Zei-

len werden in steigernder Intensität wiederholt – und die Versuchung ist groß, sie

ahistorisch als eben den Schrei zu hören, den Holloway schreibt. Es ist der Aufruf

zum Antagonismus, der hier durchaus repräsentativ vorzufinden ist.211 Freilich

mag die Punk-Musik nicht von derselben theoretischen Tiefe sein wie Holloways

Überlegungen, doch folgt sie einer ähnlichen Intuition. Sie lässt sich tragen von

der Ablehnung von Passivität angesichts von Ungerechtigkeit. Der nächste Schritt

wäre freilich die Definition der antagonistischen Situation, die Holloway explizit

umgangen hat.

Das »Where’s your fucking rage?« ist der Wiederaufgriff des antagonistischen

Prinzips und kann symbolisch stehen für diese ungleichzeitige Tendenz der Punk-

Musik, aber auch zahlreicher anderer paralleler Tendenzen in Politik und Kultur.

WirwerdenAlternativenzumantagonistischenPrinzipbetrachten,dochhabendie-

sekeineswegs einekulturelleHegemonie erreicht,die etwa jenes völligbeseitigt hät-

ten. Es ist hier auch explizit anzumerken, dass durchaus nicht klar ist, ob diese Al-

ternativendemAntagonismus vorzuziehen sind.Zumindest a priori kannnicht klar

sein,obnichtdieFrage ›Where’s your fucking rage?‹ unddieKonzeptionvonAusein-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

andersetzung nachModus des Kampfes von Positionen eine historisch mindestens

ebenso angemessene Antwort auf die Herausforderung der Zeit ergeben wie ihre

Alternativen.

§ 7 Werte und Toleranz

In unseren Untersuchungen zu Formen von Antagonismus sind wir regelmäßig auf

den Begriff der Identität gestoßen. Nun ist dieser freilich selbst hochgradig prekär.

Nicht erst seit den Studien Meads, Freuds, Lacans, Eriksons und anderer ist klar,

dass bereits die Identität eines Individuums sehr instabil undwomöglich nicht ein-

mal als Einheit zu begreifen ist. Der Verdacht liegt nahe, dass dies umso stärker

für soziale Gruppen gelten wird, wo diese Antagonisten werden sollen. Denn was

konstituiert die Identität einer Gruppe, und weshalb lässt sich eine Menge von In-

dividuen als eine Einheit betrachten, die imstande ist, einen Konflikt auszutragen,

wenn nicht durch reineDeklaration?Die Antworten darauf sind uneinheitlich –wir

hatten bereits gesehen, dass Carl Schmitt das Konzept des ›Volkes‹ verwendet, was

eine relativ bequeme Lösung ist,wenngleich sie die Fragestellung zunächst nur ver-

lagert.Dies illustrieren ambesten die verzweifeltenBemühungender Anhänger der

Volksidee, diese auf biologische Kategorien zu reduzieren.212

Auf eine ähnliche Problematik waren wir in der Konzeption der ›Klasse‹ gesto-

ßen.Diesewurde zumeist über ökonomischeTheorien begründet,was das Problem

des Klassenbewusstseins aufwarf. Denn selbst wenn eine soziale Gruppe anhand

ökonomischer Gesichtspunkte als eine Klasse begriffen werden konnte, so garan-

tierte dies a priori durchaus noch nicht deren Verhalten als soziale Einheit oder gar

die Bereitschaft in eine antagonistische Situation einzutreten.

Esmag kein Zufall sein, dass in der nämlichen historischen Situation zu Anfang

des letzten Jahrhunderts ein Begriff zu ungekannten Ehren kam, der die Problema-

tik gewissermaßen vonhinten aufzuzäumengeeignet zu sein schien: der desWertes.

Der Vorteil, den der Begriff mit sich brachte, war, dass in ihm bereits inhärent die

Fähigkeit zurBildung von sozialenGruppen angelegtwar.Es ist ein analytischesUr-

teil, dassWerte erstrebenswert sind–wenngleich durchaus nicht klar ist,was es be-

deutet, einenWert zu erstreben –, und daraus ergibt sich, dass die Orientierung an

denselben Werten eine Kongruenz von Wünschen und womöglich sogar Handlun-

gen ergeben kann, was eine vielversprechende Ausgangssituation zur Konstitution

der Identität einer sozialen Gruppe zu ergeben scheint. Dies ist ein Gedankengang,

der in der heutigen Debatte implizit oft vorausgesetzt wird, so dass er meist kei-

ner Explikationmehr bedarf. Die Idee von ›geteiltenWerten‹, die eine ›Kultur‹ oder

gar eine ›Nation‹ bilden, hält sich hartnäckig, wie oft auch dagegen Sturm gelaufen

wird. François Jullien schrieb kürzlich kritisch:

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 57

»DieWerte [Herv. i. O.], weltumspannend, wie sie nun einmal sind, rufen zu einer

Anhängerschaft auf, bei der man sich immer fragen kann, wovon sie abhängig ist:

ob sie nicht stets ein bisschen beliebig, zumindest aber relativ ist und ob sie wirk-

lich von irgendeiner geheimeren, tieferen, im Grunde wenig klaren Verbunden-

heit herrührt, die man jedenfalls nur schwer zu rechtfertigen vermag.«213

Die Position, die er hier verhalten angreift und – zu Recht – als allgemein bekannt

voraussetzt, ist eben die der Konstitution von Identität durchWerte, die qua solche

bereits ›zur Anhängerschaft aufrufen‹.

Die Herkunft dieser Idee ist sehr verworren und ergibt letztlich kein einheitli-

ches Bild. Relevant ist hier allerdings das plötzliche Interesse für das Konzept und

seine Verortung inTheorien des frühen 20. Jahrhunderts, die den oben betrachteten

Freund-Feind-Theorien – zumindest zeitlich – sehr nahestehen.

Den Hintergrund für diese Entwicklung bilden zunächst die Arbeiten Wilhelm

WindelbandsundHeinrichRickerts einerseits undMaxWebers andererseits,die al-

le etwa um die Jahrhundertwende entstanden. Die badischen Neukantianer hatten

in ihremBestreben,denStatus derGeisteswissenschaften–bzw.derKulturwissen-

schaften–neuzubestimmenunddiese gegendieÜbergriffe derNaturwissenschaft

zu behaupten, zunächst die Differenz der ›nomothetischen‹ und der ›idiographi-

schen‹ Methode eingeführt.214 Während es Aufgabe der Naturwissenschaften ist,

allgemeine Gesetze aufzustellen, besteht die Tätigkeit der Kulturwissenschaften,

deren paradigmatische Ausprägung die Historiographie darstellt, in der Beschrei-

bung vonBesonderem.Nun ist freilich nach einemalten aristotelischenDiktumkei-

neWissenschaft von Besonderemmöglich – und dies warf eine wissenschaftstheo-

retische Problemstellung auf, die bis heute verhandelt wird. Sie lässt sich am Bei-

spiel der Geschichtswissenschaft besonders prägnant formulieren, denn dort stellt

sich unmittelbar die Frage, weshalb denn eigentlich die Taten Napoleons Gegen-

stand der Geschichtswissenschaft sind und nicht etwa die Taten einer beliebigen

Privatperson,die zur selbenZeit gelebt hat.DieKategorie der ›Relevanz‹ ist zuwohl-

feil, denn diese selbst verlangt nach einer Begründung. Rickerts Antwort war der

Begriff desWertes: was einen Gegenstand der Beschreibung wert macht, ist dessen

Verknüpfungmit einemWert.215 Dies resultiert in einemmethodischen Prinzip der

Geschichtswissenschaft:

»Aus der unübersehbaren Fülle derObjekte berücksichtigt derHistoriker zunächst

die, welche in ihrer individuellen Eigenart entweder selbst Kulturwerthe verkör-

pern oder mit ihnen in Beziehung stehen, und aus der unübersehbaren Fülle, die

jedes Einzelne ihm darbietet, wählt er sodann wiederum nur das aus, woran die

Bedeutung für die Kulturentwicklung hängt.«216

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

DieserBegriff derKulturwerteswurdeungeheuer einflussreich.Es ist bereits ander

oben zitierten Formulierung merklich, dass Rickert diese Werte durchaus für eine

objektive Gegebenheit hielt, und tatsächlich bezeichnete er die Kulturentwicklung

als eine »Entwicklungsreihe«217 und die Begriffsbildung der Kulturwissenschaften

als eine »teleologische«.218 Rickert entwarf anhand dieser Begriffe einer Rekonzep-

tualisierung der Philosophie als einer Wissenschaft von den Werten, die von dem

Gegenstand der Naturwissenschaft radikal getrennt waren: dieser ist und jene gel-

ten.Eswar jedoch vor allemdie InstallationdesWertbegriffs selbst, die Einfluss ent-

faltete.

Max Weber schließlich griff auf Rickerts Konzept explizit zurück und setzte

den Wert als das erkenntnisleitende Prinzip auch der Sozialwissenschaften an.219

Zugleich wandte er sich jedoch bekanntlich im sogenannten ›Werturteilsstreit‹

gegen die Vorstellung, dass Wissenschaft selbst Werte ermitteln könne, die dann

zum Prinzip des Handelns werden könnten.220

Vor diesem historischen Hintergrund entwickelte 1916 Max Scheler seine ›ma-

teriale Wertethik‹. Deren Bemühung, sich sowohl gegen die Kantische wie die

vorkantischen Ethiken abzugrenzen, entwickelt eine bezeichnende Parallele zu den

Freund-Feind-Theorien, die wir bereits betrachtet haben. Scheler gestand Kant das

Verdienst zu, die aristotelischen Güter- und Zweckethiken überwunden und damit

erst die Möglichkeit geschaffen zu haben, eine zukünftige Ethik zu entwerfen.Was

er bestreitenmöchte, ist Kants Annahme, »[a]llemateriale Ethik [müsse] notwendig

Güter- und Zweckethik sein.«221 Kant habe in der berechtigten Kritik der Güter-

und Zweckethiken den Fehlschluss begangen, nach Beseitigung dieser sei keine

materiale Ethikmehrmöglich, sondern nurmehr,was Scheler den ›Formalismus in

der Ethik‹ nennt. Das Kant’sche Sittengesetz beruhte einerseits auf der Idee einer

allgemein-menschlichen Vernunft, die Scheler nicht ansetzen will,222 andererseits

enthielt es keinematerialen Inhalte, sondernnur eine formaleRegel der praktischen

Vernunft. Scheler möchte diesen Formalismus überwinden und seine Strategie be-

ruht auf dem Konzept desWertes. Kant habe den Fehler begangen,materiale Ethik

mit Güter- und Zweckethik zu identifizieren. Diese seien freilich nicht zu recht-

fertigen und zwar weil die Ethik nicht der Empirie entnommen werden kann, um

den Preis der Relativität, die sich aus dem aposteriorischen Charakter ergibt223

– hier schließt Scheler sich durchaus der Kant’schen Argumentation an.224 Doch

habe Kant das Kind mit dem Bade ausgeschüttet und dabei die Werte verbannt,

die nun aber nach Scheler durchaus apriorischen Charakter haben.225 Werte sind

für Scheler objektive gegebene Entitäten, die wir wahrnehmen können, und zwar

jenseits jeder empirischen Erfahrung. Er verwendet Husserl’sche Phänomenologie

zur Rechtfertigung dieser Behauptung: ähnlich wie Husserl gezeigt habe, dass

in der phänomenologischen Wesensschau ideale Gegenstände wie etwa mathe-

matische Wahrheiten erkannt werden könnten – die ja die vielversprechendsten

Kandidaten für apriorische Erkenntnis darstellen –, so sei es in einer analogen Er-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 59

fahrungmöglich,Werte an sich zu erfahren. In gut Husserl’scherManier analysiert

er die phänomenologische Erfahrung von ›Strebenszielen‹ und findet an diesen

eine »Wertkomponente« und eine »Bildkomponente« vor.226 Erstere wiederum ist

es erst, die das Streben zum Streben macht,227 und sie ist »im Fühlen [Herv. i. O.]

zunächst gegeben«.228Hieraus entwickelt Scheler imWeiteren eine objektive Ethik,

die auf der apriorischen Existenz von Werten basiert, welche in der phänomeno-

logischen Erfahrung zugänglich werden, selbst durchaus aber nicht an Erfahrung

gebunden und damit apriorisch sind. Die vorgängig gegebenen Werte, die so eine

objektive Realität gewinnen, können gefühlt werden und dies ermöglicht erst die

sittliche Erkenntnis.

Bis zu diesem Punkte ließe sich vermuten, dass Schelers Ethik letztlich Kon-

sequenzen der Natur haben müsste, die wir oben ›klassizistisch‹ genannt haben.

Wenn es eine objektiveWelt vonWerten gibt,die auchbereits einHöher undNieder,

ein Gut und Böse kennen, dann sollte dies den ewigenWerten Bendas entsprechen

und einen universalen Zielpunkt menschlichen Verhaltens kennen, der sich an den

höchstenWerten, die ahistorisch gegeben sind, orientiert. Tatsächlich hat Schelers

Theorie solche Implikationen, jedoch durch eine faszinierende Einschränkung ver-

mittelt. Scheler ist sich durchaus des Umstandes bewusst, dass Wertungen histo-

risch variabel sind, und dass keineswegs zu allen Zeiten alle Menschen dieselben

Dinge für gut und für böse gehalten haben. Dies scheint zunächst imWiderspruch

zu seinerTheorie von der objektivenWertewelt und ihrer Gegebenheit in der Erfah-

rung zu stehen. Scheler argumentiert hier aber überraschend, dass ganz imGegenteil

erst vor dem Hintergrund einer objektiven Wertewelt die ›Relativität‹ von Werten

verständlich werde:

»Gerade die recht verstandene absolute Ethik ist es, die diese Verschiedenheit,

jenen emotionalen Wert-Perspektivismus der Zeit- und Volkseinheiten und je-

ne prinzipielle Unabgeschlossenheit der Bildungsstufe des Ethos selbst geradezu

gebieterisch fordert [Herv. i. O.]. Eben da die sittlichen Wertschätzungen und ih-

re Systeme viel mehrförmiger und reicher an Qualitäten sind, als es die Mannig-

faltigkeit der bloßen Naturanlagen und der Naturwirklichkeit der Völker sinnvoll

erwarten ließen, müßte schon aus diesem Grunde auch ein objektives Reich von

Werten angenommenwerden, in die ihr Erlebennur sukzessiv undnach bestimm-

ten Strukturen der Auswahl der Werte einzudringen vermag.«229

Das subtile Argument muss wohl dahingehend verstanden werden, dass es zwar

sehr wohl eine objektiveWertewelt und auch eine objektive Rangordnung derWer-

te gibt, – dass aber diese so umfassend, komplex und reichhaltig ist, dass sie noch

von keinem Volk zu keiner Zeit je erfasst worden ist. Vielmehr dringt jede soziale

Gruppe nur bis zu einem gewissen Punkt in die Wertewelt vor, und aus diesem ihr

bekannten Ausschnitt entsteht ihr Ethos. Dies erklärt den prima facie gegebenen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Relativismus vonWerten – ja, er wird dadurch sogar gewissermaßen notwendig.Die

Entwicklung des Ethos in derMenschheitsgeschichte wird zu einer Exploration der

objektivenWertewelt, die stets nur ausschnitthaft gegeben ist.

Hinzu tritt nun noch ein weiterer Aspekt: Werte bedingen für Scheler Normen.

Hans Kelsen schrieb einmal, dass ein »Urteil, daß ein tatsächliches Verhalten so

ist, wie es wie es einer objektiv gültigen Norm gemäß sein soll, […] ein Wert-Urteil

[ist]«.230 Diese rechtspositivistische Perspektive erklärt den Wert zu einer abgelei-

teten Instanz der Norm: für Scheler ist es umgekehrt. Er entwirft gewissermaßen

ein Kalkül derWerte:

»Es müssen weiterhin die Wesenszusammenhänge zwischenWert und (idealem)

Sollen hier genannt werden. An erster Stelle der Satz, daß alles Sollen in Werten

fundiert seinmuß, d.h nurWerte sein sollen und nicht sein sollen; sowie die Sätze,

daß positive Werte sein sollen und negative nicht sein sollen.«231

Für Scheler gilt also radikal umgekehrt, dass alles Sollen sich nur ausWerten ablei-

tet, und zwar ist die Relation zum Sein-Sollen die, dass genau die positiven Werte

sein sollen. Dies wiederum generiert einen moralischen Impetus für den, der die

Werte kennt. Und spätestens hier können Werte in Konflikt geraten, insbesondere

wenn nach der Erkenntnis neuer Werte die alten ›relativiert‹ werden.232 Dies rückt

Scheler in der Konsequenz trotz klassizistischen Prämissen in unmittelbare Nähe

der Freund-Feind-Theorien der 20er-Jahre. Zwar gibt es eine objektive Werteord-

nung und diese ist demMenschen zugänglich, doch ist sie so komplex, dass sie zu-

mindest faktisch noch nie völlig erkannt wurde. Scheler betont, dass sich daraus

auch verschiedene Relationen derWerte untereinander im Ethos eines Volkes erge-

ben können.233 Zugleich verlangen dieWerte einHandeln in ihremSinne, soweit sie

erkannt sind: sie setzen Normen. Diese wiederum können miteinander in Konflikt

stehen, sowohl in derKenntnis vonübergeordnetenWertenwie in derDifferenz von

Relationen von Werten innerhalb eines Ethos. Dies bedingt mehrerlei: zum einen

entsteht sonachdemselbenArgument,nachdemSchelerdiehistorischeVariabilität

derWertungenauf die objektiveExistenzderWerte gründenwill, eineNotwendigkeit

des Nebeneinanders von Wertsystemen, die auf unmittelbarer Erkenntnis objekti-

ver Gegebenheiten gründen und doch in Konflikt stehen können. Zum anderen ver-

langen dieseWerte ein Handeln, das ihnen gemäß ist. Dies scheint die Notwendig-

keit von Konfliktsituationen zu implizieren und diese auf der Kategorie des Ethos

zu begründen, der selbst wiederum eine bestimmte Erkenntniskonstellation inner-

halb der Wertewelt beschreibt. Es ist unklar, ob Scheler der Ansicht ist, dass eine

vollständige Erkenntnis der gesamten Wertewelt dem Menschen wenigstens prin-

zipiell möglich wäre, zumindest faktisch ergibt sich daraus aber eine notwendige

Konfliktsituation, die auf »Strukturen der Auswahl der Werte«234 beruhen. Diese

Strukturen konstituieren den Ethos eines Volkes, der gewissermaßen als ethische

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 61

Variante des Identitätskonzeptes fungiert. Der bezeichnendste Aspekt ist freilich

die Auflösung der klassizistischen Annahme der Kant’schen Vernunft wie der tradi-

tionellen materialen Ethik hin zu einem Konstrukt, das trotz objektiver Prämissen

die historische Variabilität von Wertsystem nachgerade zur Notwendigkeit erhebt.

Die Scheler’sche Wertethik stellt sich so dar als die Aktualisierung einer objektiven

Ethik unter den Vorzeichen des frühen 20. Jahrhunderts und lässt sich zugleich le-

sen als Transformation des antagonistischen Paradigmas in eine ethische Gestalt.

Die entscheidenden Punkte, die hier stellvertretend festzuhalten sind, sind die

Verbindung vonWertenmit Identität –personaler wie sozialer Natur –, und der norma-

tive Gehalt von Werten. Beides sind wiederkehrende Merkmale von Werttheorien235

undmachen dieWerte gewissermaßen zur Reifizierung des antagonistischen Prin-

zips, da sie sowohl die Konstitution der Antagonisten leistenwie auch in ihremnor-

mativen Anspruch die Notwendigkeit des Konfliktes begründen können.

Freilich ist bereits die Konstitution der Antagonisten nicht so simpel,wie sie zu-

nächst erscheinen mag. Amartya Sen hat in weiterem Kontext argumentiert, dass

ein »single-affiliation view«236 nicht haltbar sei, da Menschen stets zu zahlreichen

Gruppen gehört, die geeignet seien, eine Identität zu konstituieren.237 Es ließe sich

nochversuchen, Identitäten für bestimmteKontexte zukonzipieren, sodass in einer

gegebenen Situation nur eine Identität einschlägig wäre, doch auch diese Annahme

wäre kontrafaktisch, da Menschen durchaus zwei konfligierenden Gruppen angehö-

ren und sich beiden auch zugehörig fühlen können.238

Auch die zweite Konsequenz ist durchaus nicht notwendig. Die Infragestellung

dieser Notwendigkeit ist traditionell unter der Kategorie der Toleranz verhandelt

worden, welche insbesondere in der Aufklärung zu zentraler Bedeutung gelangte

– dort meist im Kontext der Diskussion über die freie Religionsausübung. Die

Aufklärung, die die universale Vernunft zum Leitbild erhoben hatte, stieß in der

Auseinandersetzung mit der Religion auf epistemologische Grenzen. Der Forma-

lismus, den Scheler an der Kant’schen Ethik kritisiert hatte, entstammte letztlich

derselbenWurzel: die Vernunft stieß in der BestimmungdesGutenwie in der Frage

nach dem Charakter – und nicht der Existenz –Gottes auf Grenzen. Die deistische

Idee wie das Sittengesetz waren Ableitungen einer epistemologischen Konsequenz

in der Inauguration des universalenVernunftideals.Dieswiederumwarf eine Frage

auf: die Vernunft konnte die Frage nach der wahren Religion nicht beantworten

und de facto hingen die Menschen verschiedenen Religionen an – wie sollten sich

diese zueinander, und wie sollte der Staat sich zu ihnen verhalten?

Die Idee der Toleranz war älter239 und die Aufklärung erfand sie nicht. Doch

stellte sie den einzig möglichen Kandidaten für eine Antwort auf diese Frage dar.

Letztlich lässt sich die Toleranz als Ableitung des Kategorischen Imperativs begrei-

fen – den ja auch Kant nicht erst erfunden hat. Voltaires bekannte Schrift Über die

Toleranz, die 2015 im Kontext des Charlie Hebdo-Anschlages zu neuer Bekanntheit

gelangt ist, begründete die Toleranz eben so:

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

»Das Menschenrecht kann auf nichts anderes als auf dies Naturrecht gegründet

werden, und der große Grundsatz beider über den ganzen Erdboden ist: Was du

nichtwillst,dasmandir tun soll, das tue duauchnicht [Herv. i. O.].NachdiesemGrund-

satz ist’s aber nicht einzusehen, wie ein Mensch zum andern sagen kann: Glaube,

was ich glaube und was du nicht glauben kannst, oder du sollst des Todes sein [Herv. i.

O.].«240

Die Toleranz stellt sich so zunächst dar als die Antwort der universalen Vernunft

auf epistemologische Limitationen ihres Anwendungsbereichs. Sie konnte von hier

aus generalisiert und auf andere Bereiche jenseits der Religionsausübung bezogen

werden, und trat dort häufig in Allianzenmit dem Freiheitsbegriff.241

Nun brachte allerdings das Konzept der Toleranz von vornherein eine funda-

mentale Schwierigkeit mit sich: es implizierte in seiner naiven Form eine Indiffe-

renz gegenüber demTolerierten,die auch die Toleranz der Intoleranz nach sich ziehen

konnte. Auf dieses Problem stieß bereits Voltaire:

»Es ist wahr, der große Kaiser Chontchin, der vernünftigste und großmütigste viel-

leicht, den China jemals gehabt hat, hat die Jesuiten vertrieben; aber nicht, weil

er intolerant war, sondern weil es die Jesuiten waren.«242

Der Missionsgedanke, der sich aus der Annahme der Kenntnis religiöser Wahrheit

ergeben kann,widerspricht demToleranzgedanken.Dieswirft die Frage auf, ob To-

leranz auch meint, tolerant gegenüber solchen Missionsbestrebungen zu sein. Vol-

taire verneint diese.243 Man kann hier die Grenzen des Konzeptes der Toleranz se-

hen. Die Freund-Feind-Theorien, die wir betrachtet haben, implizierten meist ei-

ne Notwendigkeit der Auseinandersetzung. Der Toleranzgedanke besteht aus die-

serPerspektive begriffen inder InfragestellungdieserNotwendigkeit undpostuliert

die Möglichkeit eines bloßen Nebeneinanders von Antagonisten, die damit freilich

aufhören, solche zu sein. Doch kollabiert dieses gedachte Equilibrium eben in dem

Moment, in dem eine Partei sich nicht damit zufriedengeben will, toleriert zu wer-

den–sei es,weil sie klassizistisch imNamenhöhererWertemissioniert, sei es, dass

sie offen partikulare Eigeninteressen durchzusetzen versucht.

HerbertMarcuse hat diese Problematik einflussreich unter demTitel derRepres-

siven Toleranz verhandelt. Marcuse verweist selbst auf die epistemologischen Wur-

zeln des Toleranzideals, dochmit einer überraschenden Pointe: »Das Telos der Tole-

ranz istWahrheit.«244Dieser seltsamanachronistisch anmutendeKlassizismus tritt

aber zugleich in Koalition mit Marcuses Gleichsetzung der Wahrheit mit Progressi-

on, vonwahr und falschmit progressiv und regressiv–»denn indiesemBereich sind

diese Begriffspaare gleichbedeutend«.245 Das Wahre, in dessen Namen man gegen

das Falsche intolerant sein darf undmuss, ist eine zukünftigeGesellschaft, die in die-

ser Form noch nicht existiert hat. Die Toleranz dagegen habe die Tendenz, die be-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 63

stehenden Verhältnisse zu zementieren.246 Dies bedingt die Notwendigkeit der In-

toleranz gegenüber den repressiven Verhältnissen, die Toleranz gewissermaßen als

Mittel der Beschwichtigung etabliert haben.

Marcuse invertiert den aufklärerischen Rahmen geradezu absolut. Das epis-

temologische Problem, das das aufklärerische Toleranzideal erfordert hatte, stellt

sich freilich auch ihm: wenn es eine objektiveWahrheit gibt – undMarcuse betont,

dass es sie gibt247 –, und selbst wenn Marcuse richtig liegt in seiner Annahme, dass

sie existiert als das progressive Ideal einer noch zu erbauenden Gesellschaft, dann

bleibt die Frage, woher diese Wahrheit gewusst werden kann. Die Aufklärung hatte

aus dieser Aporie die Konsequenz gezogen, sich auf die formale Toleranz zurückzu-

ziehen. Es war gerade der universale Vernunftbegriff gewesen, der angesichts der

Vielfalt ethischer und religiöser Vorstellungen, zur Entscheidung zwischenwelchen

sich kein experimentum crucis finden ließ, das Ideal der Toleranz als Analogon zum

kategorischen Imperativ erfordert hatte.Marcuses Inversion dieses Gedankens be-

steht nun in seiner Antwort auf die Frage,wer denn die objektiveWahrheit erkennen

könne. Er verweist darauf, dass schon in der liberalistischen Tradition die Tole-

ranzidee auf der Grundannahme der Rationalität der Individuen beruhte.248 Dies

ermöglicht ihm die Antwort: »jedermann ›in der Reife seiner Anlagen‹, jeder, der

gelernt hat, rational und autonom zu denken.«249 Dies zieht unmittelbar eine Frage

nach sich, die ja der Ausgangspunkt der aufklärerischen Selbstbeschränkung gewe-

sen war: die nach der Ursache der faktischen Uneinigkeit der immerhin rationalen

Individuen. Um dieser zu begegnen greift Marcuse auf ein Mittel zurück, das uns

noch beschäftigen wird: das Ideologieargument. Die rationalen Individuen sind in

ihrer Rationalität durch Erziehung und die »Tyrannei der öffentlichenMeinung«250

gestört und dies verhindert die Erkenntnis der objektiven Wahrheit. Das erfordert

die Bekämpfung dieser Tyrannei imNamender Progression, dieMarcuseweiterhin

mit der Wahrheit identifiziert. Dies hat einerseits die nahezu zynisch anmutende

Konsequenz ihm zu ermöglichen, die vielschichtige Realität der französischen,

chinesischen und kubanischen Revolutionen zu einem zivilisatorischen Fortschritt

zu vereinseitigen,251 andererseits gibt es ihm ein Kriterium für die Anwendbarkeit

von Toleranz an die Hand: sie ist zu üben gegen links und zu suspendieren gegen

rechts,252 da ersteres historisch den Fortschritt vorangetrieben habe.

Die Marcuse’sche Behandlung der Toleranz löst so deren Grundgedanken von

der Suspension des Konflikts auf in eine Freund-Feind-Situation zwischen Pro-

gression und Regression, zwischen Links und Rechts. Hinzu tritt nun aber der

Begriff derWahrheit, denMarcuse exmachinamit dem der Progression gleichsetzt,

wodurch die Freund-Feind-Situation zunächst klassizistisch verzerrt zu werden

scheint. Dies induziert folgerichtig das aufklärerische epistemologische Dilemma

und dieses löstMarcusemittels des Ideologiearguments auf. Axel Honneth hat dar-

auf hingewiesen, dass der Gedanke, »dass die Ursache für den negativen Zustand

der Gesellschaft in einemDefizit an sozialer Vernunft gesehenwerdenmuß«,253 ein

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

einigendes Merkmal allerTheoretiker der Frankfurter Schule, zu denen er Marcuse

rechnet, sei. Dies mag allerdings die Differenzen zwischen diesen Theoretikern

zu stark nivellieren. Der Marcuse’sche Ideologiegedanke ähnelt hier sehr dem

postmarxistischen, auf denwir zurückkommenwerden,währendHorkheimer und

Habermas auf den jeweilig entgegengesetzten Seiten des Spektrums – nicht nur –

in dieser Hinsicht nur noch wenig mit Marcuse zu einen scheint.

Was es hier festzuhalten gilt, ist, dass Marcuse in der Figur der Durchwirkung

der Freund-Feind-Situation mit dem Wahrheitsgedanken, der selbst aber wieder

an einen Ideologiebegriff zurückgekoppelt wird, die bislang behandelten Schema-

ta von Antagonismus zu durchbrechen scheint, hier besonders in der Kopplung der

Vernunft mit dem Ideologiebegriff. Einerseits leistet dieser bereits die Konstitution

der Identitäten, die als Antagonisten auftreten werden. Doch ist andererseits in die-

ser Konstitution bereits eine Transzendierung des bloß antagonistischen Konzepts

angelegt.Es ist eineSeite privilegiert als die nicht-ideologisierte,währenddie ande-

re als der Antagonist nur aufgrund der ideologischen Intoxikation auftritt. Entfiele

die »Tyrannei der öffentlichenMeinung«,würden dieMenschen als vernunftbegab-

te Wesen sicherlich selbst erkennen, dass sie auf der falschen Seite stehen, und der

Antagonismus würde kollabieren. Dies relativiert die Freund-Feind-Situation hin

auf die Frage nach der Konstitution der Identitäten – und legt andere Strategien

nahe, wie wir sehen werden.

Wir sind in den letzten Paragraphen auf verschiedene Modi von Antagonismus

gestoßen. Die Konzeptionen von Auseinandersetzung, die dort jeweils entworfen

wurden, bilden ein kompliziertes Geflecht von Paradigmen, die nebeneinander her

existieren. Wir hatten das Auftreten der expliziten Freund-Feind-Theorien in den

20er-Jahren zumAusgangspunkt genommen. Freilich ersetzen diese nicht etwa die

anderen skizzierten Modi von Antagonismus, sondern treten neben diese in einer

Form von Bloch’scher Ungleichzeitigkeit. Wollte man die Modi von Antagonismus,

die sich in den 20er-Jahren vorfinden lassen, grob klassifizieren und nach histori-

scher Provenienz ordnen, fändeman zunächst das klassizistische Schema vor. Die-

ses beruht auf der Idee einer ewigenWahrheit, die nicht nur erkannt werden kann,

sondern auch bereits bekannt ist. Die Wahrheit fordert Nachfolge und Opponen-

ten sind notwendige Antagonisten. Dieses Schema findet sich freilich heute wie zu

allen Zeiten und bildet letztlich die Hintergrundfolie aller Konzeptionen von Aus-

einandersetzung.

Daneben tritt das aufklärerische Konzept der Toleranz, das sich aus einem epis-

temologischen Problem ergibt: der faktischen Diversität von Gruppenidentitäten,

die – religiöse –Wahrheiten reklamieren, zwischen denen die universale Vernunft

nicht entscheiden kann. Dies erfordert den Rückzug ins Formale und dessen Kodi-

fizierung ist das Toleranzideal als die Idee der Kopräsenz von Identitäten, zwischen

denen aus erkenntnistheoretischen Gründen keine Entscheidungmöglich ist.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Modi von Antagonismus 65

Einen weiteren Strang bildet das gescheiterte Hegel’sche Projekt. Dieses suchte

den Formalismus zu überwinden und im Gedanken der Dialektik eine Vermittlung

von antagonistischen Identitäten zu generieren, die weder die Wahrheit suspen-

dierte,noch einer Seite zugestand.Diese Lösung erforderte einerseits eine idealisti-

sche Basis, die wenig Überzeugungskraft entfaltete, und dasselbe galt andererseits

für ihre geschichtsphilosophischen Konsequenzen. Die Marx’sche Adaption dage-

gen entfaltete einige Wirkungskraft und in den 20er-Jahren figuriert sie als ein-

flussreiche Freund-Feind-Konzeption. Die fundamentale Schwierigkeit, die Mar-

xensmaterialistischeVermittlungdesHegel’schenGedankens eingeführt hatte,war

in ein dialektischesNaturgesetz aufgelöst worden, das die Konstitution der Klassen

als Antagonisten und die Notwendigkeit des Klassenkampfes begründete und den

angenehmen Nebeneffekt mit sich brachte, dass es sogar die Deduktion des not-

wendigen Siegs einer Seite erlaubte.

Neben all diese Konzeptionen treten in den 20er-Jahren die expliziten Freund-

Feind-Theorien, die wir analysiert haben. Diese suspendieren den Gedanken der

Wahrheit unddiedamit einhergehendenepistemologischenRestriktionenvollstän-

dig.Vielmehrkonzipieren sienotwendige,ausderKategorieder Identität ableitbare

Freund-Feind-Situationen, die weder Privilegierung eines Antagonisten, noch Ver-

mittlung zwischen diesen vorsehen.

All dieseKonzeptionenvonAuseinandersetzungstehen (un-)gleichzeitigneben-

einander und haben auf den ersten Blick wenig gemeinsam.Wir haben sie alsModi

von Antagonismus bezeichnet, um sie zu unterscheiden von Konzeptionen, die nach-

folgend neben diese treten. Es kann nicht oft genug betont werden, dass dadurch

keineswegsdieseKonzeptionenverschwinden.Ihr tatsächlichesSchicksal ist erheb-

lich komplizierter. Auch sind die Formen von Auseinandersetzung, die wir imWei-

teren untersuchen werden, nicht aus demNichts geschaffen worden. Beispielswei-

se wird der Marx’sche Gedanke der Produktion des Bewusstseins, der in der vul-

gärmarxistischen Tradition nur eine untergeordnete Rolle gespielt hat, zu zentraler

Bedeutung für bestimmte Konzeptionen gelangen, und sicherlich ist der Gedanke

nicht völlig neu gewesen – wie überhaupt wenig neue Gedanken gedacht werden.

Doch bilden sich neue Konstellationen und wissenssoziologische Prävalenzen, die

gestatten von einer völlig neuen Situation zu sprechen.

Wir werden für das Folgende die Skizze der Situation der 20er-Jahre zum Aus-

gangspunkt nehmen, die wir soeben entworfen haben. Der Ausgangspunkt ist we-

der rein willkürlich noch logisch zwingend – er bildet eine markante Hintergrund-

folie für die Konzeptionen von Auseinandersetzung, denen wir uns nun zuwenden

wollen, und trägt andererseits die charmante Eigenschaft einen Zeitraum von hun-

dert Jahren abzustecken, der als das Versuchslabor begriffen werden kann, in dem

die Konzeptionen entwickelt wurden, die den heutigen historischen Moment prä-

gen und dessen Resonanzraum bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps

Die zuvor skizziertenModi vonAntagonismus scheinen soumfänglich die gängigen

Konzeptionen von Auseinandersetzung abzudecken, dass die Fantasie bei der An-

strengung zunächst versagt, daneben qualitativ verschiedene zu konzipieren. Wir

werden nachfolgend eine Klasse von Strategien betrachten, die ein sehr schwer zu

definierendes Merkmal teilen. Dass diese Gemeinsamkeit so schwer zu fassen ist,

hat dazu geführt, dass, wiewohl die Intuition, einige der vorgestellten Argumente

könnten strukturell ähnlich gelagert sein, durchaus dem common sense entspricht,

man letztlich meist den Versuch aufgegeben hat, die strukturelle Ähnlichkeit klar

zu benennen. Auf der einen Seite geraten die Ähnlichkeiten außer Sicht, fokussiert

man zu nahe auf die Details der jeweiligen Theorien, sodass es scheinen mag, als

gäbe es jenseits einer vagen Intuition nichts zu beschreiben; andererseits haben die

Versuche,so verschiedenesunter einenNennermeist zur völligenAufweichungaller

Begriffe geführt. Der berühmteste dieser Begriffe, die letztlich allen Sinn verloren

hatten, war der der Postmoderne. Wir wollen diesen Begriff nachfolgend nicht mehr

verwenden, da er zu viele Konnotationen und keinerlei Denotation mit sich führt.

Zugleichwollenwir versuchen, die strukturelle Ähnlichkeit einigerTheorienmittels

eines methodischenWerkzeugs klarer zu beschreiben, das zumindest eine Ahnung

erzeugen kann,woher der verbreitete Eindruck stammenmag, es könne eine ›Post-

moderne‹ gegeben haben.

Dieses rein methodische Werkzeug ist das Begriffspaar von Form und Materie.

Nun ist freilich auch diese Begrifflichkeit furchtbar abgegriffen. Es soll keines-

wegs der Eindruck entstehen, es ginge hier um metaphysische Überlegungen. Die

Begrifflichkeit hat rein analytischen Charakter. Sicherlich muss jedoch zu diesem

Zweck zunächst geklärt werden, in welchem Sinn die Begriffe zu verstehen sind.

Ein Argument in einer inzwischen nahezu altehrwürdigen Debatte sagt, dass

Aristoteles die Materie als Individuationsprinzip und die Form als Einheitsprinzip

verwende.1 Dies meint Folgendes: Sokrates ist ein Mensch aufgrund seiner Form.

Die Materie, aus der er besteht, reicht nicht hin, um ihn als Menschen zu konstitu-

ieren, dies ist er aufgrund der Form dieser Materie. Nun weist aber Callias dieselbe

Form auf und daher ist er auch ein Mensch. Dies ist Auswirkung des Einheitsprin-

zips. Andererseits sind Sokrates und Callias aber nicht etwa derselbe Mensch, wie-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

wohl sie dieselbeFormaufweisen–undzwarweil ihreMaterienicht dieselbe ist.Die

Individuation – sprich: die Konstitution von Individuen derselben Form geschieht

durch die Materie.

Diese alte Begrifflichkeit wurde in der Scholastik zum Ausgangspunkt für die

Rede vom obiectum formale. Die Form ist, wodurch etwas das ist, was es ist. Daher

kann ich von dem konkreten Objekt – dem obiectummateriale – absehen hin auf das

Objekt in seiner formalenBestimmtheit,d.i. von seiner konkretenGegebenheit abs-

trahieren hin auf einen Aspekt seiner, der ihn erst zu einem solchen Objekt macht.

›Material‹ wird damit zum Begriff, der die konkreten Elemente eines Gegenstands-

bereiches bezeichnet,während ›formal‹ den gemeinsamen Rahmenmeint, den die-

se konkreten Objekte alle teilen. Diese Verwendungsweise hat Schule gemacht und

steht letztlich auch noch hinter Kants Verwendung des Begriffspaares. Kant freilich

zieht sich auf den abstraktestenPunkt zurück,den er finden konnte: vomepistemo-

logischen Standpunkt aus ist die Erfahrung stets das Konkrete und damit Materie,

während die einzige Form, die alle Erfahrung teilt, das sein muss, was vor aller Er-

fahrung bereits gegeben ist, und worin sich die Erfahrung eingliedert. Daraus er-

geben sich Raumund Zeit als Formen der reinen Anschauung und der Kategorische

Imperativ als formale Ethik.

Springt man allerdings nicht sogleich zum abstraktesten Gesichtspunkt, so

wird, wie Nikolai Hartmann hervorgehoben hat, die Form-Materie-Unterschei-

dung relativ: was auf einer Ebene Form ist, kann auf einer anderen Abstraktions-

ebene Materie sein.2 Jenseits aller ontologischen Bestimmung stellt sich die Form-

Materie-Unterscheidung damit als eine bestimmte Ebene von Abstraktion dar, auf

der eine Menge von Gegenständen als konkret fassbar wird, und der kategoriale

Rahmen, der das Gebiet absteckt, bildet deren Form.

Es ist diese Lesart der Begrifflichkeit, von der wir im Folgenden ausgehen wer-

den.Unser Zielwird es sein zu zeigen,dass dieGemeinsamkeit, die die nachfolgend

dargestellten Konzeptionen aufweisen, eine Struktur ist, die sich sehr abstrakt als

einKollaps vonFormundMaterie beschreiben lässt.DieseThese kann freilich andieser

Stelle noch nicht verständlich sein und erst konkrete Beispiele werden sie plausibi-

lisieren können.

Als letztes Element unseres methodischen Instrumentariums müssen wir auf

die Verwandtschaft der oben skizzierten Form-Materie-Begrifflichkeit mit dem

Konzept der Metapher hinweisen. Eine Metapher ist kein Synonym. Der metapho-

rische Charakter entstammt einer Operation, die bestimmte Aspekte der Semantik

eines Begriffes selegiert und ihn anhand dieser als Surrogat für einen anderen

Begriff verwendbar macht. Dies funktioniert ausschließlich auf einer wohldefi-

nierten Ebene von Abstraktion. Herkules als einen Löwen zu bezeichnen macht nur

Sinn, wenn man sich auf der Ebene von Abstraktion bewegt, die ausschließlich

die – angebliche – Tapferkeit des Gegenstands betrachtet. Auf dieser Ebene sind

Herkules und der Löwe formal identisch und dadurch wird der Begriff übertragbar

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 69

trotz materialer Verschiedenheit. Auf einer anderen Ebene von Abstraktion funk-

tioniert die Metapher nicht mehr, denn Herkules hat weder vier Beine, noch eine

Mähne. Die Metapher wird so begreifbar auf dem Umweg über die Form-Mate-

rie-Begrifflichkeit. Freilich ist diese zu diesem Zweck durchaus nicht notwendig,

doch ermöglicht sie, faszinierende Strukturäquivalenzen von sehr verschiedenen

Phänomenen zu beschreiben, die andernfalls womöglich unentdeckt blieben.

§ 8 Sollen und Sein: Lukács gegen die Logik

Eine Herausforderung dabei, das Phänomen des Form-Materie-Kollapses (FMK)

herauszuarbeiten, ist seine Abstraktheit. Wir bewegen uns auf einer meta-theo-

retischen Ebene und das zu erfassende Phänomen ist ein Strukturmerkmal von

Theorien, die selbst bereits von einiger Komplexität sind. Der metatheoretische

Charakter bedingt, dass wir nicht in jedem Fall den Sachverhalt klar als solchen

benannt vorfinden. Dies wäre freilich auch überraschend, schließlich handelt es

sich, wie hervorgehoben wurde, um eine methodische Begrifflichkeit, d.i.: es ist

unsere Begrifflichkeit, in der wir Strukturanalogien von bestimmten Theorien

zu fassen versuchen. Doch ist es umgekehrt auch nicht ausgeschlossen, dass die

Terminologie auch in den beschriebenenTheorien auftritt, wie bereits unser erstes

Beispiel illustrieren wird.Wir werden zunächst die Überlegungen Georg Lukács’ zu

den ›Antinomien des bürgerlichen Denkens‹ betrachten. Dort begegnet der Form-

Materie-Kollaps inmehreren Formen, und einmal sogar in nahezu expliziter Form.

Seine Überlegungen waren durchaus einflussreich, doch wäre es falsch anzuneh-

men, Lukács habe die Strategie des FMK in den allgemeinen Diskurs eingeführt.

Vielmehr wird diese in sehr unterschiedlichen Kontexten auftreten, wie wir sehen

werden.

Lukács’Werk von 1923 zuGeschichte undKlassenbewußtsein ist einer der charakte-

ristischsten Wendepunkte in der Entwicklung der marxistischen Theorie, wiewohl

Lukács durchweg betont, dass er nurMarx’sche Fädenwiederaufgreife. Seinen Aus-

gangspunkt stellt letztlich die Frage dar, auf die wir bereits gestoßen waren: wie

bildet sich das Bewusstsein einer Klasse – insbesondere das des Proletariats? Er

geht dabei so weit zu konstatieren, dass, ebenso wie man oft behauptet hat, die ge-

samte Hegel’sche Philosophie sei in dem Kapitel der Logik über Sein und Werden

enthalten, man sagen könne, dass Marx’ Erörterung des Fetischcharakters der Wa-

re »den ganzen historischen Materialismus, die ganze Selbsterkenntnis des Prole-

tariats als Erkenntnis der kapitalistischen Gesellschaft (und die der früheren Ge-

sellschaften als Stufen zu ihr) in sich verbirgt.«3 Dieser Fokus ist bezeichnend und

gibt selbst wiederum den Lukács’schen Ausgangspunkt prägnant wieder. Der Fe-

tischcharakter derWare besteht nachMarx bekanntlich in demUmstand, dass die-

ser ein Ding-Wert zugeschrieben wird, während ihr tatsächlicher Wert in der Ar-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

beit besteht, die zu ihrer Produktion nötig war. Diese ›Form‹ der Arbeit macht sie

tausch- und handelbar und verstellt zugleich den Weg zur Erkenntnis des zugrun-

deliegenden gesellschaftlichen Prozesses. Die Wirtschaft erscheint als ein System

von Tauschvorgängen von ›in sich‹ wertvollenGegenständen, doch ist dies nur einer

Verkennung des tatsächlichen Vorgangs zuzuschreiben, welcher auf gesellschaft-

lich organisierter Arbeit beruht. Der Wert der Arbeit wird so in die Ware ›trans-

feriert‹ und ›verdinglicht‹. Lukács fokussiert nun auf ein zentrales Element dieses

Konzepts vom Fetischcharakter: die Idee vom ›falschen Bewusstsein‹. Denn ist die

Ware nicht in sich wertvoll, während dies ihr aber allgemein zugeschrieben wird,

somüssen die Subjekte, die dieWare derart konzipieren, in einer allgemeinen Täu-

schung befangen sein. Dies ist, was Marx bereits unter der Kategorie der Ideologie

verhandelt hat, auf die wir verschiedentlich zurückkommen werden. Tatsächlich

– und Lukács stellt diesen Aspekt in den Mittelpunkt seiner Theorie – wird nach

Marx in der kapitalistischen Gesellschaft im Produktionsprozess auch Bewusstsein

produziert. Die bürgerliche Gesellschaft beruht auf einer Konzeption des Arbeits-

prozesses, die selbst eine Verschleierung des tatsächlich zugrundeliegenden Sach-

verhaltes ist. Doch kann sie selbst nicht zu einer Erkenntnis dieses Umstandes ge-

langen, da – in Lukács’ Worten – »die Anerkennung des historischen Materialis-

mus […] für die Bourgeoisie geradezu den Selbstmord bedeutet [hätte]«.4 Die kapi-

talistische Gesellschaft produziert damit beides: die Arbeits- und Besitzverhältnisse

wie ihre Konzeptualisierung durch die herrschende Klasse in Formdes falschen Be-

wusstseins. Zugleich allerdings –und dies wird Lukács’ Antwort auf die obige Frage

sein – konstituiert sie auch das Proletariat und dessen Bewusstsein, das im Unter-

schied zu dem der Bourgeoisie nicht in der ›Unmittelbarkeit‹ befangen ist, sondern

befähigt ist, die Totalität des gesellschaftlichen Prozesses zu erkennen. Auch Lu-

kács stößt hier auf konzeptuelle Probleme, die daraus resultieren, dass freilich kei-

neswegs das gesamte Proletariat zu dieser Erkenntnis gelangt ist. Seine – halbwegs

unbefriedigende Lösung – besteht im Konzept des ›zugerechneten‹ Bewusstseins,

als die »rational angemessene Reaktion«,5 die einer bestimmten Lage im Produkti-

onsprozess zugerechnet wird, verstanden als »jene Gedanken, Empfindungen usw.

[…], die die Menschen in einer bestimmten Lebenslage haben würden [Herv. i. O.],

wenn sie diese Lage, die sich aus ihr heraus ergebenden Interessen sowohl in be-

zug [sic!] auf das unmittelbare Handeln wie auf den – diesen Interessen gemäßen

– Aufbau der ganzen Gesellschaft vollkommen zu erfassen fähig wären [Herv. i. O.]«.6

Diese Virtualisierung des Klassenbewusstseins, die nahezu unmittelbar zurück zu

Lenins Überlegungen zur Rolle der Partei führt, wirft freilich neben eigenartigen

epistemologischenProblemenauchunmittelbarpraktischeFragenauf,wiedienach

der tatsächlichen Wirksamkeit eines nur zugerechneten Klassenbewusstseins. Für

Lukács sind diese zunächst von nachgeordneter Bedeutung. Ermöchte einen ande-

ren Punkt betonen: den der einzigartigen historischen Position des Proletariats, das

durchdenProzess seinerKonstitution ipso factobereits indie Lage versetztwird,den

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 71

gesellschaftlichen Produktionsprozess in seiner Totalität zu erfassen.Dem liegt ein

Theorieelement zugrunde, das Lukács in Widerspruch zur Kantischen Epistemo-

logie sieht: das der Produktion des erkennenden Subjektes. Seine Diskussion der Kanti-

schenTheorie stehtunterdemTitel der ›AntinomiendesbürgerlichenDenkens‹.Der

Titel macht bereits die Stoßrichtung klar: die Kantische Epistemologie als Kristal-

lisierung des bourgeoisen Bewusstseins aufzufassen. Zum einemHebelpunkt wird

dabei das Kant’sche ›Ding an sich‹, das für Lukács ein strategisches Element dar-

stellt, das in zwei verschiedenen Hinsichten »eine Grenze oder Schranke des abs-

trakten formal-rationalistischen ›menschlichen‹ Erkenntnisvermögens darstellt«.7

Genauer fungiere das Ding an sich in zwei unterschiedlichen Typen von Fragestel-

lungen als eine solche Schranke. Zum einen schränke es das Erkenntnisvermögen

derart ein,dass Fragennach der ›Totalität‹ prinzipiell unbeantwortbar blieben.Hier

bemüht Lukács einen dialektischen Kunstgriff, indem er die Fragen der transzen-

dentalen Dialektik allesamt als Fragen nach der Totalität kennzeichnet: »Gott, Seele

usw. sind nur begriffmythologische Aussdrücke für das einheitliche Subjekt, bezie-

hungsweise fürdas einheitlicheObjektder als vollendet (undvöllig erkannt) gedach-

ten Totalität aller Gegenstände der Erkenntnis«.8 Dass Kant dieser Charakterisie-

rung folgen würde,mag allemal bezweifelt werden. Doch ist das Lukács’sche Argu-

ment klar: die transzendentaleDialektik ist angelegt, eineGrenze der Erkenntnis zu

ziehen, und diese ist in den Dingen an sich verortet. Deren ›Totalität‹ ist dem Sub-

jekt unzugänglich, da sie ihm nur in ihren Erscheinungen zugänglich werden. Das

Argument wird vollständig durch Lukács Voraussetzung, dass die von Kant analy-

sierte Erkenntnis die des ›Rationalismus‹ sei, d.i. eines »Formsystem[s], dessen Zu-

sammenhang auf die verstandesgemäß erfaßbare, vom Verstand erzeugbare und

darum vomVerstand beherrschbare, voraussehbare und berechenbare Seite der Er-

scheinungen gerichtet«9 ist. Die transzendentale Dialektik wird so verständlich als

eine Exklusionstaktik, die alles unberechenbare und unbeherrschbare, das dem ra-

tionalistischen Denken ein Skandalon darstellt, zu Aspekten des Dinges an sich er-

klärt und damit aus der Wissenschaft selbst entfernt.10 Dies neutralisiert das Irra-

tionale, das andernfalls eine »das ganze Systemauflösende und zersetzende Bedeu-

tung«11 gewänne. Durch die Instanziierung des Dinges an sich und die damit im-

mer zugleich einhergehende Exklusion seiner aus der Wissenschaft und dem Be-

reich der Erkennbarkeit überhaupt wird die Einheitlichkeit der Erkenntnis gewahrt

und die ubiquitäre Berechen- und Beherrschbarkeit der Welt gewährleistet, so das

Argument.

Darüber hinaus verfolge die Strategie der Einführung desDinges an sich jedoch

ein zweites Ziel, dasman gewissermaßen als die ›Bewältigung‹ des »Problem[s] der

Forminhalte«12 bezeichnen kann. Lukács’ einigermaßen abstrakter Gedanke ist fol-

gender: jede rationalistische Philosophie tendiere zum System,13 d.i. einer Totalität

auseinander ableitbarer Begriffe. Für jedes solche System stelle nun die Faktizität

gewissermaßen ein Skandalon dar: die Unableitbarkeit der faktischen Beschaffen-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

heit der Welt aus apriorischen Prinzipien stellt für den rationalistischen Verstand

nahezu eine Frechheit auf Seiten der Welt dar. »Die Großartigkeit, die Paradoxie

und Tragik der klassischen deutschen Philosophie«14 bestehe nun imGrunde darin,

dieses Problem nicht mehr zu leugnen, sondern es in das System zu integrieren –

und diese Rolle übernimmt das Ding an sich in Kants System für Lukács. Das Sub-

jekt generiert die Begriffe und dort ist es noch souverän. Doch bilden diese nur die

Form, ihr Inhalt, dieMaterie der Erkenntnis entstammt der Erfahrung und diese ist

nicht unter eine Regel des Subjektes zu bringen, wird nicht durch dieses hervorge-

bracht. Das Ding an sich wird so erneut zum Kristallisationspunkt eines irrationa-

len Residuums, hier: der Irreduzibilität der Inhalte der Erfahrung auf den Begriff

und damit auf die Souveränität des Subjektes. Die Form-Materie-Unterscheidung,

die so analog der Differenz von Subjekt undObjekt funktioniert, begreift Lukács als

den Punkt in Kants System, an dem das Subjekt auf eine Wirklichkeit stößt, die in

demMaße ›irrational‹ ist, wie sie nicht der souveränen Tätigkeit des Subjektes ent-

stammt. Die Realität wird vorgefunden und darin ist das Subjekt passiv und wird

bloß affiziert. Die Produktion der Begriffe in der Erkenntnis gehört zur Sphäre des

Subjektes, doch der Inhalt der Begriffe ist zurückzuführen auf ein Ding an sich, das

selbst dem Subjekt völlig entzogen ist und daher nicht im System aufgehen, viel-

mehr nur als dessen Grenze fungieren kann.

Diese Differenz wiederum schließt Lukács nun kurz mit einer weiteren klassi-

schen Unterscheidung. Es ist ein alter Lehrinhalt der Logik, dass normative Aus-

sagen keinenWahrheitswert besitzen können.15 Für den Satz »Es regnet« macht es

Sinn zu fragen, ob erwahr ist – er ist es genau dann,wenn es regnet –, doch gilt dies

nicht für den Satz »Du sollst nicht die Ehe brechen«. Zumindest erfordert es unter-

stützende Annahmen, diesem Satz einen Wahrheitswert zu geben – etwa Schelers

materialeWertethik, die wir bereits diskutiert hatten.Wenn freilichWerte eine ob-

jektive Realität besitzen, und der obige Satz interpretiert wird als Aussage über die-

senWert, dann kann er einenWahrheitswert erhalten. Doch erinnern wir uns, dass

Scheler seine materiale Ethik explizit gegen die formale Kantische Ethik positioniert,

da diese die Unterscheidung von Sein und Sollen strikt aufrechterhält.16 Und eben

diese Unterscheidung verbindet Lukács nunmit der von Form undMaterie:

»Denn ebenso wie die objektive Notwendigkeit, da ihr materielles Substrat tran-

szendent bleibt, aller Rationalität und Gesetzmäßigkeit ihrer Erscheinungsweise

zumTrotze in unaufhebbarer Zufälligkeit verharrt, so vermagdie Freiheit des Sub-

jektes, die auf diese Weise gerettet werden soll, als leere Freiheit dem Abgrund

des Fatalismus nicht zu entgehen.«17

Die unaufhebbare Zufälligkeit der Materie der Erkenntnis, die sich aus ihrer Tran-

szendenzergibt, ihre enervierendeKontingenz,dieLukácsgeradezualsdasSkanda-

lon für allen Rationalismus begreift, tritt in Verbindungmit der ›Materie der Ethik‹.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 73

DieMaterie der Erkenntnis ist nicht unter die Notwendigkeit des Begriffes zu brin-

gen, der die Domäne des souveränen Subjektes ist. Umgekehrt kann dessen Frei-

heit nicht unter einGesetz gebrachtwerden,das derErkenntnis entstammte–denn

dann wäre sie keine Freiheit mehr. Das Subjekt ist somit frei, wie seine Begriffe das

Produkt seiner Souveränität sind,doch bleibt diese Freiheit –anders als die Begriffe

–»leer«–dennsie istnichtdurcheinmaterialesSollenzu füllen.Die vonSchelerkri-

tisierteFormalitätderKantischenEthik entstammtdemPrinzipderFreiheit,das als

Prämisse mit sich führt, dass kein Erfahrungsinhalt sie mindern kann. »Denn das

Sollen setzt gerade in seiner klassischen und reinen Form, die es in der kantischen

Philosophie erhalten hat, ein Sein voraus, auf das die Kategorie des Sollens prinzi-

piell unanwendbar [Herv. i. O.] ist.«18 Das Sein und das Sollen werden damit radikal

geschieden: weder kann ein Erfahrungsinhalt ein Sollen bedingen, noch kann ein

Sollen selbst das Sein beeinflussen. Sein und Sollen sind kategorial getrennt, was

sich in der erwähnten Unanwendbarkeit logischer Kategorien auf Imperative und

ebenso imkonsequenten Formalismus der KantischenEthik spiegelt: jeder ethische

Inhalt, der über das rein formale Sittengesetz hinausginge, müsste der Erfahrung

entstammen, doch kann diese dem Subjekt keine Gesetze geben. Lukács bindet so

– durchaus zurecht – den Formalismus der Kantischen Ethik zurück an die strik-

te Trennung von Sollen und Sein, die wiederum der Form-Materie-Trennung der

Erkenntnis analogisiert wird.19

Dies ermöglicht ihm nun, eben die Operation auszuführen, die wir im Weite-

ren als den Form-Materie-Kollaps bezeichnen werden. Lukács selbst kommt dieser

Formulierung einmal nahe, als er ausführt, dass »das Wesen des Praktischen dar-

in besteh[e]: die Gleichgültigkeit der Form dem Inhalt gegenüber [Herv. i. O.], worin sich

die Ding-an-sich-Fragemethodologisch spiegelt, aufzuheben.«20 Zunächst scheint

Lukács einen nahezu trivialen Punkt machen zu wollen: im praktischen Kontext ist

die Partikulariät der Materie wenig problematisch, sie ist vielmehr geradezu not-

wendig. So,wie dieTheorie vomPartikularenwegführt, führt die Praxis dorthin zu-

rück.21 Im konkreten Handlungszusammenhang genießt die Materie gewisserma-

ßen Vorrang. Doch legt Lukács weiterhin nahe, es sei notwendig, das Praktische als

»Prinzip der Philosophie«22 zu finden, um das Problem des Irrationalen, das in der

Kantischen Philosophie über dasDing an sich exkludiert wurde, zu lösen.Es ist nun

nicht unmittelbar klar, wie Lukács sich diese Integration des Praktischen vorstellt.

Am klarsten wird es in der bereits erwähnten Behandlung der Unterscheidung von

Sein und Sollen. Lukács hatte, wie wir gesehen haben, dem bürgerlichen Denken –

besonders in der Gestalt Kants – nachgewiesen, eine kategoriale Grenze zwischen

SeinundSollen gezogen zuhaben.Erwirft nundem»Vulgärmarxismus«23 vor, eben

diese Grenze immer erneut zu affirmieren, und zwar durch die Gegenüberstellung

der Realität und einer Utopie. Die Utopie wäre dann die Welt, wie sie sein soll, die

Realität,wie sie ist. »Gerade dadurch also, daß die Intention des Subjekts, sein empi-

risch gegebenesDaseinnicht einfachhinzunehmen,die FormdesSollens annimmt,

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

erhält die unmittelbar gegebene Formder Empirie eine philosophische Bestätigung

undWeihe; siewird philosophisch verewigt.«24 DieUtopie übernimmtdie Formdes

bürgerlichenDenkens, das das Sein undSollen so scharf geschieden hatte, undwird

damit zur Verewigung dieses Denkens. Die Utopie ist damit geradezu ein kontra-

produktives Element, soweit es die Veränderung dieses Denkens betrifft. Hier wird

nun klar, weshalb Lukács so großes Gewicht auf das Konzept der Verdinglichung

gelegt hat, und auch, was ihn von so vielen seiner marxistischen Vorgänger unter-

scheidet: er sieht das entscheidende Mittel zur Veränderung der Umstände in dem

historisch einzigartigen Prozess, in dem das Proletariat das falsche bürgerliche Be-

wusstsein überwindet und die tatsächliche Totalität der gesellschaftlichenWelt er-

fasst. Die Kantischen Antinomien, die Strategien, die im Ding an sich kristallisiert

werden, begreift er als bloßeAusprägungen des verdinglichtenBewusstseins.Dem-

entsprechendwird das Proletariat imstande sein, diese Antinomien zu überwinden

und ebenso die scharfe Trennung von Sein und Sollen. Die Form-Materie-Unter-

scheidung ist eine der Theorie, die geschaffen worden war, um eine scharfe Tren-

nung des freien Subjektes und der faktisch gegebenen Welt zu ermöglichen. Doch

ist eben diese Trennung bereits Auswirkung des falschen Bewusstseins und muss

daher überwundenwerden.Mehr noch: es ist die Trennung von Subjekt undObjekt

selbst, die es zu überwinden gilt.25 DenSchlüssel hierzu stellt die Kategorie der Ver-

mittlung dar: die Empirie, die dieMaterie der Erkenntnis als etwas schlicht faktisch

gegebenes verortenmusste,beruht auf derUnmittelbarkeit, die selbstwiederumaber

nur auf das falsche Bewusstsein zurückzuführen ist. Die Gegenstände der Empirie

müssendaher vielmehr als »Momente der sich geschichtlichumwälzendenGesamt-

gesellschaft«26 begriffen werden und Lukács betont konsequent, dass diese kriti-

sche Kategorie der Vermittlung nicht etwa als eine moralische, als ein »Werturteil

oder Sollen«,27 sondern als »Offenbarwerden ihrer [sc. der Gegenstände der Empi-

rie] eigentlichen, objektiven, gegenständlichen Struktur selbst«28 verstanden wer-

den müssen, und er merkt zuletzt an, dass »den Entwicklungstendenzen der Geschichte

eine höhere Wirklichkeit zukommt, als den ›Tatsachen‹ der bloßen Empirie [Herv. i. O.]«.29

Das Klassenbewusstsein des Proletariats gewinnt seine historisch einzigartige Va-

lenz dadurch, dass es die Totalität des gesellschaftlichen Gesamtprozesses in seiner

Vermittlung erfassen kann, und dies transzendiert die klassischen Unterscheidun-

gen der bürgerlichenTheorie, die Subjekt und Objekt, Form und Materie, Sein und

Sollen so scharf trennen musste. Die historische Entwicklung hat Vorrang vor der

Empirie insofern als derenGegenstände selbst erst dasResultat derUnterscheidung

von Subjekt und Objekt – die Lukács »Genesis«30 nennt – sind. Die Form-Materie-

UnterscheidungderbürgerlichenPhilosophie, inderdasKonkrete stets als dasKon-

tingente galt, in der die theoretische Richtung den Blick stets auf die Form lenkte

und der Materie jede Möglichkeit nahm, diese Unterscheidung aufzubrechen, gilt

es zu überwinden – und dies ist gewissermaßen der historische Auftrag des Pro-

letariats. Gelingen kann dies nur durch die Inauguration des Praktischen als des

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 75

Prinzips der Philosophie, das die aus der Unmittelbarkeit des falschen Bewusst-

seins gewonnenen kategorialenUnterscheidungen der bürgerlichen Philosophie al-

lein zu überwinden geeignet ist.Die Form-Materie-Unterscheidung,wie sie Lukács

bei Kant vorfindet, beruht auf einer kategorialen Unterscheidung des Begriffes als

der subjekt-geborenen Form und seinem aus der Faktizität entnommenen Inhalt.

Die Erkenntnis wird gefasst als das Produkt einer souveränen Tätigkeit eines aprio-

rischen Subjektes gegenüber einer von ihm unabhängigenWelt.Wenn nun freilich

bereits die Grenze von Subjekt und Objekt auf das falsche Bewusstsein zurückzu-

führen ist und auch die Kategorie des Empirischen selbst diesem entstammt, dann

lässt sich die strikte Trennung von Form undMaterie nicht mehr aufrechterhalten,

dann ist der Begriff, den das Subjekt anhand einer bloß vorgefundenen Materie zu

bildenmeint, eine Affirmation dieser Trennung, und ist umgekehrt die Materie ein

Resultat der Konstitution der Kategorie des Empirischen selbst durch das falsche

Bewusstsein. Zuletzt würde auch die Trennung von Sein und Sollen mit der Tren-

nung von Subjekt und Objekt kollabieren. All dies soll erreicht werden durch das

KlassenbewusstseindesProletariats.Hier freilich setzennungrößere theoretische31

Schwierigkeiten ein, denn immerhin ist es dann notwendig, ein Bewusstsein dieses

Kollapses von Form und Materie zu gewinnen – wenn nicht für die konkreten In-

dividuen, dann doch für das zugerechnete Bewusstsein der Klasse. Es ist allerdings

durchaus nicht leicht, sich diese bewusste Konzeptualisierung vorzustellen – und

Lukács’ Ausführungen dazu sind durchaus dürftig und gehen kaum über Ideen von

der »Selbsterkenntnis des Arbeiters als Ware«32 hinaus, die Lukács aber selbst nur

als »Beginn [Herv. i. O.] jenes komplizierten Vermittlungsprozesses«33 begriffen ha-

benwill.DasBeispiel derVerdinglichung immerhin lässt sich als InstanzdiesesKol-

lapses wohl konzeptualisieren, wenn nämlich die ›empirische‹ Kategorie der Ware

als eine des falschen Bewusstseins begriffen wird, die selbst auf dem Begriff ihrer

erst beruht,der sogesellschaftlicheWirksamkeit gewinnt.DieWare als verdinglich-

te Arbeit scheint als empirisches und vorgängig vorhandenes Objekt zu begegnen,

wiewohl sie auf einer subjekthaftenKategoriedes falschenBewusstseinsberuht,das

somit seine Trennung vom Objekt nicht mehr aufrechterhalten kann. Nun müsste

freilich die Lukács’scheTheorie nachfolgend das eigentümlich ehrgeizige Ziel einlö-

sen, die gesamte Kantische Theorie des Dinges an sich – die immerhin kennzeich-

nend für alle aposteriorische Erkenntnis ist – in ähnlicher Weise einzuholen, doch

werden Lukács’ weitere Ausführungen diesem Anspruch schwerlich gerecht.

§ 9 Horkheimer und der Materialismus

Die Lukács’sche Intuition, die marxistischeTheoriemüsse eine methodische Kehrt-

wendung von bis dahin unerhörter Art vollziehen, sollte eingelöst werden. Die Fall-

stricke, in denen Lukács sich verfangen hatte – insbesondere die historisch singu-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

läre Position des Proletariats und die Idee des ihm zugerechneten nur virtuellen

Bewusstseins –, mussten dabei umgangen werden und die Leerstellen gefüllt wer-

den, die Lukács nicht zu füllen vermocht hatte – vor allem die Frage, wie die all-

umfassende Kantische Erkenntnistheorie, die ja insbesondere auch den Bereich der

Naturerkenntnis umfasste, ja sogar für diesen zuvörderst geschaffen worden war, in

den Form-Materie-Kollaps einbegriffenwerden konnte.Theoretisch einlösen konn-

te diese Schwierigkeiten erst Max Horkheimer im folgenden Jahrzehnt der 1930er

Jahre. Es ist illustrativ, die Entwicklung des zugrundeliegenden Gedankens anhand

zweier Aufsätze aus diesem Jahrzehnt zu verfolgen: dem noch zögerlichen »Mate-

rialismus undMetaphysik« von 1933 und dem inzwischen klassischen Aufsatz »Tra-

ditionelle und kritische Theorie« von 1937. Dabei bietet es sich an, ersteren als eine

vorläufige Fassung des ausgereiften Gedankens von der Kritischen Theorie zu fas-

sen.

Horkheimer möchte den Materialismus, den er sehr eigen begreift, nicht nur

gegen den Idealismus gestellt sehen. So verstanden, bestünde der Idealismus in der

Aussage, alles sei Geist, und der Materialismus in der, alles sei Materie. Nun wären

aber beides metaphysische Aussagen. Der Materialismus freilich wird nie zugeben

wollen, alles könneGeist sein.DochmöchteHorkheimer ihn verstandenwissen, als

eine radikalere Art undWeise, auf die Metaphysik überhaupt zu antworten: »Soweit

die Materialisten solche abschließenden Sätze wie den, daß alles Wirkliche Mate-

rie sei, formuliert haben, erfüllen diese in ihren Lehren daher eine andere Funktion

als bei ihren Gegnern«.34 Der Materialismus, so muss man interpretieren, besteht

nun eben gerade nicht in dieser Lehrmeinung, die sich ansonsten im selben, durch

die Metaphysik abgesteckten, Kampfbezirk verortet, wie der Idealismus. Vielmehr

scheint der Materialismus angetreten, einen entschiedeneren Bruch zu vollziehen,

und Horkheimers Charakterisierung dieses Bruchs klingt eigentümlich nahe den

Lukács’schen Formulierungen, wenn er etwa schreibt: »Diese Struktur vonWeltan-

schauungen […], scheint in der Tat einer ganzenReihematerialistischer Systement-

würfe anzuhaften; bei genauererAnalyse zeigt sich aber,daßdie inhaltliche Fassung

der materialistischen Theorie ihre einheitliche Struktur sprengt.«35 Der Inhalt der

materialistischen Theorie ist es, der ihre Fassung in metaphysischer Form verun-

möglicht. Es lässt sich dieThese, dass alles Materie sei, nicht neben dieThese, dass

allesGeist sei, stellen,undbeide lassen sichnicht im selben formalenRahmenerfas-

sen; dies ist Horkheimers Postulat. Er scheint darin – und nicht zuletzt auch in der

Wiederaufnahme der Kritik am Kantischen Ding an sich36 – unmittelbar die Lu-

kács’schen Gedankengänge wiederaufzunehmen. Und auch in seiner Begründung

des durch denMaterialismus bewirkten Kollapses von Form undMaterie argumen-

tiert er nahe an Lukács: dieMetaphysik begreift er als einheitliches Feld – trotz aller

Verschiedenheit der metaphysischen Theorien – deswegen, weil sie sich stets eine

Lösung des ›Rätsels des Daseins‹ verspreche, und dies mit praktischen Konsequen-

zen.»DasSein,zudemsie vorstößt,mußeineVerfassunghaben,derenKenntnis für

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 77

die menschliche Lebensführung entscheidend ist, es muß eine diesem Sein ange-

messene Haltung geben.«37 Konsequenterweise begreift er als Metaphysik par excel-

lencedie theistischenSysteme.38Nunkannaber fürdenMaterialistendieErkenntnis

desSeins keine solchenKonsequenzenhaben: »DieMaterie ist an sich selbst sinnlos,

aus ihren Qualitäten folgt keine Maxime für die Lebensgestaltung«.39

Der Gedanke ist klar: für den Metaphysiker hat das Sein eine intelligible Struk-

tur und ausderErkenntnis dieser Struktur folgenKonsequenzen für die Lebensfüh-

rung. Inwieweit dies für alleMetaphysik zutrifft, sei einmal dahingestellt, dochwird

manHorkheimers Schluss aus der Prämisse nachvollziehen können.Wenn die ma-

terialistische These dem Sein jeden Sinn abspricht, dann kann die Erkenntnis des

Seins keine Konsequenzen für das Handeln mehr haben. Wenn nun aber das Kri-

terium des Metaphysischen ist, solche aus der Konzeption des Seins gewonnenen

Konsequenzen gegeneinander zu stellen,dann lässt der Inhalt dermaterialistischen

These denmetaphysischen Kampfplatz in sich zusammenbrechen. Dies hat unmit-

telbare Konsequenzen für die Form derTheorie:

»Für diemeisten nicht-materialistischen Richtungenwerden die Einsichten um so

bedeutsamer und folgenschwerer, je allgemeiner, umfassender, abschließender,

prinzipieller sie sind; für die Materialisten gilt zwar nicht das genaue Gegenteil

[…], sondern der Grad, in dem allgemeine Gesichtspunkte für eine Handlung aus-

schlaggebend werden, hängt jeweils von der konkreten Situation des Handeln-

den ab. Die Bekämpfung irgendeiner allgemeinen philosophischen These als der

für die materialistische Verhaltensweise ausschlaggebenden geht daher an der

Eigenart des materialistischen Denkens vorbei.«40

Dies betont zweierlei: der Materialismus setzt es sich nicht zum Ziel, das idealis-

tische System zu bekämpfen41 – wiewohl Horkheimer betont, dass dies keineswegs

eine Gleichgültigkeit zur Folge haben kann42 –, da dies selbst wiederum eine me-

taphysische Tätigkeit wäre, und: er tut dies aus praktischen Gründen. Abstrakte und

allgemeine metaphysische Thesen haben für den Materialismus keine praktischen

Konsequenzen und sind daher nicht von Interesse.Der Inhalt dermaterialistischen

These negiert damit die Form der metaphysischen Theorie an sich. Eine Debatte

zwischen einem Idealisten und einemMaterialisten darüber,was dasWirkliche sei,

ist daher nicht zu konzipieren als zwei gegengesetzte inhaltliche Thesen derselben

Form.Vielmehr folgt für denMaterialisten aus seinerThese die Fruchtlosigkeit die-

ser Debatte und er wird im Zweifel den Raum verlassen, somussmanHorkheimers

Konzeption wohl verstehen. Dies wirft die Frage auf, was dann angemessene Form

materialistischenDenkens sei.Horkheimermerkt an, sein Inhalt sei heute dieTheo-

rie der Gesellschaft,43 doch wirkten die »praktischen Anforderungen […] auf Inhalt

und Form der materialistischenTheorie zurück.«44 Die jeweiligen praktischen Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

bleme bedingen die angemesseneTheorie und räumenmit der klassischen Vorstel-

lung von der philosophia perennis auf.45

Dies kommt der Lukács’schen Vorstellung des Aufbrechens der Kategorien des

bürgerlichen Denkens nahe, ohne mit der schwierigen Prämisse der historischen

Singularität des Proletariats und der stark abstrakten Vorstellung eines Bewusst-

seins, das die strikte Subjekt-Objekt-Differenz transzendieren könnte, behaftet zu

sein. Freilich bleibt jedoch Horkheimers Idee materialistischerTheorie jenseits der

pragmatischen Prämissen, der Orientierung daran, »die menschlichen Verhältnis-

se zu verbessern«46 und der Ablehnung allgemeiner philosophischer Thesen ohne

praktische Konsequenzen noch sehr unbestimmt, wiewohl sich bereits in diesem

Aufsatz Ansätze seiner späteren Konzeption auffinden lassen.

In »Traditionelle und kritische Theorie« freilich ist die Konzeption vollständig

ausgearbeitet und auch die für die Metaphysik so skandalöse Figur des Siegs der

Materie über die Form tritt hier in klarer konturierter Gestalt auf. In gewisserWei-

se bleibt die Argumentationsfigur aus »Materialismus und Metaphysik« erhalten,

nur übernimmt nun die Rolle derMetaphysik die sogenannte ›traditionelleTheorie‹

und die des disruptiven Materialismus, der nicht mehr kommensurabel mit dem

metaphysischenModus ist,dieneuzu instituierende ›kritischeTheorie‹,undes lässt

sich argumentieren, dass diese eine – wenn auch weiterhin sehr programmatische

– theoretische Schärfung der Lukács’schen Idee darstellt.

Was oben als deren fundamentalstes theoretisches Manko herausgearbeitet

wurde, prangert Horkheimer mit bissigem Spott an:

»Der Intellektuelle, der nur in aufblickender Verehrung die Schöpferkraft des

Proletariats verkündigt, und sein Genüge darin findet, sich ihm anzupassen und

es zu verklären, übersieht, daß jedes Ausweichen vor theoretischer Anstren-

gung […] diese Massen blinder und schwächer macht, als sie sein müssen. Sein

eigenes Denken gehört als kritisches, vorwärtstreibendes Element mit zu ihrer

Entwicklung.«47

DiesekritischeTätigkeit des Intellektuellen ist die kritischeTheorie.Diesebestimmt

Horkheimer zunächst hauptsächlich negativ im Kontrast zu dem, was er die tradi-

tionelleTheorie nennt.

Die traditionelle Theorie im Horkheimer’schen Sinn ist die Tätigkeit der Fach-

wissenschaftler, die in ihrer täglichen Arbeit von Prinzipien geleitet sind, die Hork-

heimer direkt auf Descartes’ Discours de la methode zurückführt.48 Im Ausgang von

induktiven Prämissen entwirft der Wissenschaftler Gebäude von Hypothesen, die

denCharakter tentativerAxiomeannehmen,und idealerweiseanschließenddeduk-

tive Ableitungen ermöglichen.Die klassischeWissenschaftstheorie beschreibt nach

dieser Lesart nichts anderes als die ›traditionelle Theorie‹. Idealbild dieser Wissen-

schaftstheorie war von jeher das Vorgehen der Physik und Horkheimer lässt diesen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 79

Umstand nicht unerwähnt.49 Die traditionelle Theorie stellt sich somit dar als die

am Idealbild der Physik entwickelte idealisierte Vorstellung einerWissenschaft, die

wahreThesen formallogisch zu einem axiomatischen Gebäude verknüpft, das dann

Anwendung auf Einzelfälle erlaubt, die unter den Geltungsbereich der Theorie fal-

len.50

Nun ist freilich dieses Bild vonTheorie dem Alltagsverstand weder fremd, noch

kommt es ihm verdächtig vor. Vielmehr wirft die Bezeichnung der traditionellen

Theorie die Frage auf, in welchem Punkt eine anders geartete Theorie von diesem

Bild abweichen könne.

Horkheimers Konzeption der traditionellenTheorie beruht imweiteren Verlauf

seiner Argumentation auf zwei zentralen Prämissen. Zunächst weist er darauf

hin, dass das skizzierte Bild von Theorie bereits einen gesellschaftlichen Prozess

wissenschaftlicher Arbeitsteilung voraussetzt, dessen Struktur es so heimlich in-

korporiert, dass sie nicht mehr thematisch wird: »Die traditionelle Vorstellung der

Theorie ist aus dem wissenschaftlichen Betrieb abstrahiert, wie er sich innerhalb

der Arbeitsteilung auf einer gegeben Stufe vollzieht.«51 Und freilich – die Arbeit

des Wissenschaftlers ist stets die eines Physikers, eines Chemikers, eines Biologen

oder möglicherweise eines Ingenieurs; sie ist im Rahmen einer arbeitsgeteilten

Gesellschaft nie all das zugleich. Dies ist natürlich nicht zuletzt der Komplexität

geschuldet, die die ausdifferenzierten Disziplinen entwickelt haben und die es

dem Algebraiker unmöglich macht, die neuesten Entwicklungen der Differenti-

algeometrie zu überblicken. Doch unterstreicht dies Horkheimers Punkt nur: die

Theorie ist stets spezialisierte Theorie und zwar ist sie dies aufgrund des arbeits-

teiligen Aufbaus der Gesellschaft. Dies impliziert für Horkheimer unmittelbar, was

Axel Honneth als den kategorialen Rahmen des Aufsatzes herausgearbeitet hat:

traditionelle Theorie ist Bestandteil eines gesellschaftlichen Vorgangs von Naturbe-

herrschung.52 Die menschliche Gattung, so muss man das Konzept begreifen, hat

einen wichtigen Teil des Arbeitsprozesses, der erst die Beherrschung der Natur

ermöglicht, an eine Gruppe von Spezialisten ausgelagert. Die Theorie wird so in

den Arbeitsprozess einbegriffen und zugleich im Prozess der Arbeitsteilung an

Berufswissenschaftler ›outgesourced‹.

Diese Auffassung der Theorie ermöglicht Horkheimer den zweiten entschei-

denden Schritt: die Kennzeichnung der ›Innensicht‹ der Theoretiker als »falsche[s]

Selbstbewußtsein des bürgerlichen Gelehrten«.53 Die Theorie begreift sich traditio-

nell als ein interesseloses Erfassen der Wahrheit, wie sie nun einmal ist.54 An der

Wahrheit einer theoretischen Leistung ändert deren Nützlichkeit nicht das Ge-

ringste undweder der konkrete Anwendungsfall noch der context of discovery können

an ihrer Universalität etwas ändern.DiesmöchteHorkheimer nun nicht einmal be-

streiten, doch verweist er darauf, dass diese Vorstellung vonTheorie nichts anderes

ist als das Selbstverständnis eines Arbeiters, der im Prozess der Arbeitsteilung die

Aufgabe zu denken, zugeteilt bekommen hat.Die resultierende Sicht aufTheorie ist

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nicht in einemmaterialen Sinn falsch, sie resultiert vielmehr aus einer zersplitterten

Sicht auf das Sozialgeschehen, da faktisch die Wissenschaft als institutionalisierte

Form traditioneller Theorie als Moment der gesellschaftlichen Anstrengung sich

darstellt, der Natur Herr zu werden. Aus Sicht desWissenschaftlers stellt sich diese

Zersplitterung dar als eine Spaltung seiner selbst in den Wissenschaftler und den

Staatsbürger – eine Spaltung, die Horkheimer als »unmenschlich«55 bezeichnet.

Die traditionelle Theorie, »von der die formale Logik eine Seite erfaßt«,56 stellt

sich somit dar als eine ideologische Hypostasierung eines Moments gesellschaft-

licher Arbeitsteilung, das erst durch die Zersplitterung des Subjekts Plausibilität

für das bürgerliche Bewusstsein gewinnt. Dies holt die starken Thesen Lukács’

überzeugender ein, der weitgehend offengelassen hatte, wie insbesondere das

falsche Bewusstsein im Bereich der Naturerkenntnis zu konzeptualisieren wäre.

Horkheimers Lösung besteht in der Fokussierung auf die Wissenschaft als der ge-

sellschaftlichen Form der Naturerkenntnis und der Relativierung ihres absoluten

Anspruches: wiewohl er nicht etwa die Leistung oder den Wahrheitsgehalt tradi-

tioneller Theorie bestreiten will, kann er zu Recht darauf hinweisen, dass diese auf

einem gesellschaftlichen Prozess von Arbeitsteilung und das Wort von ihrer Inter-

esselosigkeit entweder auf einer Illusion oder auf einer letztlich unbegründbaren

Forderung beruht.

Gegen diese traditionelle Theorie stellt Horkheimer nun seine Idee einer kriti-

schen Theorie. Er begründet diese zunächst auf einem vortheoretischen Verhalten,

»das die Gesellschaft selbst zu seinem Gegenstand hat.«57 Dieses Verhalten trägt

bereits den Samen kritischer Theorie in sich. Dabei wird diese die entscheidenden

Schwächen traditioneller Theorie zu umgehen haben. Zunächst richtet sie sich auf

die Gesellschaft als ganze. Die traditionelleTheorie ist durch den formalen Rahmen,

der sich der Analyse als ein gesellschaftlicher Rahmen erweist, stets auf einen spe-

zialisierten Bereich der (Natur-)erkenntnis gerichtet,während die kritischeTheorie

einerseits die soziale Basis dieser Hypostase durchschaut und andererseits auf die To-

talität hin transzendiert. Dies beseitigt zugleich ein Erkenntnishindernis und befä-

higt die kritische Theorie, ihre eigentliche Aufgabe wahrzunehmen: »die kritische

Anerkennung der das gesellschaftliche Leben beherrschenden Kategorien enthält

zugleich seine Verurteilung.«58 Die kritische Theorie kann zentrale Prämissen der

traditionellenTheoriewie die Äußerlichkeit des context of discovery oder der Anwend-

barkeit oder eben dieWertfreiheit suspendieren geradeweil sie ihrenOrt im totalen

Kontext der gesellschaftlichen Struktur erkennt. Sie spricht dabei den Erkenntnis-

sen der traditionellenTheorie nicht derenWert ab, sie ist darauf gerichtet, den Sta-

tus dieser Erkenntnisse wie des Verhaltens, das sie hervorbringt, durchsichtig zu

machen.59

Nun bedingt dies eine Struktur, die die kritische Theorie radikaler von der tra-

ditionellen trennt als die genannten Punkte.Wennnämlich die Kategorien undPrä-

missen traditioneller Theorie als Folgen einer gesellschaftlichen Konstitution einer

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 81

Subjekt-Objekt-Relation begriffen werden, so ist anzunehmen, dass dies auch für

die kritische Theorie gelten wird – mit dem einen Unterschied, dass die kritische

Theorie sich dieses Umstandes bewusst ist.Mehr noch: wenn ihr Ziel ist, die gesell-

schaftliche Struktur, die die Subjekt-Objekt-Relation verantwortet, zu verändern, so

ist anzunehmen, dass dies die Kategorien der kritischen Theorie selbst beeinflus-

sen wird: »[Der] Einfluss der gesellschaftlichen Entwicklung auf die Struktur der

Theoriegehört zu ihremeigenenLehrbestand.«60DieKategorienderkritischenTheo-

rie werden so aufgrund ihres eigenen ›Lehrbestandes‹, ihrermaterialen Erkenntnis-

se zur Disposition gestellt. Die Einbeziehung der Prämisse der Produktion des Er-

kenntnissubjektes bedingt die historische Relativität der Kategorien der Disziplin

selbst. Man darf dies nicht der Veränderung physikalischer Konzepte analogisie-

ren. Die Ersetzung der Newton’schen Mechanik durch die relativistischen Gesetze

beruhen auf einem Fortschritt der Wissenschaft innerhalb derselben formalen Ka-

tegorien. Ihr materialer Bestand verändert sich – in diesem Fall sogar mit dem an-

genehmen Nebeneffekt, dass die ersetzte Theorie nicht einmal falsifiziert wird –,

doch ihre formale Struktur bleibt dieselbe.Die kritischeTheorie hingegenmuss aus

einermaterialen Erkenntnis –der Konstitution der theoretischenKategorien durch

die Gesellschaftsstruktur – ableiten, dass ihre eigene Form historisch relativ ist, sie

muss sogar aufgrund ihrer eigenen Zielsetzung darauf hoffen, dass ihre Kategorien

obsolet werden.

Dies freilich wirft die Notwendigkeit einer weiteren Rekonzeptualisierung auf:

das traditionell Theoretische ist gewissermaßen per Definition nicht geeignet, sei-

nen Gegenstandsbereich zu verändern. Die kritischeTheorie begegnet dieser Limi-

tation durch das Konzept der ›praktischenTheorie‹.Dieses Konstrukt wird dadurch

möglich, dass Horkheimer das Denken als Arbeit begreift. Die Theorie wird nicht

außerhalbdespraktischenHandlungszusammenhangesderNaturbearbeitung ver-

ortet, sondern bildet einen integralen Bestandteil seiner, der nur durch die kon-

krete Struktur der Arbeitsteilung einen Schein von Unabhängigkeit von der Pra-

xis erhält.61 Dies ermöglicht insbesondere der kritischen Theorie sich zu begrei-

fenals praktischesMoment innerhalbdesgesellschaftlichenHandlungszusammen-

hanges. DieTheorie wird so zu einem praktischenMoment.Theorie ist nicht etwa in-

teresseloseErkenntnis,die geradezuunbeabsichtigt auchpraktischeKonsequenzen

haben kann, sie ist das Erkennen der Gesellschaft, das als solches stets bereits inter-

essegeleitet ist.

Dies wirft nun die Frage auf,welche Rolle imHandeln der Gesellschaft dann der

kritischen Theorie zuzuschreiben ist, und wie diese Rolle sie instand setzt, die ge-

sellschaftlichen Strukturen zu verändern. Die Momente der Intention auf Gesell-

schaft selbst in ihrer Totalität und der Kritik legen die Antwort nahe, kritischeTheo-

rie wäre zu verstehen, als die Selbstreflexion der Gesellschaft, die ihre unbewussten

Denkprämissen offenlegt und sie zu transzendieren ermöglicht.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Dies ist tatsächlich sehr nahe anHorkheimers Idee. Umnun die kritischeTheo-

rie zukonturierenund ihre ehrgeizigenAnsprüche verständlich zumachen,braucht

er drei Prämissen, die man als Schwächen in der Umsetzung seiner brillanten Idee

begreifen muss.62

Erstens beruht der Angriffsvektor der kritischen Theorie auf der Kategorie des

falschenBewusstseins, dieHorkheimerweitgehend unkritisch dermarxistischen Tra-

dition entnimmt. Den Begriff der Ideologie hält er kaum für erklärungsbedürftig

und den Umstand, dass das falsche Bewusstsein der bürgerlichen Gesellschaft fak-

tisch vorliegt, scheint er für erwiesen zu halten.63 Dies freilich ist plausibel nur,

wennman die Marx’schen – oder vielmehr Engels’schen –Thesen bereits als festen

Lehrbestand begreift. Insbesondere wäre eine Konstruktion des konkreten Prozes-

ses,derdas falscheBewusstsein erzeugt, einwesentlicherBestandteil der kritischen

Theorie. Die kritische Verve des Horkheimer’schen Projektes wird hier durch einen

blindenFlecknochkonterkariert,den er später inZusammenarbeitmit Adorno auf-

arbeitenwird,ohne jedochdabei seineursprüngliche Intentionaufrecht erhalten zu

können.

Zweitens hat Horkheimer Schwierigkeiten, die Frage nach der Möglichkeit

der Auflösung des falschen Bewusstseins durch die kritische Theorie zu lösen. Die

Einbeziehung der Theorie in den gesellschaftlichen Handlungszusammenhang

wird ihm geradezu zu einer Analogie von Gesellschaft und Individuum: wie das

Individuum zur Erfüllung seiner Arbeit denken muss, muss die Gesellschaft in

die arbeitsteilige Naturbearbeitung eine theoretische Komponente in Form der

Wissenschaft einbeziehen. Es überrascht daher wenig, dass das theoretische Ver-

halten, das nun darauf gerichtet sein soll, die »sich selbst nicht durchsichtig[e]«64

Vernunft durch Selbstreflexion zu klären, wiederum dem Individuum angeglichen

wird: Horkheimer versucht, die kritische Theorie mit Mitteln der Psychoanalyse,

die in der Frankfurter Schule einflussreich durch Erich Fromm vertreten wurde,

anzureichern. So fragwürdig nun diese bereits in sich ist, so fraglich muss sein,

ob ihre Kategorien geeignet sind, die Herstellung eines homogenen ideologischen

Bewusstseins der Gesellschaft zu erklären.

Dies wiederum verweist drittens auf die oben bereits hervorgehobene struktu-

relle Schwäche, die sich daraus ergibt, dass Horkheimer die Gesellschaft katego-

riell als Gattung in ihremRingen umNaturbeherrschung fasst. Dies homogenisiert

sie radikal und blendet die tatsächlichen sozialen Handlungszusammenhänge, in

die die Individuen eingebettet sind, aus. Axel Honneth hat formuliert, dass Hork-

heimer »die Handlungsdimensionen sozialer Kämpfe […], seiner erkenntnistheo-

retischen Bestimmung der kritischen Theorie zum Trotz, als eigenständige Sphä-

re gesellschaftlicher Reproduktion kategorial nicht ernst [nehme]«.65 Die alltägli-

chen Auseinandersetzungen von Individuenwie auch die Antagonismen von sozia-

len Gruppen tauchen in Horkheimers gattungsgeschichtlichem kategorialen Rah-

men nicht auf.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 83

Diesem letzten Punkt korrespondiert der Umstand, dass Horkheimer die Geis-

teswissenschaften kaumeinerErwähnungwürdigt,und an ebendiesemPunktwird

später Jürgen Habermas’ großes Werk Erkenntnis und Interesse ansetzen. Habermas

greift die Horkheimer’sche Idee auf, die Wissenschaftstheorie als Konzeptualisie-

rung des arbeitsteiligenErkenntnisprozesses derGattung zu begreifen und arbeitet

derenpositivistischeKonsequenzenheraus.Zugleich reflektiert er aber auf denSta-

tus der Geisteswissenschaften und insbesondere der Hermeneutik. Diese beruhen

auf einem anderen Handeln, das dem instrumentalen Handeln zur Seite tritt: das

»kommunikative Handeln«.66 Er weist Diltheys Konzeption der Hermeneutik eine

Analogie zur positivistischenKonzeption derWissenschaftstheoriemit demZiel ei-

ner Sicherung der Intersubjektivität der Verständigung nach,67 um letztlich seinem

Programm einer Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie eben die kritischen Re-

flexionsmöglichkeiten zu verleihen, die Horkheimers Modell der Gesellschaft nicht

vorsah.68

In Habermas’ Formel von der Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie bleibt

freilich dieHorkheimer’sche Intuition aufgehoben.Die Idee der Produktion des Be-

wusstseins, die bei Marx noch auf einem theoretisch unbearbeiteten Widerspruch

von Hegel’schem Idealismus und materialistischer Überformung beruhte, und bei

Lukács zu einer Apotheose des kommenden proletarischen Bewusstseins wurde,

wird auf dem Weg der Verortung in der Wissenschaftstheorie zu einer operatio-

nalisierbaren Kategorie. Wenn die Kategorien der Erkenntnis als gesellschaftlich

konstituierte erwiesen werden können, wird ihr Geltungsanspruch historisch re-

lativiert und verliert seinen transzendenten Schein. Dies leisten im Horkheimer-

Habermas’schen Modell die Bestimmungen des gesellschaftlichen Ortes arbeits-

teiliger Naturwissenschaft und ›identitätsstiftender‹ Geisteswissenschaft. Die

relativierenden Konsequenzen für die formalen Kategorien aller Theorie eröff-

nen zugleich die Möglichkeit eines praktisch-kritischen theoretischen Verhaltens.

Wenn nämlich kritischeTheorie imstande ist, die blinden Flecken der traditionellen

Theorie aufzuweisen, kann dies gesellschaftliche Konsequenzen haben, die die Ka-

tegorien traditionellerTheorie selbst aufzulösen geeignet sind undmöglicherweise

auch die Postulate aus »Materialismus und Metaphysik« von der Transzendierung

der metaphysischen Kategorien selbst einlösen kann.

Dass diese Theorie als praktische Tätigkeit verstanden wird, ist nachvollziehbar,

und erlaubt das Bild vom Form-Materie-Kollaps aufrechtzuerhalten: die theoreti-

sche Tätigkeit kann qua Element einer Praxis direkten Einfluss auf die gesellschaft-

liche Basis nehmen, die erst die Form der Theorie begründete. Die materiale Er-

kenntnis, dass Erkenntnistheorie als Gesellschaftstheorie konzipierbar wird, mag

zum Kollaps der epistemologischen Kategorien selbst führen.

Dass nun freilich die Methode der kritischen Theorie bei Horkheimer und auch

beim frühen Habermas sehr unbestimmt bleibt und nur durch psychoanalytische

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elemente angedeutetwird, bedingt die theoretische Leere und letztlicheWirkungs-

losigkeit der faszinierenden Konzeption.

Insbesondere für die Geisteswissenschaften sollte der Form-Materie-Kollaps

wenig später aus einer anderen Stoßrichtung in Gehalt und Methode radikalisiert

werden.

§ 10 Derrida

Es wäre schwerlich redlich, den hier auftretenden Hiat von 30 Jahren unkommen-

tiert zu lassen, der zwischen dem frühen Horkheimer und dem frühen Derrida

liegt. Auch ist die Begründung, dass dies aus systematischen Gründen geschieht,

zunächst kaum befriedigender, da beide kein gemeinsamer Kontext zu verbin-

den scheint. Nichtsdestoweniger scheint sich aus systematischer Perspektive ein

vorläufiger Sprung in die 60er-Jahre zu empfehlen, und auch die Iuxtaposition

von Derrida und Horkheimer mag aus systematischer Perspektive verständlich

werden – und zwar weil die Figur des Form-Materie-Kollapses sich bei Derrida

erneut vorfindet, wenngleich unter völlig anderen theoretischen Vorzeichen, wie

im Weiteren klar werden wird. Dass die 1940er- und ’50er-Jahre uns zu späterem

Zeitpunkt noch beschäftigen werden, kann als weitere Instanz des Phänomens der

Ungleichzeitigkeit begriffen werden.

Nun müssen allerdings, um das Denken Derridas – material – verständlich zu

machen, einige Einflussstränge skizziert werden, die bislang keine Rolle in unserer

Erörterung gespielt haben.

Da ist zum einen einflussreich die strukturalistische Wurzel, die auf die lingu-

istischen Überlegungen Ferdinand de Saussures zurückgeht, die 1916 nach dessen

Tod veröffentlicht worden waren69 und die später ungeheuer einflussreiche Idee

vorgestellt hatten, die Bedeutung von Zeichen sei einzig auf deren Differenz zu

anderen Zeichen zu begründen. Der Einfluss dieser Überlegungen auf Derrida ist

auch in denKontext dessen zu stellen,wasman den linguistic turn in der Philosophie

genannt hat. Ein gemeinsamer Zug sehr vieler philosophischer Ansätze des 20.

Jahrhunderts basiert auf der Vermutung, dass zentrale klassische Fragestellungen

der Philosophie letztlich nur Auswirkungen bestimmter sprachlicher Strukturen

gewesen sein könnten und daher ein Rückgang auf die Sprache zur ›Klärung‹

solcher Probleme beitragen könnte. Die Radikalität solcher Ansätze reichte dabei

von Rudolf Carnaps Hoffnungen auf eine Überwindung der Metaphysik70 bis zu

Heideggers Traum einer Wiedergewinnung eines unverschütteten Seinsverständ-

nisses durch gräzistische Volksetymologie. Im französischen Kontext bewirkten

die Saussure’schen Überlegungen Ähnliches, da sie nahelegten, dass es nicht etwa

eine platonische Idee eines Schafes gibt, die dasWort ›Schaf‹ nur abbildet, sondern

vielmehr dieses Wort sein Signifikat nur in Abgrenzung zu anderen erhalte. Saus-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 85

sures einfaches Beispiel der englischen Differenzierung von mutton und sheep, die

quer durch das französische mouton schneidet,71 enthielt, so unscheinbar sie war,

die Saat eines verlockend radikalenGedankens: wenn nämlich die jeweilige Sprache

bedingte, welche Signifikate ausdrückbar und damit denkbar waren, und dies

womöglich nicht nur auf so profane Konzepte wie gebratene Schafe zutraf, dann

mochten zentrale Ideen der europäischen Geistesgeschichte wie logische Konzepte

oder philosophische Ideen wie ›Geist‹ und ›Materie‹ ebenso nur Auswirkungen

einer spezifischen sprachlichen Struktur darstellen und nicht etwa tatsächliche

metaphysische Entitäten.

Dies führt unmittelbar zweitens zu den Forschungen Claude Lévi-Strauss’. Die-

ser hatte in den 40er- und 50er-Jahren ethnologische Studien nach einer Methode

durchgeführt,die er als ›strukturaleAnthropologie‹ bezeichneteunddieaufderPrä-

misse beruhte,Kulturen seien analog einer Sprache aufgebaut undmit den struktu-

ralistischen Mitteln ebenso analysierbar wie diese. Die Ergebnisse, zu denen Lévi-

Strauss gelangte,waren aufsehenerregendund provokativ. Insbesondere seineThe-

sen zum ›wilden Denken‹, die nahelegten, dass das moderne abendländische Den-

ken keineswegs als Ergebnis eines Fortschritts zu begreifen sei, sondern schlicht als

eine Variante des Denkens überhaupt, dem das Denken der von ihm erforschten

indigenen Völker in nichts nachstehe, waren geeignet, die metaphysikskeptischen

Konsequenzender strukturalistischen Idee zu bekräftigen. ImParis der 1960er-Jah-

re, auch vor dem Hintergrund der Studentenbewegungen, gelangte diese Idee zu

großem Einfluss. Lévi-Strauss’ La pensée sauvage72 erschien 1962. Das vier Jahre spä-

ter erschienene frühe Hauptwerk Michel Foucaults Les mots et les choses73 kann man

lesen als den Versuch die kühnen Spekulationen, die das ethnologische Werk Lévi-

Strauss’ befeuert hatte, einzulösen, und gewissermaßen die Methode zurück in die

abendländische Kultur zu tragen.

Hinzu kommt nun drittens der Einfluss der Phänomenologie Edmund Husserls

(entwickelt ab 1900), der Fundamentalontologie Martin Heideggers (ab 1926) und

der durch diese stark beeinflussten Philosophie Emmanuel Levinas’, die dieser in

den 1940er-Jahrenentwickelthatte.Wirwerdenauf letzterenspäter zurückkommen

und dessen neuartige Strategie näher betrachten.Wirmüssen hier vorwegnehmen,

dass es sein Konzept des Anderen war, das starke Faszination auf Derrida ausüben

sollte.

Vor diesem Hintergrund überrollte der junge Derrida im Jahr 1967 das bereits

brodelnde Paris geradezu. Er veröffentlichte innerhalb eines Jahres die drei Werke

De la grammatologie, La voix et le phénomène und L’écriture et la différence, die allesamt zu

Klassikern ›post-strukturalistischer‹Theorie werden sollten.

Man kann nun das Werk Derridas aus zwei Perspektiven betrachten. Zum ei-

nen ist da eine schier unübersehbareMenge vonThemenkomplexen, die Derrida im

Laufe seines Lebens bearbeitet hat. Diese umfassend aufzuarbeiten, ist eine Auf-

gabe, die trotz heroischen Anstrengungen von Heerscharen von Literaturwissen-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

schaftlern und Philosophen bis heute andauert. Zum anderen kann man Derridas

Methode betrachten.Man griffe freilich zu kurz,wollteman diesemit der sogenann-

ten ›Dekonstruktion‹ identifizieren, von der Derrida selbst festhielt, sie könne kei-

ne einheitlicheMethode sein.74Doch lässt sich auf einer sehr abstrakten Ebene und

gerade in Kontrast zu traditioneller Theorie ein Vorgehen Derridas erkennen, das

einen roten Faden durch seinŒuvre abgibt.

Umnundiemateriale Ebene nicht völlig zu übergehen, betrachtenwir zunächst

einige Grundgedanken des jungen Derrida, bevor wir anhand eines Beispiels sein

Vorgehen detaillierter untersuchen.

Die Veröffentlichung La voix et le phénomène (Die Stimme und das Phänomen)

hattedieHusserl’schePhänomenologie zumGegenstandund setzte es sich zumZiel

nachzuweisen,dassHusserl,weit entferntdavon,eineNeubegründungderPhiloso-

phie zu vollbringen,eine zentrale Prämisse derMetaphysik übernommenhabe: eine

Vorstellung von Präsenz, die in Husserls Fall in der Figur der Stimme zum Ausdruck

komme. Derrida analysiert, um dies zu zeigen, Husserls Bedeutungslehre, die die-

ser in den LogischenUntersuchungen entwickelt hatte. Dort hatte Husserl unterschie-

den zwischen ›Anzeige‹ und ›Bedeutung‹ und an dieser Unterscheidung setzt Der-

rida an.DerGrunddieserUnterscheidungwar die Intuition gewesen,dass das Phä-

nomen – im umgangssprachlichen Sinn –, das vorliegt, wenn von Rauch auf Feuer

geschlossen wird, nicht dasselbe sein kann, das bei sprachlicher Kommunikation

vorliegt.75 Das erste Phänomen nennt Husserl ›Anzeige‹, das zweite ›Bedeutung‹.

Derridaweist nun daraufhin, dass dieseUnterscheidungwesentlich fürHusserl ist,

um das Signifikat eines Zeichens durch Rückgriff auf die Intention zu stabilisieren.

Er schlägt daher vor,denHusserl’schenTerm ›Bedeutung‹ als vouloir-dire zuüberset-

zen.76 Tatsächlich begreift Husserl die Bedeutung eines Ausdrucks als durch einen

intentionalen Akt konstituiert, und dies stellt die Unterscheidung zu den ›Anzei-

chen‹ dar, die nicht durch eine begründende Intention zustande kommen. Derri-

da stellt heraus, dass die zugrundeliegende Vorstellung eine vonGegenwärtigkeit ist:

dem Ich ist die Bedeutung, die es intendiert, in einem lebendigen Akt gegenwärtig,77

unddieseGegenwärtigkeit ist inderKommunikationnur inabgeleiteterFormnach-

vollziehbar: mein Gesprächspartner kann nicht denselben intentionalen Akt vollzie-

hen wie ich, sondern höchstens einen analogen.

Derrida wird im späteren Verlauf zeigen, dass diese Idee der Gegenwärtigkeit

bei Husserl in enger Verbindung zu der Möglichkeit des idealen Gegenstandes

steht.78 Die Logischen Untersuchungen hatten zum Ziel, die psychologistische

Begründung der Logik und der Mathematik zurückzuweisen und ihre objektive

Geltung zu beweisen. Dies erfordert für Husserl die Existenz idealer Gegenstände

und Derrida versucht zu zeigen, dass die Möglichkeit des lebendigen Intendierens

dieser Gegenstände wesentlich für Husserls Argumentation ist.

Doch, so muss man das Derrida’sche Argument rekonstruieren, ist womög-

lich die Unterscheidung von Bedeutung und Anzeige bereits von vornherein nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 87

berechtigt gewesen. Dabei steht viel auf dem Spiel: wenn nämlich die Bedeutung

ein idealer Gegenstand ist, der mir in einem intentionalen Akt präsent ist, dann ist

es prinzipiell möglich, dass meinem Gegenüber derselbe intentionale Gegenstand

gegenwärtig wird. Diese Vorstellung wird als die vom ›Transzendentalsignifikat‹

bekannt werden und mit ungeheurer Gewalt aufgeladen werden. Große Teile der

seichteren poststrukturalistischenTheorie lesen sich, als wären die Jünger Derridas

überzeugt, mit der Dekonstruktion des Transzendentalsignifikats die Nichtexis-

tenz Gottes zu beweisen. Denn freilich – wenn Bedeutungen ideale Gegenstände

sind, weshalb sollte Derridas Argument dann nicht für weitere ideale Gegenstände

wie die Seele und Gott selbst gelten, so der kurzschlüssige Gedanke dahinter.

Derrida selbst weist Husserl zunächst nur nach, dass auch im ›einsamen See-

lenleben‹ das IchWorte verwendet.Dort freilich dürfen diese nun keine anzeigende

Funktionmehr entfalten, wenn anders die lebendige Präsenz des intentionalen Ak-

tes aufrechterhalten werden soll.79 Dies leistet die Unterscheidung von Ausdruck

und Anzeichen und Derrida fragt skeptisch nach, ob nicht Husserl hier bereits ei-

ne dogmatische Unterscheidung getroffen habe, die die Frage nach dem »Zeichen

im allgemeinen«80 umgehe. Die Möglichkeit der idealen Bedeutung und damit so-

gar die gesamte »Phänomenologie als Metaphysik«81 beruhte dann auf der bloßen

Behauptung, dass Worte im Selbstgespräch etwas qualitativ anderes seien als im

Gesprächmit anderen,wo sie stets eine anzeigende Funktion entfalten.82 Diese Be-

hauptung lässt sich im Namen des ›Zeichens im allgemeinen‹ hinterfragen – und

hier geschieht nun etwas überraschendes. Es ließe sich erwarten, dass Derrida ge-

gen die Husserl’sche Unterscheidung einen allgemeinen Begriff des Zeichens stellt,

der diese Unterscheidung kollabieren lässt. Indes:

»Was noch schwerer wiegt: Indem man fragt ›Was ist das Zeichen im allgemei-

nen?‹ unterwirft man die Frage nach dem Zeichen einer ontologischen Absicht,

ist man darauf aus, der Bedeutung einen […] Platz in einer Ontologie zuzuwei-

sen. Das wäre dann eine klassische Vorgehensweise. Man würde das Zeichen der

Wahrheit, die Sprache dem Sein, das Sprechen dem Denken und das Schreiben

dem Sprechen unterwerfen.Wird nicht mit der Behauptung, es könne eineWahr-

heit des Zeichens im allgemeinen geben, unterstellt, daß das Zeichen nicht die

Möglichkeit der Wahrheit sei, daß es sie nicht konstituiert, daß es sich damit be-

gnügt, sie zu bedeuten?«83

Über diesenAbsatz hinwegzulesen ist ungeschickt, da er sowohlmethodischwie in-

haltlich den Kern des Derrida’schen Arguments zusammenzufassen geeignet ist.84

Das Argument lautet zunächst auf inhaltlicher Ebene: die bloße Frage, was das Zei-

chen imallgemeinen sei, restringiert bereits dieForm validerAntworten.Eine solche

Antwort beginnt mit den Worten ›Ein Zeichen im allgemeinen ist…‹ und hat onto-

logischen Charakter. Sie beschreibt das Wesen des Zeichens und setzt dabei zwei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

erlei voraus: dass es das Zeichen im Allgemeinen gibt und dass es einWesen hat. Der-

rida hebt hervor, dass das die Form des ontologischen Diskurses ist. Nun beruht

aber eben dieser Diskurs auf einer Prämisse, die Derrida bestreiten will, nämlich

der Annahme, dass es jenseits der Zeichen deren Signifikate gibt und die Zeichen

diese nur bezeichnen. Man muss freilich Derridas Prämissen wiederum nicht über-

nehmen, aber man muss sich bewusst machen, dass er dabei einen validen Punkt

trifft: wenn nämlich es kein Wesen eines Zeichens gibt, sondern vielmehr das Zei-

chen selbst es ist, das die Illusion hervorruft, es könnte solch einWesen – nicht nur

des Zeichens, sondern ein beliebiges – geben, dann wäre jeder Versuch, die Frage

nachdemWesendesZeichens zubeantwortenbereits zumScheitern verurteilt, und

umgekehrt heißt die Frage zu stellen, ein Feld abzustecken, auf dem dieThese Derri-

das nicht einmal mehr formuliert werden kann. Die Form jeder möglichen Antwort

auf die FragenachdemWesendesZeichens ist eine ontologischeund schließt damit

Derridas Verständnis des Zeichens aus.

Nun zieht sich die ontologische Prämisse so tief durch das abendländischeDen-

ken,dass die bloßeAussage,man könne die Frage,was ein Zeichen ist, nicht sinnvoll

beantworten, zunächst wie eine sinnlose Aussage klingt. Darüber hinaus wirft dies

die Frage auf,wie von denDerrida’schenThesen ausgehendmethodisch zu verfahren

ist.Die Auseinandersetzungmit derMetaphysik soll ja stattfinden, nur nicht zu de-

ren Bedingungen – da diese Bedingungen bereits ihren Sieg garantieren.Wie lässt

sich nun das Funktionieren des Zeichens erforschen, ohne dass man eine Antwort

auf die Frage gibt, was das Zeichen ist? Für den Kontext der Husserl-Debatte hieß

dies zunächst: zeigen, auf welchen Prämissen das Husserl’sche Denken beruht und

dass diese Prämissen tief verwurzelt sind in einer metaphysischen Tradition. Doch

drängt sich der Eindruck auf, dass dies nicht genug sein kann.Umgekehrt kannnun

freilich Derrida sich nicht zum Ziel setzen, zu zeigen, dass diese Prämissen nicht

wahr sind – denn dies würde bedeuten, den eben skizzierten Fehler zu wiederholen

und sich auf das metaphysische Feld zu begeben. Die Strategie, die bleibt, ist eine,

die Schule machen sollte.

Wir wollen diese Strategie, die sich gewissermaßen als methodische Konse-

quenz aus demobenGesagten ergibt, an einemanderenBeispiel erläutern, nämlich

der Auseinandersetzung, die Derrida und der US-amerikanische Sprachphilosoph

John Searle in den 70er-Jahren nicht austrugen. Derrida hatte 1972 einen einfluss-

reichen Aufsatz namens »Signature événement contexte« veröffentlicht, der 1977

erstmals ins Englische übersetzt wurde. Der Aufsatz beschäftigte sich kritisch mit

der Sprechakttheorie J. L. Austins, die in den USA sehr einflussreich war. Der Aus-

tin-Schüler John Searle reagierte auf das Erscheinen der englischen Übersetzung

mit einer gleichermaßen kritischen Antwort an Derrida, die dieser wiederum noch

im selben Jahr in einem weiteren Aufsatz mit dem Titel »Limited Inc a b c…« kom-

mentierte. Die eskalierende Polemik auf beiden Seiten wie vor allem der Umstand,

dass die beiden Autoren auf so unterschiedlichen Ebenen argumentierten, dass sie

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 89

einander schlicht nicht antworteten, macht die Debatte zu einem faszinierenden

Exempel.

Doch beginnen wir am Anfang. Austin hatte in seinen legendären Vorlesungen

unter dem Titel How to do things with words hervorgehoben, dass in vielen Fällen die

Vorstellung, dass Sätze eine rein konstatierende Funktion erfüllen, nicht zutrifft,

sondern vielmehr die Äußerungen eineWirkung, einen sogenannten illokutionären

(oder perlokutionären) Effekt erzielen sollen. Beispiele, die es zu einigermaßen le-

gendärem Status gebracht haben, sind etwa die Eheschließung oder die Schiffstau-

fe.Der Satz ›Ich taufe dich auf denNamen…‹ ist keine Feststellung des Sachverhalts,

dass der Sprecher in diesem Moment eine Taufe vollzieht, sondern die schiere Äu-

ßerung bewirkt die Taufe –unddies nennt Austin daher einen Sprechakt. Von diesem

Punkt ausgehend begannen Austins Vorlesungen sehr komplizierte Sachverhalte zu

untersuchen. Dabei schloss Austin aus dem Skopus seiner Untersuchungen soge-

nannte »parasitäre«85 Sprechakte aus, wie etwa die Äußerung derselben Worte in-

nerhalb eines Theaterstücks durch einen Schauspieler – da der Schauspieler eben

nicht die neben ihm stehende Schauspielerin zur Frau nimmt, sondern ›nur so tut

als ob‹.

An dieser Exklusion setzte ein Teil der Derrida’schen Kritik an. Ein initiales Ar-

gument aus »Signatur, Ereignis, Kontext« lässt sich als die Feststellung rekonstru-

ieren, dass die Darbietung des Schauspielers auf einer Zitathaftigkeit des Sprech-

aktes beruht, die selbst nur verständlich ist, weil das Publikum den tatsächlichen

Sprechakt verstehen würde. Als gemeinsames Drittes destilliert Derrida die »Itera-

bilität«86 des Sprechaktes heraus: ein Sprechakt kann nur als solcher begriffen und

damit wirksam werden, wenn die geäußerten Worte als Formel bekannt sind und

damit Instanzen einer Iteration darstellen, die Derrida als Zitate auffasst. Anders

gefasst, kann ich durch die entsprechendenWorte nur deswegen ein Schiff taufen,

weil dies andere bereits getan haben und der Akt, ein Schiff durch Aussprechen ei-

ner Formel zu taufen,bereits etablierteNorm ist.Dies scheint nun aber durchaus zu

erlauben, meine Wiederholung – ›Iteration‹ – dieser Formel als Zitat zu begreifen,

unddies scheint die fundamentaleUnterscheidungzwischendemSchauspieler und

dem, der den Sprechakt ›imErnst‹ vollzieht, in Frage zu stellen.Nunwird ein nahe-

liegendesArgument zurAufrechterhaltungderUnterscheidung lauten,dass es eben

gar nicht die Intention des Schauspielers ist, den fraglichen Sprechakt zu vollziehen,

– und dies ist der Ausfall, auf den Derrida gewartet hat, denn dies koppelt die Be-

deutung des Sprechaktes an die lebendige Innerlichkeit des Subjekts zurück, was

Derrida als diemetaphysischeBasis beiHusserl herausgearbeitet hatte.DieKatego-

rie der »Intention,die die Äußerung beseelt«,87 weistDerrida nun ebenfallsmithilfe

der herausgestellten Zitathaftigkeit der zeichenbasierten Äußerung zurück:

»Die erste Konsequenz davon [sc. der Iterierbarkeit des Zeichens] wird die folgen-

de sein:Wenn diese Iterationsstruktur gegeben ist, wird die Intention, die die Äu-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ßerung beseelt, niemals sich selbst und ihrem Inhalt durch und durch präsent

sein. […] Das ›Unernste‹ und die oratio obliqua [Herv. i. O.] können von der ›ge-

wöhnlichen‹ Sprache [langage] nicht mehr ausgeschlossen werden, wie es Austin

wünschte.«88

Derridas Absicht ist hier vor allem, die Unterscheidung von parasitärer Äußerung

und ›ernster‹ Äußerung zu ›dekonstruieren‹: aufgrund des bloßenUmstandes, dass

meine performative Äußerung auf einer Formel beruht, die wesentlich durch Ite-

rabilität strukturiert ist, gewinnt meine Äußerung zitathaften Charakter und lässt

sich nicht trennscharf von den parasitären Akten unterscheiden.Meine Intention –

dieDerridanicht einmalbestreitenmuss–magvorhandensein,dochkann ichnicht

eine ›reine Intention‹ äußern. Ichwerde Zeichen äußern, die einen Verweisungszu-

sammenhang auf andere Zeichen und eine nicht kontrollierbare Semantik mit sich

tragen,dameine Intentionnicht ›in ihnen‹ präsent ist.Dies nenntDerrida die »irre-

duzible Abwesenheit der Intention«89 oder »différance« [sic!]90. Dies wiederum ver-

wendet Derrida zuletzt, um – analog einem Argument, das er bereits in der Gram-

matologie geführt hatte, jede sprachliche Kommunikation zur ›graphematischen‹ zu

deklarieren –nämlich zu einer, die wie die Schrift nicht durch die Anwesenheit einer

beseelenden Stimme gekennzeichnet ist.

Searle bestritt nun in seiner Antwort die meisten von Derridas Prämissen, etwa

die, dass in schriftlicher Kommunikation die Intention des Urhebers abwesend ist:

»To show this ask yourself what happens when you read the text of a dead author.

Suppose you read the sentence, ›On the twentieth of September 1793 I set out on

a journey from London to Oxford.‹ Now how do you understand this sentence? To

the extent that the author said what he meant and you understand what he said

you will know that the author intended to make a statement to the effect that on

the twentieth of September 1793, he set out on a journey from London to Oxford,

and the fact that the author is dead and all his intentions died with him is irrele-

vant to this feature of your understanding of his surviving written utterances.«91

Das formal korrekteVorgehen einerAntwortDerridaswärenunvermutlichdieAna-

lyse dieses Beispiels und der Nachweis seiner Falschheit, Inkorrektheit oder man-

gelnden Eignung gewesen. Derridas Vorgehen in Limited, Inc. sah völlig anders aus.

Es sei hier nur auf seineEinführungzweier Taktik-Elemente verwiesen,die er selbst

set undmis nennt.

Bereits das set-Element verweist darauf, dass Derridas Intention92 nicht ist, ei-

nen theoretischen Diskurs mit Searle zu führen. Derrida konstatiert in Anlehnung

an die damals sehr modische Mengenlehre und den Russell’schen Nachweis der

Existenz echter Klassen, dass die Menge (set) der Elemente, die seine Debatte mit

Searle konstituieren, niemals abgeschlossen sein wird. Dies zum einen – trivialer-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 91

weise – deswegen, weil jeder zukünftige an der Debatte teilnehmende Text (den

vorliegenden eingeschlossen) hinzuzuzählen wäre und daher die Menge potentiell

endlos ist. Zum anderen aber – und hier beginnt die raffinierte Wendung – weil

er sie als »nicht so sehr«93 aus theoretischen Elementen als aus »Beispielen von

Ereignissen«94 konstituiert begreift. Diese Beispiele, die selbst wieder Sprechak-

te sind, bedürften der Interpretation und auch diese Interpretationsaufgabe hat

»wesenhaft endlosen [Herv. i. O.] Charakter«.95 Dies kann man zunächst noch als

rein theoretische These begreifen, die dann etwa Searles oben zitiertes Beispiel

durch das Gegenbeispiel der Derrida-Searle-Debatte selbst widerlegte: die schier

unüberblickbare Menge an Lektüren der einschlägigen Texte und ebenso vieler In-

terpretationsversuche erwiese sich so ex post als ein Beleg für Derridas These. Jede

Äußerung – und schriftliche besonders – lässt Interpretationsspielraum und kann

daher nie als abgeschlossene Kommunikation einer Intention begriffen werden,

wie Searles simplifizierendes Beispiel von der Reise nach Oxford suggeriert.

Doch spätestens das zweite Taktik-Elementmis zeigt, dassman bereits set nicht

als rein theoretische Aussage begreifen kann, wie oben versucht. Dieses Element

basiert Derrida auf dem Umstand, dass Searle bereits in den ersten Absätzen sei-

nes Aufsatzes ihm mehrmals vorgeworfen hatte, er habe Austin missverstanden

(»misunderstood«) und falsch wiedergegeben (»misstated«).96 Dies korrespondiert

Searles weiterführender Behauptung, Derrida habe eine Vorliebe dafür, Dinge zu

sagen, die offensichtlich falsch seien.97 Derrida vermutet nun, dass Searles Vehe-

menz darauf zurückzuführen sei, dass er den »Sec-Effect« – Derrida verwendet sec

gewissermaßen als Sigle für »signature événement contexte« – sehrwohl verstanden

habe.98 Dies wirft die Frage auf, wie dieser ›Sec-Effekt‹ zu konzipieren ist und

dies führt zu Fragen nach dem Status des Textes selbst. Derrida legt nahe, dass

es sich bei Sec gewissermaßen selbst um einen andersartigen Sprechakt handle,

als man zunächst meinen könnte. »Signatur, Ereignis, Kontext« als rein konsta-

tiv-theoretischen Text zu begreifen, der sich in eine Tradition wissenschaftlicher

Sprachphilosophie einordne, wäre dann schlicht einMissverständnis, und eben das

impliziert Derrida mit der Frage:

» Ist es das Hauptziel von Sec, wahr zu sein? [Herv. i. O.] wahr zu erscheinen? das

Wahre zu sagen?

Und wenn es in Sec darum ginge, etwas anderes zu tun [Herv. i. O.]?«99

Der Aufsatz wäre eben nicht zu verstehen als ein theoretischer Beitrag, sondern als

ein Sprechakt anderer Art. Derrida freilich deklariert die Intention dieses Sprech-

aktes nicht final. Er erwähnt die Möglichkeit, ihn als Provokation der Sprachphi-

losophie zu begreifen, und skizziert weiter – und näherliegend – ein Verständnis

von Sec als einen performativen Akt, der »nicht auf verdiktive [Herv. i. O.][…] Senten-

zen des Typs: dies ist wahr, dies ist falsch, ›completely mistaken‹ oder ›obviously false‹

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

[Herv. i. O.] zurückgeführt werden kann«.100 Der Aufsatz würde, so begriffen, einer

komplizierten Taktik folgen, nicht etwa Austins Thesen zu bestreiten, als falsch zu

markieren und an deren Stelle die tatsächlichwahren Aussagen zu stellen. Vielmehr

bestünde seine Taktik darin, die Prämissen des Aufsatzes performativ zuwiderlegen.

Dies freilich gelingt Derrida in Limited Inc selbst auf konsequentere Art. SeineWei-

gerung, Searle in dessen eigene Arena zu folgen und darüber zu verhandeln, wer

Austin richtig verstanden habe, ist zugleich eine performativeDemonstration seiner

zugrundeliegendenThese: denn wäre die Intention Austins in dessen Text anwesend

–wie wäre ein solchesmismöglich? Zugleich verhandelt er ebenso performativ die

Frage nach der Wahrheit ex negativo – denn das Nichtzustandekommen einer Aus-

handlung derWahrheit zwischen Searle undDerrida, die auf den Umstand zurück-

zuführen ist, dass Derridas Sprechakt ›nicht verdiktiver‹ Natur sein soll, demons-

triert umgekehrt freilich, dass für das bloße Zustandekommen einer theoretischen

Debatte über die Wahrheit bereits bestimmte Spielregeln gelten müssen. Dies be-

deutet sicherlich nicht, dass es keine Wahrheit geben kann – doch umgekehrt ist

nicht klar, wie es jemals außerhalb des – wie Derrida demonstriert – keineswegs

notwendigen verdiktiven Spiels möglich sein soll, die ›Existenz‹ von Wahrheit auch

nur vorauszusetzen.101

Derridas Methode wird hier durchsichtiger als an vielen anderen Stellen – es

handelt sich in vielen Texten sehr vielmehr umeinen performativenAkt als eine theo-

retische Aussage. Nun sehen aber die Regeln des theoretischen Diskurses vor, dass

er aus wahrheitsfähigen Aussagen und deren wechselseitigen Widerlegungen zu-

sammengesetzt wird. Die Existenz von bestimmten Entitäten mag verhandelbar

sein, doch nicht die Form des Diskurses, der sich aus Sätzen zusammensetzt, die

auf Wahrheit zielen und nur durch epistemologische Prämissen restringiert sind.

Der Verzicht auf die Kategorie der Wahrheit war klassisch als Skeptizismus und

Sophisterei bekämpft worden, doch waren diese Taktiken in Relation zu Derridas

Strategie noch immer klassisch, da sie zwar zentrale Prämissen der Debatte angrif-

fen, doch nicht dessen Form. Derridas Taktiken des performativen Arguments wie

sein Verzicht auf theoretische Aussagen zugunsten einer ›Dekonstruktion‹ der me-

taphysischen Prämissen der schieren Form der Theorie leisten mehr. Es lässt sich

argumentieren, dass Derrida auf völlig unerwartete Art den Lukács’schen Traum

erfüllt: die Idee der Praxis, die die Theorie überwinden kann, wird zur Performanz

der Derrida’schen Texte, die die Regeln des Diskurses auf eine Art übertreten, die

diese erst thematisch macht und in Frage stellt. Die Überwindung der Metaphysik

und Epistemologie wird hier zu einer Konsequenz der semiotischen Basis. Um ein

zuvor zitiertes Argument Derridas zu wiederholen: klassisch war die Sprache be-

griffen worden als das bloße Vehikel der Wahrheit. Was immer die Wahrheit war,

war nicht an deren sprachliche Form gebunden, nicht an Äußerungsinstanzen oder

Zeichen.Die zugrundeliegendemetaphysische Idee war,will manDerrida glauben,

eine von Anwesenheitmetaphysischer Entitäten in der Sprache, undmindestens die-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 93

se lässt sich schwerlichnachweisen.DerridasMethode lässt sich abwertend lesen als

der bloße Hinweis auf den trivialen Umstand, dass letztlich alle Theorie in sprach-

licher Form geäußert werden muss. Man muss andererseits auch Derridas Offenle-

gung des Umstandes würdigen, dass diese Form wie auch die umgreifende Form

deswahrheitsfähigenDiskurses Prämissen folgen,die schlicht nicht einholbar sind:

derNachweis derAnwesenheit einer Aussageintention oder gar einer platonisch-rea-

listischenWahrheit in der sprachlichen Form lässt sich eben sowenig erbringenwie

die Anerkennung der Regeln des theoretischenDiskurses erzwungenwerden kann.

Die Gründung der Debatte auf einen metaphysischen Realismus mag sprachphilo-

sophisch praktisch sein, doch lässt sich seine Wahrheit nicht erweisen. Die Veror-

tung mathematischer Wahrheiten in einem metaphysischen ›dritten Bereich‹, die

sich Husserl zum Ziel gesetzt hatte, ist nun dabei freilich die harmloseste der nicht

einholbaren Prämissen. Erheblich schwerer wiegt die Tendenz zur platonisieren-

den Reifizierung sprachlicher Konstrukte im metaphysischen Diskurs, die Derri-

da sicherlich zu Recht kritisiert hat.102 Nun ist womöglich eine der interessantes-

ten Konsequenzen dieser Uneinholbarkeit jener Anwesenheit Derridas performati-

veDestruktion der theoretischenDiskursregeln, die diese zugleich illustriert.Denn

der ›verdiktive‹ Diskurs basiert auf Regeln, die einemetaphysischeDignität gewon-

nen haben, deren Anwendbarkeit jedoch zumindest zu verhandeln ist. Die theore-

tische Form der Debatte beruht letztlich auf einem Schema, das die Materie der

Derrida’schenThesen a priori ausschließt.Derridas Reaktion darauf besteht imAuf-

bruch dieser Regeln in einer performativen Verletzung der Form der Debatte. Das

Schlachtfeld war formal auf eine Art abgesteckt worden, die bestimmte Ergebnisse

erzwang, doch eben nur unter der Prämisse, dass niemand die Schranken verließ –

so ließe sich Derridas Ausgangspunkt metaphorisch beschreiben. Und eben dieses

Verlassen der Schranken, das die Form zugunsten derMaterie kollabieren ließ, soll-

te Nachahmer finden. Derridas eigene Texte arbeiteten unermüdlich daran, unein-

gestandene Prämissen der formalen Konstitution von Diskursfeldern offenzulegen

undderenNicht-Notwendigkeit zudemonstrieren.Die zugrundeliegendeStrategie

zielte auf die bloße Idee der Metaphysik, die an zu vielen Stellen zu einem blinden

Fleck der philosophischen, gesellschaftlichen oder alltäglichen Debatte geworden

war. Und eben jene Strategie findet sich bis heute als qualitativ völlig heteronome

Konzeption von Auseinandersetzung in all diesen Feldern wieder.103

§ 11 Butler gegen Platon

Freilich ist die Darstellung der Derrida’schen Methode im vorangegangenen Para-

graphen aus systematischen Gründen sehr abstrakt und es fällt schwer, sich zu ver-

gegenwärtigen,wie eine konkreteAnwendungder zugrundeliegenden Idee desKol-

lapses von Form und Materie durch Destruktion ihrer metaphysischen Prämissen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

aussähe undwie sie konkrete Auswirkungen auf eine Konzeption von Auseinander-

setzunggewinnenkönnte.Es hilft daher, ein solches konkretes und sehr einflussrei-

chesBeispiel zubetrachten.Wirwollendaher imFolgendendie inzwischenmindes-

tens berüchtigten, wenn nicht legendären Analysen Judith Butlers aus ihremWerk

Bodies that matter von 1993 untersuchen. Diese bieten sich bereits deswegen an, weil

Butler dort auf die oben referierten Derrida’schen Kategorien von Performativität

und Zitat zurückgreift. Darüber hinaus beschäftigen sich ihre Analysen jedoch ex-

plizitmit der antiken Version der Form-Materie-Unterscheidung, der chōra bei Pla-

ton. ImRückgriff auf die vorgängigenUntersuchungen Luce Irigarays undDerridas

selbst arbeitet sie so explizit an jenemKollaps vonFormundMaterie,denwir inDer-

ridas Arbeiten bereits methodisch aufgezeigt haben. Diese materiale Reflektion des

Form-Materie-Kollapses, die sich um den Begriff der Materie formiert, holt so den

methodischen Kurzschluss beider eben so sehr ein,wie sie andererseits auf ihm be-

ruht. Die Methode Derridas gewinnt an dem Begriffspaar von Form und Materie

eine besonders prägnante Valenz, da die ›dekonstruktive‹ Analyse dieser Oppositi-

on die materialeWiederholung ihrer eigenen Form ist.Wir werden daher zunächst

Platons Figur der chōra und Irigarays Version dieser betrachten und davon ausge-

hend Butlers Operation untersuchen, die so große Auswirkungen auf die feministi-

scheTheorie und auf deren sehr spezifische Konzeptionen von Auseinandersetzung

– der Geschlechter nämlich – hatte.

Platon entwickelt seine Figur der chōra im Dialog Timaios, der gewissermaßen

seine Version der Kosmogonie enthält. Nachdem Timaios die Schöpfung alles Ver-

nünftigendemDemiurgen zugeschriebenhat, fährt er fort, es sei jedochnötig, auch

die durch Notwendigkeit – also unvernünftig – entstandene Welt zu untersuchen

und daher die Analyse noch einmal von vorn zu beginnen. Diese Notwendigkeit,

die sich mit der Vernunft in der Entstehung der Welt verbindet, kann man als die

materialistische Seite der Kosmogonie betrachten. Platon führt eine Dreiteilung

von Sein (on), Raum (chōra) und Werden (genesis) ein, deren Zusammenwirken

er in einer Metapher beschreiben wird, die der Ausgangspunkt der vorliegenden

Debatte werden sollte. Charakterisiert werden sie in umgekehrter Reihenfolge

als »das Werdende, das, worin es wird, und das, welchem nachgebildet das Wer-

dende entsteht«.104 Blendet man zunächst das Mittelglied aus dieser Gleichung

aus, gelangt man zu einer Vorstellung von ›Originalen‹ und deren Nachbildungen,

die man klassisch als ›Ideenlehre‹ bezeichnet hat: Das ›Sein‹, dem das Werdende

nachgebildet wird, ist die ›reine Form‹, die als solche ewig und unsichtbar ist,

während das Werdende ein materielles Abbild dieser reinen Form ist, die »einen

Anfang hat und sichtbar ist«.105 Die Gegenstände unserer Welt haben zwar eine

Form, doch sind sie nur Nachbildungen der einen ewigen und nicht materiellen

Form, die ihr Original ist. Nun haben wir das Mittelglied stillschweigend bereits

eingeführt, denn, was den materiellen Gegenstand als ›Gewordenen‹ von seinem

Original unterscheidet, ist eben dies:Materie. Sein Original ist reine Form, er ist eine

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 95

Verbindung von Form und Materie. Dies führt auf Platons Mittelglied: die chōra,

oder »das, worin [das Werdende] wird«.106 Diese wird nun von Timaios als eine

»schwierige und dunkle Form«107 bezeichnet. Die Gründe für die Schwierigkeit ih-

rer Beschreibung werden schnell klar werden. Timaios ringt sichtlich nachWorten,

die angemessen sind, die chōra zu beschreiben und greift dann zur Metapher einer

»Amme«,108 die »alles Werden in sich aufnimmt«.109 Die reinen Formen, das Sein,

müssen in der Welt materielle Realität gewinnen. Diese Verbindung von Form und

Materie und besonders die Figur der ›reinen‹ Materie ist es, die Timaios versucht

zu greifen zu bekommen. Die Metapher des Aufnehmens (hypodoche) scheint ihm

noch am ehesten dem Sachverhalt nahezukommen: sie illustriert eine Idee einer

reinen Materie, die die reine Form ›aufnimmt‹ und dieses Aufnehmen resultiert in

dem gewordenen Abbild, dem materiellen Gegenstand, der Form und Materie ist.

Nun versucht Timaios, die Materie näher zu charakterisieren und stößt dabei auf

fundamentale Schwierigkeiten. Ein erster Versuch ist der Vergleich mit Gold, das

in verschiedene Formen gegossen wird. Das freilich, was in all diesen gebildeten

Gegenständen konstant bleibt, was der ›Materie‹ am ehesten entspricht, ist das

Gold selbst. So muss also die Materie das sein, was übrigbleibt, wenn man von

allen Formen abstrahiert. »Dasselbe gilt von derWesenheit, die die Gesamtheit der

Körper in sich aufnimmt. Sie muss man immer als dasselbe bezeichnen, denn sie

tritt unter keinen Umständen aus ihrem eigenen Wesen heraus«.110 Gemeint ist:

die chōra als solche nimmt niemals eine Form an. Das Resultat der Aufnahme ist ein

Gegenstand, der zwei Aspekte hat: Form und Materie, doch hat damit keineswegs

die Materie selbst sich verändert. Sie hat eine Form ›aufgenommen‹, bleibt aber

dabei dieselbe: das Gold lässt sich anschließend wieder einschmelzen, es lässt sich

ihmeine neue Formgeben,und zuletzt bleibt es selbst immer dasselbe.Nun ist aber

Gold selbst bereits eine Form, so Platon. Die chōra muss noch weiter abstrahiert

werden. »Denn wenn es [sc. das Aufnehmende] irgendeinem Hereinkommenden

gliche, dürfte es das, was von entgegengesetzter oder völlig anderer Beschaffenheit

ist, sooft es herantritt, bei seiner Aufnahme nur schlecht angleichen.«111 Die chōra

muss imstande sein, jede beliebige Form aufzunehmen, darf daher selbst keinerlei

»Bestimmungen«112 aufweisen. Dies bedingt Timaios’ Schwierigkeiten die reine

Materie zu beschreiben: denn jede Beschreibung ihrer wäre eine Bestimmung, die

der chōra nicht zukommen kann.

»Deshalb also dürfen wir die Mutter und Aufnehmerin des gewordenen Sichtba-

ren und überhaupt Wahrnehmbaren weder Erde noch Luft noch Feuer nochWas-

ser nennen […], sondern wenn wir sie als etwas Unsichtbares und Gestaltloses be-

zeichnen, das alles aufnimmtundamDenkbaren irgendwie auf eine unerklärliche

Weise Anteil hat und selbst ganz schwer zu begreifen ist, werden wir nicht fehl-

gehen.«113

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Die chōramuss völlig frei von Bestimmungen sein, daher ist sie »selbst ganz schwer

zubegreifen«.Sie ist,wasübrigbleibt,wennmanvonallemIntelligiblenabstrahiert,

und kann selbst nicht näher bestimmt werden. Dies bedingt die Metaphern, die Ti-

maios zu ihrer Beschreibung zu verwenden sich gezwungen sieht. Bislang haben

wir zwei davon gehört: »Amme« und »Mutter«. Tatsächlich führt Timaios letztere

Analogie weiter aus und hält fest: »so passt es denn auch, das Aufnehmendemit der

Mutter zu vergleichen, dasWoher mit dem Vater und die Form zwischen ihnenmit

dem Kind«.114 Hier freilich wird nun klar, weshalb die feministischeTheorie an Pla-

tons Passage Anstoß nehmen konnte: das wahre, intelligible Sein wird dem Vater

analogisiert und das Kind, das dessen weniger vollkommenes Abbild ist, entsteht

dadurch, dass der Vater in die Mutter eingeht. Diese wiederum bleibt dabei völlig

farblos und blass, ja nicht einmal das, denn jede Bestimmung ihrer sagte schon zu

viel.

Das Mittelglied in unserer Analyse wiederum stellen die Untersuchungen Luce

Irigarays dar, die diese auf psychoanalytischer Basis in den 1970er Jahren vornahm.

Die Verbindung des männlichen Intelligiblen und des Lichts der Sonne aus dem

Höhlengleichnismit demVater der Psychoanalyse bot sich geradezu an.DieAnalyse

der Platon’schen chōrawiederum verwies auf die Figur der Mutter, der in der ›phal-

lozentrischen‹ Konstellation kein Platz zugestanden wird. Die Ideen sind dasWah-

re, und diese sind in der Platonischen Metapher rein männlich symbolisiert. Zwi-

schen demmännlichen Intelligiblen und demmateriellen Sinnlichen –mater heißt

bekanntlich Mutter – herrscht eine »unaufhebbare Spaltung«.115 Irigaray liest:

»Was die Frauen angeht, so haben sie überhaupt keinen Zugang […] zu den er-

habensten Sphären des Selben, zu den Gipfeln des Intelligiblen. Es ist nicht so,

daß sie nicht in ihren höchsten Teilen – die zwangsläufig mit dem männlichen Ge-

schlecht verwandt sind [Herv. i. O.] – danach streben würden, aber da sie sich oft

an die Empfindungen halten […], sind sie nicht in der Lage, zu realisieren, ob ir-

gendein Gedanke – eine Idee [Herv. i. O.] – ihnen wirklich entspricht oder ob sie

nur die Ideen des Mannes (der Männer) mehr oder weniger gut imitieren. […] Sie

sind ohne eigene Form [Herv. i. O.].«116

Irigaray liest die Platonische Beschreibung der weiblichen chōra als denOrt, an dem

die Frau aus der Metaphysik chirurgisch entfernt wird und ihr der Zugang zum

männlichen Intelligiblen systematisch versagt wird.Nunwirdman freilich einwen-

den wollen, Platon habe ja immerhin nur eineMetapher verwendet, um die kompli-

zierte Figur der chōra zu beschreiben. Einerseits täte man aber Platon wohl zu viel

der Ehre, wollte man ihn von jeder Abwertung der Frau als solcher völlig freispre-

chen. Andererseits liegt die Problematik dieses Gegenargument gegen die Implika-

tionen Irigarays aber erheblich tiefer.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 97

Dies führt zu Judith Butlers Arbeiten. Bodies that matter war in vielerlei Hinsicht

eine strategische Reaktion auf eine rekurrierende Taktik innerhalb der Debatten,

die sich mit dem Verhältnis der Geschlechter zueinander und der ›Konstitution der

Geschlechter‹ selbst beschäftigten.DieTaktik bestanddarin,den schwerbestreitba-

renUmstand zu konzedieren, dass geschlechtliche Attribute,Verhaltensweisen und

Typisierungen durch soziale Praktiken und gesellschaftliche Gewohnheiten entste-

hen und durch diese aufrechterhalten werden, andererseits aber diese Konzession

zu deradikalisieren durch die Einführung des Begriffspaares von sex und gender –

dem sogenannten ›biologischen‹ und dem ›sozialen‹ Geschlecht. Die konzedierten

Mechanismen spielten sich ausschließlich auf dem sozialen Sektor ab, hatten aber

zur Grundlage stets das materielle Geschlecht, über das man schlicht nicht strei-

ten konnte.Nun hatte diese dichotomisierende Taktik Konsequenzen, die zunächst

schwer zu überblicken waren, letztlich jedoch aus Sicht Einiger ein Projekt zu kon-

terkarieren drohte, über dessen Ziel man sich wohl nie einig gewesen war. Vor die-

sem Hintergrund siedelte sich nun Butlers Analyse an, die sich zunächst mit Iri-

garays Thesen kritisch auseinandersetzte. Dieser ist verschiedentlich der Vorwurf

gemacht worden, auf essentialistischer Basis zu argumentieren, und die häufigs-

te Taktik, diesem Vorwurf zu begegnen, findet in Butlers – initialer – Verteidigung

Irigarays eine kanonische Form.

Die Schwierigkeit liegt in den Argumenten Irigarays, die die Platonischen Aus-

klammerungen des Weiblichen unter dem Vorzeichen einesWeiblichen kritisieren.

Butler fasst Irigarays Analyse der chora flapsig zusammen:

»Irigarays Antwort auf den Ausschluss des Weiblichen aus der Ökonomie der Re-

präsentation ist letztlich: Gut, ichwill ohnehin nicht in eure Ökonomie aufgenom-

menwerden, und ichwill euch zeigen, was dieses nicht-intelligible Aufnehmende

in eurem System anrichten kann. […] Für Irigaray gibt es immer eine Materie, die

über Materie hinausgeht […] Materie tritt in zwei Modalitäten auf: erstens als ein

metaphysisches Konzept, das dem Phallogozentrismus dienlich ist, und zweitens

als eine unbegründete Figur, […] die für Irigaray denmöglichen linguistischen Ort

einer kritischen Nachahmung kennzeichnet.«117

Irigarays Taktik ist so verstanden dieNachzeichnung dermännlichen Logik Platons

und des ›Phallogozentrismus‹, die in ihrer »kritischen Nachahmung« imstande ist,

eben die Aufschlüsse aufzuzeigen, die sie erst möglich machen – die Frau als ihr

»›Anderswo‹«.118 Diemetaphysische Logik, die dasMännliche nicht nur privilegiert,

sondern nachgerade zum einzigen Geschlecht erklärt, wird erst ermöglicht durch

einen Ausschluss desWeiblichen als solchen, und diesen Umstand aufzuzeigen, ist

eine ›nachahmende‹ Praxis geeignet, die Irigaray in ihrer Analyse Platons vollzieht.

Damit lässt sich Irigarays Vorgehen zunächst vor demVorwurf des Essentialismus –

der Vorstellung, es gäbe ein ›Wesen‹ desMannes und der Frau – retten, vollzieht sie

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

doch nichts anderes als einemimetische Praxis, die von nicht zu unterschätzendem

kritischen Potential ist. Nun geht aber andererseits Irigaray so weit, eben diesemime-

tische Praxis als das »Wirken desWeiblichen in der Sprache«119 zu konzipieren. Die

metaphysische Identitätslogik hatte dasWeibliche aus sich ausgeschlossen, um ihr

eigenes Funktionieren zu ermöglichen,undebendies ermöglicht eine kritischePra-

xis derNachahmung,die Irigaray gewissermaßen als die Revolution desWeiblichen

gegendiesemännliche Logik konzipiert.Und hier ist es nun,woauchButler Irigaray

Essentialismus vorhaltenmuss: »Mit Irigaray zu behaupten, daß die Identitätslogik

potentiell durch denAufstand derMetonymie zerbrechlichwird, und dieseMetony-

mie dannmit demunterdrücktenund aufständischenWeiblichen zu identifizieren,

heißt jedoch, den Platz des Weiblichen in der und als die hereinbrechende chora zu

festigen«.120 Denn freilich: beruht einerseits die phallogozentrische Identitätslogik

auf einem Ausschluss der weiblichen Materie, der jede Beschreibbarkeit, jede Re-

präsentierbarkeit innerhalb der Metaphysik abgesprochen wird, so kann anderer-

seits eine Kritik dieses Ausschlusses, die dasWeibliche mit dem ›Außerhalb‹ dieses

Diskurses,mit dem sprachlichen Prinzip, das das Außen jederMetaphysik darstellt,

identifiziert, nie etwas anderes sein als eine Wiederholung eben dieser »phallogo-

zentrischen Übung […], diese Identität, die das Nicht-Identische ›ist‹, zu produzie-

ren.«121 Der Fehler, den Irigarays mimetische Praxis letztlich begeht, ist nicht etwa,

aufzuzeigen,wodie IdentitätslogikAusschlüsse vornimmt, sondern vielmehr,diese

Position letztlich zu akzeptieren, umvondort eine kritische Praxis zu üben,die auf-

grund ihrer Prämissen bereits zumindest einen Ausschluss der Identitätslogik wie-

derholt.DasWeibliche als dasAußendesmetaphysischenDiskurses zukonzipieren,

heißt, seine Gleichsetzung mit der chora zu akzeptieren, so Butler. Vielmehr gren-

ze der metaphysische Diskurs noch erheblich mehr aus, als nur die Frau, nämlich

zumindest Frauen, Sklaven, Kinder und Tiere, »wobei Sklaven als jene charakteri-

siert sind, die nicht seine Sprache sprechen und […] in ihrem Vernunftvermögen

vermindert angesehen werden.«122 Aufgabe kann daher nicht sein, das Weibliche

als das Ausgeschlossene gegen die Metaphysik auszuspielen. Und hier wird die Dif-

ferenz zu Irigarays Taktik klar: diese hatte versucht, dasWeibliche gegen diemänn-

liche Logik zu verteidigen, das diese zu unterdrücken versuchte. Doch liegt dieser

antagonistischen Konzeption, so sehr sie den metaphysischen Diskurs attackiert,

letztlich eine Identitätslogik zugrunde, die das Weibliche zwar zu rekonzeptuali-

sieren sucht, ohne jedoch die Prämissen des antagonistischen Diskurses selbst ein-

zureißen.Wie ist nun aber eine Praxis zu konzipieren, die geeignet ist, dies zu tun,

und damit der Heterogenität konstitutiver Ausschlüsse im Platonischen Konstrukt

Rechnung zu tragen und der Gefahr zu entgehen, den »Verwerfungseffekt, der vom

phallogozentrischen Diskurs selbst vollzogen wird«,123 zu ›verdoppeln‹?

Butler betont, dass Irigaray die mimetische Operation an Platon »taktisch an-

gelegt«124 ist, und wir werden nun argumentieren, dass Butler in zwei Instanzen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 99

unterschiedlichen Abstraktionsgrades eine strategischeÄnderung vornimmt, diewir

als den Form-Materie-Kollaps kennengelernt haben.

Die Debatte, die Irigaray angestoßen hat, kann man nach einer geschickten

Wendung Butlers als eine bezeichnen, die sich nicht mit der ›Materialität des

Geschlechts‹ befasst – dem stets wiederholten Argument, dass es nun einmal ›ma-

teriell‹ zwei Geschlechter gebe –, sondernmit dem »Geschlecht derMaterialität«,125

der Frage nämlich, ob nicht die bloße Kategorie der Materialität, die nun einmal

eine historische ist und einen philosophiehistorischen Hintergrund aufweist, der

kaummehr zu überblicken ist, bereits Ausschlüsse in sich trägt, die selbst angetan

sind, Ungerechtigkeiten zu persistieren, die kaum thematisch werden. Greift man

nicht, wenn man die Materialität des Geschlechts thematisiert, unwillkürlich auf

einen Begriff zurück, der letztlich bei Platon Glied einer Dichotomie ist, die die

Materie mit dem Weiblichen assoziiert und dieses dadurch zum nicht repräsen-

tierbaren, zum nicht einmal beschreibbaren deklariert?

Dies wird plausibilisiert durch den Rückgriff auf die Derrida’sche Kategorien

der Performanz und der Iterabilität, die wir kennengelernt haben. Butler referen-

ziert diese explizit und stellt sie in den Kontext des ›Verfertigens‹ des »sexuierten

Körpers«.126 Sie skizziert damit eineTheorie, die diesen Körper nicht als etwas Vor-

gängiges betrachtet, das nur benannt wird, sondern als etwas, dessen Identität erst

performativ durchdie Signifikation–verstanden alsHandlung–erzeugtwird.Die-

se »Handlungen«127 wiederum sind nicht als einmalige Schöpfungsakte zu konzi-

pieren, die »Performativität ist […] kein einmaliger ›Akt‹, denn sie ist immer die

Wiederholung einer oder mehrerer Normen; und in dem Ausmaß, in dem sie in

der Gegenwart einen handlungsähnlichen Status erlangt, verschleiert oder verbirgt

sie die Konventionen, deren Wiederholung sie ist.«128 Die Signifikation eines Kör-

pers als ›sexuiert‹, die Identifikation eines Subjekts alsMannoder Frau ist keine ein-

malige Definition, vielmehr wiederholt sie sich in jedem Sprechakt der Ansprache

und erst in dieser Iteration stabilisiert sich die sexuelle Identität. Dies wiederum

ist nurmöglich auf demHintergrund der Iterabilität des Signifikanten, die Derrida

als Quelle seiner Identität wie seiner essentiellen Instabilität herausgearbeitet hat-

te. Die Sexuierung des Körpers durch Signifikation ist damit beides: Iteration als

»Wiederholung einer oder mehrerer Normen«129 und zugleich der Ort, an dem die

Identität der Geschlechter prinzipiell instabil werden kann, da,wie wir gesehen ha-

ben,die Einhaltung dieserNormen letztlich nicht sichergestellt werden kann.Diese

Derrida’sche Einsicht verweist einerseits auf die Möglichkeit, in der Kategorie der

Materialität qua Signifikation die ›Spuren‹ des Platonischen Diskurses wiederaufzu-

finden, und andererseits auf die Chance, die Norm der Signifikation als prinzipiell

nicht garantierbar aufzuweisen.

Vor diesem Hintergrund vollzieht nun Butler die erste strategische Volte, die

sich gegen Irigaray wendet. Ein illustrativer Satz Butlers lautet:

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

»Bei einer solchenDarstellunggeht es nicht bloßdarum, vor einer leichthin vollzo-

genenMaterialität [Herv. i. O.] des Körpers oder der Materialität des biologischen

Geschlechts zu warnen, sondern zu zeigen, daß sich auf Materie zu berufen heißt,

eine abgelagerte Geschichte sexueller Hierarchie und sexueller Auslöschungen

heraufzubeschwören, die sicherlich ein Gegenstand [Herv. i. O.] feministischer Un-

tersuchung sein sollte, die aber als eineGrundlage [Herv. i. O.] feministischer Theo-

rie ganz problematisch wäre.«130

Man kann nun schwer der Versuchung widerstehen, den Begriff ›Gegenstand‹ als

Materie, als scholastisches Materialobjekt, und den der ›Grundlage‹ als die Form

der Theorie zu übersetzen. Die Form-Materie-Unterscheidung, die Irigaray an

Platon untersucht, muss Gegenstand feministischer Theorie werden, doch darf sie

selbst nicht als deren Form akzeptiert werden – nicht einmal vor dem Hintergrund

taktischer Mimesis. Irigaray versucht, taktisch die Form-Materie-Unterscheidung,

deren männliche Logik sie nachzeichnet, zu destabilisieren, um den Ort des Weib-

lichen wiederzugewinnen. Doch akzeptiert sie dabei zweierlei: die binäre Form

der Geschlechtsdifferenz und die fixierte Identität des Weiblichen, die sie freilich

neu verhandeln und als Bedrohung der männlichen Identitätslogik begreifen will.

Die Form der Auseinandersetzung bleibt dabei unangetastet, denn es handelt sich

weiterhin um eine taktische Verortung desMännlichen und desWeiblichen in einer

metaphysischen Hierarchie. Man kann Butlers Vorwurf an Irigaray dahingehend

verstehen, sie wiederhole letztlich die männliche Identitätslogik schlicht, da sie

den entscheidenden strategischen Schritt nicht unternehme: den Kollaps der Form

der Auseinandersetzung selbst. Die Form-Materie-Unterscheidung ist sicherlich

»Gegenstand«, soll Materie der feministischen Theorie sein, auf formaler Ebene

muss diese jedoch auch den Kollaps dieser Unterscheidung vollziehen und dabei

nicht etwa die Form der Auseinandersetzung selbst unangetastet lassen. Irigaray

hatte versucht, die Grenzen von Form und Materie zu verschieben, doch waren

die Kombattanten der Auseinandersetzung um diese Grenzen weiterhin eben die

Geschlechter, deren Antagonismus ausgetragen wurde, und wurde daher in der

Analyse nur auf die Ausschlüsse des Weiblichen verwiesen. Butler dagegen möch-

te darauf hinweisen, dass Platons Kategorie auf unzähligen solcher Ausschlüsse

beruht, und sie verweist paradigmatisch auf die heterosexuelle Normativität der

Platonischen Figur: das Eindringen der Idee in die chora basiert auf einer Vor-

stellung heterosexueller Penetration, die nicht thematisch werden muss, da ihre

Alternativen aus dem Diskurs ausgeschlossen sind. »Hier werden eindeutig Po-

sitionen dadurch gesichert, daß die Penetration ausschließlich der Form und die

Penetrierbarkeit der verweiblichten Materialität zugewiesen wird.«131 Die ers-

te Instanz des strategischen Form-Materie-Kollapses besteht daher darin, das

Irigaray’sche Modell, das letztlich auf einer antagonistischen Vorstellung zweier

Geschlechter beruhte, zu kollabieren: die Form-Materie-Figur Platons ist von Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 101

schlüssen geprägt, doch sind diese nicht etwa nur Ausschlüsse der Frau, sondern

mindestens auch von Homosexualität und – so muss man verstehen – unzähliger

weiterer Verletzungen von Normen, die nicht thematisch werden können. Der ant-

agonistische Geschlechterkampf wird somit transzendiert, da er stillschweigend

weiterhin auf einer Identitätslogik beruhte, deren taktische Verschiebung nichts

daran änderte, dass ihr fundamentales Prinzip aufrechterhalten blieb. Die erste

Instanz des strategischen Form-Materie-Kollapses bei Butler finden wir daher

in der Infragestellung des dualistischen Antagonismus der Geschlechter, der als

Form feministischer Theorie vor dem Hintergrund der Derrida’schen Idee der

Performativität geeignet ist, die Taktik des Gegners unwillkürlich zu imitieren.

Nun ist aber a fortiori die Form-Materie-Unterscheidung eben die Unterschei-

dung, die die ursprüngliche Form der Auseinandersetzung erst zu konstruieren

erlaubt. Die Form-Materie-Unterscheidung liegt zunächst jeder Theoriebildung

zugrunde und ihre Reifikation ist der Punkt, an dem Theorie in Metaphysik um-

schlägt. Dies lässt sich an der Platonischen ›Ideenlehre‹ freilich am simpelsten

illustrieren, denn die Idee eines Stuhles, die aus der gemeinsamen Form meh-

rerer baugleicher Stühle abstrahiert wird und selbst Dingcharakter gewinnt, ist

der Prototyp metaphysischer Ontologie. Nun ist aber eine weitaus einschlägigere

und zugleich verborgenere Instanz der Form-Materie-Unterscheidung die Idee, in

verschiedenen sprachlichen Äußerungen könnte derselbe Gedanke geäußert sein –

und diese Idee ist nah verwandt der Idee einer Metapher. Man darf hier nicht der

naheliegenden Redeweise erliegen, ein Gedanke würde in eine sprachliche Form

gegossen – diese Redeweise ist wohl auf den Umstand zurückzuführen, dass aus

linguistischer oder formallogischer Perspektive verschiedene sprachliche Äußerun-

gen dieselbe, wiederum durch Abstraktion gewonnene sprachliche Form aufweisen

können. Die Form-Materie-Vorstellung der Sprache, die der Metaphysik zugrunde

liegt, ist die, dass derselbe Gedanke in unterschiedlichen sprachlichen Instanzen

realisiert werden kann, was die Sprache auf die Seite derMaterie schlägt. Drücken

mehrere Äußerungen denselben Gedanken aus – oder mehr noch: denotieren

mehrere ›materielle‹ Äußerungsinstanzen desselben Wortes dasselbe Denotat, so

figurieren diese Instanzen alsmaterielle Individuationen einer gemeinsamen Form

–des ideellenDenotats des Satzes oder desWortes. EineWiederholung auf höherer

Ebene derselben Konstruktion stellen Metaphern insofern dar, als ihre gängige

Charakterisierung besagt, eine Metapher drücke einen Gedanken schlicht auf eine

andere Art aus. Dieser Gedanke wird gewonnen als Abstraktionsprodukt eines

Vergleiches, als tertium comparationis oder als geteilte Form verschiedener Arten und

Weisen dasselbe zu sagen. Die Form-Materie-Unterscheidung als Stabilisierung

eines Abstraktionsprozesses, dessen Steigerung die theoretische Reifikation der

Form darstellt, liegt so insbesondere auch jedem Essentialismus zugrunde – und

hier kommen wir zurück auf die Form der Debatte, die Irigaray nicht hatte kolla-

bieren lassen. Denn insbesondere lassen sich die ›biologischen‹ Geschlechter als

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Formen begreifen, die per Abstraktion aus den materiellen Individuen gewonnen,

dann zunächst als theoretische Begriffe genommen und zuletzt reifiziert werden,

was sich in der Redeweise äußert, es gebe Mann und Frau. Dies illustriert, dass

bei der Verhandlung der Form-Materie-Unterscheidung sehr viel auf dem Spiel

steht – und wir erinnern uns, dass Derrida performativ gezeigt hat, dass diese

Unterscheidung stets auf Konventionen beruht, deren Einhaltung nicht garantiert

werden kann. Dies lässt sich am Beispiel von Metaphern oft am schönsten zeigen,

dennMetaphern sagen immermehr undweniger alswas sie sagen sollen.DieÜber-

mittlung des einen Gedankens leisten sie nur dann, wenn der Adressat die korrekte

Abstraktionsleistung vollzieht und exakt das tertium comparationis und nicht etwa

andere Eigenschaften des ›sprachlichen Bildes‹ mit-versteht. Eulenspiegelei – die

Taktik, eine Metapher wörtlich zu nehmen, – ist mehr als ein beliebter Kalauer:

sie illustriert das Wirkprinzip eines Strategiewechsels, der geeignet ist, letztlich

jede Form der Metaphysik in ihre Grenzen zu verweisen. Derridas berühmtestes

taktisches Konstrukt – das der differánce – leistet letztlich nichts anderes: es soll

illustrieren, dass die Konstruktion idealer Bedeutung auf der Akzeptanz von Kon-

ventionen beruht, und dass dies zugleich stets ihre Instabilität verbürgt. Man darf

hier nicht den Fehlermachen,DerridasTheorie als eine sprachphilosophischeThese

zu verstehen, was zu häufig geschehen ist. Ziel ist nicht, sprachliche Bedeutung als

solche zu analysieren oder negative Aussagen über die Existenz von ideellen Gegen-

ständen zumachen. Ziel ist die ubiquitäreMöglichkeit einer Strategie aufzuzeigen,

die die Dependenz der Form-Materie-Unterscheidung von sozialen Konventionen

ausnutzt, um diese zum Kollaps zu bringen. Und auch auf dieser Ebene – und

das ist die zweite Instanz – funktioniert Butlers strategisches Argument gegen

die platonische Figur der Form-Materie-Unterscheidung. Versucht man Platon

zu verteidigen, indem man darauf hinweist, er habe doch die Form-Materie-Un-

terscheidung nur metaphorisch der von Mann und Frau analogisiert, kann dieser

Versuch aus apriorischen Gründen keinen Erfolg haben, wie wir gesehen haben.

Butler weist auf dieMöglichkeit der Universalisierung dieser Strategie insbesonde-

re hin, wenn sie Derridas Diktum referiert, er sei nicht einmal sicher, dass es einen

›Begriff‹ für das absolute Draußen geben könnte.132 »Einen Begriff von Materie

zu haben bedeutet, eben jene Exteriorität zu verlieren, deren Sicherstellung von

diesem Begriff erwartet wurde.«133 Die Kategorie der Materie wird so zusätzlich

sichtbar als die intendierte Garantin eines ›Außersprachlichen‹, eines Referenten

der sprachlichen Begriffe und wiewohl weder Butler noch Derrida bestreiten wol-

len, dass es Außersprachliches gibt, können sie stets strategisch darauf hinweisen,

dass jede sprachliche Äußerung, die sich gibt, als würde sie Außersprachliches

repräsentieren,mehr verspricht als sie leisten kann.Man hat Butler an dieser Stelle

oft einen ›Lingualismus‹ vorgeworfen und die Debatte beendet. Nun ist es freilich

nicht wahr, dass es nur Sprache gibt, und ist es sicherlich nicht zielführend, stets

auf den Umstand zu rekurrieren, dass jede Äußerung letztlich nur Sprache ist

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 103

und damit stets denselben instabilen Kommunikationsbedingungen unterliegt –

doch darf man umgekehrt auch nicht übersehen, dass die Derrida’sche Strategie

zugleich die Instabilität aller reifizierten Kategorien eindrucksvoll erweist und dort

einMittel an dieHand gibt,wo diese zu einem repressiven Instrument werdenwol-

len. Die Demonstration der schierenMöglichkeit des Form-Materie-Kollapses stellt

einen inkommensurablen Strategiewechsel dar, der geeignet ist, vorgängige For-

men von Auseinandersetzung zu transzendieren und als unveränderlich gedachte

Antagonismen zu relativieren. Freilich ist es gerade diese Inkommensurabilität,

die die Strategie aus Sicht der antagonistischen Strategien als eine Weigerung

erscheinen lässt, nach den Spielregeln zu spielen – und dies zurecht, denn genau

darum handelt es sich.

§ 12 Historische Wahrheit: Das Vaticanum II

Wirwollen zuletzt einen in dieser Konstellation zunächst überraschenden Komplex

besprechen. Das Zweite Vatikanische Konzil fand freilich zur selben Zeit statt, in

der sich die Überlegungen Derridas zum FMK zumindest anbahnten, doch werden

beide selten im selben Atemzug genannt. Im Kontext unserer Analyse der strate-

gischen Figur des Form-Materie-Kollapses bietet sich das Vaticanum II jedoch als

Untersuchungsgegenstand an, da sich in verschiedenen Debatten, die bei der Ent-

stehung insbesondere der Dogmatischen Konstitutionen geführt wurden, Strate-

gienwiederfinden, die sichmit dem Instrumentarium fassen lassen, das wir soweit

erarbeitet haben. Dies ist weniger überraschend, als es den Anschein haben mag,

bedenkt man, dass die Figur des FMK, wie wir gesehen haben, bereits seit einiger

Zeit kursierte und die fraglichen Debatten stark von Theologen beeinflusst waren,

die mit den geistesgeschichtlichen Entwicklungen ihrer Zeit wohlvertraut waren.

Zunächst gilt es zu beobachten, dass der Katholizismus als solcher bereits sich

einer Problematik gegenübersieht, die wir im ersten Kapitel kennengelernt hatten:

der Frage nach universaler Identität. Es liegt bereits im Begriff des Katholizismus,

dass er universal – allumfassend – seinmuss,will er seinemAnspruch gerecht wer-

den. Das Neue Testament unterschied sich hier wesentlich vom Alten Testament –

der Gott des Judentums erwählte sich ein Volk, das das Seine war, wiewohl die Völ-

ker durch es Segen haben sollten.134 Christus dagegen starb für alleMenschen, für

alle Völker und die ganze Menschheit. Der Katholizismus hat daher von jeher eine

anthropologische Komponente beinhaltet, die denMenschen als Glied derMensch-

heit und diese als ganze durch Christus erlöste kannte. Das Problem der universa-

len Identität stellt sich stets auf mehreren Ebenen und auf der logischen Ebene lös-

te der Katholizismus das Problem durch die Figur des mystischen Leibs Christi. Das

logische Problem universaler Identität hatten wir in der Fragestellung kennenge-

lernt,wie Identität konzipiertwerdenkann,wennes aufgrundderUniversalität kei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nen kontrastierendenGegenpol gibt. ImUnterschied zur streng individualistischen

Heilsvorstellung des Protestantismus gründete nun der Katholizismus stets auf der

Vorstellung, dass derMensch nur als Glied eines Leibes, der Gemeinde nämlich, er-

löstwerde.ZumKristallisationspunkt dieserVorstellungwurdedie katholische Idee

der Kirche. Dieser Begriff ist, wie Henri de Lubac im Vorfeld des Konzils prominent

festhielt, stets in zweifachemSinne zu verstehen: als die sichtbareKirche, d.i. die so-

ziale Organisation vonMenschen, und als dermystische Leib Christi.135 Dieser ist es,

der durch das Kommen Christi logisch mitkonstituiert – und daher prädestiniert

– ist und in diesem soll die ganze Menschheit errettet werden. Das logische Pro-

blem universaler Identität löst sich damit in die personale Identität Christi auf: die

Menschheit wird divina institutione formati als Ganze als der mystische Leib Christ

konstituiert und in dieser Figur ist sie universal wie sie zugleich eine Identität sich

erhält. Nun setzt auf einer zweiten Ebene eine Identität einen materialen Gehalt

voraus,unddieser speiste sich fürdenKatholizismus stets ausderPartikularität des

raumzeitlichen und einmaligen Erscheinens der Person Jesu Christi und der Tradi-

tion der Kirche.Weit von jedem Vernunftsdeismus entfernt, stellt sich der Katholi-

zismus einerseits als eineOffenbarungsreligion dar, zu dessen zentralen Inhalten seit

frühen Anfängen andererseits die Idee der historischen Identität in der Tradition ge-

hörte, die besonders frappant in der Symbolik der Apostolischen Sukzession dar-

gestellt wurde.Der Katholizismus scheint so zunächst in seiner geradezuwagemu-

tigen Konstellation von historischem Partikularismus, institutionalisierter Identi-

tät, materialem Gehalt und anthropologischem Universalitätsanspruch das resul-

tierende Problem universaler Identität durch das Dogma vom Corpus Mysticum zu

lösen: die Menschheit bildet als Ganze einen Leib und dieser ist der Leib Christi. In

derKonzeption seinermaterialenGehalte freilich scheint die klassizistische Lösung

durch: sie sind offenbarteWahrheit.

Nun stellt sich auf einer dritten Ebene dem Katholizismus das empirische Pro-

blem der Faktizität: es sind nicht alle Menschen Christen und die, die es sind, sind

nicht einmal alle Katholiken.Diese faktischeDivergenz der Religionenwar es gewe-

sen, die den aufklärerischenRückzug ins Formale veranlasst hatte.Die traditionelle

Antwort des Katholizismuswar die Idee derMission gewesen: es gehört zur Aufgabe

der sichtbaren Kirche, den Völkern – alias Heiden – ihre materialen Gehalte in Ge-

stalt desWortes Christi zu verkünden und sie durch die Taufe demmystischen Leib

anzugliedern. Es gab sicherlich eine Zeit, in der dieses Ziel erreichbar oder sogar

zumGreifennahe schien,dochgabendie zähenFortschrittemit der Zeit eherAnlass

zur Resignation als zur Hoffnung. Auch schien die Taktik der Mission im Kontext

der Auseinandersetzung mit den Folgen der Reformation geradezu unangebracht

zu sein, nicht zuletzt weil die zumissionierenden ja bereits getauft und damit Glie-

der des Leibes Christ waren. Auch waren bestimmte Aspekte der protestantischen

Theologie nicht völlig von der Hand zu weisen. Die ökumenische Situation stellte

damit neben der Frage nach dem Seelenheil der Angehörigen anderer Religionen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 105

ein weiteres fundamentales Problem der Ekklesiologie dar. Beide schienen insbe-

sondere die Vorstellung des einen Leib Christi – erit unus Christus amans seipsum – in

Frage zu stellen,diemangutenGewissens als denKernder katholischenEkklesiolo-

gie begreifen kann. Zugleich stellte der Protestantismus einen weiteren Aspekt der

materialen katholischen Identität in Frage, da der Grundsatz des sola scriptura die

konstitutive Rolle der kirchlichen Tradition radikal bestritt.

Vor diesem Hintergrund müssen nun die Konstitutionen des Vaticanum II be-

trachtetwerden. Freilich darfmanhierbei nicht übersehen, dass diese Texte das Re-

sultat hunderter Redaktionen sind und sich darin verschiedene Kompromisse fin-

den, die zwischen verschiedenen Positionen innerhalb des Konzils verhandelt wer-

den mussten. Es wird nach dem Gesagten nicht mehr überraschen, dass wir uns

vornehmlich auf die Konstitutionen Lumen Gentium über die Kirche und Dei Verbum

über dieOffenbarungbeziehenwerden. In beidenFällen ist ein sehrmerklicherEin-

fluss der sogenannten Nouvelle Théologie der 30er-Jahre zu beobachten, die sich kri-

tisch mit der prävalenten Neuscholastik und damit mit dem Wiedererstarken der

christlichenMetaphysikauseinandergesetzthatte.Unterden sogenanntenPeritides

Konzils fanden sichmit Yves Congar undHenri de Lubac auch zwei der wichtigsten

Vertreter der Nouvelle Théologie, deren Vorarbeiten man sicherlich nicht außer Acht

lassen darf.

Wendet man sich nun zunächst der Dogmatischen Konstitution LumenGentium

zu, die in den Jahren 1962–1964 entstand und am 21. November 1964 promulgiert

wurde, so wird dort das Problem der Katholischen Identität in all seinen Spiege-

lungen verhandelt: in der Frage nach der Relation von ›sichtbarer‹ Kirche und Leib

Christi, in der ökumenischen Problematik und der Frage nach der Mission. Einen

zentralen Hintergrund für die Ausführungen des Konzils stellt die antagonistisch

konzipierende EnzyklikaMystici Corporis Pius’ XII von 1943 dar. Diese hatte explizit

festgehalten, dass der Leib Christi und die römisch-katholischeGeschichte identisch

seien.Dies fügt freilich der katholischen Lösung der universalen Identität eine neue

Komponente, nämlich die Identifizierung der Catholica mit der konkreten römi-

schenKirche,hinzu. JosephRatzinger hat darauf hingewiesen,dass diese Enzyklika

im Kontext der »Zuspitzung, welche die Lehre dieses [sc. des ersten vatikanischen]

Konzils dem Begriff des Katholischen gegeben hat«,136 gelesen werden muss. Das

Vaticanum I hatte die Catholica kurzerhandmit der römischen Kirche »im Sinn des

päpstlichen Jurisdiktionsprimats«137 gleichgesetzt.Mystici Corporiswiederum iden-

tifizierte sie mit dem Leib Christi selbst. Dies hatte freilich radikale Konsequen-

zen für die oben aufgeworfenen Fragenkomplexe im Hinblick auf die katholische

Identität, insbesondere auf die Frage der Ökumene: »Denn wer nicht zur römisch-

katholischen Kirche gehört, gehört ›reapse‹, in Wirklichkeit, überhaupt nicht zur

Kirche.«138 Durch diese antagonistische Konzeption der Catholica als der sichtba-

ren, konkreten, römischen Kirche wurde das Problem der Ökumene gewissermaßen

schlicht geleugnet. Ist der Leib Christi letztlich nichts anderes als die römisch-ka-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tholische Kirche, so beantwortet sich die Frage, wer ein Glied dieses Leibes ist, sehr

wohlfeil durch Blick in das Kirchenregister.Die Protestanten insbesondere erhalten

so kaummehr einen anderen Status als die gentiles: sie sind nicht Teil der römischen

Kirche, also sind sie überhaupt kein Teil der Kirche und konsequenterweise müss-

ten sieGegenstandderMissionsbemühungenwerden.DieMission selbst erhält den

Status einer heilsnotwendigen Handlung, denn erst durch die Mission können die

Völker in den Leib Christi eingegliedert und damit gerettet werden.

Nun waren aber die dogmatischen Konsequenzen dieser sehr kurz greifenden

Aussage des »est«, der Identifikation des Leibes Christi mit der römischen Kirche,

letztlich untragbar. Zumindest was den Status der ja immerhin getauften Protestan-

ten anbelangte, war offenkundig, dass sie in irgendeinem Sinn zur Kirche gehören

mussten, doch blieb, wie Ratzinger formuliert, der resultierende Sachverhalt der

faktisch vorliegendenKirchenspaltung,die nicht schlicht geleugnetwerden konnte,

in den Enzykliken Pius’ XII »theologisch völlig im Nebel«.139

Die ekklesiologischen Konzeptionen dieser Enzykliken im Anschluss an die Pri-

matslehre des Vaticanum I kann man daher insofern als antagonistische Konzep-

tionen begreifen, als sie die konkrete Identität der römisch-katholischen Kirche als

einzigen Ort des Heils und daher konsequenterweise die Heiden und weitgehend

auch die nicht katholischen Christen als außerhalb des Leibes Christi stehend be-

griffen. Die Idee der universalen Identität in der Figur des mystischen Leibes, die

dem Katholizismus wesentlich zugrunde liegt, wurde so zugespitzt auf eine Missi-

onstätigkeit der einzig im Besitz des Heiles befindlichen konkreten römischen Kir-

che.

Diese Konzeption wurde durch Lumen Gentium relativiert. Die Idee der katholi-

schen Universalität hatte im Vorfeld prominent Henri de Lubacs Buch Catholicisme

inErinnerunggerufen.DeLubacwiesunterRekurs aufpatristischeTexte erneut auf

denUmstandhin,dass »dieübernatürlicheEinheit desmystischenLeibesChristi ei-

ne primäre, natürliche, die Einheit desMenschengeschlechtes voraus[setzt]«,140 die

sich bereits in der Legende Adams, der »auf dem Kalvarienberg begraben und mit

dem Wasser, das aus der Seite Jesu floß, getauft wurde«,141 und der paulinischen

Figur der ›neuen Schöpfung‹ findet.

Vor dem Hintergrund dieser Einheitsvorstellung der in Christus erretteten

Menschheit scheinen freilich die vorkonziliaren Ekklesiologien unbefriedigend, da

sie die Frage nach dem Status der nicht katholischen Christen zumindest ungelöst

ließ und die nach dem Heil der Heiden kurzerhand negativ beantwortete. Letztere

warf de Lubac mit einer geradezu wagemutigen Formulierung erneut auf:

»ist es auch offensichtlich falsch, von einer wirklichen Entbehrung, einemZweifel,

einer Angst des in die Herrlichkeit eingegangenen Christus zu reden, so wäre es

immerhin möglich zu denken, daß ihm auch im Himmel, so lange das ihm vom

Vater anvertraute Werk nicht vollendet ist, noch Raum für Hoffnung bliebe.«142

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 107

Denn freilich: wenn Christus zum Heil aller starb, ist ein Mangel an Einheit der

Menschheit ein Mangel der Einheit seines Leibes – und es ist schlechterdings un-

vorstellbar, dass ihn dies gleichgültig ließe. Insbesondere scheint damit aber die

Exklusion der Heiden, die nie das Evangelium empfingen und damit unverschul-

det ungetauft blieben, aus seinem Leib ein theologisches Skandalon zu werden.

Vor diesem komplexen Hintergrund entwickelt Lumen Gentium zunächst eine

theologisch angemessenere Sprache für die Relation von römisch-katholischer Kir-

cheunddemmystischenLeib: das »est« derEnzyklikaMysticiCorporiswirddurch ein

– scholastisch anmutendes – »subsistit in« ersetzt. Die »einzige Kirche Christi«143

wird so begriffen als »verwirklicht in der katholischen Kirche«.144 Dieses »subsistit

in«, dessen Übersetzung stets problematisch sein wird und das daher auch eben-

so gut als ›Verwirklichung‹ übersetzt werden kann, darf in seiner Bedeutung nicht

unterschätzt werden, da es das »est«, die Identifizierung der katholischen Kirchemit

dem Leib Christi, implizit verwirft. Darüber hinaus stellt die Konstitution explizit

fest, dass dies nicht ausschließt, »daß außerhalb ihres Gefüges vielfältige Elemen-

te der Heiligung und derWahrheit zu finden sind, die als der Kirche Christi eigene

Gaben auf die katholische Einheit hindrängen.«145 Dies verwirft dogmatisch durch-

aus weitgehend einen etwaigen Exklusivitätsanspruch der katholischen Kirche auf

Wahrheit und zwar um der Einheit des Leibes Christ willen – und dies schlägt sich

konsequent inden fortführendenFormulierungenderKonstitution inBezugauf die

Ökumene und die Mission nieder.

Freilich hält die Konstitution explizit daran fest, dass die »pilgernde Kirche

zum Heile notwendig«146 sei, doch wird diese Heilsnotwendigkeit der Kirche an-

schließend stark differenziert. Einzig in Bezug auf die, die von der katholischen

Kirche wissen und doch keines ihrer Glieder sein wollen, wird so vorsichtig wie

irgend möglich ausgesagt, dass sie nicht gerettet werden »könnten« (possent) und

nur für die Apostaten wird diese Aussage noch verschärft. In Bezug auf die nicht

katholischen Christen hält die Konstitution fest, dass sich ihnen die katholische

Kirche »aus mehrfachemGrunde verbunden«147 wisse. Zuletzt wird zwar einerseits

der Auftrag der Mission ausdrücklich erneuert,148 zugleich wird aber festgehalten,

dass insbesondere Juden und Muslime, allgemeiner aber alle, die »Gott aber aus

ehrlichem Herzen such[en]«,149 vom Heilswillen umfasst werden. Dies affirmiert

die Idee der Katholizität kat’exochen und relativiert zugleich die stark dem 19. Jahr-

hundert zugehörigen Tendenzen, die sichtbare römische Kirche mit der Catholica

zu identifizieren in noch stärkeremMaße.

EineweitereAusprägungdieserRekonzeptualisierungder universalen Identität

findet sich inder Figur des ›Glaubenssinnes‹ derGläubigen,d.i. in derAussage,dass

die »Gesamtheit derGläubigen« imGlaubennicht irren könne.150Dies greift eine al-

te Idee auf, die zunächst auf der Idee des Beistands durch den Heiligen Geist und

später auf der Figur des sensus fidei, die insbesondere im 19. Jahrhundert zu großer

theologischer Beliebtheit gelangt war, beruhte. Die Unfehlbarkeit, die das Vatica-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

num I dem Papst zugewiesen hatte, wird so durch das Vaticanum II auf die ganze

Christenheit ausgedehnt, was das weitere Problemfeld der Relation von instituier-

ter Kirche und Laien anreißt und auch dort letztere gegenüber ersterer aufwertet,

was sicherlich eine Grundtendenz des gesamten Konzils darstellt.

Für die Frage der Identität des Leibes Christi ist nun freilich neben der formalen

ekklesiologischen Abgrenzung die Frage nach den materialen Gehalten des Glau-

bens zentral. Diese wird sehr dringlich durch die Konstitution Dei Verbum über die

Offenbarung aufgeworfen, die imNovember 1965 nach vierjähriger Entstehungsge-

schichte promulgiert wurde. Auch für diese Konstitution kann man wichtige Ein-

flüsse in den Thesen der Nouvelle Théologie sehen, insbesondere in den Abhandlun-

gen Yves Congars zur Rolle der Tradition. Die Kategorie der Tradition stellt gewis-

sermaßen das zentrale Problem der Auseinandersetzungen über die Offenbarung

insbesondere vor demHintergrund der ökumenischen Situation dar. Der materia-

le Gehalt des christlichen Glaubens ist offensichtlich begründet auf der Frohbot-

schaft Jesu Christi, doch beginnt bereits hier das Problem der Überlieferung, da Je-

sus bekanntlich keine Bücher geschrieben hat, die seine Botschaft enthielten und

an die Nachwelt vermitteln könnten. Dementsprechend mussten seine Worte und

Taten durch andere festgehalten und weitergetragen werden, was freilich zunächst

in mündlicher Form und sehr bald in schriftlicher Form geschah. Daraus ergeben

sich rein logisch bereits zwei mögliche ›Quellen‹, aus denen man von der Offenba-

rung Christi erfahren kann, und unter diesem Titel – fontes revelationis – wurde die

zugrundeliegende Problematik terminologisch über die Jahrhunderte verhandelt.

Zum Problem wurde deren Relation in ganz neuem Maße durch die Reformation

und Luthers Grundsatz des sola scriptura, derThese also, dass der gesamte Inhalt des

christlichen Glaubens in der Bibel allein zu finden sei. Auf dieseThese reagierte die

katholische Kirche im Konzil von Trient mit der Formel in libris scriptis et sine scripto

traditionibus, die nachfolgend häufig als ein – ursprünglich so formuliertes – partim

– partim interpretiert wurde, das festzuhalten schien, dass die Offenbarung ›teils‹ in

der Schrift und ›teils‹ in der TraditionderKirche enthalten ist.Diese Formelwieder-

umwar stets eines der zentralenProblemealler ökumenischenBestrebungen,da sie

nach der gängigen Interpretation einen unauflösbaren Kontrast zum sola scriptura

bildete – denn entweder war die Bibel ›vollständig‹ oder sie war es nicht.

Die zugrundeliegende Fragestellung verschärft sich dadurch, dass ein reines so-

la scriptura logisch völlig widersinnig ist –was die protestantischeTheologie zu den

paradoxesten Positionen getrieben hat –, denn die scriptura selbst wurde ja nicht et-

wavomHimmel inLuthersArmegeworfen, sondern ist selbstResultat einesProzes-

ses, der unter der Kategorie der Kanonisierung gefasst wird.151 Die zentrale Schwie-

rigkeit liegt in dem Umstand, dass nach dem Tode Jesu nicht etwa vier Evangeli-

en, sondern hunderte von Texten teils abstrusen Inhalts verfasst wurden, die man

gerne pejorativ als ›apokryph‹ bezeichnet. Die scriptura, die nach Luthers Überzeu-

gungohne jedenRekurs auf die Traditiongeeignet sein soll, dieOffenbarungChristi

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 109

zu vermitteln, ist selbst nun das Resultat eines Überlieferungsprozesses innerhalb

der frühen undmittelalterlichenKirche,der stets auchElemente der Redaktion und

Selektion enthielt.Die katholische Antwort auf die Frage nach der Berechtigung der

Kanonisierunggestaltet sich verhältnismäßig einfach,dadie Ideeder Traditionund

insbesondere die Figur des die Kirche leitenden Heiligen Geistes zu ihrer Farben-

strophe zählt.Das sola scriptura kanndaher zumindest nicht,was die Kanonisierung

selbst angeht, ohne einMaß anKonzession an die Tradition durchgehaltenwerden.

Dies freilich verweist nununmittelbar zurück auf die Fragenachder formalen Iden-

tität der katholischenKirche,die inder Fragenachder inspiriertenTradition iteriert

wird.Die Formel des Konzils von Trient erweist sich in dieserHinsicht nun nachge-

rade als problematisch, da sie nach gängiger Auffassung nahelegt, dass die ›Teile‹,

von denen sie (nicht) spricht, disjunkt sind. Neben der ökumenischen Frage wirft

dies unmittelbar die Frage nach der Relation dieser Teile inmaterialer wie formaler

Form auf.

Nun hatte im Vorfeld der Tübinger Theologe Josef Rupert Geiselmann darauf

hingewiesen, dass das Konzil von Trient ja gerade nicht die Formel des partim–partim

gewählt hatte,unddarausabgeleitet,dass sodieMöglichkeit eines ›katholischen sola

scriptura‹ habe offengelassen werden sollen, oder in theologischer Terminologie die

Möglichkeit einer ›materialen Schriftsuffizienz‹ zumindest nicht negiert habe wer-

densollen.Erpostuliertedaher imAnschluss andieTübingerSchule eineFormeldes

totum in sacra scriptura – totum in traditione. Die zugrundeliegende Idee muss so ver-

standen werden, dass das Gesamte (totum) der Offenbarung sowohl in der Schrift als

auch inderTraditionzufindenseien.DasVaticanumIIübernahmdieseFormel zwar

nicht völlig, dochwurde die nie zu entleugnende Formel des partim – partim verwor-

fen zugunsten der These, dass Tradition und Schrift »[d]emselben göttlichen Quell

entspringend, […] beide gewissermaßen in eins zusammen und dem selben Ziel zu

[fließen]«.152 Die Figur des einenQuells153 stellt zum einen klar, dass die Schrift und

Tradition keine komplementären Elemente sind, was die tridentinische Formel wenn

nicht nahegelegt so doch lizenziert hatte, und andererseits erhält sie, sicherlich ver-

mittelt durch Congars Wiederaufnahme der Tübinger Theologie, die Rolle der Tra-

dition, deren Bedeutung –nicht nur für die Kanonbildung – betont wird.Diemög-

licherweise entscheidende Konzession an die Tradition und wichtigste Konzeptua-

lisierung liegt aber in der Formulierung, dass die »apostolische Überlieferung […]

in der Kirche unter dem Beistand des Heiligen Geistes einen Fortschritt [kennt]: es

wächst das Verständnis der überlieferten Dinge und Worte durch das Nachsinnen

und Studium der Gläubigen«.154 Ratzinger hat dies zu Recht als ein »dynamische[s]

Verständnis der Tradition«155 bezeichnet und auch einen Zusammenhang zu dem

»Verstehensproblem, dessen Sichtbarwerden in den letzten Jahrzehnten das reinli-

cheGegenüber vonObjekt undSubjekt aufgelöst hat«,156 hergestellt.Das hier aufge-

rufene, wahrscheinlich am paradigmatischsten durch GadamersWahrheit und Me-

thode (1960) instanziierte Bewusstsein der Standortgebundenheit allen Verstehens

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist freilich besonders angetan, die Rolle der Tradition zu unterstreichen und rückt

die protestantische Vorstellung des sola scriptura in die Nähe der von Gadamer de-

nunzierten Vorstellung der Überbrückung des Zeitenabstands im Verstehen. In der

ThesedesKonzils undderdarin enthaltenenTranszendierungderRelation vonSub-

jekt des Verstehens – Kirche – und seinem Objekt – frohe Botschaft – wird so die

Figur der Tradition auf pointierte Art rekonzeptualisiert und hier scheint sie auf be-

zeichnende Art den oben skizziertenThesen vom Glaubenssinn der Gläubigen und

auch von der Subsistenz desmystischen Leibes in der katholischen Kirche zu korre-

spondieren.

Das Vaticanum II kann dergestalt verstanden werden als eine Variation der Fi-

gur des FMK durch die katholische Kirche, die sich mit dem Problem der universa-

len Identität auf eine Art undWeise konfrontiert sah,die sie bis dahin nicht gekannt

hatte.Die Antworten, die das Konzil entwarf, lassen sich insbesondere anhand eini-

ger Achsenmit der bekannten strategischenWendung in Verbindung bringen. Das

ist zum einen die Figur der Historisierung von Wahrheit, wenn nicht in der viel dis-

kutierten Formel des aggorniamento, dann doch zumindest in der Gestalt des Glau-

benssinnes der Gläubigen und der Dynamisierung des Traditionsbegriffes. Letzte-

re lässt sich ebenso verstehen als eine Instanz jener Transzendierung der Subjekt-

Objekt-Relation, die in so vielen Diskursen des 20. Jahrhunderts thematisch wur-

de. Vor allem aber lässt sich anhand unserer Diskussion der Problematik der ek-

klesiologischen Identität einmal mehr eine Geschichte nachzeichnen, die uns in-

zwischen geläufig ist. Die klassische katholische Perspektive war von der Idee der

einen Wahrheit gezeichnet gewesen, die unmittelbar den Missionsgedanken nach

sich zog. Die christliche Metaphysik hatte diese Wahrheit in begriffliche Schemata

gegossen, die den Anschein abgeschlossener konzeptioneller Bollwerke erweckten,

die für die Ewigkeit gebaut waren. Die antimodernistischen Bemühungen um das

Vaticanum I herum lassen sich insbesondere imVergleichmit demVaticanum II als

Schritte zu einer antagonistischen Konzeption in unserem früher skizzierten Sin-

ne auffassen,157 die das Vaticanum II durch einen Strategiewechsel überwand, der

sich zumindest in Teilen in den Kontext der Debatten über den Form-Materie-Kol-

laps einfügt,158 unddas sicherlich nicht zuletzt aufgrund der Problematisierung des

Neuthomismus und der christlichenMetaphysik innerhalb und außerhalb derNou-

velleThéologie.

Die in diesem Kapitel skizziertenTheorien und geistesgeschichtlichen Umwäl-

zungen sind freilich auf den ersten Blick so heterogen, dass es einiger Abstraktion

bedarf, sie unter einem einheitlichen Nenner zu sehen. Es ist oft darüber gestritten

worden, ob es etwa etwas wie eine ›Postmoderne‹ gegeben habe, und es sind un-

zählige Definitionen dieser ›Epoche‹ gegeben worden. Es soll hier keineswegs eine

weitere hinzugefügt werden. Was aber einen einheitlichen Zug sehr vieler theore-

tischer Konstruktionen des mittleren 20. Jahrhunderts darzustellen scheint, lässt

sich durch die Idee des Form-Materie-Kollapses (FMK) näher umreißen. Heideg-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Der Form-Materie-Kollaps 111

gers ›Dekonstruktionen‹ der Metaphysik resultierten häufig in der Ersetzung eines

Substantivs durch ein Verb, wie etwa in der legendären Formulierung vom ›nich-

tenden Nichts‹.159 Das mag kein Zufall sein, denn was alle Kritiken an den meta-

physischen Konzeptionen gemein hatten,war der Hinweis auf deren Statik: dieMe-

taphysik kann dynamische Kategorien prinzipiell nicht fassen. Sicherlich kann sie

Veränderung beschreiben, doch kann sie nicht die Veränderung derWahrheit selbst

konzipieren. Sie kennt verschiedene Begriffe, doch nie die Veränderung von Begrif-

fen in der Zeit. Sie versteht nicht, dass ihre Kategorien zugleich durch Menschen

erst geschaffen werden und auf deren Leben zurückwirken. Sie kennt keine Inter-

aktionvonSubjektundObjekt.DieseCharakterisierung trifft nun,das istwichtig zu

sehen,keineswegsnur auf dieMetaphysik zu.Sie kennzeichnet denWeg zudenken,

derMenschenam leichtesten fällt.Es ist sicherlichdiesemUmstandzuzuschreiben,

dass die Bemühungen, den FMK zu formulieren, einerseits enorme Zeit benötigten

und andererseits sich zunächst nur in sehr abstrakten Worten mit den metaphysi-

schen Kategorien von Form undMaterie auseinandersetzten. In unserem themati-

schenKontextwird leichter verständlich,wasdie fundamentalenKonsequenzender

Hinterfragung dieser allzu menschlichen Art zu denken, die man ›metaphysisch‹

nannte, waren und welche neuartige Strategie sie ermöglichten. Sowohl die klas-

sizistische als auch die antagonistische Strategie hatten gemein, dass sie ein fes-

tes Schlachtfeld kannten, verhärtete Fronten von Identitäten und den Hauch von

Ewigkeit. Die Strategie des Form-Materie-Kollapses, so sehrman demVorwurf der

›Unproduktivität‹ und des ›Relativismus‹,160 den man ihr so oft gemacht hat, zu-

stimmenmuss,hatte doch eines bewirkt: ihre schiereMöglichkeit zeigte auf,dass die

Fronten nicht prinzipiell unveränderbar waren. Identität ließ sich nunmehr begrei-

fen als ein zu hinterfragendes undmehr noch: die Regeln der Auseinandersetzung,

die ihre Form abgesteckt hatten, waren als uneinholbar erwiesen worden. Dies ist

in sich weder gut noch schlecht. Aber es hatte sich etwas geändert, das seit Urzeiten

für ewig gegolten hatte.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas

Wir vollziehen nun eine dritte strategische Wendung nach, die sich ab den 1930er-

Jahren zu vollziehenbegann.Hattendie auf demFMKbasierendenStrategiennach-

gewiesen, dass die Freund-Feind-Situation prinzipiell transzendierbar ist, so fokus-

sieren die Strategien, die wir nun betrachten werden, auf die Transzendierbarkeit

einer konkreten antagonistischen Situation. Sie basieren darin historisch zumindest

implizit auf einem tiefgreifenden Dilemma der Aufklärung, das diese nie zu lösen

vermocht hatte, und auf der Marx’schen Idee der Produktion von Bewusstsein, die

wir bereits angedeutet hatten.DerAufbauunsererUntersuchungunddie vermeint-

liche logischeAbhängigkeit legen sicherlichdenGedankennahe,diehier skizzierten

Strategien könnten weiterhin auf dem FMK aufbauen, doch trifft das weder histo-

risch noch logisch zu, wie wir sehen werden.

§ 13 Das Dilemma aller Aufklärung

Auf die inhärente Problematik aller Aufklärungwarenwir bislang in der besonderen

Gestalt desFormalismusgestoßen,die vorallemalsKontextunsererUntersuchungen

des FMKs relevant waren. Nun stellt sich bei näherer Betrachtung dieser Formalis-

mus als Teil eines grundlegenden Dilemmas dar, das zugleich als Ausgangspunkt

des Verständnisses der in diesem Kapitel untersuchten parasitären Strategien die-

nen kann.

Man kann hier zunächst an die alte Formel Voltaires vom Écrasez l’infâme erin-

nern, mit der er von den 1760er-Jahren an seine Briefe zu unterzeichnen pflegte.

Diese initial gegen die katholischeKirche gerichtete Formel, die dann zur Parole der

Aufklärung Voltaire’scher Prägung schlechthin wurde, war zunächst natürlich eine

Instanz des theoretischen Problems,dasMarcuse später als das der ›repressiven To-

leranz‹ aufwarf.Sie verweist jedoch allgemeiner auf dasProblemdesmaterialenGe-

halts der Aufklärung. Verstanden als ein Schlachtruf gegen die Intoleranz kann das

Écrasezmöglicherweise noch als eine Ableitung aus einem formalen Prinzip konzi-

piert werden – denn schließlich stößt, wie wir gesehen haben, die ubiquitäre To-

leranz auf inhärente Probleme, sodass der Kampf gegen Intoleranz als bloße Her-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

stellung eines formalen Rahmens nicht ganz ubiquitärer Toleranz gedeutet werden

könnte. Soll darüber hinausgehend dasÉcrasez abermitmaterialemGehalt angerei-

chertwerden–gegenwenkämpft dieAufklärungundauswelchemGrunde?–, stellt

dessen Provenienz unmittelbar ein theoretisches Problem dar, insofern er aus der

reinen Vernunft begründbar sein soll. Es mag kein Zufall sein, dass Voltaires Aus-

führungen zur konkreten Definition des infâme sehr spärlich geblieben sind, denn

jede solche materiale Definition stößt auf die Schwierigkeit, die später Kant kla-

rer zu Bewusstsein bringen sollte: Ein Handeln aus reiner Vernunft heraus dürfte

sich nur zur praktischen Richtschnur nehmen, was von jedem vernünftigenWesen

– zumindest prinzipiell – eingesehen werden kann; – undwir hatten gesehen, dass

dies für Kant den Rückzug ins Formale bedingte. Für die frühe Aufklärung fungier-

te analog der Toleranzgedanke, der letztlich daraus folgte, dass die Vernunft keinen

Beweis etwa für oder gegendieExistenzGottes führenkann.DerDeismusVoltaires,

der neben das Écrasez tritt, ist eine der frappierendsten Illustrationen dieses Sach-

verhalts. Diese formalistische Tendenz der Aufklärung hatte jedoch Konsequenzen

für die Idee von Aufklärung an sich, die die Aufklärer letztlich nicht akzeptieren konn-

ten –ohne andererseits das resultierendeDilemma lösen zu können.Dieses Dilem-

ma wird sehr klar, betrachtet man etwa Pierre Bayles Auseinandersetzungmit dem

compelle intrare.

Die Formel des compelle intrare (»nötige sie hereinzukommen«) geht auf ein

Gleichnis in Lk 14, 23 zurück, in dem ein Hausherr ein Gastmahl gibt und auf die

dreisten Entschuldigungen aller geladenen Gäste reagiert, indem er zunächst die

Bedürftigen der Stadt ersatzweise einlädt und nachdem nun das Haus noch nicht

voll ist, den Knechten befielt ›auf die Landstraßen‹ zu gehen und ›sie zu nötigen

hereinzukommen‹. Diese durchaus beiläufige Bemerkung im Gleichnis war in der

Rezeption – besonders prominent durch Augustinus1 – zu einem Missionsauf-

trag stilisiert worden, da sich die drastische Wortwahl vom »Nötigen« (ἀνάγκασον

εἰσελθεῖν) interpretieren ließ als Aufruf, den Beitritt zur Kirche wo nötig auch

gewaltsam zu bewirken. Für Bayle wird diese Formel zum Skandal und er widmet

ihr eine umfassende Streitschrift, die 1686 erschien. Er findet insgesamt neun

Zurückweisungen der Formel, deren erste von besonderer Bedeutung ist, da sie in

gewisser Weise zeigt, dass das compelle intrare nicht etwa nur ein Ärgernis für die

frühe Aufklärung darstellt, sondern vielmehr eine fundamentale Inversion ihres

zentralen Gedankens bedeutet.

Bayles erster Einwand lautet kurz zusammengefasst, dass die Formel des com-

pelle intrare den »ganz eindeutigen Ideen des natürlichen Lichts«2 widerspricht und

daher falsch sein muss. Dieses ›natürliche Licht‹ ist die menschliche Vernunft, die

imKern vonBaylesÜberlegungen steht.WasderVernunft selbstwiderspricht, kann

nichtwahr sein–unddies ist der Fall, soweit es das compellebetrifft.Es ist nuneiner-

seits sehr illustrativ zubetrachten,welche InhalteBayledemvernünftigenLicht ent-

nehmenzukönnenglaubt.DerenHeterogenität ist immensund reicht vonderExis-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 115

tenz eines ›höchstvollkommenenWesens‹ über logische Grundsätze wie das tertium

nondatur3 unddieErkenntnis von richtig und falsch4 bis zu agrarwissenschaftlichen

Erkenntnissen.5 Von zentraler Bedeutung ist jedoch andererseits,weshalb Bayle das

compelle intraremit demnatürlichen Licht in Konflikt sieht: er weist darauf hin, dass

»das Wesen der Religion in den Urteilen besteht, die unser Geist von Gott formt«.6

Die Handlungen, zu denen wir Gott gegenüber verpflichtet sind, sind Handlungen

der Seele – und diese, so das zentrale Argument, können nicht durch Zwang erzeugt

werden. Bayle reformuliert das Argument unmittelbar anschließend dahingehend,

dass die Gewalt unfähig sei, »den Verstand zu überzeugen und die Liebe und Furcht

Gottes ins Herz einzuprägen«.7 Die Religion kann nur aus der eigenen Tätigkeit

von Verstand undHerz fließen und kann nicht von außen in diese injiziert werden.

Daraus folgt für Bayle, dass das compelle intrare »dem gesunden Menschenverstand

und dem natürlichen Licht«8 widerspricht. Es liegt nun hier die Vermutung nahe,

dass das compelle dies sogar in doppeltem Sinn tut – denn einerseits ist die Formel lo-

gisch widersinnig – wenn der Mensch nicht zur Religion gezwungen werden kann,

so kann sie nicht bestehen –, andererseits widerspricht aber die Formel der nor-

mativen Idee von Vernunft selbst: deren Prinzip ist die Souveränität des aufgeklärten

Geistes und sie kann daher nicht durch Gewalt zu ihren Schlüssen gezwungen wer-

den. Bayles Postulat, dass »Drohungen, Gefängnisse, Geldstrafen, Exil, Stockschlä-

ge,Martern«9 keine religiösen Regungen erzwingen können, ist eine Vorwegnahme

der Formel Schillers von der Freiheit desMenschen, der in Ketten geborenwär’. Die

Vernunft kannnicht gezwungenwerdenunddas natürliche Licht Bayles steht daher

rein prinzipiell bereits in Widerspruch mit dem compelle intrare – und dies wird die

Heftigkeit seiner Ausführungen bedingt haben.

Nun liegt aber in Bayles normativen Idee des natürlichen Lichts ein Probleman-

gelegt, das sich imNebeneinander seines Freiheitspostulats und seiner Konzeption

von der Evidenz konkreter Inhalte der Vernunft spiegelt: wenn nämlich aus der rei-

nen Vernunft konkrete Inhalte wie die Existenz eines höchsten Wesens folgen und

andererseits die Vernunft nicht von außen zu Schlüssen gezwungen werden kann,

so muss man annehmen, dass die Menschen von sich aus zu diesen Evidenzen ge-

langen werden. Dass sie dies faktisch noch nicht allgemein getan haben, ist die rai-

son d’être der Aufklärung.DieMenschenwerden durch den Aberglauben und andere

perfide Erkenntnishindernisse davon abgehalten, sich des natürlichen Lichts zu be-

dienen.Nunwirft gerade der normativeGehalt der Bayle’schen Idee des natürlichen

Lichts die problematische FragenachderMethodikderAufklärung quaErziehung auf:

wennnämlich dieVernunft nicht durch externeAnstöße zu ihrenErkenntnissen be-

wegt werden kann, sondern diese selbst gewinnenmuss, wenn anders sie Erkennt-

nis bleiben sollen, so kann Aufklärung nicht in der Vermittlung materialer Lehrin-

halte geschehen. Der Bayle’sche Freiheitsgedanke resultiert in einer Übertragung

der formalistischen Tendenz auf die Ebene der Aufklärung als Erziehung.Diese hat

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

sich freilich amprominentesten inKants arg abgenutzterDefinitionniedergeschla-

gen:

»Aufklärung ist der Ausgang des Menschen aus seiner selbst verschuldeten Unmündig-

keit. Unmündigkeit [Herv. i. O.] ist das Unvermögen, sich seines Verstandes ohne

Leitung eines anderen zu bedienen. Selbstverschuldet [Herv. i. O.] ist diese Unmün-

digkeit, wenn die Ursache derselben nicht am Mangel des Verstandes, sondern

der Entschließung und des Mutes liegt, sich seiner ohne Leitung eines anderen zu

bedienen.«10

Die Kennzeichnung der Ursachen der Unmündigkeit als »Faulheit und Feigheit«11

sind letztlich eine direkte Konsequenz der Bayle’schen Idee, die der ganzen Auf-

klärung zugrunde lag. Ebenso konsequent postuliert Kant das nahezu notwendige

Eintreten der Selbstaufklärung eines Publikums, wenn nur die Freiheit als einzige

Vorbedingung gegeben ist.12 Dies sind notwendige Konsequenzen des Freiheitsge-

dankens, da er jede direkt-manipulative Erziehung ausschließt.

Dieselbe Konsequenz hat wenig später, im Jahre 1818, Jean-Joseph Jacotot

gezogen, dessen »intellektuelles Abenteuer«13 Jacques Rancière einmal analytisch

nachgezeichnet hat. Jacotot hatte sich vor die Aufgabe gestellt gesehen, eineGruppe

niederländischer Studenten Französisch zu lehren, ohne selbst des Niederländi-

schen mächtig zu sein. Sein aus der Not geborener Ansatz hatte darin bestanden,

den Studenten eine zweisprachige Ausgabe von Fenelons Telemach zur Verfügung

zu stellen und sie anzuhalten, den französischen Text zu lernen. Überraschender-

weise gelang es den Studenten auf diesem Wege nach kurzer Zeit selbstständig

französische Texte zu verfassen. Jacotot konzipierte aufgrund dieses Experiments

eine neuartige pädagogische Methode, deren Prämissen man als Verabsolutierung

des aufklärerischen Paradigmas begreifen kann – »Joseph Jacotot blieb noch 1818

ein Mann des vergangenen Jahrhunderts«,14 wie Rancière zu Recht anmerkte. Man

kann diese Prämissen prägnant zusammenfassen als die Annahmen, dass erstens

alle Menschen gleich intelligent sind und daher auch imstande, jede beliebige Fä-

higkeit selbstständig zu erlernen,15 dass zweitens die althergebrachte pädagogische

Methode der Erklärung ganz im Gegenteil dazu geeignet ist, die Menschen zu ver-

dummen,16 und dass drittens die einzige Vorbedingung des Lernens derWille dazu

ist: »man konnte, wenn man es wollte, allein und ohne erklärenden Lehrmeister

durch die Spannung seines eigenen Begehrens oder durch den Zwang der Situation

lernen.«17 Dies klingt wie ein positiver Widerhall der Kant’schen Verdammung

von Faulheit und Feigheit. Die zugrundeliegende ›voluntaristische‹ Tendenz des

aufklärerischen Denkens – Sapere aude! – stellt im Grunde eine Kehrseite seines

Freiheitspostulats dar.

Nun ließe sich freilich das idealisierende Postulat der Gleichheit der Intelligen-

zen skeptisch auf seine Faktizität prüfen, doch ist dieser Einwand von nachgeord-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 117

neter Bedeutung angesichts der ebenso faktischen Beobachtung der tatsächlichen

Uneinigkeit noch der aufgeklärtesten Individuen in ethischen wie religiösen Fra-

gen, die letztlich Kants formale Ethik zu erfordern schien. Die Emanzipation der

Vernunft kann nur auf freiheitlichen Grundlagen beruhen, doch bedingt dies un-

mittelbar,dassderenErgebnisnichtgarantiertwerdenkann.Dies scheint inVerbin-

dungmit der faktischenDiversität derÜberzeugungen denRückzug ins Formale zu

erzwingen und als minimaler Kompromiss der aufgeklärten Vernunft erwiese sich

dann der kategorische Imperativ. Diese Konsequenz war stets im aufklärerischen

Denken angelegt, doch bereits die Geschichte des Toleranzgedankens zeigt, dass

dieses stets über den formalen Kompromiss hinauszugelangen versuchte. Cassirer

hat formuliert, dass »die Forderung der Toleranz [Herv. i.O.],wie sie die Philosophie

der Aufklärung stellt, völlig verkannt und mißverstanden wird, wenn man ihr eine

reinnegativeDeutunggibt. […]DasPrinzipderGlaubens- undGewissensfreiheit ist

der Ausdruck einer neuenpositiv religiösenGrundkraft, die für das Jahrhundert der

Aufklärung bestimmend und für sie schlechthin eigentümlich ist.«18 Dieser positiv

religiöse Gehalt, der sich etwa im Deismus Voltaires niederschlägt, ist nun keines-

wegs der einzige Punkt, an dem das aufklärerische Denken über den Formalismus

hinausgeht, auf den ihn sein Freiheitspostulat zu verpflichten schien.

Étienne Balibar hat einen analogen Sachverhalt in seiner Formel der »Gleich-

freiheit«19 angesprochen, die er geprägt hat, um eine Beobachtung der Struktur der

Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte von 1789 zu fassen. Seine These lautet da-

bei, dass dieDéclaration auf zwei fundamentalenGleichsetzungen beruhe.Zunächst

setze sieMenschenundBürger gleich.DieseGleichsetzung kannman einerseits be-

greifen als Negation einer sozialen Distinktion, die den Menschen vom Bürger un-

terscheidet unddieBürgerrechte ebennur solchenMenschenzugesteht,die zusätz-

lich auchBürger sind.Dieses antikeModell beschreibt Balibar als »Gleichheit in den

Grenzen der Freiheit«:20 frei ist ein sozialer Status und allen Menschen, die diesen

Status besitzen–Bürgern–wirdGleichheit garantiert.DieDéclaration von 1789 ver-

wendet stattdessen ein anderes Modell. Die Gleichsetzung vonMenschen und Bür-

gern entzieht der Freiheit den Charakter eines sozialen Status. Alle Menschen sind

quaMenschen Bürger, und damit sind sie auch frei. Dies bedingt nun jedoch eine

weitere Gleichsetzung, die Balibar in seiner Formel wiedergibt: die Gleichsetzung

von Freiheit undGleichheit. Balibar nennt die »Proposition der Gleichfreiheit«21 die

These,die er inderDéclaration vorfindet,dassFreiheit undGleichheit gleichzusetzen

seien, da die »(faktischen) historischen Bedingungen der Freiheit […] genau diesel-

ben [sind] wie die (faktischen) historischen Bedingungen der Gleichheit«.22 Balibar

geht so weit, dies als eine »irreversible Wahrheit«23 zu bezeichnen, er betont aber

andererseits auch den context of discovery, der in der doppelten Oppositionsstellung

der Revolution »gegen den Absolutismus [Herv. i. O.], der als Negation der Freiheit

erscheint […] und gegen die Privilegien [Herv. i. O.], die als Negation der Gleichheit

erscheinen«, liegt.24 Nun steht freilich die Forderung der universalen Freiheit vor

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

dem Hintergrund des aufklärerischen Denkens geradezu zu erwarten, entspricht

sie doch, wie wir bei Bayle gesehen hatten, den formalen Prinzipien, die sich aus

der Idee der Vernunft selbst ergeben. Der Artikel 1 der Déclaration scheint hier ei-

ne weitere interessante Gleichsetzung zu vollziehen, die letztlich auf Rousseau zu-

rückgeht, denn die Formulierung, dass die Menschen frei geboren werden, kann

man freilich sowohl als die faktischeThese verstehen, dass sie qua vernünftige We-

sen notwendig frei sind, als auch im Sinne, dass sie ein daraus abgeleitetes Recht

auf politische Freiheit haben.Während nun aber sich die Forderung der Freiheit als

Absenz von Zwang noch wahlweise über diesen Rousseau’schen Schluss oder den

kategorischen Imperativ aus der Struktur der Vernunft selbst ergeben kann, ist die

Forderung der Gleichheit problematischer, und zwar, weil sie anders als die forma-

le Freiheit einen materialen Gehalt aufweisen müsste: in welcher Hinsicht sollen die

Menschen gleich sein? Dies korrespondiert der Beobachtung Berlins, dass sowohl

Rousseau als auch die Französische Revolution inWirklichkeit keineswegs eine rein

negative, sondern eine ›positive‹ Freiheit im Blick hatten.25 Balibar hält nun aber

fest, dass dermateriale Gehalt der Proposition der Gleichfreiheit völlig unbestimmt

bleibt26 und er schlägt nun hier einen eleganten Bogen zurück zu seiner ursprüng-

lichen Beobachtung der Gleichsetzung vonMensch und Bürger, das er nun reinter-

pretiert als ein ›universelles Recht auf Politik‹.27 Die Proposition der Gleichfreiheit

ist damitmehr als eine Erklärung, sie eröffnet erst den Raum, in demdieMenschen

nun qua freieBürger ihreGleichheit in den relevantenHinsichtenpolitisch erwirken

können. Balibar nennt als Beispiele dieser Aspekte vonGleichheit die sozialen Klas-

sen, die Geschlechter und die »Trennung zwischen ›geistigem‹Wissen und ›körper-

licher‹ Tätigkeit.«28 Es ist klar, dass er dies nicht als erschöpfende Liste verstanden

wissen möchte, vielmehr soll klar werden, dass die Proposition der Gleichfreiheit,

die die rein formale Freiheit um einen materialen Gleichheitsbegriffs anreichert,

zugleich in der konkreten Formulierung dieser materialen Gleichheit maximal un-

bestimmt ist, umgerade dadurch einweites Feld politischer Auseinandersetzungen

umGleichheit in den jeweiligen Aspekten zu eröffnen.

Balibar formuliert weiter, dass daraus, »dass die Proposition der Gleichfreiheit

universell wahr ist, […] nämlich nicht hervor[geht], dass sie ›die ganze Wahrheit‹

ist […] Daher die Tatsache, dass sie durch die unmittelbare Öffnung eines Gedanken-

raums [Herv. i. O.] auch dessen Schließung [Herv. i. O.] bestimmt, anders gesagt: ihn

unmittelbar als ideologischen Raum bestimmt.«29 Diesen ideologischen Raum be-

greift Balibar als durch so heterogene Widersprüche gezeichnet, dass die Proposi-

tion der Gleichfreiheit nie in allen Aspekten zugleich verwirklicht werden kann, ja

sogar, dass »anthropologische Differenzen« die Unmöglichkeit der Einheit der Ge-

meinschaft dartun sollen.30 Lässt man diese These einmal dahingestellt, bleibt je-

dochdie strukturelleEinsicht,dass dieVerwirklichungderGleichfreiheit alsGleich-

heit stets einemateriale Anreicherung dieser darstellt, dass diesermateriale Gehalt

erst in der politischen Auseinandersetzung Gestalt gewinnt und dass durchaus he-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 119

terogene Gleichheitsforderungen zueinander in Widerspruch stehen können. Die

Tendenz des aufklärerischen Denkens, den Formalismus, der sich aus der Idee der

Vernunft so häufig zu ergeben schien, auf materiale Werte der Gleichheit hin zu

überschreiten, erscheint so als eine Figur, die in Widerspruch zum Prinzip dieses

Denkens steht. Dies spiegelt sich in der Unbestimmtheit der Gleichheitsforderung,

die letztlich verstandenwerden kann als derOrt einer Auseinandersetzungumkon-

krete soziale Strukturen, die sich nicht aus der formalen Struktur der Vernunft ab-

leiten lassen.

Aus einer anderen Perspektive, die zu einer auf illustrativeWeise strukturanalo-

genThese führt, hat Friedrich Schiller das Problem in seinen BriefenÜber die ästheti-

sche Erziehung desMenschen analysiert. SeineThesen sind hier gleich ausmehrfacher

Sicht einschlägig. Zunächst geht Schiller explizit von der historischen Konzeption

aus, das Zeitalter sei doch nun aufgeklärt, es frage sich daher, weshalb »wir noch

immerBarbaren sind«.31 ZurBeantwortungder Frage rekurriert er einmalmehr auf

das Sapere aude und leitet daraus ab, dass Aufklärung des Verstandes vom Charak-

ter ausgehenmüsse.32 Dies resultiert in der Aufgabe der ›Veredlung‹ des Charakters

derMenschen – und eben darum handelt es sich bei der sogenannten ›ästhetischen

Erziehung‹, die die Briefe zum Thema haben. Schiller hält bereits zu Anfang fest,

dass »es die Schönheit ist, durch welche man zu der Freiheit wandert«.33 Damit ist

das Beweisziel umrissen: die Freiheit, die Schiller gemäßder KantischenTheorie als

moralische Autonomie konzipiert, soll durch die Schönheit zu erlangen sein.Dies ruft

eine Thematik auf, die wir bereits angerissen hatten: die Frage, wie Menschen zur

Autonomie erzogenwerden können.

Darüberhinaus fühlt sichSchiller jedochgenötigt,umseineRelationvonSchön-

heit undFreiheit zu konstruieren, einenweiterenBegriff in dieGleichheit einzufüh-

ren. Er charakterisiert im elften Brief, der in vieler Hinsicht einen zentralen Kris-

tallisationspunkt des Werkes darstellt, den Menschen als Schnittpunkt einer stati-

schen und einer dynamischen Komponente: als »etwas, das bleibt, und etwas, das

sich unaufhörlich verändert«,34 oder als Person und Zustand. Die Person ist, was bei

allemWechsel der Umstände, der Affekte undRegungen bleibt: die affizierte Person

ist stets dieselbe. Aus dieser Statik der Person leitet Schiller ab, sie müsse ihr eige-

ner Grund sein, und damit hat er alle Argumente zurHand, um sie nach Kantischer

Definition mit der Freiheit zu identifizieren.35 Den Zustand wiederum gründet er

auf der Zeit. Das resultierende Bild des Menschen als die Freiheit in der Zeit wird

alsbald durch eine Reformulierung ergänzt:

»Seine Persönlichkeit, für sich allein und unabhängig von allem sinnlichen Stoffe

betrachtet, ist bloß die Anlage zu einer möglichen unendlichen Äußerung; und

solange er nicht anschaut und nicht empfindet, ist er noch weiter nichts als Form

und leeres Vermögen. Seine Sinnlichkeit, für sich allein und abgesondert von aller

Selbsttätigkeit des Geistes betrachtet, vermag weiter nichts, als daß sie ihn, der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ohne sie bloß Form ist, zur Materie macht, aber keineswegs, daß sie die Materie

mit ihm vereinigt.«36

Damit hat Schiller die Person, die bereits mit der Idee der Freiheit verknüpft war,

nun zum Formprinzip des Menschen erklärt, während dessen Sinnlichkeit seine

Materie ausmacht.Die Sinne steuerndieMaterie bei, die die Spontaneität desMen-

schen unter eine Form bringt. Diese Kantische Vorstellung transformiert Schiller

anschließend in atemberaubender Geschwindigkeit zunächst in »Aufgaben«37 des

Menschen, die auf »absolute Realität [Herv. i. O.]«38 einerseits und »absolute Forma-

lität [Herv. i. O.]«39 andererseits zielen, und daraus dann unmittelbar in sogenann-

te »Triebe«:40 den Sachtrieb41 und den Formtrieb.42 Dabei ist weiterhin der Formtrieb

als die vernünftige Seite des Menschen, die »bestrebt [ist], ihn in Freiheit zu set-

zen«,43 zu verstehen, d.i. als die Spontaneität, die mit der moralischen Autonomie

zusammengedacht wird, um die Person zu konstituieren, die dann durch die zeit-

lich strukturierte Sinnlichkeit affiziert wird.

Auf diese Weise hat Schiller nun die Problematik des Formalismus der aufklä-

rerischen Vernunft, die insbesondere im Freiheitsgedanken immer wieder vorge-

funden wurde, und das Dilemma ihres materialen Gehalts transformiert in einen

Widerstreit von Trieben. Seine ›Lösung‹ besteht nun darin, ein ideales »Wechsel-

verhältnis beider Triebe«44 zu postulieren und dessen Herstellung als »Aufgabe der

Vernunft, die der Mensch nur in der Vollendung seines Daseins ganz zu lösen im

Stand ist«,45 zu kennzeichnen. Dieses ideale Wechselverhältnis nun, in dem Stoff-

und Formtrieb »verbunden wirken«,46 nennt Schiller den Spieltrieb und als sein Ob-

jekt kennzeichnet er abschließend – wenig überraschend – die Schönheit qua »le-

bende Gestalt [Herv. i. O.]«.47 Diese Konstruktion soll dann die initial gestellte Auf-

gabe lösen. Die Schönheit sollte erwiesen werden als Antwort auf die Frage, wie der

Mensch durch ›Erziehung zur Freiheit‹ der Barbarei enthoben und veredelt werden

könne. Cassirer fasst Schillers Lösung so zusammen: »Das Ästhetische setzt sich al-

so nicht an die Stelle der übrigen Bewußtseinskräfte, um sie irgendwie im mate-

rialen Sinne zu ergänzen und zu fördern, sondern es schafft dem Bewußtsein als

Ganzen die innere Freiheit, kraft deren es erst für die besonderen Imperative des

Geistigen empfänglich und zugänglich wird.«48

Die Schönheit wird so in Schillers Konstruktion zu dem Element stilisiert, in

dem Formtrieb und Stofftrieb sich zum Spieltrieb vereinigen.Die vernünftige Frei-

heit des Menschen, die als solche keine materialen Gehalte besitzt, wird mit der

materialen Sinnlichkeit in einer Weise verbunden, die ein ideales Wechselverhält-

nis beider ermöglicht – und in diesem idealen Verhältnis sieht Schiller die Mög-

lichkeit zu einer Erziehung des Menschen angelegt. Einerseits ist die Freiheit des

vernünftigen Menschen absolut, daher kann sie nicht erzwungen werden – und an-

dererseits birgt die freie Vernunft notwendig zwar ihre formalen Prinzipien, jedoch

ergeben sich aus ihr keine materiale Gehalte, daher kann sie nicht gelehrt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 121

Dies ist dasDilemmaallerAufklärung,dasSchiller lösenmöchte, indemerein Ideal-

bild der Verbindung von Vernunft und Natur imaginiert, das dieses Dilemma über-

winden können soll.Die Schönheit soll gerade im ausgewogenenWechselverhältnis

von Freiheit und Welt, von Form und Materie den Menschen veredeln können. Die

Aufklärung wäre so vollendet in der Herstellung des Spieltriebs als Auflösung ihres

grundlegenden Dilemmas.

Nun kann freilich Schillers arg idealistische Lösung kaum überzeugend sein,49

denn schon die Idee der Wechselwirkung von Stoff- und Formtrieb, die in einem

imaginären idealen Gleichgewicht die Schönheit ergeben soll, erweist sich zu of-

fensichtlich als eine metaphorische Konstruktion, deren reale Einlösung empirisch

nicht nachweisbar ist. Doch verweist Schillers Konstruktion in ihrer verzweifelten

Bemühung, die Möglichkeit einer Erziehung von Vernunft zu konstruieren, auf ein

fundamentales Problem, auf die Aufklärung immer wieder gestoßen ist und das sie

nur selten soehrgeizig theoretischdurchdrungenhat,wie esSchiller tat.DasDilem-

ma, das theoretisch letztlich wohl nicht lösbar ist, lässt sich zusammenfassen, als

die doppelteUnmöglichkeit, selbstständigesDenken zu erzwingenundVernunft zu

lehren.Dieses fundamentale Problemaller Aufklärungwird so zumAusgangspunkt

einer Reihe weiterer strategischer Konzeptionen, die wir nachfolgend untersuchen

werden.

§ 14 Denunziation der Massen

Die Französische Revolution bildete einen der wichtigsten Wirkungsfaktoren für

das Geistesleben Europas im 19. Jahrhundert und zwar gerade in ihrer Bipolarität

vonHoffnungundEnttäuschung, vonVernunftgläubigkeit undDesillusion, vonBe-

freiungundTerror.Es ist bekannt,wie großenEinfluss gerade diese Zwiespältigkeit

des historischen Ereignisses etwa auf die Philosophie Hegels haben sollte.50

Die Schrecken des Jakobinertums stellten nicht zuletzt in ihrer jede Vernunft

desavouierenden Inkonsequenz undBrutalität eine Frage, auf die keine leichte Ant-

wort zu geben war. Doch mehr noch als dies wurde der Umstand, dass das Sub-

jekt der Revolution sich nicht mehr in traditionellen Kategorien begreifen zu lassen

schien, zum theoretischen Problem. Die Reaktion auf diese doppelte Fragestellung

war die allmähliche Formierung des Konzepts derMasse, dem eine beeindruckende

Karriere beschieden sein sollte.

Die erste systematische Behandlung des modernen Konzepts stammt bekannt-

lich von Gustave Le Bon, der sich wenig überraschend die Französische Revolution

regelmäßig zumBeispiel nahm.51 Bereits bei Le Bon rekurrieren dabei drei Elemen-

te des Konzeptes der Masse, die in der anschließenden langen Tradition des Kon-

zepts regelmäßig wiederaufgegriffen werden sollten.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Zunächst ist bemerkenswert, dass der Begriff die Tendenz hat, eine Form

von emergenter Identität zu beschreiben. John Carey hat für diesen Sachverhalt die

charmante Formel gefunden,dieMasse sei »the crowd in itsmetaphysical aspect«.52

Die Masse ist gerade nicht eine bloße Menschenmenge, verstanden als eine Kollek-

tion oder ein Aggregat von Individuen, sondern bildet eine separate Identität, die

über die Aggregation von Individuen hinaus reicht. Mehr noch: Die Identität einer

Masse ist nicht nur nicht die Summe der Identitäten ihrer Glieder, sondern nimmt

diesen sogar weitgehend ihre eigene Identität. Diesen Aspekt des Konzepts der

Masse fasst Le Bon unter dem Namen des loi de l’unité mentale des foules, dem »Gesetz

der seelischen Einheit derMassen [Herv. i. O.]«.53 Le Bon betont, dass die Masse ein ein-

zigesWesen bildet54 und damit ergibt sich dieMöglichkeit einer Identität derMasse,

die selbst nicht von den Identitäten ihrer Glieder abhängt. Tatsächlich spricht er

sogar von einem »Schwinden der bewussten Persönlichkeit«55 in der Masse, sodass

der Einzelne nicht einmal die Möglichkeit hat, auf die Masse einzuwirken. In der

Masse verliert er seine Identität zugunsten einer Gruppenidentität, die sodann

»bestimmbare allgemeine Merkmale«56 aufweist. Das ›Gesetz der Einheit der Mas-

sen‹ schafft so eine neue Art von Entitäten, die neben die bekannten Identitäten der

Individuen, der Nationen, der Klassen etc. tritt. Diese Entitäten sind die Massen

und diese erhalten quaMassen bereits bestimmte klar beschreibbare Eigenschaften.

Unter diesen Eigenschaften sind nun besonders zwei solche, die – neben der

Idee einer emergenten Massenidentität – besonders die Tradition des Massenkon-

zepts geprägt haben. Da ist zum einen die Charakterisierung der Masse als unver-

nünftig. Dies ist der Punkt, der so ikonisch am Beispiel der Französischen Revoluti-

on beschrieben werden konnte, in der eineMassenbewegung, die auf den Ideen der

Aufklärung beruht hatte, in ein Phänomen umgeschlagen war, das sich mit der Ka-

tegorie der Vernunft nichtmehr in Verbindung bringen ließ. Für Le Bon gehört die-

se Unvernunft derMasse zumKern ihres Konzepts. Er formuliert geradezu lapidar,

dass dieGesetzgeber–anders alsNapoleon!–nochnicht begriffenhätten, »dass die

Massen sichniemals vondenVorschriftenderVernunft leiten lassen.«57DiePrämis-

se der Unvernunft derMassen scheint ihmdabei so offensichtlich durch die »Erfah-

rung«58 belegt zu sein, dass sie neben der Nennung der bekannten Beispiele keines

weiteren Nachweises bedarf. Dies ist freilich auch eine Konsequenz des Umstands,

dass er dieUnvernunft derMassen geradezu aus seinerTheorie ihres Zustandekom-

mens ableiten kann. Er beruft sich hierzu auf die Kategorie des ›Unbewussten‹ und

erklärt, dass alle Unterschiede, die zwischen Schuster undMathematiker bestehen,

nur auf der bewussten Ebene lägen, dass aber, soweit es die »unbewussten Bestand-

teile, die der Rassenseele zugrundeliegen«,59 betrifft, der Unterschied »nichtig oder

gering«60 sei. Diese Unterscheidung der individuellen Eigenschaften in bewusste

und unbewusste, deren erste die Differenzierung der Individuen bewirken und ih-

re Persönlichkeit ausmachen, und deren zweite das allen Menschen Gemeinsame

bilden, wird assoziiert mit den Begriffen des Verstands und der Intelligenz einer-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 123

seits61 und den »Triebe[n], Leidenschaften und Gefühle[n]«62 andererseits. Kombi-

niert man diese Konzeption nun mit der bereits vorgenannten These, dass in der

Masse die Persönlichkeit des Einzelnen verschwinde, ergibt sich daraus geradezu

als Konsequenz dieThese, dass in der Gemeinschaftsseele sich die Verstandesfähig-

keiten »verwischen«.63Was die Menschen individuiert ist ihre Verstandestätigkeit,

was sie eint ist eine unbewusste triebhafte Grundlage, und in der Masse schwindet

die erste und dominiert die zweite. Diese Struktur lässt die Masse ihre erste fixe

Eigenschaft gewinnen: ihre Unvernunft, die sich in triebhaftem, gefühlsmäßigem

und irrationalemHandeln äußern wird.

Die zweite permanent rekurrierende Eigenschaft der Massen, die Le Bon hier

bereits benennt – und die für dasWeitere eine zentrale Rolle spielen wird –, ist ihre

Suggestibilität. Die Massen sind keiner vernunftgesteuerten, koordinierten Hand-

lung fähig, doch folgt daraus keineswegs, dass sie überhaupt keiner Koordination fähig

sind. Ganz imGegenteil, ein zentralesMoment der Idee derMassenidentität ist die

Fähigkeit der Masse als eins zu handeln. Dies wirft die Frage auf, woher die Masse

ihre Intentionen bezieht, in die ja nach dem Gesagten keineswegs die persönlichen

Intentionender Individuenaufgehendürften,derenPersönlichkeit vor derMassen-

identität jaweichenmusste. Le Bons Antwort hat hier Schule gemacht.Er analysiert

die Figur des Führers und konzipiert diesen alsHypnotiseur. Diese Taktik ist unmit-

telbar verständlich, wenn man von Le Bons These ausgeht, dass die Massen gewis-

sermaßendenunbewusstenTeil der »Rassenseele«64 unddie triebhafte Strukturdes

Menschen realisieren. Die Idee der Hypnose ist dem sehr analog, nur kennt sie ne-

ben dem Zustand, in den das Individuum versetzt wird, in welchem seine bewuss-

ten Regungen zurücktreten und nur seine Gefühle und Triebe zurückbleiben, noch

die Figur des Hypnotiseurs, der imstande ist, demHypnotisierten aufgrund seines

Zustands, in dem ihm keine rationale Verstandestätigkeit mehr möglich ist, Hand-

lungsintentionen einzuflößen, die dieser dann als seine eigenen ausführen wird.

Die Analogisierung derMasse unddesHypnosezustands legt damit unmittelbar die

Figur des Führers nahe, der imstande ist, die Massen nach seinenWünschen zu di-

rigieren, und ebenso konzipiert Le Bon die Situation.65

Diese drei Aspekte des Konzepts der Masse – ihre emergente Identität, ihre

Unvernunft und ihre Suggestibilität – bilden zusammen die Matrix einer Klasse

von Strategien, die wir nachfolgend betrachten werden. Es ist illustrativ bereits

hier festzuhalten, dass Le Bon explizit in Frage stellt, ob »es zu bedauern [sei], dass

die Massen nie von der Vernunft geleitet werden«,66 und auf die Kulturleistungen

der geführten Massen verweist. Diese Idee von Ambivalenz der Unvernunft der

Massen ist freilich eine gefährliche Figur, da sie den aristokratischen Gedanken

nahelegt, eine ›richtig‹ geführte Masse könnte einer Gesellschaft freier Individuen

vorzuziehen sein, –und diese durchaus verabscheuungswerte Figur ist bekanntlich

ein rekurrentes Argument in Debatten über Legitimität und Leistungsfähigkeit von

Demokratie überhaupt geworden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Die Beschreibung Le Bons wurde nun in den 1920er-Jahren prominent rezipiert

und es ist wenig überraschend, dass gerade die Disziplin, die so sehr geneigt war,

die rationalen Beweggründe noch der Individuen zu relativieren, nun auch sich

der Massenpsychologie annahm. Sigmund Freuds Aufsatz zur Massenpsychologie

weist freilich die nämlichen Merkmale des Konzeptes der Masse auf, was sich

sicherlich bereits großenteils daraus erklärt, dass er die Ausführungen Le Bons

weitgehend affirmativ rezipiert. Er übernimmt Le Bons Analogie zur Hypnose und

reichert die Suggestionssituation um eine libidinöse Komponente an. Er verweist

auf zwei »künstliche« Massen: die katholische Kirche und das Heer,67 und hebt

hervor, dass in beiden Fällen eine zentrale Rolle für die Bildung der Masse die Be-

ziehung vomEinzelnen zum Führer spielt, der er libidinösen Charakter zuschreibt.

Die LiebeChristi zu denMenschen unddie Liebe des Feldherrn zu jedemgemeinem

Soldaten wird so zu einer zugeschriebenen Inversion eines Phänomens, das Freud

derVerliebtheit korreliert.Diese begreift er alsUsurpation der Position des Ich-Ide-

als durch dasObjekt der Begierde,was die erste Analyse ermöglicht, die Bildung der

Masse geschehe durch den Prozess einer Hingabe der Individuen an den zum Ich-

Ideal stilisierten Führer, als dessen Resultat alle Individuen dasselbe Ich annehmen.

Die Emergenz der Identität der Masse wird so geradezu als Korrelat ihrer Rela-

tion zum Führer begriffen. Die Masse nimmt den Individuen ihre Persönlichkeit

gerade durch die Bildung der Massenidentität am Führerbild als Ich-Ideal.68 Freud

übernimmt ausdrücklich Le Bons Figur der Hypnose und charakterisiert diese als

gewissermaßen graduelle Steigerung der Verliebtheit.69 Darüber hinaus findet

er die invertierende Formel, die Hypnose sei eine »Massenbildung zu zweien«.70

Bereits hier wird klar, dass Freud die Theorie Le Bons dahingehend radikalisiert,

dass die Masse nicht etwa nur als solche besonders suggestibel und daher der

Massenpsychose durch den Führer zugänglich ist, sondern dass vielmehr dieMasse

erst das definitorische Korrelat des Führers ist. EineMasse liegt genau da vor, wo es

einen Führer gibt, weil die Bildung der Masse – für die bereits ein hypnotisiertes

Subjekt genügt – gerade das Phänomen der zur Hypnose gesteigerten libidinösen

Hingabe an den Führer ist.

Freud erweitert allerdings noch im selben Schritt um eine kulturanthropolo-

gische Komponente, indem er dem Menschen den Charakter eines »Hordentier[s]

[Herv. i. O.]« zuschreibt: eines »Einzelwesen[s] einer von einem Oberhaupt ange-

führten Horde«.71 Dies ermöglicht es, die Bildung der Masse als »Wiederaufleben

der Urhorde«72 zu begreifen und die Phantasien Nietzsches vom Übermenschen

werden so zu einer Beschreibung des Urzustandes der Menschheit.

Die entscheidende theoretische Weiterentwicklung der Le Bon’schen Thesen

durch Freud liegt so in der definitorischen Gleichursprünglichkeit von Führer und

Masse. Hatte der Führer bei Le Bon zwar eine wesentliche Rolle gespielt, doch

im Grunde noch ein Akzidens der Masse gebildet, ist er bei Freud geradezu ihre

Substanz.Hatte Le Bon noch formuliert, dass »sobald eine gewisse Anzahl lebender

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 125

Wesen vereinigt ist, […] sie sich unwillkürlich einem Oberhaupt [unterstellen]«,73

begreift FreuddasVerhältnis geradezuumgekehrt: erst durch die identifikatorische

Bindung an das Oberhaupt vereinigen sich die Individuen überhaupt.

Nun sind diese beidenModelle,wiewohl sie nahezu unterscheidbar erscheinen,

in ihren Konsequenzen durchaus sehr verschieden, und beide sind in derNachfolge

verwendet worden. Was jedoch beide gemein haben, sind die erwähnten Moment

von Suggestibilität und Unvernunft, die dieMasse zum perfekten Subjekt aller Ma-

nipulation –und damit bisweilen auch zum idealenWerkzeug zur Erreichung eige-

ner Ziele –machen.

Vor demHintergrund der vorstehenden Charakteristikenmuss imGrunde jede

Analyse der Masse gelesen werden. Umso schwieriger ist es den meisten Interpre-

ten gefallen, den chronologisch nächsten großen Analytiker der Massen auf einen

Nenner zu bringen. José Ortega y Gassets Aufstand derMassen ist sicherlich eines der

Werke,die amhäufigstendurch eine verflachende Interpretationspraxis in ihrer In-

tention völlig verkehrt worden sind. Ortega wurde regelmäßig als ein snobistischer

Kulturpessimist gelesen, dessen aristokratisierende Vorstellungen an Ariertum zu

gemahnen schienen, was Ortega sicherlich nicht gerecht wird. Die Schwierigkei-

ten, die seiner Rezeption entgegenstanden, lagen nun zum Teil darin, dass er zwei

der drei oben skizzierten allgemeinen Züge der Idee der Masse radikal invertier-

te. Ortega teilt die Einschätzung Le Bons, dass das ›Zeitalter der Massen‹ gekom-

men sei und er scheint hier zunächst in die allgemeine Denunziation der Massen

einzustimmen.Er führt sie dabei durchaus zumTeil auf das Bevölkerungswachstum

in Europa zurück,74 doch betont er an sehr viel prominenterer Stelle, dass die »In-

dividuen, die diese Menge bilden, […] es vorher [gab], aber nicht als Menge [eigene

Kursivierung; C.R.]«75 und er fährt sogar fort, dass »sich das Masse-sein als psy-

chische Tatsache definieren [lasse], ohne daß dazu die Individuen in Mengen auf-

treten müßten.«76 Dies führt ihn zu dem Begriff des »Massenmenschen«.77 Hatte

Freud zumindest theoretisch die Möglichkeit einer Massenbildung zu zweit vorge-

sehen, kennt Ortega noch die ›Massenbildung allein‹. Dies legt bereits nahe, dass

Ortegas Interpretationsmatrix strukturell keinen Führer benötigt und tatsächlich

wird er dieseKomponente derMassentheorie völlig invertieren.Wenn ein Individu-

um bereits ›psychisch‹ eine Masse sein kann – als ›Massenmensch‹ –, so muss das

Massenphänomen ein individualpsychologisches sein. Tatsächlich betrachtet Ortega

als das zugrundeliegende Phänomen denUmstand, dass der ›gewöhnliche‹Mensch

seineGewöhnlichkeit zumMaßstabe erklärt habe,dass »die gewöhnlicheSeele sichüber

ihreGewöhnlichkeit klar ist, aber dieUnverfrorenheit besitzt, für dasRecht derGewöhnlichkeit

einzutreten [Herv. i. O.]«.78 Ortega zeichnet ein Bild der Gesellschaft als einer Dicho-

tomiederGewöhnlichen,die sich besonders durchSchlaffheit ihresCharakters aus-

zeichnen, und dem ›Adel‹ – dem »Leben, das immer in Bereitschaft ist, sich selbst

zu übertreffen«.79 Es sind freilich diese Äußerungen, die Ortega so sehr in Miss-

kredit gebracht haben – das Bild der Eliten, der happy few, die genug geistige Kraft

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

für Innovationen aufbringen, und einer großenHerde von Schafen, die sich bislang

von ihnen haben führen lassen, ist nicht eben freundlich. Faszinierend ist nun, dass

Ortega, konträr zum üblichen Massenmodell, als Konsequenz von deren massen-

menschlicher Konzeption konstatiert, diese seien gerade nicht geneigt, den Eliten zu

folgen: »Siewerden einemFührer zu folgenwünschen undwerden es nicht können.

Sie werden hören wollen und entdecken, daß sie taub sind.«80 Hatte sich die Sug-

gestibilität der Massen bereits als stabiles Element ihrer Charakteristik erwiesen,

invertiert Ortega dieses Element völlig: die Bedrohung durch die Massen liege kei-

neswegs im Umstand, dass sie sich führen ließen, sondern darin, dass sie es gerade

nicht täten.

Was nun das dritte Element der allgemeinen Massencharakteristik betrifft, ist

die Evaluierung derTheorie Ortegas besonders diffizil. Man wird zunächst geneigt

sein zu vermuten, dass Ortega die Vernunft bei den Eliten suchen und den Mas-

sen nach dembekanntenModell die Unvernunft zuschreibenwird. Tatsächlich liegt

die Sachlage hier erheblich komplizierter.Ortegas grundlegende sozialtheoretische

Vorstellung ist die eines Fortschritts: er kennt ein »historisches Niveau«,81 das er

auf einem lokalenMaximum sieht, und er diagnostiziert – durchaus überschwäng-

lich – eine allgemeine »Steigerung des Lebens«82 in einer »neue[n]Welt«83 und die-

se sieht er gegründet auf »die liberale Demokratie, die experimentelle Naturwis-

senschaft und de[n] Industrialismus.«84Mehr noch: diese Errungenschaften des 19.

Jahrhunderts haben den Massenmenschen erst geschaffen und er habe dann be-

gonnen, »sie nicht als Organisation, sondern als Natur [zu] betrachten.«85 Letzte-

res freilich ist ein klarer Irrtum des Massenmenschen, doch ist seine Ausbildung

keineswegs ein Phänomen der Unvernunft, sondern die Konsequenz der Errungen-

schaften von Wissenschaft und Demokratie, die ihm ein Leben ermöglicht haben,

das nie zuvor in der Menschheitsgeschichte denkbar gewesen wäre. Entsprechend

ambivalent fällt Ortegas Urteil über das Aufkommen der Massen denn aus: »Der

Aufstand derMassen hat eine außerordentlich erfreuliche Seite; er ist identischmit

der beispiellosen Steigerung,die das Leben in unserenTagen erfahren hat.Aber sei-

ne Kehrseite ist beängstigend; sie zeigt, daß dieselbe Erscheinung identisch ist mit

der sittlichen Entartung der Menschheit.«86 Das Modell Ortegas kennt keine An-

klänge vonMassensuggestion oderUrsprungderMasse in Führerschaft.Es begreift

das Aufkommen der Massen als notwendige Konsequenz der Erhöhung des allge-

meinen Lebensstandards, die mit einem Verfall zivilisatorischer Errungenschaften

verbunden ist, die bislang von den Eliten bewahrt worden waren. Dass dies keines-

wegs eine reine Verfallsgeschichte ist, macht die komplexe Ambivalenz aus, die Or-

tegasThesenkomplex zeichnet. Noch faszinierender ist jedoch ein weiterer Aspekt,

in dem Ortega weit über die Gewohnheiten der Theorie seiner Zeit hinausgreift:

er hält lapidar fest, dass Herrschaft niemals auf Gewalt beruhe. Vielmehr bedeute

Herrschen die »Vorherrschaft einer Meinung«87 und »noch kein Herrscher in der

Welt [habe] seine Herrschaft imWesentlichen auf etwas anderes als auf die öffent-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 127

licheMeinung gestützt.«88 Bereits in diesen Sätzenweist Ortega aufThesen voraus,

die wir im nächsten Paragraphen analysieren werden, und er hält weiter fest:

»Was bedeutet es, daß eine Meinung herrscht? Die meisten Menschen haben kei-

neMeinung; siemuß durch Druck von außen in sie hineingepreßt werdenwie das

Schmieröl in dieMaschine. Darummußder Geist, welcher Art er immer sei, Macht

haben und sie ausüben, damit die Meinungslosen – und sie sind in der Überzahl

– zu einer Meinung kommen.«89

Diese Konzeption von Herrschaft als Vorherrschaft der öffentlichen Meinung, de-

ren Reproduktion zum zentralen Konstituens vonHerrschaft wird, ist weit entfernt

von denmassensuggestiven Konzeptionen Le Bons oder Freuds, was wenig überra-

schend ist, nachdem wir gesehen hatten, dass Ortega das Element des Führers aus

der Bildung der Masse entfernt hatte, ja diese sogar für ›nicht führbar‹ hielt.

Nun sollte sich freilich gerade dieses Element seiner Theorie von 1929 binnen

weniger Jahre auf dramatischeWeise als unzutreffend erweisen und sicherlich war

es dieser Umstand, der die Le Bon’sche Version der Masse in der historischen Folge

unmittelbar plausibler erschienen ließ.

Dieswird völlig klar, betrachtetman zuletzt Leo Löwenthals Analysen,die dieser

im amerikanischen Exil verfasste. Auch wird nun dort die Relation zur zentralen

Problematik der Aufklärung thematisch, die zuvor skizziert wurde.

Löwenthal sah sich mit dem Phänomen der Agitation konfrontiert, das er auch

inAmerikavorfandunddas sichauchdort als von tief verwurzeltemAntisemitismus

geprägt zeigte. Seine Studie Falsche Propheten heute vor dem Hintergrund der neu

erstarkenden amerikanischen wie europäischen populistischen Bewegungen zu le-

sen, hat geradezu unheimliche Züge. Löwenthal manufakturiert Versatzstücke ste-

reotyper agitatorischer Reden und analysiert derenWirkprinzipien.Noch unheim-

licher sind nur seine Alltagsbeispiele, die den unbarmherzigen Mechanismus des

Wirksamwerdens alltäglicher Hetze so simpel wie effizient illustrieren:

»In einem überfüllten New Yorker Omnibus beschwert sich eine Frau lautstark

über die schlechte Luft, an der sie ersticke, und über die Mitpassagiere, die sie

schubsen und drängeln, und sie fügt hinzu, ›dass man etwas dagegen tun müs-

se‹. (Eine typischunartikulierte Beschwerde.) Ein zweiter Passagier entgegnet: ›Sie

haben ganz recht, das ist auch unerhört. Die Busgesellschaft sollte mehr Busse

für diese Route bereitstellen. Wenn wir etwas unternehmen würden, würde sich

schon etwas ändern.‹ (Die Lösung eines Reformers oder Revolutionärs. […]) Ein

dritter Passagier erklärt jedoch ärgerlich: ›Das hat nichts mit der Busgesellschaft

zu tun. Das hängt mit all den Ausländern zusammen, die nicht einmal anständig

Englisch sprechen können. Man sollte sie dorthin schicken, wo sie herkommen.‹

(Die Lösung des Agitators, der die ursprüngliche Beschwerde nicht in ein durch

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

spezifische Maßnahmen lösbares Problem übersetzt, sondern in das propagan-

distische Thema der ›bösartigen Ausländer‹.)«90

DieAnalogie zuheutigenPhänomenen ist so aufdringlich,dass sie keinesKommen-

tars bedarf.

Löwenthal legt nun seinen Analysen ein Massenmodell zugrunde, das das

Freud’scheModell um das Konzept der »Malaise«91 des modernenMenschen anrei-

chert. Im Zentrum seinesModells steht zwar der Agitator, der sein Publikum durch

eine Vielzahl von Taktiken manipuliert, die Löwenthal mit schonungsloser Akribie

analysiert. Doch spricht er als die Basis der Manipulierbarkeit der Menschen nicht

das Freud’sche Ich-Ideal an, das in den Führer verlagert wird, sondern dessen mo-

dernes »Bewußtsein der Isolation, seine sogenannte geistigeHeimatlosigkeit, seine

Verwirrung angesichts der scheinbar unpersönlichen Mächte und Kräfte, als deren

hilfloses Opfer er sich erlebt«.92 Die Manipulation konstruiert Löwenthal analog

dem psychoanalytischen Konzept der ›Rationalisierung‹: der Agitator spricht als

Mängel undBeschwerden nicht etwa an,worunter dieMenschen tatsächlich leiden.

Vielmehr ist deren moderne Malaise die Grundlage der Unzufriedenheit, die der

Agitator übersetzen kann in wirtschaftliche, politische, kulturelle und moralische

Beschwerden.93 Löwenthal spricht damit der Unzufriedenheit der Menschen eine

rationale Grundlage zu, die der Agitator in eine irrationale Reaktion zu verwandeln

weiß: »SozialeMalaise kannmit einerHautkrankheit verglichenwerden.Der daran

leidende Patient hat das instinktive Bedürfnis sich zu kratzen. […] Der Agitator rät

zum Kratzen.«94 Der ›Reformer‹ würde versuchen, dem rationalen Bedürfnis zu

entsprechen, der Agitator verschlimmert es geradezu, indem er eine irrationale

Antwort provoziert. Seine eigene Konstitution als Führer geschieht dabei analog

dem Wirkprinzip der Jacotot’schen ›Verdummung‹. Löwenthal hält explizit fest,

dass jede Überredung eine gewisse Form von Demütigung des Subjekts voraus-

setzt,95 ebenso wie Jacotot postuliert hatte, dass die Erklärung durch den Lehrer

den Schüler nur demütigen könne, was sich so schlecht mit dem aufklärerischen

Freiheitsideal vertrug. Wir hatten in der Analyse des aufklärerischen Denkens

festgestellt, dass diese strukturell am Konzept der Erziehung zur Freiheit scheitern

musste, da Erziehung und Freiheit einander ausschließen. Löwenthal scheint gera-

dezu nahtlos an diese Problematik anzuschließen, indem er ihr negatives Extrem

analysiert: »Bei einer geistigenGemeinschaft zielt die Aktivität eines Lehrers dahin,

den Abstand zwischen sich und seinen Schülern aufzuheben. […] In der Agitation

bleibt es bei der Demütigung. [Der Agitator] gibt zu verstehen, daß der unaufge-

klärte Zustand seiner Zuhörer hoffnungslos und unaufhebbar ist und daß sie nicht

selbst imstande sind, dem abzuhelfen.«96 War die Erziehung zur Freiheit bereits

strukturell problematisch, doch zumindest noch Ideal der Aufklärung, wird die

Relation von Agitator zu Publikum zu deren totaler Umkehr: jener nimmt diesem

die Freiheit so weitgehend, dass noch dessen Vernunft sein Eigentum wird. Nicht

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 129

nur bringt er die freie Spontaneität des Publikums unter seine Regel: er nimmt

ihm die Freiheit völlig. Der Führer konstituiert so die Masse – insofern analog

dem Freud’schen Modell – als sein Subjekt, das eigener vernünftiger Überlegung

nicht fähig ist. Hinzu tritt dann bezeichnenderweise ein Element von »Antiuni-

versalität«:97 »Der Agitator verwirft ausschließlich die Ideale der Universalität.

So bezeichnet er Toleranz als ›dumme Sentimentalität‹, als ›nicht christlich‹ und

als eine Schwäche […]. Er legt nahe, daß Toleranz der Wahrheit entgegengesetzt

ist; wenn er die ›wirkliche‹ Wahrheit beschwört, assoziiert er sie fast immer mit

Gewalt.«98 Freilich erscheint so ›Wahrheit‹ als das bloße Gesetz der Identität,

dessen Grenzfall immer Gewalt war. Der Agitator erzeugt so eine antagonistische

Situation, doch ist der fundamentale Unterschied zu den Freund-Feind-Theorien,

dass er diese produziert. Der Antagonismus erscheint so nicht als eine logische oder

faktische Notwendigkeit oder als Konsequenz der Identitätslogik: vielmehr wird

diese konsekutive Relation dahingehend invertiert, dass Identitäten erst durch

Manipulation der Massen produziert werden, um dann ihrerseits eine antagonis-

tische Dynamik zu entfalten. Dies ist die strategische Konsequenz der Bildung des

Massenbegriffs an der Relation zum Führer. Ein letztes taktisches Element rundet

das von Löwenthal gezeichnete Bild ab: das »Entweder – oder«: »In einer liberalen

Gesellschaft bedeutet Solidarität die Fähigkeit eines jeden zu Urteil, Gefühl und

Handlungsfähigkeit; Handlung aus Überzeugung setzt rationale Einsicht voraus.

In der Welt des Agitators sind die intellektuellen und geistigen Bestandteile in

der Genese einer Überzeugung weitgehend ausgeschaltet, und stattdessen wird

Annahme oder Ablehnung einer Glaubenshaltung gleichsam befohlen.«99 Diese –

zumindest im Ideal des Agitators – restlose Irrationalisierung der konstituierten

Masse bildet gewissermaßen die letzte Konsequenz des Konzepts der Masse. Hat

der Agitator Erfolg, so hat er die antagonistische Situation auf eine neue Art und

Weise transzendiert: er hat eine neue Identität erst geschaffen. Die Massen erschei-

nen so als formbare Masse, die die Agitatoren nach Belieben in Identitäten gießen

können, die dann in antagonistische Relationen treten.

Für Löwenthal freilich hängt die Möglichkeit dieses Versuches völlig davon ab,

dass die Menschen sich nicht über die Wurzeln ihres Unbehagens in der Moderne

klar werden.100 Das Bild der durch den Agitator konstituierten Masse ist eineMög-

lichkeit, die wiederum auf der Malaise des modernen Menschen beruht, die diesem

nicht transparent ist.Dementsprechend sieht Löwenthal hier einen aufklärerischen

Ausweg vor: würde die Grundlage der Malaise denMenschen durchsichtig werden,

würden sie sich über die Wurzeln ihrer Unzufriedenheit klar werden, so wären sie

nicht der Agitation ausgeliefert und die Manipulation der Massen gelänge nicht.

Dieses Löwenthal’sche Konzept zeigt zweierlei.Zumeinen ist,was er als das Kor-

relat des Agitators –meist nur als dessen Zielbild – skizziert, in vieler Hinsicht die

Vollendung eines Konzeptes vonMasse, das sich von Le Bon über Freud bis in unse-

re Alltagsvorstellungen verbreitet hat. Freilich ist dieses Konzept in seinenWurzeln

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

uralt. Erinnert sei an die Darstellung der Rede Marc Antons nach der Ermordung

Caesars, von Sueton bis Shakespeare, die die Meinung des Mobs völlig zu inver-

tieren vermochte und gar zur Ermordung unschuldiger Dichter anstacheln konnte.

Doch gelangte dasKonzept derMasse abdem 19. Jahrhundert zu einer ungekannten

Valenz, nicht zuletzt aufgrund seiner symbolischen Relation zur Aufklärung in der

Figur der Französischen Revolution. Was Löwenthals Analyse nämlich zum anderen

zeigt, ist, dass die regulative Idee der Masse als Führerkorrelat das exakte Gegenteil

desaufklärerischen Ideals vonFreiheit undToleranzdarstellt,dessen inhärentePro-

blematik wir oben herausgearbeitet hatten. Die Masse erscheint so als das Andere

der Aufklärung: beruht diese auf Freiheit, wird jene durch einen Führer konstitu-

iert; setzt diese Vernunft zumMaßstab, entbehrt jene jeder Rationalität; und steht

diese in der formalistischen Idee der universalen Identität als Toleranz jenseits der

Identitätslogik antagonistischer Strategie, positioniert sich jene umgekehrt in der

Figur parasitärer Produktion von Identitäten aus einer formlosen Masse diesseits

dieser Strategie.

§ 15 Hegemonie: Die Gramsci-Linie

Wir waren bereits bei Ortega auf die Figur der Herrschaft als Vorherrschaft der

öffentlichen Meinung gestoßen. Diese Figur steht in Kontrast zu einer klassischen

Perspektive des orthodoxen Marxismus, die man gewöhnlich als ›Überbautheorie‹

bezeichnet. Inwiefern man eine solche Überbautheorie demMarx’schenWerk ent-

nehmen kann, ist hochgradig umstritten, doch bildete sie einen zentralen Bezugs-

punkt vieler marxistischer Theorien, wohl nicht zuletzt aufgrund ihrer brisanten

Effizienz in der Relativierung der Bedeutung gesellschaftlicher ›Oberflächenphä-

nomene‹. Die orthodoxe Version der Überbautheorie besagt, dass die ökonomische

Basis der letztlich bestimmende Faktor des gesellschaftlichen Geschehens sei und

nicht etwa die kulturellen Überformungen, die politischen Institutionen oder gar

die ideologischen Vorstellungen, die die Menschen sich von den Verhältnissen

machten. All diese Phänomene müssten vielmehr als durch die Basis selbst pro-

duziert, oder – um in der Bildlichkeit zu bleiben – als ›Überbau‹ auf der Basis

betrachtet werden, die jedoch der entscheidende Faktor sei. Im Verständnis dieser

Theorie gibt es sehr weitreichende Variationen, insbesondere in Hinblick auf die

Frage, welcher Art die Relation von Basis und Überbau sei und ob diese als simp-

le kausale oder dialektische Wechselwirkung, als ›monokausale‹ Determination

oder gar als eine Art ›Widerspiegelung‹ verstanden werden müsse. Was jedoch die

meisten Lesarten der orthodoxen Überbautheorie gemein haben, ist die Annahme,

dass es eben die ökonomische Basis sei, die die politischen Verhältnisse und die

Vorstellungen der Menschen bestimme und die zuerst geändert werden müsste,

um dann – oder dadurch – diese zu ändern. Die Ortega’sche ›Vorherrschaft der öf-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 131

fentlichen Meinung‹ könnte vor diesem Hintergrund nur noch verstanden werden

als Symptom, doch nicht als Ursache der Herrschaft: Herrschaft beruht dann auf

den ökonomischen Verhältnissen und die öffentliche Meinung passt sich diesen

gewissermaßen–als ihrÜberbau–an.Dies ist freilich keineswegsOrtegas Position

und seine Konzeption derMasse kollidiert hiermit der Überbautheorie weitgehend

– und dies gilt a fortiori für die Suggestionsmodelle, die wir kennengelernt hatten.

Eine Aktualisierung der orthodox-marxistischen Theorie von der Produktion

des Bewusstseins, die geeignet war, die kollidierenden Modelle der modernen

Massentheorien zu integrieren, geht nun auf die Überlegungen Antonio Gramscis

aus den frühen 1930er-Jahren zurück und wird seitdem unter der Kategorie der

Hegemonie verhandelt. Gramscis Überlegungen, die er in Haft niederschrieb, sind

vielfältig, kreisen jedoch imGrunde umeinen zentralen Sachverhalt ausgehend von

der Fragestellung, was letztlich der entscheidende Faktor politischerMacht sei, der

darüber entscheide,wann sich die tatsächlichenVerhältnisse ändernundwann eine

Revolution gelingen könne. Gramsci beschäftigte sich lange mit dem Phänomen

der Stabilität der katholischen Kirche und gelangte von dort aus zu einer These,

die der obigen Behauptung Ortegas nicht unähnlich ist: dass stabile, langlebige

Machtverhältnisse nur auf einer Vielzahl von institutionellen Überformungen einer

zugrundeliegenden »Weltauffassung«101 beruhen könnten. Diese These verbindet

er explizit mit dem Begriff der Masse und er betont zugleich, dass man »durch die

eigene Weltauffassung […] immer zu einer bestimmten Gruppierung [gehöre]«,

ja dass man dadurch sogar immer Masse-Mensch sei.102 Zu politischer Macht

kann nur kommen, wer die Unterstützung der Masse hat, und diese kann stabil

nur besitzen, wem es gelingt, eine bestimmte Weltauffassung – die darin Ortegas

Herrschaft der öffentlichen Meinung strukturanalog ist – sehr weitgehend zu eta-

blieren und institutionell zu überformenunddiese Vorherrschaft einer bestimmten

Weltauffassung nennt Gramsci Hegemonie.

Es ist nun zunächst interessant, Gramscis Begriff der Masse mit den aus dem

vorherigen Paragraphen bekannten Charakteristika der modernen Massentheo-

rien zu vergleichen. Zunächst fällt dabei auf, dass Gramsci auch darin näher an

Ortega als an Le Bon ist, dass für ihn die Masse durchaus nicht von Unvernunft

bestimmt ist. Vielmehr betont Gramsci wiederholt, dass imGrunde »alleMenschen

Philosophen sind, sei es auch auf ihre Weise, unbewußt«103 oder auch dass alle

Menschen Intellektuelle seien.104 Er operiert dabei mit einer Unterscheidung zwi-

schen dem Intellektuellem überhaupt und dem gewissermaßen ›berufsmäßigen‹

Intellektuellen, dessen »Funktion«105 dies auch in der Gesellschaft ist. Gramsci ist

weit davon entfernt, die Massen als ein Amalgam von Unvernunft zu konzipieren,

vielmehr stellt er heraus, dass bereits in der Sprache und in dem Wissen, das

in die alltäglichen Aufgaben des Menschen einfließt, »eine gewisse Anzahl von

Qualifikationen intellektueller Art«106 vorhanden seien und darauf beruht letztlich

auch der Hegemoniegedanke. Anders als die simpleren Massentheorien begreift

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

er die Masse als intellektuell durchwirkt und dies hat Auswirkungen auf die Sug-

gestibilität der Masse. Gramsci ist durchaus der Ansicht, dass es möglich – und

sogar wünschenswert – ist, die Massen so zu beeinflussen, dass sie eine bestimmte

Weltauffassung übernehmen.DieDualität der hierfür notwendigen Taktik ist dabei

durchaus bemerkenswert:

»1. niemalsmüde zuwerden, die eigenenArgumente zuwiederholen […]: dieWie-

derholung ist daswirksamste didaktischeMittel, umauf dieMentalität des Volkes

einzuwirken; 2. unablässig daran zu arbeiten, immer breitere Volksschichten in-

tellektuell zu heben, das heißt dem amorphen Massenelement Persönlichkeit zu

geben«.107

DasElementderWiederholungder eigenenArgumentekanndabeinochals ein sug-

gestives Einhämmern erscheinen, das »auf die Mentalität des Volkes [einwirkt]«,

doch zeigt das zweite Element, dass Gramsci das Suggestionselement letztlich völ-

lig umkehrt: es ist gerade die intellektuelle Kapazität des Volkes, die es ermöglicht,

eine Weltauffassung in diesem zu verankern und sich somit seine Loyalität zu si-

chern.Dieshat zurKonsequenz,dass »es zueinerderartigenKonstruktionvonMas-

se nicht ›willkürlich‹, um eine beliebige Ideologie herum, kommen kann, durch den

formal konstruktivenWillen einer Persönlichkeit […]DieMassenzustimmung zu ei-

ner Ideologie oder die Nichtzustimmung ist die Weise, in der die wirkliche Kritik

der Rationalität und Geschichtlichkeit der Denkweisen stattfindet.«108Weiter kann

eine Massentheorie sich nicht mehr vom Freud’schen Schema entfernen. Hatte bei

Freud die Bildung der Masse als solcher noch auf der die Vernunft suspendieren-

den Bindung an einen Führer beruht, entsteht bei Gramsci die Bindung der Mas-

se nur durch die hegemoniale Stellung einer Weltauffassung durch eine möglichst

große ›intellektuelle‹ Gruppe, die durch eine irrationale Ideologie nie erreicht wer-

den kann.DieBeeinflussbarkeit derMasse beruht damit geradezu auf ihrerVernunft

statt auf ihrer irrationalen Suggestibilität.Diese völlige Verkehrung der klassischen

Massentheorien ist in ihrer Konsequenz durchaus bahnbrechend.

In Kontrast zu denmarxistischen Ideologietheorien tritt Gramscis Hegemonie-

konzeption nun insofern, als sie ein reines Überbauphänomen ist und keineswegs

auf ›falschem Bewusstsein‹ und einer rein ökonomischen Basis beruht. Hatte der

orthodoxeMarxismusnoch angenommen,dass die bewusstenÜberbauphänomene

letztlich auf der ökonomischen Basis beruhten und in der Vorstellung ihrer eigenen

Autonomie falsches Bewusstsein waren, verortet Gramsci die Ursachen der Macht

einer Gruppe gerade in den Überbauphänomenen. Dies hat freilich weitreichende

Konsequenzen für die marxistische Taktik: will man die Verhältnisse ändern, kann

es nicht das Ziel sein, schlicht die ökonomischenGegebenheiten durch Expropriati-

on der Expropriateure zu verändern, vielmehrmuss jede Veränderung darauf beru-

hen, einemöglichst breite Volksgruppe intellektuell auf eineWeise zu organisieren,

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 133

dass deren alltägliche Rationalität zur Unterstützung herangezogen werden kann.

Eine solche Veränderung kann offenkundig nicht durch eine plötzliche Revoluti-

on geschehen, sondern muss sich in einer langsamen Konversion der allgemeinen

Weltauffassung vollziehen. Die Arbeit an dieser Konversion nennt Gramsci martia-

lisch einen Stellungskrieg.

Sucht man Gramscis Grundgedanken, so stößt man auf die Voraussetzung der

hegemonialen Stellung einer bestimmtenWeltauffassung in der Begründung jeder

Gesellschaftsstruktur und auf die Einsicht, dass sich solch eine Stellung nur auf

derRationalität derMassen aufbauen lässt.Dieser theoretischeKunstgriff integriert

die durchaus unplausiblen Annahmen der Suggestionstheorie der Massen einer-

seits und der Überbautheorien andererseits, die beide auf einer starken Irrationa-

litätsannahme beruhten, zu einem theoretisch verbesserten Modell, das sicherlich

Aspekte der gesellschaftlichen Wirklichkeit zu erfassen ermöglicht, die in beiden

Vorgängern ungreifbar geblieben waren.

Wiederaufgegriffen für die marxistische Theoriebildung wurden Gramscis

Überlegungen prominent durch Ernesto Laclau und Chantal Mouffe in ihrem

gemeinsamen Werk Hegemonie und radikale Demokratie, das zuerst 1985 erschien

und einen Meilenstein in dieser Theorielinie darstellte. Was Laclau und Mouffe

besonders hervorhoben,war – bei allem affirmativen Anschluss an Gramsci –, dass

Gramscis Konzept der Hegemonie eines ›historischen Blocks‹ ein essentialistisches

Residuum aufweise, da es letztlich weiterhin auf die ökonomische Identität der

Arbeiterklasse rekurriere und der Klassencharakter als Prinzip sozialer Ordnung

somit »nicht das kontingente Resultat eines hegemonialen Kampfes, sondern

der notwendige strukturelle Rahmen für jeden Kampf«109 sei. Die durch Gramsci

begonnene Entessentialisierung – oder, wie der Untertitel des Werkes nahelegt:

»Dekonstruktion« – des Marxismus habe dieser schlicht nicht weit genug getrie-

ben, da er trotz aller Hervorhebung der Notwendigkeit überbaulicher Organisation

letztlich die Geschichte weiterhin traditionsgemäß als einen Kampf auf ökonomi-

scher Grundlage begriffen habe.

Laclau und Mouffe stellen dagegen ihr Konzept einer ›radikalen Demokratie‹,

das man als konsequente Fortführung des Gramscianischen Projekts begreifen

kann, das die ubiquitäreMöglichkeit der Strategie des FMKs anerkennt und darauf

reagiert. Letzterer Umstand wird in Hegemonie und radikale Demokratie hauptsäch-

lich in Rekursen auf die Foucault’sche Diskursanalyse klar, wird jedoch in Laclaus

späterer theoretischer Arbeit an Schärfe gewinnen. Vor demHintergrund des oben

beobachteten Umstands, dass die Hegemonie-Theorie letztlich auf der Kategorie

der Masse beruht, scheint es wenig überraschend, dass Laclau wie Mouffe sich

intensiv mit dem Phänomen des Populismus beschäftigt haben. Laclaus Werk On

populist reason von 2005 stellt eine sehr stringente theoretische Fortführung der He-

gemonie-Theorie dar, die zugleich den Anspruch erhebt, diemodernen Populismen

kategorial fassbar zumachen.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

BereitsdieEbene,aufderLaclausTheorie ansetzt,machtdabei klar,dassdie ›de-

konstruktive‹ Basis hier noch verschärft wird. Laclau zentriert erneut die Kategorie

desDiskurses undberuft sich dann auf das Saussure’scheTheoremvonder differen-

tiellenBedeutungdesSignifikanten,das er auf die Logik von ›demands‹ausweitet.So

wie nun Signifikanten ihre Bedeutung nur durch ihre Differenz zu anderen Signi-

fikanten erhalten, gilt dies dann auch für ein Geflecht von demands. Man kann dem

Sinn abgewinnen, wennman an die Strategie des FMK erinnert, die zeigte, dass je-

de formale Strukturierung stets transzendiert werden kann, sodass es plausibel er-

scheint, auch die formale Struktur eines Geflechts von demands als eine partikulare

Ausprägung aufzufassen, die historisch kontingent und damit prinzipiell transzen-

dierbar ist.Uman ein bereits diskutiertes Beispiel anzuschließen, erfordert die For-

derung nach einer ›Gleichberechtigung der Frau‹ bereits die Existenz zweier – und

exakt zweier–Geschlechter,was,wiewir sahen, selbst einen transzendierbaren for-

malen Rahmen darstellt. Diese differenzielle Struktur aller denkbaren demands bil-

den einen Diskursrahmen. Laclaus erster Schritt in der Herleitung des Populismus

besteht nun in der Erinnerung an die Gramscianische Beobachtung, dass jede Be-

wegung versuchen muss, unterschiedliche demands zu koordinieren, um Loyalitä-

ten zu gewinnen. Die Konstitution eines populistischen ›Volkes‹ – eines populus –

erfordert, dass bestehende demands in einerWeisemiteinander verbundenwerden,

die es ermöglicht, eine Grenzlinie zwischen dem Volk und den Anderen, zwischen

›uns‹ und ›denen‹ zu ziehen. Das Argument, das Laclau nun zu führen versucht,

ist ein logisches: wenn nämlich jeder demand seine bloße Identität nur differenti-

ell zu allen anderen demands erhält, somuss, wenn eine ›Äquivalenz‹ zwischen einer

Gruppe von demands hergestellt werden soll, die deren Vertreter zu einem gemein-

samenSubjekt zusammenbinden kann,diese Äquivalenz durch einenSignifikanten

bezeichnet werden, der nicht selbst schon Bestandteil des differentiellen Diskurs-

rahmens ist: wenn jeder Signifikant durch sein differentielles Funktionieren bereits

eine Referenz auf alle anderen Signifikanten mit sich trägt, so darf der Signifikant,

der geeignet ist, eine Gruppe von Signifikanten gegen ›etwas anderes‹, gegen ein

›Außen‹ abzugrenzen und damit eine völlig neue Differenz zu konstituieren, selbst

nicht einfach ein Glied der Kette sein. Auf die Kategorie der demands übertragen,

meint dies: wenn eine Gruppe völlig verschiedener demands zu einer Allianz verar-

beitet werden sollen, kann diese Allianz nicht durch einen bestimmten dieser par-

tikularen demands zusammengehalten werden. Um ein Beispiel aus Hegemonie und

radikale Demokratie zu verwenden: wenn eine Allianz von Anti-Sexismus und Anti-

Kapitalismus organisiert werden soll, so kann dies schwerlich im Namen eines der

beiden geschehen, da sie schlicht nichts miteinander zu tun haben. Laclaus Lösung

für dieses logische Problem besteht in demPostulat sogenannter ›leerer Signifikan-

ten‹: wenn es gelingt, einen Signifikanten zu generieren,der dieDifferenz zwischen

einer Allianz von demands undden ›Anderen‹ bezeichnet, so kanndieser keinen kon-

kreten Inhalt innerhalbder existierendendifferentiellenStrukturhaben.Laclauver-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 135

weist auf das Beispiel des Begriffes ›Gerechtigkeit‹:110 die Forderung nach Gerech-

tigkeit ist schwer mit einem materialen Gehalt zu versehen, vielmehr organisiert

sie – als ›leerer Signifikant‹ – eine Allianz von demands, die gegen verschiedene ›Un-

gerechtigkeiten‹ gerichtet sind. Laclau betont dabei, dass es sich hier nicht um ei-

nen abstrakten Begriff handle, weil er nicht die Gemeinsamkeiten der verschiedenen

demands organisiere. Eine populistische Bewegung, die sich nur auf den gemeinsa-

menKern allermiteinander in Äquivalenz gesetzten Forderungen, begründete, hät-

te sehrwahrscheinlich keinenGehaltmehr.Vielmehr produziereder leere Signifikant

die Äquivalenz. Man kann dies nachvollziehen: die heutigen Populismen sind be-

kannt als Sammelbecken so heterogener politischer und sozialer Forderungen, dass

bisweilen unter einem Banner sich miteinander völlig unvereinbare Ideen zusam-

menzuscharen scheinen.Damit diesmöglich ist, darf dieses Banner keine konkrete

Signifikanz, keinen materiellen Inhalt besitzen. Folgt man Laclau, so ist die völlige

Inhaltsleere populistischer Schlagworte geradezu deren Wesen, das es einer popu-

listischen Bewegung erst ermöglicht, eine Frontlinie zu bilden, die die Forderun-

gen ganz unterschiedlicher Fraktionen zu denen eines ›Volkes‹ zusammenschließt,

was Laclau als die Bildung einer Kette von Äquivalenzen bezeichnet. Daraus ergibt

sich eine weitere interessante Konsequenz: wenn dieser organisierende Signifikant

›leer‹ ist, so kann er –als »failed totality«111 –auch nie ›erreicht‹ werden: es ließe sich

nie ein Kriterium angeben, anhand dessen sich entscheiden ließe, ob die Ziele einer

populistischen Bewegung bereits erreicht worden sind, zumal ja, wie Laclau her-

vorhebt, die zu einer Äquivalenz-Kette organisierten demands sehr wahrscheinlich

nicht alle in gleichem Maße verwirklicht werden können, was auch zu einer Span-

nung innerhalb des konstituierten ›Volkes‹ führen kann.112

Was Laclau so als dasWesen des Populismus beschreibt, lässt sich fassen als die

Produktion eines Antagonismus. Laclau hebt hervor, dass – anders als in den Freund-

Feind-Theorien der 20er-Jahre – »the resistance of the antagonized force cannot be

logically derived from the form of the antagonizing one«.113 Wer die Antagonisten

einer antagonistischen Auseinandersetzung sein werden, lässt sich nicht anhand

ihrer vorgängigen Identitäten voraussagen – vielmehr sind diese Identitäten selbst

das Resultat einer signifikanten Operation, die geeignet ist, eine antagonistische

Situation entlang der Grenzen eines leeren Signifikanten zu schaffen. Dies radika-

lisiert die Gramscianische Hegemonie insofern, als das von Laclau und Mouffe be-

klagte ökonomischeResiduumhier völlig zuGunsten einer eigengesetzlichen signi-

fikanten Praxis beseitigt wird, und trägt der Strategie des FMK insofern Rechnung,

als Laclau den konstituierten Antagonismus von vornherein auf einen ›leeren‹ und

sogar ›flottierenden‹ – d.i. in einem ständigen Verschiebungsprozess sich befindli-

chen – Signifikanten basiert.

DerOrtega-GramscianischeVorbehalt derRationalitätderMassenerfährtdabei

eine Neuinterpretation. Laclau hebt hervor, dass die meistenTheorien des Populis-

mus diesemVagheit zuschreiben und ihn als ›bloße Rhetorik‹ gegen die Logik ratio-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

nalerAgenten stellen.114 Laclaubegegnet diesemVorwurfmittels einer logischen In-

version: dieVagheit desPopulismuskönnte sichals eineKonsequenzderVagheit der

sozialenRealität115 herausstellen und ebenso könnte sich erweisen,dass »the field of

logic fails to constitute itself as a closedorder, and rhetorical devices arenecessary to

bring about that closure«.116 Der Populismus wäre damit weit entfernt davon, eine

Verfallsform sozialer Auseinandersetzung zu sein, vielmehrmachte er deren genui-

ne Wirkmechanismen nur explizit. Die ›Vereinfachungen‹ des Populismus, argu-

mentiert Laclau, seien notwendige Voraussetzung jeder politischen Handlung. Die

klassische Vorstellung von den logisch-rationalen Agenten, die der aufklärerisch-

demokratische Gedanke implizit oder explizit stets voraussetzte, wird damit sehr

weitgehend in Frage gestellt, unddieseRationalitätwird rekonzeptualisiert als Aus-

wirkung hegemonialer Operationen, als deren Wirkprinzip sich emblematisch der

›leere Signifikant‹ begreifen lässt.

DieseModifikation resultiert schwerlich überraschenddarin,dass Laclau in sei-

ner Herleitung des Populismus nicht auf Ortega, sondern auf Freud rekurriert –

unddabei theoretischePurzelbäume schlägt,umzuzeigen,dass sich die Freud’sche

Masse auch ohne Führer denken lässt, da bereits Freud erwähnt hatte, dass dieMas-

se ›aufderSuchenach‹ einemFührer oft bereitsmit jemandemzufrieden sei,derdie

eigenen Qualitäten in besonders prägnanter Ausprägung besitze, woraus Laclau die

Möglichkeit eines primus inter pares ableitet.117 Ebenso wenig überraschend füttert

Laclau die signifikante Ebene mit einem prinzipiellen affektiven Bestandteil an, den

er vorgibt Saussure zu entnehmen,118 der sich aber letztlich in seiner Darstellung

Saussures erneut erst durch Rekurs auf Freud seine psychoanalytisch-unbewusste

Ebene erheischt.119

ChantalMouffe ihrerseits hat nachfolgend vornehmlich dieKategorie der »radi-

kalen Negativität«120 betont und ist nicht müde geworden, nahezu jedem lebenden

Sozialtheoretiker vorzuhalten, er habe dasWesen des Politischen nicht verstanden.

Sie schließt an LaclausThese an, dass die beiden antagonistischen Pole nicht »dem-

selben Repräsentationsraum an[gehören]«,121 was wir oben in Form derThese ken-

nengelernt hatten, dass der organisierende leere Signifikant nichts als das ›Außen‹

bezeichne. Daraus folgt nun, dass die »Auseinandersetzung zwischen miteinander

im Widerspruch stehenden hegemonialen Projekten, die darauf abzielen, ihre je-

weilige Sichtweise des Gemeinwohls als die ›wahre‹ Inkarnation des Universellen

darzustellen, […] niemals enden [wird]«.122 Man kann die zugrundeliegende These

der ›radikalen Negativität‹, die sich bei Laclau in der Form findet, dass »there is no

totalizationwithout exclusion«,123 als eineRekapitulationdesuns bereits bekannten

Arguments gegen jede universale Identität lesen: diese könnte sich nicht konstituie-

ren, weil sie sich von nichts anderem unterschiede. Jedes ›hegemoniale Projekt‹ und

jede totalization in Form einer Konstitution eines Volkes beruht auf der Differenzie-

rung zu einemAnderen und kann daher nie zu einerUniversalität gelangen, die den

Antagonismus beseitigen könnte.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 137

Daraus folgt für Mouffe nun die Notwendigkeit, diesen essentiellen Antagonis-

mus nicht in offene Feindschaft umschlagen zu lassen, sondern in so geregelte Bah-

nen zu lenken, dass ein zivilisierter ›Wettkampf‹ zwischen den verschiedenen Posi-

tionenmöglich bleibt, den sie »Agonismus«124 nennt.Nur so könne »die für jedwede

Politik konstitutive Unterscheidung zwischen ›uns‹ und ›denen‹ so gestaltet werden

[…], dass sie mit der Anerkennung des Pluralismus vereinbar ist.«125

Weiterhin hat Mouffe vorgeschlagen, aus der Irreduzibilität der antagonisti-

schen Situation dieKonsequenzen zu ziehenundden aktuellen ›populistischenMo-

ment‹ produktiv zur Bildung einer linkspopulistischen Allianz zu nutzen, der sich

denThatcherismus zum Beispiel nehmen könnte,126 um »eine Mehrheit des Volkes

hinter sich zu scharen, um an dieMacht zu kommen und eine progressiveHegemo-

nie aufzubauen«.127 DerAnsatz ist freilich nach der Rekonzeptualisierung der ratio-

nalen Komponente der Massenidee und dem Postulat der prinzipiellen Unendlich-

keit antagonistischer Situationen aufgrund der ontologischenDimension radikaler

Negativität und insbesondere nach derKonzeptualisierungderProduzierbarkeit ant-

agonistischer Pole durch Äquivalenzketten nur konsequent, wiewohl der zynische

Klang abzuschrecken vermag.

Freilich mag es sein, dass diese Strategie der Zeit nur angemessen ist. Colin

Crouch hat in einer bekannten Arbeit postuliert, der »demokratische Moment«

sei längst vorbei – tatsächlich habe er wohl in der Mitte des 20. Jahrhunderts

stattgefunden, und wir befänden uns heute bereits im Stadium der Post-Demo-

kratie. Crouch’s Analysen sind sicherlich nachvollziehbar und beschreiben, was

sich in jedem Wahlkampf derzeit besonders prägnant beobachten lässt und dem

Beobachter stets ein unheimliches Gefühl einflößt. Nach dem Verschwinden der

herkömmlichen Milieus – in Crouch’s Darstellung insbesondere der traditionellen

Arbeiterklasse – ähneln politische Parteien und deren Vertreter immer stärker Ver-

käufern: »more resembling shopkeepers than rulers, anxiously seeking to discover

what their ›customers‹ want in order to stay in business.«128 Da die Forderungen

der Wählerschaft nicht mehr durch die jeweiligen Milieus stabilisiert werden, sind

sie sehr viel variabler und zugleich schwerer zu beobachten, was dazu führt, dass

politische Parteien zuMitteln derMarktforschung greifen,um ihrWahlprogramman

die Wünsche der Wähler anzupassen. Eine klassische Vorstellung der Demokratie

wird dabei invertiert: die Parteien entstehen nicht mehr als »parliamentary arm«129

einer sozialen Bewegung, als Repräsentation einer bereits existierenden sozialen

Gruppe, die deren Interessen vertritt, sondern sie existiert vielmehr vorgängig

und sucht sich eine Wählerschaft. Crouch betont, dass diese post-demokratische

Politik durchaus nicht anti-demokratisch ist, es aber zur selben Zeit schwierig sei,

sie überhaupt als Demokratie zu bezeichnen, »because so many citizens have been

reduced to the role of manipulated, passive, rare participants.«130

Man kann sich nun durchaus fragen, ob nicht die Idee der Demokratie in ge-

wisser Weise all diese Konsequenzen immer bereits in sich trug. Sie beruhte in ih-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

rer aufklärerischen Form auf einem Bild freier und rationaler Individuen, die wenn

nicht zu einem Konsens, dann doch zu einem Kompromiss gelangen wollten. Ob

nun aber in der Geschichte der Demokratie alle wahlberechtigten Individuen stets

alle Fragestellungen, über die sie abstimmen durften, überhaupt verstanden und in

ihren Implikationen durchdrungen hatten, darfman getrost in Frage stellen. Stabi-

lisierend wirkte sich die Existenz sozialer Milieus aus, die zwar nicht zwangsläufig

dasVerständnis oder die Rationalität der Individuenmehrten, jedoch imstandewa-

ren, sie darüber zu informieren,welcheHaltungen zu konkreten politischen Fragen

von ihnen erwartet wurden. Gramsci beschrieb dieses Phänomen einmal als eines

von Komplexitätsreduktion via Delegation: man könne ja nicht von jedem Einzel-

nen erwarten, seine politische Meinung auch vertreten zu können, es sei genug zu

wissen, dass es jemanden innerhalb seiner Gruppe gebe, der es könne.131 Nun ent-

fällt jedoch dieser Stabilisierungsmechanismusmit demVerschwinden traditionel-

ler Milieus im selben Maße, in dem die Fluktuation sozialer Identitäten zunimmt.

Darauf antworten die heutigen ›Volksparteien‹ dadurch, dass sie die Forderungen

nahezu beliebiger Wählergruppen in ihr Profil inkorporieren, um anderen Partei-

en keinen unique selling point zu überlassen. Die Wähler geraten dabei, wie Crouch

zutreffend festgestellt hat, immermehr in die Rolle dermanipulierbaren undmani-

puliertenMasse, die dieMassentheoriendes 20. Jahrhunderts noch für eineVerfalls-

erscheinung der Öffentlichkeit gehalten hatten. In vieler Hinsicht erscheint jedoch

zugleich diese ›Post-Demokratie‹ als die reinste Form von Demokratie, die es bis-

lang gegeben hat, da sie tatsächlich die individuelle Meinungsbildung jedes Einzel-

nen verlangt und nicht eine repräsentative Form eines Konfliktes sozialer Gruppen

darstellt. Sie stößt dabei auf das Problemaller Aufklärung: dieRationalität freier In-

dividuen kann nicht produziert werden – und dies legt im Umkehrschluss die Kon-

zeption der parasitären Strategie nahe, dann lieber die Rationalität der Effizienz zu

opfern, und die Menschen, wenn man sie schon logisch nicht zum freien Denken

erziehen kann, sie dann wenigstens zum ›richtigen‹ Denken zu erziehen.

§ 16 Kommunikationsguerilla

Die Strategie der Produktion antagonistischer Pole beruht nicht zuletzt auf der –si-

chernicht völlig kontrafaktischen–Beobachtung,dass taktischgeschickteKommu-

nikationsakte geeignet sind, die Meinung der Kommunikationspartner zu beein-

flussen.Die alltäglichsten Instanzen solcher taktischenKommunikationnenntman

Werbung, doch existieren unzählige weitere solcher Taktiken.Deren Kanäle wieder-

um nennt man Medien und bekanntlich haben diese in den letzten hundert Jahren

eine Vervielfältigung erfahren, die sich zu keinem Zeitpunkt der Menschheitsge-

schichte irgendjemand auch nur hätte erträumen können.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 139

Marshall McLuhan gilt gemeinhin als der erste wichtige Analyst dieses Phäno-

mens, wohl nicht zuletzt aufgrund seiner Begabung dafür, Schlagworte mit hohem

Wiedererkennungswert zu ersinnen. Seine These vom globalen Dorf, das auf die

Gutenberg-Galaxis folgte, zusammenmit der Parole, dasMedium sei die Botschaft,

entwerfen insbesondere im Zusammenhang mit dem Ortega-Gramscianischen

Theorem von der Herrschaft der öffentlichen Meinung ein Problemfeld, das sich

durch das Aufkommen des Internets in diesem Jahrtausend radikalisiert.

McLuhans legt zunächst nahe, dass völlig unabhängig vom Inhalt des Mediums

dieses selbst bereits eine Botschaft sei,132 da jedes Medium als ›Prothese‹ des Men-

schen diesen durch seine bloße Existenz verändere. McLuhans Vision der Medien

als künstlicher Erweiterungen der menschlichen Konstitution gewinnt vor dem

Hintergrund der heutigen Nutzung von Smartphones eine Plausibilität, die sie in

den 1960er Jahren noch kaum haben konnte. McLuhan postuliert nun, dass das

Aufkommen neuer Medien nicht vorhersagbare kulturelle Auswirkungen haben

müsse. Auch dieseThese gewinnt im Zeitalter ›sozialer Medien‹ eine neue Valenz.

Dass damit die modernen Medien prädestiniert sind, zu einem Werkzeug

der Produktion von Identitäten als antagonistischen Polen zu werden, liegt na-

he. Insbesondere wirft etwa die Figur der Werbung, wie sie auch Crouch begriff,

sehr prägnant Fragen nach der faktischen Freiheit und Vernunft ihrer Adressaten

auf. Diese Fragestellung wird durch das neuerliche Auftreten von ›Influencern‹

verschärft. Konstituieren, so lässt sich fragen, ebensoWerbungwie diewerbeähnli-

chenFormen,die diemeistenVarianten öffentlicherKommunikation angenommen

haben, das Publikumnicht als ein Subjekt, dessen hauptsächlichesMerkmal erneut

die Suggestibilität zu sein scheint?

Umberto Eco hat als Antwort auf diese Fragestellung eine Taktik skizziert, die

diese Konstitution zu destabilisieren geeignet sein soll. Eco, der zunächst als Se-

miotiker in Erscheinung getreten war, entwickelt einModell, das später Stuart Hall

zu enormerBekanntheit bringen sollte.Alle zeichenhafteKommunikation, so lautet

das Argument, beruht auf einem doppelten Codierungsprozess: zunächst selegiert

der ›Sender‹ einer Nachricht deren Botschaft und anschließend enkodiert er diese

gemäß einem öffentlichen Code, der es dem Empfänger ermöglichen soll, sie an-

schließend wieder zu dekodieren. Ein prominenter Code ist die Sprache, doch ge-

lingt Kommunikation einer Nachricht ebenso durch Straßenschilder, die das Über-

holen verbieten. Nun ist jedoch, damit Kommunikation ›gelingt‹, auch auf der an-

deren Seite, der des Empfängers ein (De-)kodierungsakt notwendig –und niemand

kann garantieren, dass Empfänger und Sender denselben Code verwenden. An die-

ser Stelle konvergiert die Eco-/Hall’sche Theorie partiell mit Derridas – durchaus

tiefergreifendem –Modell: ein bestimmtes Verständnis einer Nachricht durch den

Empfänger, so die Moral der Geschichte, kann nicht durch den Sender garantiert

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Auf diesem semiotischen Modell aufbauend rekapituliert Eco nun die Thesen

McLuhans und verweist darauf, dass »[w]enn einer jeden Tag so viele Nachrichten,

wie der verfügbare Raum erlaubt, so abfassen muß, daß sie für ein breites, über

ein ganzes Land verstreutes Publikum von unterschiedlicher Klassen-, Interessen-

und Bildungslage verständlich sind, […] es um die Freiheit des Schreibenden schon

geschehen [ist]: Die Inhalte der Nachrichten hängen nichtmehr vomAutor ab, son-

dern vonden technischenund sozialenDeterminantendesMediums.«133Dies greift

McLuhansThese von den kulturellen Auswirkungen der Präsenz des Mediums und

auch die Möglichkeit der negativen Konsequenzen daraus auf die Freiheit explizit

auf, verkehrt jedoch letztere: es ist die Freiheit des Autors und nicht etwa des Re-

zipienten, die durch die Medien tatsächlich negiert wird. Wer für die Bild-Zeitung

schreibt, demwird sich dieMöglichkeit philosophische Betrachtungen zu verfassen

nur in seiner Freizeit eröffnen.

Dagegen stellt Eco heraus, dass aus dem semiotischen Modell umgekehrt ein

irreduzibler »Rest von Freiheit«134 folgt, der auf Seiten des Empfängers verbleibt:

»nämlich [dieBotschaft] anders zu lesen [Herv. i.O.].«135Wiewir gesehenhatten, lässt

sich das Verständnis einer Nachricht nicht unter eine Regel bringen, da ihr Inhalt

völlig vom Code abhängt, den der Interpret verwendet. Eco führt das Beispiel des

Satzes ›No more‹ an und verweist darauf, dass für einen Italiener der Satz keines-

wegs ›nie mehr‹ bedeute, sondern »›keine Brombeeren‹ oder auch ›nein, ich ziehe

Brombeeren vor‹«.136

Dieses Beispiel mag humoristisch erscheinen, doch illustriert es prägnant den

fundamentalen Sachverhalt, dass die bloße Präsenz von Zeichen nicht geeignet ist,

den Adressaten zu irgendeinem Verständnis zu zwingen – oder gar dazu, sich die

Botschaft zu eigen zu machen. Damit ist nicht gesagt, dass die ›Massenmedien‹

nicht geeignet seien, die ›Massen‹ zu beeinflussen, doch sehr wohl, dass sie letzt-

lich ihren eigenen Erfolg nicht garantieren können.

Eco leitet nun aus dieser Situation die Möglichkeit einer ›Guerillataktik‹ ab, die

man gegen die Strategie der Politiker, Erzieher und Kommunikationswissenschaft-

ler stellen könne.Diese seienderMeinung,»umdieMacht derMedien zukontrollie-

ren, müsse man zwei Momente der Kommunikationskette unter Kontrolle bekom-

men, nämlich die Quelle und den Kanal«.137 Diese ›Strategie‹ ist freilich nach dem

semiologischenModell vonvornherein falschgedacht,da siedas entscheidendeMo-

ment der Kommunikation nicht kontrollieren kann: dieDekodierung durch denRe-

zipienten.Die Guerillataktik, die Eco dagegen aufbietenmöchte, zielt auf den Rezi-

pienten ab: »Die Schlacht ums Überleben des Menschen als verantwortlichemWe-

sen imZeitalter derMassenkommunikation gewinntman nicht amAusgangspunkt

dieser Kommunikation, sondern an ihrem Ziel.«138 Eco skizziert nun eine ›ergän-

zende‹ Kommunikation, die darauf beruht, mit jedem »Mitglied [des] weltweiten

Publikums […] über die Botschaft im Augenblick ihrer Ankunft zu diskutieren, im

Licht einer Konfrontation der Empfängercodes mit denen des Senders.«139 Er hebt

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 141

hervor, dass das Ziel dieserDiskussion keineswegs »eine neue und noch viel schlim-

mere Form von Kontrolle der öffentlichenMeinung« sei, sondern »einHandeln, das

die Adressaten derMedien dazu bewegt, die Botschaft und ihre vielfachen Interpre-

tationsmöglichkeiten zu kontrollieren.«140 Freilich stellt sich hier unmittelbar die

Frage, ob Eco nicht eben jene Erziehung zur Vernunft anvisiert, an deren Konzep-

tion die Aufklärung so oft gescheitert war, doch steht hier etwas anderes auf dem

Spiel. Was Ecos Ansatz von dieser unterscheidet, ist, dass er mit der Freiheit des

Rezipienten beginnt: Es ist eben diese irreduzible Freiheit, die erst die Möglichkeit

einer Kommunikationsguerilla eröffnet, und deren Ziel ist nicht etwa die Produk-

tion eines bestimmten ›vernünftigen‹ Verständnisses, sondern sie kann allein eines

leisten: »zeigen, daß sich die Botschaft sehr verschieden interpretieren läßt.«141 Da-

mit wäre Aufgabe solcher Kommunikationsguerilla letztlich der Erhalt der indivi-

duellen Freiheit durch Aufweis ihrer Unzerstörbarkeit: es gilt, dem Rezipienten zu

zeigen, dass jede Nachricht ein schier unerschöpfliches Reservoir an Interpretati-

onsmöglichkeiten mit sich trägt, – und ihm damit seine Freiheit zu bewahren, die

durch seine reziproke Beziehung zum Sender bedroht wird, welcher selbst seiner

Freiheit durchdasAufkommenderMassenmedienberaubtwurde.Freilich lässt sich

durch diese Taktik niemals ›Vernunft‹ produzieren, doch immerhin der Erhalt einer

Freiheit wird so konzipierbar, die die Aufklärung noch für unveräußerlich gehalten

und die modernen Massentheorien für nichtig erklärt hatten. Doch stößt Eco auf

logistische Schwierigkeiten, da schlicht nicht klar ist, wie eine solche ›Aufklärung‹

über dieUneindeutigkeit vonBotschaften gelingen könnte,und seine vagenAnspie-

lungen auf die Studentenbewegungen, die zum Ausgangspunkt einer Entwicklung

neuerKommunikationsformenwerdenkönnten,142 sinddabei kaumhilfreich.Doch

ist die Idee der Kommunikationsguerilla deswegen bemerkenswert, weil sie sich

als die finale Form des Dilemmas aller Aufklärung begreifen lässt. Es bleibt dabei:

Vernunft kann nur als freie sein, daher kann sie nicht gelehrt werden – doch be-

darf noch diese gedankliche Freiheit selbst der Verteidigung, und möglicherweise

ist umgekehrt ihre Mehrung die einzige Form der Förderung der Vernunft, die lo-

gisch möglich ist. Ist dies der Fall, gewinnt Ecos Idee der Kommunikationsguerilla

tatsächlich die Valenz eines Mittels in der »Schlacht ums Überleben des Menschen

als verantwortlichemWesen im Zeitalter derMassenkommunikation«,143 und dann

bedarf sie einerweiterführendenAusarbeitung,da die logistischen Schwierigkeiten

der Methode systematischen Charakter anzunehmen scheinen, stellt man sich vor,

man wollte mit denMenschen Diskussionen über den Interpretationsspielraum je-

der öffentlich übermittelten Botschaft beginnen.Man scheiterte erst zuletzt an der

Masse der Botschaften und schon zuvor an der Freiheit derMenschen, die ihnen er-

laubt, diesesDiskussionsangebot dankend abzulehnen–und spätestens hier stieße

man wieder auf das alte aufklärerische Dilemma.

Ein erster interessanter Hinweis stammt hier – durchaus überraschend – von

Jean Baudrillard. Dessen ganz persönliche Dystopie präsupponiert bekanntlich die

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Ersetzung der Referenz aller Zeichen durch einen semiotischenModus von Simula-

tion und liest sich oft wie eine Eulenspiegelei auf Derrida’schen Gedanken.Was bei

Derrida die systematische Uneinlösbarkeit der Signifikanz war, wird für Baudril-

lard zu einem geschichtsphilosophischen Prozess der Ablösung der Signifikanten

von der Realität undder Erschaffung einer postmodernen Spiegelwelt, an derenRa-

dikalität McLuhan sicherlich seine Freude gehabt hätte.

Diese Dystopie liegt auch Baudrillards Aufsatz »Kool Killer« zugrunde, der die

Stadt – der 1970er Jahre – ebenso verwandelt begreift: sie sei nicht mehr »von roten

Gürteln aus Fabriken und an der Peripherie gelegenen Arbeitersiedlungen [umge-

ben]«144 und sei nicht mehr der Raum des Klassenkampfes, sondern vielmehr »ein

Vieleck aus Zeichen, Medien und Codes«,145 das »Ghetto des Fernsehens und der

Werbung«.146 Interessant ist nun allerdings Baudrillards Interpretation des Phä-

nomens der New Yorker Graffitis. Diese begreift er als eine Attacke auf »die Medi-

en in ihrer Form selbst […], also in ihrer Produktions- und Verteilungsweise. Und

zwar eben deshalb,weil die Graffiti keinen Inhalt, keine Botschaft haben. Es ist die-

se Leere, die ihre Kraft ausmacht.«147 Die schiere grafische Kraft der Graffiti tritt in

dieser Sichtweise zurück hinter ihre offenkundige Bedeutungslosigkeit. Charakte-

ristischerweise verpasst Baudrillard hier seine eigene Pointe, wenn er auf die »Pro-

duktions- und Verteilungsweise« derMedien hinweist, gegen die sich die leeren Si-

gnifikanten wenden – denn, was die ›Leere‹ der Graffitis ausmacht, erhalten die-

se ja erst durch die Rezeption oder besser: Unrezipierbarkeit. Vor dem Hintergrund

der Eco’schen Überlegungen hingegen gewinnen Baudrillards Beobachtungen eine

systematische Valenz: die Graffiti, die auf eine geradezu schreiende Art und Weise

nichts sagen, scheinen eine Form von Kommunikation darzustellen, die den Rezi-

pienten zumindest auf eine defiziente Form eben des Zusammenhangs hinweisen,

den Eco durch Diskussion der verstandenen Botschaft aufzeigen möchte: dass das

Graffiti nicht verstanden wird, zeigt, dass es nicht eindeutig verstanden wird, sei-

ne Opazität ist eine Form von Polysemie. Immerhin lassen sich die Signifikanten

der Graffitis auf unendlich viele Arten interpretieren – und darin wird ihre Weige-

rung, eine Botschaft zu übermitteln, zu einer Form der Kommunikationsguerilla,

wie sie Eco skizziert hat. Sie trägt hierin allerdings noch einen Makel mit sich: das

Aufzeigen der Polysemie gelingt hier nur um den Preis der totalen Unterbrechung

der Kommunikation. Man kann den Eindruck gewinnen, dass sich hier erneut das

Dilemma der Aufklärung rächt: die totale Freiheit ist die totale Unbestimmtheit.

Nichtsdestoweniger scheint die Baudrillard’sche Beobachtung zumindest dieMög-

lichkeit einer FormvonKommunikation nachzuweisen,die denRezipienten auf de-

reneigeneMechanismenverweistund ihndamit in seinerFreiheit stärkt.Freilich ist

es gerade die Radikalität dieser Form von Kommunikation, die sie leicht in Schwei-

gen umschlagen lassen kann – nichts ist leichter, als die Graffitis, die man im Vor-

beifahren sieht, als bloße Farbe zu betrachten.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Parasiten und Guerillas 143

Es stellt sich daher die Frage, ob sich nicht eine Form von Kommunikation kon-

zipieren ließe, die einen ähnlichen Effekt zu erzielen geeignet ist, ohne dabei Ge-

fahr zu laufen, den eigenen Charakter als Kommunikationsakt zu verwirken. Viel-

versprechendeKandidaten solcherKommunikation scheinen einige letzthinneuer-

starkte Formen von Satire darzustellen. Ein in Deutschland in den sozialenMedien

sehr beliebtes Format wird etwa durch die Artikel der Online-›Zeitung‹Der Postillon

repräsentiert. Diese Artikel werden in täuschend echter Aufmachung als Zeitungs-

artikel verbreitet und von den Lesern regelmäßig für bare Münze genommen. Der

Inhalt ist in vielen Fällen durchaus traditionell humoristisch, es mischen sich dar-

unter jedochMeldungen wie diese vom 26. April 2021:

»1986: Tschernobyl-Leugner demonstrieren gegen Strahlenhysterie und Kohl-Dik-

tatur

Anlässlich des 35. Jahrestag der Reaktorkatastrophe von Tschernobyl präsentieren wir ei-

ne Archivmeldung aus dem Postillon (bzw.Westillon) vom 4.Mai 1986 [Herv. i. O.].

Bonn (dpo) – Acht Tage nach der Reaktorkatastrophe in Tschernobyl sind heu-

te insgesamt 150 Demonstranten in der Bundeshauptstadt auf die Straße gegan-

gen, um gegen die aus ihrer Sicht völlig überzogene Panik vor nuklearer Verstrah-

lung zu protestieren. Sie forderten lautstark, alle Strahlenschutzmaßnahmen so-

fort aufzuheben. […] Andere wie Helga Röhmbach leugnen die Reaktorkatastro-

phe in Tschernobyl komplett: »Wer weiß, ob das überhaupt stimmt, dass da ein

Atomkraftwerk explodiert ist! Ich kenne niemanden, der dabei war und das bestä-

tigen kann«, beschwert sie sich. […] Andere Demonstranten behaupten, dass Jod-

tabletten, die mancherorts gegen radioaktive Strahlung verteilt werden, Mikro-

Disketten enthielten, mit denen die geheime Weltregierung die Kontrolle über

den Körper übernehmen könne.«148

Aus literaturwissenschaftlicher Perspektive sind hier sicherlich die Auswirkungen

des Barthes’schen effet de réel zu betonen, der sowohl durch die Struktur des Textes

– etwa die Ortsangabe »Bonn«, das minimal abgewandelte Agenturkürzel oder die

charakteristischenWendungen journalistischen Schreibens – als auch durch Signi-

fikanten wie den Namen »Helga Röhmbach« erzeugt werden.

Seine spezifische Semantik gewinnt der Text freilich hauptsächlich aus seinem

historischen Erscheinungskontext und seiner Imitation gängiger Verschwörungs-

theorien zuZeitenderCovid-19-Krise.Hierin liegt nun auch seineValenz als Beitrag

zur Kommunikationsguerilla: die schiere Übermacht der Parallelen ist geeignet in

der Rezeption zunächst eine unwiderstehliche komparative Operation zu evozie-

ren, um sodann in der minimalen Übersteigerung der Absurdität der fiktiven Ver-

gleichsmomente ein Stutzen zu erzeugen.Die Vorstellung etwa, dass in den 1980er-

Jahren die Idee von »Mikro-Disketten« Überzeugungskraft gehabt haben könnte,

scheint so unwahrscheinlich,dass sie die Plausibilität des gesamtenTextes verdäch-

tigmacht.Was zunächst als ein kurioser Fall von historischer Parallelität erscheint,

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

wird zur suspekten Konstruktion, was sich in Leserbriefen äußert, die den Wahr-

heitsgehalt in Frage stellen. Dies ist die erste Ebene, auf der der Text operiert: er

ist eine Übung in sogenannter ›Medienkompetenz‹, indem er noch sehr naiven Le-

serndieDiskussiongeradezuaufzwingt,dieEco imaginierte: imHerstellendesVer-

dachtsmoments erzeugt er eine Rezeptionssituation, in der der Rezipient sich sei-

ner Rezeptionsfreiheit vergewissern kann, und man kann hoffen, dass dieser Mo-

ment Generalisierungspotential hat.

Auf einer zweiten Ebene versucht der Text etwa durch den impliziten Vergleich

der Aussagen, man kenne keinen Fall von Corona auch nur aus zweiter Hand und

man kenne keinen Augenzeugen der Tschernobyl-Katastrophe, erstere als ver-

gleichbar irrational zu markieren. Die diskursive Macht dieser Taktik muss man

wohl als vergleichsweise gering einschätzen, da ihr die implizite Gewalt der ersten

Ebene fehlt, die erst durch die unwillkürliche Komplizenschaft mit dem Rezipien-

ten entsteht. Den Guerilla-Charakter der Kommunikation wahrzunehmen kann

der Rezipient kaum umhin – wiewohl selbst dies Einigen gelingt – und liegt sogar

in seinem eigenen Interesse. Den Vergleich der zweiten Ebene nachzuvollziehen

mag er noch gezwungen sein, doch dessen Rationalitätsmaßstab zu übernehmen,

kann er sich guten Gewissens weigern.Die zweite Ebene verliert in ihrer Plumpheit

die revolutionäre Schärfe. Das Beispiel zeigt jedoch, dass – wiewohl Rationalität

weiterhin unter keine Regel zu bringen ist – bestimmte Akte von Kommunikati-

onsguerilla einigen Erfolg in der Mehrung der Freiheit der Rezipienten zeitigen

können.

Der Konvergenzpunkt des zurückliegenden Kapitels ist sicherlich die Figur der

Kreuzung von Freiheit und Rationalität, die in einem unauflösbaren Verhältnis zu-

einander stehen: Rationalität soll seit der Aufklärung als Agieren eines freien Indi-

viduums gedacht werden, doch bedingt dies, dass sie weder erzwungen noch un-

ter eine Regel gebracht werden kann. Die Idee der Massen verkehrte davon ausge-

hend das aufklärerische Dogma in sein Gegenteil und postulierte als inversen Kon-

vergenzpunkt die Kreuzung von Irrationalität und Suggestibilität, was die Strate-

gie der Produktion von Bewusstsein zu ganz neuer Bedeutung gelangen ließ. Nun

legt die aufklärerische Idee natürlich beides nahe: die schiere Möglichkeit dieser

Strategie wie auch ihre Unfähigkeit, die eigenen Ergebnisse zu garantieren. An die-

sem Punkt setzen die oben besprochenen Guerilla-Taktiken zur Mehrung der Frei-

heit an,die freilich ander zugrundeliegenden strategischenSituationnichts ändern

können, wenn anders das aufklärerische Dogma halten soll, dass Rationalität frei

sein muss, will sie sich nicht selbst verlieren.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen

In seinem 1995 erschienenen BuchDas Unvernehmen hat Jacques Rancière einen Be-

griff von Politik skizziert, den man im Kontext unserer Untersuchung als ein Diffe-

rential des Antagonismus beschreiben könnte. Er kontrastiert dabei die Politik der

›Polizei‹ undmöchte unter dieser fassen, wasman gemeinhin sich häufig unter Po-

litik vorstellt: die »Gesamtheit der Vorgänge, durchwelche sich die Vereinigung und

die Übereinstimmung der Gemeinschaften, die Organisation der Mächte, die Ver-

teilung der Plätze und Funktionen und das Systemder Legitimierung dieser Vertei-

lung vollzieht.«1 Diese eigenwillige Umbenennung ergibt sich aus dem Umstand,

dass Rancière neben dieser ›Verteilung derMächte‹ unter den Parteien eine weitere

»[Logik] des menschlichen Zusammenseins«2 kennt: jene, der er den Namen ›Poli-

tik‹ vorbehalten will. Diese definiert sich geradezu über die Polizei, sie sei nämlich

»diejenige [Tätigkeit], die die sinnliche Gestaltung zerbricht, wo die Teile, Anteile

und die Abwesenheiten der Anteile sich durch eine Annahme definieren, die dar-

in per definitionem [Herv. i. O.] keinen Platz hat: die eines Anteils der Anteillosen.«3

Dieser ›Anteil der Anteillosen‹ ist für Rancière geradezu derUrsprung der Politik als

solcher und er versucht zu zeigen, dass die griechische Idee der Demokratie eben

diese Geltendmachung eines Anteils der Anteillosen darstellte: die Figur des demos

sei die Aussage, dass eben jene, die keinen Anteil haben – die weder reich (oligoi)

noch die ›Besten‹ (aristoi) sind – doch einen Anteil haben, und zwar die Gleichheit.

Und da die Aussage ja nicht ist, dass nur die gleich sind, die nicht im Orwell’schen

Sinne gleicher sind, sondern dass alle gleich sind, kann Rancière formulieren, dass

»dieser Teil, der keiner ist, […] seinen Namen – den Namen der unterschiedslosen

Masse der Männer ohne Eigenschaften – mit den Namen der Gemeinschaft selbst

gleich[setzt]«.4 Die Demokratie ist die eigentliche Form der Politik in ihrer Rekla-

mierungeinesAnteils derAnteillosenundderGleichsetzungdesVolkesmit der gan-

zen Gemeinschaft »imNamen des Unrechts, das ihm von den anderen Teilen ange-

tan wird«.5 Die Figur des Anteils der Anteillosen wird so paradigmatisch exemplifi-

ziert in der griechischen Idee des demos ist aber für Rancière letztlich die Gestalt der

Politik selbst. Politik geschieht dort, wo die bestehende ›Aufteilung der Anteile‹ an

sich in Frage gestellt wird. Diese wiederum begreift Rancière durchaus nicht aus-

schließlich ökonomisch oder als Anteile an ›Macht‹. Die Natur der Anteile, in deren

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Reklamation die Politik geschieht, wird klar, wenn er beispielsweise ausführt, dass

»[d]ie Politik […] zuerst der Konflikt über das Dasein einer gemeinsamen Bühne,

über das Dasein und die Eigenschaft derer, die auf ihr gegenwärtig sind«,6 sei. Im

Anschluss an eine aufklärerischen Reinterpretation der Fabel des Menenius Agrip-

pa legt Rancière nahe, dass die Pointe des legendärenGeschehens sei, dass die Fabel

vom Bauch und den Gliedern, die ja angelegt war, eine Ungleichartigkeit von Pa-

triziern und Plebejern zu suggerieren, performativ ihre Absicht verfehlen musste,

da »der notwendige Sinn, diese Aufteilung zu verstehen, eine gleichheitliche Auf-

teilung voraus[setze], die die erste ruiniert.«7 Die Erzählung der Fabel habe aus den

Aufständischen, die bis dahin imGrunde noch den Status von Tieren hatten, gleich-

wertige Gesprächspartner gemacht, die man nicht mehr mit Knüppeln vertreiben

konnte, sondernmit denenman argumentierenmusste.Hier wird klar,welcher Art

der Anteil der Anteillosen ist, den die Politik reklamiert: es ist die Eigenschaft, über-

haupt ein Gesprächspartner zu sein. Mehr noch: »Jeder gesellschaftlichen Diskus-

sion, in der es tatsächlich etwas zu diskutieren gibt, ist diese Struktur implizit, […]

wo derOrt, der Gegenstand und die Subjekte derDiskussion selbst strittig sind und

zuerst bewiesen werden müssen. […] Denn die Idee, dass die sprechenden Wesen

auf Grund ihrer gemeinsamen Fähigkeit zu sprechen gleich sind, ist eine vernünfti-

ge/unvernünftige Idee, unvernünftig in Bezug auf die Art, wie sich die Gesellschaf-

ten strukturieren, von den alten heiligen Königreichen bis zu denmodernen Exper-

tengesellschaften.«8 Kurz: bevor eine Diskussion stattfinden kann, muss klar sein,

worüber diskutiert wird und wer ihre Teilnehmer sind. Die Politik ist die Einforde-

rung einer Änderung der Zusammensetzung und des Ziels der Gesprächssituation

als solcher.

In der bislang verwendeten Terminologie, ließe sich Rancières ›Polizei‹ als ant-

agonistische Situation beschreiben, als die Auseinandersetzung bereits vorgängig

definierter Identitäten in einem statischen Feld. In einer Kombination der Elemente

der Transzendenzdes konkretenAntagonismusundderProduzierbarkeit von Iden-

titäten postuliert Rancière die Existenz einer weitergreifenden Strategie, die geeig-

net ist, eine gegebene antagonistische Situation in einer Weise zu verändern, die

einen neuen ›Anteil der Anteillosen‹ reklamiert und damit einen neuen Gesprächs-

partner in die Auseinandersetzung induziert.Diese Strategie, der Rancière denNa-

menPolitik vorbehält unddiegenaudawirkt,woderAntagonismusauf eineneuzu-

sammengesetzte – weiterhin antagonistische – Situation hin überschritten wird,9

lässt sich prägnant als das Differential des Antagonismus bezeichnen: als der kurze

Moment der Veränderung einer statischen Situation in eine andere. Nun folgt dar-

aus freilich,wie Rancière selbst betont, dass diese im eigentlichen Sinne politischen

Momente zumVerschwinden tendieren: »Das bedeutet, dass es nicht immer Politik

gibt. Es gibt sie sogar wenig und selten.«10Wann immer ein stabiler Antagonismus

als Auseinandersetzung von bereits konstituierten Identitäten stattfindet, gibt es

keine Politik, sondern nur Polizei. Politik als derMoment der Transzendierung die-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 147

ser stabilen antagonistischen Formationwird dementsprechendnur selten stattfin-

den und kann sogar völlig ausbleiben. Konsequenterweise analysiert Rancière die

zeitgenössische ›politische‹ Situation,die er statt unter demNamender »konsensu-

ellen Demokratie« unter dem der »Post-Demokratie«11 fassenmöchte, als das »Ver-

schwinden der Politik«.12 Seine Analyse ist der gleichnamigen Formel Crouchs nicht

unähnlich, etwa in derThese, dass »[a]ls Herrschaft derMeinung [Herv. i. O.][…] die

Post-Demokratie zur Aufgabe [hat], die verstörte und verstörende Erscheinung des

Volkes und seiner immer falschen Zählung, hinter dem Verfahren einer allumfas-

senden Vergegenwärtigung des Volks und seiner Teile […] zum Verschwinden zu

bringen.«13 Die Reduktion der Politik auf Meinungsforschung wird für Rancière so

zumVerschwinden der Politik überhaupt, da ihr eigentlicher Prozess, die Konstitu-

tion neuer Teilnehmer der Auseinandersetzung in der restlosen Repräsentation des

Einzelnen, in der Identifizierung des Volksmit der »Summe seiner Teile«14 aufgeht.

Die Verortung der ›eigentlichen‹ politischen Auseinandersetzung gerade im

Differential des Antagonismus bedingt Möglichkeit des und Tendenz zum Ver-

schwindenderAuseinandersetzungüberhaupt.Eine solche FigurdesVerstummens

der Auseinandersetzung wollen wir nachfolgend als Schweigen bezeichnen und zei-

gen, dass diese Figur eine weitere Strategie – im bekannten Sinne – bildet, die bei

Rancière noch als bloßer Grenzwert seiner eigenen Konzeption erscheint, jedoch

auch zumKern einer Konzeption von Auseinandersetzung zuwerden geeignet war.

§ 17 Das Ende des Historismus

Der Begriff ›Historismus‹ hat im Deutschen eine bezeichnende Ambiguität, die

für den Zusammenhang dieses Kapitels systematische Valenz zu erlangen scheint.

Zwei Bedeutungen des Begriffes scheinen nachgerade entgegengesetzte Extreme

zu bilden und einander so gründlich auszuschließen, dass es verblüfft, dass ein

Wort auf beide Arten verstanden werden konnte. Dies mag wohl der Grund sein,

warum die Debatten über den Historismus kaum abreißen wollen und zu so un-

terschiedlichen Ergebnissen geführt haben. Nun ist es bisweilen schwer, sich des

Eindrucks zu erwehren, dass die extreme Ambiguität nicht einfach zwei Lesarten

einer Lautgestalt, sondern vielmehr Ausdruck einer inhärenten Ambiguität des

Historismus selbst sein könnten.

Historismus kann einerseits eine Form von historischem Relativismusmeinen,

dieHaydenWhite gernemit der PositionCarlyles unter demSchlagwort des »Chaos

des Seins«15 identifiziert unddie ebenso engmit demromantischenVerständnis der

Hermeneutik als Einfühlung in einen Ausdruck fremder Individualität verbunden

ist, dasGadamer sowirkungsmächtig kritisiert hat.16 DieRomantik nahm sich zum

Kern eine Vorstellung einer irreduziblen Individualität, die sich sowohl auf Ebene

der Person als auch auf der Ebene des ›Volksgeistes‹ etwa finden ließ. Für die ro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

mantische Konzeption der Geschichte musste dies bedeuten, dass die Geschichte

in eine Sukzession inkommensurabler historischer Identitäten verfiel, die nurmehr

der ›Divination‹ Schleiermachers zugängig waren. Diese Position implizierte stets

einen historischen Relativismus, da jede Epoche als Ausdruck von Individualität ihr

eigenes Recht reklamieren konnte und es schlechthin keine Warte gab, von der aus

man Epochenmiteinander vergleichen oder gar miteinander vermitteln hätte kön-

nen.Die romantische Auffassung der Geschichte lässt sich begreifen als ein histori-

siertes Nebeneinander individueller Identitäten, die durch ihre radikale Trennung

in der Zeit keine antagonistische Situation aufkommen lassen können. Der Fort-

schrittsgedanke der Aufklärung muss einer solchen Konzeption notwendig fremd

bleiben und ebenso suspendiert sie jede Form von universaler Identität, die für die

Aufklärung zu so einem zentralen Problem geworden war, von vornherein.

Eine Lesart von Historismus, die der ersten diametral entgegengesetzt ist, be-

steht in der Idee eines Sinns der Geschichte an sich, die diese mit einer teleologi-

schenPerspektive verknüpft,wie sie sich insbesonderebeiHegelfindet.17 Fürdiesen

war bekanntlich dieGeschichte nur oberflächlich eineAuseinandersetzung von »In-

dividualitäten«,18 welche tatsächlich die »allgemeine Idee«19 für sich wirken lässt.

Die Geschichte stellt sich dar als Auseinandersetzung von Epochen und Nationen,

während sie an sich die Entfaltung der Begriffe desWeltgeistes auf demWeg zu sich

selbst ist. Die Konzeption lässt sich an der Oberfläche als antagonistisch beschrei-

ben,doch löstHegel dasProblemderuniversalen Identitätdurchdie Identifizierung

der gesamten Geschichte mit der Figur des überindividuellen Geistes selbst.

DerBegriffHistorismus changiert damit zwischenzwei entgegengesetztenLes-

arten, die wir einerseits als antagonistisch, andererseits als jede Auseinanderset-

zung suspendierend beschrieben haben. Letztere Lesart verzichtet zudem auf die

Idee der universalen Identität toto coelo, während erstere sie nur noch in idealisti-

schen Konzeptionen desWeltgeistes verorten kann.

Nun lässt sich diese komplizierte Ambiguität gewissermaßen ›realisiert‹ imhis-

torischen Denkens Leopold v. Rankes auffinden, den man nicht zufällig als einen

der wichtigsten Vertreter des Historismus zu bezeichnen pflegt. Rankes Verständ-

nis der Geschichte ist nicht leicht auf einen Nenner zu bringen. Sehr häufig wird

es durch das Diktum paraphrasiert, jede Epoche sei unmittelbar zu Gott,20 was ei-

ne prinzipielle Gleichwertigkeit aller historischen Epochen und damit einen star-

ken historischen Relativismus zu implizieren scheint. Zugleich hat aberWhite dar-

auf hingewiesen,dass Ranke historische Entwicklungenwie denNationalstaat oder

die Religion als »von Gott gegründet«21 begreift, was zumindest eine gewisse Form

von Teleologie bereits nahezulegen scheint, und sich daher für Ranke »der Zustand

selbstregierter Nationalstaaten, die in einer umfassenderenGemeinschaft ebensol-

cher Machtverhältnisse vereint sind, offenbar als Ende der Geschichte dar[stellt],

wieman sie bis zur damaligenZeit gekannt hatte [Herv. i.O.].DieGeschichte hört in sei-

ner Gegenwart praktisch auf.«22 Gadamer hat seinerseits formuliert, dass Rankes

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 149

Geschichtsverständnis die Struktur einer ›Telelogie ohne Telos‹ aufweise und zwar

in seiner Orientierung hin auf das Ideal der Universalgeschichte.23 Ranke hatte sich

vehement gegen Hegels idealistische Konzeption der Geschichte als Oberflächen-

erscheinung der Entwicklung des Weltgeistes gewandt, doch ist umgekehrt trotz

aller Sympathie für die romantische Hermeneutik seine Vorstellung von Geschich-

te nicht die eines unvermitteltenNebeneinanders historisch-individueller Identitä-

ten.Vielmehr sinddiesehistorisch sukzedierenden Identitätenhingeordnet aufden

Vermittlungszusammenhang der Universalgeschichte, die bei Ranke die letzte In-

stanz der universalen Identität darstellt. Die Schnittpunkte zwischen den Epochen

sind weiterhin antagonistische Momente, in denen historische Identitäten in Aus-

einandersetzung eintreten.Solche »›Szenen der Freiheit‹«24 sind derOrt, an den die

Auseinandersetzung in Rankes Konzeption verlagert wird. So schildert er beispiels-

weise die ErmordungCaesars zunächst als ein historisches Einzelereignis, fasst an-

schließend jedoch zusammen, er könne in dem Ereignis nur den objektiven Kon-

flikt der großen Interessen sehen. »Der republikanische Gedanke, der in den Ge-

schichten der vergangenen Zeiten wurzelte, erhob sich gegen den monarchischen,

der eben in seiner Bildung begriffen war und den Anforderungen der Gegenwart

entsprach.«25 Rankes Historismus ist so ein Balanceakt zwischen dem historischen

Relativismus der Romantik und der Teleologie Hegels, der die universale Identität

in der Figur der Universalgeschichte aufheben kann, indem er den Antagonismus

nicht völlig suspendiert, sondern in die Bruchstellen zwischen den Epochen ver-

frachtet.DieseKonzeption ähnelt der Rancières sehr und teilt ihre Fragilität. In bei-

denKonstruktionenfindet dieAuseinandersetzung–historischer–Identitätennur

noch in Ausnahmefällen statt, während der Rest der Geschichte zu einer statischen

Struktur gefriert. Das Ausbleiben neuer ›Szenen der Freiheit‹ ist daher prinzipiell

nur eine Frage der Zeit und dies korrespondiert sowohl dem vonWhite konstatier-

ten Ende der Geschichte bei Ranke in dessen eigener Zeit wie auch der Post-De-

mokratie Rancières, der die Geschichte gewissermaßen 150 Jahre später, in seiner

eigenen Zeit nämlich, enden lassen will.

Es ist illustrativ, in diesemZusammenhang einen Blick auf eine Analyse zuwer-

fen, die einmal mehr unserem historischen Hauptbezugspunkt in den 1920er-Jah-

ren zumindest sehr nahesteht. Benedetto Croce hielt nämlich im September 1930

auf dem Internationalen Philosophenkongress einen Vortrag, der den Titel »Anti-

historismus«26 trug. Croce führte aus, es sei »heute«, d.i. 1930, ein »gewisser Zerfall

des historischen Sinnes zu beobachten, wo nicht gar eine ausgesprochen antihis-

torische Haltung«.27 Diese wiederum existiere in zwei Ausprägungen, dem Futu-

rismus, der um eines »sprunghaften Fortschritt[s]«28 willen die Vergangenheit ver-

gessen wolle, und in einer zweiten Variante, die »nach dem Absoluten, Festen, Ei-

nigen, nach Erlösung aus der Geschichte«29 trachte und dazu entweder eine neue

Gesellschaftsordnung ersinnen oder eineRestauration anderer Zeiten herbeiführen

wolle. Beides bedeutet für Croce »die unmittelbarste Negation der Geschichte, de-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ren eigenste Logik sich den Restaurationen widersetzt und keine beliebigen Stücke

aus sich herausschneiden und ihrem organischen Ablauf entfremden läßt«.30 Beide

Formen also, den Futurismus wie die Restauration, betrachtet Croce als Instanzen

des ›Antihistorismus‹, was nicht überraschen kann, da beide die Ranke’sche Lösung

aufzuheben drängen; ja man kann sogar versucht sein, sie als Tendenzen zu den

beiden Extrempolen desHistorismus zu betrachten, da der Futurismus Croces ant-

agonistische Züge trägt,während seine Skizze einer restaurativen Position, die sich

zum Ziel ein ›absolutes, festes, einiges‹ nimmt, an die Schwärmerei der Romantik

für einen hypostasierten Urzustand gemahnt.31 In jedem Fall illustriert Croces Ana-

lyse die Fragilität der historistischen Lösung des Problems der universalen Identi-

tät.Wir hatten bereits beobachtet, dass die 1920er-Jahre einenAufschwungder ant-

agonistischen Konzeption gesehen hatten, die diese zu einer Radikalität erhob, die

sie bis dahin nicht gekannt hatte und die sich kaum mit der historistischen Kon-

zeptionmehr vereinbaren lassen konnte, die den Antagonismus nur als Differential

der Geschichte kannte. Umgekehrt legt Croces Text die Vermutung nahe, dass auch

der romantisch inspirierte Gegenpol nach dem Auseinanderbrechen der historisti-

schen Brückenkonstruktion wieder eine historische Eigenvalenz gewinnenmusste.

Die zugehörige Strategie ist eine, die die Auseinandersetzung restlos suspendiert,

und die theoretischen Konstruktionen, die sich dieser Strategie bedienen, werden

wir nachfolgend betrachten.

Welche Valenz dieses Auseinanderbrechen des Historismus für die 20er-Jahre

hatte, kannmanallerdings kaumgenugbetonen.Ernst Troeltsch hält etwa 1922 fest,

dass

»Rankes Hauptwerke und eigentliches Denken […] in der halkyonischen Stille

des Vormärz [entstanden] und so mochte er rasch über die Wertprobleme seines

eigenen Standortes in der Kontemplation hinausgehen. […] In der Gegenwart

vollends haben sich die praktischen Kulturprobleme des Momentes fortwährend

neu gesteigert und verwickelt. […] Wir müssen klar und scharf die Bedeutung des

Wertproblems, seinen Zusammenhang mit dem gegenwärtigen Standort, seine

Aufstellung und Lösung aus dem historischen Kontext heraus in den Vordergrund

stellen und die universalhistorische Kontemplation kann sich erst von da aus als

darin mitenthalten und gefordert entwickeln.«32

Troeltschs ausführliche Analysen des Historismus gipfeln dementsprechend in

einer idiosynkratischen Variante der Wertphilosophie und einer Konzeption von

»Kultursynthese«.33 Die universalhistorische Balance zwischen Romantik und

Hegel, die Ranke verwandt hatte, um die Figur der universalen Identität zu er-

halten, gibt er dabei auf bezeichnende Art auf. Er bestimmt als zentralen Begriff

der Wertlehre den der »Individualität in dem Sinne einer Vereinigung von Fakti-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 151

schemund Idealem«34 undhält fest, dass darin eine ›grundsätzlicheWertrelativität‹

beschlossen sei.

»Wertrelativität ist nun aber nicht Relativismus, Anarchie, Zufall, Willkür, son-

dern bedeutet das stets bewegliche und neuschöpferische, darum nie zeitlos

und universal zu bestimmende Ineinander des Faktischen und Seinsollenden.

Dieses kann und muß jedesmal erst, sei es an der volkhaften und kulturgemein-

schaftlichen Kollektivindividualität, durch Selbstbesinnung und Selbstvertiefung

wie durch Erkenntnis und Besinnung der Lage und geschichtlichen Bedingtheit

ergriffen werden.«35

Man erkennt unschwer bereits hier das Brüchigwerden der historistischen Konzep-

tion, das folgerichtig jede Form von universaler Identität – und sei es als Univer-

salgeschichte – suspendiert. Die Rolle der Antagonisten übernehmen bei Troeltsch

historische ›Individualitäten‹ und in Anklang an die Scheler’sche Lösung werden

diese bereits mit einem ›Sein-Sollen‹ verbunden. Dass die Universalhistorie dabei

hinter das ›Wertproblem‹ zurücktritt und sich gar als »darin mitenthalten« begrei-

fen soll, ist bezeichnend: Troeltsch distanziert sich klar von der Ranke’schen Idee

der Universalgeschichte und erklärt, dass »Sinneinheit und Sinnbeziehung«,36 die

aller Universalgeschichte unentbehrlich seien, »aus rein historischer Kontemplati-

on nicht zufinden«37 seien, und folgert daraus, dass die letzteMöglichkeit einer sol-

chenSinnkonstruktiondie »Illustration derHumanität«38 sein könne. »Aber das hat

für eine in schweren sozialen Krisen und geistig-religiösenNöten lebendeWelt den

Reiz verloren. Sie kennt und liebt das allgemeine Menschtum nicht mehr«.39 Die

Idee der Universalgeschichte verliert für Troeltsch zusammenmit der Idee der Hu-

manität als Kategorie universaler Identität ihren Wert. Eine zukünftige Universal-

geschichte möchte er nur mehr begreifen als eine, »die organisiert ist von der Idee

einer gegenwärtigen Kultursynthese aus«.40 Die wiederholte Wendung gegen die

›Kontemplation‹, die Betonung der aktiven Schaffung von Kultur und ihren ›Syn-

thesen‹ illustriert in Verbindung mit der Kategorie der ›Individualität‹ Troeltschs

KampfmitderRanke’schenLösung: dieGeschichtekann für ihnnichtmehr zumOrt

werden, an demdie antagonistischen Situationen aufgehobenwerden, um letztlich

einen integrativen Minimalzusammenhang universaler Identität zu ermöglichen.

Vielmehr ist Troeltschs Geschichtsbegriff in seiner unverkennbaren Sympathie für

den romantischen Individualitätsbegriff einerseits und für den relativ-normativen

Wertbegriff, wie er für die antagonistischen Strategien der 20er-Jahre so charak-

teristisch war, andererseits eine Destabilisierung des Historismus durch Belastung

beider seiner Extreme.

Man kann den Historismus begreifen als den letzten großen Versuch des 19.

Jahrhunderts, die nach der Aufklärung unmöglich gewordene Kategorie universa-

ler Identität in dieGeschichte zu retten. Ist dieswahr,wird die Situation der 1920er-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Jahre verständlich als der Moment, in dem diese letzte Konstruktion ihre Überzeu-

gungskraft verlor und die beiden Extreme, die der Historismus hatte ausbalancie-

renwollen,–derAntagonismusundwaswir Silentismusnennenwollen–als eigen-

ständige Strategien erfasst wurden, die beide die Idee universaler Identität letzt-

lich aufgaben. Wir hatten im ersten Kapitel gesehen, dass im unmittelbaren An-

schluss die antagonistische Strategie geradezu zum Charakteristikum der 1920er-

Jahre wurde. Die silente Strategie wiederum war als Wiederaufgriff der romanti-

schen Tradition stets möglich, gelangte jedoch erst in den 1940er-Jahren zu einer

vergleichbar expliziten Form.

§ 18 Levinas

Es wird schwerlich überraschen, dass als prominentester Vertreter der letzten gro-

ßen Klasse von Konzeptionen von Auseinandersetzung Emmanuel Levinas figurie-

ren wird. Levinas’ Konzeption des Anderen ist offenkundig einschlägig für unseren

Kontext und stellt darüber hinaus eine Folie dar, von deren Hintergrund die Stra-

tegien, die wir im Folgenden als silente Strategien bezeichnen werden, eine klar er-

kennbare Form gewinnen.

Levinas’Werk stellt nun freilich zunächst einen Beitrag zur Ethik dar und unser

Forschungsinteresse ist kein ethisches. Dass jedoch die Ethik als Formation selbst

eine Relevanz für unseren Kontext aufweist, legt bereits RancièresThese nahe, dass

die Ethik »heute die letzte Form dieser Verwirklichung/Beseitigung [sc. der Politik]

[sei]. […] Die Philosophie wird also das Denken der Trauer […] Sie schlägt vor, das

Verschwinden der politischen Gestalten der Andersartigkeit mit der unendlichen

Andersartigkeit des Anderen wieder gutzumachen.«41Wir hatten bereits Rancières

Analyse einer völligen Suspendierung der Auseinandersetzung in der ›konsensuel-

len‹ Gesellschaft betrachtet. In der zitiertenThese verknüpft Rancière diese mit der

Idee einer Ethik, die die Idee der ›unendlichen Andersartigkeit des Anderen‹ an de-

renStelle setze.Er bezieht sichnicht explizit auf Levinas,doch ist derAnklangunwi-

derstehlich, da die Redeweise, die eine radikale Alterität des Anderen postuliert und

diese zum Ausgangspunkt der Ethik macht, im ersten Ausgang von Levinas Schule

machte.

Neben diesem Kontext gibt es jedoch einen weiteren Aspekt, aus dem das Le-

vinas’scheDenken für unserenZusammenhang relevant ist, und das ist der Charak-

terzug dieses Denkens, eben nicht nur eine Ethik zu skizzieren, sondern auch de-

renBegründung zu liefern.Das aufklärerisch-Kantische Postulat, dass die Vernunft

keine materialen Normen begründen könne, stellte die Möglichkeit einer materia-

len Ethik an sich in Frage. Antworten auf die Frage, wie eine Ethik an sich möglich

sei, die auch Begründungen für ihre Aussagen geben könne, pflegt man als ›proto-

ethisch‹ zu bezeichnen. Die Wirkungsmacht des Levinas’schen Denkens beruht zu

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 153

großen Teilen darauf, dass es eine neuartige Antwort auf die proto-ethische Frage-

stellung gab, die letztlich auf einer Rekonzeptualisierung von Auseinandersetzung

in unserem bekannten Sinne beruhte und eine letzte Strategie schuf, die wir in die-

sem Kapitel abschließend betrachten werden. Dass dabei die Levinas’sche Konzep-

tion in ungewöhnliche Nachbarschaft gerückt wird, ist Konsequenz der formalen

Betrachtungsweise und insbesondere die Kategorisierung als ›silent‹, ist dabei kei-

neswegs alsWertung zu verstehen. Sie ergibt sich aus der resultierenden Konzepti-

on von Auseinandersetzung als solcher, wie sogleich klar werden wird.

Levinas’ Denken kreist um die Idee des Anderen und diese Idee, die er in den

1940er-Jahren erstmals prominent präsentierte, hat sich von da an immer klarer

ausgebildet. In den Jahren 1946/47 hielt Levinas Vorlesungen unter dem Titel »Le

Temps et l’Autre«, die noch sehr stark von Heidegger’scher Terminologie geprägt

waren. Levinas ging von der Heidegger’schen Figur der ›ontologischen Differenz‹

– dem Unterschied von Sein und Seiendem – aus und bezeichnete das »Ereignis

[…], in dem das Existierende die Existenz übernimmt«42 als ›Hypostase‹. Diese Hy-

postase, die letztlich auchmeine Existenz, die Existenz des ›Subjekts‹ hervorbringt,

hat zur Charakteristik, dass »[d]as Existieren […] sich jeder Beziehung [verweigert],

jeder Vielfalt. Es betrifft niemand anderen als nur das Existierende. […] Die Ein-

samkeit besteht genau in der Tatsache, daß es Existierende gibt.«43 Heidegger hat-

te diesen Sachverhalt als ›Jemeinigkeit‹ bezeichnet: das Sein eines Seienden ist nur

seines und kann nicht geteilt werden. Daraus leitet Levinas die Lizenz ab, das ›es

gibt‹ von Existierendemmit der Einsamkeit zu identifizieren. Die phänomenologi-

schenWurzeln seinerAnalysenwerden anschließendoffenbar,wenner–analogder

Heidegger’schen ›Faktizität‹ etwa auf das Phänomen der Schlaflosigkeit verweist,

in dem das Seiende nun einmal faktisch es selbst ist und nicht darauf verzichten

kann zu sein. Diese »Wachsamkeit«44 in der Form der Ewigkeit, dem »Bewußtsein,

daß es nie mehr enden wird«,45 zeigt getreu der aus Sein und Zeit übernommenen

Grundintuition auf, dass »[d]as Ereignis der Hypostase […] die Gegenwart [ist]«.46

Das Übernehmen der Existenz ist Gegenwart, da alles, das ist [Herv. i. O.], gegen-

wärtig ist. Umgekehrt ist alles, das ist, nur es selbst [Herv. i. O.] – weder kann es

etwas anderes sein, noch kann etwas anderes sein Sein übernehmen. Damit kann

Levinas die beiden Phänomene der Einsamkeit und der Gegenwart zusammenbin-

den. Der Aufbruch beider – die Transzendenz der Gegenwart wie der Einsamkeit –

erfordert damit ein Ereignis, das etwas radikal neues in der einsamen Existenz dar-

stellenmuss.Heideggers Analysen hatten nahegelegt, dass dieses Ereignis die Figur

des Todes seinmüsse und Levinas folgt dieser Intuition zunächst, jedoch fokussiert

er auf die Eigenschaft des Todes, für das Seiende unverfügbar zu sein: ein Seien-

des ist nie gegenwärtig tot. Diese Struktur analogisiert Levinas zunächstmit der Zu-

kunft47 und hat dann alle Fäden zusammen, um zuletzt sein stärkstes Argument zu

führen: wenn nämlich alles Seiende immer gegenwärtig und je seines, daher ein-

sam ist, wenn die Figur, die diese einsame Gegenwart zu transzendieren geeignet

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ist, die eines Ereignisses ist, das dem Seienden gegenüber eine absolute Unverfüg-

barkeit aufweist – die der Zukunft oder des Todes –, dann begegnet zuletzt in der

phänomenologischen Analyse eine »Situation, in der das Ereignis einemSubjekt wi-

derfährt, das es nicht übernimmt, einem Subjekt, das hinsichtlich dieses Ereignis-

ses nichts können kann, in der es jedoch gleichwohl auf eine bestimme Weise die-

sem Ereignis gegenübersteht«.48 Gesucht ist also eine Situation, in der ein Ereignis

sich für das Seiende ereignet, dem es zwar gegenüberstehen kann, das es aber nicht

»übernehmen«, nicht sich aneignen oder verfügbarmachen kann, sowie es den Tod

nicht übernehmen kann – und Levinas postuliert, dieses Ereignis im »Von-Ange-

sicht-zu-Angesichtmit dem anderen«49 vorzufinden.Denn freilich –der Andere ist

nie im selben Sinne verfügbarwie ein anderes Seiendes und in der face-to-face-Situa-

tionmit demAnderen scheint etwas inmeinGesichtsfeld zu treten, das eine radikal

andere Struktur hat als all das Seiende, über das ich verfügen kann. Levinas fährt in

seinen Vorlesungen fort, diese radikale Alterität des Anderen anhand des Beispiels

der Geschlechtlichkeit zu analysieren und führt bereits hier die Idee ein, dass die

Fruchtbarkeit eine Figur von Vermittlung zwischen Subjekt und Anderem sei, die

allein durch die »Vaterschaft« ein »Verhältnis zu einem Fremden, der, obwohl er der

andere ist, Ich ist«,50 ermögliche. Man kann sich hier nicht des Eindrucks erweh-

ren, dass Levinas’ Intuition, dass der Andere und das radikal einschneidende Ereig-

nis seines Auftretens in der sonst so homogenen Erfahrungsfeld des Subjekts das

zentrale Element einer neuartigenTheorie sein könne, in diesen Vorlesungen noch

nicht zur reifen Gestalt gelangt war. Die fortwährende Orientierung an den Analy-

sen aus Sein und Zeit scheinen, so wichtig sie für die Entwicklung der Levinas’schen

Theorie gewesen sein werden, deren eigentümliche Stoßrichtung letztlich zu kon-

terkarieren. Doch hatten bereits diese Vorlesungen, die die neuartige Figur des An-

deren einführten,großeWirkungsmacht.Für uns ist auchbereits hier illustrativ,wie

Levinas die Heidegger’sche Figur desMitseins, die wir im Zuge unserer Analyse der

antagonistischen Strategie der 20er-Jahre betrachtet hatten, zugunsten einer neu-

artigen Konzeption transzendiert, die dem Anderen eine sehr viel zentralere Rolle

zugesteht, als Heidegger das hatte wollen können.

Zu ausgereifter Gestalt gelangte die Levinas’sche Theorie vom Anderen in sei-

nemungleichhäufiger rezipiertenWerkTotalitätundUnendlichkeit von 1961.Die titel-

gebendenTermini führen ebenso tief in dasWerk hineinwie dieKategorie der Exte-

riorität, die der Metaphysik oder die des Anderen selbst. Levinas’ Verfeinerung sei-

nerursprünglichenMethodederEinführungdesAnderenbesteht inderKennzeich-

nungderMetaphysik alsder Beschäftigungmitdemabsolut anderen schlechthin.Es

sei die »absolute Exteriorität des metaphysischen Terminus, die Unreduzierbarkeit

der Bewegung auf ein internes Spiel, auf eine bloße Gegenwart bei sich selbst, die

das transzendierendeWort behauptet,wennnicht gar beweist.«51 Die Taktik ist klar

– Levinas möchte die neuartige Kategorie des Anderen einführen und verweist zu

diesem Zweck darauf, dass die Metaphysik als solche bereits auf ein ›absolut ande-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 155

res‹ zielt, dass sie eine Figur von Transzendenz, ja sogar von »Transaszendenz«52

sei. Der Übergang vom traditionellen ›anderen‹ derMetaphysik zum Anderen im Le-

vinas’schen Sinn geschieht nahezu unmerklich und einmal mehr durch den Rekurs

auf die Unverfügbarkeit.Mir begegnet in derWelt vieles andere –Seiende, die nicht

ich sind –, doch sind diese nicht auf eine so radikale Art ›anders‹, dass sie für die

Metaphysik taugten.Levinas führt diese intuitiveUnterscheidung auf denUmstand

zurück, dass ich all dieseDinge »besitzen«53 kann–durchaus in einemweiten Sinn,

denn Levinas hält fest, dass »selbst die Sterne […] zumeiner Verfügung [sind],wenn

ich nur rechne«.54 In der Verfügbarkeit derWelt, sei sie theoretisch oder technisch,

wird noch die scheinbare Unendlichkeit des Kosmos zu etwasmir eigenem, das Le-

vinas als »zu Hause«55 deutet. Es handle sich um einen »Umschlag der Andersheit

der Welt in Identifikation des Selbst«.56 Und eben diese Kategorie ist es, die, was

Levinas ›Totalität‹ nennt, von der Unendlichkeit, die die Metaphysik sucht, unter-

scheidet. Ein transzendentes, unendliches, absolut anderes muss etwas sein, über

das ich prinzipiell nicht verfügen kann–undhier fällt bei Levinas nahezu salopp die

Anmerkung: »Das absolut andere ist der [Herv. i. O.] Andere. […] Über ihn vermag

mein Vermögen nichts.«57 Damit tritt nun der Andere, mein Gegenüber, als Nachfol-

ger des Gegenstands der Metaphysik – oder wohl eher als ihr ursprünglicher Ge-

genstand – auf. Die Begegnung mit dem Anderen ist geeignet, die totalisierende

Bewegung des ›Selbst‹ zu unterbrechen:

»Das Leere, das die Totalität aufbricht, kann sich gegen das seiner Bestimmung

nach totalisierende und synoptische Denken nur halten, sofern sich das Denken

im Angesicht [Herv. i. O.] eines Anderen findet, der der Kategorie widersteht. Statt

mit ihm wie mit einem Gegenstand ein Ganzes zu bilden, besteht das Denken im

Sprechen [Herv. i. O.]. Das Band, das zwischen dem Selben und dem Anderen ent-

steht, schlagen wir vor, Religion zu nennen.«58

Der Andere, dessen Angesicht mir begegnet, stellt ein so radikal anderes dar, dass

meineureigeneWeise ich zu sein–mir dieWelt anzueignen, zu ›totalisieren‹ – fehl-

schlägt und damit ein ›unendliches‹ in diese injiziert. Der Andere wird zum legiti-

menGegenstandderMetaphysik und sehr konsequenterWeise nennt Levinas daher

das ›Band‹ – ligare heißt binden – zum Anderen Religion. Der Andere, mein Gegen-

über, tritt damit in gewisserWeise das Erbe Gottes an, der traditionell der ganz an-

dere gewesen war,mit dem das Selbst ein religiöses Band verband.

Die Kraft, die die Levinas’scheTheorie für sich reklamieren konnte, liegt natür-

lich zum einen im phänomenologischen Bestand begründet – die Erfahrung, dass

der Andere auf eine merkwürdige Art undWeise ein ausgezeichnetes Ding in mei-

nerErfahrungswelt darstellt, konnte selten einer vonderHandweisen.Andererseits

eröffnet sie jedoch eine radikal neue Strategie –denn durch diemetaphysische Aus-

zeichnung des Anderen verschiebt sich das Verhältnis von Ich zu Anderemgenauso.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Levinas hält fest,dass »[w]enndas Selbst sich kraft des bloßenGegensatzes zumAn-

deren identifizierte, […] es schon Teil einer das Selbe und das Andere umfassenden

Totalität [wäre]«.59 Damit lehnt er nahezu explizit die Strategie ab, die wir als ant-

agonistische bezeichnet hatten. Dies wird noch deutlicher, wenn er ausführt, dass

»[f]ür die philosophische Tradition […] sich Konflikte zwischen dem Selben und dem

Anderen in derTheorie [lösen], in der das Andere auf das Selbe reduziert wird; oder

sie lösen sich konkret durch die Staatsgemeinschaft«.60 Die Freund-Feind-Theorien

der 20er-Jahre waren durch eine Reziprozität gekennzeichnet, die sie von Levinas’

Strategie fundamental unterscheidet.Sie konzipiertendieGegenüber einerAusein-

andersetzung als prinzipiell gleichartig und daraus resultierte eine symmetrische

Relation von Antagonismus, die Levinas nicht ansetzen kann, da seine Beziehung

zumAnderen völlig asymmetrisch ist.61 Eine reziproke Auseinandersetzungmit ei-

nem absolut Anderen zu beginnen, scheint in sich widersinnig. »Die Idee des Un-

endlichen setzt die Trennung des Selben vomAnderen voraus. Aber diese Trennung

kann nicht auf einer Entgegensetzung zumAnderen beruhen; die Entgegensetzung

wäre bloß antithetisch. […] Eine absolute Transzendenzmuß sich in einerWeise er-

eignen,die sie unintegrierbarmacht.«62Undebensowenig kann für Levinasdie his-

toristische Lösung tragen: »Eine Stellung des Ich gegenüber demAnderen […] kennt

die Geschichte als Beziehung zwischenMenschen nicht.«63

Bezeichnenderweise fällt bei Levinas explizit das Wort der universalen Identi-

tät, die er ebenso charakteristisch mit dem Ich identifiziert: »Ich sein bedeutet, die

Identität zum Inhalt zu haben […] Die universale Identität, die das Heterogene auf-

zunehmen vermag, hat die Gestalt eines Subjekts, die Gestalt der ersten Person.«64

Das Ichwird damit zur rein formalen universalen Identität: Ich ist das,was bei aller

Veränderung gleich bleibt, damit ist es ein reines Abstraktum von allem konkreten

Inhalt.DieMateriewiederumfindet sich–andieser Stelle kaummehrüberraschend

– im Anderen:

»Schon jetztmüssen die Termini angezeigtwerden, die diesen scheinbar ganz lee-

renGedanken, nämlich die Idee desUnendlichen, entformalisieren oder konkreti-

sieren. Das Unendliche im Endlichen […] ereignet sich als Begehren. […] ImGegen-

satz zur zeitgenössischen Ontologie bringt das Antlitz den Gedanken einerWahr-

heit, die […] ein Ausdruck [Herv. i. O.] ist: Das Seiende durchschlägt alle Hüllen, um

in dieser ›Form‹ das Ganze seines ›Inhalts‹ auszubreiten, um am Ende die Unter-

scheidung von Form und Inhalt aufzuheben.«65

Wenn einemateriale universale Identität gesucht ist, kann Levinas sie systematisch

nicht mehr bieten, da ihm bereits die Identität des Ich formal wird, während alle

Materie auf der anderen Seite einer unüberwindbaren Trennung verortet zu sein

scheint. Eine transpersonale Identität gar scheint ihm völlig unkonzipierbar, da der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 157

absolut Andere »keine Mehrzahl mit mir [bildet]. […] Ich, Du sind nicht Individuen

eines gemeinsamen Begriffs.«66

Dies wirft die Frage auf, wie Levinas die Beziehung von Ich zu Du konzipiert:

welche Relation kann zwischen einemSubjekt und seinem absolut anderen bestehen?

Im obigen Zitat wurde bereits der ›Ausdruck‹ des Antlitzes thematisch und auf die-

sem Ausdruck gründet Levinas die Relation zwischen Selbst und Anderem: diese

sei Rede67 – »Das Antlitz spricht.«68 Doch auch diese Rede kann freilich für Levinas

nach dem Gesagten kein Gespräch unter Gleichen sein. Konsequenterweise analy-

siert er diese Rede als »eine nicht-allergische Beziehung, eine ethische Beziehung,

aber diese empfangene Rede ist eine Unterweisung. […] In der gewaltfreien Tran-

sitivität der Unterweisung ereignet sich die eigentliche Epiphanie des Antlitzes.«69

Die Unterweisung Moses war strukturell von derselben Art wie jede Rede mit dem

absolut anderen. Das Antlitz des Gegenübers spricht zu mir – und zwar auf eine

Art und Weise, die eine Relation zwischen uns etabliert, die mein Gegenüber zum

»Meister«70macht,unddiesmuss nach unserenBeobachtungenderDilemmata der

Aufklärung Konsequenzen haben, die Levinas prompt zieht: »Endlich stellt das Un-

endliche, das die Idee des Unendlichen überschreitet, die spontane Freiheit in uns

in Frage. Es beherrscht sie und urteilt über sie und führt sie zu ihrer Wahrheit.«71

Diese Aufgabe des aufklärerischen Freiheitsgedankens zugunsten der radikalen Al-

terität des Anderen, die sich mir als eine Unterweisung darstellt, stellt neben der

Asymmetrie der Relation die zweite Absage an die bekannten Strategien dar. Die

KonzeptionvonAuseinandersetzung ist eine, inder zwarzweiGegenüber auftreten,

jedoch in keiner symmetrischen Relationmehr zueinander stehen – vielmehr ist es

die uneinholbare Alterität des Anderen, die den Einen bindet und ihn seiner Freiheit

enteignet. Daraus kann Levinas die These ableiten, dass die Moral sogar die Erste

Philosophie sei.72 Denn freilich: wenn Levinas’ Analysen der Beziehung zum Ande-

ren zutreffen, dann ist die Ethik nichts begründungsbedürftigesmehr, vielmehr ist

die Unmittelbarkeit des Anspruchs des Anderen eine unhintergehbare Forderung,

die jeder weiteren theoretischen Beobachtung vorweggeht.Die bauernschlaueThe-

se, dass jeder sich selbst der Nächste sei, ist durch ihr radikales Gegenteil ersetzt

– und diese Strategie mag geeignet sein, die Ethik zu retten. Doch muss man nun

darauf achten, welchen Preis Levinas’ Strategie fordert.

Rekurrent inLevinas’Modell sinddieBegriffeKriegundFrieden,denener einena-

hezudialektischeRelationzuweist.EineKonsequenzder absolutenAlterität desAn-

deren, die erst die Moral begründet, ist für ihn nämlich umgekehrt, dass es nur der

Andere ist, »den ich kann töten wollen.«73 Denn: »Die Andersheit, die sich im Ant-

litz ausdrückt, liefert die einzigmögliche ›Materie‹ fürdie totaleNegation.«74Dieser

Gedanke kann Hegel’sch anmuten.Wäre der Andere nicht absolut anders, so ließe er

sich in die Totalität meiner Welt einbinden, ließe er sich ›totalisieren‹. Die Tötung

in der Jagd ist kein Mord, sie ist Operieren imWirkungsbereich des Selbst. Das Tö-

ten des absolut Anderen istMord und wird erst durch dieselbe Durchbrechung der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Totalität ermöglicht, die umgekehrt die initiale Moralität erforderte, die eine un-

widerstehliche Forderung an das Selbst stellte. Diese Relation intensiviert Levinas

durch die Formulierung, dass der Krieg den Frieden voraussetze.75 Diesen Frieden de-

finiert er als die »vorgängige und nicht-allergische Gegenwart des Anderen«.76 Die

schiereMöglichkeit des Krieges setzt voraus, dass ein absolut Anderer inmeinemGe-

sichtskreis auftritt, dass sein Antlitz einemoralische Forderung anmich stellt. Und

diese Relation lässt sich einmal mehr umkehren, wie Levinas gen Ende seinesWer-

kes zeigt, indem er formuliert, der »Friede [könne] daher nicht ineins gesetzt wer-

den mit dem Ende der Schlachten; die Schlachten enden aufgrund eines Mangels

an Kämpfenden, dank der Niederlage der einen oder des Siegs der anderen, d.h.

sie enden mit den Friedhöfen oder den künftigen universalen Reichen.«77 Levinas’

Friede ist damit konstitutiv abhängig von dem, was er »Pluralismus« nennt, einem

Phänomen, das sich ereigne »in der Güte, die vonmir zum Anderen geht«.78

So kann,wo Frieden ist, auch prinzipiell Krieg sein, und der Krieg kann nur ver-

mieden werden durch die ›Güte‹, die absolut asymmetrische Beziehung zumAnde-

ren, die diesen als den absolut anderen sein lässt.

Jacques Derrida hat 1967 in seiner Auseinandersetzung mit Levinas unter dem

Titel »Gewalt und Metaphysik« darauf hingewiesen, welche fundamentale Bedeu-

tung diese Asymmetrie für das Levinas’sche Argument hat. Der asymmetrische Be-

fehl, den das Antlitz des Anderen an mich richtet, lässt sich nicht invertieren: »Die

Asymmetrie, das Nicht-Licht, der Befehl wären Gewalt und Ungerechtigkeit selbst

– und so werden sie auch gemeinhin verstanden –, wenn sie endlicheWesen in Be-

ziehung zueinander setzenwürden […] Deshalb verhindert Gott allein, daß dieWelt

von Levinas die der schlimmsten und reinsten Gewalt, dieWelt der reinen Immora-

lität ist.«79Wir hatten bereits gesehen, dass Levinas den Anderen quasi-theologisch

konzipiert: Während das Selbst endlich ist, ist der Andere prinzipiell unendlich, er

ist,wasdieMetaphysik stets angezielt hat.DerDerrida’scheHinweis ist klar:DieBe-

ziehung, in die das Selbst zumAnderen tritt, wäre eine der grausamstenUngerech-

tigkeit, wäre der Andere etwas gleichartiges, wäre der Andere nicht der gottähnli-

che absolut andere. Mit einem Gleichen in eine asymmetrische Beziehung zu treten

ist eine Figur von Gewalt. Doch der Levinas’sche absolut Andere kann diese gera-

de aufgrund seiner Gottähnlichkeit für sich reklamieren. An dieser Qualität hängt

viel: »DieStrukturender lebendigenundnacktenErfahrung,dieLevinasbeschreibt,

sind die einer Welt, in der der Krieg wüten würde – eigentümlicher Konditiona-

lis –, wäre das unendlich Andere nicht das Unendliche, wäre es zufällig ein nackter,

endlicher und einsamerMensch. In diesemFall aber,würde Levinaswahrscheinlich

sagen, gäbe es nicht einmal Krieg, denn es gäbe auch kein Gesicht und keine wahr-

hafteAsymmetriemehr.«80 LetzterenUmstandhattenwir obengesehen: die schiere

Möglichkeit desKrieges–wiedesMordes–beruht ebenso sehr auf derAnwesenheit

desAntlitzes des absolut anderenwie umgekehrt der Friedendurchdieses gefordert

wird. Dies bringt Derrida auf die paradoxe Formel: »Anderes ausgedrückt, in einer

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 159

Welt, in der das Gesicht vollständig geachtet würde […], gäbe es keinen Kriegmehr.

In einer Welt, in der das Gesicht absolut nicht anerkannt würde, […] fände ebenso-

wenigKrieg statt.Gott ist daher indenKrieg verwickelt. […]Mit oder ohneGott gäbe

es keinenKrieg.«81Diese logischeKonsequenz aus den Levinas’schenÜberlegungen

hat insbesondere kontrafaktische Implikationen, wie Derrida betonen muss: »denn

Krieg gibt es [Herv. i.O.]«.82 Und zwar gibt es ihn genauda,möchteman ergänzen,wo

Gott – der Andere – zwar ist, aber sein Befehl missachtet wird. Konsequenterweise

schließt Derrida sein Argument daher unter Verweis darauf, dass daher für Levinas

das Von-Angesicht-zu-Angesicht »nicht als das Gegenüber zweier gleicher und auf-

rechterMenschen bestimmt«83 sei.DieWahrung des Friedens hängt von der Asym-

metrie der Relation zumAnderen ab, von der Inauguration des Anderen alsMeister,

gar als Gott.

Nun stößt diese letzte Möglichkeit den Frieden zu wahren und die Gewalt zu

bannen jedoch auf eine ebenso finale Schwierigkeit, einen letztenWiderspruch: Le-

vinas hatte die Beziehung zum Anderen als Rede bestimmt. Derrida weist nun dar-

aufhin, dass Levinas damit im Kampf gegen die Präsenzmetaphysik »schon seine

beste Waffe aus der Hand gegeben [habe]: die Verachtung des Diskurses.«84 Dar-

in liegt natürlich einerseits der Vorhalt, Levinas habe eben nicht bereits den Derri-

da’schen Gedanken der Dekonstruktion vorweggenommen. Doch lässt sich Derri-

das Argument auch inhärent nachvollziehen: er verweist darauf, dass etwa die ne-

gative Theologie »sich in einer Rede aus[drückte], die sie als gefallen, endlich und

minderwertig gegenüber dem Logos als der Vernunft Gottes wußte. Insbesonde-

re war hier nicht die Rede von einem Diskurs mit Gott von Angesicht zu Angesicht

und in einemAtem zweier Reden, die trotz der Unterwürfigkeit undHöhe frei sind,

den Austausch zu unterbrechen oder anheben zu lassen.«85 Die negativeTheologie,

die die Möglichkeit bestritten hatte, irgendwelche zutreffenden Aussagen über Gott

auszusprechen, da dieser sich durch die endliche Sprache schlicht nicht erfassen

ließ, ist eine relevante Referenzfolie für die Levinas’sche Konstruktion der Ande-

ren. Denn freilich: wenn der Andere absolut anders ist, wenn er gar unendlich ist, so

lässt er sichnicht durchdie endlicheRede erfassen, sodass zumindestAussagenüber

ihn unmöglichwerden, ihmniemals gerechtwerden können.Doch auch die Rede zu

demAnderenwirddadurch tangiert: »WennderDiskurs allein,wie Levinas sagt,ge-

recht sein kann […], und wenn andererseits jeder Diskurs wesentlich den Raumwie

auch das Selbst in sich zurückbehält, heißt das nicht, daß der Diskurs ursprünglich

gewaltsam ist? […] Die Unterscheidung zwischenDiskurs undGewalt wäre stets ein

unerreichbarer Horizont. Die Gewaltlosigkeit wäre das Telos, nicht aber dasWesen

desDiskurses.«86Mankanndasnachvollziehen: in derRede zumAnderenwird stets

die endliche Sprache undwird stetsmein endliches Selbst enthalten sein. Es ist un-

klar,wie auf dieserGrundlage eineRelation zumAnderen erhalten bleiben kann,die

diesen als den theologisiert absolut anderen erhält. Wird nicht mein endliches Vo-

kabular, werden nicht meine Konzeptionen, werden nicht meine Selektion aus der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Möglichkeit von zu Sagendem stets eine Form von Endlichkeit induzieren, die die

Absolutheit des Anderen in Frage stellt? Drohe ich nicht, in jedemMoment der Rede

den Anderen als ein zumindest gleiches Gegenüber zu setzen – und ist dies nicht

nach Levinas’ eigener Konstruktion der Moment, in dem die Gewalt die Oberhand

gewinnt? Aus Derridas erster These, man könne den Anderen nie zumThema ma-

chen, »einzig und allein zum Fremden sprechen, ihn im Vokativ anrufen, der keine

Kategorie und keinKasus der Sprache, sondern das Hervortreten, die Erhöhung der

Sprache selbst ist«,87wirddamitnocheine radikalereAussage.Ließbereitsdie abso-

lute Alterität des Anderen vermuten, dass kein Reden über ihnmöglich sei, nurmehr

derVokativ bliebe, so legtDerridas zweites Argument nahe,dass dieGewaltlosigkeit

als Telos desDiskurses selbst nur »nicht-diskursiv« sein könne: »der Frieden als eine

gewisse [Herv. i. O.] Stille, ein gewisses Jenseits des gesprochenen Wortes, eine ge-

wisse Möglichkeit, ein gewisser stiller Horizont der Rede. […] Krieg gibt es nur mit

der Eröffnung desDiskurses; er erlöscht nurmit seinemEnde.Der Frieden,wie das

Schweigen ebenfalls, ist die eigentümliche Vokation einer durch sich außer sich ge-

rufenen Sprache.«88 Damit ist der Frieden letztlich in eine Form der Rede verlagert,

die diese negiert: Frieden ist Rede, wo sie schweigt.

Manmuss nichtDerridas eigenwilliger Argumentationsweise und zugrundelie-

genderTheorie folgen.Dochbleibt seinArgument valide:wennderAndere zukonzi-

pieren ist als der absolut andere, der unendlich andere,undgerade aus dieserBestim-

mungdie SituationdesVon-Angesicht-zu-Angesicht ihremoralischeForderungbe-

zieht; wenn ich den Anderen qua Anderen niemals einfach als meinesgleichen, als

endlichen Anderen begreifen darf, wie ist dann meine Rede zu ihm noch zu kon-

zipieren?Wahr ist sicher, dass ich nicht über ihn sprechen kann, dass keine meiner

Prädikationen ihm je gerecht werden können – doch folgt daraus nicht, dass auch

unsere Rede zueinander, in der ja doch keiner von uns ›aus seiner Haut kann‹, eine

gewaltsame Struktur behalten wird? Die Relation, die Levinas zwischen dem Selbst

und dem Anderen postuliert, mag geeignet sein, die Ethik final zu bewahren, doch

scheint sie ebenfalls zu implizieren, dass die Auseinandersetzung mit dem Ande-

ren notgedrungen verstummen, in Schweigen enden muss. Die Inkommensurabili-

tät des Anderen mit mir stellt moralische Forderungen an mich, doch ist es auch

diese Inkommensurabilität, die jede Kommunikation zwischen ihm und mir durch

Negation alles Gemeinsamen in Frage stellen muss. Levinas kann die Forderung, auf

metaphysische Bestimmungen wie auf Definitionen von Identität zu verzichten,

moralisch begründen, doch um den Preis, dass dabei die Möglichkeit der Ausein-

andersetzung selbst negiert wird. Levinas’ Konzeption von Auseinandersetzung ist

eine, in der jede Setzung von Identität durch das Selbst durch die vorgängige Re-

lation zu einem absolut anderen verunmöglicht wird, und dies scheint letztlich die

Auseinandersetzung selbst zu eliminieren. Ich kann keinen Kampf mit Gott füh-

ren. Hat freilich dieses Ende der Auseinandersetzung den Frieden zu Folge, so mag

das Schweigen kein zu hoher Preis sein. Doch scheint bereits Levinas’ eigene Dia-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 161

lektik nahezulegen, dass der Frieden höchstens als Ziel vorstellbar ist, keineswegs

als ein reales ›Ende der Schlachten‹, denn gerade da, wo keine Auseinandersetzung

mehr denkbar ist, da ist für Levinas auch die Möglichkeit des Friedens vergangen.

Der Pluralismus Levinas’ erscheint so als eine Strategie der silenten Kopräsenz der

Gegenüber, die die Auseinandersetzung um des Friedens willen suspendiert haben

und doch stets im Begriffe sind, in eine Welt zurück zu fallen, deren Existenz erst

den Frieden ermöglicht: die von Gewalt und Krieg.

Diese silente Strategie ist von Zygmunt Bauman als die Grundlage der ›post-

modernen Ethik‹ herausgearbeitet worden. Post-modern sei diese Ethik insofern,

als sie auf die Illusion der Moderne verzichte, universale ethische Regeln ausarbei-

ten zu können,die den Individuen als Leitlinie gegen ihre ureigenen unmoralischen

Tendenzen dienen könnten.89 Sie präsentiert sich so in unserer Terminologie als

der Verzicht auf die Vision einer universalen Identität, sei sie materialer oder for-

maler Natur. Bauman geht explizit von Levinas’ Konzeption einer ursprünglichen

Moralität aus, die er als die der »moral party of two«90 bezeichnet. Über Levinas

weit hinaus geht dabei jedoch seine Analyse der Formen, die in der Postmoderne

gewissermaßen ›Auswege‹ aus der ursprünglichen moralischen Situation des Von-

Angesicht-zu-Angesicht darstellen. Er unterteilt diese in die Kategorien der »socia-

lisation« und der »socialty«, die man verstehen kann als das Aufgehen der Von-An-

gesicht-zu-Angesicht-Situationen in staatliche Strukturen und die ›gegenstruktu-

rellen‹ spontanen Massen: »Socialisation floats responsibility off the agenda of the

decision-maker. Socialty of the crowd disposes of responsibility together with the

agenda and the decision-making.«91 Dabei scheint die Figur der socialisation für ihn

ein Überbleibsel der Moderne darzustellen, während die socialty of the crowd gewis-

sermaßenderen postmodernes Äquivalent ausbilde: »Themass […] seems to have an

inner tendency to assemble (and to disassemble again) local quasi-structures. […]

The short-lived, restless products of such spontaneous structuration are the neo-

tribes.«92 Und diese neo-tribes, die postmodernen Nachfolger der Nationalstaaten,

figurieren nachfolgend geradezu als die Kehrseite der Levinas’schenGrundkonzep-

tion:

»Postmodernity has two faces: the ›dissolution of the obligatory in the optional‹

has two apparently opposite, yet closely related effects. On the one hand, the sec-

tarian fury of neotribal self-assertion, the resurgence of violence as the principal

instrument of order-building, the feverish search for home truths hope to fill the

void of the deserted agora [Herv. i. O.]. On the other, the refusal by yesterday’s

rhetors of the agora [Herv. i. O.] to judge, discriminate, choose between choices:

every choice goes, providing it is a choice«.93

Diese einmal mehr geradezu unheimlich vertraute Schilderung zeitgenössischer

Phänomene suggeriert einen Zusammenhang der silenten Strategie und ihrer

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Ablehnung nicht nur jeder Figur universaler Identität, sondern noch der Aus-

einandersetzung selbst, mit einer Kehrseite, die der Levinas’schen Konzeption

fundamental zu widersprechen scheint und doch bereits in Derridas Analyse als ihr

silentes negatum aufschien: Sublimierungen von und Limiten zu Gewalt.94

§ 19 Ironie und Lebensform

Ein in mehrfacher Hinsicht einschlägiges Phänomen ist die Ironie. Man kann, um

deren Einschlägigkeit zu demonstrieren, zunächst auf deren ›Vermischungmit der

Erkenntnis‹ hinweisen, wie Jankélévitch es getan hat, und wird hier unweigerlich

auf Sokrates verwiesen werden. Doch ist wichtig zu sehen, dass es zwei Formen

dieser Ironie gibt, die sich ähneln und doch unterschiedlicher kaum sein könnten.

Zunächst steht freilich ohnehin in Frage, ob oder ob nicht die ›Sokratische Ironie‹

vielmehr ernst gemeint gewesen sein könnte, doch ist diese Frage müßig. Das Pla-

tonische Konzept zumindest zielt auf eine Form von Ironie, dieman verstehen kann

als einen Versuch, eine Antwort auf das Dilemma der Aufklärung zu finden. Es ist

diese Form, die sich so treffend durch die Spoerl’sche Phrase des ›Da stelle mer uns

janz dumm. Also wat is en Dampfmaschin?‹ erfassen lässt. Die Platonische Inter-

pretation legte stets nahe, dass sein Sokrates selbst sehr wohl umdie Antworten ge-

wusst habe, zu deren ›selbstständiger‹ Entdeckung er das Gegenüber imDialog erst

leitenwollte.Nun steht und fällt die Ergebnisoffenheit desmaieutischenGesprächs

und damit seine Fähigkeit, die Freiheit des Anderen zu erhalten, mit der Ernsthaf-

tigkeit der Sokratischen Ironie. Garantiert sie ihre eigenen Ergebnisse, so wird der

Ironiker zum verkappten Lehrmeister, der sich nur einstweilen ›janz dumm‹ stellt.

Es ist diese Form der Ironie, die das Gegenüber inWahrheit noch weiter erniedrigt,

als sie vorgibt es sich selbst gegenüber zu tun.DieMaieutik als Unterrichtsform er-

weckt die Illusion, dasDilemma von Aufklärung zu umgehen, und negiert dabei die

Freiheit des Unterrichteten restloser als die meisten solcher Formen.

Nimmt man freilich die Ironie beim Wort, so fällt man, wie es nun einmal das

WesenvonDilemmata ist,demgegenteiligenLemmazumOpfer.Manwirddie Frei-

heit des Anderen erhalten, doch wird man einen Preis zu zahlen haben. Die sicher-

lich reflektierteste Form solcher Ironie ist die, die Richard Rorty in einem vielzitier-

ten Beitrag 1989 skizziert hat.95 Er kontrastiert die Ironie explizit der sokratischen

Frageweise: »Wer sokratische Fragen stellt, ist natürlich noch keine Ironikerin in

dem Sinn, in dem ich den Begriff brauche. Dadurch wirdman erst Metaphysiker in

demWortsinn, den ich vonHeidegger übernehme.«96Metaphysik nach Rorty ist ei-

ne Art von Verabsolutierung des gesundenMenschenverstandes. DerMetaphysiker

reagiert auf ›Herausforderungen des gesundenMenschenverstandes‹ durchDefini-

tionen, die die Frage »›was ist X?‹«97 abschließend beantworten sollen. Er sucht nach

›Essenz‹ und gelangt zu dem, was Rorty ein »abschließendes Vokabular«98 nennt.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 163

»[DerMetaphysiker] setzt voraus, daß das Vorhandensein eines Begriffes in seinem

eigenen abschließendenVokabular die Sicherheit dafür bietet, daß er sich auf etwas

bezieht, das eine reale Essenz hat [Herv. i. O.].«99 Diese inzwischen bekannte Cha-

rakterisierung vonMetaphysik begreift diese als Bildung von Begriffen, die den un-

einlösbaren Anspruch erheben, die Realität ›widerzuspiegeln‹.100 Die unumgängli-

che Konsequenz dieser Widerspiegelungsrelation ist, was Rorty als ›Abschluss‹ des

Vokabulars diskutiert: wenn ein Komplex von Begriffen eine Widerspiegelung der

Realität ist, so lässt sich schwerlich über ihre Angemessenheit und Finalität verhan-

deln. Das Antworten auf die ›Was ist X?‹-Fragen erstarren so zu einem Konstrukt

von Begriffen, das eine letzte Antwort auf jede weitere Frage zu geben erlaubt und

selbst nicht mehr hinterfragbar ist. Der Glaube an die Existenz eines – des ›richti-

gen‹ – Vokabulars ist aus Rortys Perspektive die Charakteristik des Metaphysikers,

der darin nur eine Tendenz des ›gesundenMenschenverstandes‹ gewissermaßen zu

Ende denkt.

GegendieseHaltungmöchteRorty seineFigurder »Ironikerin«101 positionieren.

Diese sei »im Gegensatz dazu Nominalistin und Historistin. Sie meint, nichts habe

eine immanente Natur, eine reale Essenz.«102 Diese Haltung macht freilich die Iro-

nikerin nicht glücklicher: Sie »bringt ihre Zeit damit zu, sich besorgt zu fragen, ob

sie vielleicht im falschenStammAufnahmegefundenhat,das falscheSprachspiel zu

spielen gelernt habe. […] Aber Maßstäbe, an denen das Falsche erkennbar wäre, hat

sie nicht zu bieten.«103 Die Ironikerin ist das Resultat des Verzichts auf die Tendenz

des gesundenMenschenverstandes, daran zu glauben, dass es eine ›Wahrheit‹ über

die Welt und eine ›Essenz‹ der Vokabeln gebe. Sie kann selbst nicht daran glauben,

ein finales Vokabular gefunden zu haben oder je finden zu können, das es erlaubte,

die Welt endgültig zu enträtseln, das Wesen der Dinge zu begreifen oder eine ab-

schließende Konzeption dessen zu finden,was gut und richtig ist.Dies hat eine un-

mittelbare Konsequenz für ihre Strategie. Rorty rekurriert regelmäßig auf ein Dik-

tumShklars, dass LiberaleMenschen seien, »für die […] ›es nichts schlimmeres gibt,

als grausamzu sein‹«.104 EineKonsequenz eines abschließendenVokabular ist, dass

es das Potential hat zu demütigen. Für Rortys Liberale »verlangt der Teil meines ab-

schließenden Vokabulars, der für solches [sc. öffentliches] Handeln Bedeutung hat,

daß ich erkenne, auf wie viele verschiedeneWeisen andereMenschen, auf die mein

Handeln sich vielleicht auswirkt, gedemütigt werden können.«105 Er skizziert eine

›liberale Utopie‹, deren Bürger »Sinn für die Kontingenz der Sprache ihrer Überle-

gungen zur Moral und damit ihres Gewissens hätten.«106 Kurz: eine Ironikerin ist

für Rorty jemand, der diemetaphysische Vorstellung einerWiderspiegelungsrelati-

on von Vokabular und Realität aufgegeben hat und daraus die Kontingenz des eige-

nen Vokabulars abgeleitet hat. Ein Liberaler ist für Rorty jemand, der nicht grausam

sein möchte und sich bewusst ist, dass jedes abschließende Vokabular das Poten-

tial mit sich trägt, andere Menschen grausam zu demütigen. Aus der Verbindung

beider Momente ergibt sich eine Strategie, die die eigeneWeltsicht stets zu hinter-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

fragen bereit ist, die »nie ganz dazu in der Lage [ist], sich selbst ernst zu nehmen«107

und deren höchstes Ziel es ist, nicht den Anderen aufgrund eines Vokabulars zu ver-

letzen, dessen Kontingenz ja bereits Prämisse ist. In dieser Forderung, niemals das

eigeneVokabular über die PersondesAnderen zu stellen, liegt viel der Levinas’schen

Konzeption des Anderen, die Rortys Ironismus in eine liberale Gesellschaftsform

überführt. Rorty betont, dass sein Begriff von Liberalismusmit dem gängigen poli-

tiktheoretischen Begriff nicht inkompatibel ist.108

Für unseren Kontext von größerer Bedeutung als diese Parallele ist jedoch eine

Schwierigkeit, auf die Rorty in seiner Argumentation stößt: dass sich nämlich ent-

gegnen lässt, dass ja ein nicht unerhebliches Element von Grausamkeit darin liegt,

den Menschen die Möglichkeit zu nehmen, sich in ihrem eigenen Vokabular zu be-

schreiben.Rortys Konzeption birgt einen Zielkonflikt: seine liberale Utopie setzt ei-

nen soweitgehendenVerzicht auf die Vokabulare voraus, die ja doch gerade ausma-

chen, wie die Menschen sich selbst und die Welt und alles, was ihnen darin lieb ist,

konzipieren, dass sie unwillkürlich ein ›herzzerreißendes‹ Schiller’sche Bilds evo-

ziert: »ich riss sie blutend aus dem wunden Herzen. Und weinte laut und gab sie

ihr.«109 Doch ist die Grausamkeit, die darin liegt, nicht anders geartet als die, die zu

vermeiden der liberalen Ironikerin höchstes Ziel sein soll: »die wirksamste Weise,

Menschen anhaltenden Schmerz zuzufügen, besteht darin, sie zu demütigen, in-

demman alles,was ihnen besonders wichtig schien, vergeblich, veraltet, ohnmäch-

tig erscheinen lässt. Man stelle sich vor, was geschieht, wenn die geliebten Schätze

eines Kindes […] auf einmal als Müll neubeschrieben und weggeworfen werden.«110

DenMenschen ihre ideellen Schätze zu nehmen – und darin mündet Rortys Forde-

rung zumindest an deren ›öffentliches‹ Vokabular –, hat etwas ungemein grausa-

mes, wie er selbst einräumt. Der Verzicht auf materiale Identität kann als ein Pro-

zess vonSelbstaufgabe konzeptualisiertwerden.RortysAntwort darauf ist zunächst

ein simples tu quoque, denn er verweist darauf, dass sich dieses Problem ja demMe-

taphysiker in gleicherWeise stelle.111 Nur die Antwort unterscheide sich:

»Der liberale Metaphysiker möchte unserenWunsch, freundlich zu sein [Herv. i. O.],

durch ein Argument gestützt sehen, das eine Selbstbeschreibung enthält; diese

Selbstbeschreibung soll ein Glanzlicht auf ein allen Menschen gemeinsamesWe-

sentlicheswerfen, dasmehr ist als die uns gemeinsame Fähigkeit, Demütigung zu

erleiden. Die liberale Ironikerin möchte nur, daß unsere Chancen, freundlich zu sein

[Herv. i. O.] und die Demütigung anderer zu vermeiden, durch Neubeschreibung

erhöht werden.«112

DerMetaphysiker wünscht sich ein geteiltes Gemeinsames aller Menschen, das So-

lidarität begründet– inunserem ›Vokabular‹:materiale universale Identität –,wäh-

rend die Ironikerin diematerialenVokabulare in den privatenBereich bannt, um im

öffentlichen Bereich die ironische Haltung fordern zu können, die einzig die Grau-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 165

samkeit vermeiden kann. Dementsprechend zieht Rorty zuletzt die Konsequenz,

»einen Unterschied [zu] machen zwischen der Solidarität als Identifikationmit der

›Menschheit als solcher‹ und der Solidarität, die als Selbstzweifel während der letz-

ten Jahrhunderte allmählich den Bewohnern demokratischer Staaten eingeimpft

wurde«.113 Die Vorstellung von Solidarität als Identifikation hält Rorty für »unmög-

lich«,114 während die Figur des Selbstzweifels sein offenkundiges Wohlwollen ge-

nießt: sie ist es, die es erst ermöglicht, zwischen dem privaten und dem öffentli-

chen, der eigenen materialen Identität und der quasi-universalen Figur des Libe-

ralismus zu unterscheiden.Er skizziert eine »Fähigkeit, zu unterscheiden zwischen

der Frage, ob duund ich dasselbeVokabular haben,undder anderen, ob duSchmer-

zen hast.«115 Die Rücksicht auf den Anderen, der Verzicht auf jede Grausamkeit im

Öffentlichen,die keiner Letztbegründungbedarf, ist die einzigeFormvonUniversa-

lismus, die Rorty zugestehenmöchte, während die materiale Identität zur privaten

Frage wird, um nicht auf Kollisionskurs mit dem liberalen Wunsch, nicht grausam

zu sein, zu geraten.Die Ironiewird zumKatalysator einer Strategie, die die Katego-

rie der universalenmaterialen Identität völlig suspendiert, indem sie jedemateriale

Identität in einen abgekapseltenRaumdesPrivaten verlagert, in demsie nicht scha-

den kann, während im öffentlichen Bereich eine neue negative Form von Ausein-

andersetzung verlangt wird, die im fortwährenden Hinterfragen jedes sich für ab-

schließend gebenden Vokabulars jeden Antagonismus apriorisch ausschließt. Der

unhintergehbare Wunsch, den Anderen nicht zu verletzen, der eine Levinas’sche

Parallele bildet, verdrängt die Identität des Einzelnen in ein Paralleluniversum,und

schafft im ›Öffentlichen‹ eine neuartige Form von ›Toleranz‹, die nicht einmalmehr

auf einer formalen Identität aufbaut, sondern in der progressiven Dissolution al-

ler abschließenden Vokabulare in der Ironie ein konfliktfreies Zusammenleben er-

möglicht, das an Leibniz’ prästabilierte Harmonie fensterloser Monaden erinnert:

die Freiheit jedes Einzelnen, sich und die Welt im Privaten zu konzipieren, ist ge-

wahrt, doch um den Preis eines weitgehenden Abbruchs aller Auseinandersetzung

im Öffentlichen.Was bleibt, ist eine Folge von ›Neubeschreibungen‹, die um Über-

nahme buhlen und die einzige verbleibende Formder Kritik bilden,116 und eine dar-

aus resultierende Inthronisierungder Literaturkritik,deren »Aufstieg andie führen-

de Stelle in der demokratischen Hochkultur«117 1989 womöglich noch plausibler er-

scheinen konnte als dreißig Jahre später. Rortys These, dass es gerade die Rezepti-

on von Literatur und daraus resultierende kanonerweiternde Neubeschreibungen

sind, die »in der Sicht der Ironikerin an die Stelle [tritt], die vorher die Moralphi-

losophen besetzt hielten«,118 ist sicher ein Grund für seine anhaltende Beliebtheit

bei Literaturwissenschaftlern, doch stellt sie umgekehrt einen nahezu ohnmäch-

tig scheinenden Versuch dar, ein Defizit seiner sonst so beeindruckenden Theorie

auszugleichen, das an die Probleme erinnert, denen wir im Kontext der Toleranz

begegnet waren, und die im Kontext ähnlicher Spät-Wittgenstein’sch inspirierter

Theorien regelmäßig begegnen: die Implikation einer Unmöglichkeit, Kritik noch

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

zu begründen. Rortys unmerklicher Lesartenübergang von der ›Kritik‹ einer Person,

gar einerKultur, zur Literaturkritik119 ist Signal ebendesVerzichts noch auf jedeKa-

tegorie von ›Rationalität‹, der ihn auch zu derThese zwingt, dass »[e]ine Gesellschaft

[…] dann liberal [sei], wenn sie sich damit zufriedengibt, das ›wahr‹ zu nennen, was sich als

Ergebnis solcher [sc. freier und offener] Kämpfe herausstellt [Herv. i. O.].«120 Es ist si-

cherlich diese Konsequenz der ironischen Strategie, die so oft deren Ablehnung als

ein »besonderes [Herv. i. O.] Ärgernis«121 evoziert.

Die Spät-Wittgenstein’sche Verwandtschaft derTheorie Rortys zeigte sich oben

bereits in seiner Verwendung des Begriffs des ›Sprachspiels‹. Als deren fundieren-

den Kontext begreiftWittgenstein bekanntlich die Lebensform.122 Dieser Begriff, der

so sehr geeignet war, die dezentralisierenden Tendenzen der Sprach- wie der Sozi-

alphilosophie des späten 20. Jahrhunderts einzufangen, hat ungeahnte Konjunktur

gemacht. Fasst die Sprache nicht mehr eine transzendente Bedeutung, so wird ihr

Funktionieren zum explicandum und diese Explikation leistet derWittgenstein’sche

Begriff sehr analog der pragmatischen Tradition Peirces und Deweys und auch der

Derrida’schen ›Spur‹. Was dabei systematisch entfällt, ist das Maß, an dem zwei

konkurrierende Formen kommensurabel würden. Die zugrundeliegende Stoßrich-

tung ließ sich sozialphilosophisch generalisieren und mündete in der Konzeption

der Lebensform als der unhintergehbarenGrundlage aller normativen Elemente ei-

ner Gesellschaft. Dies trug einerseits der enormen faktischen Vielfalt existierender

Kulturenund ihrerdivergierendennormativenMusterRechnung.Andererseits ent-

warf es eine tragfähige kategoriale Basis fürTheorien der liberalen Gesellschaft wie

der Rortys. Zum Problem wird dabei regelmäßig, wie wir bereits zuvor sahen, die

untragbar erscheinende Konsequenz der Zentrierung des Begriffs der Lebensform,

dass konkurrierende Lebensformen nicht mehr anhand eines objektiven Maßstabes

beurteilt werden können. Die ironische Strategie ist den meistenTheorien, die den

Begriff der Lebensformverwenden,darin strukturanalog,dass sie aus dieser Aporie

dienormativeKonsequenzzieht, sichderKritiknach eigenenMaßstäbenenthalten zu

müssen. Nichtsdestoweniger kann der der vollständige Verzicht auf eine Kritik et-

wa des Schlagens vonKindern, gehörte dieser zu einer Lebensform,moralisch nicht

vertretbar erscheinen,was eineRestriktiondes Absolutionsrechtes einer Lebensform

nahelegt, – etwa die Unterscheidung von Moral und Ethik. Rahel Jaeggi hat darauf

hingewiesen, dass noch diese Unterscheidung ethischen Charakter trägt, und da-

mit letztlich theoretisch unbegründbar bleibt: »Noch vor fünfzig Jahren galt (auch

innerhalb ›unserer Kultur‹) vielen Menschen die körperliche Züchtigung von Kin-

dern nicht nur alsmoralisch unbedenklich, ja, sogar geboten, sondern darüber hin-

aus als Privatangelegenheit. Heute halten die meisten von uns sie für grausam und

ein Einschreiten für berechtigt.«123 Diese historische – und ethische – Variabilität

der Grenze von Ethik und Moral ist nur ein Symptom der grundlegenden Schwie-

rigkeit, dieKonsequenzender ironischenStrategie zu tragen.Rortys private undöf-

fentliche Identität tendieren dazu, gerade in den Fragen, die den Kern der privaten

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 167

Identität betreffen, in Konflikt miteinander zu geraten. Jaeggi möchte daher gerne

dieMöglichkeit einerKritik von Lebensformen erhalten, ohne die zugrundeliegende

Prämisse zu weit zu verschieben. Dies erfordert einmal mehr den Rückgriff auf die

pragmatische Tradition, der im Umfeld der Frankfurter Schule zu einem so belieb-

ten taktischen Element geworden ist. Denn freilich: begreift man Lebensformen im

Anschluss an Dewey als eine Form von Problemlösung,124 so lässt sich ein Boden ge-

winnen, auf dem zumindest potentiell nachweisbar wird, dass eine Lebensform ihr

eigenesZiel,dasanvisierteProblemzu lösen,nicht erreicht,unddieseFormvonKri-

tik verbliebe als letzte Zuflucht einer Konzeption von Auseinandersetzung, die den

IronismusRortys nicht übernehmenwill und seine liberalenHoffnungennicht teilt.

Insbesondere lässt sich so die Kategorie der (Ir-)Rationalität in den Begriff der Le-

bensform reinduzieren. Doch liegt sicherlich hierin auch die größte Schwierigkeit

der Theorie: nachzuweisen, dass Lebensformen tatsächlich eine Form der Problem-

lösung darstellen, auf die die Kategorie der Rationalität anwendbar bleibt, und dass

nicht umgekehrt diese Kategorie eben solch ein externer Maßstab ist, den die nor-

mative Komponente des Begriffs der Lebensformeinmal hatte ausschließenwollen.

Die sichhier ergebendenFragenderpraktischenPhilosophieundPolitiktheorieund

auch die unmittelbar angrenzenden Probleme der modernen Theorien des Libera-

lismus sind zu verwickelt, als dass sie sich hier darstellen ließen. Sie sind in gro-

ßen Teilen durchzogen von demRingenmit dem Ironismus: von demVersuch, eine

Balance zu finden zwischen der liberalen Selbstbeschränkung Rortys und der Intui-

tion, dass manche Dinge dennoch schlicht und einfach falsch sind. Dass diese beiden

Positionen einer theoretischen Vermittlung fähig sind, scheint unwahrscheinlich,

doch scheint die verzweifelte Suchenach solcherVermittlung einenBelegdafürdar-

zustellen, dass Rortys Trennung der privaten und der öffentlichen Identität nicht

nur ein normatives Element seiner liberalen Utopie, sondern vielmehr eine inhä-

rente Problematik der ironischen Strategie ist: die Eliminierung der privaten Iden-

tität ermöglichte eine vollständige Aufhebung der Auseinandersetzung, doch um

denPreis der zeitgleichenAufhebung allermaterialen Identität –unddiese scheint,

wie Rorty bereits festhielt, durch das Individuum schlicht nicht geleistet werden zu

können.

§ 20 Nostalgie

Eineweitere Instanz silenterStrategie ist dasPhänomenderNostalgie.Aufderenun-

erhörte Inflation ist in den vergangenen Jahrzehnten wiederholt hingewiesen wor-

den, häufig im Zusammenhang mit Analysen der sogenannten ›Postmoderne‹. Die

Nostalgie ist etymologisch die temporale Version des Heimwehs. Ähnlich wie die-

ses hat sie eine sehnsuchtsvolle Komponente nach einemOrt, der in einem empha-

tischen Sinn der eigene ist, doch anders als dieses schließt sie durch die Tempora-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

lisierung systematisch jede tatsächliche Heimkehr (nostos) aus. Dementsprechend

sind nahezu obligatorische Komponenten jederTheorie der Nostalgie Hinweise auf

die idealisierende Hypostasierung der aetas aurea in der Nostalgie und auf die sys-

tematische Uneinholbarkeit der Bezugsepoche. Welchen strategischen Stellenwert

dieNostalgie hat,wird erst klar durchUntersuchungder Funktion dieser Elemente.

Dabei fällt zunächst auf, dass das Phänomen einen enormen Brechungsfaktor

aufweist. David Lowenthal hat eine schier unermessliche Menge an Beispielen zu-

sammengetragen, die zunächst vor allem zu zeigen scheinen, dass Nostalgie kein

einheitliches Phänomen darstellt und erst recht keine einheitliche Funktion auf-

weist. Es ist illustrativ einige dieser Beispiele zu betrachten. Er nennt etwa das Er-

scheinendes Lucas-FilmsAmericanGraffiti zurHervorhebungdes Sachverhalts, dass

»[b]y 1975 ›the student anti-war demonstrations of the 1960s [were] already be-

ing sentamentalized as some great turbulent but glorious phenomenon of a dead

long-ago.‹ Russell Baker found Americans focused on ›a past so recent that only an

11-year old could possibly view it as past.‹«125

Diese Beschleunigung der ›Nostalgisierung‹, der Entrückung der Vergangenheit in

die aetas aurea ist sicherlich bemerkenswert.Siewird begleitet von einer Infragestel-

lung des aurea-Attributs, etwa wenn der Fernsehkoch Jamie Oliver feststellt, dass

»›[t]hings weren’t so jolly back then, and by god, they shouldn’t be too fun now, if

only to ensure historical accuracy.‹«126 Was dieses Zitat illustriert, ist, dass das Ob-

jekt der Nostalgie nicht einmal durch die Illusion verklärt werden muss, es sei ei-

ne ›goldene‹ Zeit gewesen – sie muss nur eine andere Zeit gewesen sein. Die Idee

der ›historical accuracy‹ ist letztlich eine Kristallisierung des Prozesses der Trans-

formationderNostalgie von einer Sehnsucht nachdemParadies zu einer Sehnsucht

nachder schierenVergangenheit.Dies evoziert freilichunwiderstehlichWalterBen-

jamins Bild vom Engel der Geschichte, den der Sturm vom Paradies hinwegfegt –

und der dabei nur auf Zerstörung zurückblickt. Der »[l]oss of faith in progress«127

scheint zugleich die Nostalgie zu demolieren. Im selben Maße, in dem die Utopie

als Ziel des Fortschritts ihre Überzeugungskraft verliert, scheint dieNostalgie ihren

utopischenCharakter zu verlierenunddurcheineFormvon»retro irony«128 abgelöst

zu werden. Nun ist aber auch dies ein ungleichzeitiges Phänomen: die Formen der

utopischen Nostalgie finden sich weiterhin ebenso vor wie die ungleich komplexe-

ren Formen, die den Balanceakt einer nostalgischen Sehnsucht nach einer Vergan-

genheit vollbringen, deren Defizite völlig bewusst bleiben. Der völlig unerwartete

Erfolg der britischen Nostalgie-Serie Downton Abbey weist erstere nach, doch tritt

danebendieNetflix-ProduktionTheQueen’sGambit, deren 50er-Jahre eine höchstens

bedrückende Form von Nostalgie aufkommen lassen können. Geradezu einen tem-

poralenSchmelztiegel stellt danndasPhänomen JurassicParkdar,dasSvetlanaBoym

in ihrer klassischen Studie zur Nostalgie untersucht hat: die Reproduktion des gar

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 169

prähistorischen mit den modernsten Mitteln des Fortschritts stellt jede herkömm-

liche Konzeption von Nostalgie sehr weitgehend in Frage: »Jurassic Park is a nost-

algic version of an ultimate colonial paradise behind computer-guarded barbwire,

only the colonial dream is displaced into prehistory.«129

Eine ähnlich komplexe temporale Struktur weist das Beispiel auf, das Fredric

Jameson gewählt hat:130 Philip K. Dicks Roman Time Out of Joint, in der eine Version

des Vorstadt-Amerikas der 50er-Jahre in der 90er-Jahren nostalgisch reproduziert

wird.Dies an sich stellt freilích keine Besonderheit dar –der temporale Clou liegt in

demextradiegetischenUmstand verborgen,dassDicksRomannatürlich selbst inden

50ern geschrieben wurde. Die Projektion der eigenen Zeit in eine nostalgische Ver-

gangenheitderZukunftwiederholt sich inLowenthals treffendemBeispiel des »BBC

producer of the 2000 reading of the first Harry Potter novel [who] wanted ›there to

be children nowwho say to each other in their twenties, ›You remember that Christ-

mas when we all listened to Harry Potter on the radio?‹‹«131

Jameson verweist darauf, dass »[h]istoricity is, in fact, neither a representation

of the past nor a representation of the future […]: it can first and foremost be de-

fined as a perception of the present as history«.132 Dementsprechend begreift er die

›Nostalgie nach der Gegenwart‹ als Fehlschlag eines Versuches die eigene Zeit zu

identifizieren (»to identify its own present«133). Dies korrespondiert freilich seiner

Charakterisierung der Postmodernität als »an attempt to think the present histori-

cally in an age that has forgotten how to think historically in the first place«.134

Das frappierendePhänomeneiner ›Nostalgie nachderGegenwart‹,das Jameson

wie Lowenthal vorfinden, scheint damit einerseits auf das Ende desHistorismus zu

verweisen und andererseits scheint die Transformation derNostalgie hier zu einem

Höhepunkt zugelangen: sie ist indiesen ›postmodernen‹ Formenoffenkundigkeine

Sehnsucht nach einem goldenen Zeitalter mehr, sie ist eine Sehnsucht nach einem

Zeitalter überhaupt: Sie ist eine Sehnsucht nach – sei es historischer – Identität.

Wir sind hier auf zwei verschiedene Dimensionen verwiesen, wenn wir nun die

strategische Fragestellung betrachten: einerseits scheint die Nostalgie selbst eine

strategische Funktion aufzuweisen, andererseits scheint sie selbst mit fundamen-

talen strategischen Fragen verzahnt zu sein. Die utopische Nostalgie erscheint so

als eine Form vonNostalgie, die die Kategorie universaler Identität in die aetas aurea

verlagert, während eine zweite Form von Nostalgie, die den utopischen Charakter

verloren hat, nurmehr auf ›Historizität‹ abzielt, und eine als postmodern charakte-

risierte Nostalgie gar eine Sehnsucht nach Identität überhaupt darzustellen schien.

Diese Struktur legt unmittelbar nahe, die Nostalgie nicht als ein einheitliches Phä-

nomen zu begreifen, das in einer schwer fassbaren Relation zu strategischen Ka-

tegorien steht, sondern sie vielmehr alsModifikation dieser Strategien zu begreifen.

Nostalgiewäre dann beschreibbar alsModifikation einerKonzeption vonAuseinan-

dersetzung, die die eigene Identität in die Historie transferiert. Die Funktion frei-

lich dieser Operation bleibt weiterhin ungeklärt.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Hierbei ist es nun hilfreich, ein weiteres Mal auf Svetlana Boyms Analysen zu-

rückzugreifen. Boym unterscheidet zwischen restaurativer und reflexiver Nostal-

gie: »Restorative nostalgia puts emphasis on nostos and proposes to rebuild the lost

home and patch up thememory gaps. Reflective nostalgia dwells in algia, in longing

and loss, the imperfect process of remembrance.«135 DieseUnterscheidung verweist

einmalmehr auf die Binnendifferenzierungdes Phänomens.Dennoch scheinen aus

strategischer Sicht die Varianten sehr analoge Konsequenzen zu haben.Die reflexi-

ve Nostalgie kennzeichnet Boym explizit als ironisch in ihrer Weigerung »to rebuild

the mythical place called home«.136 Sie entspringt der Erkenntnis, dass »affective

memories do not absolve one from compassion, judgment and critical reflexion«137

und ist damit eine Version des ironischen Liberalismus Rortys.

Die restaurative Nostalgie andererseits kennt nach Boym zwei hauptsächliche

plots: Restauration des Ursprungs und Verschwörungstheorie,wobei letztere auf ei-

nem prämodernen,manichäischen Konzept eines Kampfes zwischen Gut und Böse

und einer Ausradierung aller ambivalenten Komplexität beruhe.138 Nun sind beide

plotsVerlagerungen einer Identität in die Vergangenheit, einmal einer antagonisti-

schen, einmal einer universalen Identität.Diese Verlagerung hat zwei unmittelbare

strategische Implikationen: zum einen stabilisiert sie die fragliche Identität. Boym

formuliert diesen Sachverhalt aphoristisch: »Nevermind if it’s not your home; by

the time you reach it, you will have already forgotten the difference.«139 Die Idee ei-

ner Restauration einer rückwärts projizierten Identitätwird auf dieGegenwartwir-

ken können, doch selten eine Restauration einer tatsächlichen vergangenen Identi-

tät sein.140 Zum anderen suspendiert die temporale Projektion die Auseinanderset-

zung: ist die ›eigene‹ Identität eine, die zwar in der Vergangenheit existiert, doch

in der Gegenwart eben erst ›restauriert‹ werden müsste, kann sie schwerlich in di-

rekte Konkurrenzmit anderen Identitäten treten.DieWeigerung der Anhänger des

›make America great again‹, einerseits die Schattenseiten der amerikanischen Ver-

gangenheit zurKenntnis zunehmenundandererseits die Inkongruenzder Leistun-

gen der Trump’schen Regierung mit ihren Versprechen zu registrieren, illustriert

beide Punkte: die Virtualität der aetas aureawie die Suspension der Auseinanderset-

zung in der temporalen Projektion. Insbesondere letztere konnte regelmäßig auf

das Argument zurückgreifen, das wiedererstarkte Amerika sei eben noch nicht ganz

da, aber sehr bald werde es so weit sein. Der silente Charakter dieser strategischen

Modifikation einer ursprünglich antagonistischenKonzeption vonAuseinanderset-

zung liegt auf der Hand.

Von ähnlich illustrativer Kraft ist ein Beispiel einer nostalgischen Modifikation

der klassizistischen Strategie, hier in Gestalt der universalen materialen Identität

des Christentums. Der sich gerade in katholischen Kreisen weiterhin ungebroche-

ner Beliebtheit erfreuende C. S. Lewis hatte 1943 drei Vorträge gehalten, die unter

dem Titel Die Abschaffung des Menschen veröffentlicht worden waren. Dass Hans Urs

von Balthasar es im Vorwort zur deutschen Ausgabe für nötig hielt, explizit darauf

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 171

hinzuweisen, es handle sich bei der von Lewis vorgestellten Konzeption keineswegs

um eine »nostalgische Rückschau«, sondern um etwas, das »wesentlich höher« lie-

ge,141 ist bereits bezeichnend. Lewis wendet sich oberflächlich in seinen Vorträgen

gegen ein literaturkritisches Werk, dessen Autoren er konsequent nur mit Deck-

namen nennt. Diese hatten die These vertreten, ein Mann, der über einen Wasser-

fall sage, er sei erhaben, mache nur scheinbar eine Feststellung über den Wasser-

fall, in Wirklichkeit äußere er sich nur über seine eigenen Empfindungen.142 Lewis

scheint ihnennunzunächst einephilosophischeSpitzfindigkeitenvorhaltenzuwol-

len, doch wird schnell klar, dass er in ihrer Argumentationsweise ein allgemeines

zeitgenössisches Phänomen vorzufinden meint, gegen das er eine eigene funda-

mentale Kategorie positionieren möchte. Dieser Kategorie gibt der möglicherwei-

se berühmteste Apologet des Christentums im 20. Jahrhundert kurioserweise den

Namen Tao und er führt sie mit den Worten ein, dass er »[d]iese Einsicht in all ih-

ren Formen, der platonischen, aristotelischen, stoischen, christlichen und orienta-

lischen […] von jetzt an der Kürze halber ›das Tao‹ nennen«143 werde. Bereits hier

wird der universale Charakter klar, den er der Kategorie des Tao zurechnen möch-

te: es handle sich um ein Gesetz, das die Griechen wie die Chinesen, die Inder wie

die Briten– inGestalt vonWordsworth–gekannt haben.144 Gemeinsam sei all ihren

Konzeptionen »die Lehre von einem objektivenWert, der Glaube, daß gewisse Hal-

tungen, bezogen auf das Wesen des Alls und auf das, was wir selber sind, wirklich

wahr sind und and anderewirklich falsch sind.«145 Dass diese ›Haltungen‹ durchaus

materialenCharakters sind,wird aus denBeispielen klar, die er in einemumfassen-

denAnhanggesammelt hat, etwadie »PflichtendenKindernunddenNachkommen

gegenüber«,146 die etwa Epiktets Aufforderung zitiert, »[z]u heiraten undKinder zu

zeugen.«147DasTaowird so zurKonzeptionder universalenmaterialen Identität par

excellence. Lewis’Kategorie beruht auf derThese, es gebe eine fundamentaleKonzep-

tion des Guten und Richtigen, die alle Völker der Erde zumindest einmal gekannt

hätten, und die allein objektive Wahrheit für sich reklamieren könne. Die Idee ei-

ner materialen Wertethik ist dabei weniger interessant als ihre historische Univer-

salisierung. Das Tao wird für Lewis zur Konzeption des Menschen schlechthin, wie

er sein soll, und er ist der Überzeugung, diese Konzeption sei den größten Teil der

Menschheitsgeschichte über universal bekannt und anerkannt gewesen. Tatsäch-

lich – und hier setzt seine Kritik an seinen ›Gegnern‹ an – hätten »[b]is vor kurzem

noch […] alle Lehrer, ja alle Menschen die Welt für so beschaffen gehalten, daß ge-

wisse unsrer Gefühlsreaktionen ihr entweder angemessen oder unangemessen sein

können.«148 Diese Idee entspricht noch dem Tao.

»Ganz anders verhält es sich imWeltbild desGrünenBuches [Alias für das kritisierte

Werk; C.R]. Hier ist bereits dieMöglichkeit, ein Gefühl könne vernünftig – oder gar

unvernünftig – sein, von vornherein ausgeschlossen. […] So betrachtet stehen sich

die Welt der Tatsachen, ohne die mindeste Spur von Werten, und die Welt der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Gefühle, ohne die geringste Spur von Wahrheit oder Irrtum, Gerechtigkeit oder

Ungerechtigkeit gegenüber, und keinerlei Annäherung ist möglich.«149

Erneut ist hier für uns nicht dermaterialeWertbegriff von Interesse, der uns an an-

derer Stelle begegnet war, sondern die historische Diagnose, die Lewis im weiteren

Verlaufpräsentiert.Ausder zunächstharmlos anmutendenTheseüberdieErhaben-

heit des Wasserfalls leitet Lewis nämlich kurzerhand die notwendige »Zerstörung

der Gesellschaft«150 ab. Nachdem er dann in der zweiten Vorlesung dargelegt hat,

dass die »Neuerer«, für die die kritisierten Autoren stellvertretend stehen, Schwie-

rigkeiten hätten, ihre eigenen normativen Aussagen zu fundieren – was sich tri-

vialerweise daraus ergibt, dass ja das Tao die »einzige Quelle aller Werturteile ist«

und daher der »Versuch, es abzulehnen und ein neuesWertsysteman seine Stelle zu

setzen, […] einWiderspruch in sich«151 ist –, radikalisiert Lewis in der dritten Vorle-

sung seineThese einweiteresMal.Er diskutiert dieThese, ›derMensch‹ habe zuneh-

mendMacht über dieNatur undgelangt zu der Präzisierung, inWirklichkeit handle

es sich dabei um »Macht in den Händen von Einzelnen, die andern gestatten oder

nicht gestatten,davonzuprofitieren«.152DieEugenikunddie ›wissenschaftlicheEr-

ziehung‹ alsMachtmittel in denHänden einigerweniger ermöglichten es zukünftig

den »großen Planer[n] und Konditionierer[n]«153 denMenschen die Macht über ih-

re eigene Zukunft zu nehmen.Dabei bliebe ihnen nach Aufopferung der Kategorien

der ›Pflicht‹ und des Guten154 als Leitlinie nur mehr ein ›künstliches Tao‹.155 Dies

gipfelt in der Feststellung, dass er die Konditionierer durchaus nicht für schlech-

te Menschen halte: »Vielmehr sind sie überhaupt keine Menschen mehr, im alten

Sinn. Sie sind, wenn man so will, wie Menschen, die ihren Anteil an der traditio-

nellenMenschlichkeit geopfert haben, um sich der Aufgabe zu widmen, darüber zu

entscheiden, was ›Menschlichkeit‹ von jetzt an heißen soll.«156 Diese – titelgebende

– Abschaffung des Menschen ergibt sich notwendig aus der Preisgabe der univer-

salen materialen Kategorie des Menschen, des ›Tao‹. ›Bis vor kurzem‹ habe das Tao

allgemein vorgeherrscht,dochnunhabedieMenschheit allgemeinbeschlossen,den

objektiven Begriff ihrer selbst zu verraten, und dies muss nicht nur den Kollaps der

Gesellschaft, sondern logisch auch die Abschaffung desMenschen an sich nach sich

ziehen. Bezeichnend ist, die Aussage, die moderne Naturwissenschaft – der Lewis

freilich große Teile der unheilvollen Entwicklung anlasten will – sei »in einer ungu-

tenNachbarschaft und zu einer unguten Stunde entstanden. Ihre Triumpfe stellten

sich wohl etwas zu rasch ein und waren um einen zu hohen Preis erkauft: Rückbe-

sinnung und etwaswie Reue [eigene Kursivierung; C.R.] dürften geboten sein.«157 Die-

se Wendung ordnet Lewis’ Konzeption sehr explizit in die Boym’sche Kategorie der

restaurativen Nostalgie ein. Seine in die Zeit zurückprojizierte universal-materiale

Konzeption der menschlichen Identität unter dem Namen des Tao kann geradezu

als Chiffre für die nostalgische Modifikation der klassizistischen Strategie kat’exo-

chen stehen. Dass Lewis’ defätistischer Ton die Situation des Menschen bereits ver-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 173

loren zu geben scheint, ist eine regelmäßig anzutreffende Konsequenz der nostal-

gischen Operation – und entspricht letztlich deren silentem Charakter.

§ 21 Gewalt

Die ultimative Form des Verstummens ist die Gewalt. Dementsprechend muss die

systematische Darstellung von Konzeptionen von Auseinandersetzung genau dort

enden, will sie noch die silenten Strategien einbegreifen. In vielerlei Hinsicht stellt

die Gewalt einen Grenzfall der Auseinandersetzung an sich dar, wie sie hier begrif-

fen wurde, und dient damit gewissermaßen als natürlicher Abschluss des strategi-

schen Körpers. Sie selbst ist intern ähnlich strukturiert: der Kollaps der Auseinan-

dersetzung in reine Gewalt ist selbst ein Grenzphänomen eines Kontinuums stei-

gernder Gewaltsamkeit, das sich durch die silenten Strategien erstreckt. Auffällig

ist dabei, dass die Gewalt sich bisweilen so überzeugend als eine Form von Ausein-

andersetzung präsentiert, dass sie oft als Paradigma der Auseinandersetzung über-

haupt begriffen wird. Dies scheint ihrer liminalen Struktur zuzuschreiben zu sein.

Dass die Gewalt ein Grenzphänomen der Auseinandersetzung darstellt, liegt in

zwei Problemen begründet, die jede Verortung der Gewalt im strategischen Körper

auf eine bezeichnende Art geprägt hat. Zum einen ist sie in ihrer brutalsten Form,

der reinen körperlichenGewalt, demSchmerz unddemTod, schlicht nichtmehr se-

mantisch strukturiert. Diese Gewalt kann nicht als taktisches Mittel einer Ausein-

andersetzung begriffen werden, da sie nicht einmal mehr in einer metonymischen

Beziehung zur Relation der Kombattanten steht.Gewalt spricht nicht, sie schweigt.

Nun besteht der offensichtlichste Einwand darin, darauf hinzuweisen, dass die Ge-

walt in ihrem ultimaten Ziel in einer Relation zur strategischen Situation zu stehen

scheint: der Auslöschung des Gegenübers.Wir hatten gesehen, dass sowohl in ant-

agonistischen Konzeptionen wie in Levinas’ Figur des Krieges als virtueller Voraus-

setzung des Friedens, die Idee der vollständigen Eliminierung des Gegenübers eine

Aporie darstellte.Antagonismus ist nur vorstellbar,wo sich Identitäten voneinander

abheben, und auch Levinas’ Idee des Friedens setzt die Existenz des Anderen vor-

aus. Will man dies auf eine vereinfachende Formel bringen, gilt wohl, dass Gewalt

eine Auseinandersetzung nicht gewinnen kann, da ein Sieg die Existenz eines Un-

terlegenen erfordert. Dass dies mehr als ein sophistischer Winkelzug ist, wird sich

an einer gemeinsamen Tendenz prominenter strategischer Verortungen der Gewalt

zeigen – doch zunächst ist es illustrativ ein Grenzphänomen der Gewalt an sich zu

betrachten. Judith Butler hat 1997 in einer bekannten Studie158 analysiert, in wel-

chem Sinn man davon sprechen kann, »durch Sprache verletzt worden zu sein«.159

Sie gehtdafür einmalmehr vonderbekanntenSprechakttheorieAustinsunddessen

Unterscheidungvon illokutionärenundperlokutionärenEffektensolcherSprechak-

te aus. Die Frage, die sie aufwirft und die zur strategischen Verortung von ›verlet-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

zender Sprache‹ von Bedeutung ist, lautet, ob eine Beleidigung (›calling somebody

names‹) rein perlokutionärer oder auch illokutionärer Natur sei. Der perlokutionä-

re Aspekt liegt auf der Hand: ein solcher ist bereits das Gefühl des Beleidigten ver-

letzt worden zu sein. Doch steht in Frage, ob eine Beleidigung auch einen illoku-

tionären Effekt aufweist, wie es etwa der Sprechakt der Taufe – eine andere Form

der ›Benamung‹ – tut. Butler wendet sich gegen dieTheorie Catherine McKinnons,

die Pornographie als einen illokutionären Sprechakt konzipiert hatte.160 Nach die-

ser – und ähnlichen Theorien – werde »hate speech [Herv. i. O.] als eine Handlung

verstanden, die nicht nur auf den Zuschauer einwirkt (perlokutionäre Szene), son-

dern auch zur gesellschaftlichen Konstitution ihres Adressaten beiträgt. In dieser

Perspektive ruft ein solchesSprechenein strukturellesHerrschaftsverhältniswieder

auf bzw. schreibt es wieder ein und bietet damit die sprachliche Möglichkeit, diese

strukturelle Herrschaft zu rekonstituieren.«161 Der Pornographie etwa einen illoku-

tionären Effekt zuzuschreiben, bedeutet ihr die Macht zuzusprechen, die unterge-

ordnete Position der Frau zu affirmieren. Pornographie wäre bereits in ihrer ›Äu-

ßerung‹ eine Erneuerung der bestehenden Machtverhältnisse. Butler wendet nun

dagegen insbesondere ein, dass hate speech als Sprechakt verstanden durchaus nicht

notwendig gelingen müsse.162 Austin hatte bereits in seiner Theorie qualifizieren-

de Bedingungen für das Gelingen von illokutionären Effekten postulieren müssen:

so kann ich beispielsweise einen Menschen nur dann rechtswirksam ›verurteilen‹,

wenn ich ein Richter bin, ein Verfahren anliegt und diverse formale Voraussetzun-

gen vorliegen.DieMöglichkeit eines solchen Sprechaktes beruht damit auf zahlrei-

chen sozialen Vorbedingungen, deren Stabilität selbst wiederum nicht garantiert

werden kann. Damit ist jede Iteration eines solchen Sprechaktes, wiewohl sie ei-

ne Affirmation dieser Vorbedingungen sein kann, auch ein Risiko, da sein Gelin-

gen nicht garantiert werden kann. Es stellt sich nun die Frage, was die Erfolgsbe-

dingungen einer Beleidigungwären,möchteman diese tatsächlich als einen illoku-

tionären Effekt eines Sprechaktes begreifen. Butlers führt das Beispiel des Wortes

›queer‹ an, dessen »Neubewertung […] darauf hin[deute], daßman das Sprechen in

anderer Form an seinen Sprecher ›zurücksenden‹ und gegen seine ursprünglichen

Zielsetzungen zitieren und so eine Umkehrung der Effekte herbeiführen kann.«163

Die charakteristischeBetonungdes Zitatcharakters aller Signifikanten soll hier ein-

mal mehr das emanzipative Potential der Verschiebung von Signifikationseffekten

verbürgen. Freilich illustriert das Beispiel, weshalb Butler die Konzeptualisierung

der hate speech – und gar der Pornographie – als illokutionäre Sprechakte kritisiert:

das Gelingen dieser Sprechakte hängt konstitutiv davon ab, dass dem beleidigen-

denWort tatsächlich eine beleidigendeWirkung zugeschrieben wird – und in dem

Umstand, dass diese Wirkung nicht notwendig ist, liegt die »›Eröffnung der Mög-

lichkeit einer Handlungsmacht‹«.164 Butler betont, dass »[j]e enger die Verbindung

zwischenSprechenundVerhalten gefaßt und jemehr derUnterschied zwischen ge-

glückten und verunglückten Akten verdeckt wird, um so berechtigter […] die These

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 175

[erscheint], daß Sprechen nicht nur eine Verletzung hervorruft, sondern selbst eine

Verletzung ist und damit unzweideutig zu einer Form des Verhaltens wird.«165 Der

hate speech einen illokutionären Effekt zuzuschreiben heißt damit einerseits, sie der

Gewalt zu assimilieren, – und andererseits hat gerade diese Assimilation die Kon-

sequenz, dass die Möglichkeiten, die zugrundeliegende strategische Situation zu

transzendieren, negiert werden. Sprachliche Gewalt als ›tatsächliche‹ Gewalt auf-

zufassen scheint ihr die Macht zuzuschreiben, die strategische Situation zu perp-

etuieren.Denn freilich –wenn bereits die Existenz von Pornographie als solcher die

Positionder Frauzuzementierengeeignet ist, so bliebenurmehrdas– letztlichwir-

kungslose – Verbot von Pornographie, denn ihre Existenz ist konstitutives Element

einer antagonistischen Situation, die Butler anderseits transzendierenmöchte.

Für unseren Kontext ist der Befund von Interesse, dass gerade dort, wo die

Sprache der Gewalt konzeptuell angenähert wird, ihr zugleich die Eigenschaft

zugeschrieben wird, die strategische Situation zu perpetuieren. Es mag nun der

Verdacht aufkommen, dies gelte womöglich nur für uneigentliche Grenzphäno-

mene der Gewalt, daher ist es Zeit für eine Reprise der Auseinandersetzung Julien

Bendas mit Georges Sorel, die wir bereits betrachtet hatten. Wir haben nunmehr

gewissermaßen das Spektrum der Strategien des 20. Jahrhunderts durchmessen

und treffen auf deren anderer Seite auf den Ausgangspunkt, aus gegensätzlicher

Perspektive. Hatte Benda Sorel angegriffen, da dieser jede universale Identität

ablehnte, und hatten wir dies als Element der klassizistischen Strategie Bendas

begriffen, somussman nun umgekehrt die Ideen Sorels als die konsequente Ableh-

nung jeder Vermittlung der Positionen begreifen. Sorel trifft auf ein Problem, das

wir bereits in anderemKontext beleuchtet hatten:166 auf die Fragestellung,was vom

Marxismus bliebe, wenn die Gegensätze von Kapital und Arbeiterschaft sich nicht

entsprechend den Marx’schen Thesen so weit verschärften, dass es zur Revolution

käme.Der Verrat, den Luxemburg Bernstein vorhielt, fürchtet Sorel auch –doch ist

seine Konsequenz drastischer. Er betont: die Marx’sche Lehre vom Übergang zum

Sozialismus »versagt offenbar für den Fall, wo Bürgertum und Proletariat nicht

mit aller Starrheit, deren sie fähig sind, einander die Kräfte entgegenstellen, über

die sie verfügen.«167 Im Bürgertum indes erlösche ein Feuer,168 es sei inzwischen

zu einem »Ideal konservativer Mittelmäßigkeit [Herv. i. O.]«169 zurückgekehrt, das die

Kräfte des Kapitalismus hemme. Kurzum: die Kapitalisten versagten darin, die

Arbeiter gehörig auszubeuten – und wie dürften »diejenigen, die die marxistische

Auffassung vertreten, […] hoffen, dem Bürgertum ein Feuer wiederzugeben das

erlischt?«170 Sorels Antwort ist bezeichnend:

»Andieser Stelle erscheint uns dieRolle derGewalt als einzig groß inderGeschich-

te: denn sie kann in mittelbarer Weise auf die Bürger einwirken, um sie zum Ge-

fühl ihrer Klasse zurückzurufen. […] Ich halte es auch für sehr nützlich, die Redner

der Demokratie und die Vertreter der Regierung zu verprügeln, damit niemand

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

über die Art der Gewalttätigkeiten im unklaren bleiben kann. Diese vermögen

nur dann historischen Wert zu besitzen, wenn sie der brutale und klare Ausdruck

des Klassenkampfes sind [Herv. i. O.]; […] die proletarische Gewalt tritt zur gleichen

Zeit auf den Schauplatz, wo der soziale Friede den Anspruch erhebt, die Konflikte

zu mildern.«171

Diese Thesen Sorels sind sein unkonventioneller bis absurder Beitrag zumMarxis-

mus.Sie gipfeln in der Forderung,denGegner gewaltsamzu stärken, statt zu schwä-

chen, umdenKampf selbst zu erhalten.Wie Isaiah Berlin in einemEssay über Sorel

hervorgehoben hat: »Kein ernsthafter Marxist könnte auch nur daran denken, die-

se These [sc. den Wunsch Sorels, dass die Bourgeoisie ›kräftige Muskeln ausbilden

möge‹] zu akzeptieren […] Sorel wendet seinen Blick von dem Nachspiel des end-

gültigenSiegs derArbeiterklasse ab.«172 Berlin schreibt diese Idee Sorels dessen ›idée

maîtresse‹ zu: »daß derMensch ein Schöpfer ist, nur dann befriedigt,wenn er schöp-

ferisch tätig ist, und nicht, wenn er passiv aufnimmt oder widerstandslos mit dem

Strom schwimmt.«173 Diese Motivation Sorels mag es sein, die seine nietzscheani-

schen Parolen bedingt, doch gipfeln diese, ebensowie seine Faszination für die Idee

des Generalstreiks in einer Vision von Gewalt als der Perpetuierung der Auseinan-

dersetzung, ohne die – getreu einem alten Argument Sallusts – alle Kraft erlahmen

würden. Sorel »sorgt sich nur um die Erhaltung der heroischen Vitalität, des Mu-

tes und der Stärke, die verfallen können, wenn ein vollkommener Sieg dem Sieger

keinen Feind mehr läßt.«174 Die Gewalt wird bei Sorel daher zugleich zum Mittel

der Perpetuierung der Auseinandersetzung und zu deren Zweck. Er begreift Gewalt

nicht als eineMethode, eine Auseinandersetzung zu gewinnen– vielmehrmöchte er

»denFeindamLeben lassen […],ausSorge,daßdie eigenenSchwerter in ihrerSchei-

de verrosten könnten«.175 Gewalt ist ihmnicht ein–und sei es ein ausgezeichneter–

Weg, den Klassenkampf zu entscheiden, ganz im Gegenteil: sie erhält den Klassen-

kampf, und dieser muss letztlich erhalten werden, da »die proletarische Gewalt […]

das einzige Mittel darzustellen [scheint], über das die durch die Humanitätsideen

abgestumpften europäischen Nationen noch verfügen, um ihre ehemalige Energie

wiederzufinden.«176 Dass diese »Energie« wiederum neben die »kriegerischen Ei-

genschaften, die [der Kapitalismus] ehedem besaß«,177 tritt, zeigt, wie sehr die Ge-

walt für Sorel zum Selbstzweckwird.Die wohl prominentesteTheorie der Gewalt des

20. Jahrhunderts illustriert damit den strategischen Charakter der Gewalt: sie per-

petuiert die Auseinandersetzung, indem sie sie suspendiert. Die Auseinandersetzung

wird nicht gewaltsam ›ausgetragen‹, vielmehr werden ihre Pole in dem Maße fest-

geschrieben, in dem die Gewalt ihrer ureigenen Tendenz gemäß zum Selbstzweck

gerät.Dies ist nochdader Fall,wo sie als Radikalisierung antagonistischer Strategie

auftritt, etwa wenn Frantz Fanon zunächst betont, dass »[wahr sei], was die Einge-

borenen schützt und die Ausländer verdirbt«178 und dass »das Gute […] ganz einfach

das [sei],was ihnen [Herv. i.O.] schadet.«179Dies ist zunächst nichts als dieNegation

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Schweigen 177

universaler Identität, die in einer Freund-Feind-Theorie zu münden scheint. Doch

fährt er später fort:

»DasArgument, das der Kolonisiertewählt, hat ihmderKolonialherr geliefert, und

durch eine ironische Umkehrung ist es jetzt der Kolonisierte, der behauptet, daß

der Kolonialist nur die Gewalt verstehe [eigene Kursivierung; C.R.]. […] Die Fortset-

zung ist leicht zu finden.«180

Und das ist sie wirklich. Fanons Analyse ist so zynisch wie zutreffend, wenn er fest-

hält, dass die »Gewalt der Kolonialregimes und die Gegengewalt des Kolonisierten

[…] sichdieWaage [halten] und […] einander in einer außerordentlichenHomogeni-

tät [entsprechen]. […] Die Entfaltung der Gewalt innerhalb des kolonisierten Volkes

wird der Gewalt, die das bekämpfte Kolonialregime ausübt, proportional sein.«181

Die positiven Effekte, die Fanon der Gewalt zuschreibt, etwa die ›Entgiftung‹ auf

der individuellen Ebene,182 mag man annehmen oder bezweifeln, – was Fanon vor

allem zeigt, ist, dass eine Auseinandersetzung, die in Gewalt umschlägt, kein Ziel

mehr kennen kann als die völlige Vernichtung des Gegners:183 »In den bewaffneten

Kämpfen gibt es einen Punkt, von dem aus kein Zurück mehr möglich ist.«184 Der

Übergang vom Antagonismus zu Fanon’s »Manichäismus«185 ist die Transformati-

on der antagonistischen zur silenten Strategie. Die während des Kalten Krieges so

omnipräsente Vorstellung der vollständigen Auslöschung der Menschheit gewinnt

ihre Überzeugungskraft vor allem aus ihrer zwingenden Logik als Ziel und Ende al-

ler Gewalt. Entsteht Auseinandersetzung aus der Negation universaler Identität, so

ist Gewalt ihr Limes deswegen, weil sie noch die Negation der Auseinandersetzung

selbst in Aussicht stellt.

Die merkwürdige Beziehung der Gewalt zur Kategorie universaler Identität

liegt zuletzt auch Walter Benjamins bekannten Überlegungen zugrunde, die zu

klären suchten, ob es eine gerechte Gewalt geben könne.186 Bezeichnend scheint

ihm die augenscheinliche Beziehung der Gewalt zum Recht – das eben nicht schon

selbst Gerechtigkeit ist. An Sorels Überlegungen zum Generalstreik zeigt er auf,

dass im Streikrecht »der Staat eine Gewalt anerkenn[e], deren Zwecken er als Na-

turzwecken bisweilen indifferent, im Ernstfall (des revolutionären Generalstreiks)

aber feindlich gegenübersteh[e].«187 Daraus – und aus der »kriegerischen Gewalt«

– leitet Benjamin die Feststellung ab, dass die Gewalt »imstande [sei], Rechtsver-

hältnisse zu begründen und zu modifizieren, wie sehr das Gerechtigkeitsgefühl

sich auch dadurch beleidigt fühlenmöge.«188 Und in einerweiteren Radikalisierung

dieser These hält er fest, dass alle Gewalt als Mittel »entweder rechtsetzend oder

rechtserhaltend«189 sei und damit niemals von der »schweren Problematik jeder

Rechtsgewalt frei«190 sei. Wo Gewalt Mittel zum Zweck ist, wird sie stets in der

»zweideutige[n] sittliche[n] Beleuchtung«191 des Rechtes stehen – und damit eben

nicht gerecht, sondern vielmehr ein bloßes Instrument des Rechtes sein, das diese

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

letztlich zur Selbsterhaltung noch gegen die gerechtesten Zwecke einsetzen wird.

Diese rechtsetzende Gewalt charakterisiert Benjamin als die ›mythische‹ und be-

zeichnet sie letztlich als verwerflich.192 Doch formuliert er zugleich die Vermutung,

es müsse neben der mythischen auch eine »göttliche Gewalt«193 geben, »die dann

freilich zu jenen Zwecken nicht das berechtigte noch das unberechtigte Mittel sein

könnte, sondern überhaupt nicht als Mittel zu ihnen, vielmehr irgendwie anders,

sich verhalten würde«.194 Eine solche Gewalt dürfte niemalsMittel zumZweck sein,

sie bleibt daher auf eine nahezu negativ-theologische Weise unbestimmt. Sie ist

die Weise, in der Gewalt gerecht sein kann und ist damit das absolut Andere aller

rechtsetzenden, mythischen Gewalt. »Die mythische Gewalt ist Blutgewalt über

das bloße Leben um ihrer selbst, die göttliche reine Gewalt über alles Leben um des

Lebendigen willen.«195 Oder an anderer Stelle: »Ist die mythische Gewalt rechtset-

zend, so die göttliche rechtsvernichtend, setzt jene Grenzen, so vernichtet diese

grenzenlos«.196 Benjamin konzediert zugleich die praktische Notwendigkeit dieser

theologischenGewalt,197 als auch umgekehrt das theoretische Skandalon, dass »nur

diemythische, nicht die göttliche […] sich als solchemit Gewißheit erkennen lassen

[werde]«.198 Eine Kategorie gerechter Gewalt scheint letztlich unumgänglich, doch

dürfte sie kein Mittel zum Zweck sein und erst recht nicht der Erhaltung einer

Ordnung dienen, da sie eben dort erneut zum Selbstzweck würde – doch wird der

Ort solcherGewalt nicht a priori zu erkennen sein.Dass Benjamin dieGerechtigkeit

solcher Gewalt an Gott zurückbindenmuss undmenschlicher Erkenntnis entzieht,

ist völlig folgerichtig. Es mag richtig sein, dass Gewalt zuweilen gerecht sein kann,

doch wird sie ihrer Natur nach stets dazu tendieren, Partikularinteressen zu Recht

zu erklären. Die Gewalt radikalisiert und perpetuiert den Antagonismus, und wo

sie geeignet wäre, diesen zu überwinden, erscheint sie als der Rückgriff auf eine

universale Kategorie, mit der sie so gut wie immer unvereinbar erscheint. Gerecht

wäreGewalt nur dort,wo sie nicht alsNegation, sondern als Affirmation universaler

Identität »walten«199 kann, doch ist dieser Ort so unvorstellbar, dass Benjamin ihn

Gott vorbehält. Nur solche Gewalt wäre noch der Ort einer Auseinandersetzung –

und der Rest ist bekanntlich Schweigen.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft

§ 22 Hoffnung gegen Optimismus

Die strategischen Untersuchungen der letzten Kapitel führten letztlich immer wie-

der auf die Kategorie universaler materialer Identität. Sucht man nach demGrund für

diese Tendenz,mussman beachten, dassAuseinandersetzung letztlich nichts anderes

als die Negation solcher Identität ist. Konzeptionen solcher Negation haben wir als

Strategien bezeichnet und sind aufwiedererkennbare Formen dieser Konzeptionen

gestoßen. Soziale Strategien sind Formen von Konzeptionen der Negation universaler mate-

rialer Identität.

Diese stellen Antworten auf das faktische Fehlen einer solchen UMI dar. Doch

existiert neben den skizzierten Strategien eine weitere Antwort auf dieses Fehlen.

Diese sucht nach einer zwar bislang noch nicht, aber doch möglicherweise zukünftig

existierenden universalen materialen Identität. Die Versionen dieser Antwort bil-

den ein Spektrum zwischen zwei Polen: zwischen Optimismus und Hoffnung.

Diese beiden Pole darf man keineswegs verwechseln, so groß die Tendenz po-

pulärer Diskurse dazu ist. Optimismus undHoffnung haben so wenigmiteinander

gemein, dass man, wie Eagleton kürzlich betonte, noch den Pessimismus auf der

optimistischen Seite ihrer Opposition verorten muss.1 Zu sagen, man sei ein Op-

timist, ist sehr ähnlich der Selbsttitulierung als ›Kapitalist‹: es ist die Übernahme

einer einmal pejorativ gemeinten Bezeichnung, die fürmancheOhren ihren abwer-

tenden Klang verloren hat. Der Optimist glaubt getreu einem – freilich sehr platt

verstandenen–Leibniz’schen Satz,wir lebten in der besten allermöglichenWelten.

Es ist das populärphilosophische Verständnis dieses Satzes, das den Spott Voltaires

herausfordern musste und dies immer tun wird. Die Perspektive auf die Welt, die

dieser stets noch einen heiteren Gesichtspunkt abgewinnen will, geriet zu blankem

Hohn angesichts des Erdbebens von Lissabon undwird es noch heute angesichts je-

ner Faktoren der conditio humana, die aller Fortschritt bislang nicht beseitigen konn-

te. Voltaires Candide fragt angesichts eines »prächtigen Autodafes«,2 das durchge-

führt wurde, weil »das mit feierlichem Gepränge veranstaltete langsame Verbren-

nen mehrerer Menschen ein unfehlbares Mittel zur Verhütung von Erdbeben sei«,3

wie bloß die anderenWelten sein müssten, wenn diese – unsere – die beste darun-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ter sei. Diese Frage verweist auf die fatalistische – und fatale – Charakteristik des

Optimismus: ist diese Welt die beste, so wird ein Wandel zum Besseren schlicht un-

vorstellbar. Dieser entscheidende Unterschied zur Hoffnung wird so klar durch das

alte Bild vom halb leeren, halb vollen Glas illustriert. Während der Optimist denkt,

dasGlas sei halb voll,undderPessimistmeint,dasGlas seihalb leer,hofft einDritter,

es sei noch etwas in der Flasche. Der Optimismus wie der Pessimismus sind Glau-

bensfragen. »Die beiden Lager müssen sich auf eine zahnlose Toleranz einigen […].

Wahre Hoffnung dagegen muss durch Gründe untermauert werden.«4 Im Grunde

muss man diese These Eagletons präzisieren und zwischen einer naiven und einer

apodiktischen Form des Optimismus unterscheiden: der naive Optimist glaubt, es

werde sicher bald alles gut – und diese These kann schlicht faktisch falsch sein, ja

sie wird es sogar meist. Den apodiktischen Optimisten wiederum kann keine Ent-

wicklung erschüttern, da er, was auch immer geschieht, noch als die bestmögliche

Entwicklung – und sogar als gut – begreifen wird. Diesen Optimisten wird man –

wieVoltairesPangloss–nie vomGegenteil überzeugenkönnen,dochwäredies auch

vergebliche Liebesmüh.Das Gegenteil des Optimismuswärewohl der Pessimismus

unddieser kannähnlichwenigZukunftsfähigkeit für sich reklamieren.Optimismus

wie Pessimismuswirken amEnde deaktivierend: sie laden zur Passivität ein. So un-

verwüstlich sie sind, so wenig Nutzen bringen sie.

Die Züge,die sichOptimismus undPessimismus teilen: die deaktivierende Ten-

denz und die Eigenschaft, niemit der Realität in Konflikt geraten zu können, trennt

sie andererseits von der Hoffnung. Die Hoffnung besagt weder, dass alles gut (oder

schlecht) sei, noch, dass sicher alles gut werde.Dasmindeste, das sie sagt, ist, es sei

noch keineswegs erwiesen, dass alles verloren sei – und dies ist zweierlei: es ist eine

Aussage, die falsch sein kann und eine Begründung erfordert; und es ist eine Auf-

forderung, ein Ansporn, den Nachweis zu erbringen, dass wir noch zu retten sind.

Anders als für den Optimismus kann für die Hoffnung der Punkt kommen, an dem

klarwird,dass sie trügerischwar,und andemes keineMöglichkeitmehr gibt, an ihr

festzuhalten. Freilich – der Trotz bleibt einem immer, doch ist Trotz etwas anderes

als wahre Hoffnung. Und anderes als für den Optimisten kann für den Hoffenden

seineHoffnung nicht bedeuten, dass ›schon alles von selbst gut werdenwird‹.Diese

Haltung ist es, die Eagleton so beißend als ›banal‹ bezeichnet hat5 –und die Voltaire

sich zur Zielscheibe nehmenmusste, so wenig er selbst am Fortschritt der Mensch-

heit zu zweifeln vermochte.

Ähnlich wie die Aufklärung in Person Voltaires den Optimismus verhöhnen

musste, ohne die Hoffnung aufgeben zu können, mussten die anderen großen

Formationen verfahren, deren Strategien uns beschäftigt haben. Für Marxisten ist

mit der Idee der Hoffnung nahezu unauflöslich der Name Ernst Blochs verbunden,

dessen Prinzip Hoffnung in unermüdlicher Kleinarbeit gerade das aktivierende

Moment der Hoffnung immer wieder herausarbeitete. Bloch exerzierte denn auch

ganz explizit das angedeutete Dilemma durch: die aktivierende Charakteristik

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 181

der Hoffnung ist unerlässlich dafür, Utopien Wirklichkeit werden zu lassen. Der

Marxismus, wo er nur predigt, der Kapitalismus würde ›von selbst‹ kollabieren,

wird wirkungslos. Bloch formuliert mit deutlicher Spitze gegen die Sozialdemo-

kratie, dass Ökonomismus den »Willen zur Praxis«6 erst recht schwächen könne,

sogar »bewirken [könne], daß der Sozialist (oder sage man genauer: der Sozialde-

mokrat) als völlig utopieloser Typ ein Sklave der objektiven Tendenzen [werde]«.7

Eine Konzeption des Marxismus, die diesen als »Automatismus«8 begreift, wird

niemals dessen Vision verwirklichen können. Eben hier gelangt Bloch zu denselben

Schlüssen wie Eagleton. »Marxismus ist Anweisung zum Handeln; wird er aber

ebenso subjektlos wie zielfremd, dann entsteht fatalistischer Antimarxismus, de-

generiert zur Rechtfertigung dafür, daß man nicht gehandelt hat, weil der Prozess

schon von selber seinen Weg gehe.«9 Die Vorstellung, der Marxismus handle von

einem ökonomischen Automatismus, sodassman nur abwartenmüsse, bis sich der

Kapitalismus von selbst erledige, ist die optimistische Variante, die der Hoffnung

fröhlich entsagt, da sie sie nicht mehr braucht – und die daher niemals zur Tat

schreiten wird. Wo Optimismus an Stelle der Hoffnung tritt, wird die Praxis zur

Passivität und der Entwurf zum Fatalismus – und für Bloch ist dies der Moment,

an dem der Marxismus in Anti-marxismus umschlage. Nicht nur, dass der opti-

mistische Fatalismus nicht zielführend ist – er konterkariert die Bewegung. Und

wirklich –wennmanMarx so verstehen dürfte, dass sich der Kapitalismus ohnehin

selbst abschaffte, – warum dann noch Marxist sein? Blochs Antwort zumindest

lautet: weil die ökonomischen Bedingungen »niemals völlig reif oder so perfekt

[sind], daß sie keinen Willen zum Handeln brauchen und keinen antizipierenden

Traum im subjektiven Faktor dieses Willens.«10 Und nur die Hoffnung führt zur

Handlung, der Fatalismus führt von ihr weg.

Dass freilich dieHoffnung für denKatholizismus andererseits schon seit erheb-

lich längerem ein zentrales Moment darstellte, ist nicht unbekannt. Ihre Einord-

nung in die ›theologischen‹ Tugenden zeigt ihren Stellenwert. Benedikt XVI. cha-

rakterisierte sie 2007 anhand eines Paulus-Zitates, das seiner Enzyklika denNamen

gab: »Spe salvi facti sumus.« – »Denn wir sind gerettet, doch in der Hoffnung.«11

Und Paulus hatte weiter ausgeführt: »Hoffnung aber, die man schon erfüllt sieht,

ist keine Hoffnung. Wie kann man auf etwas hoffen, das man sieht?«12 Auch Be-

nedikt betonte den aktivierenden Charakter dieser Hoffnung: »Das Evangelium ist

nicht nur Mitteilung vonWißbarem; es ist Mitteilung, die Tatsachen wirkt und das

Leben verändert. […] Wer Hoffnung hat, lebt anders«.13 Dies ist freilich analog der

Bloch’schenThese, dass der Marxismus Anweisung zumHandeln sei. Auch den An-

tizipationsgedanken, dem Bloch so zentrale Bedeutung zuerkennt, findet man in

der Enzyklika wieder, etwa,wenn Benedikt betont: »Wenn der Hebräer-Brief davon

redet, daß die Christen hier keine bleibende Stadt haben, sondern die künftige su-

chen […], so ist dies alles andere als Vertröstung auf die Zukunft: Die gegenwärtige

Gesellschaft wird von denChristen als uneigentliche Gesellschaft erkannt; sie gehö-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

ren einer neuen Gesellschaft zu, zu der sie miteinander unterwegs sind und die in

ihrer Wanderung antizipiert wird.«14 Es ist die Hoffnung, die erst das Handlungs-

moment in eine Zukunftsidee injiziert. Charles Peguy – selbst dem Sozialismus nie

völlig fern – ging so weit, die Hoffnung als Gipfel der theologischen Tugenden zu

betrachten. SeinGebet-artiges GedichtDasTor zumGeheimnis derHoffnung lässt Gott

selbst dieWorte sprechen: »Aber die Hoffnung, […] das verwundert mich wirklich./

Mich selbst./Das ist wirklich erstaunlich.//Daß diese armen Kinder sehen, wie das

alles zugeht, und daß sie glauben, morgen gehe es besser.«15 Gott selbst durch die

Hoffnung der Menschen verwundert sein zu lassen, ist ein Kunstgriff, der die son-

derbare Kraft der Hoffnung auf eine prägnante Art malt. »Aber hoffen zu können,

das ist das Schwere. […] Und das Leichte ist, sich gleiten zu lassen und zu verzwei-

feln,unddas ist die großeVersuchung.«16DieHoffnung ist gerade in ihrerOrientie-

rung auf die Zukunft und in ihrem Bauen auf dem schieren ›Noch-nicht-ganz‹ der

Katastrophe schwer –und sie verlangt einHandeln, das selbst noch sehr viel schwe-

rer sein mag. Es ist dieses Moment, das sich in so vielen Formationen von Aufklä-

rung bisMarxismus findet, und das erst in seiner Opposition zum Fatalismus seine

Bedeutung gewinnt: es ist Hoffnung, die die Zukunft nicht aus der Hand gibt, so

wenig verfügbar sie sein mag.

Verfügbar wird die Zukunft nur in Entwürfen.17 Deren fiktionalisierte Formwird

deshalb regelmäßig zum Ort der Verhandlung strategischer Konzepte und damit

unserer Analyse zugänglich. Die fiktionale Gattung, die solche fiktionalisierten Zu-

kunftsentwürfe heute paradigmatisch entwickelt, ist die Science Fiction.18Wirwaren

bereitsmehrfach–etwa beiHabermas19 –auf die Figur dermaterialen Identität der

Welt in einer imaginierten Differenzierung zu außerirdischen Kulturen gestoßen:

die differentielle Logik von Identität schien eine universale Identität nur durch Ein-

führung eines völlig heterogenen, weiteren Bezugsrahmens konzipierbar zu ma-

chen. In der Science Fictionwird ein solcher Bezugsrahmen konkret – undwird ge-

rade darin zu einem Ort der Konzeption von Auseinandersetzung. Wie sehr dabei

die Strategie des Autors in projektiver Version wirksam wird, illustriert etwa C. S.

Lewis’ wenig bekannte Space Trilogy.Wir hatten Lewis’ silent-nostalgische Strategie

analysiert, in der die klassizistische Konzeption in der Zeit zurück projiziert wurde,

um dort eine UMI zu konstruieren. Lewis’ Zukunftsvision stellt eine bezeichnende

Umkehrung dieser Figur dar.Der erste Band seiner Trilogie trägt den TitelOut of the

Silent Planet20 –und der Kalauer, der sich aus der Analogie zu unserer strategischen

Analyse ergibt, ist unwiderstehlich.Getreudeminzwischen traditionellenMotivder

Science Fiction schildert Lewis eineReise zu einem fremdenPlanet –zumMars,wie

sich herausstellt.Dieser ist,wenig überraschend, bewohnt und der Protagonist, der

Lewis’ eigene Leidenschaft für die Philologie teilt, ist imstande, die gemeinsame

Sprache der drei intelligenten Spezies des Planeten zu erlernen. Er spekuliert da-

bei explizit darüber, welchen Effekt es für die Erde gehabt hätte, hätte es dort mehr

als eine sprachfähige Spezies gegeben – und bereits diese Vision stellt freilich ei-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 183

ne Alternative zu Habermas’ ultimativer Differenz dar. Lewis’ eigene Strategie wird

jedoch erst wiedererkennbar, als Ransom, der Protagonist, erkennt, weshalb sein

intradiegetischer Freund Lewis der Erzählung den Titel Out of Silent Planet geben

wird: Ransom lernt, dass jenseits der Erde jedes intelligente Lebewesen sich der le-

bendigen Existenz Gottes – und seiner Engel, der eldila – ununterbrochen bewusst

ist und nicht einmal auf die Idee käme, gegen das zu handeln, was Lewis in der Ab-

schaffung desMenschen als das Tao bezeichnet hat. Die Erde ist aufgrund eines Ereig-

nisses,dasnoch vorderEntstehungdesMenschen stattfandund sehrderErzählung

vom Fall Luzifers ähnelt, der einzige Ort, der sich der Kenntnis der eldila entzieht,

und dies ist offenkundig der Grund dafür, weshalb die Menschen die Mehrzahl der

Gesetze Gottes nicht kennen und imstande sind Böses zu tun. Lewis’ silente Stra-

tegie wird damit transformiert zu einer lokalen Gegebenheit; die andernorts in der

Zeit zurück projizierte klassizistische Vorstellung des Tao als UMI wird nun umge-

kehrt in einer Science Fiction-Erzählung als zukünftige Möglichkeit greifbar. Der Si-

lentismus, der sich für Lewis geradezu aus Resignation bei der ›Wiederherstellung‹

einer ehemaligenUMI ergibt,wird in dieser Struktur durchHoffnung auf Transzen-

denz der desolaten Lage des silent planet ergänzt. So, wie Lewis die Idee des Tao als

ehemalige UMI in die Zeit zurück projiziert, verlagert Out of Silent Planet sie in das

Weltall undmacht sie damit einer Zukunftshoffnung zugänglich. Es wird gerade in

seinem hoffnungsvollen Entwurf klar, dass Lewis’ Silentismus schlicht die Kehrsei-

te eines resignierenden Klassizismus ist, – und ebenso wird klar, in welcher Wei-

se strategische Konzeptionen gerade in Science Fiction-Erzählungen in einer hoff-

nungsvollen Transformation wiederkehren können.

Betrachtet man weitere klassische Beispiele der Science Fiction, stößt man auf

analoge Transformationen von Strategien, die wir zuvor aufgefunden hatten. Der

FilmTheday the earth stood still von 1951 steht geradezu paradigmatisch für die Suche

nach einer fehlenden UMI in der Science Fiction. Der außerirdische Besucher, der

in diesemFilm zur Erde kommt,möchtemit derMenschheit als ganzer verhandeln,

um ihr seine Warnung zu übermitteln. Freilich ist eine solche Identität der Erde –

gerade vor demHintergrund des beginnenden Kalten Krieges – nicht konzipierbar

und selbst wenn sich eine Repräsentation derMenschheit finden ließe, so wäre die-

se kaum (ver-)handlungsfähig, da sie keinematerialenGehalte repräsentierte.Doch

ist es gerade diese fehlende UMI, die allein die Welt vor der Zerstörung durch die

Außerirdischen bewahren könnte: nur eine Menschheit, die eine gemeinsame und

nachhaltige Vision ihrer selbst erschaffen könnte, würde – so dieThese des Films –

nicht ihrer eigenen Zerstörung zusteuern. Die Drohung durch die Außerirdischen,

dieser Zerstörung zuvorzukommen, transformiert eine Dystopie in ein Ultimatum:

nimmt die Menschheit die Warnung ernst, so könnte sie noch gerettet werden –

und darin liegt ein Moment von Hoffnung. Dass das Remake des Films von 2008

dieMotivation der Außerirdischen dahingehend ändert, dass diese den Planeten vor

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

derMenschheit retten wollen, ist schlicht eine Anpassung an die veränderte Bedro-

hungslage und gewinnt, wie man so schön sagt, noch an ›Aktualität‹.21

Beide Filme–dasOriginal wie das Remake– formulieren dieHoffnung auf eine

UMIderMenschheit angesichts derBegegnungmit einernicht-menschlichen Iden-

tität.Diesewird dabei nun sehr auffällig als zumindestweit überlegen,wahrschein-

lich als nachgerade im Besitz der Wahrheit verstanden. Die Ähnlichkeiten Klaatus

mit einem Messias, der vor dem Weltgericht warnt, ist augenscheinlich. Die hier

erhoffte UMI lässt sich als eine klassizistisch verstandene ausgezeichnete Identität

lesen, die der Menschheit nur durch die Begegnung mit Außerirdischen vermittelt

werdenmuss.Die Science Fiction-Erzählungdient zur Projektion einer ausgezeich-

neten, sogar missionierenden Identität und macht diese in einer Transformation

klassizistischer Strategie differenziell erfahrbar.

Völlig anders verfährt die erfolgreiche Science Fiction-Serie Star Trek. In dieser

ist zwar die Menschheit in der Zukunft zu einer UMI gelangt – und hat in diesem

Zuge offenbar den Kapitalismus abgeschafft –, doch besteht ein zentrales Erzäh-

lelement in der sogenannten Prime Directive, die der ›Sternenflotte‹ zu untersagen

scheint, sich in die Entwicklung der Bevölkerung anderer Planeten einzumischen.

Regelmäßig entstehen daher Konfliktsituationen, in denen die Protagonisten zwar

imstande wären, in Verhältnisse anderer Welten einzugreifen, die nach den eige-

nen Maßstäben als ›Missstände‹ erscheinen, doch durch die Prime Directive daran

gehindert werden. Zwar setzen sich Figuren in diversen Folgen der Serie über diese

Direktive hinweg, doch ist ihre Einführung als zentrales Element der projizierten

Identität der ›Vereinigten Föderation der Planeten‹ ein krasser Gegensatz zur klas-

sizistischen Strategie im zuletzt betrachteten Beispiel. Die aufklärerische Strategie

einer durch die Inkommensurabilität von Identitäten geforderten, ubiquitären To-

leranz ist nahezu das Gegenteil der Hoffnung auf eine außerirdische Identität, die

dieMenschheit zu ihrer eigenenRettungmissionierenkönnte.DochauchdieVision

in Star Trek trägt entschieden hoffnungsvolle Züge, da sie immer wieder zumindest

die Möglichkeit eines friedlichen Zusammenlebens der Spezies in Aussicht stellt,

und die UMI der ›Vereinigten Föderation der Planeten‹ bereits eine planetenüber-

greifende Identität konzipiert, die stetig expandiert. Freilich entstammt viel ihres

differenziellen Gehalts der Opposition zu anderen Spezies wie den ›Romulanern‹,

was die Frage auf eine höhereEbene verschiebt,was vondieser Identität bliebe,um-

spannte sie einmal das gesamte Universum.

Gerade in Kontrast zu dieser aufklärerischen Strategie der Serie Star Trek wird

die Strategie in deren jüngster KopieTheOrville (ab 2017) interessant. Neben vielen

anderen Ähnlichkeiten zum großen Vorbild, scheint es auch dort eine Version der

PrimeDirective zu geben, dochwird sie in ungleich größeremMaße problematisiert.

Hatte die Prime Directive in Star Trek zwar bisweilen zu Konflikten mit den morali-

schen Überzeugungen der Protagonisten geführt, war sie doch stets als die gewis-

sermaßen ›langfristig moralischste‹ Lösung erschienen. In The Orville wird dieser

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 185

Konflikt mit einer völlig anderen Schärfe verhandelt und man kann sich des Ein-

drucks nicht erwehren, dass die Anwendbarkeit des Toleranzgrundsatzes oft dras-

tisch in Frage gestellt wird, so etwa in einer Folge, in der eine Spezies vorgestellt

wird,die alleweiblichenNeugeborenennachGeburt einerGeschlechtsumwandlung

zu unterziehen pflegt. Das Tribunal, das über diese Praxis abgehalten wird, ist im

Vergleich zu denmoralischenVexationen in Star Trekwenigmehr als eine Farce, und

deutlich von demWunsch getrieben nachzuweisen, dass diese Praxis schlicht falsch

ist. Diese Art der Beweisführung transformiert die aus Star Trek geerbte Strategie

merklich. Insbesondere bemerkenswert ist diese Transformation, da sie nicht –wie

inThe day the earth stood still – auf einer tatsächlichen Einigkeit der außerirdischen

Kulturen begründetwird, sondern vielmehr sogar angesichts der faktischenUneinig-

keit in moralischen Fragen die Strategie, die die Aufklärung aus einer analogen Si-

tuation abgeleitet hatte, zurückweist. Dass sie dabei von universalisierenden An-

nahmen ausgehenmuss,wie etwa, dass geschlechterspezifische Stereotypen –wie,

dass Frauen ›schwach‹ seien – sich offenbar noch auf andere Spezies auf anderen Pla-

neten übertragen lassen und dementsprechend dort genauso verurteilt werden kön-

nen, ist wenig überraschend.

Explizit verhandelt wird die Problematik erneut bei der Begegnung mit einer

Spezies, die ein System geschaffen hat, das sehr offenkundig durch das chinesische

›Sozialkredit-System‹ inspiriert ist. Nachdem die Grausamkeit des Systems durch-

exerziert worden ist, wird einer Bewohnerin des Planeten der Kulturschock einer

Begegnung mit dem Raumschiff Orville zuteil, wo ihr zuletzt mitgegeben wird, sie

solle doch immer vor Augen behalten, dass ihre Welt noch besser werden könne.

Hier tritt nun offenbar die Menschheit an die Stelle Klaatus und warnt die Bevöl-

kerung anderer Planeten vor den Folgen ihrer Taten. Dieser Positionswechsel ist

durchaus bemerkenswert, nicht zuletzt weil die gar nicht so unterschwellige Im-

plikation die westliche Demokratie mit der UMI der Menschheit identifiziert.

Interessant ist hier zuletzt, dass das System des fremden Planeten als eine »ab-

solute unstrukturierte Demokratie« bezeichnet wird, die durch eine nicht inkon-

sistente Theorie gestützt wird, die auf der Forderung beruht, dass ›jeder doch eine

Stimme haben müsse‹.22 Dass eine solche Vision einer absoluten Demokratie, die

durch die sozialenMedien und deren ›Likes‹ und ›Dislikes‹ gesteuert wird, zur Dys-

topie gerät, kommt nicht von ungefähr und speist sich letztlich noch aus der Idee

derMassen.

Dass das bloße Abstimmen zwar zu Entscheidungen, aber nicht zur Konstruk-

tion einer gemeinsamen Identität geeignet ist, ist bekannt. Dies freilich wirft die

Frage auf, wie jenseits der parasitären Strategien der ›Beeinflussung der Massen‹

eine Konstruktion einer UMI vor einem demokratischen Hintergrund konzipier-

barwerden kann.Den einflussreichstenVersuch einer Antwort auf diese Frage stellt

das Lebenswerk Jürgen Habermas’ dar.Man kann diese Frage bereits in dessen Ha-

bilitationsschrift zum Strukturwandel der Öffentlichkeit23 von 1962 auffinden, in der

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

er die Entstehung einer bürgerlichen Öffentlichkeit aus Praktiken der Literaturre-

zeption und -diskussion im 18. und 19. Jahrhundert zeichnet. Ihm schwebt dabei

das Bild einer bildungsbürgerlichen Salonkultur vor, in der literarischeNeuerschei-

nungen diskutiert, Musenalmanache rezipiert werden und in druckreifen Briefen

miteinander kommuniziert wird. Diese Art der öffentlichen Kommunikation be-

greiftHabermasalsmodellbildend fürdiebürgerlicheÖffentlichkeit,die später eine

zentrale politische Rolle über die Idee der public opinion gewinnt. So wie die litera-

rische Kommunikation imstande war, eine Form von Meinungsbildung zu leisten,

so ist es die analog dazu ›räsonierende‹ politische Diskussion später. Dabei ist der

Umstand, dass Habermas regelmäßig betont, dass es sich dabei um Raisonnement

handelt, durchaus zentral, was merklich wird, wenn er den titelgebenden Struk-

turwandel beschreibt: In diesemsei dieKommunikationssituationder bürgerlichen

Öffentlichkeit insbesondere unter den Bedingungen der modernenMassenmedien

einer Perversion ihrer selbst gewichen.Oder: »der Resonanzboden einer zum öffent-

lichenGebrauchdesVerstandes [eigeneKursivierung;C.R.] erzogenenBildungsschicht

ist zersprungen; das Publikum inMinderheiten von nicht-öffentlich räsonierenden

Spezialisten und in die großeMasse von öffentlich rezipierenden Konsumenten ge-

spalten.«24 Man kann hier bereits eine Vorausdeutung auf eines der zentralenThe-

men der Forschungen Habermas’ in den folgenden Jahrzehnten erkennen: In der

Figur einer nahezu idealen – und sicherlich stark idealisierten –Kommunikations-

situation einer nach Kantischem Dictum »zum Gebrauch ihres Verstandes erzoge-

nen« aufgeklärten Öffentlichkeit wird ihm die Möglichkeit einer rationalen Erörte-

rung eines Sachverhaltes jenseits bloß der spezialisierten sozialen Gruppen, die Ge-

samtgesellschaft einbeziehend, konzipierbar. Freilich krankt diese Konzeption an zwei

bekanntenGebrechen: an ihrem idealisierendenCharakter und an ihrerVergangen-

heitsform, die in ihrer Kombination unmittelbar an unsere Analysen der nostalgi-

schen Strategie erinnern. Die Idealisierung wird merklich in der sonderbaren Par-

allelität vonHabermas’ Anmerkung, dass Öffentlichkeit bereits aufhöre,Öffentlich-

keit zu sein,wosie »angebbareGruppen«25 systematischausschließe,undseinerBe-

tonung der bildungsbürgerlichen Struktur seiner modellhaften Öffentlichkeit, die

»als Publikum […] bereits unter dem unausgesprochenen Gesetz einer Parität der

Gebildeten«26 stünde, das die »Kriterien von Generalität und Abstraktheit, die die

Gesetzesnorm auszeichnen«,27 so evident gemacht habe. Der literarischen Öffent-

lichkeit seien die aufklärerischenGrundsätze bereits aufgrund ihrer Kommunikati-

onssituation völlig natürlich erschienen –die Gleichheit der Französischen Revolu-

tion wird eingelöst als eine Kongenialität gebildeter Korrespondenten. Diese kom-

munizieren »im Prinzip unter Absehung von allen sozial und politisch präformier-

ten Rängen«28 – doch unterliegen sie freilich andererseits Habermas’ Bildungspos-

tulat. Die »Kraft des besseren Arguments«29 kann nur ausüben, wer die Regeln des

Raisonnements beherrscht.Habermas erreicht freilich über seine Konstruktion der

Öffentlichkeit, dass ihr eine Tendenz zur Vernunft bereits eingeschrieben ist, doch

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 187

nur um den Preis, dass sie nach seinem eigenen Postulat bereits keine Öffentlich-

keit im eigentlichen Sinnemehr sein kann.Dass umgekehrt gerade derMoment, in

demdieÖffentlichkeit sichüber die ›Massenmedien‹ zu einer faktischenAllgemein-

heit erweitert, sich ihmals einVerfallsprozess darstellt, kannnicht überraschen: die

vernünftig strukturierte Öffentlichkeit muss ihm zur Masse geraten, da die resul-

tierendeKommunikationssituation keineswegsmehr denMaßstäben gerechtwird,

die Habermas aus seinem Bild der literarischen Öffentlichkeit destilliert. Was wir

eingangs als die Dislozierung des Intellekts bezeichnet hatten und was Ausgangs-

punkt für die Bildung der parasitären Strategien war, ist Habermas in seinem frü-

hen Werk noch Anlass für eine idealisierende Nostalgie: die ideale Kommunikati-

onssituation, in der eine UMI in der Diskussion gleicher und freier und gebildeter

Teilnehmer sich durch die Kraft des besseren Arguments bildet, kann er vorerst, an-

gesichts der Faktizität einer ›massenhaft‹ strukturierten Öffentlichkeit, nur mehr

in die Vergangenheit projizieren, freilich durchaus mit der Intention, ihre schie-

reMöglichkeit zu erweisen. Auch sollte er bei dieser Projektion keineswegs stehen-

bleiben, zu stark war sein Ekel vor der Resignation, als dass sie ihm hätte genügen

können.Die Intuition einerMöglichkeit der skizzierten idealenGesprächssituation

blieb, dochmusste Habermas seine Strategie verändern, um der Tendenz zur halb-

wegs larmoyanten Nostalgie den Garaus machen zu können, die seine Frühstudie

immer wieder zeichnete. Er entwickelte hierzu ab 1981 seine Theorie des kommuni-

kativenHandelns. Diese verwies auf den Umstand, dass dem ›sprachlichenHandeln‹

selbst bereits eine irreduzible Rationalität innewohnt,was sich insbesondere an Ar-

gumentationsstrukturen aufweisen ließ, die in der Angabe vonGründen bestehen.30

Habermas basiert seineTheorie auf einer Dichotomie, die in verschiedenen Gestal-

ten auftritt: der zwischen instrumenteller und kommunikativer Rationalität,31 zwi-

schen teleologischem (oder: strategischem) und kommunikativem Handeln32 oder

– auf gesellschaftlicher Ebene – zwischen System und Lebenswelt.33 Er verweist

darauf, dass eine Analyse der gesellschaftlichen Rationalität, die diese wieMaxWe-

ber als bloßeZweckrationalität deute, sie verkürze,34 undmöchte dann »sprachliche

Verständigung als Mechanismus der Handlungskoordinierung in den Mittelpunkt

des Interesses [rücken]«.35 Im gesellschaftlichen Zusammenleben besteht ein ge-

wisser Bedarf an Kommunikation, um die Aktionen der Individuen auf eine effek-

tive Art und Weise zu koordinieren. Dies erfordert Verständigung, die auf »gemein-

samen Überzeugungen [Herv. i. O.]«36 beruht. Deren rationale Begründung wieder-

um wird nach Habermas erst möglich vor dem Hintergrund einer geteilten Lebens-

welt:37 »Aktoren verhalten sich rational, solange sie Prädikate wie würzig, anzie-

hend, fremdartig, schrecklich, ekelhaft usw. so verwenden, daß andere Angehöri-

ge ihrer Lebenswelt unter diesen Beschreibungen ihre eigenen Reaktionen auf ähn-

liche Situationen wiedererkennen können.«38 Das über diesen gemeinsamen Hin-

tergrund ermöglichte kommunikative Handeln tritt damit zunächst neben das rein

zweckrationale Handeln und ergänzt dieses um die Möglichkeit sozialer Koordina-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

tion.Dabei ist es a priori durch zwei Prämissen gekennzeichnet: es ist rational, da es

auf der sprachlichen Argumentationsstruktur und der Angabe von Gründen ruht,

und es ist seiner Tendenz nach universalisierend, da die »grundlegende Intuition, die

wir mit Argumentationen verbinden, […] sich unter dem Prozessaspekt am ehes-

ten durch die Absicht kennzeichnen [läßt], ein universales Auditorium [Herv. i. O.] zu

überzeugen und für eine Äußerung allgemeine Zustimmung zu erreichen.«39 Die

ideale Gesprächssituation, dieHabermas im Strukturwandel derÖffentlichkeit noch in

eine Elite des 18. Jahrhunderts projiziert hatte, wird damit zumindest als regulative

Idee das Telos aller sprachlichen Kommunikation und des darauf ruhenden Han-

delns überhaupt. Menschliches Zusammenleben ist durch kommunikatives Han-

deln auf eine Art und Weise integriert, die bereits strukturell eine Form von Ratio-

nalität und das Streben nach allgemeiner Zustimmungsfähigkeit verlangt. Da nun

aber dieser Konsens ohne weitere Annahmen unplausibel bliebe, rekurriert Haber-

mas inHusserl-Schütz’scherTraditionaufdieKategorieder Lebenswelt,die zumin-

dest größere Teile der Hintergrundannahmen der Individuen konvergieren lässt.

Allein in der Komplexität moderner Gesellschaften beginnt diese Lebenswelt ihren

materialenGehalt zugunstender Formalität sozialer ›Systeme‹ einzubüßen: »Auf der

kulturellen Ebene [Herv. i. O.] trennen sich die identitätverbürgenden Traditionsker-

ne von den konkreten Inhalten, mit denen sie in mythischen Weltbildern noch eng

verflochten sind. Sie schrumpfen auf formale Elemente wie Weltbegriffe, Kommu-

nikationsvoraussetzungen, Argumentationsverfahren, abstrakte Grundwerte usw.

zusammen.«40 Analoges gilt für die Ebene derGesellschaft und des Persönlichkeits-

systems.41 Diese Tendenz zum Formalismus in modernen Gesellschaften fasst Ha-

bermas unter seinemBegriff des Systems,der gegen den der Lebenswelt steht.Dass

dabei die Lebenswelt ihre Bedeutung als Grundlage der Konvergenz von Hinter-

grundannahmen durchaus nicht verliert, führt zu einer merkwürdigen Spannung,

die Habermas’ weitere Überlegungen immer wieder prägt. Die Theorie des kom-

munikativenHandelns hatte nicht nur dieMöglichkeit rationaler und universalisie-

renderKommunikation erwiesen, sonderndiese sogar als Tendenz zumindest eines

Modus menschlichen Handelns ausgewiesen. Die Quelle der Rationalität gerade in

den Alltag, in die geteilte Lebenswelt und die ubiquitäre koordinierende Kommu-

nikation von Individuen zu verlagern, erlaubt einen Gegenentwurf zum Konzept

derMasse, der geeignet ist, eine UMI als Ergebnis rationaler Abwägungen vorstell-

bar zu machen. Freilich ist diese Universalität in hohemMaße virtuell, doch ist der

Nachweisder rational-kommunikativenStrukturdes alltäglichenZusammenlebens

nicht zu entkräften,undauchderenuniversalisierendeTendenzkannzumindest als

deren regulative Idee gelten. Doch ist ihre Materialität verdächtig: schließlich hat-

te sich die Aufklärung durch deren Divergenz zum Rückzug in den Formalismus

genötigt gesehen. Die Habermas’sche UMI kann möglicherweise noch ihren An-

spruch auf Universalität rechtfertigen, doch wirft ihre formale Struktur die Frage

auf, ob nicht auchHabermas das Problem lösenmüsste zu erklären,wie der forma-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 189

le Mechanismus der verständigungsorientierten Kommunikation materiale Inhal-

te generieren könne. Von besonderem Interesse ist diese Frage dort, wo Habermas

seine Theorie zur Begründung der sogenannten Diskursethik verwendet, die letzt-

lich versucht, die Kantische Ethik und das Konzept des Kategorischen Imperativs

auf einer anderen theoretischen Basis neu zu begründen.42 Habermas sieht frei-

lich die Schwierigkeit und behandelt sie durch seineUnterscheidung zwischen dem

Guten und dem Gerechten: »der Universalisierungsgrundsatz funktioniert wie ein

Messer, das einen Schnitt legt zwischen ›das Gute‹ und ›das Gerechte‹, zwischen

evaluative und streng normative Aussagen.«43 Er postuliert, dass kulturelle Werte

und die Ideen des guten Lebens, die sich aus einer konkreten Lebensweise ergeben,

»nicht vonHaus aus normativeGeltung im strikten Sinne beanspruchen können«.44

Vielmehr bilden diese für einen Teilnehmer an moralischen Argumentationen ei-

nen Hintergrund, der in der Argumentation seinen unhinterfragbaren Status ver-

liert. Die »auf Distanz gebrachte Lebenswelt«45 stellt sich in solchen Diskursen als

»Sphäre der Sittlichkeit dar.Dort sind die Pflichten derartmit konkreten Lebensge-

wohnheiten vernetzt, daß sie ihre Evidenz aus Hintergrundgewißheiten beziehen

können. Fragen der Gerechtigkeit stellen sich dort nur innerhalb des Horizonts von

immer schon beantworteten Fragen [Herv. i. O.] des guten Lebens.«46 Die Problematik

des Formalismus löst Habermas durch eine Trennung auf: de facto sind Fragen des

guten Lebens in den Lebenswelten der Individuen stets bereits beantwortet – dies

ist die Sphäre des ›Guten‹ – und sie müssen daher nicht in den formal strukturier-

ten, universalisierend zielenden Diskursen beantwortet werden.Deren Domäne ist

die Gerechtigkeit: in einer Form von Abstandnahme gegenüber den – nie zu tran-

szendierenden – eigenen Vorstellungen des guten Lebens wird in solchen Diskur-

sendifferenziert zwischendem,»was ausPrinzipien gerechtfertigtwerdenkann«,47

und dem, »was nur noch faktisch gilt«.48 DieMaterialität entstammt so der Lebens-

welt und die Universalität der diskursiven Prüfung, ob der »überlieferte Bestand an

Normen«49 durch Prinzipien gerechtfertigt werden und damit Anspruch auf Uni-

versalität erhebenkann.DieserRekurs auf eine immer schon vorgängig vorhandene

Lebenswelt wird dadurch noch brisanter, dass eine Gesellschaft, die ihre Gesetzge-

bung durch Berufung auf rationale Begründung im abwägenden Diskurs rechtfer-

tigt, selbst ein historisch kontingentes Phänomen ist:50DieUmstellung auf das,was

Habermas ein ›postkonventionelles‹ Modell nennt,muss hierfür bereits sich vollzo-

gen haben und dieses muss selbst bereits selbstverständliches Element der Lebens-

welt der Individuen geworden sein, um eineDiskursethik, die von Fragen des guten

Lebens absieht, überhaupt plausibel zumachen.Habermas’ Strategie beruht damit

letztlich auf einer Trennung der materialen Grundlage von Normen und ihrer uni-

versalen Begründung, die dann wieder integriert werden durch die Kategorie der

Lebenswelt. Diese dient zugleich als Garant einer mindestens residualen Rationa-

lität jeder sprachlichen Verständigung, als Bedingung der Möglichkeit gelungener

Kommunikation überhaupt vor dem Hintergrund gemeinsamen Hintergrundwis-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

sens und als Generator eines materialen Bestandes von Vorstellungen des guten Le-

bens,die dannThemades formal strukturiertenuniversalisierendenDiskurseswer-

den können. Damit leistet Habermas mehrerlei: Er macht plausibel, dass ein sol-

cher Diskurs – zumindest in einer postkonventionellen Gesellschaft – möglich ist

und dort sogar zumindest prinzipiell rational ablaufen kann, und dass er eine Ten-

denz zur Universalisierung aufweisen wird. Durch die Trennung von Gutem und

Gerechten löst er die Problematik der Abstraktionstendenz jedes universalisieren-

denDiskurses – freilich aber nur, indemer die Lebensweltmit der doppelten Pflicht

zur Generation materialer Werte und zur Garantie eines gemeinsamen Verständi-

gungshintergrundes befrachtet. Leistet diese beides, kann die Diskursethik auf der

vorgefundenenGrundlage im formalenDiskurs eine UMI generieren,was zuvor als

Quadratur des Kreises erschienen war. Freilich steht durchaus in Frage, ob die Le-

benswelt ihre Aufgabe erfüllen kann, und damit steht und fällt Habermas’ Theorie.

Letztlich wird gesucht nach einer Kultur, die nicht nur geeignet ist, einen Prozess

diskursiver Begründung von Recht zu ermöglichen, sondern darüber hinaus trotz

verschiedener Konzeptionen des guten Lebens einen hinreichend großen Raumge-

teilterHintergrundannahmenzu schaffen,dass einDiskursmit universalisierender

Tendenz vorstellbar wird und nicht angesichts der faktischen Diversität der Über-

zeugungen seiner Teilnehmer kollabiert.Habermas scheint überzeugt zu sein, dass

die Lebenswelt dies leisten wird, doch steht der praktische Nachweis dieser Annah-

me noch aus.

Dass gerade Begriff und Phänomen der Kultur hier eine durchaus zweischnei-

dige Rolle spielen, hat insbesondere Raymond Williams gezeigt. Dessen Studie zu

Culture and Society von 1958, die regelmäßig als Begründung der cultural studies be-

zeichnet wird, arbeitete am historischen Material eine Tradition des Begriffes der

Kultur heraus, die diese mitHoch-Kultur identifizierte und insbesondere durch die

künstlerische Tätigkeit in romantischer Lesart realisiert sah.Dieser Begriff vonKul-

tur trug stets evaluative Bestandteile mit sich und zielte insbesondere auf eine Auf-

wertung eines (geistes-)aristokratischen way of life gegenüber der ›Kultur‹ derMas-

sen. Williams betont, dass die Entstehung dieses Begriffs der Kultur eine Reakti-

on nicht nur auf die Industrialisierung, sondern vor allem auch auf die Demokratie

war.51 Der Strategie, den Intellektuellen gegen dieMassen zu stellen,warenwir ver-

schiedentlich begegnet.Die neuzeitlicheDemokratie hatmit der Aussage zu kämp-

fen: »›Democracy would be alright […], if it were not for the actual people.‹«52 Die

zugrundeliegende Denunziation der Massen spricht diesen die Fähigkeit ab, infor-

mierte Entscheidungen zu treffen, und möchte diese den Eliten vorbehalten. Der

Begriff der Kultur war geeignet, dieses Vorurteil in eine konzeptuelle Form zu brin-

gen. Es wurde jedoch bereits 1958 offenkundig, dass diese Strategie sich überlebt

hatte. Williams diskutiert in seinem berühmten Schlusskapitel auch Varianten der

parasitärenStrategie, vor allemanhanddesBegriffes dermass communication.Er for-

muliert beißend: »Where the principle of democracy is accepted, and yet its full and

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 191

active practice feared, the mind is lulled into an acquiescence, which is yet not so

complete that a fitful conscience, a defensive irony cannot visit it.«53Die sogenannte

Massenkommunikation ist eine Reaktion auf die abwertende Konzeption derMasse

als solcher, einer Konzeption »which relegates the majority of its members to mob-

status«,54 und Williams geißelt sie einerseits als Verunstaltung der Sprache55 und

weist aber darüber hinaus darauf hin, dass sie dort nicht mehr funktionieren wird,

wo sie nicht auf eine »confused uncertainty«,56 sondern auf eine »considered and

formulated experience«57 trifft, da Menschen durch ihre gesamte Erfahrung (their

whole experience) geformt werden.58 Dies ist letztlich eine Konsequenz seiner eige-

nen Konzeption von Kultur als whole way of life, die somit zu einer Form von gesell-

schaftlicherWiderstandskraft gerät.

Weder der klassizistische Gegenentwurf zur Demokratie, der die Kultur –

und damit insinuiertermaßen auch die Entscheidungskompetenz – einer elitären

Schicht zuschanzen will, noch die parasitäre Strategie einer gezielten taktischen

Massenkommunikation versprechen noch Erfolg angesichts einer breiten Mehr-

heit, die sowohl die Fähigkeit eigenständigen Denkens wie den Besitz einer Kultur

für sich reklamieren kann und deren Konzeptualisierung als Masse, die stets mehr

Vorurteil als Beobachtung war,59 keine Plausibilität mehr aufweist. Da hier ein

offenkundiger Umbruch sich vollzog – und noch vollzieht – drängte sich Williams

selbst die Frage nach der Zukunft auf. Seine Antwort war der Traum von einer

common culture: einer Kultur, an der jedes Mitglied der Gesellschaft teilhaben kann

– wenngleich er betonte, dass eine solche Kultur notwendigerweise so komplex

sein müsse, dass niemand je völlig an ihr teilhaben werde.60 Gründen könne sie

letztlich nur auf einem Gefühl von Solidarität und einem »constant effort not only

to confirm and respect the skills of others, but also to confirm and deepen the com-

munity which is even larger than the skills.«61 Die common culture als eine universale

materiale Identität, die die Gesellschaft integrieren könnte, ist die große Hoffnung

Williams’, auf die letztlich sein gesamtes Werk ausgerichtet blieb. Unsere Analy-

sen haben gezeigt, welche Bedeutung sie als positiver Gegenpart der skizzierten

Strategien gewinnt und welche ausgezeichnete Rolle sie spielen muss, betrachtet

man sie als Gegenentwurf zu demokratieskeptischen Abwehrstrategien, die eine

Dislozierung des Intellekts in die ›Masse‹ nicht denken können. Die Brisanz, die

diese Verhandlung aus den 50er-Jahren seitdemnoch hinzugewonnenhat, ist kaum

zu übertreiben.

Das nächstliegende Beispiel ist sicherlich die aktuelle Bearbeitung der Corona-

Krise seit 2020 und insbesondere seit der erfolgreichen Produktion eines Impfstof-

fes zu Ende des Jahres 2020. In der Bundesrepublik Deutschland wurde von Beginn

annahezu durch das gesamte politische Spektrumeine allgemeine Impfpflicht aus-

geschlossen. Die Motivation dieses Ausschlusses scheint durch zwei Gedanken ge-

leitet gewesen: zum einen durch Rücksicht auf eine Minderheit von sogenannten

›Impfgegnern‹, um deren Existenz man wusste und die man durch die Ankündi-

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

gung einer nahenden Impfpflicht zu radikalisieren fürchtete, zum anderen durch

die Überzeugung, dass ein hinreichend großer Anteil der Bevölkerung sich ohnehin

freiwillig impfen lassen würde. Der Gedankengang stellt sich bei näherer Betrach-

tung als Kreuzungspunkt heteronomer Strategiendar.Der aufklärerische Liberalis-

mus hatte stets von einer teils impliziten, teils expliziten Prämisse gezehrt: er prä-

supponierte, dass die Menschen aufgrund ihrer gemeinsamen Vernunftbegabung

mittel- bis langfristig zu einer einheitlichen, vernünftigen Entscheidung gelangen

würde, wo immer dies innerhalb der Schranken der Vernunft möglich war. Freilich

konnte man schwerlich erwarten, dass dies für jedes einzelne Individuum gelten

würde, diese Voraussetzung wäre letztlich doch zu fragil, doch war die Erwartung,

dass eine Einigkeit ›fast überall‹, wie dieMathematiker sagen, in solchen Fragen er-

zieltwerdenkönne, imGrunde einenotwendigeKonsequenzder Ideeder einenVer-

nunft.Nun stellte gewissermaßendie Frage nach der Impfbereitschaft auf faszinie-

rende Art eine experimentelle Prüfung dieser Voraussetzung dar: es war durchaus

nicht nötig, dass sich alle Menschen impfen ließen, um die Pandemie zu überwin-

den–d.i.: eine ›ÜberlastungdesGesundheitswesens‹ auszuschließen–,es genügte,

wenn ein hinreichend großer prozentualer Anteil der Bevölkerung dies tat –wenn-

gleich die Höhe der relevanten Schwelle unterschiedlich geschätzt wurde und sich

angesichts neuer Corona-Varianten verschob. Als der Impfstoff allgemein verfüg-

bar gemacht worden war, wurde daher weiterhin eine Impfpflicht ausgeschlossen.

Nun begann unglücklicherweise die Impfquote im Laufe des Sommers 2021 zu sta-

gnieren und es wurde absehbar, dass die Quote, die realistisch noch bis zum Spät-

herbst – dem erwarteten Eintreffen der ›viertenWelle‹ – erreichbar war, nicht aus-

reichen würde, um ein erneutes, womöglich sogar exponentielles Steigen der Inzi-

denzen zu verhindern. Von da an begann der Ton der Debatte sich zu verändern. Es

wurde erneut in breiter Front über nahezu alle Parteien hinweg ein Narrativ vorbe-

reitet, dass das Festhalten an der zuvor so vehement ausgeschlossenen Impfpflicht

als bloße Sturheit brandmarkte und das Umschwenken zu einer Befürwortung je-

ner nicht nur als entschuldbaren Meinungswandel, sondern vielmehr nachgerade

alsNotwendigkeit aus staatsmännischerRäsonumkennzeichnete.Dieswurdenicht

zuletzt nötig, da die zuvor ergriffene Maßnahme der breiten ›Massenkommunika-

tion‹ ihr Ziel trotz initialer Erfolge zu verfehlen schien. Die Bundeskanzlerin flehte

die Republik an, sich impfen zu lassen; der Bundespräsident selbst trat als ultima

ratio von seinem Podeste und tat es ihr gleich – letztlich erfolglos. Man begann ag-

gressiveWerbekampagnen, impfte aufMarktplätzen und vor Supermärkten –doch

schienman kaummehr Ungeimpfte anzutreffen.Die zuvor zitierteThese Raymond

Williams’ bestätigt sich hier eindrucksvoll: platte parasitäre Strategien derKommu-

nikationmit den ›Massen‹ sinddort zumScheitern verurteilt,wo sie an einer bereits

etablierten Kultur abprallen – wie hier einer gar nicht so marginalen Gruppe von

Menschen, denen die Impfung so ungeheuer war, dass sie nahezu jedes Narrativ zu

übernehmen bereit war, das einer Weigerung sich impfen zu lassen einen Anstrich

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 193

von Rationalität zu verleihen geeignet schien – etwa den Verweis auf das Fehlen ei-

nes ›Tod-Impfstoffes‹, der trotz desmartialischen Namens offenbar sympathischer

anmutete als verteufelte RNA-Impfstoffe. Die Polarisierung der gesellschaftlichen

Debatte schien so unumkehrbar, dass man nunmehr das Experiment, ob sich nicht

die Menschen ohnehin in überwältigender Mehrheit vernünftig entscheiden wür-

den, für gescheitert erklärte, und begann nurmehr darüber zu diskutieren, was die

Gesellschaft mehr spalten würde: ein Fortdauern der Pandemie oder ein wie auch

immer gearteter Zwang, sich impfen zu lassen. Die Taktik die Impfpflicht nun als

das kleinere Übel zu präsentieren, ist freilich nicht neu und doch letztlich nichts

anderes als eine Kapitulation bei der zugrundeliegenden Aufgabe: eine allgemeine

materiale Einigung in einer Frage zu erzielen, die letztlich aus Sicht der überwäl-

tigenden Mehrheit aller mit der Materie näher Bekannten keine zwei vernünftigen

Meinungen zuließ.

Von ähnlichem illustrativen Wert ist die strategische Frage, die sich die meis-

ten Menschen während der Pandemie stellen mussten, wann immer sie nämlich

mit Anderen in ihrem Bekanntenkreis konfrontiert waren, die der impfskeptischen

Minderheit angehörten und die, je länger die Debatte andauerte, immer defensiver

wurden und sich enger zusammenschlossen: war es besser, den Dialog immer fort

zu führen – und damit womöglich die Fronten noch weiter zu verhärten; oder soll-

te man den Dialog an irgendeinem Punkt schlicht abbrechen mit Hinweis auf die

Unmöglichkeit, noch ein vernünftiges Gespräch zu führen? Die Entscheidung war

eine strategische,da sie nachdemVersagender optimistischenAnnahmeeinermit-

telfristigen Durchsetzung der allgemeinen Vernunft zwischen Antagonismus und

Silentismus wählen ließ. Sie war darüber hinaus eine unmögliche, da die antago-

nistische Strategie, wie wir gesehen haben, in all ihren gängigen Repräsentationen

tatsächlich eine Verschärfung des Konfliktes bedingt, das Schweigen die Auseinan-

dersetzung jedoch perpetuiert. Keine der Alternativen führt zum erwünschten Re-

sultat: einer universalen, materialen Identität. Die Inkommensurabilität von Stra-

tegien wird hier merklich in der persönlichen Ratlosigkeit, der sich die Teilnehmer

an dieser Auseinandersetzung ausgesetzt sahen.Welche Auswirkungen eine Impf-

pflicht auf die strategische Situation haben würde, ist zum Zeitpunkt der Nieder-

schrift dieser Zeilen nicht absehbar, doch würde sie schwerlich folgenlos bleiben.

Es sind solche Beispiele, an denen am klarsten wird, dass die skizzierten Stra-

tegien nicht nur tatsächlich in konkreten Auseinandersetzungen einenUnterschied

machen, sondern vor allem auch zu den fundamentalsten Aporien führen. Wird

eine Auseinandersetzung geführt, kann man sich in der Sache uneinig sein – und

womöglich zu keiner Einigung gelangen; doch ist man sich in dem uneins, was wir

Strategie genannt haben, so wird man systematisch nicht einmal dieselbe Ausein-

andersetzung führen. Dies wird etwa merklich, wenn man einen weiteren aktuellen

Kampfplatz betrachtet: Die bekannte Fantasy-Autorin J. K. Rowling wurde in den

letzten Jahren verschiedentlich angefeindet aufgrund von Aussagen in den sozialen

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Medien,die darauf insistierten,dass Trans-Frauen keine Frauen seien.62Mitglieder

derQueer-Community reagiertendarauf vehement und verurteilten ihreAussagen,

regelmäßig unter Verwendung der Bezeichnung ›TERF‹ – für ›trans-exclusionary

radical feminist‹. Die Auseinandersetzung, die hier zwischen Teilen von Queer-

Community und bestimmten Positionen innerhalb des Feminismus ausgetragen

wird, ist strategischer Natur. Der Feminismus in seiner antagonistischen Ausprä-

gung, den Rowling vertritt, kennt eine Auseinandersetzung, die zwischen zwei

Geschlechtern stattfindet. Die queere Position andererseits konzipiert strategisch

nach dem Vorbild des FMK: sie möchte die vorgängige Annahme transzendieren,

nach der es fixe Identitäten gibt, die dann in antagonistische Auseinandersetzun-

gen eintreten könnten. Aus Sicht solchen Feminismus kann nun die Betonung der

Rechte von Trans-Frauen, die aus ihrer Perspektive schlicht Männer sind, nicht ak-

zeptabel sein. Aus queerer Sicht wiederum erscheint die Weigerung, Trans-Frauen

ein Recht zuzugestehen, sich als Frauen zu identifizieren, und ein Festhalten an

einer binären Geschlechteropposition als ein Stillstand im Projekt einer fortschrei-

tenden Transzendenz fixierter Identitäten. Es ist nun – und das macht die Debatte

so brisant – nicht nur so, dass die Teilnehmer dieser Auseinandersetzung sich

taktisch nicht einig werden werden, sie werden sich darüber hinaus nicht einmal

darüber einig werden, was Ziel und Mittel der Auseinandersetzung sein können. In

Frage steht dabei durchaus, ob diese Uneinigkeit noch auf strategischer Ebene den

Teilnehmernhinreichendbewusst ist. In jedemFall wird eineEinigkeit hier nicht zu

erzielen sein, was einmal mehr die Frage aufwirft, wie vor dem Hintergrund einer

solchen strategischen Situation eine UMI perspektivisch möglich werden könnte.

Dass unlängst Netflix in der Eigenproduktion Star Trek: Discovery erstmals nicht-bi-

näre Charaktere in das Star Trek-Universum einführte, ist dabei insofern mehr als

eine charmante Fußnote als die heutigen Streaming-Plattformen sicherlich noch

mit dem größten Recht für sich reklamieren können, kulturelle Phänomene zu

generieren, die in einer an Komplexität ständig zunehmenden und mikroskopisch

zersplitterten Gesellschaft dennoch noch weitreichende Sichtbarkeit erlangen kön-

nen. Das bedeutet freilich weder, dass für den Vorschlag des Personalpronomens

›they‹ für nicht-binäre Identitäten bereits allgemeine Zustimmungsfähigkeit do-

kumentiert wäre oder auch nur klar wäre, dass er sie erlangen könnte. Doch ist das

zugrundeliegende Konzept immerhin ein positiver Vorschlag in der Hoffnung auf

die Bildung einer allgemeinen Kultur, die anstelle der verfahrenen strategischen

Lage treten kann –undwennWilliams recht hatte,wird die Kultur auch der einzige

Ort sein, an dem sich eine solche Einigung ereignen wird. Der Grund hierfür liegt

in dem Moment begründet, mit dem wir begonnen haben, und wir werden damit

schließen: die Dislozierung des Intellekts ist ein Phänomen, das wir zunächst als

rein motivierenden Anstoß betrachtet haben, der sich aber möglicherweise ex post

als der Punkt darstellt, von dem aus die strategischen Unterscheidungen erst ihren

Sinn gewinnen.63

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Zukunft 195

Es liegt der Verdacht nahe, dass der Umstand, dass unsere Untersuchung mit

dem Phänomen der Dislozierung des Intellekts beginnt und endet, kein Zufall ist.

Tatsächlich scheinen die letzten hundert Jahre durch eine Transformation geprägt

zu sein, die in zahlreichen Iterationen das Monopol einer einzelnen sozialen Grup-

pe auf intellektuelle Tätigkeit aufgelöst hat.Manmuss dies letztlich so sehr als eine

Einlösung einer Prämisse der Demokratie begreifen wie als deren Radikalisierung:

Meinungsbildung findet nicht mehr in sozialen Milieus, sondern im ubiquitären

Gespräch–undvor allemauch imInternet–statt.Menschen sindnicht nur imstan-

de, sondern auch bereit, sich ihres eigenen Verstandes ohne Anleitung anderer zu

bedienen. Diese Entwicklung, die Benda noch mit Schrecken sah und die sich über

das Jahrhundert auf eine Weise verabsolutiert hat, die er sich niemals ausgemalt

hätte, führte zu einem Wandel der Mechanismen sozialer Entscheidungsfindung,

und darin lag so viel Chance wie Risiko. Die Rationalität, die die Aufklärung als die

fundamentale Voraussetzung der Demokratie überhaupt betrachtet hatte und die

so lange als Eigentum der ›Intelligenz‹ gegolten hatte, wurde ebenso disloziert und

dieser Prozess eröffnet die Möglichkeit einer Hoffnung auf eineMenschheit, die zu

einer gemeinsamen Kultur gelangen könnte, die nicht nur durch einige wenige er-

dacht wurde – einer Kultur, an der alle partizipierten. Doch bedingt die einstweili-

ge Absenz solcher materialer Einigkeit die Emergenz von Auseinandersetzung und

deren Konzeption generierte Strategien, die heute koexistieren. Wo immer kom-

mensurableStrategienaufeinandertreffen, istKampf,undwosie inkommensurabel

werden, ereignet sich etwas,das nicht einmalmehrKampf ist.Es ist nicht absehbar,

wie die strategische Situation aufgelöst werden könnte, und die Vision einer Einig-

keit scheint manchen nachgerade lächerlich – doch ist es eben Eigenart der Hoff-

nung, sich von solchen Nebensächlichkeiten nicht einschüchtern zu lassen. Denen,

die die Menschheit schon verloren geben wollen, muss man ebenso begegnen, wie

denen, die das Paradies schon hinter der nächsten Biegung sehen: Optimismus ist

ebenso unangebracht wie Defätismus. Ein erster Schritt zur Entschärfung unserer

Auseinandersetzungen ist, ein besseres Verständnis unserer Strategien zu gewin-

nen, und das war das Ziel dieser Untersuchung. Ein Ende der Auseinandersetzun-

genwird es nicht geben, doch vielleicht werdenwir siemit klaremKopf führen kön-

nen und uns nicht von dem, was uns eint, abbringen lassen. Alles andere zeigt die

Zukunft.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Adorno,Theodor W./Horkheimer, Max: Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente, Frankfurt a.M.: Fischer 2010.

Adorno,TheodorW.:NegativeDialektik/JargonderEigentlichkeit,Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2013.

Adorno,TheodorW.:Noten zur Literatur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2020.

Alexander, JeffreyC.:TheMeanings of Social Life.ACultural Sociology,NewYork:Oxford

University Press 2003, DOI: https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.

001.0001. *

Althusser, Louis et al.:Das Kapital lesen, Münster: Westfälisches Dampfboot 2015. *

Althusser, Louis: Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1.Halbband, Hamburg: VSA

2019. *

Anscombe, Elizabeth et al.: »Symposium: The Principle of Individuation«, Proceed-

ings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes 27 (1953), 69–120, DOI: https:

//doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69.

Apel, Karl-Otto: Transformation der Philosophie. Band I: Sprachanalytik, Semiotik, Her-

meneutik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976. *

Aristoteles,Metaphysik, Stuttgart: Reclam 2019. *

Aristoteles: Physica, ed.W. D. Ross, Oxford: Oxford University Press 1950. *

Arnold,Matthew: Culture and Anarchy, Oxford: Oxford University Press 2009.

Arthur, Chris: »Systematic Dialectic«, Science & Society 62.3 (1998), 447–459.

Augustinus: Epistulae (ep. 31–123), hg. v. A. Goldbacher,Wien: 1898 [= CSEL 34/2].

Austin, John Langshaw: Zur Theorie der Sprechakte (How to do things with Words),

Stuttgart: Reclam 2002.

Balibar, Étienne: Gleichfreiheit. Politische Essays, Berlin: Suhrkamp 2012.

Barth, Hans:Masse undMythos. Die ideologische Krise an derWende zum 20. Jahrhundert

und dieTheorie der Gewalt: Georges Sorel, Hamburg: Rowohlt 1959. *

Barthes, Roland: Am Nullpunkt der Literatur/Literatur oder Geschichte/Kritik und Wahr-

heit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006.

Baudrillard, Jean:Der symbolische Tausch und der Tod, Berlin: Matthes & Seitz 2011. *

Baudrillard, Jean: Kool Killer oder Der Aufstand der Zeichen, Berlin: Merve 1978.

Bauman, Zygmunt: Postmodern Ethics, Oxford: Blackwell 1993.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195160840.001.0001
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69
https://doi.org/10.1093/aristoteliansupp/27.1.69


198 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Bauman, Zygmunt: Retrotopia, Berlin: Suhrkamp 2017. *

Bayle, Pierre: Toleranz. Ein philosophischer Kommentar, Berlin: Suhrkamp 2016.

Benda, Julien:Der Verrat der Intellektuellen, Mainz: VAT 2013.

Benjamin, Walter: »Geschichtsphilosophische Thesen«, in: Ders.: Zur Kritik der Ge-

walt und andere Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, 78–94. *

Benjamin,Walter: »Zur Kritik der Gewalt«, in: Ders.: Zur Kritik der Gewalt und andere

Aufsätze, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019, 29–65.

Bennington, Geoffrey/Derrida, Jacques: Derrida. Ein Porträt, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2017. *

Berger, Peter/Luckmann, Thomas: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit,

Frankfurt a.M.: Fischer 2012.

Berlin, Isaiah: Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M.: Fischer 2006.

Berlin, Isaiah:WiderdasGeläufige.Aufsätze zur Ideengeschichte, Frankfurt a.M.: Fischer

1994.

Bernstein, Richard J.:TheNewConstellation.The Ethical-Political Horizons of Modernity/

Postmodernity, Cambridge: Polity Press 1991. *

Bhabha, Homi:The Location of Culture, London: Routledge 1994. *

Bianchi, Emanuela: »Receptacle/Chōra: Figuring the Errant Feminine in Plato’s

Timaeus«, Hypatia 21.4 (2006), 124–146, DOI: https://doi.org/10.1111/j.1527-200

1.2006.tb01131.x. *

Bloch, Ernst:Das Prinzip Hoffnung. Kapitel 33–42, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

Bloch, Ernst: Erbschaft dieser Zeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2016.

Bloch, Ernst: Tübinger Einleitung in die Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

Blumenberg, Hans: Das Lachen der Thrakerin. Eine Urgeschichte der Theorie, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1987.

Böckenförde,Ernst-Wolfgang: »DerBegriff desPolitischenals Schlüssel zumstaats-

rechtlichenWerkCarl Schmitts«, in: Ders.:Recht, Staat, Freiheit. Studien zuRechts-

philosophie, Staatstheorie und Verfassungsgeschichte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1991, 344–366.

Boym, Svetlana:The Future of Nostalgia, New York: Basic Books 2001.

Brown,Wendy: »Neoliberalism and the End of Liberal Democracy«, in: Dies.: Edge-

work: Critical Essays on Knowledge and Politics, Princeton: Princeton University

Press 2005, 37–59. *

Burke, Edmund: Reflections on the Revolution in France and other Writings, New York:

Everyman’s Library 2015. *

Burke, Peter:Reden undSchweigen. ZurGeschichte sprachlicher Identität, Berlin:Wagen-

bach 1994. *

Butler, Judith/Laclau,Ernesto/Žižek,Slavoj:Contingency,Hegemony,Universality.Con-

temporary Dialogues on the Left, London: Verso 2000. *

Butler, Judith:Haß spricht. Zur Politik des Performativen, Berlin: Suhrkamp 2006.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x
https://doi.org/10.1111/j.1527-2001.2006.tb01131.x


Literaturverzeichnis 199

Butler, Judith: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1997.

Butler, Judith: »Poststructuralism and Postmarxism«, Diacritics 23.4 (1993), 2–11,

DOI: https://doi.org/10.2307/465304. *

Carey, John:The Intellectuals and theMasses. Pride and Prejudice Among the Literary Intel-

ligentsia, 1880–1939, Chicago: Academy Chicago Publishers 2002.

Carnap, Rudolf:Der logische Aufbau derWelt, Hamburg: Meiner 1998.

Carnap, Rudolf: »Überwindung der Metaphysik durch logische Analyse der Spra-

che«, Erkenntnis 2 (1931), 219–241, DOI: https://doi.org/10.1007/BF02028153.

Cassirer, Ernst:Die Philosophie der Aufklärung,Darmstadt: WBG 2003.

Cassirer, Ernst: Freiheit und Form, Darmstadt: WBG 2003.

Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen

Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

Charlton, W.: »Aristotle and the Principle of Individuation«, Phronesis 17.3 (1972),

239–249, DOI: https://doi.org/10.1163/156852872X00051. *

Clausewitz, Carl von: VomKriege, Hamburg: Nikol 2008. *

Congar, Yves: Der Laie.Entwurf einerTheologie des Laientums, Stuttgart: Schwabenver-

lag 1956.

Congar, Yves:TheMeaning of Tradition, San Francisco: Ignatius Press 2004. *

Croce,Benedetto: »Antihistorismus«,HistorischeZeitschrift 143.3 (1931),457–466,DOI:

https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457.

Crouch, Colin: Post-Democracy, Cambridge: Polity Press 2004.

Derrida, Jacques:Die Schrift und die Differenz, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1976.

Derrida, Jacques:Die Stimme und das Phänomen. Einführung in das Problem des Zeichens

in der Phänomenologie Husserls, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2003.

Derrida, Jacques: Grammatologie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974. *

Derrida, Jacques: Limited Inc,Wien: Passagen 2001.

Derrida, Jacques: Psyche. Erfindung des Anderen,Wien: Passagen 2011.

Derrida, Jacques: Über denNamen. Drei Essays,Wien: Passagen 2000. *

Dubiel, Helmut: »Ideologiekritik versus Wissenssoziologie: Die Kritik der Mann-

heimschen Wissenssoziologie in der Kritischen Theorie«, Archiv für Rechts- und

Sozialphilosophie 61.2 (1975), 223–238. *

Eagleton, Terry:Hoffnungsvoll, aber nicht optimistisch, Berlin: Ullstein 2016.

Eagleton, Terry: Ideology. An Introduction, London: Verso 2007.

Eagleton, Terry:Materialism, NewHaven: Yale University Press 2019. *

Eagleton, Terry:The Ideology of the Aesthetic, Oxford: Blackwell Publishing 1990.

Eco, Umberto: »Für eine semiologische Guerilla«, in: Ders.: Über Gott und die Welt,

München: Hanser 1985, 146–156.

Eliot, T. S.:Notes Towards the Definition of Culture, London: Faber & Faber 1962.

Eliot, T. S.:What is a Classic?, London: Faber & Faber 1945.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.2307/465304
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1007/BF02028153
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1163/156852872X00051
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457
https://doi.org/10.1524/hzhz.1931.143.jg.457


200 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Elster, Jon: SourGrapes. Studies in the Subversion of Rationality, Cambridge: Cambridge

University Press 2016, DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172. *

Engel, Pascal: »Julien Benda’s Thoughtful Europe«,TheMonist 92.2 (2009), 315–321,

DOI: https://doi.org/10.5840/monist200992217. *

Engels, Friedrich:Dialektik der Natur, in: Karl Marx/Friedrich Engels:Werke 20, Ber-

lin: Dietz 1975.

Engels, Friedrich: Herrn Eugen Dührings Umwälzung der Wissenschaft (Anti-Dühring),

in: Karl Marx/Friedrich Engels:Werke 20, Berlin: Dietz 1975.

Fabian, Johannes: Time and the Other. How Anthropology Makes Its Object, New York:

Columbia University Press 2014, DOI: https://doi.org/10.7312/fabi16926. *

Fanon, Frantz:Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018.

Feenberg, Andrew:ThePhilosophy of Praxis.Marx, Lukács and the Frankfurt School, Lon-

don: Verso 2014.

Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974.

Frege, Gottlob: Funktion, Begriff, Bedeutung. Fünf logische Studien, Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht 2008.

Freud, Sigmund: Massenpsychologie und Ich-Analyse/Die Zukunft einer Illusion, Frank-

furt a.M.: Fischer 2015.

Fustel de Coulanges, Numa Denis: Der antike Staat. Studie über Kultus, Recht und Ein-

richtungen Griechenlands und Roms, Essen: Phaidon 1996. *

Gadamer, Hans-Georg:Wahrheit undMethode. Grundzüge einer philosophischenHerme-

neutik, Tübingen: J.C.B.Mohr (Paul Siebeck) 1990.

Gellner, Ernest: »La trahison de la trahison des clercs«, in: Ian MacLean u.A. (Hg.):

The political responsibility of intellectuals, Cambridge: Cambridge University Press

1990, 17–28.

Geuss, Raymond:The Idea of a CriticalTheory. Habermas and the Frankfurt School, Cam-

bridge: Cambridge University Press 1981.

Giddens, Anthony: Beyond Left and Right. The Future of Radical Politics, Cambridge:

Polity Press 1994. *

Gramsci, Antonio: Gefängnishefte, Hamburg: Argument 1991–2002.

Habermas, Jürgen: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1988.

Habermas, Jürgen: Die Normalität einer Berliner Republik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1995. *

Habermas, Jürgen:EinneuerStrukturwandel derÖffentlichkeit unddie deliberativePolitik,

Berlin: Suhrkamp 2022.

Habermas, Jürgen: Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973.

Habermas, Jürgen: Erläuterungen zur Diskursethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1991.

Habermas, Jürgen: Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.1017/CBO9781316494172
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.5840/monist200992217
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926
https://doi.org/10.7312/fabi16926


Literaturverzeichnis 201

Habermas, Jürgen: Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1992. *

Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie

der bürgerlichen Gesellschaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990.

Habermas, Jürgen: Technik undWissenschaft als ›Ideologie‹, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1968.

Habermas, Jürgen:Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2011.

Habermas, Jürgen: Theorie und Praxis. Sozialphilosophische Studien, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1978. *

Habermas, Jürgen: »Können komplexe Gesellschaften eine vernünftige Identität

ausbilden?«, in:Ders.:ZurRekonstruktiondesHistorischenMaterialismus, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1976, 92–126.

Hall, Stuart: Ideologie, Identität, Repräsentation, Hamburg: Argument 2004. *

Hartmann, Nicolai:NeueWege der Ontologie, Stuttgart: Kohlhammer 2014.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 1970.

Hegel,GeorgWilhelmFriedrich:Vorlesungenüber die Philosophie derGeschichte, Frank-

furt a.M.: Suhrkamp 1986.

Hegel, GeorgWilhelm Friedrich:Wissenschaft der Logik I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2017.

Hegel,GeorgWilhelmFriedrich:Wissenschaft der Logik II, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2017. *

Henrich, Dieter:Hegel im Kontext, Frankfurt a.M.: Berlin 2019.

Heidegger,Martin: Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer 2006.

Heidegger,Martin:Was istMetaphysik?, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2017.

Hobsbawm, Eric: »Introduction: Inventing Traditions«, in: Hobsbawm, Eric/

Ranger, Terence (Hg.):TheInvention of Traditions, Cambridge: CambridgeUniver-

sity Press 1992, 1–14, DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001. *

Honneth, Axel: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992.

Honneth, Axel: Kritik der Macht. Reflexionsstufen einer kritischen Gesellschaftstheorie,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989.

Honneth, Axel: »Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft

der Kritischen Theorie«, in: Ders.: Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegen-

wart der KritischenTheorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2007, 28–56.

Holloway, John:Change theWorldWithoutTakingPower.TheMeaningofRevolutionToday,

London: Pluto Press 2019, DOI: https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4.

Horkheimer, Max: »Materialismus und Metaphysik«, in: Ders.: Traditionelle und kri-

tischeTheorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt a.M.: Fischer 2011, 7–42.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.001
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4
https://doi.org/10.2307/j.ctvdmwxv4


202 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Horkheimer, Max: »Traditionelle und kritische Theorie«, in: Ders.: Traditionelle und

kritischeTheorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt a.M.: Fischer 2011, 205–259.

Howard, Scott Alexander: »Nostalgia«,Analysis 72.4 (2012), 641–650,DOI: https://do

i.org/10.1093/analys/ans105. *

Husserl, Edmund: Cartesianische Meditationen. Eine Einleitung in die Phänomenologie,

Hamburg: Meiner 1995.

Irigaray, Luce: Speculum. Spiegel des anderen Geschlechts, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1980.

Jaeggi, Rahel: Kritik von Lebensformen, Berlin: Suhrkamp 2014.

Jameson, Fredric:ThePolitical Unconscious, New York: Routledge 1983, DOI: https://d

oi.org/10.4324/9780203983942.

Jameson,Fredric:PostmodernismorTheCulturalLogic ofLateCapitalism,Durham:Duke

University Press 1991, DOI: https://doi.org/10.1215/9780822378419.

Jankélévitch, Vladimir:Die Ironie, Berlin: Suhrkamp 2012.

Joas, Hans:Die Entstehung derWerte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1999.

Joas, Hans: DieMacht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzauberung,

Berlin: Suhrkamp 2019. *

Jullien, François: Es gibt keine kulturelle Identität, Berlin: Suhrkamp 2017.

Kant, Immanuel: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?«, in: Ders.:Werke

VI, hg. v.WilhelmWeischedel, Darmstadt: WBG 2016, 51–61.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. 2. Auflage 1787, Berlin: de Gruyter 1968.

Kant, Immanuel: »Über ein vermeintes Recht aus Menschenliebe zu lügen«, in:

Ders.:Werke IV, hg. v.WilhelmWeischedel, Darmstadt: WBG 2016, 635–643. *

Kelsen,Hans: Reine Rechtslehre,Wien:Mohr Siebeck 2017, DOI: https://doi.org/10.16

28/978-3-16-156464-2.

Kettler, David et al.: »Karl Mannheim und die Entmutigung der Intelligenz«, Zeit-

schrift für Soziologie 19.2 (1990), 117–130, DOI: https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-

0204. *

Konersmann, Ralf: »Ideologie undUngleichzeitigkeit: Eine Konfrontation der ideo-

logietheoretischen Ansätze vonGramsci, Althusser undBloch«,Archiv fürRechts-

und Sozialphilosophie 68.2 (1982), 200–222. *

Laclau, Ernesto/Mouffe, Chantal:Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruk-

tion desMarxismus,Wien: Passagen 2015.

Laclau, Ernesto:On Populist Reason, London: Verso 2018.

Le Bon, Gustave: Psychologie derMassen, Hamburg: Nikol 2020.

Leavis, F. R.: For Continuity, Freeport: Books for Libraries Press 1968.

Lefebvre, Henri:Dialectical Materialism, Minneapolis: University of Minnesota Press

2009. *

Lévinas, Emmanuel:Die Zeit und der Andere, Hamburg: Meiner 2003.

Lévinas, Emmanuel: Totalität undUnendlichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg:

Karl Alber 1987.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.1093/analys/ans105
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.4324/9780203983942
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1215/9780822378419
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1628/978-3-16-156464-2
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204
https://doi.org/10.1515/zfsoz-1990-0204


Literaturverzeichnis 203

Lévi-Strauss, Claude:Das wilde Denken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018.

Lewis, C. S.:Die Abschaffung desMenschen, Einsiedeln: Johannes 2012.

Lewis, C.S.:The Space Trilogy. Out of the Silent Planet/Perelandra/That Hideous Strength,

London: HarperCollins 2013.

Lewis, David: Convention, Oxford: Blackwell 2002, DOI: https://doi.org/10.1002/978

0470693711.

Locke, John: Ein Brief über Toleranz, Hamburg: Meiner 1996.

Lowenthal,David:ThePast is a ForeignCountry.Revisited, Cambridge: CambridgeUni-

versity Press 2015, DOI: https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884.

Löwenthal, Leo: Falsche Propheten. Studien zum Autoritarismus, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2017.

Löwenthal, Leo: Literatur undMassenkultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1990. *

Lubac, Henri de: Glauben aus Liebe, Freiburg: Johannes 1992.

Lukács, Georg: Geschichte und Klassenbewußtsein, Bielefeld: Aisthesis 2013.

Luxemburg, Rosa: Sozialreform oder Revolution?, Berlin: Manifest 2018.

Lyotard, Jean-François: Grabmal des Intellektuellen,Wien: Passagen 2007.

Mannheim, Karl: Ideologie und Utopie, Frankfurt a.M.: Vittorio Klostermann 2015,

DOI: https://doi.org/10.5771/9783465142348.

Mannheim,Karl:Konservatismus.EinBeitragzurSoziologiedesWissens,Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1984.

Mannheim, Karl: Strukturen des Denkens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1980. *

Manow, Philip:Die Politische Ökonomie des Populismus, Berlin: Suhrkamp 2018. *

Marcuse, Herbert: »Repressive Toleranz«, in: Ders. et al.: Kritik der reinen Toleranz,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1966, 91–128.

Marx, Karl: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Erster Band, in: Karl Marx/

Friedrich Engels:Werke 23, Berlin: Dietz 2018.

Marx, Karl/Engels, Friedrich: Die deutsche Ideologie, in: Karl Marx/Friedrich Engels:

Werke 3, Berlin: Dietz 1978.

Marx, Karl/Engels, Friedrich:Die heilige Familie, oder: Kritik der kritischen Kritik. Gegen

Bruno Bauer und Konsorten, in: Karl Marx/Friedrich Engels:Werke 2, Berlin: Dietz

1990.

Marx, Karl: Zur Kritik der Politischen Ökonomie, in: Karl Marx/Friedrich Engels:Werke

13, Berlin: Dietz 1961.

McLuhan,Marshall: UnderstandingMedia, London: Routledge 2001.

Mill, John Stuart: Über die Freiheit, Stuttgart: Reclam 2018.

Morgan, Prys: »From a Death to a View:The Hunt for theWelsh Past in the Roman-

tic Period«, in:Hobsbawm,Eric/Ranger, Terence (Hg.):TheInvention of Traditions,

Cambridge: Cambridge University Press 1992, 43–100, DOI: https://doi.org/10.

1017/CBO9781107295636.003. *

Mouffe, Chantal: Agonistik. DieWelt politisch denken, Berlin: Suhrkamp 2014.

Mouffe, Chantal: Für einen linken Populismus, Berlin: Suhrkamp 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1002/9780470693711
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.1017/CBO9781139024884
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.5771/9783465142348
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003
https://doi.org/10.1017/CBO9781107295636.003


204 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Nida-Rümelin, Julian: Philosophie und Lebensform, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009. *

Nietzsche, Friedrich: ZurGenealogie derMoral/Götzen-Dämmerung,Hamburg:Meiner

2013.

Norris,Christopher:AgainstRelativism.PhilosophyofScience,DeconstructionandCritical

Theory, Oxford: Blackwell 1997.

Ortega y Gasset, José: Der Aufstand der Massen, München: Deutsche Verlagsanstalt

2012.

Péguy, Charles:Das Tor zumGeheimnis der Hoffnung, Freiburg: Johannes 2007.

Pinker, Steven:EnlightenmentNow.TheCase for Reason, Science,HumanismandProgress,

New York: Viking 2018. *

Platon, Timaios, Stuttgart: Reclam 2009.

Plessner, Helmuth:Macht undmenschliche Natur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2019.

Popper, Karl:Das Elend des Historizismus, Tübingen: Mohr Siebeck 2004.

Popper, Karl: »What is Dialectic?«,Mind 49 (1940), 403–426, DOI: https://doi.org/10

.1093/mind/XLIX.194.403.

Rahner, Karl/Vorgrimler, Herbert: Kleines Konzilskompendium. Sämtliche Texte des

Zweiten Vatikanischen Konzils, Freiburg: Herder 1966.

Rancière, Jacques: Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2002.

Rancière, Jacques: Der unwissende Lehrmeister. Fünf Lektionen über die intellektuelle

Emanzipation,Wien: Passagen 2018.

Ranke, Leopold von:RömischeGeschichte. VomBeginn bis zumUntergang, hg. v.Helmut

Werner, Hamburg: Nikol 2019.

Ratzinger, Joseph: Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils. Formulierung – Vermitt-

lung – Deutung. 2. Teilband, Freiburg: Herder 2012.

Rawls, John: EineTheorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1979. *

Reckwitz, Andreas: Das Ende der Illusionen. Politik, Ökonomie und Kultur in der Spätmo-

derne, Berlin: Suhrkamp 2020. *

Reemtsma, Jan Philipp: Gewalt als Lebensform. Zwei Reden, Stuttgart: Reclam 2016. *

Rickert, Heinrich: Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft. Ein Vortrag, Freiburg:

J.C.B.Mohr (Paul Siebeck) 1899.

Riesman,David et al.:Die einsameMasse. EineUntersuchung derWandlungen des ameri-

kanischen Charakters, Reinbek: rowohlt 1961. *

Ritter, Joachim (Hg.): Historisches Wörterbuch der Philosophie, Darmstadt: WBG 2019

[HWPhil].

Ritter, Joachim:Metaphysik und Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2018.

Rorty, Richard:Der Spiegel derNatur. Eine Kritik der Philosophie, Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp 2017.

Rorty, Richard: Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403
https://doi.org/10.1093/mind/XLIX.194.403


Literaturverzeichnis 205

Rudoll, Christopher Jakob: Post-Epochen. Die soziale Kreation kultureller Phänomene an-

hand einer Metasilbe von Petrarca bis Eric Dolphy, München: Universitätsbibliothek

der LMUMünchen 2019, DOI: https://doi.org/10.5282/oph.1.

Said, EdwardW.: Representations of the Intellectual, New York: Pantheon 1994.

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft, Berlin: de

Gruyter: 2001, DOI: https://doi.org/10.1515/9783110870183.

Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen Ontologie,

Reinbek: Rowohlt 2014.

Sartre, Jean-Paul:Was ist Literatur?, Reinbek: Rowohlt 2006.

Schalk, David L.: »La Trahison des clercs – 1927 and Later«, French Historical Studies

7.2 (1971), 242–263, DOI: https://doi.org/10.2307/285985. *

Scheler,Max:Der Formalismus in der Ethik und die materialeWertethik, Halle: Max Nie-

meyer 1921.

Scheler,Max:Die Stellung desMenschen imKosmos, Bonn: Bouvier 2010.

Schiller, Friedrich:Über die ästhetische Erziehung desMenschen in einer Reihe von Briefen,

in: Ders.:Theoretische Schriften, Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 2008.

Schmitt, Carl:Der Begriff des Politischen, Duncker & Humblot: Berlin 2015.

Schmitt,Carl:RömischerKatholizismusundpolitischeForm,Stuttgart:Klett-Cotta 2016.

Schnädelbach, Herbert: »Transformation der Kritischen Theorie«, Philosophische

Rundschau 29 (1982), 161–178. *

Searle, John: »Reiterating the Differences: A Reply to Derrida«, Glyph 1 (1977),

198–208.

Sellars, Wilfried: »Substance and Form in Aristotle«,The Journal of Philosophy 54.22

(1957), 688–699, DOI: https://doi.org/10.2307/2021933. *

Sen, Amartya: Identity and Violence.The Illusion of Destiny, London: Penguin 2007.

Snow, C.P.,TheTwo Cultures, Cambridge: Cambridge University Press 1998. *

Sorel, Georges: Über die Gewalt, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1981.

Stock, Kathleen:Material Girls.WhyRealityMatters to Feminism, London: Fleet 2021. *

Szondi, Peter: Theorie des modernen Dramas (1880–1950), Frankfurt a.M.: Suhrkamp

1965.

Tarde, Gabriel:Die Gesetze der Nachahmung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2017. *

Taylor, Charles:Hegel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1983.

Theunissen,Michael:GesellschaftundGeschichte.ZurKritikderkritischenTheorie,Berlin:

de Gruyter 1969, DOI: https://doi.org/10.1515/9783111573984.

Thomas von Aquin: Über Seiendes undWesenheit, Hamburg: Felix Meiner 1988. *

Thompson, E.P.: Customs in Common, Pontypool: Merlin 2010. *

Troeltsch,Ernst:DerHistorismusund seineProbleme, Tübingen: J.C.B.Mohr (Paul Sie-

beck) 1922.

Tugendhat, Ernst: Tí katà tinós. Eine Untersuchung zu Struktur und Ursprung aristoteli-

scher Grundbegriffe, Freiburg: Alber 2003. *

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.5282/oph.1
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.1515/9783110870183
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/285985
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.2307/2021933
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984
https://doi.org/10.1515/9783111573984


206 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

Virno, Paolo: A Grammar of the Multitude. For an Analysis of Contemporary Forms of Life,

Los Angeles: Semiotext(e) 2004.

Voltaire: Candide oder Der Optimismus, München: C. H. Beck 2006.

Voltaire: Über die Toleranz, Berlin: Suhrkamp 2015.

Weber,Max:Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen: J.C.B.Mohr (Paul Siebeck) 1972.

White, Hayden: Metahistory. Die historische Einbildungskraft im 19. Jahrhundert in Eu-

ropa, Frankfurt a.M.: Fischer 2008.

Williams, Raymond: Culture and Society: 1780–1950, New York: Columbia University

Press 1983.

Williams, Raymond: Keywords. A Vocabulary of Culture and Society, New York: Oxford

University Press 2015. *

Wittgenstein, Ludwig: Philosophische Untersuchungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2003.

Zhou,Xinyue et al.: »Counteracting Loneliness.On theRestorative Function ofNos-

talgia«, Psychological Science 19.10 (2008), 1023–1029, DOI: https://doi.org/10.1111

/j.1467-9280.2008.02194.x. *

*Weiterführende Literatur

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x
https://doi.org/10.1111/j.1467-9280.2008.02194.x


Anmerkungen

Einleitung

1 Vgl. Habermas, Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit.

2 Benda, Verrat der Intellektuellen, 198.

3 Said, Representations of the Intellectual, besonders 86ff.

4 Said, a.a.O., 87.

5 Mannheim, Konservatismus, 49.

6 Mannheim, a.a.O., 47. Der Konflikt wird hier noch in Kategorien verhandelt,

die Poppers bekannter Differenzierung von context of discovery und context of jus-

tification entsprechen.

7 Mannheim, Ideologie und Utopie, 135.

8 Bloch, Erbschaft dieser Zeit, 104. Vgl. auch Blochs spielerischen Entwurf einer

»›Riemannschen‹ Zeit« in der Tübinger Einleitung in die Philosophie, 129ff.

9 Vgl. Rudoll, Post-Epochen, 17ff.

10 Jameson bezeichnet diese Konzeption ein wenig eigenwillig als »meta-syn-

chronic« (The Political Unconscious, 84).

I. Modi von Antagonismus

1 Vgl. Benda, Verrat der Intellektuellen, 107 et passim.

2 Benda, a.a.O., 83.

3 Benda, a.a.O., 88.

4 Benda, a.a.O., 102.

5 Benda, a.a.O., 104.

6 Benda, a.a.O., 107.

7 Vgl. HWPhil, Lemma »Das Klassische«, 4/855.

8 Eliot,What is a classic, 5.

9 Eliot, a.a.O., 10.

10 Vgl. Eliot, a.a.O., 19.

11 Vgl. Eliot, a.a.O., 27.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

12 Eliot, a.a.O., 27f.

13 Eliot, a.a.O., 27.

14 Eliot, a.a.O., 28.

15 Eliot, a.a.O., 27.

16 Benda, a.a.O., 123ff.

17 Benda, a.a.O., 132.

18 Benda, a.a.O., 132.

19 Ibidem.

20 Ibidem.

21 Vgl. Benda, a.a.O., 132.

22 Benda, a.a.O., 133.

23 Benda, a.a.O., 133.

24 Benda, a.a.O., 136.

25 Benda, a.a.O., 136f.

26 Cassirer, Philosophie der Aufklärung, 23.

27 Vgl. Cassirer, a.a.O., 171: »Man ersieht hieraus, daß die Forderung der Toleranz

[Herv. i. O.], wie sie die Philosophie der Aufklärung stellt, völlig verkannt und

mißverstanden wird, wennman ihr eine rein negative Deutung gibt. Die Tole-

ranz ist alles andere, als die Empfehlung der Laxheit und Gleichgültigkeit ge-

genüber den religiösen Grundfragen. […] Das Prinzip der Glaubens- und Ge-

wissensfreiheit ist der Ausdruck einer neuen positiv religiösenGrundkraft, die

für das Jahrhundert derAufklärungbestimmendund für sie schlechthin eigen-

tümlich ist.«

28 Benda, a.a.O., 136.

29 Benda, a.a.O., 140.

30 Es ist darauf hingewiesenworden, dass Benda »does not offer any real vindica-

tion of a Platonic-universalist metaphysic of binding eternal values« (Gellner,

La trahison de la trahison des clercs, 20).Das istwenig überraschend,da nichts

Bendas Intention weniger entsprechen könnte als diese vindication.

31 Vgl. Benda, a.a.O., 126.

32 Benda, a.a.O., 126.

33 Benda, a.a.O., 126.

34 Benda, a.a.O., 127.

35 Ibidem.

36 Vgl. § 17.

37 Vgl. Gadamer,Wahrheit undMethode, 201ff.

38 Benda, a.a.O., 127.

39 Benda, a.a.O., 265 (FN 29).

40 Vgl. Benda, a.a.O., 140.

41 Benda, a.a.O., 140.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 209

42 Benda, a.a.O., 140. Dass es hier tatsächlich Rezeptionszusammenhänge gege-

ben hat, ist verschiedentlich hervorgehoben worden. Vgl. etwa George Licht-

heims Nachwort zu Sorel, Über die Gewalt.

43 Benda, a.a.O., 162.

44 Nietzsche, Genealogie der Moral.

45 Vgl. Sorel, Über die Gewalt, 281.

46 Vgl. Sorel, a.a.O., 281.

47 Sorel, a.a.O., 281.

48 Benda, a.a.O., 164f.

49 Benda, a.a.O., 165.

50 Benda, a.a.O., 167ff.

51 Vgl. § 21.

52 Vgl. Lyotard, Grabmal des Intellektuellen, 12.

53 Vgl. Lyotard, a.a.O., 18.

54 Lyotard, a.a.O., 18.

55 So etwa Husserl in den CartesianischenMeditationen, §54.

56 Heidegger, Sein und Zeit, 117f.

57 Heidegger, a.a.O., 120.

58 Vgl. etwa Heidegger, a.a.O., 67f.: »welches Seiende soll Vorthema werden und

als vorphänomenaler Boden festgestellt sein. Man antwortet: die Dinge. Aber

mit dieser selbstverständlichen Antwort ist der gesuchte vorphänomenale

Boden vielleicht schon verfehlt. Denn in diesem Ansprechen des Seienden als

Ding (›res‹) liegt eine unausdrücklich vorgreifende ontologische Charakte-

ristik. Die von solchem Seienden zum Sein weiterfragende Analyse trifft auf

Dinglichkeit und Realität.«

59 Vgl. Heidegger, a.a.O., 118.

60 Heidegger, a.a.O., 126.

61 Bekanntlich führt Heideggers anschließende Analyse des defektiven Mitseins

zur berühmten Kategorie des Man. Vgl. Heidegger, a.a.O., §27.

62 Hegel, Phänomenologie des Geistes, 138.

63 Ibidem.

64 Vgl. Hegel, a.a.O., 139

65 Vgl. Hegel, a.a.O., 142f. Die Konstruktion der Gattung bereitet Hegel einige

Schwierigkeiten und sie wirkt nachgeradewillkürlich,wenngleich sie offenbar

notwendig für das Folgende ist.

66 Hegel, a.a.O., 143.

67 Hegel, a.a.O., 147.

68 Vgl. Hegel, a.a.O., 148.

69 Hegel, a.a.O., 145.

70 Hegel, a.a.O., 148.

71 Hegel, a.a.O., 149.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

72 Honneth, Kampf um Anerkennung, 52.

73 Honneth, a.a.O., 52f.

74 Honneth, a.a.O., 98.

75 Honneth, a.a.O., 256ff.

76 Honneth, a.a.O., 277.

77 Honneth, a.a.O., 277.

78 Mannheim, Ideologie und Utopie, 21 et passim.

79 Mannheim, a.a.O., 21.

80 Mannheim, a.a.O., 65ff.Diese Strategie sei eine Erfindung desMarxismus, die

aufgrund ihresErfolges dieser freilichnicht für sich allein beanspruchenkonn-

te (vgl. 69).

81 Vgl. Mannheim, a.a.O., 20.

82 Mannheim, a.a.O., 20.

83 Vgl. Mannheim, a.a.O., 20: »Wir gehören zu einer Gruppe nicht bloß, weil wir

in sie hinein geboren sind, nicht nur, weil wir behaupten, zu ihr zu gehören,

noch schließlich, weil wir ihr unsere Loyalität und Anhänglichkeit schenken,

sondern hauptsächlich, weil wir die Welt und bestimmte Dinge in der Welt so

wie sie sehen, d.h. durch Sinngebungen der fraglichen Gruppe hindurch.«

84 Vgl. etwa Mannheim, a.a.O., 71ff. Man lasse hier auch einmal das obige Zitat

nachklingen: dass eine Gruppe die andere Ketzer schimpft »mag wahr oder

falsch sein« – was nahezulegen scheint, dass ein Ketzer zu sein, etwas ande-

res ist, als ein Ketzer genannt zu werden.

85 Vgl.Mannheim, a.a.O., 240.

86 Mannheim, a.a.O., 240.

87 Wir halten uns hier an den Text von 1932.

88 Schmitt, Der Begriff des Politischen, 19.

89 Vgl. Böckenförde, Der Begriff des Politischen als Schlüssel zum staatsrechtli-

chenWerk Carl Schmitts, 351f.

90 Schmitt, a.a.O., 25.

91 Vgl. ibidem.

92 Schmitt, a.a.O., 27.

93 Ibidem.

94 Ibidem.

95 Vgl. Schmitt, a.a.O., 27f.

96 Vgl. Schmitt, a.a.O., 42.

97 Schmitt, a.a.O., 33.

98 Schmitt, a.a.O., 50.

99 Schmitt, a.a.O., 50.

100 Vgl. Schmitt, a.a.O., 51: »Ob und wann dieser Zustand der Erde und der

Menschheit eintreten wird, weiß ich nicht. Vorläufig ist er nicht da.«

101 Schmitt, a.a.O., 51.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 211

102 Habermas,Können komplexeGesellschaften eine vernünftige Identität ausbil-

den?, 96.

103 Ibidem.

104 Ibidem.

105 Vgl. Schmitt, a.a.O., 56, Plessner, a.a.O., 141.

106 Vgl. Plessner, a.a.O., 139.

107 Plessner, a.a.O., 201.

108 Plessner, a.a.O., 152.

109 Plessner, a.a.O., 153.

110 Plessner, a.a.O., 154.

111 Plessner, a.a.O., 187.

112 Vgl. Plessner, a.a.O., 188.

113 Plessner, a.a.O., 190.

114 Plessner, a.a.O., 191.

115 Vgl. §21.

116 Arnold, Culture and Anarchy, 41.

117 Arnold, a.a.O., 40.

118 Vgl. ibidem.

119 Arnold, a.a.O., 41.

120 Arnold, a.a.O., 45 et passim.

121 Adornos beißende Kritik am ›Jargon der Eigentlichkeit‹ ist bekannt. Letztlich

kannmandiesen als eineweitere Instanz der Arnold’schenDichotomie begrei-

fen.

122 Arnold, a.a.O., 75.

123 Arnold, a.a.O., 81.

124 Eliot, Notes Towards the Definition of Culture, p. 48.

125 Ibidem.

126 Vgl. Eliot, a.a.O., 35ff.

127 Vgl. etwa Leavis, For Continuity, 16.

128 Leavis, a.a.O., 45.

129 Leavis, a.a.O., 13.

130 Leavis, a.a.O., 45.

131 Vgl. Leavis, a.a.O., 15.

132 Vgl. Eliot, a.a.O., 31 et passim.

133 Nämlich etwa »Derby Day,Henley Regatta, Cowes, the twelfth of August, a cup

final, the dog races, the pin table, the dart board,Wenleysdale cheese […]« (Eli-

ot, a.a.O., 31) etc.

134 Sartre, Das Sein und das Nichts, 96.

135 Ibidem.

136 Vgl. Sartre,Was ist Literatur, 41.

137 Ibidem.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

138 Vgl. Sartre,Was ist Literatur, 55.

139 Sartre,Was ist Literatur, 52.

140 Ibidem.

141 Vgl. Sartre,Was ist Literatur, 52.

142 Sartre,Was ist Literatur, 55.

143 Adorno, Noten zur Literatur, 413.

144 Adorno, a.a.O., 412.

145 Adorno, a.a.O., 413.

146 Ibidem.

147 Adorno, a.a.O., 426.

148 Szondi,Theorie des modernen Dramas, 116.

149 Vgl. §13.

150 Vgl. klassisch Berger/Luckmann,Die gesellschaftliche Konstruktion derWirk-

lichkeit.

151 Adorno, a.a.O., 418.

152 Vgl. vor allem Barthes, AmNullpunkt der Literatur.

153 Vgl. Adorno, a.a.O., 419.

154 Vgl. HWPhil, Lemma »Dialektik«, 2/184.

155 Kant, Kritik der reinen Vernunft, 281ff.

156 So die Dritte Antinomie, vgl. Kant, a.a.O., 308f.

157 Kant, a.a.O., 365.

158 Taylor hat sie bestritten. Vgl. Taylor, Hegel, 307ff.

159 Vgl. Hegel, Logik I, 82f.

160 Vgl. Hegel, a.a.O., 112.

161 Vgl. Hegel, a.a.O., 113ff.

162 Hegel, a.a.O., 112 et passim.

163 Hegel, a.a.O., 113.

164 Ibidem.

165 Hegel, a.a.O., 115.

166 Und nach Hegel ist dies überall.

167 Henrich, Hegel im Kontext, 194f.

168 Vgl.Marx, Kapital, 789ff.

169 Marx, a.a.O., 789.

170 Marx, a.a.O., 790.

171 Marx, a.a.O., 790.

172 Marx, a.a.O., 791.

173 Marx, a.a.O., 791.

174 Marx, a.a.O., 791.

175 Arthur, Systematic Dialectic, 457.

176 Ibidem.

177 Vgl. Engels, Dialektik der Natur, 348.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 213

178 Engels, Anti-Dühring, 125.

179 Vgl.Engels,Anti-Dühring, 125: »Selbst die formelle Logik ist vor allemMethode

zumAuffindenneuer Resultate, zumFortschreiten vomBekannten zumUnbe-

kannten, und dasselbe, nur in weit eminenterem Sinne, ist die Dialektik […]«.

180 Ibidem.

181 Vgl. Engels, a.a.O., 126.

182 Vgl. ibidem.

183 Engels, a.a.O., 127.

184 Aus einer derartigen Konzeption, die freilich den starken Begriff derWahrheit

zugunsten der Falsifizierbarkeit im Forschungsgeschehen als Basis aufgege-

benhat, ergibt sichPoppersKritik ander Idee derDialektik. (Vgl.Popper,What

is Dialectic?).

185 Adorno/Horkheimer, Dialektik der Aufklärung.

186 Adorno, Negative Dialektik.

187 Habermas, Technik undWissenschaft, 164.

188 S.o.

189 Vgl. Luxemburg, Sozialreform oder Revolution?, 58.

190 Luxemburg, a.a.O., 59.

191 Luxemburg, a.a.O., 100.

192 Ibidem.

193 Luxemburg, a.a.O., 102.

194 Vgl.Marx/Engels,Deutsche Ideologie, 37ff.Vgl. natürlich auch den späteren lo-

cus classicus: Marx, Zur Kritik der Politischen Ökonomie, 8f.

195 Luxemburg, a.a.O., 54.

196 Holloway, Change theWorldWithout Taking Power.

197 Holloway, a.a.O., 1.

198 Ibidem.

199 Holloway, a.a.O., 2.

200 Holloway, a.a.O., 36 et passim.

201 Holloway, a.a.O., 36.

202 Holloway, a.a.O., 33.

203 Holloway, a.a.O., 33.

204 Holloway, a.a.O., 34f.

205 Holloway, a.a.O., 37.

206 Holloway, a.a.O., 140.

207 Holloway, a.a.O., 143.

208 Holloway, a.a.O., 143f.

209 Holloway, a.a.O., 214.

210 Holloway, a.a.O., 37.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

211 Man kann dies durch den britischen Songwriter Frank Turner bestätigt sehen,

der sang: »Because the only thing that punk rock should ever reallymean is not

sitting ›round and waiting for the lights to go green.«

212 Überzeugender freilich ist diese Strategie in der Konstitution der sozialen Ein-

heit der Familie. Das umgekehrt diese durchaus keine Einheit in irgendeinem

anderen Sinn darstellen muss, liegt auf der Hand.

213 Jullien, Es gibt keine kulturelle Identität, 65.

214 Vgl. Rickert, Kulturwissenschaft und Naturwissenschaft, 38 et passim.

215 Vgl. Rickert, a.a.O., 45.

216 Rickert, a.a.O., 47.

217 Rickert, a.a.O., 50.

218 Ibidem.

219 Vgl.Weber,Wirtschaft und Gesellschaft.

220 Dies widersprach freilich Rickerts Position durchaus.

221 Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, 3.

222 Er formuliert: »Denn ist es gleichwohl richtig, daß das Sittengesetz ›für alle

Vernunftwesen allgemeingültig sei‹, so macht doch Kant unversehens die tat-

sächlicheVoraussetzung, es seien [Herv. i.O.] alle ›Menschen‹ ›Vernunftwesen‹,

unddazudenweiterenSchluß,dasSittengesetz sei auch für alleMenschengül-

tig.« (Scheler, a.a.O., 281.)

223 Vgl. Scheler, a.a.O., 4: »Mit der Veränderung dieser Güterwelt würde sich Sinn

und Bedeutung von gut und böse ändern; und da diese Güterwelt in fortwäh-

render Veränderung und Bewegung in der Geschichte begriffen ist, so müßte

an ihrem Schicksal auch der sittliche Wert menschlichen Wollens und Seins

teilnehmen. Eine Vernichtung dieser Güterwelt würde die Idee des sittlichen

Wertes selbst aufheben. […] Der Relativismus der Ethik wäre damit ohneWei-

teres gegeben.« Analog für die Zweckethik, vgl. Scheler, a.a.O., 6.

224 Vgl. Scheler, a.a.O., 6: »Wir unterlassen es, desweiteren auf die Bedeutung und

den noch präziseren Sinn dieser großen Einsicht Kants einzugehen, zumal wir

nicht fürchten, in diesen Sätzen irgendeinenWiderspruch von den Kreisen zu

erfahren, an die allein wir uns hier wenden.«

225 Vgl. Scheler, a.a.O., 41ff.

226 Ibidem.

227 Vgl. Scheler, a.a.O., 31.

228 Scheler, a.a.O., 30.

229 Scheler, a.a.O., 314f.

230 Kelsen, Reine Rechtslehre, 47.

231 Scheler, a.a.O., 79.

232 Vgl. Schelers Anmerkung zur Bergpredigt: Scheler, a.a.O., 316.

233 Vgl. Scheler, a.a.O., 313.

234 S.o.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 215

235 Vgl. zu einem umfassenden Überblick Joas, Die Entstehung derWerte.

236 Sen, Identity and Violence, 25.

237 Und zu zahlreichen, die das nicht sind, wie etwa den Trägern von Schuhen der

Größe 8, vgl. Sen, a.a.O., 26.

238 Vgl. Sen, a.a.O., 19.

239 Vgl. etwa bereits Lockes Brief über Toleranz von 1685.

240 Voltaire, Über die Toleranz, 77.

241 Vgl. klassisch Mill, Über die Freiheit, 133 et passim.

242 Voltaire, a.a.O., 69.

243 Analog dazu hat bekanntlich der klassische Liberalismus stets die Grenzen der

Freiheit dort gezogen, wo sie die Freiheit des Anderen limitierte.

244 Marcuse, Repressive Toleranz, 102.

245 Marcuse, a.a.O., 115.

246 Vgl.Marcuse, a.a.O., 105 et passim.

247 Vgl.Marcuse, a.a.O., 101.

248 Vgl.Marcuse, a.a.O., 101.

249 Marcuse, a.a.O., 117.

250 Marcuse, a.a.O., 117.

251 Vgl. Marcuse, a.a.O., 119.

252 Vgl.Marcuse, a.a.O., 120.

253 Honneth, Eine soziale Pathologie der Vernunft, 32.

II. Der Form-Materie-Kollaps

1 Vgl. Anscombe et al., The Principle of Individuation, besonders 100ff. Ich un-

terschlage hier Poppers Kritik an der Lukasiewicz’schenTheorie, da sie für das

Folgende wenig zur Sache tut.

2 Vgl. Hartmann, NeueWege der Ontologie, 55.

3 Lukács, Geschichte und Klassenbewußtsein, 354.

4 Lukács, a.a.O., 400.

5 Lukács, a.a.O., 223.

6 Ibidem.

7 Lukács, a.a.O., 291.

8 Lukács, a.a.O., 292.

9 Lukács, a.a.O., 290.

10 Vgl. Lukács, a.a.O., 292.

11 Lukács, a.a.O., 291.

12 Lukács, a.a.O., 292.

13 Vgl. Lukács, a.a.O., 294.

14 Lukács, a.a.O., 295.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

15 Frege schreibt etwa, dass ein Imperativ »keine Bedeutung, sondern nur einen

Sinn« (und damit keinen Wahrheitswert) habe. (Frege, Über Sinn und Bedeu-

tung, 35). In durchaus unkonventionellerWeise hat David Lewis Überlegungen

darüber angestellt, wie zumindest eine »convention of truthfulness« von Im-

perativen konzipiert werden könnte. Vgl. Lewis, Convention, 185.

16 Lukács belegt dies mit einem Zitat aus der Kritik der praktischen Vernunft: »›Es

kann‹, sagt Kant, ›aus dem Begriff der Freiheit in den Erscheinungen nichts

erklärt werden, sondern hier muß immer Naturmechanismus den Leitfaden

ausmachen.‹« (Lukács, a.a.O., 344).

17 Lukács, a.a.O., 313.

18 Lukács, a.a.O., 344.

19 Genau betrachtetwirkt die Trennung in den beiden Instanzen in jeweils umge-

kehrter Richtung: die Freiheit ist nicht unter einGesetz zu bringen, das der Er-

kenntnis entstammt, und umgekehrt ist dieMaterie der Erkenntnis nicht unter

ein Gesetz zu bringen, das dem Begriff, und damit der Souveränität des Sub-

jektes, entstammt.

20 Lukács, a.a.O., 304.

Es muss hier noch einmal betont werden, dass keineswegs nahegelegt werden

soll, Lukács habe diese Figur erfunden oder es gäbe einen irgendwie gearteten

Rezeptionszusammenhang zwischen den nachfolgend dargestellten struktur-

analogenTheorien. Es ist nur illustrativ, Lukács als erstes Beispiel zu verwen-

den, da seine eigene Terminologie – auf Objektebene – sehr nahe unserer Ter-

minologie – auf methodischer Ebene – kommt und es daher das Verständnis

des abstrakten Phänomens erleichtern mag.

21 Vgl. Lukács, a.a.O., 304f.

22 Lukács, a.a.O., 304.

23 Lukács, a.a.O., 343.

24 Lukács, a.a.O., 344.

25 Vgl. Lukács, a.a.O., 351f.

26 Lukács, a.a.O., 346.

27 Ibidem.

28 Ibidem.

29 Lukács, a.a.O., 366f.

30 Lukács, a.a.O., 330 et passim.

31 Dennmandarf ja nicht übersehen, dass Lukács’ Buch eine Abhandlung inmar-

xistischerTheorie ist.

32 Lukács, a.a.O., 353.

33 Ibidem.

34 Horkheimer,Materialismus undMetaphysik, 16.

35 Horkheimer, a.a.O., 14.

36 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 27f.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 217

37 Horkheimer, a.a.O., 14.

38 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 15.

39 Horkheimer, a.a.O.,16.

40 Horkheimer, a.a.O.,16f.

41 Vgl. auch Horkheimer, a.a.O., 29.

42 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 18.

43 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 21.

44 Ibidem.

45 Vgl. ibidem: »Während die idealistische Lehre ihre verschiedenen Systeme als

versuchte Antworten auf die ewig gleiche Frage, das ewig gleiche Rätsel ver-

steht, und es liebt, von dem Gespräch der Philosophen über die Jahrtausende

hinweg zu reden,weil sie immer dasselbeThemahaben, gehört es zurmateria-

listischen Ansicht, daß sie wesentlich durch die jeweils zu bewältigenden Auf-

gaben bestimmt ist.«

46 Horkheimer, a.a.O., 22f.

47 Horkheimer, Traditionelle und kritischeTheorie, 231.

48 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 206ff.

49 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 205.

50 Es ist bezeichnend, dass die moderne Wissenschaftstheorie, die in so vielen

Bereichen erheblich reflektierter ist als sie es zu Horkheimers Zeiten war, die

Orientierung an der Physik als der idealenWissenschaft nie aufgegeben hat.

51 Horkheimer, a.a.O., 214.

52 Vgl. Honneth, Kritik der Macht, 14ff.

53 Horkheimer, a.a.O., 214.

54 Vgl. zurGenealogie dieser KonzeptionBlumenberg,Das Lachen derThrakerin.

55 Horkheimer, a.a.O., 227.

56 Horkheimer, a.a.O., 233.

57 Horkheimer, a.a.O., 223.

58 Horkheimer, a.a.O., 225.

59 Zu einer Erörterung des Horkheimer’schen Wahrheitsbegriffes vgl. Feenberg,

Philosophy of Praxis, 58.

60 Vgl. Horkheimer, a.a.O., 255ff.

61 Habermaswird später argumentieren,dass bereits der antikeBegriff derTheo-

rie einen Handlungszusammenhang intendierte. Vgl. Habermas, »Erkenntnis

und Interesse« (VL), in: Technik undWissenschaft als Ideologie, 152f. Vgl. auch

Honneth, Kritik der Macht, 227ff. und kritisch Theunissen, Gesellschaft und

Geschichte, 4ff.

62 Vgl. insbesondere zu den ersten beiden Punkten auch Geuss,The Idea of a Cri-

ticalTheory und Eagleton, Ideology.

63 Vgl. etwa Horkheimer, a.a.O., 214.

64 Horkheimer, a.a.O., 225.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

65 Honneth, a.a.O., 26.

66 Habermas, Erkenntnis und Interesse, 71 et passim.

67 Vgl. Habermas, a.a.O. 221ff.

68 Freilichwird auchHabermasdabei nochdaspsychoanalytischeParadigmabei-

behalten.

69 Vgl. de Saussure, Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft.

70 Vgl.Carnap,Der logischeAufbauderWelt,undprogrammatischCarnap,Über-

windung der Metaphysik durch logische Analyse der Sprache.

71 Vgl. de Saussure, a.a.O., 138.

72 Vgl. Lévi-Strauss, Das wilde Denken.

73 Vgl. Foucault, Die Ordnung der Dinge.

74 Vgl. Derrida, Psyche, 32.

75 DieseUnterscheidung ist freilich auch indermodernenSprachphilosophiewie

etwa bei Grice von zentraler Bedeutung gewesen.

76 Vgl. Derrida, Die Stimme und das Phänomen, 28ff.

77 Derrida, a.a.O., 56.

78 Vgl. Derrida, a.a.O., 102.

79 Derrida, a.a.O., 34ff.

80 Derrida, a.a.O., 35.

81 Derrida, a.a.O., 133.

82 Vgl. Derrida, a.a.O., 32.

83 Derrida, a.a.O., 37f.

84 Ich konzentriere mich imWeiteren auf diesen Aspekt der Derrida’schen Argu-

mentation. Zu Derridas Erörterung der »in Husserls Argumentation als un-

wesentlich beiseitegeschobene[n] Exteriorität des Zeichens« (205), vgl. Haber-

mas, Der philosophische Diskurs der Moderne, 191ff.

85 Austin, ZurTheorie der Sprechakte (How to do things withWords), 44.

86 Derrida, Limited Inc, 39.

87 Derrida, a.a.O., 40.

88 Derrida, a.a.O., 40f.

89 Derrida, a.a.O., 41.

90 Derrida, a.a.O., 41.

91 Searle, Reiterating the differences, 201.

92 Pun intended.

93 Derrida, a.a.O., 68.

94 Ibidem.

95 Ibidem.

96 Vgl. Derrida, a.a.O., 69.

97 Vgl. Derrida, a.a.O., 70f.

98 Vgl. Derrida, a.a.O. 72.

99 Derrida, a.a.O., 74.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 219

100 Derrida, a.a.O., 75.

101 Die Spät-Wittgenstein’schen Anklänge sind hier wohl unvermeidlich.

102 Wir werden ein inzwischen klassisches Beispiel hierfür im nächsten Paragra-

phen betrachten.

103 Es soll hier nicht nahegelegt werden,Derrida habe dieseMethode erfundenund

im luftleeren Raum erdacht. Er ist jedoch sicherlich ihr virtuosester Anwender

gewesen.

104 Platon, Timaios, 91ff.

105 Platon, a.a.O., 87.

106 S.o.

107 Platon, a.a.O., 87.

108 Ibidem.

109 Ibidem.

110 Platon, a.a.O., 91.

111 Platon, a.a.O., 93.

112 Ibidem.

113 Platon, a.a.O., 93ff.

114 Platon, a.a.O., 93.

115 Irigaray, Speculum, 432.

116 Irigaray, a.a.O., 435.

117 Butler, Körper von Gewicht, 74–77.

118 Butler, a.a.O., 77.

119 Butler, a.a.O., 78.

120 Ibidem.

121 Ibidem.

122 Butler, a.a.O., 79.

123 Ibidem.

124 Butler, a.a.O., 63.

125 Butler, a.a.O., 80.

126 Butler, a.a.O., 36.

127 Ibidem.

128 Ibidem.

129 S.o.

130 Butler, a.a.O., 80.

131 Butler, a.a.O., 81.

132 Vgl. Butler, a.a.O., 57.

133 Butler, a.a.O., 57.

134 Vgl. 1 Moses 12: 3.

135 Vgl. de Lubac,Glauben aus der Liebe, 60f. (Der Titel desWerkes ist v.Balthasars

sehr gekünstelte Übersetzung des frz.Catholicisme).

136 Ratzinger, Zur Lehre des Zweiten Vatikanischen Konzils, 963.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

137 Ratzinger, a.a.O., 963.

138 Ratzinger, a.a.O., 964.

139 Ratzinger, a.a.O., 964.

140 De Lubac, a.a.O., 23.

141 De Lubac, a.a.O., 25.

142 De Lubac, a.a.O., 116f.

143 Lumen Gentium (zitiert nach Rahner/Vorgrimler, Konzilskompendium),130.

Nachfolgend als LG.

144 LG 131.

145 LG 131.

146 LG 139.

147 LG 140.

148 Vgl. LG 142f.

149 LG 141.

150 Vgl. LG 136.

151 Vgl. übrigens auch Cassirers umgekehrten Vorwurf an Luther, er habe gera-

de in der Berufung auf die scriptura »ein wesentliches Moment, auf dem die

eigentliche revolutionierende Kraft dieses Prinzips [sc. seines religiösen Ge-

wissheitsprinzips] ruht, preisgegeben« – nämlich die »›Freiheit‹ der Seele« in

ihrem »Erhobensein über die Dingwelt«, zu der ja jede »Urkunde« auch zählt.

(Freiheit undForm, 19)Wennmaneinerseits argumentieren kann,dass die völ-

lige Loslösung der scriptura von der Tradition nicht gelingen kann, so will Cas-

sirer andererseits nahelegen, Luther hätte konsequenterweise noch die Schrift

selbst verwerfen müssen.

152 Dei Verbum, zitiert nach Rahner/Vorgrimler, Konzilskompendium, 372 (nach-

folgend DV).

153 Scaturigo und nicht fons.

154 DV 371.

155 Ratzinger, a.a.O., 763

156 Ratzinger, a.a.O., 762.

157 Vgl. auch – bezeichnenderweise – Schmitt, Römischer Katholizismus und po-

litische Form.

158 Es lassen sich für diese Nähe freilich noch etliche weitere Beispiele finden. Ein

weiterer einflussreicher Text, der das Vaticanum II vorbereitete, formulierte

etwa einGegenüber von Leben und Struktur,wo jenes durch die Laien in der Kir-

che repräsentiert wird. (Vgl. Congar, Der Laie, 17). Man kann hier bereits den

FMK vorgezeichnet sehen, den das Vaticanum II in der Überwindung der hier-

archisch fundiertenTheologie des Vaticanum I vollzog.

159 Vgl. Heidegger,Was ist Metaphysik?, 37.

160 Vgl. zu diesem Vorwurf etwa Christopher Norris’ sehr differenzierte Diskussi-

on in Norris, Against Relativism.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 221

III. Parasiten und Guerillas

1 Vgl. CSEL 34/2, Ep. 93 (p. 449): »Putas neminem debere cogi ad iustitiam,

cum legas patrem familias dixisse seruis: ›Quoscumque inueneritis, cogite

intrare‹«. Augustinus betont, er habe zunächst selbst gedacht, man dürfe

niemanden zum Glauben zwingen, sei dann aber durch den Erfolg belehrt

worden.

2 Bayle, Toleranz, 101.

3 Vgl. Bayle, a.a.O., 90.

4 Vgl. Bayle, a.a.O., 104.

5 Vgl. Bayle, a.a.O., 104: »beispielsweise sind wir sehr sicher, dass Gott uns nicht

offenbaren kann, […] dass man, um einen Boden für eine reiche Ernte gut zu

bestellen, ihn nicht anrühren dürfe«.

6 Bayle, a.a.O., 102.

7 Bayle, a.a.O., 103.

8 Bayle, a.a.O., 103.

9 Bayle, a.a.O., 102.

10 Kant, Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?, 53.

11 Kant, a.a.O., 53.

12 Kant, a.a.O., 54.

13 Rancière, Der unwissende Lehrmeister, 11.

14 Rancière, a.a.O., 12.

15 Vgl. Rancière, a.a.O., 52 et passim.

16 Vgl. Rancière, a.a.O., 23.

17 Rancière, a.a.O., 22.

18 Cassirer, Philosophie der Aufklärung, 171.

19 Balibar, Gleichfreiheit.

20 Balibar, a.a.O., 90.

21 Balibar, a.a.O., 91.

22 Balibar, a.a.O., 94.

23 Balibar, a.a.O., 94.

24 Balibar, a.a.O., 92f.

25 Vgl. Berlin, Zwei Freiheitsbegriffe, 245.

26 Vgl. Balibar, a.a.O., 97.

27 Vgl. Balibar, a.a.O., 97.

28 Balibar, a.a.O., 100.

29 Balibar, a.a.O., 99.

30 Vgl. Balibar, a.a.O., 114.

31 Schiller, Über die ästhetische Erziehung des Menschen, 581.

32 Vgl. Schiller, a.a.O., 582.

33 Schiller, a.a.O., 560.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

34 Schiller, a.a.O., 592.

35 Vgl. Schiller, a.a.O., 593.

36 Schiller, a.a.O., 595.

37 Ibidem.

38 Ibidem.

39 Ibidem.

40 Vgl. Schiller, a.a.O., 596: »Zur Erfüllung dieser doppelten Aufgabe […] werden

wir durch zwei entgegengesetzte Kräfte gedrungen, die man, weil sie uns an-

treiben ihr Objekt zu verwirklichen, ganz schicklich Triebe nennt.«

41 Vgl. Schiller, a.a.O., 596.

42 Vgl. Schiller, a.a.O., 598.

43 Ibidem.

44 Schiller, a.a.O., 606.

45 Ibidem.

46 Schiller, a.a.O., 607.

47 Schiller, a.a.O., 609.

48 Cassirer, Freiheit und Form, 313.

49 TerryEagleton formulierte gar,dass »Schiller’s ›aesthetic‹ is in this senseGram-

sci’s ›hegemony‹ in a different key.« (Eagleton, The Ideology of the Aesthetic,

106).

50 Vgl. Ritter, Hegel und die Französische Revolution.

51 Vgl. etwa Le Bon, Psychologie der Massen, 38f.

52 Carey,The Intellectuals and the Masses, 21.

53 Le Bon, a.a.O., 29.

54 Vgl. Le Bon, a.a.O., 29.

55 Le Bon, a.a.O., 30.

56 Le Bon, a.a.O., 30.

57 Le Bon, a.a.O., 28.

58 Ibidem.

59 Le Bon, a.a.O., 34.

60 Ibidem.

61 Vgl. ibidem.

62 Ibidem.

63 Ibidem.

64 S.o.

65 Vgl. Le Bon, a.a.O., 36ff. et passim.

66 Le Bon, a.a.O., 110.

67 Vgl. Freud,Massenpsychologie und Ich-Analyse, 56ff.

68 Vgl. Freud, a.a.O., 78.

69 Freud, a.a.O., 76.

70 Freud, a.a.O., 77.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 223

71 Freud, a.a.O., 83.

72 Freud, a.a.O., 85.

73 Le Bon, a.a.O., 111.

74 Vgl.Ortega yGasset, Aufstand derMassen, 48f. Vgl. auchCarey,The Intellectu-

als and the Masses, 3, der der Ansicht ist, dieses Wachstum sei »the root of his

worries«.

75 Ortega y Gasset, a.a.O., 7.

76 Ortega y Gasset, a.a.O., 9.

77 Ortega y Gasset, a.a.O., passim.

78 Ortega y Gasset, a.a.O., 13.

79 Ortega y Gasset, a.a.O., 66.

80 Ortega y Gasset, a.a.O., 67.

81 Vgl. Ortega y Gasset, a.a.O., 24.

82 Ortega y Gasset, a.a.O., 39.

83 Ortega y Gasset, a.a.O., 56.

84 Ibidem.

85 Ortega y Gasset, a.a.O., 59.

86 Ortega y Gasset, a.a.O., 132.

87 Ortega y Gasset, a.a.O., 135

88 Ortega y Gasset, a.a.O., 134.

89 Ortega y Gasset, a.a.O., 136.

90 Löwenthal, Falsche Propheten, 22f.

91 Löwenthal, a.a.O., 29.

92 Löwenthal, a.a.O., 29.

93 Vgl. Löwenthal, a.a.O., 26f.

94 Löwenthal, a.a.O., 31.

95 Vgl. Löwenthal, a.a.O., 35.

96 Löwenthal, a.a.O., 36.

97 Löwenthal, a.a.O., 46.

98 Löwenthal, a.a.O., 46f.

99 Löwenthal, a.a.O., 103.

100 Vgl. Löwenthal, a.a.O., 34.

101 Gramsci, Gefängnishefte, passim, vgl. etwa 1376ff.

102 Gramsci, a.a.O., 1376.

103 Gramsci, a.a.O., 1375.

104 Vgl. Gramsci, a.a.O., 1500.

105 Gramsci, a.a.O., 1500.

106 Ibidem.

107 Gramsci, a.a.O., 1390.

108 Ibidem.

109 Laclau/Mouffe, Hegemonie und radikale Demokratie, 102.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

110 Vgl. Laclau, On populist reason, 96f.

111 Laclau, a.a.O., 71.

112 Vgl. Laclau, a.a.O., 95 et passim.

113 Laclau, a.a.O., 150.

114 Vgl. Laclau, a.a.O., 12 und 18.

115 Vgl. Laclau, a.a.O., 17.

116 Vgl. Laclau, a.a.O., 12.

117 Vgl. Laclau, a.a.O., 58f.

118 Vgl. Laclau, a.a.O., 111: »Saussure’s associative pole«.

119 Vgl. Laclau, a.a.O., 25.

120 Vgl. etwaMouffe, Agonistik, 124.

121 Mouffe, a.a.O., 124.

122 Mouffe, a.a.O., 125.

123 Laclau, a.a.O., 78.

124 Vgl.Mouffe, a.a.O., 28 et passim.

125 Mouffe, a.a.O., 28.

126 Vgl.Mouffe, Für einen linken Populismus, 36ff.

127 Mouffe, a.a.O., 63.

128 Crouch, Post-Democracy, 21.

129 Crouch, a.a.O., 71.

130 Crouch, a.a.O., 21.

131 Vgl. Gramsci, a.a.O., 1389.

132 Vgl.McLuhan, UnderstandingMedia.

133 Eco, Für eine semiologische Guerilla, 147.

134 Eco, a.a.O., 149.

135 Eco, a.a.O., 149.

136 Eco, a.a.O., 151.

137 Eco, a.a.O., 153.

138 Eco, a.a.O., 154.

139 Ibidem.

140 Eco, a.a.O., 155.

141 Ibidem.

142 Vgl. Eco, a.a.O., 155f. Eco merkt selbst sardonisch an: »Revolutionen verenden

oft in noch pittoreskeren Formen von Integration.« (155).

143 S.o.

144 Baudrillard, Kool Killer, 20.

145 Baudrillard, a.a.O., 21.

146 Baudrillard, a.a.O., 21.

147 Baudrillard, a.a.O., 29f.

148 https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html; zuletzt

aufgerufen am 09.05.2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html
https://www.der-postillon.com/2021/04/tschernobyl-leugner.html


Anmerkungen 225

IV. Schweigen

1 Rancière, Das Unvernehmen, 39.

2 Rancière, a.a.O., 39.

3 Rancière, a.a.O., 41.

4 Rancière, a.a.O., 21.

5 Rancière, a.a.O., 22.

6 Rancière, a.a.O., 38.

7 Rancière, a.a.O., 37.

8 Rancière, a.a.O., 66f.

9 Rancière nennt dies »Subjektivierung« (a.a.O., 49).

10 Rancière, a.a.O., 29.

11 Rancière, a.a.O., 105

12 Rancière, a.a.O., 112.

13 Ibidem.

14 Rancière, a.a.O., 114.

15 Vgl etwaWhite,Metahistory, 236.

16 Vgl. Gadamer,Wahrheit undMethode.

17 Vgl. Beleg für diese Lesart HWPhil, Lemma »Historismus, Historizismus«,

3/1142.

18 Hegel, Philosophie der Geschichte, 49.

19 Ibidem.

20 Vgl. etwa Gadamer, a.a.O., 213.

21 White, a.a.O., 222.

22 White, a.a.O., 225.

23 Vgl. auch Gadamer, a.a.O., 214f.

24 Vgl. Gadamer, a.a.O., 208.

25 Ranke, Römische Geschichte, 316.

26 Vgl. Croce, Antihistorismus.

27 Croce, a.a.O., 457.

28 Ibidem.

29 Croce, a.a.O., 458.

30 Ibidem.

31 Interessant ist, dass Croce die Position, die die ›Organizität‹ der Geschichte

ernstnehme,mitdemLiberalismusverknüpft (vgl.a.a.O.,464),währendWhite

sie bekanntlich mit dem Konservatismus verband.

32 Troeltsch, Der Historismus und seine Probleme, 115f.

33 Troeltsch, a.a.O., 200.

34 Troeltsch, a.a.O., 211

35 Ibidem.

36 Troeltsch, a.a.O., 692.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

37 Ibidem.

38 Ibidem.

39 Ibidem.

40 Ibidem.

41 Rancière, a.a.O., 144.

42 Levinas, Die Zeit und der Andere, 21.

43 Levinas, a.a.O., 20f.

44 Levinas, a.a.O., 23.

45 Ibidem.

46 Levinas, a.a.O., 27.

47 Vgl. Levinas, a.a.O., 48.

48 Levinas, a.a.O., 50.

49 Ibidem.

50 Levinas, a.a.O., 62.

51 Levinas, Totalität und Unendlichkeit, 38f.

52 Levinas, a.a.O., 39.

53 Levinas, a.a.O., 42.

54 Ibidem.

55 Ibidem.

56 Ibidem.

57 Levinas, a.a.O., 44.

58 Levinas, a.a.O., 46.

59 Levinas, a.a.O., 43.

60 Levinas, a.a.O., 57.

61 Vgl. aber die Asymmetrie der klassizistischen Lösung, die gewissermaßen das

Gegenteil zur Levinas’schen Strategie bildet.

62 Levinas, a.a.O., 66f.

63 Levinas, a.a.O., 66.

64 Levinas, a.a.O., 40.

65 Levinas, a.a.O., 63.

66 Levinas, a.a.O., 44.

67 Vgl. Levinas, a.a.O., 87 et passim.

68 Levinas, a.a.O., 87.

69 Levinas, a.a.O., 64.

70 Ibidem.

71 Ibidem.

72 Vgl. Levinas, a.a.O., 442.

73 Levinas, a.a.O., 284.

74 Ibidem.

75 Vgl. Levinas, a.a.O., 286.

76 Levinas, a.a.O., 286.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 227

77 Levinas, a.a.O., 445.

78 Ibidem.

79 Derrida, Gewalt undMetaphysik, 163.

80 Ibidem.

81 Ibidem.

82 Ibidem.

83 Derrida, a.a.O., 164.

84 Derrida, a.a.O., 176.

85 Ibidem.

86 Derrida, a.a.O., 177.

87 Derrida, a.a.O., 158.

88 Derrida, a.a.O., 178.

89 Vgl. Bauman, Postmodern Ethics, 6 ff et passim.

90 Vgl. Bauman, a.a.O., 82f.

91 Bauman, a.a.O.,132.

92 Bauman, a.a.O., 141.

93 Bauman, a.a.O., 238.

94 DassderenAuftretenkeineswegs als kausaleFolgederLevinas’schenArbeit dar-

gestellt werden soll, liegt auf der Hand.

95 Vgl. Rorty, Kontingenz, Ironie und Solidarität.

96 Rorty, a.a.O., 129.

97 Ibidem.

98 Vgl. Rorty, a.a.O., passim.

99 Rorty, a.a.O., 129.

100 Vgl. auch Rorty, Der Spiegel der Natur.

101 Rorty, a.a.O., 129 et passim.

102 Rorty, a.a.O., 129.

103 Rorty, a.a.O., 130.

104 Rorty, a.a.O., 128.

105 Rorty, a.a.O., 157.

106 Rorty, a.a.O., 111.

107 Rorty, a.a.O., 128.

108 Vgl. Rorty, a.a.O., 86ff.

109 Schiller, »Resignation«.

110 Rorty, a.a.O., 153.

111 Vgl. Rorty, a.a.O., 154.

112 Rorty, a.a.O., 156.

113 Rorty, a.a.O., 320.

114 Ibidem.

115 Ibidem.

116 Vgl. Rorty, a.a.O., 138.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

117 Rorty, a.a.O., 141.

118 Rorty, a.a.O., 139.

119 Vgl. Rorty, a.a.O., 138f.

120 Rorty, a.a.O., 96.

121 Rorty, a.a.O., 154.

122 Vgl.Wittgenstein, Philosophische Untersuchungen, 26 et passim.

123 Jaeggi, Kritik von Lebensformen, 41.

124 Vgl. Jaeggi, a.a.O., insbesondere 343ff.

125 Lowenthal,The Past is a Foreign Country, 41.

126 Lowenthal, a.a.O., 40.

127 Lowenthal, a.a.O., 53.

128 Vgl. Lowenthal, a.a.O., 49ff.

129 Boym,The Future of Nostalgia, 34.

130 Vgl. Jameson, Postmodernism orThe Cultural Logic of Late Capitalism, 279ff.

131 Lowenthal, a.a.O., 38.

132 Jameson, a.a.O., 284.

133 Jameson, a.a.O., 296.

134 Jameson, a.a.O., ix.

135 Boym, a.a.O., 41.

136 Boym, a.a.O., 50.

137 Ibidem.

138 Vgl. Boym, a.a.O., 43.

139 Boym, a.a.O., 44.

140 Man vergleiche den analog gelagerten Fall der europäischen Renaissance und

deren Konzeption durch Petrarca. Vgl. Rudoll, Post-Epochen, 50ff.

141 Lewis, Die Abschaffung des Menschen, 12.

142 Vgl. Lewis, a.a.O., 14.

143 Lewis, a.a.O., 27.

144 Vgl. Lewis, a.a.O., 26f. und 91ff.

145 Lewis, a.a.O., 27.

146 Lewis, a.a.O., 97.

147 Ibidem.

148 Lewis, a.a.O., 24.

149 Lewis, a.a.O., 28f.

150 Lewis, a.a.O., 35.

151 Lewis, a.a.O., 49.

152 Lewis, a.a.O., 58.

153 Lewis, a.a.O., 61.

154 Vgl. Lewis, a.a.O., 65.

155 Vgl. Lewis, a.a.O., 64.

156 Lewis, a.a.O., 65f.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anmerkungen 229

157 Lewis, a.a.O., 79.

158 Butler, Haß spricht.

159 Butler, a.a.O., 9.

160 Butler, a.a.O., 35 et passim.

161 Butler, a.a.O., 35.

162 Vgl. Butler, a.a.O., 36f.

163 Butler, a.a.O., 29f.

164 Butler, a.a.O., 31.

165 Butler, a.a.O., 43.

166 Vgl. §6.

167 Sorel, Über die Gewalt, 94.

168 Vgl. Sorel, a.a.O., 96.

169 Sorel, a.a.O., 95.

170 Sorel, a.a.O., 96.

171 Sorel, a.a.O., 96ff.

172 Berlin,Wider das Geläufige, 443.

173 Berlin, a.a.O., 424.

174 Berlin, a.a.O., 445.

175 Berlin, a.a.O., 444.

176 Sorel, a.a.O., 98.

177 Ibidem.

178 Fanon, Die Verdammten dieser Erde, 42.

179 Fanon, a.a.O., 42.

180 Fanon, a.a.O., 71.

181 Fanon, a.a.O., 74.

182 Vgl. Fanon, a.a.O., 77.

183 Vgl. Fanon, a.a.O., 71.

184 Fanon, a.a.O., 75.

185 Fanon, a.a.O., 42 et passim.

186 Vgl. Benjamin, Zur Kritik der Gewalt.

187 Benjamin, a.a.O., 37.

188 Benjamin, a.a.O., 38.

189 Benjamin, a.a.O., 45.

190 Benjamin, a.a.O., 54.

191 Benjamin, a.a.O., 45.

192 Vgl. Benjamin, a.a.O., 64.

193 Benjamin, a.a.O., 64 et passim.

194 Benjamin, a.a.O., 54.

195 Benjamin, a.a.O., 60.

196 Benjamin, a.a.O., 59.

197 Vgl. Benjamin, a.a.O., 54.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

198 Benjamin, a.a.O., 64.

199 Benjamin, a.a.O., 64.

V. Zukunft

1 Vgl. Eagleton, Hoffnungsvoll aber nicht optimistisch, 16.

2 Voltaire, Candide 31.

3 Ibidem.

4 Eagleton, a.a.O., 16.

5 Vgl. Eagleton, a.a.O., 30.

6 Bloch, Das Prinzip Hoffnung, 677.

7 Bloch, a.a.O., 677.

8 Bloch, a.a.O., 678.

9 Bloch, a.a.O., 677f.

10 Bloch, a.a.O., 677.

11 Röm 8, 24 EÜ.

12 Röm 8, 24 EÜ.

13 Spe salvi, 2 (https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/doc

uments/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html; 01.11.2021).

14 Spe salvi,4 (https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/docu

ments/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html; 01.11.2021).

15 Peguy, Das Tor zumGeheimnis der Hoffnung, 9.

16 Peguy, a.a.O., 14.

17 Dies ist wohl der Grund, weshalb Cornelius Castoriadis’ Werk eine so große

Anziehungskraft entfalten konnte. Vgl. Castoriadis, Gesellschaft als imaginäre

Institution.

18 Bereits der Name der Gattung verdeutlicht die transformative Kraft, die dem

wissenschaftlichen Fortschritt zugeschrieben wurde.

19 Vgl. §3.

20 Lewis, Out of Silent Planet.

21 Während die vorliegenden Zeilen geschrieben werden, findet in Glasgow die

UN-Klimakonferenz statt, in deren Kontext stetig die Hoffnung formuliert

wird, noch zuweltweit einheitlichen Zielen in der Bekämpfung des Klimawan-

dels zu gelangen. Die Botschaft der Außerirdischen ist bislang nicht zur Erde

gelangt.

22 Dass daraus dann dieThese resultiert, dass ›dieMehrheit dieWahrheit sei‹, ist

dann freilich eine erneute Steilvorlage für die Belehrung, man dürfe Meinung

nicht mitWissen verwechseln.

23 Habermas, Strukturwandel der Öffentlichkeit [nachfolgend zitiert als SdÖ].

24 Habermas, SdÖ, 266.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/de/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html


Anmerkungen 231

25 Habermas, SdÖ, 156.

26 Habermas, SdÖ, 119.

27 Ibidem.

28 Ibidem.

29 Ibidem.

30 Vgl. etwaHabermas,Theorie des kommunikativenHandelns I, 37 [nachfolgend

zitiert als TkH].

31 Vgl. Habermas, TkH I, 28.

32 Vgl. Habermas, TkH I, 141f. (oder I, 446).

33 Vgl. insbesondere Habermas, TkH II, 220ff.

34 Vgl. etwa Habermas, TkH I, 365.

35 Habermas, TkH I, 370.

36 Habermas,ThK I, 387.

37 Vgl. etwa Habermas, TkH I, 32ff.

38 Habermas, TkH I, 36.

39 Habermas, TkH I, 49.

40 Habermas,ThK II, 220.

41 Vgl. Habermas,ThK II, 220.

42 Vgl. Habermas, Erläuterungen zur Diskursethik, 11ff.

43 Habermas, a.a.O., 35.

44 Ibidem.

45 Habermas, a.a.O., 38.

46 Ibidem.

47 Habermas, a.a.O., 38f.

48 Habermas, a.a.O., 39.

49 Habermas, a.a.O., 38.

50 Vgl. hierzu insbesondere auch Habermas, Faktizität und Geltung.

51 Vgl.Williams, Culture and Society, xviii.

52 Williams, a.a.O., 305.

53 Williams, a.a.O., 304f.

54 Williams, a.a.O., 304f.

55 Vgl.Williams, a.a.O., 305.

56 Williams, a.a.O., 313.

57 Ibidem.

58 Ibidem.

59 Vgl.Williams, a.a.O., 298ff.

60 Williams, a.a.O., 333.

61 Ibidem.

62 Siehe etwa https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20

(aufgerufen am 21.12.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20
https://twitter.com/jk_rowling/status/1269382518362509313?s=20


232 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

63 Paolo Virno hat 2003 in einem umstrittenen Beitrag versucht, die Arbeits- und

Lebensbedingungendes ›Post-Fordismus‹mittels einesBegriffes der »Multitu-

de« (vgl. Virno, A Grammar of theMultitude) zu analysieren. Ermöchte diesen

spinozistischen Term gegen die Hobbes’sche Idee des ›Volkes‹ stellen und be-

tont, dass unter den Bedingungen des Post-Fordismus die Idee eines überin-

dividuellen Subjektes, des Staates als einer »synthetic unity« (Virno, a.a.O., 22)

nicht mehr die Realität treffe. Vielmehr müsse man auf den Begriff der Multi-

tude zurückgreifen: »a pluralitywhich persists as such [Herv. i.O.]« (Virno, a.a.O.,

21). Den Grund hierfür sieht er in einerWandlung der Form von Arbeit, die im

Post-Fordismus vor allem aus kommunikativer Arbeit und damit aus intellektu-

eller Virtuosität bestehe. Dies löse die alte Trennungen des Öffentlichen und

Privaten, der Arbeit und der Freizeit auf und führe zu einer Wandlung des-

sen, was Marx den general intellect genannt hatte: dieser bestehe nicht mehr in

den Anhäufung wissenschaftlicher Erkenntnisse durch die Spezies und ihrer

Objektivierung in technischen Artefakten, vielmehr bezeichne er nun schlicht

die allgemeine Fähigkeit zu denken: »the ›general intellect‹ is nothing but the in-

tellect in general [Herv. i. O.]« (Virno, a.a.O., 66). Diese Veränderung der tägli-

chen Arbeit im Post-Fordismus und die resultierende Verschiebung des Intel-

lekts in die ›Multitude‹ sieht er als Auslöser einer gegenläufigen Bewegung zur

Spezialisierung der Arbeitsplätze, die eine Homogenisierung der Lebenswel-

ten der Menschen außerhalb ihrer Arbeitszeit nach sich zieht: »That is to say

these workers have in common emotional tonalities, interests, mentality, ex-

pectations.« (Virno, a.a.O., 105f.) Man ist heute versucht hinzuzufügen, dass

sie auch einen WhatsApp-Account haben und viele Abende damit zubringen,

Netflix zu ›bingen‹.VirnosBeschreibungenmögennur für einenTeil derBevöl-

kerung zutreffen –wenngleich dieser wächst –, und sie gelten sicherlich nicht

für jede Gesellschaft des Planeten.Doch stellen sie eineweitere Intensivierung

eines Phänomens dar, das bereits Julien Benda vor einhundert Jahren zu be-

obachten meinte. Virno sieht in der Situation so viele Gefahren wie Chancen.

Er betrachtet den Post-Fordismus als einen ›Kommunismus des Kapitals‹ (vgl.

Virno, a.a.O., 110f.) und fragt,welche sozialen Taktiken geeignetwären,den ge-

neral intellect derMultitude aus seiner ›servilen‹ Rolle zu befreien und ihn einer

wahrhaft ›politischen‹ Virtuosität zuzuführen (vgl. Virno, a.a.O., 66ff.). Seine

Ideen von disobedience und exit sind dabei sicherlich nicht die finale Lösung,

wie er selbst zugesteht (vgl. Virno, a.a.O., 71). Was jedoch Virno sehr klar ge-

sehen hat, ist dass die Dislozierung des Intellekts auch über die Veränderung

der Arbeitswelt sich vollzogen hat, und welche Chance sie als Transformation

des general intellect bietet.

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


WISSEN. GEMEINSAM.  
PUBLIZIEREN.

transcript pflegt ein mehrsprachiges transdisziplinäres Programm mit 
Schwerpunkt in den Kultur- und Sozialwissenschaften. Aktuelle Beträge  
zu Forschungsdebatten werden durch einen Fokus auf Gegenwartsdia-
gnosen und Zukunftsthemen sowie durch innovative Bildungsmedien 
ergänzt. Wir ermöglichen eine Veröffentlichung in diesem Programm in 
modernen digitalen und offenen Publikationsformaten, die passgenau 
auf die individuellen Bedürfnisse unserer Publikationspartner*innen zu-
geschnitten werden können. 

U N S E R E  L E I S T U N G E N  I N  K Ü R Z E
•	 partnerschaftliche Publikationsmodelle

•	 Open Access-Publishing

•	 innovative digitale Formate: HTML, Living Handbooks etc.

•	 nachhaltiges digitales Publizieren durch XML

•	 digitale Bildungsmedien

•	 vielfältige Verknüpfung von Publikationen mit Social Media

Unsere  aktue l le  Vorschau f inden S ie  unter :  www.transcr ip t-ver lag.de/vorschau-download

Besuchen Sie  uns im Internet:  www.transcr ipt-ver lag.de

https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download
https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.transcript-verlag.de
https://www.transcript-verlag.de/vorschau-download


https://doi.org/10.14361/9783839471364 - am 14.02.2026, 19:32:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	Einleitung
	§ 1 Die Dislozierung des Intellekts

	I. Modi von Antagonismus
	§ 2 Bendas Klassizismus
	§ 3 Freund und Feind: Von Hegel zu Schmitt
	§ 4 Litterature engagee
	§ 5 Widerlegung und Aufhebung: Zur Dialektik
	§ 6 »Where’s your f***ing rage?« Revolution und Klassenkampf
	§ 7 Werte und Toleranz

	II. Der Form‐Materie‐Kollaps
	§ 8 Sollen und Sein: Lukacs gegen die Logik
	§ 9 Horkheimer und der Materialismus
	§ 10 Derrida
	§ 11 Butler gegen Platon
	§ 12 Historische Wahrheit: Das Vaticanum II

	III. Parasiten und Guerillas
	§ 13 Das Dilemma aller Aufklärung
	§ 14 Denunziation der Massen
	§ 15 Hegemonie: Die Gramsci‐Linie
	§ 16 Kommunikationsguerilla

	IV. Schweigen
	§ 17 Das Ende des Historismus
	§ 18 Levinas
	§ 19 Ironie und Lebensform
	§ 20 Nostalgie
	§ 21 Gewalt

	V. Zukunft
	§ 22 Hoffnung gegen Optimismus

	Literaturverzeichnis
	Anmerkungen
	Einleitung
	I. Modi von Antagonismus
	II. Der Form‐Materie‐Kollaps
	III. Parasiten und Guerillas
	IV. Schweigen
	V. Zukunft


