Zwischen Mensch und Ding

Thomas Kolnberger

EINLEITUNG

Die Beziehung von Menschen und Dingen stand ldangste Zeit unter der Annahme,
dass stabile Verhéltnisse herrschen, praktisch wie ontologisch geordnet in zwei
Sphéren: Menschen seien Menschen; Dinge eben Dinge. Diese scheinbar klaren
Grenzen zwischen Menschlichem und Dinglichem sind wissenschaftlich-konzep-
tionell in Bewegung gekommen, denn kategoriale Unterscheidungen, die nur zwei
Auspriagungen zulassen, gelten als essentialistisch und reizen zum Widerspruch.
Vertreter und Vertreterinnen neuerer holistischer Ansdtze und Denkrichtungen
wie der Akteur-Netzwerk-Theorie (oder ANT, sieche Latour 2001; 2007), Cyborg-
Anthropologie (Downey/Dumit/Williams 1995), Art and Agency (Gell 1998),
New Materialism (Bennett 2010) oder »materieller Arrangements« (Schatzki
2016) kritisieren diese Dichotomisierung als unzuldssige Zerlegung einer Gesamt-
heit in zwei Teilgesamtheiten, die nebeneinander stehen. Alles gehort also irgend-
wie zusammen oder zumindest zusammengedacht, aber wie?

Grenzen in Frage zu stellen, zumindest der Versuch dazu, ist paradigmatisch
fir die Zeit, in der wir leben. Zuletzt wurde — und nicht nur in den Kulturwissen-
schaften — wieder ausfiihrlich die Grenzziehungsproblematik von »Natur< und
»Kultur« erortert und themenbezogene Journale als Diskussionsplattformen ge-
griindet (z. B.: Nature and Culture 2006ff., vgl. Fischer-Kowalski/Weisz 1999).
Hier &uBert sich zuallererst fundamentale Kritik an »bewéhrten abendlédndischen
Leitkategorien< und als Alternative wird komplexes Systemgeschehen mit flieen-
den Ubergiingen dem konstatierten komplementiren Reduktionismus gegeniiber-
gestellt, der das Denken des »Westens«< durchziehen soll. Der Wechsel von der
»Dingvergessenheit alter Schule« zur >Dingversessenheit< im sogenannten Mate-
rial Turn oder »thingly turn«, wie Peter-Paul Veerbeck (2005: 3) es ausdriickt,



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | Thomas Kolnberger

scheint ein Ausldufer dieser Diskussion zu sein. In ihrer konzeptionell weitrei-
chendsten Dimension ist diese Wende zur Materialitét eine Debatte mit dem Vor-
satz, das bindre Oppositionspaar yMensch versus Ding« aufzulésen, um die Privi-
legierung des Geistes iiber die Materie zu beenden. Demzufolge wird Dingen jetzt
Handlungsmacht zugestanden und die anthropozentrische Vorstellung vom Men-
schen als alleiniger Akteur mit Wirkungsmacht in Frage gestellt. Dinge besitzen
nicht nur Agency. Sie erscheinen in diesem Licht auch als Indikator fiir Verdnde-
rung, und iiber die materielle Kultur kann deshalb sozialer Wandel gut aufgezeigt
werden. Insbesondere gilt dies, wenn Dinge selbst diese Entwicklung vorantrei-
ben. Die irritierende Dynamik »des Netzes¢, seine »Zuhandenheit< als Social Me-
dia ist ein gutes Beispiel hierfiir. Objekt-Subjekt-Verhéltnisse, wie im letzten Fall
als engmaschige Digital-Material-Medium-Mensch-Beziehung, entziehen sich ei-
ner eindeutigen Zuordnung zu Technischem oder Humanem. Aus dieser Verqui-
ckung heraus erfolgt, im Gebrauch wie emotional, eine Grenziiberschreitung: So
werden in der Praxis der Neuen Medien immer selbstversténdlicher elektronische
Artefakte als Alter-Ego und Avatare als Inkarnationen realer Personen akzeptiert
(Packer/Jordan 2001; Turkle 2011; Brukamp 2010; Christensen/Gotved 2015).
Bruno Latour folgend sind das Beispiele fiir eine Assemblage, d. h. von Relationen
heterogener Einheiten, die mehr als nur » vermenschlichte« Dinge« (Reuter/Berli
2016: 5) sind, sondern etwas Drittes, ein zwischen Realem und Virtuellem Ange-
ordnetes darstellen. Solche Ding-Mensch-Konstellationen werden zu Herausfor-
derungen eben weil keine wirkliche Autonomie mehr festlegbar ist und sie unauf-
16sbar miteinander verwirrt und verworren scheinen (Miiller 2015). Gibt es hierfiir
Beispiele aus der Geschichte?

Aus historischer Perspektive mochte ich in diesem Beitrag auf eine besondere
und die wohl urspriinglichste Verbindung zwischen Mensch und Ding hinarbeiten.
Die Arbeitsthese dazu lautet, dass die unmittelbarste Verstrickung von Mensch
und Ding der menschliche Korper selbst ist. Welcher analytische Zugang bietet
sich in diesem Zusammenhang an? Viele. Meiner Ansicht nach ldsst sich diese
Vielzahl grob in zwei Gruppen zusammenfassen. Eine mogliche Perspektive ist
die Selbstreferenz des Korpers auf den Korper. Nach Marcel Mauss etwa, ist der
»natiirliche« Korper immer schon ein kulturell vorgeformter und ein >technisches
Objekt« zugleich: »Der Korper ist das erste und natiirlichste Instrument des Men-
schen. Oder genauer gesagt ohne von Instrument zu sprechen, das erste und natiir-
lichste technische Objekt und gleichzeitig technisches Mittel des Menschen ist
sein Korper« (Mauss 1975: 205). Beim franzosischen Ethnologen wird davon aus-
gegangen, dass der Mensch zuallererst auf sich selbst als physischen Korper be-
zogen ist: Der Korper wird seinem Gebrauch angepasst, der wiederum sozial vor-



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 329

gegeben ist. yKorpertechniken<, wie der aufrechte Gang beim Militér, sind Sozia-
lisation, wobei der Korper sowohl primdres Mittel als auch Objekt in einem ist
(Schiittpelz 2010).

Koérpertechniken sind im Grunde genauso arbitrér wie verallgemeinernde Vor-
stellungen von Leib und Seele, die in verschiedenen zeitlich-kulturellen Kontex-
ten den >Geist¢, mitunter den »Weltgeist(, aus dem physischen Korper herauslosen
als psyché und pneuma, Ka, Ba und Ach, nefesch, nafs, atman und jiva, p’o und
hun, mitaman und anima oder animus. In der philosophischen Anthropologie Hel-
mut Plessners ergeben sich aus diesem unauthebbaren und urspriinglichen Ver-
hiltnis des lebendigen Korpers zum metaphysischen Leibe zwangsweise Wider-
spriiche und Doppeldeutigkeiten. Sie sind wesentlicher Teil und Triebfeder der
conditio humana: »Der Mensch ist immer zugleich Leib (Kopf, Rumpf, Extremi-
tiaten mit allem, was darin steckt) — auch wenn er von seiner irgendwie >darin¢
seienden unsterblichen Seele iiberzeugt ist — und /at diesen Leib als diesen Kor-
per« (Plessner 2003: 238, seine Hervorheb.). In der Praxis begriinden solche
Selbstwahrnehmung unterschiedlichste Koérperkonzepte, Korperschemata oder
Kérperbilder, die als >Selbstkonzepte« eine differenzierte Orientierung im Um-
gang mit der sozialen und dinglichen Welt erst ermdglichen (vgl. Jaspers 1973;
Alloa et al. 2012).

Fiir den franzdsischen Philosoph und Phdnomenologen Maurice Merleau-
Ponty, der auf Edmund Husserls Werk aufbaut, ist es nicht der »natiirliche Korpers,
sondern der Leib (/e corps propre) dieser urspriingliche »Gesichtspunkt der Welt<:
»Ich bin mein Leib«, schreibt er, und an selber Stelle weiter: » Wir betrachten nicht
lediglich die Verhéltnisse zwischen Segmenten und Korrelationen zwischen sicht-
barem und taktilem Leib: wie sind es, die diese Arme und Beine zusammenhalten,
sie zugleich sehen und beriihren« (1966: 180). Die deutsche Sprache l4sst mit der
Unterscheidung von »Leib< und »Kd&rper< eine »zwanglose Differenzierung« und
damit eine tiefgehende »Verdinglichung« sowohl von Leib in phdnomenologischer
wie Korper in physischer Betrachtungsweise zu (Schmitz 2011: 5). Der Leib in
seinem Lebensvollzug produziert dann, wie es Hermann Schmitz in seinem neu-
phianomenologischen Ansatz ausdriickt, »Halbdinge« wie Schmerzen, die bei
himmernden Kopfweh als pulsierende Zone iiber die eigentliche Korpergrenzen
hinauszugehen scheinen. Solche exzentrische Erweiterungen lassen sich aber nur
erspiiren und stellen kein raumzeitliches Kontinuum dar, wie es »Festkorper< vor-
aussetzen (Schmitz 2011: 29f.). Letztlich bleiben die »Volldinge« (Objekte) von
diesem empfindsamen »ausgedehnten Leib«, dem korperlichen Wirklichkeitsbe-
zug, getrennt. Gewissermalien ist das die »Selbstreferenz des Leibes auf den Leib«.

Wird dann »das Sichtbare und das Unsichtbare« im wahrsten Sinne des Wortes
realisiert, wenn man sich nicht mehr selbst die Hande reichen kann? Auch bei



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | Thomas Kolnberger

Merleau-Ponty (Le Visible et I’Invisble, 1986) ist das ein oft verwendeter Beispiel-
fall, wo das Spiiren >von innen¢, des Handedrucks, durch Erleben »von au3en¢, der
Handreichung, aus sich selbst erfolgt. Wenn beim sogenannten »Phantomschmerz<
aber real-abgetrennte Gliedmallen noch >wie von selbst¢ gespiirt werden, verliert
dann nicht die Phdnomenologie ihre konzeptionelle Anschlussfahigkeit und gerit
in ihrer Radikalitdt zum selbstreferentiellen Zirkelschluss, zur yHyperphdnomeno-
logie«? Phantomschmerzen, welche die Neurologen Rachamandran und Blakeslee
(1998) als »Phantoms in the Brain« bezeichnen, lassen sich ndmlich durch Virtual-
Reality-Simulationen nicht nur mildern, sondern durch computeranimierte Vor-
spie(ge)lung des Korperteilverlustes mitunter vollstdndig kurieren. Das Gehirn
wird hier durch eine >Vorstellung zweiten Grades< — eine Vorstellung von der
Bildhaftigkeit der Anschauung des raumeinnehmenden Korpers — ausgetrickst
und der fehlenden Reorganisation nach dem Verlustfall (>remapping<) des soma-
tosensorischen GroBhirnrinde (cortex cerebri) von aullen technisch auf die
Spriinge geholfen. Hier tritt der Korper aus dem Leib und geht als Simulacrum in
eine partielle Hyperrealitét iiber.

Eine grundsatzlich andere Perspektive nehmen Soziologien des Korpers ein.
Es wird »Korperlichkeit in Interaktionsbeziechungen« analysiert (Raab/Soeffner
2005: 166). Auch in der yKorpergeschichte« (Lorenz 2000; Body Politics 2013ff.;
Schroer 2005), oder auch »Geschichte des Korpers< (Body History), an der ich
mich in diesem Beitrag insbesondere orientiert habe, werden Interdependenzen
von Korper und Gesellschaft in ihrer historischen Dimension untersucht. Es wird
darauf hingewiesen, dass gesellschaftliche Werte, Normen, Strukturen oder Tech-
nologien den menschlichen Korper pragen, und dies in Diskursen thematisiert und
mit Praxen sichtbar gemacht wird. Die Ansdtze dazu sind so vielfdltig wie die
Methoden breitgefachert und schlieBen Genderforschung, Sportgeschichte, philo-
sophisch-theologische Erkundungen und anderes mehr mit ein. Seit rund zwei
Jahrzehnten ist diese Disziplin richtiggehend aufgebliiht. Doch selbst in umfas-
senden Darstellungen, wie der von Linda Kalof und William Bynum (2010) her-
ausgegebenen sechsbiandigen kulturgeschichtlichen Reihe, die von der Antike bis
zur Gegenwart fiihrt, werden Korper durchgehend als diskrete Einheiten interpre-
tiert — »diskret« im Sinne des Lateinischen discretus als >fahig, unterscheidend
wahrzunehmen bzw. wahrgenommen zu werden<. Konsequenterweise stehen
dann diese diskreten Korper anderen diskreten Dingen diskontinuierlich gegen-
iiber. Ein Interaktionsprozess erzeugt und pragt die Bedeutung der Dinge fiir die
Menschen und Menschen handeln gegeniiber Dingen auf der Grundlage dieser
Bedeutung, wobei die »Dingwelt« weiterhin von der >Menschwelt« strikt getrennt
bleibt. Welche Zusammenhénge liegen also in dieser zweiten Perspektive auf Kor-
per vor? Es sind entweder diskrete Einheiten, die in zyklische Interaktion und



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 331

Riickkoppelung treten, als eine Seite des konzeptionellen Spektrums, oder »Exte-
riorisierung« der Dinge vom Menschen, als die andere. Nach André Leroi-Gour-
han (1980) ist die Menschheitsentwicklung mit letzterem als ein fortlaufender
Auslagerungs- und Differenzierungsprozess von menschlichen Féhigkeiten zu
verstehen, der Dinge produziert. » Werkzeuge« treten an die Stelle der kdrperlichen
Organe. Mittels dieser Dingwelt werden soziale Gruppen miteinander verbunden.
Die Gesellschaft kann so als ein Netzwerk beschrieben werden. Kann aber der
einzelne Mensch ein Netzwerk sein?

Im Folgenden mdchte ich als meinen Beitrag zur Debatte vorschlagen, die bei-
den bisher vorgestellten Perspektiven kreuzen. Ausgehend vom Korper ist zu-
néchst festzuhalten, dass beim Menschen zu wenig heterogene Elemente zusam-
menwirken, um damit ein >Netzwerk< zu rechtfertigen: Der Korper ist ein koha-
rentes Ganzes, ein »Vernetzungszusammenhang« liegt zwar vor, aber dieser stellt
keine fliichtige und kurzlebig Beziehung dar, wie es flir Akteur-Netzwerk oder
anderer loser Interaktionsgeflechte charakteristisch ist. Ich verweise hier auf eine
frithe Kritik am kartesischen »Mechanismus«, die vom Mediziner und Botaniker
Georg Ernst Stahl (1659-1734) als Gegenentwurf formuliert und als Organismus<
konzipiert wurde: Organismen sind Ganzheiten, die nur durch das Zusammenwir-
ken der Teile entstehen und bestehen. Sie sind keine Aggregate, wie sie von der
ANT beschrieben werden, also duflerliche Verbindungen von Elementen als funk-
tionale Vereinigung (lat. aggregare fiir yansammeln<) mit »flachem Handlungs-
begriff« (Lindemann 2016: 103). In der Humandkologie (Fischer-Kowalski 1997)
oder in der Kultur- und Sozialanthropologie (White 1959; Rappaport 1979) wurde
diese versammelnde und >Alles-hingt-mit-allem-zusammen«-Perspektive einer
Mikro-Organismus-Ebene, also von Lebewesen aller Art, auf eine gesamtgesell-
schaftliche Makroebene gehoben, insbesondere um stabile Zustiande oder Wandel
komplexer Systeme wie der »Umwelt< zu verstehen. Unabdingbare intrinsische
Relationen der Organismen im Kleinen stehen hier interpretativen Analysen von
Gesamtzusammenhéngen gegeniiber.

Aber nicht nur Okosysteme und Okonomien verindern sich. Auch der
menschliche Korper befindet sich in einem stindigen Prozess des Werdens und
Erhaltens — von Wandel und Stasis also. Auf diese Mikroebene werde ich mich
im Folgenden beschrinken. Dabei interessiere ich mich mehr fiir einen »metabo-
lischen< Standpunkt, der vom >Biokdrper« ausgehend die Frage stellt, wo noch
zwischen Mensch und Ding unterschieden werden kann, wenn der Mensch »aus
sich heraus« ein kontinuierlicher Dingproduzent ist, d. h. ein Produzent, der im
Laufe seines Lebens zwangsldufig Abfille bzw. >Biorohstoffe« und mit Eintritt
seines Tod menschliche Uberreste »erzeugt<. Dieser Prozess ist weder eine >Exte-



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | Thomas Kolnberger

riorisation¢, eine Nach-auBen-Verlegung von vom menschlichen Aktivator unab-
hingige Objekten (Korperdingen<, wie Organen) noch eine Extension von Hand-
lungsmoglichkeiten durch Werkzeuggebrauch, noch eine Grenziiberschreitung
»als Erweiterung von Kommunikations- und Interaktionsfdhigkeiten und damit
verbunden als Entgrenzung von bestehenden sachlichen, sozialen, zeitlichen und
rdumlichen Sinngrenzen verstanden« (Thiedeke 2016: 206, sein Hervorheb.). Im
Sinne der Autopoiesis, der »Eigenerschaffung« lebender Systeme, ist der mensch-
liche Organismus selbst das Produkt seiner Organisation: Zwischen Erzeuger und
Erzeugnis gib es keine Trennung (Maturana/Varela 1990). Um diesen Zustand
operationaler Geschlossenheit zu erhalten, fallen gewaltige Restmengen an, die
sich einer definitiven Zuordnung entziehen. Der Biologe oder Systemtheoretiker
kann dariiber hinwegsehen, der Kulturwissenschaftler nicht. Menschliche Kno-
chen oder Fékalien, um Beispiele zu geben, sind keine Artefakte. Der Ausdruck
»Artefakt« umfasst gemil seiner lateinischen Wurzel >das handwerklich Ge-
machte<. Diese Objekte sind auch keine Sachgiiter, denn durch menschliche Ein-
wirkung erzeugte oder verdnderte Gegenstinde gehdren einer grundsétzlich ande-
ren Kategorie als der Metabolismus an, der biologisch-chemisch Stoffwechsel, der
wie von selbst lduft — und einmal endet. Diese unabléssige Produktion >aus sich
selbst heraus« stellt die Gesellschaft vor erhebliche Schwierigkeiten technisch-lo-
gistischer wie moralisch-philosophischer Natur. Um dieser »Herausforderung< im
Sinne der Generalfragestellung dieses Sammelbandes zu begegnen, soll zunichst
eine grundsétzliche Erorterung eines zentralen Aspektes folgen: Kann der
menschliche Korper wéhrend und auch nach dessen Lebensvollzug generell oder
zumindest in Teilen zum Ding werden?

KONTINUUM UND DISKONTINUUM
DER >STOFFWECHSELMASCHINE MENSCHc«

Der Mensch ist notwendigerweise korperlich, und Leben kann auf reduzierteste
Weise als kontinuierlicher Stoffwechselprozess beschrieben werden. In der
Léangskoordinate liegt also ein Zeitpfeil zwischen Werden und Vergehen vor, der
das Mensch-Kdrper-Kontinuum beginnen und enden ldsst. Aber wann »beginnt<
und »endet< menschliches Leben heute? An beiden Enden sind die Grenzen ja flu-
ide. Um diese Frage zu 16sen, kommen in erster Linie bio-medizinische Kriterien
zur Anwendung: Beim Schwangerschaftsabbruch wurde mit der sogenannten
yFristenldsung¢< in Deutschland und Osterreich der 1970er Jahre juristisch zwi-
schen dem Selbstbestimmungsrecht der Frau (>Mein Bauch gehort mir<) und dem
Lebensrecht des Embryos (griech. »ungeborene Leibesfrucht<) oder Fotus (lat.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 333

»Brut, Nachkommenschaft<) ein Kompromiss hergestellt. (Fiir die Schweiz gilt
eine vergleichbare Regelung erst seit 2002.) In diesem Widerstreit zwischen reli-
gios-ethischen Vorstellungen und gesellschaftspolitischen Anspriichen interve-
nierte nur eine Generation spéter der Fortschritt in der Gentechnik und beein-
flusste maB3geblich die neue Auffassung von Lebensbeginn: Als Embryon gilt nun
alles, so im diesbeziiglich letzten Erkenntnis des Europdischen Gerichtshofs fest-
gehalten, was ein Mensch werden kann. Damit wurde die Grundlage geschaffen,
dass kiinftig andere Eizellen patentierbar werden, denen dieses »Potenzial zur
Menschwerdung fehlt« (Liidemann 2014: 1; EuGH 2014). Eizellen und andere
Bestandteile des Korpers wurden aufgrund des wissenschaftlich-technischen Ent-
wicklung >entmenschlicht¢, um als Biorohstoff zur Grundlage fiir die Klonfor-
schung, fiir die Ziichtung von Gewebe und Erforschung von Gentherapien zu wer-
den — moglicherweise um sich in den Dienst der Rettung anderer Leben zu stellen,
sicherlich aber im Interesse der Biowissenschaft und Pharmaindustrie. Laut Bri-
gitta Hauser-Schaublin und ihren Koautorinnen kann dieser kulturspezifische Um-
gang mit dem Korper urséchlich auf die »Regionalisierung und Parzellierung« der
modernen >westlichen< medizinischen Praxis und ihren Spezialisierungsfeldern
mitzuriickgefiihrt werden: als Aufteilung des Ganzen bei gleichzeitiger Reinter-
pretation und Hierarchisierung dieser »neuen< Teile (Hauser-Schiublin/Kalitz-
kus/Petersen 2008: 12ff.)

So ist der Mensch an sich, notwendigerweise, zwar korperlich, der Korper aber
nicht per se menschlich (im Sinne des Kant’schen »>Dinges an sichg, griech.
kath’auto fiir »aus sich selbst heraus¢).

Fiir die andere Seite des Spektrums formuliert sich die Frage, wann das Leben
endet, fast wie eine Verkehrung des vorangegangenen Satzes: Der Korper kann
»aus sich selbst heraus< mit seinen Korperfunktionen weiterleben, und das nicht
nur, wenn dieser an lebenserhaltende Apparaturen angeschlossen wird. Bei Wach-
komapatienten ist das der Fall oder beim Eintritt eines Apallischen Syndroms,
wenn ein funktioneller Totalausfall der GroBhirnfunktion eintritt.

Vor der Festlegung des Hirntodes — dem irreversiblen Ende aller Hirnfunktio-
nen — als rechtlich bindendes Todeskriterium galt ein Mensch dann als tot, wenn
seine Atmung und Herztatigkeit stillstanden. Bei Hirntoterklédrten kann aber wei-
terhin Herzschlag festgestellt werden, ihre Korpertemperatur regelt sich selbst; sie
schwitzen und scheiden Urin und Stuhl aus; Méanner bekommen weiterhin Erekti-
onen; Frauen haben schon gesunde Kinder geboren — alles bevor die lebensver-
langernden MafBnahmen eingestellt wurden (Akerma 2006). Die Einfithrung und
Verbreitung dieser Todesdefinition hdngt mit der Entwicklung der Intensiv- und
Transplantationsmedizin seit den spaten 1960er Jahren zusammen. So wird die
Frage nach dem Lebensende — eine fundamental soziale Frage — durch technischen



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | Thomas Kolnberger

Wandel neu beantwortet. Medizinischer Fortschritt ermdglicht das »Weiterlebenc«
von Fremdkorperteilen als lebenserhaltende bzw. lebensverldngernde chirurgische
Organtransfers, die in Folge beim Transplantationspatienten mit dem restlichen
Organismus verschmelzen. Sind diese Substitute nun »Prothesens, also Ersatzob-
jekte? Oder bleibt Menschliches weiter genuin Menschliches auch iiber das Ende
des »urspriinglichen Ensembles< — sprich dem Tod des Organspenders — hinaus?

Aufgrund seines Betitigungsfeldes am Medizinhistorischen Museum der Cha-
rité Berlin verweben sich fiir Thomas Schnalke Objekte als kiinstliche Menschen-
ersatzteil wie Armprothesen mit dem Patienten zu »dinglichen Menschen«: »Da-
mit werden freilich nicht die Dinge zum Menschen — sie haben eben keine eigene
Stimme, Seele oder auch nur eine irgendwie geartete autonome Agency. Vielmehr
ist in diesen Gegenstdnden der Mensch in gewisser Weise zum Ding geworden«
(Ramsbrock/Schnalke/Villa 2016: 3). In dieser Hybridisierung scheint die Agency
klar zuweisbar zu sein. Auftretende technische Probleme miissen technisch gelost
werden. Transplantierte Organe hingegen kdnnen Immunreaktionen ausldsen, die
unweigerlich zum Abstoen des Implantates fiihren. Erfolgreich integriertes
Fremdgewebe haben den oder die Organempfingerin immer wieder motiviert,
sich auf die Suche nach dem Spender ihres neuen Korperteils zu begeben: Wer hat
mir mein neues Herz iiberlassen? Wem verdanke ich meine neuen Hénde? Brigitta
Schédublin spricht hier von der »Personenhaltigkeit« eines Organs (2017: 73). In
der Populérkultur ist um das Thema »Transmortalitit« (vgl. Motakef 2017) zwi-
schenzeitlich ein eigenes Filmgenre entstanden, und die Filmemacher kénnen sich
beim Drehbuchschreiben auf wahre Begebenheiten berufen (siche etwa die Aus-
wahl bei moviepilot.de). Dass sich aber Kunstherzpatienten zu einer dhnlichen
Suche nach dem Ursprung ihres technischen Transplantates entschlieBen, soviel
»Eigensinn der Dinge« ist mir — auBer bei Gewahrleistungsklagen — nicht bekannt.

Trotz der nun weit verbreiteten Praxis, bei der Korper oder Korperteile wie
»Biorohstoff¢ als bislang duflerst knappe Giiter gehandelt oder gemietet werden
oder humanistisch-motivierte Organspenden als post-mortem-Sachgabe herhal-
ten, scheint das »Kdrper-Mensch-Kontinuum« nicht wirklich >dingfest< gemacht
werden zu konnen. Sind dann zumindest »menschliche Dinge« als Teilmengen
moglich?



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 335

GESCHATZTE UND VERSCHMAHTE >KORPERDINGE« —
DAS BEISPIEL DER HAARE

Bislang sind in diesem Essay integrale und lebensnotwendige »Korperdinge« zur
Diskussion gestellt worden. Wie dndert sich die Perspektive, wenn wir der voran-
gegangenen Lingsachse eine Querachse als neue Koordinate hinzufligen und an-
hand dieser fragen, ob es — je nach Abstandsnahme oder Entfernung vom Integral-
Menschlichen — eine »humane< und, davon prinzipiell abgesetzt, eine >dinghafte«
Seite des Lebens geben kann. Es scheint in der Praxis, wie bei den Dingen auch
beim Mensch-Korper-Kontinuum, zwischen »wertvollen< und geschétzten bezie-
hungsweise >ldstigen< und vernachldssigbaren Menschenteilen unterschieden zu
werden. Festlegungen, die mit Entsorgung oder Recycling auf der einen und mit
ethisch-heikler Unverfligbarkeit, Unantastbarkeit und Wiirde auf der anderen
Seite zu tun haben. Die Frage nach »Frankenstein< oder »Shylock« sozusagen. Aber
auch auf der postulierten »Minderseite< des Lebens verschwimmen Grenzen — oder
werden dezisionistisch gezogen. Wie entscheidet sich etwa, dass einmal ein Kor-
perteil zum Kultobjekt und ein anderes Mal dieselbe Materialitdt zu Abfall wird?
Solche Praxen treten in Selbstwiderspruch zueinander. Das soll im Folgenden an-
hand des menschlichen Haares exemplarisch skizziert werden.

Biotechnisch gesprochen sind Haare lange Hornfdden und bestehen im We-
sentlichen aus Keratin. Haare wachsen in Zyklen und die Lebensdauer der Haar-
wurzel liegt bei ca. sechs bis acht Jahren.

Bis zum Tod fallen Haare aus und wachsen stdndig nach. Sitzen sie als Haupt-
haare noch fest auf dem Kopf, dienen sie, je nach Styling, der Selbstinszenierung,
denn die Art des Haar-Tragens bezeichnet auch immer eine Gruppenzugehdorigkeit
als Wahrnehmungskriterium von und fiir andere angelegt — von jung bis alt; von
Punk bis Monchsmensur (Janecke 2004). »Kein anderer »>Korperteil< ist so viel-
faltig besetzt. Selbst die fiir die Kommunikation soviel wichtigeren Augen, der
Mund und die Hénde sind weniger variabel und frequent, stellt Stefanie Adomeit
in ihrer Dissertation aus literaturhistorischer Perspektive fest (2007: 10). Das wire
also ein Beispiel fiir die symbolische Interaktionsebene. Haare sind aber nicht
iiberlebensnotwendig: Haare gehen »nicht unter die Haut< und sind insofern eher
einem Medium der Oberfldche wie Bekleidung zuzuordnen, und 6ffnen sich damit
der kreativen Offentlichkeitsarbeit des Individuums. Aber: Menschliches Haar
scheint ein besonderer Grenzgénger zwischen Mensch und Objekt zu sein. Es pen-
delt zwischen geschitztem und verachtetem >Ding¢ deutlich hin und her. Denn
sitzen die Haare nicht mehr fest auf dem Kopf oder werden sie entfernt, erfolgt
zumeist die achtlose Entsorgung. Wie das sprichwortliche »Haar in der Suppe«
mutieren sie vom Chic der Ballfrisur zum Argernis und Kontaminationsproblem



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | Thomas Kolnberger

bei Kleidung und héuslichem Reinigungsbereich. Beim Full Brazilian Waxing
stellt sich das dann als >hygienisches Ganzkorperproblem« von der Kragenlinie
abwarts.

Beim Friseur werden ganze Lockenhaufen weggefegt, wihrend sich um an-
dere — die »Dichterlocke« etwa — der Geniekult rankt, oder das Herz daran hingt,
wie bei der ersten Babylocke und — heutzutage wohl iiberholt (?) — bei der gelock-
ten Liebesbekundung als Briefbeigabe.

Beim Skalpieren hingegen werden die Haare mitsamt der Kopfschwarte zur
Kopf-Trophéde. Bei Mirtyrern christlicher Kirchen wurden Haare zu Reliquien.
Insofern reprdsentieren sie einmal den besiegten Gegner, das andere Mal sind sie
der Heilige — so klein das Korperrelikt auch sein mag. Beide verweisen aber stets
»auf sich< und sind als Fetische Zeichen und Bezeichnetes in einem.

Echthaar wiederum auf eine kiinstliche Kopfhaut verpflanzt wird zum Haarer-
satz und verweist auf ganz andere Weise »auf sich«: Als Periicke, wortwortlich aus
dem Italienisch-Franzosischen fiir yHaarschopf«/falsches Haarteil abgeleitet, imi-
tieren sie natiirlich gewachsenes Haar. Mit der Allongeperiicke entwickelte sich
im Barock aus solch einer Prothese ein wichtiges Standessymbol und Attribut ho-
fischer Kleidung. Rudimentér blieben Toupets (altfrz. fiir >Haarbiischel<) und
Haarteile zur Haarverldngerung oder Haarverdichtung vorhanden Haupthaares fiir
allerlei Zwecke {iber.

Wir koénnten nun dieses Kaleidoskop um das Haar mit Beispielen aus Gegen-
wart und Vergangenheit munter weiter drehen lassen, doch scheint schon diese
Potpourri ausreichend klar gemacht zu haben, dass die Dinghaftigkeit humaner
Materie von transitorischer Qualitdt und ihre Agency damit situativ ist. Anders
ausgedriickt: Dinge, auch menschlicher Herkunft, sind relational und bringen
»Verhdltnisbestimmungen« zwischen Personen und Dinge zum Ausdruck, wie der
Ethnologe Karl-Heinz Kohl das als Klassifikationsmerkmal eines »Objektes< her-
vorgehoben hat. Obwohl sich Objekte grundsitzlich »auf alle eigenstindigen
Dinge, die sich aulerhalb der Grenzen unsere Selbst befinden« beziehen, kénnen
Teile unsere »Selbst« als Korper durchaus Objekte werden, weil diese »distinkte,
sprachliche erfalbare Einheit des Objekts zugleich die Bedingung der Moglichkeit
ist, daf} es selbst Zeichencharakter erhalten und fiir ein anderes als es selbst stehen
kann. Aufgrund ihrer Konkretheit und Besténdigkeit eigenen sich Objekte sogar
besonders gut dazu, Erinnerungen, Ideen und Gefiihle zu verkdrpern, Bedeutun-
gen iiber Raum und Zeit hinweg zu transportieren und ihnen auf diese Weise
Dauer zu verleihen« (Kohl 2003: 120f.).

Mit Zahnen etwa lieBe sich das Beispiel der Haare als transitorisches Objekt
zwar weniger vielfaltig, aber auf dhnliche Weise durchexerzieren. Umgekehrt
scheint bei Exkrementen die Sache nur solange eindeutig zu sein, ndmlich der



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 337

»Minderseite des Lebens< anzugehdren, wenn nicht auf die zahlreichen positiv be-
hafteten Verwendungsarten tierischer und menschlicher Ausscheidung als Diin-
ger, Brennstoff, Baustoff und chemischer Rohstoff fiir Gerben und Beizen oder
zur Herstellung von Farben verweisen wird. >Einst und heute« dringt sich da als
Nachsatz auf, wenn man etwa an die neueste Entwicklung der Biogasgewinnung
denkt, die auf Klir- und Faulgase zuriickgreift (Die wunderbare Welt der Exkre-
mente 2011). Fiir alternative Energiegewinnung wird von uns Fortschrittsorien-
tierten sogar neue Geruchsbeldstigung in Kauf genommen, wihrend die Reizung
der Geruchsrezeptoren durch die faulige Ausdiinstung der Friedh6fe das im Ent-
stehen begriffene Biirgertum mafgeblich zur Verlegung der alten Friedhofe aus
den Stddten hinaus veranlasste (Corbin 1984). Seit dem spéten 18. Jahrhundert
wurden neue Grenzen zwischen Lebenden und Toten und zwischen Objekten und
Subjekten gezogen. Im néchsten Abschnitt kehren wir also zu den integralen Kor-
perfragen zuriick.

KEINE EWIGE RUHE FUR ALTE KNOCHEN?

Wann ist ein menschlicher Korper desintegriert? Erst die Entwicklung der soge-
nannten >technischen Kremierung« im Industriezeitalter hat den Menschen ver-
schwinden lassen — spurlos. Gewiss, es bleiben Aschereste der Toten, doch sind
diese nicht mehr zu identifizieren. Eine »Wesenheit daraus zu machenc, wofiir die
lateinische Wortwurzel »identitas« steht, ist nicht mehr méglich. Sogar das geneti-
sche Erbmaterial der DNA ist durch die starke Hitzeeinwirkung vollstindig ge-
16scht worden, und der Korper wurde zur Substanz reduziert, worin seine »>Leib-
haftigkeit<, sein »oben und unten; sein vorne und hinten¢, verloren geht — sich auf-
16st. Er ist nicht einmal mehr »Ding¢, sondern die in der Knochenmiihle homoge-
nisierte Asche wird zum Stoff, der beliebig geteilt werden kann. Integritit als
»Vollstindigkeit« ldsst sich dann hdchstens nach Kilogramm schétzen; Individua-
litdt nur durch >neue Grabbeigaben« wie Schamottsteine mit ID-Nummer oder
yvermenschlichte Dingreste< in Form von Zahnimplantaten oder Titanhiiftgelen-
ken feststellen (Prendergast/Hockey/Kellaher 2006; Hahn/Soentgen 2011).

So eine Selbstausldschung mag in manchen vergangenen oder gegenwirtigen
Glaubens- und Wertsystemen sogar wiinschenswert sein. Fiir die Entwicklung im
christlichen »>Abendland¢, der ich mich hier kursorisch widmen mochte, gilt das
aber nicht. Ein klar zugewiesener Ort fiir Tote, der Friedhof, und eine gewisse
Koprisenz der Toten mit den Lebenden zéhlen hier zu den Grundlagen zivilisato-
rischer Entwicklung, die fir Europa im Mittelalter deutliche Akzente setzte:
»Kaum eine Kultur hat die Distanz vom Leichnam zu den Lebenden so verkiirzt



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | Thomas Kolnberger

wie die Gesellschaft des europdischen Hochmittelalters«, stellt der Medidvist
Schmitz-Esser fest (2016: 9). Hier wurde der physikalische Korper als metaphy-
sischer Leib zur unmittelbarsten »Verstrickung zwischen Mensch und Ding<. Ge-
rade der Umgang mit dem Tod seiner Mitmenschen und deren sterblichen Uber-
resten wird ganz allgemein als Ursprungserfahrung fiir Religion und Kultur ge-
deutet. Und es sind diese Knochen als physische Uberreste, die im christlichen
Glauben der Auferstehung harren. Auf den Knochen der Mértyrer, die dem Got-
tessohn nacheiferten, wurden wortwortlich die Gotteshduser der Kirche gebaut.
Christliche Friedhofe entwickelten sich in der Folge um Reliquien, denen im fest-
geschriebenen Radius heilsbringende Wirkung zugeschrieben wurde.

Bis in das Barockzeitalter wurde, insbesondere in den katholischen Lindern
der Gegenreformation, die Priasenz des Todes auch in Form von menschlichen
Knochen auf die Spitze getrieben. Die eng ummauerten Kirchhofe waren schnell
tiberbelegt und die Knochen, das eigentliche weltliche Skelett der Seele aus den
aufgelosten Grabern wurden innerhalb des Sakralbezirkes in Beinhdusern gesam-
melt. Die christliche Gemeinde blieb auch im Diesseits beisammen und die ver-
schiedenen architektonischen Losungen der Verwahrstitten (Ossuarien, Katakom-
ben, Karner, Kerchel) dienten als gebautes Memento Mori fiir die Hinterbliebe-
nen: »>Was ihr seid / das waren wir. Was wir sind / das werdet ihr<. In dieser oder
dhnlichen Formulierung — eine Inschriftenvariante aus dem Luxemburger Sim-
mern/Septfontaines ist lakonischer und dafiir mit HEUT MIR MORGEN DIR«
umso direkter — wurde angesichts der Knochen und Schédelhaufen unmissver-
standlich auf die Vergénglichkeit des Fleisches und die Unvermeidlichkeit des
Todes hingewiesen. Hier schlieBt sich der Kreis von menschlichen Uberresten
zum Ding, wenn Hans Peter Hahn (2016a; 2016b) von der »Orientierungsleistung
der Dinge« spricht. Christliches Leben, so schien es, glich einer fortwihrenden
Vorbereitung auf den Tod als Schwelle zum ewigen Leben. Angesichts der Uber-
reste der Toten lag das klar auf der Hand. Der praktisch-moralische Bezug des
Daseins auf die Welt und die Anderen &nderte sich mit der Aufklarung, und die
Franzosische Revolution beschleunigt nur, was schon ldnger im Gange war: das
Verschwinden der Toten. Wohlgemerkt: Des Todes als Gegenwartigkeit mensch-
licher Uberreste, nicht des Todes als gesellschaftliches Ereignis selbst. Mit den
Friedhofen neuen Typus wurde seit der Aufkldrung dieses unmittelbare Band
rdumlich-visuell getrennt. Statt Kirchhofen errichtete man nun rational abgezir-
kelte Planquadrate der — nicht so — ewigen Ruhe. Mit den neuen Friedhofen ver-
schwand nicht nur die Unordnung an der Oberfldche, auch die Beinhduser oder
Ossarien wurden abgerissen oder aufgeldst, die ja auch eine praktische Aufgabe
erfiillten, ndmlich die Knochen, die immer wieder durch menschliche Eingriffe



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 339

und taphonomische Prozesse an die Oberfldche traten, endzuverwahren — fiir die
Ewigkeit bzw. bis zur Auferstehung.

Die liminale Position des Leichnams zwischen Verdringen und Erinnern,
wurde jetzt mit neuen Nekropolen wie Pére Lachaise in Paris neu definiert: Als
baulicher Triumpf des Lebens einerseits, als Ratlosigkeit, was mit den Uberresten
der aufgelassenen Gréber denn passieren soll andererseits.

Heute konnen Knochenfunde, obwohl leicht zu beseitigen, die Fertigstellung
von Autobahnen verzogern; alte Friedhofe verhindern Bauprojekte und was an
menschlichen Uberresten auch zufillig zu Tage tritt, ruft umgehend Archéologen
oder Forensiker auf den Plan. Was bisher wenig Beachtung fand und findet ist die
Illusion der Moderne, auch das Friedhofsproblem geldst zu haben. Im Gegenteil:
Die wohlgeordnete biirgerliche Oberfliche der Friedhéfe tduscht nur iiber die Un-
ordnung unter der Graboberfliche hinweg. Im Wesentlichen, so ein Zwischenfazit
aus neuesten Befunden der >archaeology of the contemporary timex, stellen sich
die Gemeinden nur zdgerlich den »Altlasten<, wie >recalcitrant objects< (Kreien-
bock 2012) als abbauresistente Substanzen auch iibersetzt werden konnten
(Anthony 2015).

VOM >EIGENSINN« DER KNOCHEN

In den neu angelegten kommunalen Friedhofen des spéten 19. Jahrhunderts sollten
sich die menschlichen Uberreste von selbst entsorgen und ihre »affective
presence« und »emotive materiality« (Fontein 2010: 432ff., vgl. Harper 2010 und
Hallam 2010) durch ein neues >Nekroregime« aus den Augen und aus den Sinn
gebracht werden. Das stand ganz im Gegensatz zum »vormodernen< Umgang mit
den Gebeinen und ihrer Funktion: »The ability of bones to make present that
which is absent increases the efficacy of bones to be symbols« (Krmpotich/Font-
ein/Harries 2010: 378). In der anbrechenden Moderne wurde den menschlichen
Uberresten mit Asthetisierung und Rationalisierung begegnet. Noch bevor sich
der neue Musterfriedhof Pére Lachaise zu einer der wichtigsten Pariser Touristen-
attraktionen entwickelte, wurden die Katakomben zum beliebten Besuchsziel. Auf
Geheill Napoleons sind ndmlich die Schidel und Gebeine, die ab 1785 im Zuge
der SchlieBung der meisten innerstidtischen Pfarrfriedhofe der Hauptstadt in die
unterirdischen Steinbriiche am Seineufer verlagert wurden, nach dsthetisch gefdl-
ligen Kriterien arrangiert worden. Die alten Ossarien hatten in der Regel einen
wild durcheinanderliegenden Haufen von Gebeinen beherbergt — eben wie sie ge-
funden wurden, so wurden sie zuhauf abgelegt. Die anschauliche Ordnung der bis
heute erhaltenen Gebeinhduser ist also erst viel jiingeren Datums. Wie der in Reih



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | Thomas Kolnberger

und Glied geordnete Friedhof dem Tod riumlich Ordnung, Ubersichtlichkeit und
rationelle Nutzung verlieh, ist das Sortieren und Arrangieren oder Verschwinden-
lassen der Knochen zu einem weiteren Teilprojekt der »Asthetisierung der Le-
benswelt« geworden (vgl. Welsch 1996). Als aber Fortschritt und Moderne mit
dem Ersten Weltkrieg einen dramatischen Einschnitt erfuhr, verzichteten die Er-
bauer des Ossariums von Verdun bewusst auf eine geliufige Asthetisierung der
nicht-identifizierten Knochenfunde: Die aus dem Schlachtbrei aus Morast,
Schrapnell- und Granatsplitter, Tierknochen, Gebdudeschutt, Ausriistungs- und
Bekleidungsiiberresten geborgenen Gebeine wurden zwar gereinigt, aber sinnfil-
lig wieder zu einem mahnenden Knochenhaufen aufgeschiittet (Koundounaris
2014). Welch ein Wandel, der doch gleichzeitig wieder eine Referenz an die Ver-
gangenheit darstellt! Erst im letzten Viertel des 19. Jahrhunderts hat man begon-
nen, sich Gedanken iiber die Behandlung der Kriegsgefallenen zu machen. Bis auf
reiche und herausragende Personlichkeiten wurden die toten Soldaten bislang auf
den Schlachtfeldern in Massengrébern verscharrt. Mit dem Amerikanischen Biir-
gerkrieg setzte eine Post-mortem-Migration ein, die in den generalstabsmaflig Ex-
humierung, Identifizierung und Repatriierung der Gefallenen des ersten und zwei-
ten der Weltkriege kumulierte. Mit erheblichen Aufwand wurden im Zuge dessen
auch die Gebeine eines Gefallenen gesucht, der zwar anonym sein sollte, aber
zweifelsfrei der jeweiligen Kriegsnation fiir die repréisentative Bestattung im
»Grab des unbekannten Soldatenc als Pars pro toto patriotischer Staatstrauer ange-
horen musste (vgl. Kolnberger 2018a).

An militdrische Ehren erinnern auch die Repatriierung und Bestattungszere-
monien fiir das »unbekannte Opfer westlichen Rassismus und menschenverach-
tender wissenschaftlicher Praxis¢, so zumindest ein Tenor im Zusammenhang mit
der Frage, wie mit den historisch-anatomischen-ethnographischen Menschenkno-
chensammlungen aus Ubersee verfahren werden soll. Die »Vergangenheitsbewil-
tigung< hat die Museen des Westens erreicht und zurzeit werden die Bestinde auf-
gearbeitet und — von Fall zu Fall unterschiedlich — »ent-sorgt< (vgl. Deutscher Mu-
seumsbund 2017). Unabhingig davon, wie gerechtfertigt oder auch nicht diese
Sichtung von Museumbesténden ist, zeigt sich deutlich, dass auch alte Knochen
in Schubladen evozieren — wie der Begriff »Sorge« es umschreibt als eine durch
vorausblickende Anteilnahme gekennzeichnetes Verhéltnis von Menschen zu ih-
rer Umwelt, und damit zu sich selbst, hervorgerufen durch eine als unangenehm
empfundene Situation.

In der Moderne wurde {iberhaupt der ganze physische Transformationsprozess
nach dem Tod in Frage gestellt und der Korper nach dem Todesfall zum 6ffentlich
debattierten Streitfall iiber zeitgerechte >Ent-Sorgung<. Nach dem Ableben in den



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 341

Grébern verfaulen und vermodern zu miissen, zahlte fiir die Anhénger des Krema-
tionsgedanken seit Ende des 19. Jahrhunderts zu den Hauptmotiven ihrer Bewe-
gung, die zum Politikum wurde. Als testamentarische Vorsorgema3nahme sollte
der Ubergang zu Asche und Staub der toten Kérper radikal beschleunigt werden.
Eine Transi-Vorstellung, wie die Abbildung unten zeigt, wurde zur Anti-These.
Sind die sterblichen Uberreste in industrialisierter Manier durch groBe Hitzeein-
wirkung zur sterilen Substanz prozessiert und in Urnen abgepackt worden, konnte
die yOma auf dem Kaminsims«< ihren Platz einnehmen. Neuerdings wird Asche der
Verstorbenen unter die Haut tdtowiert oder als Diamant zum Schmuckstein ge-
presst. Menschliche Uberreste und Kérperteile werden gewiss ihre eigenwillige
Vergangenheit auch in Zukunft beibehalten. Trauer- und Kommemorations-
schmuck, gefertigt aus dem Haar der Toten aber, der um 1900 gang und gibe war,
war bisher keine Renaissance beschieden.

CONCLUSIO ODER VOM >EIGENSINN
MENSCHLICHER DINGE«

Menschen konnen tiber die »Dinglichkeit des Leibes« jederzeit in ein reflexives
Verhiltnis zu sich selbst und damit zu ihrem Leben als irdisch-biologische oder
philosophisch-religiose Seinsform treten (vgl. Scharfe 2005: 95). Dieses »Neben-
sich-stehen-konnen¢, ohne sich selbst zu verlassen, das Helmut Plessner als »ex-
zentrische Positionalitit« bezeichnete, bedeutet, dass das Subjekt im Laufe des
individuellen Lebensvollzugs zwangslaufig dem eigenen oder fremden Korpern,
Kérperteilen und Uberresten als Materie gegeniibersteht. Und es sind diese huma-
nen >Ready-mades«< oder >oubjets trouvés¢, die als anthropologische Konstante
von hochstem gesellschaftlichen Aufforderungscharakter (oder intuitiver Zwangs-
laufigkeit) begleitet ist, etwas »mit sich¢« und »damitc zu tun oder »dazu« Stellung
zu beziehen. Wohin mit den Toten, ist eine solche anthropologisch konkrete wie
konstante Frage. In der europdischen Antike lagen die Grabstitten vor den um-
mauerten Stédten und entlang der Hauptzugangswege der Siedlungen. Im Mittel-
alter zogen die Toten in die Stddte ein: ad sanctos, zu den Heiligen in ihren Kir-
chengrabstitten. Um diese neue Mitte entstanden heilige Bezirke, die zwar fest
eingefriedet wurden, doch blieb eine intime alltdgliche Néhe erhalten, die erst mit
dem von oben erzwungenen Auszug der toten Vorfahren in ihre neuen Quartiere,
die oft weit vor die expandierenden Stadtgrenzen des Industriezeitalters angelegt
wurden, endete (vgl. Kolnberger 2018b). Weitgehend konstant blieb auch, dass,

wie im Leben viele von voller gesellschaftlicher Teilhabe, auch viele von der Ge-
meinschaft der Toten ausgeschlossen blieben: Verbrechern, Ungetauften, aber



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | Thomas Kolnberger

Abbildung 1: Le Monument de coeur de René de Chalon von Ligier Richier
(1500-1567) in Saint-Etienne (Bar-le-Duc, Frankreich). Auftraggeberin
war die junge Witwe des Fiirsten und Statthalters der Niederlande. Der
Plastiktypus des »Transi, wie fiir das innerkirchliche Monument des
Renatus von Oranien-Nassau (1510-1544), ist eine besondere Form, die
seit dem Spdtmittelalter Verbreitung fand und einen Zustand der
Verwesung festhdlt. Die Bedeutung der obigen Darstellung ist nicht véllig
gekldrt. Sicher ist, dass der Verstorbene als bufsfertiger Christ sein Herz
Gott prdsentiert und dabei seiner selbst ansichtig wird.

Quelle: T. Kolnberger



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 343

auch Armen wurden, raumlich getrennt von den anderen, irdische Sonderbestat-
tungen zuteil und tiber den Tod hinaus so die Sozialordnung fiir die Hinterbliebe-
nen lebendig gehalten. Mit dem Mentalitidtswandel im spédten 18. Jahrhundert be-
ziiglich der Toten, wo versucht wurde, das als nichtésthetische Empfundene is-
thetisch zu machen, dnderte sich auch deutlich die Symbolik der Knochen. So ver-
lor der Schidel seine bildsymbolische Funktion fiir die Vanitas, also fiir die Ver-
ginglichkeit des Lebens und aller irdischen Giiter, zu stehen. Parallel verschwand
dieses Bildmotiv in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts auch von den Grab-
steinen. Der Totenkopf wurde zur reinen Bedrohungs- und Gefahrenikone fiir
Giftstoffe oder als Emblem von Militireinheiten, die >kein Pardon geben und auch
nicht erwarten<. Dieser sollte Angst und Schrecken und nicht Selbstbesinnlichkeit
evozieren.

Schon nicht-humane Dinge weisen iiber sich selbst hinaus und ihnen wird Be-
deutung zugeschrieben, der aus dem Umgang mit ihnen in der Alltagswirklichkeit
erwichst. Diese Affordanzen historischer Praxis wandeln sich im Laufe der Ge-
schichte. Dieser anthropologisch konstante Aufforderungscharakter der Dinge
kann somit zum Index fiir historische Verdnderlichkeit werden. Im Umgang mit
ymenschlichen Dingenc« ist das umso mehr der Fall. Wie Sach-Objekte bleiben
diese »unabschlieBbare Bedeutungstrager. Sie tragen Bedeutung nicht >in sich,
sondern fordern diese lediglich zutage, sie evozieren Bedeutung« (Hahn 2015:
53).

LITERATUR

Akerma, Karim (2006): Lebensende und Lebensbeginn. Philosophische Implika-
tionen und mentalistische Begriindung des Hirn-Todeskriteriums, Berlin u.a.:
Lit Verlag.

Alloa, Emmanuel/Bedorf, Thomas/Griiny, Christian/Klass, Tobias Nikolaus
(2012): Leiblichkeit. Geschichte und Aktualitdt eines Konzeptes, Tiibingen:
Mohr Siebeck.

Anthony, Sian (2015): »Hiding the body: Ordering space and allowing manipula-
tion of body parts within modern cemeteries«, in: Sarah Tarlow (Hg.), The
Archaeology of Death in Post-Medieval Europe, Berlin: De Gruyter Open,
S. 170-188.

Bennett, Jane (2010): Vibrant Matter: A Political Ecology of Things, Durham:
Duke University Press.

Brukamp, Kerstin (2011): »Weiterwirken der Toten durch moderne Medien, in:
Dominik Grof} /Brigitte Tag/Christoph Schweikardt (Hg.), Who wants to live



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

344 | Thomas Kolnberger

forever? Postmoderne Formen des Weiterwirkens nach dem Tod, Frankfurt
a.M.: Campus, S. 77-92.

Christensen, Dorthe Refslund/Gotved, Stine (2015): »Online memorial culture: an
introduction, in: New Review of Hypermedia and Multimedia 21 (1-2), S. 1-
9.

Corbin, Alain (1984): Pesthauch und Bliitenduft. Eine Geschichte des Geruchs,
Berlin: Wagenbach.

Die wunderbare Welt der Exkremente (2011): Gleichnamige TV-Dokumentation
in drei Teilen von ARTE (Deutschland-Frankreich 2011, Regie Thierry Ber-
rod).

Downey, Gary Lee/Dumit, Joseph/Williams, Sarah (1995). »Cyborg Anthropol-
ogy«, in: Cultural Anthropology 10, S. 264-269.

Fischer-Kowalski, Marina (1997): Gesellschaftlicher Stoffwechsel und Kolonisie-
rung von Natur. Ein Versuch in Sozialer Okologie, Amsterdam: Gordon &
Breach.

Fischer-Kowalski, Marina/Weisz, Helga (1999): »Society as Hybrid between Ma-
terial and Symbolic Reals. Toward a Theoretical Framework of Society-Na-
ture Interaction«, in: Advances in Human Ecology 8§, S. 215-251.

Fontein, Joost (2010): »Between tortured bodies and resurfacing bones: the poli-
tics of the dead in Zimbabwex, in: Journal of Material Culture 15 (4), S. 423-
448.

Gell, Alfred (1998): Art and Agency. An Anthropological Theory, Oxford: Clar-
endon Press.

Hahn, Hans Peter (2015): »Der Eigensinn der Dinge — Einleitung, in: ders. (Hg.),
Vom Eigensinn der Dinge. Fiir eine neue Perspektive auf die Welt des Mate-
riellen, Berlin: Neofelis, S. 9-56.

Hahn, Hans Peter (2016a): »Die Unsichtbarkeit der Dinge. Uber zwei Perspekti-
ven zu materieller Kultur in den Humanities«, in: Herbert Kalthoff/Torsten
Cress/Tobias Rohl (Hg.), Materialitdt. Herausforderungen fiir die Sozial- und
Kulturwissenschaften, Paderborn: Wilhelm Fink, S. 45-62.

Hahn, Hans Peter (2016b): »Wahrnehmungsweisen von Dingen. Zu den Heraus-
forderungen der Alltdglichkeit des Materiellen«, in: Julia Reuter/Oliver Berli
(Hg.), Dinge befremden. Essays zu materieller Kultur, Wiesbaden: Springer
VS, S. 11-22.

Hahn, Hans Peter/Soentgen, Jens (2011): »Acknowledging Substances: Looking
at the Hidden Side of the Material World«, in: Philosophy & Technology 24,
S. 19-33.

Hallam, Elisabeth (2010): »Articulating bones: an epilogue«, in: Journal of
Material Culture 15 (4), S. 465-492.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 345

Harper, Sheila (2010): »The social agency of dead bodies«, in: Mortality 15 (4),
S. 308-322.

Hauser-Schéublin, Brigitta (2017): »Oszillierende Werte zwischen Person und
Ding. Kommentar zum Beitrag von Mona Motakef«, in: Antje Kahl/Hubert
Knoblauch/Tina Weber (Hg.), Transmortalitdt. Organspende, Tod und tote
Korper in der heutigen Gesellschaft, Weinheim (Basel): Beltz Junventa, S. 66-
74.

Janecke, Christian (2004) (Hg.): Haar Tragen. Eine Kulturwissenschaftliche An-
ndherung, Wien und K&ln: Bohlau.

Jaspers, Karl (1973): Allgemeine Psychopathologie (9.Aufl.), Berlin: Springer.

Kalof, Linda/Bynum, William (2010): A Cultural History of the Human Body,
Bd. 1-6, London u.a.: Bloomsbury.

Kohl, Karl-Heinz (2003): Die Macht der Dinge. Eine Geschichte und Theorie sak-
raler Objekte, Miinchen: C.H. Beck.

Kolnberger, Thomas (2018b): »Cemeteries and urban form; a historico-geograph-
ical approach, in: Journal of Urban Morphology 22 (2), (in Druck).

Koudounaris, Paul (2014): Im Reich der Toten. Eine Kulturgeschichte der Bein-
hauser und Ossuarien, Potdam: Ullmann.

Kreienbock, Jorg (2012): Malicious Objects, Anger Management, and the Ques-
tion of Modern Literatur, Oxford: Fordham UP.

Krmpotich, Cara/Fontein, Joost/Harries, John (2010): »The substance of bones:
the emotive materiality and affective presence of human remains, in: Journal
of Material Culture 15 (4), S. 371-384.

Latour, Bruno (2001): Das Parlament der Dinge. Fiir eine politische Okologie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfiih-
rung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Leroi-Gourhan, André (1980): Hand und Wort. Die Evolution von Technik, Spra-
che und Kunst (frz. Erstaufl. 1964/65), Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lindemann, Gesa (2016): »Leiblichkeit und Korper«, in: Robert Gugutzer/Gab-
riele Klein/Michael Meuser (Hg.), Handbuch Korpersoziologie, Bd. 1: Grund-
bergriffe und theoretische Positionen, Wiesbaden: Springer VS, S. 58-65

Lorenz, Maren (2000): Leibhaftige Vergangenheit: Einfiihrung in die Korperge-
schichte, Tiibingen: Edition Diskord.

Maturana, Umberto R./ Varela Francisco J. (1990): Der Baum der Erkenntnis: Die
biologischen Wurzeln des menschlichen Erkennens, 12. Auflage v. engl. 1984,
Miinchen: Goldmann Taschenbuch.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

346 | Thomas Kolnberger

Mauss, Marcel (1975): »Die Techniken des Korpers«, in: ders. (Hg.), Soziologie
und Anthropologie, 2 Bde., Bd.2 (frz. Erstaufl. 1935), Miinchen: Hanser Ver-
lag, S. 199-220.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phianomenologie der Wahrnehmung (frz. Erst-
aufl. 1945), Berlin: Walter de Gruyter.

Merleau-Ponty, Maurice (1986): Das Sichtbare und das Unsichtbare: Gefolgt von
Arbeitsnotizen (Ubergange) (4. dt. Auflage, frz. Erstaufl. 1964), Paderborn:
Wilhelm Fink.

Motakef, Mona (2017): »(Un-)Méglichkeit der Gabe in der Organspende. Uber-
legungen zum Begriff der Transmortalitit«, in: Antje Kahl/Hubert Knob-
lauch/Tina Weber (Hg.), Transmortalitit. Organspende, Tod und tote Korper
in der heutigen Gesellschaft, Weinheim (Basel): Beltz Junventa, S. 50-65.

Miiller, Martin (2015): »Assemblages and Actor-networks: Rethinking Socio-ma-
terial Power, Politics and Space«, in: Geography Compass 9 (1), S. 27-41.

Packer, Randall/Jordan, Ken (2001): Multimedia. From Wagner to Virtual Real-
ity, New York: W.W. Norton & Company.

Plessner, Helmuth (2003): »Lachen und Weineng, in: ders. (Hg.): Ausdruck und
menschliche Natur. Gesammelte Schriften (in zehn Bénden) VII, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 201-387.

Prendergast, David/Hockey, Jenny/Kellaher, Leonie (2006): »Blowing in the
wind? Identity, materiality, and the destinations of human ashes«, in: Journal
of the Royal Anthropological Institute (N.S.) 12, S. 881-898.

Raab, Jirgen/Soeffner, Hans-Georg (2005): »Korperlichkeit in Interaktionsbezie-
hungen, in: Markus Schroer (Hg.), Soziologie des Korpers, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 166-188.

Rachamandran, Vilayanur S./Blakeslee, Sandra (1998): Phantoms in the Brain.
Probing the Mysteries of the Human Mind, New York: William Morrow (in
dt. Ubersetzung bei Rowohlt erschienen).

Ramsbrock, Annelie/Schnalke, Thomas/Villa, Paula-Irene (2016): »Menschliche
Dinge und dingliche Menschen. Positionen und Perspektiven, in: Zeithistori-
sche Forschungen/Studies in Contemporary History 3 (3), S. 488-505.

Rappaport, Roy A. (1979): Ecology, Meaning and Religion, Richmond: North At-
lantic Books.

Reuter, Julia/Berli, Oliver (2016): »Dinge befremden — Eine Abschweifung, in:
dies. (Hg.), Dinge befremden. Essays zu materieller Kultur, Wiesbaden: Sprin-
ger VS, S. 1-10.

Scharfe, Martin (2005): »Signatur der Dinge — Anmerkungen zu Korperwelt und
objektiver Kultur«, in: Gudrun M. Kénig (Hg.), Alltagsdinge — Erkundungen
der materiellen Kultur, Tiibingen: Tiibinger Verein fiir Volkskunde, S. 93-116.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Mensch und Ding | 347

Schatzki, Theodore (2016): »Materialitdt und soziales Leben«, in: Herbert Kalt-
hoff/Torsten Cress/Tobias Rohl (Hg.), Materialitdt. Herausforderungen fiir die
Sozial- und Kulturwissenschaften, Paderborn: Wilhelm Fink, S. 63-88.

Schmitz, Hermann (2011): Der Leib, Berlin und Boston: Walter de Gruyter.

Schmitz-Esser, Romedio (2016): Der Leichnam im Mittelalter. Einbalsamierung,
Verbrennung und die kulturelle Konstruktion des toten Korpers (= Mittelalter-
Forschung, Bd. 48, 2. Aufl.), Ostfildern: Thorbecke.

Schroer, Markus (2005): Soziologie des Korpers, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Schiittpelz, Erhard (2010): »Korpertechniken«, in: Zeitschrift fiir Medien- und
Kulturforschung 1, S. 101-120.

Thiedeke, Udo (2016): »Grenzen des Grenzenlosen. Entgrenzungen und Wieder-
begrenzungen medialer Kommunikation«, in: Monika Eigmiiller/Georg
Vobruba (Hg.), Grenzsoziologie. Die politische Strukturierung des Raumes (2.
Aufl.), Wiesbaden: Springer VS, S. 199-216.

Turkle, Sherry (2011): Alone together. Why we expect more form technology and
less from each other, New York: Basic Books.

Verbeek, Peter-Paul (2005): What Things Do. Philosophical Reflections on Tech-
nology, Agency, and Design, (2™ ed.), University Park: The Pennsylvania
State UP.

Welsch, Wolfgang (1996): »Asthetisierungsprozesse — Phinomene, Unterschei-
dungen, Perspektiven, in: ders. (Hg.), Grenzginge der Asthetik, Stuttgart:
Reclam 1996, S. 9-61.

White, Leslie A. (1959): The Evolution of Culture: The Development of Civiliza-
tion to the Fall of Rome, New York: McGraw-Hill Book.

ONLINEQUELLEN

Adomeit, Stefanie (2007): Aspekte einer literarischen Obsession — das Haar als
Fetisch-Motiv des 19. Jahrhunderts. Dissertation. Universitdt Freiburg im
Breisgau, Online verfiigbar unter https://freidok.uni-freiburg.de/data/3287
(zuletzt gepriift 17.03.2017).

Body Politics (2013ff.): Zeitschrift fiir Korpergeschichte, Online verfiigbar unter
https://bodypolitics.de/de/ (zuletzt gepriift 13.03.2017).

Deutscher Museumsbund (2017): Recommendations for the Care of Human Re-
mains in Museums and Collections by the German Museums Association
(DMB); zur Debatte bei H/SOZ/KULT, Online verfiigbar unter
http://www.hsozkult.de/debate/id/diskussionen-3902 (zuletzt gepriift
18.04.2017).



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

348 | Thomas Kolnberger

EuGH (2014): Unterteil des Gerichtshofes (Grole Kammer) vom 18. Dezember
2014, Aktenzeichen C-364/13 — International Stem Cell, Online verfiigbar un-
ter http://curia.europa.eu (zuletzt gepriift 13.03.2017).

Hauser-Schéublin, Brigitta/Kalitzkus, Vera/Petersen, Imme (2008): Der geteilte
Leib: die kulturelle Dimension von Organtransplantation und Reproduktions-
medizin in Deutschland, Goéttingen: GOEDOC der Universitit Gottingen,
Online verfiigbar unter http://webdoc.sub.gwdg.de/pub/mon/2018/hauser-
schaeublin.pdf (zuletzt gepriift 15.04.2017).

Kolnberger, Thomas (2018a): Tote Soldaten und ihre Gréber: Kriegs- und Mili-
tarfriedhofe des Ersten Weltkrieges in Luxemburg, Online verfligbar unter
https://ww1.lu/media/pdf/thomas-kolnberger-tote-soldaten.pdf (zuletzt ge-
priift 16.06.2018).

Lidemann, Dagny (2014): Als Embryon gilt alles, was ein Mensch werden kann,
in: Spektrum.de, Online verfiigbar unter https://www.spektrum.de/news/als-
embryo-gilt-alles-was-ein-mensch-werden-kann/1301404 (zuletzt gepriift
13.03.2017).

moviepilot.de: http://www.moviepilot.de/filme/beste/handlung-organspende (zu-
letzt gepriift 16.03.2016).

Nature and Culture (2006ff.): Nature and Culture, Online verfligbar unter
http://journals.berghahnbooks.com/nature-and-culture/ (zuletzt gepriift 13.03.
2017).



https://doi.org/10.14361/9783839445136-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

