Schlussbetrachtungen

Die Heldenfiguren der iranischen Historiographie der Pahlawi-Zeit sollten
authentische, nationale Eigenschaften verkorpern und ein Pantheon kons-
tituieren, das in seiner Gesamtheit die iranische Nation abbildet. Dabei
haben sich die drei Heldentypen Schah, Gelehrter und Krieger herauskris-
tallisiert, die von traditionellen, iranischen Erzahlweisen préfiguriert wer-
den. Sie gerieten in Konkurrenz zueinander, weil sie Interessengruppen der
gestaltenden Elite zugeordnet waren, die diese Helden zu ihren Galions-
figuren erhoben. Jede Neuordnung einer Gesellschaft, wie sie sich spates-
tens nach der Konstitutionellen Revolution in Iran ergab, verlangt auch
nach einer neuen Erzahlung ihrer Vergangenheit. Die Herausbildung einer
neuen Elite, deren Werte sich fundamental von jenen der Vergangenheit
unterschieden, bedurfte nicht weniger einer Rechtfertigung als das neue
Herrschaftssystem selbst. Die Geschichtswissenschaft etablierte sich daher
als Legitimatitatsstifterin und bot die Narrative an, die die politischen und
gesellschaftlichen Verhdltnisse zu plausibilisieren vermochten. Auf diese
Weise fanden auch tagesaktuelle Konflikte zwischen verschiedenen Interes-
sengruppen Eingang in die Historiographie. Uber die Jahrzehnte reagierten
der akademische Betrieb und die Staatspropaganda flexibel auf neue Her-
ausforderungen. Es gelang ihnen daher zunichst stérende Denkfiguren und
Erzahlbausteine in das eigene Narrativ zu integrieren. Der Schah als zent-
rale heroische Figur des politischen Systems in Pahlawi-Iran durchlief den
markantesten Wandel, als dessen entscheidende Zasur sich das Verhaltnis
von Vater zu Sohn erwiesen hat, an deren Inszenierung sich die Transfor-
mationen hegemonialer Maskulinititen ablesen lassen. Der Vater Riza Sih
stand noch fiir eine kraftvoll-raue, von militarischen Qualititen gekenn-
zeichnete Mannlichkeit, die durch ihren allméhlichen Funktionsverlust in
einem weitgehend befriedeten Land bald in den Hintergrund trat. Der Sohn
Muhammad Riza Sah tibertrug diese Eigenschaften in einen zivilen, meist
sportlichen Kontext und inszenierte ein von westlich™-biirgerlichen Idealen
gepragtes Arbeitsethos. Die im engeren Sinne politische Geschichte wurde
mit einem Modell stufenweisen Fortschritts behandelt. Diesem Modell
zufolge ist Riza Sah fiir die Errichtung Irans als unabhingiges, geeintes
Land verantwortlich, sowie dessen innere Befriedung und die Konstruk-
tion eines starken Zentralstaats. Seinem Sohn hingegen wird das Verdienst
zugeschrieben, Iran als ebenbiirtigen Partner in die internationale Staa-
tengemeinschaft integriert zu haben. Es lasst sich eine enge Verkniipfung
des Personenkults sowie der damit verbundenen Darstellung der rezenten
Geschichte und der heroischen Schahfiguren in der Historiographie ausma-
chen, die auch in den Herrschern vergangener Epochen jene Eigenschaften

18:22:08. Access - O


https://doi.org/10.5771/9783987400698-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

heroisiert, die an Vater und Sohn identifiziert werden sollen, weswegen die
thematischen Schwerpunkte aber vor allem die Zuschreibungen an spezifi-
sche Herrscher Uber die Jahrzehnte variieren. Die Pahlawis scheinen diesen
Erzéhlungen gemaf$ den vorgeschriebenen Lauf der Geschichte zu wieder-
holen und zu erfiillen, wozu sie dank ihrer jeweils im historischen Moment
abverlangten Dispositionen fahig sind. Darin zeigt sich, dass Préfigurant
und Prifigurat in einem reziproken Verhéltnis zueinanderstehen und auch
der Prifigurant in seinen Eigenschaften nicht fixiert ist, sondern entspre-
chend den jeweiligen Bediirfnissen aktualisiert wird.

Die Herrschenden waren auf die Kooperation der sich reformierenden
Elite angewiesen. Diese definierte sich im Iran der frithen Pahlawi-Zeit
mafSgeblich iiber moderne Bildung und ihre vielfachen Verbindungen ins
europdische Ausland. Thr oblag es, die Legitimiationsnarrative der herr-
schenden Dynastie zu entwerfen, eine Aufgabe, die sie mit ihrer Selbstrecht-
fertigung kombinierte. Das fithrte zu einer mannigfaltigen Verkniipfung
beider Erzahlstrange, was nicht zuletzt auch eine konstante Auseinanderset-
zung dariiber beinhaltete, ob der Schah oder der Gelehrte in erster Instanz
ursdchlich fiir den Erhalt und den Zusammenhalt der Nation sei. Die Art
des Nachdenkens iiber die Vergangenheit offenbart die Wechselbeziehung
der Elite und der Dynastie, die in den Texten stets zusammen gedacht und
mit sich verschiebender Gewichtung als abhdngig voneinander gezeichnet
werden. Durch den Anspruch, die Gesellschaft auch politisch zu gestalten,
wird der Gelehrte in den historiographischen Schriften im Zentrum der
politischen Macht positioniert. Die Ausgestaltung und interne Hierarchisie-
rung der Heldentypen variierte jedoch iiber die Jahrzehnte und korrelierte
mit den jeweils zeitgendssischen Debatten. Personelle Kontinuititen in den
Institutionen, die auch politische Umbriiche iiberlebten, begiinstigten aller-
dings die erfolgreiche Etablierung von dauerhaft glaubwiirdigen Narrativen.

Es hat sich gezeigt, dass das Sahnama die Perspektiven iranischer
Geschichtsforschung pragt. Dies lasst sich bis in die jiingere Gegenwart hin-
ein beobachten, so dass eine genauere Untersuchung der zeitgendssischen
Historiographie diesbeziiglich sicher aufschlussreich wiére. Etwa Abbas
Amanat und Farzin Vejdani stellen ihrem Sammelband Iran facing Others
aus dem Jahr 2012 die Geschichte von Rustam und seinem Sohn Suhrab
vorweg, aus der Amanat eine ,politico-cultural message” ableitet.! Ein

Amanat 2012: 2. Anders als Firdausi vorschlage, sei nicht einfach Pech fiir das Schicksal
der Figuren verantwortlich, sondern Suhrab durch seine Herkunft aus der Peripherie
mit Aniran identifiziert. Deshalb miisse er als Bedrohung der Integritit des Systems Iran
zwangslaufig von Rustam beseitigt werden. Dieser sei nicht nur der Hiiter territorialer
Unversehrtheit und Kénigsmacher (tagbahs), sondern auch ,a champion of the Iranian
self-asserting identity that resists powerful personal, familial, and ethnic appeals detri-
mental to the very essence of a constructed Self Amanat 2012: 3.

248

18:22:03. A - o


https://doi.org/10.5771/9783987400698-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

weiteres rezentes Beispiel fiir die Uberblendung von iranischer Geschichte
mit den Geschichten des Sa@hnama ist Fereydoun Hoveydas The Shah and
the Ayatollah: Iranian Mythology and Islamic Revolution (2003). Er argu-
mentiert an Dick Davis® Epic and Sedition (1992) ankniipfend, dass Iran in
einem Zirkel des Filizid gefangen sei, der sich ebenfalls in der Legende von
Rustam und Suhrab begriinde. Um diesen zu durchbrechen, miisse Iran
sich an dem gerechten Herrscher Kai Kawiis orientieren und seine Verbin-
dung mit Rustam aufheben.? In beiden Beispielen zeigt sich die nationa-
listische Aufladung der Prafiguranten und das erneuerte Interesse an dem
Krieger Rustam, die im publikatorischen Moment auf eine Relegitimierung
von Gewalt im politischen Diskurs hindeutet.

Damit ist freilich nicht gemeint, dass sich das historische Erzahlen in den
poetischen Wissensbestinden des Sahndma erschopft, zumal in den letzten
Jahrzehnten signifikante Veranderungen in der Gestaltung von historischen
Erzahlungen gewirkt haben diirften. Die jiingere Gegenwart selbst hat
ihre eigenen ikonischen Bilder und Préfiguranten hervorgebracht, in die
sich moderne Formen des Erzdhlens von Geschichten eingewoben haben.
Etwa der Martyrerkult und damit verbunden der Iran-Irak-Krieg hat eine
eigene Bilder- und Sprachwelt hervorgebracht, die sich mit der Schlacht
von Karbald’ (41 h. q./680) und der frithschiitischen Heilsgeschichte ver-
kniipft. Ein prignantes Beispiel bietet die deutsche Islamwissenschaftlerin
und Journalistin Katajun Amirpur in ihrem Buch tiber die Juristin und
Menschenrechtlerin Sirin ‘Tbadi (geb. 1326/1947). Wihrend Ibadi noch in
Paris weilte, erfuhren sie und die Welt, dass ihr der Friedensnobelpreis ver-
liehen wurde:

Tausende Menschen warten auf Schirin Ebadi, als diese in die Hauptstadt der Isla-
mischen Republik zuriickkehrt. Sie kommt aus Paris, wo sie sich zu einer Konferenz
tiber Menschenrechte aufgehalten hatte (...). Als die Boeing 747 in Teheran landet und
Schirin Ebadi sich den Menschen zeigt, rufen diese ihr zu: ,Freiheit ist siif§, Unabhén-
gigkeit ist siiff, und Schirin Ebadi ist siiff®

Der im Prasens verfasste Text verschaftt der Erzahlerstimme Amirpurs die
Rolle einer Kommentatorin zum Zeitpunkt der Ankunft und versetzt die
Leser-in in das der Vergangenheit enthobene Geschehen. Amirpur erzielt
dadurch eine geradezu filmische Unmittelbarkeit, die eine Uberblendung
des Passus mit den Erinnerungen an die bekannten Bilder von Ayatullah
Humainis Riickkehr nach Teheran Jahrzehnte zuvor erzwingt. Die Islam-
wissenschaftlerin weist auch selbst darauf hin, dass es fiir viele, die zum
Flughafen gekommen seien, einen ,groflen Symbolcharakter“ habe, dass

2 Hoveyda 2003: 102-105.
Amirpur 2004: 7
4 Ibd.157.

249

18:22:03. A - o


https://doi.org/10.5771/9783987400698-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

‘Ibadi ausgerechnet aus Paris angereist sei, denn schon einmal habe eine
Boeing der Air France ,einen Iraner zuriick gebracht, der alles verandert
habe. Spitestens seit der Revolution hatte sich der hier gemeinte Ayatullah
Humaini als Volksheld und Revolutionir etabliert, sowie als ,,Referenzfigur
explizit schiitisch formulierte[r] messianische[r] Bediirfnisse und Hoffnun-
gen“® Seine Riickkehr nach Teheran im Moment der Abreise des Schahs
bestdrkte damals den Eindruck, dass es Humaini war, der die Revolution
und das Ende der Monarchie abgewickelt hatte.” Sirin Tbadi als Juristin und
Frau mit religioser Reputation wird in dieses bestehende Bild und seinen
assoziativen Gehalt eingefiigt und so zur Hoftnungstragerin fiir eine neue
Revolution in Verbindung mit einem freundlichen Islam, der garantiert,
dass die schiitisch-iranische Identitdt nicht aufgegeben werden muss, wenn
Menschenrechte und Demokratie gewiirdigt werden. Amirpur modelliert
die Darstellung entlang der Zuversicht, dass sich der zyklische Ablauf von
Revolution und Befreiung an und durch ‘Ibadi erneut verwirklicht, wie sie
in der ikonischen Riickkehr des religiosen Gelehrten Humaini festgehal-
ten ist und in der Riickkehr der Juristin vorgeblich neu belebt wird. Dass
Sirin ‘Ibadi nicht als Heldin gesehen werden wolle, bestitigt sie in Amir-
purs Augen nur in diesem Status.®? Wie gezeigt wurde, werden durch wie-
derholtes Erzdhlen und der damit einhergehende Verfestigung von als
zusammenhédngend bzw. kausal wahrgenommenen Ereignisketten Prafigu-
ranten und Prafigurate neu erschaffen. Dass Amirpur die Rolle einer Kom-
mentatorin und eine filmische Erzahlweise wéhlt, wundert angesichts der
Diftusionswerkzeuge — ndmlich mehrheitlich Nachrichtensendungen und
Dokumentarfilme - des Prafiguranten nicht. Die amerikanische Anthropo-
login Narges Bajoghli verfolgt in Iran Reframed (2019), wie die Islamische
Republik Iran in den vergangenen Jahren vermehrt von Text- auf Filmpro-
duktion umgestiegen ist, um die inzwischen schauende statt lesende Bevol-
kerung mit ihren propagandistischen Inhalten zu erreichen. Interessant
wire vor diesem Hintergrund, inwiefern sich das historiographische Erzéh-
len durch die starke Prisenz der neuen Medien auch in den inneriranischen
Geschichtswerken inspiriert zeigt.

Ibd.

Pink/Gélz 2019: 238.
Ibd.

Amirpur 2004: 139.

0 NN N »

250

18:22:03. A - o


https://doi.org/10.5771/9783987400698-247
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

