|. Artefakte, Dinge, Objekte



https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte
Zur praxeologischen Erweiterung von Religionspadagogik

Antje Roggenkamp

Der folgende Beitrag zeichnet religionsbezogene Artefakte als von Menschen
gemachte Dinge, Objekte und Gegenstinde in den weiteren Kontext religionspad-
agogischen Arbeitens ein. Er versteht sich als eine praxeologische Erweiterung des
Arbeitsfeldes, das in der Religionspidagogik gemeinhin unter dem Terminus der
Bilddidaktik oder auch -theologie erscheint. Diese Erweiterung bezieht sich nicht
nur auf das engere Feld des methodologischen Umgangs mit religiosen Kunstbil-
dern. Sie umfasst auch einen forschungspragmatischen Zugang zur Frage, wie
mit den von ihnen angebotenen, dem Gegenstand oder Objekt quasi immanenten
Nutzungsformen umzugehen ist. Die Auseinandersetzung mit praxistheoretischen
Zugingen zu Artefakten fuhrt zur Frage nach der Relevanz dieser Ansitze fiir die
Ausbildung einer praxeologisch orientierten Religionspidagogik.

1. Praxistheorie im Horizont (religions-)padagogischer Felder
1.1 Kurze Einfiihrung in die Praxistheorie

Auf dem internationalen Feld der Sozialtheorien hat sich in den letzten vier Jahr-
zehnten »ein facettenreiches Biindel von Analyseansitzen herausgebildet«'. Sie
lassen sich als »Theorien sozialer Praktiken«, »Praxistheorien« oder »Versionen
einer Praxeologie« bestimmen und umschreiben.” Praxistheorien zeichnen sich
in kulturtheoretische, sozialkonstruktivistische Perspektiven ein. Sie gelten als
deren spezifische Versionen. Praxistheoretische Ansitze heben sich von anderen

1 Im Folgenden werden die Adjektive »praxeologisch« und »praxistheoretisch« alternierend
verwendet. Vgl. Reckwitz, Andreas: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine so-
zialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift fiir Soziologie 32/4 (2003), S. 283.

2 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 283.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Artefakte, Dinge, Objekte

Formen von Kulturtheorien wie dem Mentalismus® oder dem Textualismus* ab. In
deren Verstindnis entsteht die soziale Welt durch sinnhafte Wissensordnungen,
kollektive Formen des Verstehens und Bedeutens, aber auch durch vorsprachliche
symbolische Ordnungen. Praxistheorie versteht sich gleichwohl als ein spezifischer
Fall von Kulturtheorie.®

Praxistheorien unternehmen den Versuch, Zuginge zu iiberwinden, die klas-
sisch erkenntnistheoretischen Beziehungen entspringen. Dies betrifft die Rolle des
traditionellen Subjekts, aber auch jene des traditionellen Objekts. Diese Zuginge,
die Kultur und Wissen in symbolischen Kategorien des sozialen Kollektivs oder na-
tiirlichen, sozialen Strukturen fundieren, werfen die Frage nach Ursache- und Wir-
kungszusammenhingen auf. Eine praxistheoretische Sicht iiberwindet die Gegen-
tiberstellung von Subjekt und Objekt, indem sie an Stelle von Ursache und Wirkung
ein Dazwischen fokussiert.®

Aus praxeologischer Perspektive bestimmt sich das soziale (Handlungs-)Feld als
ein Konglomerat von sozialen Praktiken, die in verschiedenen Modi miteinander
verkniipft sind. Die kleinste Einheit des Sozialen besteht — praxistheoretisch be-
trachtet — in einem routinisierten, durch implizites Verstehen zusammengehalte-
nen »nexus of doings and sayings« (Schatzki).” Soziale Praktiken kénnen sich in ih-
ren Anforderungen an das praktische Wissen unterscheiden, indem sie zueinander

3 Insofern der Mentalismus Kultur als ein kognitiv-geistiges Phanomen auffasst, ist der
menschliche Geist Ort des kulturellen Symbolsystems: Dem>Innen<des Mentalen entspricht
die >kleinste Einheit< des Sozialen, die in der Kulturanalyse herausgearbeitet wird. A. Reck-
witz: Grundelemente, S. 288.

4 Der Textualismus entwickelt im Umkreis des Poststrukturalismus Formen einer Kulturana-
lyse, die die Wissensordnungen der Kultur auf der Ebene von Diskursen und 6ffentlichen
Ordnungen verorten: Das Aufden der Diskurse wird durch kulturelle Codes strukturiert, die
als kulturelle Definitionen diskursive Codierungen vornehmen. A. Reckwitz: Grundelemen-
te, S. 288f.

5 Soziale Strukturen werden nicht als »eine vorkulturelle, materielle Sphare verstanden, son-
dern als spezifisch geregelte intersubjektive Prozesse, als Kommunikationsgeschehen, das
eine kollektive Wissensproduktion ermdglicht«. Reckwitz, Andreas: Unscharfe Grenzen. Per-
spektiven der Kultursoziologie, Bielefeld 22010, S.137.

6 A. Reckwitz: Grenzen, S. 136—139, hier S. 138f.: »Wie ist es einer Gruppe moglich, die srealenc
Strukturen der natiirlichen und sozialen Welt abzubilden, wenn die Bedeutungsproduktion,
die den jeweiligen Erfahrungen und Wahrnehmungen Sinn zu-schreibt, potenziell verschie-
dene, empirisch dquivalente Wege gehen kann, so dass es keinen Ort fiir die vorgeblich neu-
trale Konstatierung einer>Korrespondenzbeziehung<zwischen der sozialen und natiirlichen
Realitat und ihrer Reprasentation gibt?«

7 Das Sozialeist wederin der Intersubjektivitiat noch in der Normgeleitetheit oder der Kommu-
nikation zu suchen, sondern »in der Kollektivitit von Verhaltensweisen, die durch ein spezi-
fisches>praktisches Konnen<zusammengehalten werden: Praktiken bilden somit eine emer-
gente Ebene des Sozialen, die sich jedoch nicht»>in der Umwelt< ihrer kérperlich-mentalen
Trager befindet.« A. Reckwitz: Grundelemente, S. 289.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

in Konkurrenz stehen. Dies betrifft etwa verschiedene Formen sozialer Praktiken wie
eine Praktik der Verhandlung, eine Praktik des Umgangs mit einem Werkzeug, aber
auch eine Praktik im Umgang mit dem eigenen Kérper.® Thre Pointe erhalten Pra-
xistheorien durch Konzepte des tacit knowledge oder des learning by doing, die insbe-
sondere den Umgang mit Artefakten, d.h. mit Dingen, Objekten und Gegenstinden
prigen.’

1.2 Praxistheorie, Padagogik und Religionspadagogik

Verschiedene sozialwissenschaftliche Forschungsfelder greifen auf praxistheoreti-
sche Beschreibungen zuriick, um die Routinen in Organisationen, die Formen der
Verwendung verschiedener Artefakte, die Charakteristika spezifisch korpergebun-
dener Auffithrungspraxen oder ein »doing culture, spezifische Modi der Herstel-
lung von Kultur in alltdglichen Praktiken zu rekonstruieren.’® Im Folgenden geht es
um die Frage, in welcher Weise die Religionspidagogik aus den Ansitzen der Pra-
xistheorie im Umgang mit Dingen, Objekten und Gegenstinden neue Impulse emp-
fangen kann.

In der Unterrichtsforschung kommen zunehmend praxistheoretische Impulse
zum Tragen, die sich auf die Beobachtung und Analyse von Unterricht beziehen.
Die Ansitze werden auf die in ihm stattfindenden Prozesse bezogen." Gelegentlich
stehen auch Dinge, Gegenstinde und Objekte in ihrem Fokus.” Die praxistheo-
retische Erforschung padagogischer Praktiken arbeitet heraus, dass die Dinge im
Unterricht nicht nur als Wissensobjekte bzw. Wissensmedien verhandelt werden.
Sie verlangen Schiilerinnen und Schillern auch eine je spezifische Haltung ab,
treten aber selbst in den Hintergrund.”

8 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 290.

9 Vgl. etwa Hahn, Hans Peter: Der Eigensinn der Dinge—Einleitung, in: Hahn, Hans Peter (Hg.):
Vom Eigensinn der Dinge. Fiir eine neue Perspektive auf die Welt des Materiellen, Berlin 2015,
S. 9-56, hier S.12.

10  A. Reckwitz: Grundelemente, S. 282.

11 Reis, Oliver/Hillebrand, Miriam/Mauritz, Gerrit/Wittke, Annika/Kamcili-Yildiz, Naciye: Mind-
sets guter Lehre in Beziehung zu den Mindsets religioser Pluralitat, in: Theo-Web, 19 (1) 2020,
S.249-266.

12 Altmeyer, Stefan: Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus
quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT, 64/4 (2014), S. 349-357.

13 Alkemeyer, Thomas/Kalthoff, Hubert/Rieger-Ladich, Markus: Bildungspraxis — eine Einlei-
tung, in: Alkemeyer, Thomas/Kalthoff, Hubert/Rieger-Ladich, Markus (Hg.): Bildungspraxis.
Korper — Rdume — Objekte, Weilerswist 2015, S. 9—33; Altmeyer, Stefan: Das ist ja ein Ding!
Uber das religiose Lernen und das Mehr der Dinge, in: Katechetische Blatter 142 (2017),
S. 404-407.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Artefakte, Dinge, Objekte

Eine »bestimmte Ordnung des Unterrichthaltens«™* legt die Dinge und ihre Po-
sitionierung im Raum fest. Die am Unterricht Teilnehmenden verlassen sich auf
Artefakte: Tafeln werden zu einem Beglaubigungs- und Aufzeichnungsinstrument
von Unterricht fiir diejenigen, deren Blicke nicht nur gelegentlich von der griinen
Wandtafel abschweifen.” Die Positionierung von Dingen und Objekten arbeitet ei-
ner Interaktionsordnung zu, die die Teilnahmeméglichkeiten asymmetrisch ver-
teilt.”® Die Praxistheorie wird bislang pidagogisch iiberwiegend als eine Unterfa-
milie konstruktivistischer Ansitze wahrgenommen."”

Religionspadagogik reiht sich ein in eine (Forschungs-)Perspektive, die nach (re-
ligiésen) Bildungsanreizen sucht, mit der die Einzelnen befihigt werden, sich mit
Dingen, Objekten und Gegenstinden, die spezifischen Traditionen entstammen,
auseinanderzusetzen. Unterricht wird aus vielfiltiger Perspektive beobachtbar,
muss sich aber zugleich zu dieser Relativierung verhalten.® Das christliche Gottes-
konzept fokussiert praxistheoretisch jene Pointe, die daraufinsistiert, »dass der von
ihm bezeichnete >Gegenstand« weder mit der vorfindlichen Wirklichkeit identisch
noch unter sie subsumierbar ist und auch nicht von ihr losgeldst existiert«™.

Die bisherige Diskussion weist einerseits darauf hin, dass sich die Aufnahme
praxeologischer Aspekte in Entsprechung zu ihren praxistheoretischen (Her-
kunfts-)Familien entwickelt bzw. sie sich in spezifische Abhingigkeiten von ihnen
einzeichnen.*® Andererseits nimmt sie Tendenzen auf, die den pidagogischen Um-

14 RoOhl, Tobias: »Unterrichten. Praxistheoretische Dezentrierungen eines alltiglichen Ge-
schehens, in: Schafer, Hilmar (Hg.): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm,
Bielefeld 2016, S. 323—344, hier S. 329.

15 T.ROhl: Dezentrierungen, S. 329.

16  T.Rohl: Dezentrierungen, S. 336.

17 Alkemeyer, Thomas/Buschmann, Nikolaus: Praktiken der Subjektivierung — Subjektivierung
als Praxis, in: Schafer, Hilmar (Hg.): Praxistheorie, Bielefeld 2016, S. 115—136, hier S. 131f.

18  Buttner, Gerhard/Mendl, Hans/Reis, Oliver/Roose, Hanna: Vom radikalen Konstruktivismus
zur Praxistheorie. Zur Frage des Umgangs mit Kontingenz im Unterricht, in: Religion lernen.
Jahrbuch fir konstruktivistische Religionsdidaktik, 10 (2019), S. 7-17, hier S. 14.

19 Obesauch aus praxistheoretischer Perspektive um die (konstruktivistische) Gegeniiberstel-
lung einer »Alles bestimmenden Wirklichkeit« (Bultmann) und jener Dynamik geht, die der
Botschaft von der kommenden Gottesherrschaft zugrunde liegt, werden die folgenden Uber-
legungen (vgl. Kap. 3) zeigen. Vgl. Simojoki, Henrik: Wo »steht« die konstruktivistische Reli-
gionsdidaktik? Versuch einer theologischen Ortsbestimmung, in: ZPT 64/4 (2014), S. 357366,
hier S. 364.

20 Dies kann auf den Umstand zuriickgefithrt werden, dass mehrheitlich auf Foucaults Disposi-
tif bzw. Latours Subjekt-Objekt-Gegeniiberstellung zuriickgegriffen wird. Latour betrachtet
Dinge und Artefakte nicht als »passive Objekte«, sondern das Objekt kann »anregen«und »af-
fizieren«, »appellieren, »stimulieren«, »provozieren, aber auch Neues entstehen lassen, in-
sofern technische Produkte Subjektivierungspraktiken aus sich heraussetzen. Vgl. Rieger-La-
dich, Markus: Postschalter und Dreirdder. Zur materiellen Dimension von Subjektivierungs-

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

gang mit Artefakten markieren und sich auf diesen in erweiterter Form beziehen.*
SchliefSlich unterliegt sie aus religionspidagogischer Perspektive der prinzipiellen
Auseinandersetzung mit einer theologischen Verabschiedung des Absoluten bzw.
mit einer Preisgabe der Vorstellung des »Zwangs zur eigenen Religion«**. In diesen
drei Perspektiven bieten sich Artefakte als Dinge, Objekte und Gegenstinde fiir eine
praxistheoretische Grundlegung von Religionspiddagogik an. Wie also kann ein re-
ligionspidagogischer Umgang mit Artefakten aus praxistheoretischer Perspektive
gestaltet werden?

Die vorstehenden Uberlegungen fithren zu konkreten (Forschungs-)Fragen, die
auch der Gliederung der nachfolgenden Abschnitte zugrunde liegen: Gibt es Metho-
de(n), die Artefakte aus praxistheoretischer Perspektive beschreiben (1)? Wie ist eine
derartige Methode ggf. zu erweitern, um spezifische religiose Traditionen in Arte-
fakten praxistheoretisch zu konkretisieren (2)? Wie miisste eine Praxistheorie aus-
sehen, die den Umgang mit religionsbezogenen Artefakten religionspidagogisch
erdffnet (3)?

2. lkonographisch-ikonische Zugénge im Spiegel
von praxeologischen Uberlegungen

Eine Artefakt sensible Religionspidagogik hat an dieser Stelle die Frage nach ge-
eigneten Methoden zu kliren, die die Analyse von religionsbezogenen Artefakten
— wie etwa Kunstbildern — aus praxistheoretischer bzw. einer entsprechend erwei-
terten Perspektive beschreibt. Religiose Kunstbilder kommen bislang praxistheore-
tisch nicht bzw. nicht explizit zum Einsatz.*

2.1 Chancen und Grenzen der »Bildtheologie«

Seit den 1980er Jahren entwickelte sich eine breite, religionspidagogische Traditi-
on, die einen Perspektivwechsel im Umgang mit religiésen Artefakten vollzogen hat.

praktiken, in: Thompson, Christiane/Casal, Rita/Ricken, Norbert (Hg.): Die Sache(n) der Bil-
dung, Paderborn 2017, S. 205f.

21 Das Interesse an den Dingen tritt hinter der Frage nach den Umgangsweisen — Praxen — zu-
riick. Vgl. C. Thompson/R. Casale/N. Ricken (Hg.): Sache(n).

22 H.Simojoki: Religionsdidaktik, S. 362.

23 Vgl. zuletzt Kumpf, Hubert: Visuelle Inszenierung der Weihnachtsgeschichte in einem evan-
gelischen Christverspergottesdienst. Entfaltung des Bildes »Mystische Geburt« von Sandro
Botticelli, in: Religion lernen. Jahrbuch fiir konstruktivistische Religionsdidaktik 11 (2020),
S. 157—169 sowie Jonker, Evert: Ein religioses Artefakt im Unterricht — zur didaktischen Eig-
nung einer Christophorus-lkone, in: Religion lernen. Jahrbuch fiir konstruktivistische Religi-
onsdidaktik 11 (2020), S. 179-190.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 Artefakte, Dinge, Objekte

Religionsbezogene Kunstbilder dienen nicht linger der Illustration des biblisch Be-
richteten, sondern spiiren zunichst der Formsprache des Bildes nach:

»Dafd sich ein Bildbetrachter auf die visuelle Formensprache bis ins Detail einlas-
sen muss, >bevor«es zu gefiihlsmafligen Reaktionen kommt; dafd der spezifische
Cehalt eines Bildes nicht so sehram Thema (= Inhalt) hdngt, sondern an dem, was
die bildnerische Realisierung des Themas daraus macht; kurzum: der Bildgehalt,
der eben nicht identisch ist mit dem eventuellen Bildtitel, ergibt sich aus der &s-
thetischen Bildgestalt, — und nicht aus dem bloRen Wissen um das dargestellte
Thema.<**

Wahrend fir Giinter Lange der »objektive« Vergleich zwischen Bibel und Bild ei-
genstindige, spirituelle Zuginge ermoglicht, geht es Alex Stock um das Sichtbar-
machen des durch die Artefakte angestoRenen (Reflexions-)Uberschusses, der »die
theologische Sprache mit neuen Wortern, Metaphern, Sitzen und Texten«*® berei-
chert.

Die bildtheologischen Ansitze lassen sich konzeptuellen Kulturtheorien zu-
ordnen. Mit ihrer Fokussierung auf den geistig-kognitiven oder textuellen Phi-
nomenen arbeiten sie aus praxistheoretischer Perspektive zwar dem Mentalismus
(Lange) bzw. dem Textualismus (Stock) zu. Durch ein schematisiertes Vorgehen®
bzw. eine entsprechende Sensibilitit fiir bildersprachliche Codes® trainieren sie
aber ganz praktisch das Ausharren der Betrachtenden. Die Bildtheologie hilt in-
sofern jene Frage nach dem Ort des Kulturellen bzw. des Sinnhaft-Symbolischen
wach. Der Umgang mit der Frage wird praxistheoretisch als basale Ordnungsleis-
tung identifizierbar (Reckwitz), ohne von der Bildtheologie theoretisch in Angrift
genommen zu sein.?® Eine theoretische Klirung scheint mir die Dokumentarische
Methode herbei zu fithren.

24  Lange, Ginter: Aus Bildern klug werden, in: Heumann, Jirgen/Miiller, Wolfgang Erich (Hg.):
Kunst-Positionen, Stuttgart 1998, S. 149156, hier S. 156.

25  Stock, Alex: Die Bilder, die Kunst und die Theologie, in: Heumann, Jirgen/Miiller, Wolfgang
Erich (Hg.): Kunst-Positionen, Stuttgart 1998, S. 1117, hier S. 16.

26 Lange verweist explizit auf ein ser-Schema zuriick: 1. Was sehe ich? 2. Wie ist die Bildflache
organisiert? 3. Was |6st das Bild in mir aus? 4. Was hat das Bild zu bedeuten? 5. Was bedeutet
das Bild fiir mich? Vgl. G. Lange, Bilder, S. 155.

27  Es gehtu.a. um den geometrisch-arithmetischen, den Farben, den Landschafts-, den archi-
tektonischen, den korpersprachlichen sowie den kleidersprachlichen Code. Vgl. Stock, Alex:
Strukturale Bildanalyse, in: Wichelhaus, Manfred/Stock, Alex: Bildtheologie und Bilddidak-
tik. Studien zur religiosen Bildwelt, Disseldorf 1981, S. 36—43, hier 40—43.

28  A.Reckwitz: Grundelemente, S. 288.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

2.2 Die Dokumentarische Bildinterpretation als bildtheologische Erganzung
und praxistheoretische Erweiterung

Die Dokumentarische Bildinterpretation greift einerseits auf die (vor-)ikono-
graphisch-ikonologische Methode, andererseits auf deren kritisch-konstruktive
Weiterfithrung im Rahmen des ikonischen Ansatzes zuriick. Sie nimmt damit jene
Ansitze auf, die auch dem bildtheologischen Perspektivwechsel zugrunde liegen.
Wihrend Erwin Panofsky mit seiner Abfolge von vorikonographischem, ikono-
graphischem und ikonologischem Sehen am (Wieder-)Erkennen interessiert ist,
iiberfithrt Max Imdahl das (wieder-)erkennende in ein sehendes Sehen.?

In der Dokumentarischen Methode bilden vorikonographisch-beschreibende
und ikonographisch-rekonstruierende Interpretation die formulierende Interpretati-
on, die sich mit dem explizit-kommunikativen Wissen befasst. Sie kann, aber muss
nicht in eine Common Sens-Typisierung einmiinden.

Die reflektierende Interpretation fragt demgegeniiber nach dem implizit-konjunk-
tiven Wissen, indem sie den formalen Aufbau nach planimetrischer Komposition,*
szenischer Choreographie® und perspektivischer Projektion®* hin betrachtet. In der
ikonischen Interpretation thematisiert sie u.a. die Frage nach der Stellung des Be-
obachters bzw. der Beobachterin.

Gemeinsam bilden die formalen Schritte von formulierender und reflektieren-
der Interpretation die Materialitit des Sozialen ab, die in einem Artefakt auf zwei-
fache Weise inkorporiert ist: Wihrend das kommunikative Wissen die Materialitit
des Sozialen zu rekonstruieren sucht, verdeutlicht der Blick auf eine oder mehrere
Kompositionsvarianten das Spezifische der jeweiligen materialen Praxis des zu be-
trachtenden Artefakts. Das konjunktive Wissen ist insofern kein theoretisches Den-
ken, das der Praxis zeitlich vorangeht, sondern Bestandteil einer Praktik, die als sol-
che rekonstruierbar ist.*®

29  Bohnsack, Ralf: Die dokumentarische Methode in der Bild- und Fotointerpretation, in: Bohn-
sack, Ralf/Nentwig-Gesemann, Iris/Nohl, Arnd-Michael (Hg.): Die dokumentarische Metho-
de und ihre Forschungspraxis. Grundlagen qualitativer Sozialforschung, Heidelberg 32013,
S.75-98, hier S. 76—79.

30 Dieplanimetrische Komposition sucht nach formalen Gestaltungsaspekten (Linien und/oder
Formen) und versucht, den Bildaufbau unter Absehung seines Inhalts auf eine Weise zu fo-
kussieren, dass zentrale Elemente aufgespiirt werden. R. Bohnsack: Methode, S. 89f.

31 Die szenische Choreographie beschreibt, inwiefern Figuren, Gegenstidnde oder Personen im
Raum aufeinander bezogen sind. R. Bohnsack: Methode, S. 88f.

32 Die perspektivische Projektion befasst sich mit der Frage, aus welcher Perspektive (Zentral-,
Vogel-, Frosch- oder Achsenperspektive) das Bild gemalt ist und thematisiert die Frage nach
der Stellung des Beobachters. Sie sucht nach impliziten Regeln oder Strukturen, die den Han-
delnden nicht bewusst sind. R. Bohnsack: Methode, S. 87f.

33 So verstehe ich Bohnsacks Ausfithrungen zu den Kompositionsvarianten. R. Bohnsack: Me-
thode, S. 82.

- am 14.02.2026, 06:29:28.

23


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Artefakte, Dinge, Objekte

Die Dokumentarische Methode sucht - gleichsam erinnernd — nach impliziten
Regeln, die den sozialen Praxen im Artefakt unbewusst voraus liegen. Sie fragt dar-
iiber hinaus nach Leerstellen oder Briichen, die die Betrachtenden in ihrem Um-
gang mit dem Artefakt vorbewusst prigen. Fiir Bohnsack handelt es sich um die Fra-
ge nach implizitem sozialen Wissen, auf das ein Artefakt zuriickgreift. Die Briiche
machte ich im Folgenden nicht als Metapose oder Metastilisierung®* beschreiben,
sondern als eine Metapraxis identifizieren, die einer praxeologisch ausweisbaren
Befihigung im Umgang mit einem Ding, Gegenstand oder Objekt zuarbeiten. Die
Materialitit des Sozialen wird im Umgang mit einem Artefakt praxeologisch und
zugleich in praxeologischer Brechung aufweisbar.*

Die dokumentarische Methode ist damit passfihig fiir eine Praxistheorie, die
von der Implizitheit eines Wissens ausgeht. Gegeniiber einem expliziten Aussage-
wissen von Uberzeugungen (knowing that) betont sie seine Asymmetrie: Die expli-
ziten Regeln miissen den impliziten Kriterien innerhalb des Handlungsfeldes nicht
entsprechen.

3. Dokumentarisch-praxeologische Perspektiven:
Zur Erweiterung des Umgangs mit religionsbezogenen Artefakten

Die exemplarische Anwendung der dokumentarischen Methode auf religionsbezo-
gene Artefakte steht im Fokus des folgenden Abschnittes. Es geht konkret um die
Frage nach den in den Artefakten materialisierten sozialen Praxen. Wihrend ein
erster Abschnitt eine exemplarische Interpretation unternimmt — die dokumenta-
rische Methode wird um praxistheoretische Elemente erweitert —, zeigt ein zwei-
ter Abschnitt kollektive Praktiken auf: Im Frithjahr 2014 waren in einem Kirchen-
raum Lithographien aus Oskar Kokoschkas Passionszyklus® ausgestellt. Verschie-
dene Lerngruppen wurden dabei beobachtet, wie sie sich u.a. durch Kokoschkas
Passionszyklus gegenseitig fithrten.

34  Bohnsack, Ralf: »Heidi«: Eine exemplarische Bildinterpretation auf der Basis der dokumen-
tarischen Methode, in: Bohnsack, Ralf/Nentwig-Cesemann, Iris/Nohl, Arnd-Michael (Hg.):
Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Grundlagen qualitativer Sozial-
forschung, Heidelberg 32013, S. 347361, hier 357.

35  A. Reckwitz: Grundelemente, S. 292.

36 Rombold, Ginter: Oskar Kokoschka — Der solidarische Christus, in: Rombold, Giinter/
Schwebel, Horst: Christus in der Kunst des 20. Jahrhunderts, Freiburg/Basel/Wien 1983,
S. 3639, hier S. 37.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

3.1 Eine exemplarische Bildinterpretation - praxistheoretisch erweitert

ADbb. 1: Oskar Kokoschka, Judaskuss, 1916*

Auf der vorikonographischen Ebene heben sich im Vordergrund zwei Personen ab.
Eine weif} gekleidete Gestalt mit iibereinander verschrinkten Armen und einem et-
was dunkleren Oberkleid wendet sich einer dunkel gewandeten zu. Diese ist dabei,
ihren rechten Arm zu umfassen. Die Kopfe der beiden machen eine Bewegung auf-
einander zu. Wihrend die linke Gestalt »barful« geht, hat die rechte offensichtlich
Stiefel an. Ein kleiner Hund liuft auf das Gewand des barfiifligen Mannes zu. Hin-
ter dem Paar befinden sich auf der linken Seite — vom Betrachter aus gesehen — drei
weitere Gestalten. Eine kleinere Person hat einen spitzen Gegenstand in der linken
Hand, die zweite Person schaut fast entsetzt auf die Personen vorne im Bild, der
Kopf einer dritten Person zeichnet sich hinter der wei gewandeten Person eben
ab. Auf der rechten Seite nihern sich von Ferne weitere Gestalten — zwei davon im
Laufschritt. Verschiedene Biume rahmen die Vierergruppe und schieben sich vor
die Gestalten im Hintergrund. Kleinere Pflanzen befinden sich an den Rindern des
Waldchens.

37  Cassirer, Paul (Hg.): Der Bildermann. Steinzeichnungen fiirs deutsche Volk, 1/14 (1916).

- am 14.02.2026, 06:29:28. Ops

25


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Artefakte, Dinge, Objekte

ITkonographisch dargestellt sind Jesus und Judas im Garten Gethsemane. Judas ni-
hert sich Jesus, um ihn durch eine mit seinen Gegnern abgesprochene Geste zu ver-
raten. Die Jinger stehen hinter ihnen. Einer von ihnen, Petrus, unternimmt spiter
den Versuch, Jesus mit dem Schwert zu verteidigen. Weniger die Soldaten des romi-
schen Statthalters als vielmehr die Hohepriester und Altesten des Volkes begleiten
Judas, um Jesus auf das verabredete Zeichen hin gefangen zu nehmen. Ungeklart ist
die Frage nach dem Titel: Der Judaskuss bleibt unausgefiihrt.

Gerade Linien lassen sich im Rahmen der planimetrischen Komposition nicht er-
kennen, wohl aber zwei geschwungene, die die Szene oberhalb von Jesu Kopf rah-
men und unterhalb seines Leibes etwa auf Hohe seiner Knochel durch den Wurf des
Oberkleides touchieren. Die untere Linie wird durch den Faltenwurf seines Gewan-
des leicht unterbrochen. Judas scheint sich vor dieser Linie zu befinden. Die waa-
gerechten Linien tragen zur Zentrierung des Artefakts auf die Gruppe um Jesus bei,
Judas erscheint fast ausgeschlossen. An dieser Zentrierung wirken auch zwei senk-
recht stehende Begrenzungen mit: links tragen zwei diinne Stimme einen schrig
lagernden Ast, auf der rechten Seite steht ein weiterer Baum, dessen Krone eben-
falls in die leere Fliche der Lithographie hineinragt.

Eine andere waagerechte Linie zeichnet sich — ausgehend von dem Hals des
Schwert tragenden Jiingers Petrus iiber Jesu Brustkorb bis hin zu Judas Gewand mit
einem Streifen in Schulterhdhe — ab. Sie fokussiert das Geschehen nicht nur auf die
Mitte, sondern auch auf die Bewegungen oberhalb von Jesu Brustkorb. Wihrend die
schraffierten Striche innerhalb des angedeuteten Vierecks einem erheblichen Rich-
tungswechsel unterliegen und stiirmische, hektischere Bewegungen andeuten, er-
scheinen die oberen, seitlich und unten befindlichen Striche fast waagerecht. Sie
tiben eine fast beruhigende Wirkung auf das Geschehen aus.

Die szenische Betrachtung hebt drei Gruppen voneinander ab. Vorne befinden sich
Jesus und Judas, die in einer engen komplexen Beziehung zueinander stehen: Wih-
rend Jesus traurig und fast mitleidsvoll von oben auf Judas zu schauen scheint, ist
Judas Oberkorper gebeugt und eigentiimlich verdreht — so als schime er sich be-
reits fir das, was er gestisch zu tun im Begriff ist. Judas Blick ist zwar nach vorne
gerichtet, er bleibt aber Jesus gegeniiber fast unterwiirfig. Dahinter auf der linken
Seite befinden sich Petrus und weitere Jinger, die auf die Szene im Vordergrund be-
zogen sind. Entschlossen bzw. erschrocken blicken sie auf das, was vor ihren Augen
geschieht. Auf der rechten Seite befinden sich im Hintergrund zwei weitere Grup-
pen, die zusammengehorig scheinen. Zwei Personen im Vordergrund kénnen gar
nicht schnell genug den Ort der Ereignisse erreichen, zwei weitere nur eben ange-
deutete Schemen betrachten von Ferne das, was passiert. Die vordere Fiinfergruppe
ist durch einen nach oben hin offenen Halbkreis eingerahmt, der die Lithographie
nach unten zu schliefRen, nach oben iiber die Szene hinaus zu erweitern scheint.

Es handelt sich um eine perspektivische Projektion, die mit expressionistischen
Darstellungselementen spielt. Konkrete Raumperspektiven sind nur schwer zu

- am 14.02.2026, 06:29:28.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

erkennen, wohl aber werden standpunktabhingige Blickrichtungen aufweisbar.
Mit Blick auf die Zentralgestalt sind nicht nur die im Bild befindlichen Personen
tendenziell genétigt, eine Froschperspektive einzunehmen. Fiir den Hintergrund
ist eine Frontal- ggf. auch eine Vogelperspektive angezeigt.

Wiahrend der Jinger mit dem Schwert zur Abwehr einer Gefahr entschlossen
scheint, andere Jiinger fassungslos auf das Geschehen starren, wendet sich Jesus
furchtlos seinem Verriter zu. Unerklirt bleibt auch auf der ikonischen Ebene, aus wel-
chem Grund die den Bildtitel prigende Geste als Moglichkeit nur eben angedeutet
ist. Wird die Sistierung ihres Vollzugs in Folge jenes Jesus in der lukanischen Ver-
sion zugeschriebenen Wissens um Judas Verrat verursacht, durch sein Sich-Fiigen
in das Unausweichliche oder hat Judas schon jetzt der Mut verlassen, sind ihm gar
Zweifel an dem Sinn seines Tuns gekommen? Es scheint diese Leerstelle zu sein, die
Giinter Rombold zu der eher unerwarteten Bemerkung veranlasst, Kokoschka lasse
Judas Gerechtigkeit widerfahren: »Er wird nicht zur Gestalt, auf die man alles Bose
fraglos projizieren kdnnte.«*®

Die praxistheoretische Perspektive zeichnet sich in die Materialitit des Artefakts
ein. Die soziomaterielle Ordnung verschiebt sich eigentiimlich von der Exklusion
zur Inklusion. Die Beziehung zwischen Jesus und Judas riickt als quasi intime ins
Zentrum. Die Kopthaltung von Judas passt sich in einer Art paralleler Bewegung —
fast einwilligend — an. Jesus demiitigt ihn nicht. Er betrachtet ihn weder mit einem
stolzen noch mit einem wissenden Blick — wie etwa in Giottos Arena Fresken® —,
sondern schaut ihm von oben fast tréstend zu, so als wolle er Judas durch seine em-
pathischen Gefithle im Vorhinein entschuldigen. Die Froschperspektive lisst die Be-
trachtenden an der Praxis des Trostens teilhaben.

Eine praxistheoretische Perspektive auf die dokumentarische Interpretation
beschreibt nicht nur soziale Praktiken, die den Kérpern auf dem Bild unerwartete
Emotionen zuerkennen, sie macht auch auf implizite Praktiken aufmerksam, die
den Betrachtenden vom Artefakt angeboten werden und die sie nutzen kénnen.

3.2 Zur praxeologischen Umsetzung der dokumentarischen Methode:
Kollektive Praktiken

Ist die dokumentarische Bildinterpretation eine Form der Praxeologie? Eine praxis-
theoretische Erweiterung der dokumentarischen Interpretation verliert zwar nicht
die Materialitit der Dinge aus dem Blick, sie beschreibt aber vor allem Praktiken,
mit denen sich Artefakte den sie Betrachtenden zur Nutzung anbieten. Weniger die

38  G.Rombold: Kokoschka, S. 36-39, hier S. 37.

39  Zieht man zum Vergleich den Judaskuss in der Gefangennahme aus den Arenafresken Giot-
tos heran, so fallt als Gemeinsamkeit auf, dass es auch hier zu einer emotionalen Beziehung
kommt. R. Bohnsack: Methode, S. 82.

- am 14.02.2026, 06:29:28.

27


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Artefakte, Dinge, Objekte

Analyse der konjunktiven und kommunikativen Wissensbestinde als vielmehr die
Beriicksichtigung von Mimik und Gestik, die Anordnung der Kérper im Raum sowie
der Umgang mit den Dingen prigen die Materialitit der sozialen Beziehungen.*
Nicht die Frage nach dem inkorporierten Habitus der Erforschten ist Gegenstand
der Rekonstruktion, sondern die in dem Umgang mit den Dingen inkorporierte so-
ziale Praxis. Diesem Phinomen ist im Folgenden nachzuspiiren, wenn nach kollek-
tiven Praktiken gefragt wird, die Lerngruppen im Umgang mit einzelnen Bildern
des Passionszyklus entwickelten.*

Die Fithrung beginnt beim Abendmahlsbild.** Kokoschka beginnt und vollendet
seinen Passionszyklus wihrend weniger Monate des Jahres 1916, wihrend er sich
von einer lebensgefihrlichen Bajonettverletzung erholt.* Die Farbgestaltung des
Bildes wird beschrieben, seine Dunkelheit einerseits auf seinen leidvollen Entste-
hungskontext zuriickgefiihrt, andererseits mit expressionistischen Stilelementen
erklart: Eine zentrale Lichtquelle ist nicht erkennbar, Menschen und Gegenstinde
leuchten aus sich selbst heraus.

Insbesondere Jesus und Judas werden von der Gruppe fokussiert. Wihrend
»Christus«** in prominenter Position am Tisch sitzt und von einem leuchtenden
Heiligenschein umgeben ist, wendet sich Judas von der Gruppe der Jiinger ab. Die
gestreifte Bekleidung wird als Striflings-, aber auch als Feindesuniform gedeutet.

40 Asbrand, Barbara/Martens, Matthias/Petersen, Dorthe: Die Rolle der Dinge in schulischen
Lehr-Lernprozessen, in: Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaft 16 (2013), S. 171188, hier
S.176.

41 Zum Vorgehen im Einzelnen vgl. Roggenkamp, Antje: Artefaktorientierte Didaktik — einige
grundsatzliche Uberlegungen zu einer neuen »Konzeptiong, in: ZPT 69/3 (2017), S. 257-269,
hier S. 259f.

42 DieErschlieRungderreligionsbezogenen Artefakte wurde von einer studentischen Hilfskraft
protokolliert. Mourad, Jasmin: Protokoll zur Ausstellungsbesichtigung »Unterm Kreuz«. Bild-
interpretationen einer 9. Klasse (31.03.2014; 13:50—-15:10). Die Wiedergabe des Protokolls er-
folgt in chronologischer Abfolge. Exakte Zeitangaben sind nicht vermerkt.

43 Spielmann, Heinz: »Ecce Homines«. Oskar Kokoschkas Darstellungen des Gekreuzigten, in:
Zeitschrift fiir Kunstgeschichte, 57/3 (1994), S. 536: »Kokoschka [..] lag, bei einer Patrouille
in Galizien durch einen Kopfschuf schwer verwundet, zu Boden gestreckt da und erwachte
aus einer Ohnmacht, als er vor sich einen russischen Soldaten stehen sah. Er hatte ihn, da
er die Pistole noch zur Hand hatte, erschiefien konnen, lief ihn aber gewdhren, als er mit
dem Bajonettaufihn einstach. Kokoschka, der sich an die Front gemeldet hatte, um nach der
Trennung von Alma Mabhler sein Leben fortzuwerfen, wehrte sich nicht gegen den drohenden
Tod —er Uberlebte entgegen aller Erwartung.«

44 Das Beschreibungsprotokoll vermerkt »Christus«, obwohl man aus sachlichen Griinden auch
von Jesus hatte sprechen konnen. Moglicherweise liegt dies an dem Nimbus, der Jesus auf
dem Abendmahlsbild auszeichnet. Vgl. insgesamt ]J. Mourad: Protokoll. Das Protokoll kann
bei der Autorin eingesehen werden.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

Auf eine gewisse Weise ist Judas Teil der Jiingergruppe, der er zugleich aber schon
nicht mehr angehért.®

Abb. 2: Oskar Kokoschka, Das Abendmahl, 1916*

Der Judaskuss ist vor einem von Pflanzen bestimmten landschaftlichen Hinter-
grund situiert. Rechts neben dem weif3 gewandeten Christus halt sich ein kleinerer,
dreckiger Judas auf. Der Hund zeige, dass irgendetwas nicht in Ordnung ist. Ent-
weder macht er Christus auf etwas aufmerksam oder aber er ist Teil der Kriegssze-
nerie. Die zwei winzigen Menschen — ganz rechts im Bild — werden als Schaulustige
gedeutet.”

Ein Vergleich von Abendmahl und Judaskuss nimmt auf die Wirkungen der Chris-
tusgestalt Bezug: Wahrend der Heiligenschein Christus mit witrdevollem »Respekt«
umgibt, zeigt dessen Abwesenheit ein gewisses »Misstrauen«an, das Judas ihm ent-
gegenbringt: Die »Geschichte schreitet kontinuierlich fort«**. Die implizite Frage
nach in die Kérper eingeschriebenen Praktiken bringt in Mimik und Gestik Gefiihle
zum Vorschein. Das Abendmahlsbild zeigt einen »gliicklicheren Christus«, auf dem
Judaskuss wirkt er »trauriger und deprimiert«*. Die Affekte adressierenden Wir-
kungen gehen von jener gesenkten Kopfhaltung auf dem Judaskuss aus.

45 J. Mourad: Protokoll.
46 P Cassirer: Bildermann.
47 ). Mourad: Protokoll.
48 J. Mourad: Protokoll.
49 ). Mourad: Protokoll.

- am 14.02.2026, 06:29:28. Ops

29


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Artefakte, Dinge, Objekte

Die den Kérpern eingeschriebene materiale Praxis thematisiert Riickfragen nach
dem (wieder) erkannten Inhalt. Christusist traurig aufgrund des Verrats. Stimmun-
gen und Gefiihle, die in den biblischen Traditionen weniger prisent sind, werden
hier unerwartet markiert. Christus ist traurig wegen Judas, »fiir den er Mitleid emp-
findet«. Soziale Praxen werden aus dem Umgang mit emotionalen Wirkungen abge-
leitet und als mogliche Zuginge markiert: Christus findet sich als »Opfer« vor, in
dieser Haltung »fiihlt er wie ein Mensch«*°.

Emotionale und soziale Paradoxien schilen sich im sehenden Sehen als gegen-
liufige Wahrnehmungen heraus. Christus ist enttiuscht, »obwohl er von dem Verrat
schon vorher wusste«. Die in seine Korperpraxis eingeschriebene Haltung arbeitet
auch unerwarteten Alternativen zu. Christus hat »gehofft, dass Judas ihn vielleicht
doch nicht verrit«. Die in die Kérperhaltung eingeschriebene soziale Praxis wird
emotional gesteigert. Christus ist nicht einfach nur enttiuscht, sondern »es tut ihm
richtig leid<«**.

Eine dhnliche Verlagerung zeichnet sich auf der Ebene der Metastilisierung oder
in Bohnsacks Worten »der Meta-Pose«** ab. Die Gegeniiberstellung der Kérper von
Abendmahl und Judaskuss wird nicht als ambivalente Praxis, sondern als eine Art
Meta-Praxis wahrgenommen. Im Kontext eines traditionellen Wissens wird in der
Beschreibungssprache ein gradueller Gegensatz etabliert: nahbar bzw. unnahbar
sowie menschlich bzw. nichtmenschlich. Er transformiert sich auf der Metaebene
in eine binire Gegeniiberstellung: Gott bzw. Nichtgott. Wihrend der Leib Christi
im »Abendmahl« viel unnahbarer wirkt und »als Gott« adressiert werden kann, er-
scheint er auf dem Judaskuss »viel menschlicher«. Im Modus einer christlich-tradi-
tionellen Rahmung kann dies direkt expliziert werden: Im »gleichen Zyklus werde
Christus als Gott und Mensch dargestellt«*>.

Die Kontextualisierung des Passionszyklus im Ersten Weltkrieg identifiziert ei-
nen eher abstrakten, geschichtlichen Weltbezug. Die in den Kérper eingeschriebene
soziale Praxis macht auf gegenliufige Rahmungen aufmerksam: »als Gott bei einer
gewonnenen Schlacht, als Mensch bei einem Verlust«. Die Rahmungen bringen ei-
ne unerwartete Metapraxis zur Sprache, die wiederum einer anderen Perspektive
der Wahrnehmung sozialer Praxis in der eigenen Lebenswelt, zuarbeitet. Einstel-
lungen und Verhaltensweisen kénnen durch einschligige Erfahrungen »verindert
werden«<™.

Die vergleichende Fokussierung auf die Beziehung der Kérper von Christus und
Judas avisiert nicht nur den Umgang mit Gefiihlen als materialisierte soziale Pra-

50 J. Mourad: Protokoll.
51 J. Mourad: Protokoll.
52 R.Bohnsack: Heidi, S. 357.
53 J. Mourad: Protokoll.
54 ]. Mourad: Protokoll.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

xis. In einer christlich-traditionellen Rahmung eréffnet sie zugleich Zuginge zu ei-
nem emotional schwer zuginglichen, differenzierten theologischen Konzept: die
Christologie kann als Metapraxis, d.h. in Form gebrochener sozialer Materialitit,
versprachlicht werden. Ihre geschichtliche Kontextualisierung dient als Zwischen-
schritt, um den Bezug zur eigenen sozialen Praxis offenzulegen.

In der Theoriearchitektur der Dokumentarischen Interpretation sind freilich
Verschiebungen vorzunehmen, die nicht linger den Habitus oder die stilisierte,
soziale Pose, sondern die Materialitit des Sozialen sowie seine implizite nicht-
rationalistische Logik kérper- und artefaktbezogen nachvollziehbar entfalten. Das
Unerwartete der in der Kérperpraxis angedeuteten im Vergleich der Kérper sicht-
bar werdenden Differenz sozialer Praktiken bildet die Basis fiir einen Zugang zur
eigenen Praxis.

Eine ihnliche Metapraxis im Umgang mit schwer begreifbaren christlich-
traditionellen Rahmungen ist auch fiir eine andere, etwas iltere Lerngruppe nach-
weisbar. Man kann Jesus auf verschiedene Weise sehen: »Als Mensch, der Trost
spendet, aber auch als Gott, der beschiitzt und eine Vorbildfunktion einnimmt«
(Paula). Gerade die soziale Praxis einer Vorbildfunktion spricht gegeniiber einer
Fursorgepraxis Unerwartetes an. Das Soziale lasst sich aus praxeologischer Per-
spektive nur begreifen, wenn man »seine sMaterialitit< und seine >implizites, nicht-
rationalistische Logik nachvollzieht«*.

Praxistheorie bewegt sich zwischen einer relativen Geschlossenheit der Wieder-
holung und einer relativen Offenheit fir Misslingen, Neuinterpretation und Kon-
flikthaftigkeit des alltiglichen Vollzugs.*® Im Unterschied zu kulturwissenschaftli-
chen Ansitzen ist eine praxeologische Perspektive nicht nur auf Gewohnheit bezo-
gen. Sie nimmt vielmehr innovative Uberlegungen sensibel wahr und umfasst auch
komplexe Schichtungen im Praxisbegriff.*”

4. Praxeologische Erweiterungen religionspadagogischer Perspektiven

Eine religionspadagogische Zusammenschau praxistheoretischer Perspektiven ist
bislang nicht unternommen worden. Die durchaus kontroverse Diskussion dariiber,
ob mit Stefan Altmeyer Bruno Latour®® oder mit Bernhard Griimme Pierre Bour-

55  A.Reckwitz: Grundelemente, S. 290.

56  A.Reckwitz: Grundelemente, S. 295.

57  Becker, Thomas/Metzger, Christoph (Hg.): Leibliche Praxeologie vs. Iconic Turn, Leiden 2020,
S.17.

58  Altmeyer, Stefan: »Es gibt keine Sprache mehr fiir diese Dinge« (Bruno Latour). Vom Gelingen
und Scheitern christlicher Cottesrede, in: Altmeyer, Stefan/Bitter, Gottfried/Boschki, Rein-
hold (Hg.): Christliche Katechese unter den Bedingungen der »fliichtigen Modernex, Stutt-
gart 2016, S. 75-84. Altmeyer, Stefan/Baaden, Julia/Menne, Andreas: Ubersetzen im Religi-

- am 14.02.2026, 06:29:28.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Artefakte, Dinge, Objekte

dieu® theoretisch im Hintergrund steht, verdeutlicht, dass die forschungspragma-
tischen Fragen nicht ohne theoretische Kontextualisierung auskommen.® Religi-
onspadagogische Ansitze tasten sich zogerlich an den weiteren Komplex praxeolo-
gischer Theoriefamilien heran.

Die Frage nach einem tibergeordneten Ansatz, der den Umgang mit reli-
gionsbezogenen Artefakten mit der Identifizierung repetierender und innova-
tiver sozialer Praktiken verbindet, rundet die Uberlegungen zur Bedeutung von
Praxistheorie fiir den religionspidagogischen Umgang mit religionsbezogenen
Artefakten ab.

4.1 Praxeologische Erweiterungen des religionspadagogischen Umgangs
mit Artefakten

Ist das Sehen von Bildern eine dominante Praxis im Feld des Sozialen? Es bedarf
einer theoretischen Erweiterung, wenn die Bedeutung der Dinge fiir Prozesse der
Wissensgenese in den Blick genommen werden soll. Das Feld der Nutzung und des
Umgangs mit Kunst ist kein semantisches Bedeutungsfeld, sondern eine mitein-
ander verschrinkte Abfolge praktischer Strategien. Soziale Praktiken entstammen
weder bindren noch widerspruchsfreien Handlungslogiken, sondern erweisen sich
als in Dingen, Objekten, Gegenstinden materialisierte, d.h. leiblich oder Artefakt
gebundene Strategien der Wiederholung bzw. des Wiederkennens ebenso wie der
Innovation bzw. des sehenden Sehens.*

Der sozialen Praxis im Umgang mit Kunstwerken liegt eine spontane emo-
tionale, d.h. zustimmende oder ablehnende Grundgestimmtheit zugrunde, die
sich in motivationaler Praxis duflert, d.h. als Interesse oder Desinteresse erscheint.
In dieser Perspektive ermoglichen Artefakte die konkrete Befihigung zu einem
existenziellen Handeln, das Ausdruck einer sozialen Praxis ist und unterricht-
lich erschlossen werden kann. Die Versprachlichung bzw. der Umgang mit dieser
Grundgestimmtheit greift auf Strukturen zuriick, die sich aus dem Artefakt er-

onsunterricht. Von Bruno Latour und Jiirgen Habermas zu einer Didaktik der Leichten Spra-
che, in: van Oorschot, Frederike/Ziermann, Simone (Hg.): Theologie in Ubersetzung? Religié-
se Sprache und Kommunikation in heterogenen Kontexten, Leipzig 2019, S. 143—-159.

59  Griimme, Bernhard: Aufgeklarte Heterogenitit. Auf dem Weg zu einer neuen Denkform in
der Religionspddagogik; in: ZPT 70/4 (2018), S. 409—423; Altmeyer, Stefan/Grimme, Bern-
hard: Unentdeckte Potentiale. Zur Bourdieu-Rezeption in der Religionspadagogik, in: Kreut-
zer, Ansgar/Sander, Hans-Joachim (Hg.): Religion und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre
Bourdieus in der Theologie, Freiburg 2018, S. 248—267.

60 H.Simojoki: Religionsdidaktik, S. 357f.

61 Kunstwissenschaftlich orientierte Arbeiten machen insbesondere auf die Innovationspoten-
tiale aufmerksam. Th. Becker/C. Metzger: Praxeologie.

- am 14.02.2026, 06:29:28.



https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

geben. Sie gehen ihrerseits auf visuelle Strukturen zuriick, d.h. sie haben mit der
Frage des Wiedererkennens bzw. der Irritation zu tun.®*

Das (religionsbezogene) Artefakt setzt soziale Praxen aus sich heraus, die auf die
eigene Lebenswelt implizit Bezug nehmen kénnen. Aus einer Beobachterperspekti-
ve zweiter Ordnung lassen sich die Strukturen entsprechender Praktiken offenle-
gen. Voraussetzung dafiir ist, dass Unstimmigkeiten zwischen (wieder) erkanntem
Inhalt und eigenem Befinden artikuliert werden kénnen. Dies entbirgt nicht nur
Praxen, die sich auf der Ebene des kommunikativen Wissens als sperrig erweisen.
Der Umgang mit der emotionalen Grundgestimmtheit von Artefakten verlangt auch
nach einer Bewusstwerdung von Praxis, der die Ebene des konjunktiven Wissens zu-
arbeitet. Dieser Vorgang bedarf aber einer doppelten Reflexion. Zum einen tritt die
Frage nach der eigenen subjektiven Theorie hinter der Frage nach einer Beobach-
tung durch Dritte zuriick. Die sozialen Strukturen sind offenzulegen. Zum anderen
setzt diese Bewusstwerdung voraus, dass die Praktiken im Umgang mit dem Arte-
fakt fir die Beobachtenden sichtbar werden. Die Praktiken miissen methodologisch
kontrolliert beschreibbar sein.

In praxistheoretischer Perspektive lisst sich dieses Vorgehen mit Uberlegungen
von Reckwitz korrelieren, der den Ort, »den Emotionen, Gefiihle und Artefakte in
der Sozialtheorie und in der sozialwissenschaftlichen Analytik einnehmen«®, als
von nicht zu unterschitzender Bedeutung bezeichnet hat. Ohne eine entsprechen-
de kulturalistische Suchbewegung im zur Ausstellungshalle umgewandelten (Kir-
chen-)Raum, wire die Wahrnehmung von Affizierbarkeit und Affekten kaum mog-
lich gewesen. Die Bedeutung emotionaler Praxen zeigt sich auch insgesamt im Um-
gang mit den Dingen, mit korperhafter Leiblichkeit sowie mit sinnlichen Wahrneh-
mungen, die eine Wiederentdeckung der Sinne voraussetzen. Anders ausgedriickt:
Es scheint keine soziale Ordnung als Feld der Verkniipfung sozialer Praktiken zu
geben, die ohne eine »spezifische affektuelle Ordnung« auskommt, »deren jeweili-
ge Affektualitit zu analysieren ist, will man verstehen, wie die jeweilige Praktik«*
sich gestaltet.

4.2 Konzeptuelle Verschiebungen: Zur Rezeption
praxistheoretischer Impulse

Am Anfang meiner Uberlegungen stand die Frage, ob die Religionspidagogik aus
der Auseinandersetzung mit der Praxistheorie neue Impulse gewinnt. Besteht
der konkrete Witz der Praxistheorie in einem Verstindnis des Sozialen, das die

62  Vgl.auch A. Roggenkamp: Didaktik, S. 259f.

63  Reckwitz, Andreas: Kreativitit und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheo-
rie, Bielefeld 2016, S. 164.

64 A.Reckwitz: Kreativitat, S. 166.

- am 14.02.2026, 06:29:28.

33


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Artefakte, Dinge, Objekte

Materialitit des Handelns an Artefakten mit einbezieht, so verspricht der Ansatz
konzeptuell eine Abkehr von intellektualistischen Fokussierungen, die Uberwin-
dung von Subjekt-Objekt-Dichotomien, aber auch von Ursache-Wirkungszusam-
menhingen. Religionspiddagogisch wirkt sich dies in Form neuer Verkniipfungen
forschungspragmatischer Strategien aus, in denen unterschiedliche soziale Prakti-
ken miteinander in Beziehung gesetzt werden, die sich in ihren Anforderungen an
das inkorporierte, pidagogische und religionspidagogische Wissen gegeniiberste-
hen kénnen, aber nicht miissen.

Fur die Religionspidagogik scheint mir auffillig, dass sie einerseits an diese
spezifische Verschrinkung von routinisierten Verhaltensweisen und didaktisierten
Gegenstinden ankniipft. Andererseits experimentiert sie mit Positionsverschie-
bungen im Raum, die den Raum selbst neu konstituieren. Durch diese Neukon-
stituierung von Theorierdumen, die in der Theologie die Verabschiedung von
absoluten Wahrheitsanspriichen zugunsten der methodologischen Offenlegung
von inhirenten Korperpraxen nach sich ziehen, erhalten die Artefakte einen neuen
Stellenwert. Sie sind einerseits grundsitzlich in soziale Praktiken eingebunden,
konnen andererseits in diese sozialen Praxen innovative Strukturen einspeisen. Im
konkreten Fall bedeutete dies, mit den Mitteln praxeologischer Bildinterpretation
emotionale Relationen zwischen Kérpern als innovativ zu identifizieren und mit
erinnerten Praxen in Beziehung zu setzen. In dem Dazwischen zwischen Imitation
und Neukreation oder Innovation wird ein Raum fiir die Analyse sozialer Bildprak-
tiken ebenso wie religioser Praktiken gespannt. Die Bildpraktiken werden nicht nur
repetiert und appliziert, sondern auch ihrerseits kontextualisiert, so dass differen-
zierte religiose Zuginge traditionelle Weltbeziige transzendieren und existenzielle
Lebensbeziige als soziale Befihigungspraktik ausweisbar werden.

Zentrales Charakteristikum sozialer Praktiken ist ihre Materialitit in einem
zweifachen Sinne; Praktiken konstituieren sich in routinierten Bewegungen und
Aktivititen der menschlichen Kérper sowie im Umgang der Menschen mit Din-
gen, durch deren kompetenten, »sinnhaften Gebrauch«®>. Das Vorwissen ist in
der praxeologischen Forschung keine Fehlerquelle, sondern eine Voraussetzung
fiir Emergenz und Kreativitit. In diesem Sinne verindert ein praxistheoretischer
Ansatz den Blick auf die Religionspidagogik, weil er die Menschen tiber ihr Ver-
halten im Gegeniiber zu den Artefakten aufklirt und im Umgang mit den Dingen
stirkt. Eine praxeologische Methodologie eignet sich nicht zuletzt durch diese
Voraussetzung fiir die Wahrnehmung von Heterogenitit und die Differenzierung
intrakultureller Erfahrungsriume.

Der auf dieser Einsicht aufbauende praxeologische Ansatz hat die Aufgabe, ei-
nen Denkraum zu schaffen, in dem unterschiedliche Erfahrungsriume miteinander

65 A.Reckwitz: Grundelemente, S. 291.

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

vergleichbar und ineinander iibersetzbar sind.*® Das aus der Einbindung in eine
Handlungspraxis resultierende Erfahrungswissen ist kein theoretisches, sondern
ein atheoretisches Wissen, das auch als »tacit knowledgex, als schweigendes oder
implizites Wissen bezeichnet wird: »Entdeckungen werden gemacht, indem man
Moglichkeiten nachgeht, die vom vorliegenden Wissen eréffnet werden.«*

Die Praktische Theologie stellt zunehmend die Frage nach dem Nutzen und Ge-
brauch von sozialen Praxen, die sie untersucht. Insofern ist zu itberlegen, was die
Explikation dieses atheoretischen Wissens fiir das Verhiltnis von Praktischer Theo-
logie und Religionspadagogik bedeuten kénnte. So wire etwa tiber die Bedeutung
einer praxistheoretisch orientierten Religionspidagogik fiir die Praktische Theolo-
gie im Durchgang durch klassische Praxisfelder®® gesondert nachzudenken. Es ist
aber auch moglich, den Zugang zu Artefakten aus disziplinspezifischer Perspektive
zu betrachten und zu fragen, wo moglicherweise blinde Flecken im religionspid-
agogischen oder praktisch-theologischen Zugriff liegen. Wenn sich die Explikati-
on des atheoretischen Wissens von Individuum oder Kollektiv vor dem Vergleichs-
horizont des Interpreten selbst vollzieht, sich aber das Wissen um die Differenz
von atheoretischem und eigenem Vorwissen erst im Forschungsprozess einstellt,
dann besteht Grund zur Annahme, dass nicht die komparative Analyse, sondern der
Denkraum als Metapraxis die spezifischen Zuginge der Praktischen Theologin und
der Religionspiddagogin jeweils iibersetzt und sichtbar macht. In diesem Sinne wire
an dieser Stelle der Beitrag von Katharina Krause® hinzuzuziehen.

66  Bohnsack, Ralf: Praxeologische Methodologie, in: Ders.: Rekonstruktive Sozialforschung, Op-
laden °2014, S. 205-223, hier 215.

67 R.Bohnsack: Methodologie, S. 209.

68  Karle, Isolde: Praktische Theologie, Leipzig 2020.

69  Krause, Katharina: Dinge am Werk. Uberlegungen zur Wirkmachtigkeit von Materialitit in
Kontexten des Religiosen (im vorliegenden Band).

- am 14.02.2026, 06:29:28.

35


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14.02.2026, 06:29:28.


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

