
I. Artefakte, Dinge, Objekte

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte

Zur praxeologischen Erweiterung von Religionspädagogik

Antje Roggenkamp

Der folgende Beitrag zeichnet religionsbezogene Artefakte als von Menschen

gemachte Dinge, Objekte und Gegenstände in den weiteren Kontext religionspäd-

agogischen Arbeitens ein. Er versteht sich als eine praxeologische Erweiterung des

Arbeitsfeldes, das in der Religionspädagogik gemeinhin unter dem Terminus der

Bilddidaktik oder auch -theologie erscheint. Diese Erweiterung bezieht sich nicht

nur auf das engere Feld des methodologischen Umgangs mit religiösen Kunstbil-

dern. Sie umfasst auch einen forschungspragmatischen Zugang zur Frage, wie

mit den von ihnen angebotenen, dem Gegenstand oder Objekt quasi immanenten

Nutzungsformenumzugehen ist.Die Auseinandersetzungmit praxistheoretischen

Zugängen zu Artefakten führt zur Frage nach der Relevanz dieser Ansätze für die

Ausbildung einer praxeologisch orientierten Religionspädagogik.

1. Praxistheorie im Horizont (religions-)pädagogischer Felder

1.1 Kurze Einführung in die Praxistheorie

Auf dem internationalen Feld der Sozialtheorien hat sich in den letzten vier Jahr-

zehnten »ein facettenreiches Bündel von Analyseansätzen herausgebildet«1. Sie

lassen sich als »Theorien sozialer Praktiken«, »Praxistheorien« oder »Versionen

einer Praxeologie« bestimmen und umschreiben.2 Praxistheorien zeichnen sich

in kulturtheoretische, sozialkonstruktivistische Perspektiven ein. Sie gelten als

deren spezifische Versionen. Praxistheoretische Ansätze heben sich von anderen

1 Im Folgenden werden die Adjektive »praxeologisch« und »praxistheoretisch« alternierend

verwendet. Vgl. Reckwitz, Andreas: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine so-

zialtheoretische Perspektive, in: Zeitschrift für Soziologie 32/4 (2003), S. 283.

2 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Artefakte, Dinge, Objekte

Formen von Kulturtheorien wie dem Mentalismus3 oder dem Textualismus4 ab. In

deren Verständnis entsteht die soziale Welt durch sinnhafte Wissensordnungen,

kollektive Formen des Verstehens und Bedeutens, aber auch durch vorsprachliche

symbolische Ordnungen. Praxistheorie versteht sich gleichwohl als ein spezifischer

Fall von Kulturtheorie.5

Praxistheorien unternehmen den Versuch, Zugänge zu überwinden, die klas-

sisch erkenntnistheoretischen Beziehungen entspringen. Dies betrifft die Rolle des

traditionellen Subjekts, aber auch jene des traditionellen Objekts. Diese Zugänge,

die Kultur undWissen in symbolischen Kategorien des sozialen Kollektivs oder na-

türlichen, sozialen Strukturen fundieren,werfen die Frage nach Ursache- undWir-

kungszusammenhängen auf. Eine praxistheoretische Sicht überwindet die Gegen-

überstellung von Subjekt undObjekt, indem sie an Stelle von Ursache undWirkung

ein Dazwischen fokussiert.6

Aus praxeologischer Perspektive bestimmt sich das soziale (Handlungs-)Feld als

ein Konglomerat von sozialen Praktiken, die in verschiedenen Modi miteinander

verknüpft sind. Die kleinste Einheit des Sozialen besteht – praxistheoretisch be-

trachtet – in einem routinisierten, durch implizites Verstehen zusammengehalte-

nen »nexus of doings and sayings« (Schatzki).7 Soziale Praktiken können sich in ih-

ren Anforderungen an das praktischeWissen unterscheiden, indem sie zueinander

3 Insofern der Mentalismus Kultur als ein kognitiv-geistiges Phänomen auffasst, ist der

menschliche Geist Ort des kulturellen Symbolsystems: Dem ›Innen‹ desMentalen entspricht

die ›kleinste Einheit‹ des Sozialen, die in der Kulturanalyse herausgearbeitet wird. A. Reck-

witz: Grundelemente, S. 288.

4 Der Textualismus entwickelt im Umkreis des Poststrukturalismus Formen einer Kulturana-

lyse, die die Wissensordnungen der Kultur auf der Ebene von Diskursen und öffentlichen

Ordnungen verorten: Das Außen der Diskurse wird durch kulturelle Codes strukturiert, die

als kulturelle Definitionen diskursive Codierungen vornehmen. A. Reckwitz: Grundelemen-

te, S. 288f.

5 Soziale Strukturen werden nicht als »eine vorkulturelle, materielle Sphäre verstanden, son-

dern als spezifisch geregelte intersubjektive Prozesse, als Kommunikationsgeschehen, das

eine kollektiveWissensproduktion ermöglicht«. Reckwitz, Andreas: Unscharfe Grenzen. Per-

spektiven der Kultursoziologie, Bielefeld 22010, S. 137.

6 A. Reckwitz: Grenzen, S. 136–139, hier S. 138f.: »Wie ist es einer Gruppe möglich, die ›realen‹

Strukturen der natürlichen und sozialenWelt abzubilden, wenn die Bedeutungsproduktion,

die den jeweiligen Erfahrungen undWahrnehmungen Sinn zu-schreibt, potenziell verschie-

dene, empirisch äquivalenteWege gehen kann, so dass es keinen Ort für die vorgeblich neu-

trale Konstatierung einer ›Korrespondenzbeziehung‹ zwischen der sozialen und natürlichen

Realität und ihrer Repräsentation gibt?«

7 Das Soziale istweder in der Intersubjektivität noch in derNormgeleitetheit oder der Kommu-

nikation zu suchen, sondern »in der Kollektivität von Verhaltensweisen, die durch ein spezi-

fisches ›praktisches Können‹ zusammengehalten werden: Praktiken bilden somit eine emer-

gente Ebene des Sozialen, die sich jedoch nicht ›in der Umwelt‹ ihrer körperlich-mentalen

Träger befindet.« A. Reckwitz: Grundelemente, S. 289.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 19

in Konkurrenz stehen. Dies betrifft etwa verschiedene Formen sozialer Praktikenwie

eine Praktik der Verhandlung, eine Praktik desUmgangsmit einemWerkzeug, aber

auch eine Praktik im Umgang mit dem eigenen Körper.8 Ihre Pointe erhalten Pra-

xistheorien durch Konzepte des tacit knowledge oder des learning by doing, die insbe-

sondere denUmgangmit Artefakten, d.h.mit Dingen,Objekten undGegenständen

prägen.9

1.2 Praxistheorie, Pädagogik und Religionspädagogik

Verschiedene sozialwissenschaftliche Forschungsfelder greifen auf praxistheoreti-

sche Beschreibungen zurück, um die Routinen in Organisationen, die Formen der

Verwendung verschiedener Artefakte, die Charakteristika spezifisch körpergebun-

dener Aufführungspraxen oder ein »doing culture«, spezifische Modi der Herstel-

lung von Kultur in alltäglichen Praktiken zu rekonstruieren.10 Im Folgenden geht es

um die Frage, in welcher Weise die Religionspädagogik aus den Ansätzen der Pra-

xistheorie imUmgangmitDingen,ObjektenundGegenständenneue Impulse emp-

fangen kann.

In der Unterrichtsforschung kommen zunehmend praxistheoretische Impulse

zum Tragen, die sich auf die Beobachtung und Analyse von Unterricht beziehen.

Die Ansätze werden auf die in ihm stattfindenden Prozesse bezogen.11 Gelegentlich

stehen auch Dinge, Gegenstände und Objekte in ihrem Fokus.12 Die praxistheo-

retische Erforschung pädagogischer Praktiken arbeitet heraus, dass die Dinge im

Unterricht nicht nur als Wissensobjekte bzw. Wissensmedien verhandelt werden.

Sie verlangen Schülerinnen und Schülern auch eine je spezifische Haltung ab,

treten aber selbst in den Hintergrund.13

8 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 290.

9 Vgl. etwaHahn,Hans Peter: Der Eigensinn der Dinge – Einleitung, in: Hahn,Hans Peter (Hg.):

VomEigensinnderDinge. Für eine neuePerspektive auf dieWelt desMateriellen, Berlin 2015,

S. 9–56, hier S. 12.

10 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 282.

11 Reis, Oliver/Hillebrand,Miriam/Mauritz, Gerrit/Wittke, Annika/Kamcili-Yildiz, Naciye:Mind-

sets guter Lehre in Beziehung zu denMindsets religiöser Pluralität, in: Theo-Web, 19 (1) 2020,

S. 249–266.

12 Altmeyer, Stefan: Vom Eigenleben der Dinge. Der religionsdidaktische Konstruktivismus

quer gelesen mit Bruno Latour, in: ZPT, 64/4 (2014), S. 349–357.

13 Alkemeyer, Thomas/Kalthoff, Hubert/Rieger-Ladich, Markus: Bildungspraxis – eine Einlei-

tung, in: Alkemeyer, Thomas/Kalthoff, Hubert/Rieger-Ladich, Markus (Hg.): Bildungspraxis.

Körper – Räume – Objekte, Weilerswist 2015, S. 9–33; Altmeyer, Stefan: Das ist ja ein Ding!

Über das religiöse Lernen und das Mehr der Dinge, in: Katechetische Blätter 142 (2017),

S. 404–407.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Artefakte, Dinge, Objekte

Eine »bestimmte Ordnung des Unterrichthaltens«14 legt die Dinge und ihre Po-

sitionierung im Raum fest. Die am Unterricht Teilnehmenden verlassen sich auf

Artefakte: Tafeln werden zu einem Beglaubigungs- und Aufzeichnungsinstrument

von Unterricht für diejenigen, deren Blicke nicht nur gelegentlich von der grünen

Wandtafel abschweifen.15 Die Positionierung von Dingen und Objekten arbeitet ei-

ner Interaktionsordnung zu, die die Teilnahmemöglichkeiten asymmetrisch ver-

teilt.16 Die Praxistheorie wird bislang pädagogisch überwiegend als eine Unterfa-

milie konstruktivistischer Ansätze wahrgenommen.17

Religionspädagogik reiht sich ein in eine (Forschungs-)Perspektive,dienach (re-

ligiösen) Bildungsanreizen sucht, mit der die Einzelnen befähigt werden, sich mit

Dingen, Objekten und Gegenständen, die spezifischen Traditionen entstammen,

auseinanderzusetzen. Unterricht wird aus vielfältiger Perspektive beobachtbar,

muss sich aber zugleich zu dieser Relativierung verhalten.18 Das christliche Gottes-

konzept fokussiert praxistheoretisch jenePointe,die darauf insistiert, »dass der von

ihm bezeichnete ›Gegenstand‹ weder mit der vorfindlichen Wirklichkeit identisch

noch unter sie subsumierbar ist und auch nicht von ihr losgelöst existiert«19.

Die bisherige Diskussion weist einerseits darauf hin, dass sich die Aufnahme

praxeologischer Aspekte in Entsprechung zu ihren praxistheoretischen (Her-

kunfts-)Familien entwickelt bzw. sie sich in spezifische Abhängigkeiten von ihnen

einzeichnen.20 Andererseits nimmt sie Tendenzen auf, die den pädagogischen Um-

14 Röhl, Tobias: »Unterrichten. Praxistheoretische Dezentrierungen eines alltäglichen Ge-

schehens«, in: Schäfer, Hilmar (Hg.): Praxistheorie. Ein soziologisches Forschungsprogramm,

Bielefeld 2016, S. 323–344, hier S. 329.

15 T. Röhl: Dezentrierungen, S. 329.

16 T. Röhl: Dezentrierungen, S. 336.

17 Alkemeyer, Thomas/Buschmann, Nikolaus: Praktiken der Subjektivierung – Subjektivierung

als Praxis, in: Schäfer, Hilmar (Hg.): Praxistheorie, Bielefeld 2016, S. 115–136, hier S. 131f.

18 Büttner, Gerhard/Mendl, Hans/Reis, Oliver/Roose, Hanna: Vom radikalen Konstruktivismus

zur Praxistheorie. Zur Frage des Umgangs mit Kontingenz im Unterricht, in: Religion lernen.

Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik, 10 (2019), S. 7–17, hier S. 14.

19 Ob es auch aus praxistheoretischer Perspektive um die (konstruktivistische) Gegenüberstel-

lung einer »Alles bestimmendenWirklichkeit« (Bultmann) und jener Dynamik geht, die der

Botschaft von der kommendenGottesherrschaft zugrunde liegt, werden die folgendenÜber-

legungen (vgl. Kap. 3) zeigen. Vgl. Simojoki, Henrik: Wo »steht« die konstruktivistische Reli-

gionsdidaktik? Versuch einer theologischenOrtsbestimmung, in: ZPT 64/4 (2014), S. 357–366,

hier S. 364.

20 Dies kann auf den Umstand zurückgeführt werden, dass mehrheitlich auf Foucaults Disposi-

tif bzw. Latours Subjekt-Objekt-Gegenüberstellung zurückgegriffen wird. Latour betrachtet

Dinge undArtefakte nicht als »passiveObjekte«, sondern dasObjekt kann »anregen« und »af-

fizieren«, »appellieren«, »stimulieren«, »provozieren«, aber auchNeues entstehen lassen, in-

sofern technische Produkte Subjektivierungspraktiken aus sich heraussetzen. Vgl. Rieger-La-

dich, Markus: Postschalter und Dreiräder. Zur materiellen Dimension von Subjektivierungs-

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 21

gangmit Artefaktenmarkieren und sich auf diesen in erweiterter Form beziehen.21

Schließlich unterliegt sie aus religionspädagogischer Perspektive der prinzipiellen

Auseinandersetzung mit einer theologischen Verabschiedung des Absoluten bzw.

mit einer Preisgabe der Vorstellung des »Zwangs zur eigenen Religion«22. In diesen

drei Perspektiven bieten sich Artefakte alsDinge,Objekte undGegenstände für eine

praxistheoretische Grundlegung von Religionspädagogik an. Wie also kann ein re-

ligionspädagogischer Umgang mit Artefakten aus praxistheoretischer Perspektive

gestaltet werden?

Die vorstehenden Überlegungen führen zu konkreten (Forschungs-)Fragen, die

auch derGliederung der nachfolgendenAbschnitte zugrunde liegen: Gibt esMetho-

de(n), die Artefakte aus praxistheoretischer Perspektive beschreiben (1)?Wie ist eine

derartige Methode ggf. zu erweitern, um spezifische religiöse Traditionen in Arte-

fakten praxistheoretisch zu konkretisieren (2)? Wie müsste eine Praxistheorie aus-

sehen, die den Umgang mit religionsbezogenen Artefakten religionspädagogisch

eröffnet (3)?

2. Ikonographisch-ikonische Zugänge im Spiegel
von praxeologischen Überlegungen

Eine Artefakt sensible Religionspädagogik hat an dieser Stelle die Frage nach ge-

eigneten Methoden zu klären, die die Analyse von religionsbezogenen Artefakten

– wie etwa Kunstbildern – aus praxistheoretischer bzw. einer entsprechend erwei-

terten Perspektive beschreibt. Religiöse Kunstbilder kommen bislang praxistheore-

tisch nicht bzw. nicht explizit zum Einsatz.23

2.1 Chancen und Grenzen der »Bildtheologie«

Seit den 1980er Jahren entwickelte sich eine breite, religionspädagogische Traditi-

on,die einenPerspektivwechsel imUmgangmit religiösenArtefaktenvollzogenhat.

praktiken, in: Thompson, Christiane/Casal, Rita/Ricken, Norbert (Hg.): Die Sache(n) der Bil-

dung, Paderborn 2017, S. 205f.

21 Das Interesse an den Dingen tritt hinter der Frage nach den Umgangsweisen – Praxen – zu-

rück. Vgl. C. Thompson/R. Casale/N. Ricken (Hg.): Sache(n).

22 H. Simojoki: Religionsdidaktik, S. 362.

23 Vgl. zuletzt Kumpf, Hubert: Visuelle Inszenierung derWeihnachtsgeschichte in einem evan-

gelischen Christverspergottesdienst. Entfaltung des Bildes »Mystische Geburt« von Sandro

Botticelli, in: Religion lernen. Jahrbuch für konstruktivistische Religionsdidaktik 11 (2020),

S. 157–169 sowie Jonker, Evert: Ein religiöses Artefakt im Unterricht – zur didaktischen Eig-

nung einer Christophorus-Ikone, in: Religion lernen. Jahrbuch für konstruktivistische Religi-

onsdidaktik 11 (2020), S. 179–190.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Artefakte, Dinge, Objekte

Religionsbezogene Kunstbilder dienen nicht länger der Illustration des biblisch Be-

richteten, sondern spüren zunächst der Formsprache des Bildes nach:

»Daß sich ein Bildbetrachter auf die visuelle Formensprache bis ins Detail einlas-

sen muss, ›bevor‹ es zu gefühlsmäßigen Reaktionen kommt; daß der spezifische

Gehalt eines Bildes nicht so sehr am Thema (= Inhalt) hängt, sondern an dem, was

die bildnerische Realisierung des Themas daraus macht; kurzum: der Bildgehalt,

der eben nicht identisch ist mit dem eventuellen Bildtitel, ergibt sich aus der äs-

thetischen Bildgestalt, – und nicht aus dem bloßen Wissen um das dargestellte

Thema.«24

Während für Günter Lange der »objektive« Vergleich zwischen Bibel und Bild ei-

genständige, spirituelle Zugänge ermöglicht, geht es Alex Stock um das Sichtbar-

machen des durch die Artefakte angestoßenen (Reflexions-)Überschusses, der »die

theologische Sprache mit neuen Wörtern, Metaphern, Sätzen und Texten«25 berei-

chert.

Die bildtheologischen Ansätze lassen sich konzeptuellen Kulturtheorien zu-

ordnen. Mit ihrer Fokussierung auf den geistig-kognitiven oder textuellen Phä-

nomenen arbeiten sie aus praxistheoretischer Perspektive zwar dem Mentalismus

(Lange) bzw. dem Textualismus (Stock) zu. Durch ein schematisiertes Vorgehen26

bzw. eine entsprechende Sensibilität für bildersprachliche Codes27 trainieren sie

aber ganz praktisch das Ausharren der Betrachtenden. Die Bildtheologie hält in-

sofern jene Frage nach dem Ort des Kulturellen bzw. des Sinnhaft-Symbolischen

wach. Der Umgang mit der Frage wird praxistheoretisch als basale Ordnungsleis-

tung identifizierbar (Reckwitz), ohne von der Bildtheologie theoretisch in Angriff

genommen zu sein.28 Eine theoretische Klärung scheint mir die Dokumentarische

Methode herbei zu führen.

24 Lange, Günter: Aus Bildern klug werden, in: Heumann, Jürgen/Müller, Wolfgang Erich (Hg.):

Kunst-Positionen, Stuttgart 1998, S. 149–156, hier S. 156.

25 Stock, Alex: Die Bilder, die Kunst und die Theologie, in: Heumann, Jürgen/Müller, Wolfgang

Erich (Hg.): Kunst-Positionen, Stuttgart 1998, S. 11–17, hier S. 16.

26 Lange verweist explizit auf ein 5er-Schema zurück: 1. Was sehe ich? 2. Wie ist die Bildfläche

organisiert? 3. Was löst das Bild inmir aus? 4.Was hat das Bild zu bedeuten? 5.Was bedeutet

das Bild für mich? Vgl. G. Lange, Bilder, S. 155.

27 Es geht u.a. um den geometrisch-arithmetischen, den Farben, den Landschafts-, den archi-

tektonischen, den körpersprachlichen sowie den kleidersprachlichen Code. Vgl. Stock, Alex:

Strukturale Bildanalyse, in: Wichelhaus, Manfred/Stock, Alex: Bildtheologie und Bilddidak-

tik. Studien zur religiösen Bildwelt, Düsseldorf 1981, S. 36–43, hier 40–43.

28 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 288.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 23

2.2 Die Dokumentarische Bildinterpretation als bildtheologische Ergänzung

und praxistheoretische Erweiterung

Die Dokumentarische Bildinterpretation greift einerseits auf die (vor-)ikono-

graphisch-ikonologische Methode, andererseits auf deren kritisch-konstruktive

Weiterführung im Rahmen des ikonischen Ansatzes zurück. Sie nimmt damit jene

Ansätze auf, die auch dem bildtheologischen Perspektivwechsel zugrunde liegen.

Während Erwin Panofsky mit seiner Abfolge von vorikonographischem, ikono-

graphischem und ikonologischem Sehen am (Wieder-)Erkennen interessiert ist,

überführt Max Imdahl das (wieder-)erkennende in ein sehendes Sehen.29

In der Dokumentarischen Methode bilden vorikonographisch-beschreibende

und ikonographisch-rekonstruierende Interpretation die formulierende Interpretati-

on, die sich mit dem explizit-kommunikativenWissen befasst. Sie kann, aber muss

nicht in eine Common Sens-Typisierung einmünden.

Die reflektierende Interpretation fragt demgegenüber nach dem implizit-konjunk-

tivenWissen, indem sie den formalen Aufbau nach planimetrischer Komposition,30

szenischerChoreographie31 undperspektivischerProjektion32 hinbetrachtet. Inder

ikonischen Interpretation thematisiert sie u.a. die Frage nach der Stellung des Be-

obachters bzw. der Beobachterin.

Gemeinsam bilden die formalen Schritte von formulierender und reflektieren-

der Interpretation die Materialität des Sozialen ab, die in einem Artefakt auf zwei-

fache Weise inkorporiert ist: Während das kommunikative Wissen die Materialität

des Sozialen zu rekonstruieren sucht, verdeutlicht der Blick auf eine oder mehrere

Kompositionsvarianten das Spezifische der jeweiligenmaterialen Praxis des zu be-

trachtendenArtefakts.Das konjunktiveWissen ist insofern kein theoretischesDen-

ken,das der Praxis zeitlich vorangeht, sondernBestandteil einer Praktik, die als sol-

che rekonstruierbar ist.33

29 Bohnsack, Ralf: Die dokumentarischeMethode in der Bild- und Fotointerpretation, in: Bohn-

sack, Ralf/Nentwig-Gesemann, Iris/Nohl, Arnd-Michael (Hg.): Die dokumentarische Metho-

de und ihre Forschungspraxis. Grundlagen qualitativer Sozialforschung, Heidelberg 32013,

S. 75–98, hier S. 76–79.

30 Die planimetrische Komposition sucht nach formalenGestaltungsaspekten (Linien und/oder

Formen) und versucht, den Bildaufbau unter Absehung seines Inhalts auf eine Weise zu fo-

kussieren, dass zentrale Elemente aufgespürt werden. R. Bohnsack: Methode, S. 89f.

31 Die szenische Choreographie beschreibt, inwiefern Figuren, Gegenstände oder Personen im

Raum aufeinander bezogen sind. R. Bohnsack: Methode, S. 88f.

32 Die perspektivische Projektion befasst sich mit der Frage, aus welcher Perspektive (Zentral-,

Vogel-, Frosch- oder Achsenperspektive) das Bild gemalt ist und thematisiert die Frage nach

der Stellung des Beobachters. Sie sucht nach implizitenRegeln oder Strukturen, die denHan-

delnden nicht bewusst sind. R. Bohnsack: Methode, S. 87f.

33 So verstehe ich Bohnsacks Ausführungen zu den Kompositionsvarianten. R. Bohnsack: Me-

thode, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Artefakte, Dinge, Objekte

Die Dokumentarische Methode sucht – gleichsam erinnernd – nach impliziten

Regeln, die den sozialen Praxen im Artefakt unbewusst voraus liegen. Sie fragt dar-

über hinaus nach Leerstellen oder Brüchen, die die Betrachtenden in ihrem Um-

gangmit demArtefakt vorbewusst prägen.FürBohnsackhandelt es sichumdieFra-

ge nach implizitem sozialen Wissen, auf das ein Artefakt zurückgreift. Die Brüche

möchte ich im Folgenden nicht als Metapose oder Metastilisierung34 beschreiben,

sondern als eine Metapraxis identifizieren, die einer praxeologisch ausweisbaren

Befähigung im Umgang mit einem Ding, Gegenstand oder Objekt zuarbeiten. Die

Materialität des Sozialen wird im Umgang mit einem Artefakt praxeologisch und

zugleich in praxeologischer Brechung aufweisbar.35

Die dokumentarische Methode ist damit passfähig für eine Praxistheorie, die

von der Implizitheit eines Wissens ausgeht. Gegenüber einem expliziten Aussage-

wissen von Überzeugungen (knowing that) betont sie seine Asymmetrie: Die expli-

ziten Regelnmüssen den impliziten Kriterien innerhalb des Handlungsfeldes nicht

entsprechen.

3. Dokumentarisch-praxeologische Perspektiven:
Zur Erweiterung des Umgangs mit religionsbezogenen Artefakten

Die exemplarische Anwendung der dokumentarischen Methode auf religionsbezo-

gene Artefakte steht im Fokus des folgenden Abschnittes. Es geht konkret um die

Frage nach den in den Artefakten materialisierten sozialen Praxen. Während ein

erster Abschnitt eine exemplarische Interpretation unternimmt – die dokumenta-

rische Methode wird um praxistheoretische Elemente erweitert –, zeigt ein zwei-

ter Abschnitt kollektive Praktiken auf: Im Frühjahr 2014 waren in einem Kirchen-

raum Lithographien aus Oskar Kokoschkas Passionszyklus36 ausgestellt. Verschie-

dene Lerngruppen wurden dabei beobachtet, wie sie sich u.a. durch Kokoschkas

Passionszyklus gegenseitig führten.

34 Bohnsack, Ralf: »Heidi«: Eine exemplarische Bildinterpretation auf der Basis der dokumen-

tarischen Methode, in: Bohnsack, Ralf/Nentwig-Gesemann, Iris/Nohl, Arnd-Michael (Hg.):

Die dokumentarische Methode und ihre Forschungspraxis. Grundlagen qualitativer Sozial-

forschung, Heidelberg 32013, S. 347–361, hier 357.

35 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 292.

36 Rombold, Günter: Oskar Kokoschka – Der solidarische Christus, in: Rombold, Günter/

Schwebel, Horst: Christus in der Kunst des 20. Jahrhunderts, Freiburg/Basel/Wien 1983,

S. 36–39, hier S. 37.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 25

3.1 Eine exemplarische Bildinterpretation – praxistheoretisch erweitert

Abb. 1: Oskar Kokoschka, Judaskuss, 191637

Auf der vorikonographischen Ebene heben sich im Vordergrund zwei Personen ab.

Eine weiß gekleidete Gestalt mit übereinander verschränkten Armen und einem et-

was dunkleren Oberkleid wendet sich einer dunkel gewandeten zu. Diese ist dabei,

ihren rechten Arm zu umfassen. Die Köpfe der beidenmachen eine Bewegung auf-

einander zu.Während die linke Gestalt »barfuß« geht, hat die rechte offensichtlich

Stiefel an. Ein kleiner Hund läuft auf das Gewand des barfüßigenMannes zu. Hin-

ter demPaar befinden sich auf der linken Seite – vomBetrachter aus gesehen –drei

weitere Gestalten. Eine kleinere Person hat einen spitzen Gegenstand in der linken

Hand, die zweite Person schaut fast entsetzt auf die Personen vorne im Bild, der

Kopf einer dritten Person zeichnet sich hinter der weiß gewandeten Person eben

ab. Auf der rechten Seite nähern sich von Ferne weitere Gestalten – zwei davon im

Laufschritt. Verschiedene Bäume rahmen die Vierergruppe und schieben sich vor

die Gestalten imHintergrund. Kleinere Pflanzen befinden sich an den Rändern des

Wäldchens.

37 Cassirer, Paul (Hg.): Der Bildermann. Steinzeichnungen fürs deutsche Volk, 1/14 (1916).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Artefakte, Dinge, Objekte

Ikonographischdargestellt sind Jesusund Judas imGartenGethsemane. Judasnä-

hert sich Jesus, um ihn durch einemit seinen Gegnern abgesprochene Geste zu ver-

raten. Die Jünger stehen hinter ihnen. Einer von ihnen, Petrus, unternimmt später

denVersuch, Jesusmit demSchwert zu verteidigen.Weniger die Soldaten des römi-

schen Statthalters als vielmehr die Hohepriester und Ältesten des Volkes begleiten

Judas, um Jesus auf das verabredete Zeichen hin gefangen zu nehmen.Ungeklärt ist

die Frage nach dem Titel: Der Judaskuss bleibt unausgeführt.

Gerade Linien lassen sich im Rahmen der planimetrischen Komposition nicht er-

kennen, wohl aber zwei geschwungene, die die Szene oberhalb von Jesu Kopf rah-

men und unterhalb seines Leibes etwa aufHöhe seiner Knöchel durch denWurf des

Oberkleides touchieren.Die untere Linie wird durch den Faltenwurf seines Gewan-

des leicht unterbrochen. Judas scheint sich vor dieser Linie zu befinden. Die waa-

gerechten Linien tragen zur Zentrierung des Artefakts auf die Gruppe um Jesus bei,

Judas erscheint fast ausgeschlossen. An dieser Zentrierung wirken auch zwei senk-

recht stehende Begrenzungen mit: links tragen zwei dünne Stämme einen schräg

lagernden Ast, auf der rechten Seite steht ein weiterer Baum, dessen Krone eben-

falls in die leere Fläche der Lithographie hineinragt.

Eine andere waagerechte Linie zeichnet sich – ausgehend von dem Hals des

Schwert tragenden Jüngers Petrus über Jesu Brustkorb bis hin zu Judas Gewandmit

einem Streifen in Schulterhöhe – ab. Sie fokussiert das Geschehen nicht nur auf die

Mitte, sondern auch auf die Bewegungen oberhalb von Jesu Brustkorb.Während die

schraffierten Striche innerhalb des angedeuteten Vierecks einem erheblichen Rich-

tungswechsel unterliegen und stürmische, hektischere Bewegungen andeuten, er-

scheinen die oberen, seitlich und unten befindlichen Striche fast waagerecht. Sie

üben eine fast beruhigendeWirkung auf das Geschehen aus.

Die szenischeBetrachtung hebt drei Gruppen voneinander ab.Vorne befinden sich

Jesus und Judas, die in einer engen komplexen Beziehung zueinander stehen:Wäh-

rend Jesus traurig und fast mitleidsvoll von oben auf Judas zu schauen scheint, ist

Judas Oberkörper gebeugt und eigentümlich verdreht – so als schäme er sich be-

reits für das, was er gestisch zu tun im Begriff ist. Judas Blick ist zwar nach vorne

gerichtet, er bleibt aber Jesus gegenüber fast unterwürfig. Dahinter auf der linken

Seite befinden sich Petrus undweitere Jünger, die auf die Szene imVordergrund be-

zogen sind. Entschlossen bzw. erschrocken blicken sie auf das,was vor ihren Augen

geschieht. Auf der rechten Seite befinden sich im Hintergrund zwei weitere Grup-

pen, die zusammengehörig scheinen. Zwei Personen im Vordergrund können gar

nicht schnell genug den Ort der Ereignisse erreichen, zwei weitere nur eben ange-

deutete Schemen betrachten von Ferne das,was passiert.Die vordere Fünfergruppe

ist durch einen nach oben hin offenen Halbkreis eingerahmt, der die Lithographie

nach unten zu schließen, nach oben über die Szene hinaus zu erweitern scheint.

Es handelt sich um eine perspektivische Projektion, die mit expressionistischen

Darstellungselementen spielt. Konkrete Raumperspektiven sind nur schwer zu

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 27

erkennen, wohl aber werden standpunktabhängige Blickrichtungen aufweisbar.

Mit Blick auf die Zentralgestalt sind nicht nur die im Bild befindlichen Personen

tendenziell genötigt, eine Froschperspektive einzunehmen. Für den Hintergrund

ist eine Frontal- ggf. auch eine Vogelperspektive angezeigt.

Während der Jünger mit dem Schwert zur Abwehr einer Gefahr entschlossen

scheint, andere Jünger fassungslos auf das Geschehen starren, wendet sich Jesus

furchtlos seinemVerräter zu.Unerklärt bleibt auch auf der ikonischenEbene, auswel-

chem Grund die den Bildtitel prägende Geste als Möglichkeit nur eben angedeutet

ist. Wird die Sistierung ihres Vollzugs in Folge jenes Jesus in der lukanischen Ver-

sion zugeschriebenen Wissens um Judas Verrat verursacht, durch sein Sich-Fügen

in das Unausweichliche oder hat Judas schon jetzt der Mut verlassen, sind ihm gar

Zweifel an demSinn seines Tuns gekommen? Es scheint diese Leerstelle zu sein, die

Günter Rombold zu der eher unerwarteten Bemerkung veranlasst, Kokoschka lasse

Judas Gerechtigkeit widerfahren: »Er wird nicht zur Gestalt, auf die man alles Böse

fraglos projizieren könnte.«38

Die praxistheoretische Perspektive zeichnet sich in die Materialität des Artefakts

ein. Die soziomaterielle Ordnung verschiebt sich eigentümlich von der Exklusion

zur Inklusion. Die Beziehung zwischen Jesus und Judas rückt als quasi intime ins

Zentrum. Die Kopfhaltung von Judas passt sich in einer Art paralleler Bewegung –

fast einwilligend – an. Jesus demütigt ihn nicht. Er betrachtet ihn wedermit einem

stolzen noch mit einem wissenden Blick – wie etwa in Giottos Arena Fresken39 –,

sondern schaut ihm von oben fast tröstend zu, so als wolle er Judas durch seine em-

pathischenGefühle imVorhinein entschuldigen.DieFroschperspektive lässt dieBe-

trachtenden an der Praxis des Tröstens teilhaben.

Eine praxistheoretische Perspektive auf die dokumentarische Interpretation

beschreibt nicht nur soziale Praktiken, die den Körpern auf dem Bild unerwartete

Emotionen zuerkennen, sie macht auch auf implizite Praktiken aufmerksam, die

den Betrachtenden vom Artefakt angeboten werden und die sie nutzen können.

3.2 Zur praxeologischen Umsetzung der dokumentarischen Methode:

Kollektive Praktiken

Ist die dokumentarische Bildinterpretation eine Formder Praxeologie? Eine praxis-

theoretische Erweiterung der dokumentarischen Interpretation verliert zwar nicht

die Materialität der Dinge aus dem Blick, sie beschreibt aber vor allem Praktiken,

mit denen sich Artefakte den sie Betrachtenden zurNutzung anbieten.Weniger die

38 G. Rombold: Kokoschka, S. 36–39, hier S. 37.

39 Zieht man zum Vergleich den Judaskuss in der Gefangennahme aus den Arenafresken Giot-

tos heran, so fällt als Gemeinsamkeit auf, dass es auch hier zu einer emotionalen Beziehung

kommt. R. Bohnsack: Methode, S. 82.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Artefakte, Dinge, Objekte

Analyse der konjunktiven und kommunikativen Wissensbestände als vielmehr die

Berücksichtigung vonMimikundGestik,die AnordnungderKörper imRaumsowie

der Umgang mit den Dingen prägen die Materialität der sozialen Beziehungen.40

Nicht die Frage nach dem inkorporierten Habitus der Erforschten ist Gegenstand

der Rekonstruktion, sondern die in demUmgangmit den Dingen inkorporierte so-

ziale Praxis. Diesem Phänomen ist im Folgenden nachzuspüren, wenn nach kollek-

tiven Praktiken gefragt wird, die Lerngruppen im Umgang mit einzelnen Bildern

des Passionszyklus entwickelten.41

Die Führung beginnt beimAbendmahlsbild.42 Kokoschka beginnt und vollendet

seinen Passionszyklus während weniger Monate des Jahres 1916, während er sich

von einer lebensgefährlichen Bajonettverletzung erholt.43 Die Farbgestaltung des

Bildes wird beschrieben, seine Dunkelheit einerseits auf seinen leidvollen Entste-

hungskontext zurückgeführt, andererseits mit expressionistischen Stilelementen

erklärt: Eine zentrale Lichtquelle ist nicht erkennbar, Menschen und Gegenstände

leuchten aus sich selbst heraus.

Insbesondere Jesus und Judas werden von der Gruppe fokussiert. Während

»Christus«44 in prominenter Position am Tisch sitzt und von einem leuchtenden

Heiligenschein umgeben ist, wendet sich Judas von der Gruppe der Jünger ab. Die

gestreifte Bekleidung wird als Sträflings-, aber auch als Feindesuniform gedeutet.

40 Asbrand, Barbara/Martens, Matthias/Petersen, Dorthe: Die Rolle der Dinge in schulischen

Lehr-Lernprozessen, in: Zeitschrift für Erziehungswissenschaft 16 (2013), S. 171–188, hier

S. 176.

41 Zum Vorgehen im Einzelnen vgl. Roggenkamp, Antje: Artefaktorientierte Didaktik – einige

grundsätzliche Überlegungen zu einer neuen »Konzeption«, in: ZPT 69/3 (2017), S. 257–269,

hier S. 259f.

42 Die Erschließungder religionsbezogenenArtefaktewurde von einer studentischenHilfskraft

protokolliert.Mourad, Jasmin: Protokoll zur Ausstellungsbesichtigung »UntermKreuz«. Bild-

interpretationen einer 9. Klasse (31.03.2014; 13:50–15:10). Die Wiedergabe des Protokolls er-

folgt in chronologischer Abfolge. Exakte Zeitangaben sind nicht vermerkt.

43 Spielmann, Heinz: »Ecce Homines«. Oskar Kokoschkas Darstellungen des Gekreuzigten, in:

Zeitschrift für Kunstgeschichte, 57/3 (1994), S. 536: »Kokoschka […] lag, bei einer Patrouille

in Galizien durch einen Kopfschuß schwer verwundet, zu Boden gestreckt da und erwachte

aus einer Ohnmacht, als er vor sich einen russischen Soldaten stehen sah. Er hätte ihn, da

er die Pistole noch zur Hand hatte, erschießen können, ließ ihn aber gewähren, als er mit

demBajonett auf ihn einstach. Kokoschka, der sich an die Front gemeldet hatte, um nach der

Trennung vonAlmaMahler sein Leben fortzuwerfen, wehrte sich nicht gegen den drohenden

Tod – er überlebte entgegen aller Erwartung.«

44 Das Beschreibungsprotokoll vermerkt »Christus«, obwohl man aus sachlichen Gründen auch

von Jesus hätte sprechen können. Möglicherweise liegt dies an dem Nimbus, der Jesus auf

dem Abendmahlsbild auszeichnet. Vgl. insgesamt J. Mourad: Protokoll. Das Protokoll kann

bei der Autorin eingesehen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 29

Auf eine gewisse Weise ist Judas Teil der Jüngergruppe, der er zugleich aber schon

nicht mehr angehört.45

Abb. 2: Oskar Kokoschka, Das Abendmahl, 191646

Der Judaskuss ist vor einem von Pflanzen bestimmten landschaftlichenHinter-

grund situiert. Rechts neben demweiß gewandeten Christus hält sich ein kleinerer,

dreckiger Judas auf. Der Hund zeige, dass irgendetwas nicht in Ordnung ist. Ent-

weder macht er Christus auf etwas aufmerksam oder aber er ist Teil der Kriegssze-

nerie.Die zwei winzigenMenschen–ganz rechts imBild –werden als Schaulustige

gedeutet.47

Ein Vergleich von Abendmahl und Judaskuss nimmt auf dieWirkungen der Chris-

tusgestalt Bezug: Während der Heiligenschein Christus mit würdevollem »Respekt«

umgibt, zeigt dessenAbwesenheit ein gewisses »Misstrauen« an,das Judas ihment-

gegenbringt: Die »Geschichte schreitet kontinuierlich fort«48. Die implizite Frage

nach in die Körper eingeschriebenen Praktiken bringt in Mimik und Gestik Gefühle

zumVorschein.Das Abendmahlsbild zeigt einen »glücklicheren Christus«, auf dem

Judaskuss wirkt er »trauriger und deprimiert«49. Die Affekte adressierenden Wir-

kungen gehen von jener gesenkten Kopfhaltung auf dem Judaskuss aus.

45 J. Mourad: Protokoll.

46 P. Cassirer: Bildermann.

47 J. Mourad: Protokoll.

48 J. Mourad: Protokoll.

49 J. Mourad: Protokoll.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Artefakte, Dinge, Objekte

Die den Körpern eingeschriebenemateriale Praxis thematisiert Rückfragen nach

dem(wieder) erkannten Inhalt.Christus ist traurig aufgrunddesVerrats.Stimmun-

gen und Gefühle, die in den biblischen Traditionen weniger präsent sind, werden

hier unerwartetmarkiert.Christus ist traurigwegen Judas, »für den erMitleid emp-

findet«. Soziale Praxenwerden aus demUmgangmit emotionalenWirkungen abge-

leitet und als mögliche Zugänge markiert: Christus findet sich als »Opfer« vor, in

dieser Haltung »fühlt er wie ein Mensch«50.

Emotionale und soziale Paradoxien schälen sich im sehenden Sehen als gegen-

läufigeWahrnehmungenheraus.Christus ist enttäuscht, »obwohl er vondemVerrat

schon vorher wusste«. Die in seine Körperpraxis eingeschriebene Haltung arbeitet

auch unerwarteten Alternativen zu. Christus hat »gehofft, dass Judas ihn vielleicht

doch nicht verrät«. Die in die Körperhaltung eingeschriebene soziale Praxis wird

emotional gesteigert. Christus ist nicht einfach nur enttäuscht, sondern »es tut ihm

richtig leid«51.

Eine ähnlicheVerlagerungzeichnet sich aufderEbenederMetastilisierungoder

in BohnsacksWorten »der Meta-Pose«52 ab. Die Gegenüberstellung der Körper von

Abendmahl und Judaskuss wird nicht als ambivalente Praxis, sondern als eine Art

Meta-Praxis wahrgenommen. Im Kontext eines traditionellen Wissens wird in der

Beschreibungssprache ein gradueller Gegensatz etabliert: nahbar bzw. unnahbar

sowie menschlich bzw. nichtmenschlich. Er transformiert sich auf der Metaebene

in eine binäre Gegenüberstellung: Gott bzw. Nichtgott. Während der Leib Christi

im »Abendmahl« viel unnahbarer wirkt und »als Gott« adressiert werden kann, er-

scheint er auf dem Judaskuss »viel menschlicher«. ImModus einer christlich-tradi-

tionellen Rahmung kann dies direkt expliziert werden: Im »gleichen Zyklus werde

Christus als Gott undMensch dargestellt«53.

Die Kontextualisierung des Passionszyklus im ErstenWeltkrieg identifiziert ei-

nen eher abstrakten,geschichtlichenWeltbezug.Die indenKörper eingeschriebene

soziale Praxis macht auf gegenläufige Rahmungen aufmerksam: »als Gott bei einer

gewonnenen Schlacht, als Mensch bei einem Verlust«. Die Rahmungen bringen ei-

ne unerwartete Metapraxis zur Sprache, die wiederum einer anderen Perspektive

der Wahrnehmung sozialer Praxis in der eigenen Lebenswelt, zuarbeitet. Einstel-

lungen und Verhaltensweisen können durch einschlägige Erfahrungen »verändert

werden«54.

Die vergleichende Fokussierung auf die Beziehung der Körper vonChristus und

Judas avisiert nicht nur den Umgang mit Gefühlen als materialisierte soziale Pra-

50 J. Mourad: Protokoll.

51 J. Mourad: Protokoll.

52 R. Bohnsack: Heidi, S. 357.

53 J. Mourad: Protokoll.

54 J. Mourad: Protokoll.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 31

xis. In einer christlich-traditionellen Rahmung eröffnet sie zugleich Zugänge zu ei-

nem emotional schwer zugänglichen, differenzierten theologischen Konzept: die

Christologie kann als Metapraxis, d.h. in Form gebrochener sozialer Materialität,

versprachlicht werden. Ihre geschichtliche Kontextualisierung dient als Zwischen-

schritt, um den Bezug zur eigenen sozialen Praxis offenzulegen.

In der Theoriearchitektur der Dokumentarischen Interpretation sind freilich

Verschiebungen vorzunehmen, die nicht länger den Habitus oder die stilisierte,

soziale Pose, sondern die Materialität des Sozialen sowie seine implizite nicht-

rationalistische Logik körper- und artefaktbezogen nachvollziehbar entfalten. Das

Unerwartete der in der Körperpraxis angedeuteten im Vergleich der Körper sicht-

bar werdenden Differenz sozialer Praktiken bildet die Basis für einen Zugang zur

eigenen Praxis.

Eine ähnliche Metapraxis im Umgang mit schwer begreifbaren christlich-

traditionellen Rahmungen ist auch für eine andere, etwas ältere Lerngruppe nach-

weisbar. Man kann Jesus auf verschiedene Weise sehen: »Als Mensch, der Trost

spendet, aber auch als Gott, der beschützt und eine Vorbildfunktion einnimmt«

(Paula). Gerade die soziale Praxis einer Vorbildfunktion spricht gegenüber einer

Fürsorgepraxis Unerwartetes an. Das Soziale lässt sich aus praxeologischer Per-

spektive nur begreifen, wennman »seine ›Materialität‹ und seine ›implizite‹, nicht-

rationalistische Logik nachvollzieht«55.

Praxistheorie bewegt sich zwischen einer relativenGeschlossenheit derWieder-

holung und einer relativen Offenheit für Misslingen, Neuinterpretation und Kon-

flikthaftigkeit des alltäglichen Vollzugs.56 Im Unterschied zu kulturwissenschaftli-

chen Ansätzen ist eine praxeologische Perspektive nicht nur auf Gewohnheit bezo-

gen. Sie nimmt vielmehr innovative Überlegungen sensibel wahr und umfasst auch

komplexe Schichtungen im Praxisbegriff.57

4. Praxeologische Erweiterungen religionspädagogischer Perspektiven

Eine religionspädagogische Zusammenschau praxistheoretischer Perspektiven ist

bislangnichtunternommenworden.DiedurchauskontroverseDiskussiondarüber,

ob mit Stefan Altmeyer Bruno Latour58 oder mit Bernhard Grümme Pierre Bour-

55 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 290.

56 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 295.

57 Becker, Thomas/Metzger, Christoph (Hg.): Leibliche Praxeologie vs. Iconic Turn, Leiden 2020,

S. 17.

58 Altmeyer, Stefan: »Es gibt keine Sprachemehr für dieseDinge« (Bruno Latour). VomGelingen

und Scheitern christlicher Gottesrede, in: Altmeyer, Stefan/Bitter, Gottfried/Boschki, Rein-

hold (Hg.): Christliche Katechese unter den Bedingungen der »flüchtigen Moderne«, Stutt-

gart 2016, S. 75–84. Altmeyer, Stefan/Baaden, Julia/Menne, Andreas: Übersetzen im Religi-

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Artefakte, Dinge, Objekte

dieu59 theoretisch imHintergrund steht, verdeutlicht, dass die forschungspragma-

tischen Fragen nicht ohne theoretische Kontextualisierung auskommen.60 Religi-

onspädagogische Ansätze tasten sich zögerlich an den weiteren Komplex praxeolo-

gischerTheoriefamilien heran.

Die Frage nach einem übergeordneten Ansatz, der den Umgang mit reli-

gionsbezogenen Artefakten mit der Identifizierung repetierender und innova-

tiver sozialer Praktiken verbindet, rundet die Überlegungen zur Bedeutung von

Praxistheorie für den religionspädagogischen Umgang mit religionsbezogenen

Artefakten ab.

4.1 Praxeologische Erweiterungen des religionspädagogischen Umgangs

mit Artefakten

Ist das Sehen von Bildern eine dominante Praxis im Feld des Sozialen? Es bedarf

einer theoretischen Erweiterung, wenn die Bedeutung der Dinge für Prozesse der

Wissensgenese in den Blick genommen werden soll. Das Feld der Nutzung und des

Umgangs mit Kunst ist kein semantisches Bedeutungsfeld, sondern eine mitein-

ander verschränkte Abfolge praktischer Strategien. Soziale Praktiken entstammen

weder binären noch widerspruchsfreien Handlungslogiken, sondern erweisen sich

als in Dingen, Objekten, Gegenständen materialisierte, d.h. leiblich oder Artefakt

gebundene Strategien der Wiederholung bzw. des Wiederkennens ebenso wie der

Innovation bzw. des sehenden Sehens.61

Der sozialen Praxis im Umgang mit Kunstwerken liegt eine spontane emo-

tionale, d.h. zustimmende oder ablehnende Grundgestimmtheit zugrunde, die

sich inmotivationaler Praxis äußert, d.h. als Interesse oder Desinteresse erscheint.

In dieser Perspektive ermöglichen Artefakte die konkrete Befähigung zu einem

existenziellen Handeln, das Ausdruck einer sozialen Praxis ist und unterricht-

lich erschlossen werden kann. Die Versprachlichung bzw. der Umgang mit dieser

Grundgestimmtheit greift auf Strukturen zurück, die sich aus dem Artefakt er-

onsunterricht. Von Bruno Latour und Jürgen Habermas zu einer Didaktik der Leichten Spra-

che, in: van Oorschot, Frederike/Ziermann, Simone (Hg.): Theologie in Übersetzung? Religiö-

se Sprache und Kommunikation in heterogenen Kontexten, Leipzig 2019, S. 143–159.

59 Grümme, Bernhard: Aufgeklärte Heterogenität. Auf dem Weg zu einer neuen Denkform in

der Religionspädagogik; in: ZPT 70/4 (2018), S. 409–423; Altmeyer, Stefan/Grümme, Bern-

hard: Unentdeckte Potentiale. Zur Bourdieu-Rezeption in der Religionspädagogik, in: Kreut-

zer, Ansgar/Sander, Hans-Joachim (Hg.): Religion und soziale Distinktion. Resonanzen Pierre

Bourdieus in der Theologie, Freiburg 2018, S. 248–267.

60 H. Simojoki: Religionsdidaktik, S. 357f.

61 Kunstwissenschaftlich orientierte Arbeitenmachen insbesondere auf die Innovationspoten-

tiale aufmerksam. Th. Becker/C. Metzger: Praxeologie.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 33

geben. Sie gehen ihrerseits auf visuelle Strukturen zurück, d.h. sie haben mit der

Frage desWiedererkennens bzw. der Irritation zu tun.62

Das (religionsbezogene) Artefakt setzt soziale Praxen aus sichheraus,die auf die

eigene Lebenswelt implizit Bezug nehmen können. Aus einer Beobachterperspekti-

ve zweiter Ordnung lassen sich die Strukturen entsprechender Praktiken offenle-

gen. Voraussetzung dafür ist, dass Unstimmigkeiten zwischen (wieder) erkanntem

Inhalt und eigenem Befinden artikuliert werden können. Dies entbirgt nicht nur

Praxen, die sich auf der Ebene des kommunikativen Wissens als sperrig erweisen.

DerUmgangmitder emotionalenGrundgestimmtheit vonArtefakten verlangt auch

nacheinerBewusstwerdungvonPraxis,derdieEbenedeskonjunktivenWissenszu-

arbeitet. Dieser Vorgang bedarf aber einer doppelten Reflexion. Zum einen tritt die

Frage nach der eigenen subjektiven Theorie hinter der Frage nach einer Beobach-

tung durchDritte zurück.Die sozialen Strukturen sind offenzulegen. Zumanderen

setzt diese Bewusstwerdung voraus, dass die Praktiken im Umgang mit dem Arte-

fakt für dieBeobachtenden sichtbarwerden.Die Praktikenmüssenmethodologisch

kontrolliert beschreibbar sein.

In praxistheoretischer Perspektive lässt sich dieses Vorgehenmit Überlegungen

von Reckwitz korrelieren, der den Ort, »den Emotionen, Gefühle und Artefakte in

der Sozialtheorie und in der sozialwissenschaftlichen Analytik einnehmen«63, als

von nicht zu unterschätzender Bedeutung bezeichnet hat. Ohne eine entsprechen-

de kulturalistische Suchbewegung im zur Ausstellungshalle umgewandelten (Kir-

chen-)Raum, wäre dieWahrnehmung von Affizierbarkeit und Affekten kaummög-

lich gewesen.Die Bedeutung emotionaler Praxen zeigt sich auch insgesamt imUm-

gangmit denDingen,mit körperhafter Leiblichkeit sowiemit sinnlichenWahrneh-

mungen, die eineWiederentdeckung der Sinne voraussetzen. Anders ausgedrückt:

Es scheint keine soziale Ordnung als Feld der Verknüpfung sozialer Praktiken zu

geben, die ohne eine »spezifische affektuelle Ordnung« auskommt, »deren jeweili-

ge Affektualität zu analysieren ist, will man verstehen, wie die jeweilige Praktik«64

sich gestaltet.

4.2 Konzeptuelle Verschiebungen: Zur Rezeption

praxistheoretischer Impulse

Am Anfang meiner Überlegungen stand die Frage, ob die Religionspädagogik aus

der Auseinandersetzung mit der Praxistheorie neue Impulse gewinnt. Besteht

der konkrete Witz der Praxistheorie in einem Verständnis des Sozialen, das die

62 Vgl. auch A. Roggenkamp: Didaktik, S. 259f.

63 Reckwitz, Andreas: Kreativität und soziale Praxis. Studien zur Sozial- und Gesellschaftstheo-

rie, Bielefeld 2016, S. 164.

64 A. Reckwitz: Kreativität, S. 166.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Artefakte, Dinge, Objekte

Materialität des Handelns an Artefakten mit einbezieht, so verspricht der Ansatz

konzeptuell eine Abkehr von intellektualistischen Fokussierungen, die Überwin-

dung von Subjekt-Objekt-Dichotomien, aber auch von Ursache-Wirkungszusam-

menhängen. Religionspädagogisch wirkt sich dies in Form neuer Verknüpfungen

forschungspragmatischer Strategien aus, in denen unterschiedliche soziale Prakti-

ken miteinander in Beziehung gesetzt werden, die sich in ihren Anforderungen an

das inkorporierte, pädagogische und religionspädagogischeWissen gegenüberste-

hen können, aber nicht müssen.

Für die Religionspädagogik scheint mir auffällig, dass sie einerseits an diese

spezifische Verschränkung von routinisierten Verhaltensweisen und didaktisierten

Gegenständen anknüpft. Andererseits experimentiert sie mit Positionsverschie-

bungen im Raum, die den Raum selbst neu konstituieren. Durch diese Neukon-

stituierung von Theorieräumen, die in der Theologie die Verabschiedung von

absoluten Wahrheitsansprüchen zugunsten der methodologischen Offenlegung

von inhärenten Körperpraxen nach sich ziehen, erhalten die Artefakte einen neuen

Stellenwert. Sie sind einerseits grundsätzlich in soziale Praktiken eingebunden,

können andererseits in diese sozialen Praxen innovative Strukturen einspeisen. Im

konkreten Fall bedeutete dies, mit den Mitteln praxeologischer Bildinterpretation

emotionale Relationen zwischen Körpern als innovativ zu identifizieren und mit

erinnerten Praxen in Beziehung zu setzen. In demDazwischen zwischen Imitation

und Neukreation oder Innovation wird ein Raum für die Analyse sozialer Bildprak-

tiken ebensowie religiöser Praktiken gespannt.Die Bildpraktikenwerden nicht nur

repetiert und appliziert, sondern auch ihrerseits kontextualisiert, so dass differen-

zierte religiöse Zugänge traditionelle Weltbezüge transzendieren und existenzielle

Lebensbezüge als soziale Befähigungspraktik ausweisbar werden.

Zentrales Charakteristikum sozialer Praktiken ist ihre Materialität in einem

zweifachen Sinne; Praktiken konstituieren sich in routinierten Bewegungen und

Aktivitäten der menschlichen Körper sowie im Umgang der Menschen mit Din-

gen, durch deren kompetenten, »sinnhaften Gebrauch«65. Das Vorwissen ist in

der praxeologischen Forschung keine Fehlerquelle, sondern eine Voraussetzung

für Emergenz und Kreativität. In diesem Sinne verändert ein praxistheoretischer

Ansatz den Blick auf die Religionspädagogik, weil er die Menschen über ihr Ver-

halten im Gegenüber zu den Artefakten aufklärt und im Umgang mit den Dingen

stärkt. Eine praxeologische Methodologie eignet sich nicht zuletzt durch diese

Voraussetzung für die Wahrnehmung von Heterogenität und die Differenzierung

intrakultureller Erfahrungsräume.

Der auf dieser Einsicht aufbauende praxeologische Ansatz hat die Aufgabe, ei-

nenDenkraumzuschaffen, indemunterschiedlicheErfahrungsräumemiteinander

65 A. Reckwitz: Grundelemente, S. 291.

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Antje Roggenkamp: Religionsbezogene »Kunstbilder« als Artefakte 35

vergleichbar und ineinander übersetzbar sind.66 Das aus der Einbindung in eine

Handlungspraxis resultierende Erfahrungswissen ist kein theoretisches, sondern

ein atheoretisches Wissen, das auch als »tacit knowledge«, als schweigendes oder

implizites Wissen bezeichnet wird: »Entdeckungen werden gemacht, indem man

Möglichkeiten nachgeht, die vom vorliegendenWissen eröffnet werden.«67

Die PraktischeTheologie stellt zunehmend die Frage nach demNutzen und Ge-

brauch von sozialen Praxen, die sie untersucht. Insofern ist zu überlegen, was die

Explikation dieses atheoretischenWissens für das Verhältnis von PraktischerTheo-

logie und Religionspädagogik bedeuten könnte. So wäre etwa über die Bedeutung

einer praxistheoretisch orientierten Religionspädagogik für die PraktischeTheolo-

gie im Durchgang durch klassische Praxisfelder68 gesondert nachzudenken. Es ist

aber auchmöglich, den Zugang zu Artefakten aus disziplinspezifischer Perspektive

zu betrachten und zu fragen, wo möglicherweise blinde Flecken im religionspäd-

agogischen oder praktisch-theologischen Zugriff liegen. Wenn sich die Explikati-

on des atheoretischen Wissens von Individuum oder Kollektiv vor dem Vergleichs-

horizont des Interpreten selbst vollzieht, sich aber das Wissen um die Differenz

von atheoretischem und eigenem Vorwissen erst im Forschungsprozess einstellt,

dann besteht Grund zur Annahme, dass nicht die komparative Analyse, sondern der

Denkraum als Metapraxis die spezifischen Zugänge der PraktischenTheologin und

derReligionspädagogin jeweils übersetzt und sichtbarmacht. IndiesemSinnewäre

an dieser Stelle der Beitrag von Katharina Krause69 hinzuzuziehen.

66 Bohnsack, Ralf: PraxeologischeMethodologie, in: Ders.: Rekonstruktive Sozialforschung, Op-

laden 92014, S. 205–223, hier 215.

67 R. Bohnsack: Methodologie, S. 209.

68 Karle, Isolde: Praktische Theologie, Leipzig 2020.

69 Krause, Katharina: Dinge am Werk. Überlegungen zur Wirkmächtigkeit von Materialität in

Kontexten des Religiösen (im vorliegenden Band).

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463123-002 - am 14.02.2026, 06:29:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463123-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

