Plessners vital turn

Ekstatik der »exzentrischen Positionalitat«

Joachim Fischer

Man ahnt auf den ersten Blick, dass der Kategorie »exzentrische Positionalitit<
ein ekstatisches Moment von Grund auf eingelassen ist, dass hier ein Moment
von Verriickung und Verziickung menschlicher Lebewesen grundbegrifflich
gefasst werden soll. Spitestens bei der Frage, ob exzentrisch im Englischen mit
eccentric oder doch eher vorsichtiger mit excentric iibersetzt werden soll, merkt
man, dass hier von Plessner der Taumel, etwas {iber das Maf} des Verniinfti-
gen hinaus, eine lebhafte und leidenschaftliche Ekstatik als Spezifikum der
menschlichen Lebensform mit angesprochen wird.

Nun gibt es ein Buch, wo Plessner den ekstatischen Charakter der mensch-
lichen Positionalitit klar ausgesprochen und behandelt hat: Lachen und Wei-
nen. Er konzentriert sich dort in der Untersuchung der Grenzen des menschlichen
Verhaltens (so der Untertitel) auf Naturphinomene am Menschen mitten im
menschlichen Leben selbst, kérperliche Erscheinungen als Automatismen, Er-
schiitterungen und Zuckungen des — voriibergehend — verselbstindigten entfes-
selten Lebens, die fiir ihn eindeutig keinen tierischen Charakter haben und doch
auch keine >Konstruktionen< des Menschen sind, keine Setzungen der Praxis
oder Grenzziehungen seiner sozio-kulturellen Welt durch doing. Lachen und
Weinen sind nimlich nicht-sprachliche AuRerungsformen menschlicher Lebe-
wesen, die ihnen widerfahren und dabei zugleich als sinnhaft erfahren werden.
Charakteristisch fiir das aufquellende Gelichter, das Gegackere, und fiir die
aufsteigenden, dann kullernden Trinen, das schluchzende Geflenne, das in be-
stimmten Situationen die menschliche Lebewesen iiberkommt, sind mimisch
eine verselbstindigte Bewegtheit bestimmter Gesichtsmuskeln und akustisch
eine verselbstindigte Rhythmik des Stimmapparates. Vor dem Hintergrund,
dass Mimik und Stimme die emotional spezifischen Ausdrucksfelder sind, in
deren Medium Gemiitslagen wie Angst, Schreck, Zorn, Wut, Freude, Neid ein-
deutig kommuniziert werden, wird die Besonderheit von Weinen und Lachen
deutlich, ihre Intransparenz, die auch ihren Rétselcharakter fiir die anthropo-
logisch-soziologische Theorie ausmacht: Im Geschiitteltwerden des Korpers,

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Joachim Fischer

im Zucken der Gesichtsmuskeln, im Meckern oder Wimmern ist die sonst so
transparente Stimme briichig und die sonst so auf spezifische Gestimmthei-
ten durchsichtige Mimik unkontrolliert: ein »sonderbarer kérperlicher Krampf«
(Schopenhauer 1911: 445), »korperliche Vorginge emanzipieren sich« (Plessner
1982: 274) — warum?

Es sind Erfindungen der lebendigen Natur im Menschen, die ihn inmitten
seiner Kultur und nur mit Bezug auf sie tiber sich hinaustreiben. Niemand,
der den Kern von Plessners Philosophischer Anthropologie rekonstruiert, kann
an der Studie Lachen und Weinen vorbei. Jedermann weif}, dass es Plessners
anschauungsreichstes, erfolgreichstes Buch ist — er selber wusste das. Plessner
schreibt hier gelost — und das wahrscheinlich, weil er die Losung bei der Be-
wihrung seiner Philosophischen Anthropologie gefunden hatte, die zuvor — seit
1928 — noch offen geblieben war. Um diesen eventuell systematischen Charakter
des Buches fiir Plessners Philosophischer Anthropologie geht es hier — hier wie
sonst nirgends wird der vital turn von Plessners Theorieprogramm fiir die So-
zial- und Kulturwissenschaften sichtbar. Hat man das systematische Gewicht
von Plessners Lachen und Weinen innerhalb seiner Philosophischen Anthropo-
logie bestimmt, wird nimlich am Leitfaden von Weinen und Lachen innerhalb
ihres Theorieprogramms eine ganze Phinomengruppe — eben die der Ekstatik
— fur die soziokulturelle Lebenswelt erschlieflbar. In Plessners Philosophischer
Anthropologie 6ffnet sich die Option eines vital turn, der in der Wendung zum
»Leben« von der Welt des Lebendigen her Grundziige der menschlichen Lebens-
welt erreicht, die einem strukturalistischen linguistic turn oder einem poststruk-
turalistischem material turn entgehen.

Die Uberlegungen werden in drei Schritten entwickelt: Zunichst wird der
innere Zusammenhang von Plessners Die Stufen des Organischen und der Mensch
mit seiner Schrift Lachen und Weinen gezeigt. Er besteht in der erstmaligen Ein-
losung des in den Stufen eingefiihrten >naturphilosophischen Ansatzes«< seiner
Philosophischen Anthropologie durch diese Schrift. Unter der Annahme, dass
Plessner ein seit 1929 mehrfach intern angekiindigtes eigentliches Hauptwerk
einer Philosophischen Anthropologie vorhatte, das er nicht geschrieben hat,
kann Lachen und Weinen als Stellvertreter dieses Hauptwerkes gelten; es zeigt in
seiner prinzipiellen Systematik den Grundzug dieses virtuellen Hauptwerkes.

Zweitens lisst sich zeigen, dass mit den in den Begriff des Menschen in
systematischer Absicht hereingeholten Phinomenen von Lachen und Weinen
eine ganze Gruppe >familienihnlicher< Phinomene' durch die Philosophische

1 | »Familiendhnlich« verwendet im Sinne Wittgensteins, bei diesem allerdings einge-
fiihrt mit Bezug auf Phdnomene der Sprache: »Ich kann diese Ahnlichkeiten nicht besser
charakterisieren als durch das Wort »Familiendhnlichkeiten¢, denn so lbergreifen und
iiberkreuzen sich die verschiedenen Ahnlichkeiten, die zwischen den Gliedern einer Fa-
milie bestehen« (Wittgenstein 1997: § 67).

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Anthropologie erschlieflbar geworden sind: sExzentrische Positionalitit« inklu-
diert eine Theorie der Ekstase von Musik und Tanz tiber Lachen und Weinen bis
hin zu orgiastischen Auferungen. Drittens: Erst wenn man dieser ekstatischen
Phinomengruppe Raum gegeben hat und damit auch das lebensphilosophische
Denkmotiv Plessners Geltung erreicht hat, erst dann sieht man auf der Ebene
der Theoriebildung die Charakteristik der Philosophischen Anthropologie. Die
Philosophische Anthropologie ist dann eine complexio oppositorum, die zwischen
Pragmatismus und Lebensphilosophie, oder — in einer anderen Hinsicht — zwi-
schen Rationalismus und Irrationalismus auf der >Grenze< operiert. Man kann
es auch so sagen: Die deutsche >Philosophische Anthropologie«ist ein theoriege-
schichtlich unikates Phinomen zwischen amerikanischem Pragmatismus und
franzosischer Lebensphilosophie (vgl. Fischer 2006a; zur Rezeption und Wir-
kung der »Philosophischen Anthropologie« in der deutschen Soziologie Fischer
2006b). Und insofern spielt sie im Verbund mit diesen anderen Paradigmen
eine bedeutende Rolle innerhalb der Ausarbeitung des vital turn, der sich in den
Sozial- und Kulturwissenschaften abzeichnet (Ebke 2014; Fischer 2005; 2014,
2015; Delitz 2014; Seyfert 2007, 201).

1. PLESSNERS »PHILOSOPHISCHE BIOLOGIE« IN
DER »PHILOSOPHISCHEN ANTHROPOLOGIE«

Die moderne Philosophische Anthropologie geht aus »Versuchen einer Philo-
sophie des Lebens« hervor — Max Scheler sah hier den Koinzidenzpunkt der
so verschiedenen Ansitze von Nietzsche, Dilthey und Bergson (Scheler 1913).
Auch Plessner steht unter dem Bann eines vital turn der europdischen und
amerikanischen Philosophie, wenn er von der »Zauberformel« einer »Philo-
sophie des Lebens« spricht, »die seit Nietzsche im steigenden Mafle ihre Wir-
kung ausiibt« — und sieht sich »berufen«, diese Philosophie des Lebens »zur
Erkenntnis zu fithren und damit aus der Verzauberung zu befreien« (Plessner
1975: 4). Zentral ist fiir die drei Parallelaktionen eines vital turn, fur die drei
Theoriebewegungen des Pragmatismus, der franzosischen Lebensphilosophie
und der deutschen Philosophischen Anthropologie jeweils die Auseinanderset-
zung mit Darwins evolutionsbiologischem Paradigma (Dewey 1998), das der
Kategorie des »Lebens« eine Jokerfunktion auch fiir die stammesgeschicht-
liche Aufklirung der menschlichen Lebenswelt verschafft hatte (Darwin 1983,
2002). Wie der amerikanische Pragmatismus und die franzosische Lebens-
philosophie ist auch die deutsche Philosophische Anthropologie ohne die Tie-
tenrezeption der Evolutionsbiologie gar nicht denkbar — die sie fiir eine mo-
derne Aufklirungsleistung hilt, die es selbst noch einmal aufzukliren und
einzuhegen gilt. Um ndmlich jeden naturalistischen Reduktionismus zu ver-
meiden, konzipieren alle genannten Richtungen des vital turn alternativ zu

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Joachim Fischer

Darwins Evolutionsbiologie eine selbstverantwortete philosophische Biologie
so, dass sie zu den empirischen Lebenstatsachen passt und dabei zugleich so
ansetzt, dass sie aus der Welt des Lebendigen der Eigenphinomenalitit der spe-
zifisch menschlichen soziokulturellen Lebenswelt adiquat gerecht werden kann.
Nicht etwa den Begriff des >Lebens< durch einen neuen Idealismus, durch den
Neukantianismus, durch einen hermeneutischen Radikalismus oder durch
einen Sozialkonstruktivismus umgehen und ausklammern, sondern ihn in
der >Entzauberungs« in ein analytisches Organon der Humanwissenschaften
verwandeln — das meint ein solcher >vital turn<. Damit erreicht der kultur- und
sozialwissenschaftliche Begriff der sinnhaft aufgebauten Lebenswelt iitberhaupt
seinen originiren sinnlichen Sinn.

1.1 Das Verhaltnis von Lachen und Weinen zu den Stufen
des Organischen und der Mensch

Plessner hat dieses Theorieprogramm prominent vor allem in zwei Schriften
entfaltet — in den Stufen von 1928 und in Lachen und Weinen von 1941. Die Stu-
fen des Organischen und der Mensch und Lachen und Weinen verhalten sich als
Biicher wie Grundlegung und Bewihrung der Philosophischen Anthropologie
zueinander. Die Einleitung in die philosophische Anthropologie von 1928 — so der
Untertitel — wollte Plessner eigentlich >Grundlegung« nennen, was er wegen
einer Intervention Schelers unterlief}; aber ob nun >Einleitung« oder >Grundle-
gungs, auf keinen Fall sind die Stufen von 1928 selbst die ihm auch vorschwe-
bende durchgefiihrte sPhilosophische Anthropologie<. Das Kapitel 7 »Die Sphire
des Menschen« in den Stufen des Organischen hat insofern blof den Charakter
des Vorspiels, einer Skizze einer solchen durchzufiithrenden Philosophischen
Anthropologie auf der Grundlage der ausfiihrlich dargelegten »philosophischen
Biologies, aber nicht den einer an Themen der menschlichen Lebenswelt syste-
matisch durchgearbeiteten Philosophischen Anthropologie. Das ist Plessner be-
wusst gewesen.” Anders als Scheler, der eine Begriindung und Durchfithrung
seiner Philosophischen Anthropologie in einem Zug plante (vgl. Henckmann
1998), tatsichlich aber nur eine Skizze seiner Begriindung samt einer Skiz-
ze der Durchfiihrung (an den menschlichen Monopolen der Metaphysik und

2 | Hinweise auf ein solches Buchprojekt zur eigentlichen Philosophischen Anthropo-
logie gibt Plessner bereits am 22.2.1928, also unmittelbar nach Erscheinen der Stufen.
Plessner schreibt an Josef Konig: »Die Sache drdngt mich, ich werde wohl bald weiter-
schreiben, das was ich Ihnen schrieb (unter dem Titel »Philosophische Anthropologie«)«
(Konig/Plessner 1994: 182). Dann am 29.5.1928: »An der»Philosophischen Anthropo-
logiechabe ich innerlich wohl dauernd gesessen, aber noch nichts geschrieben« (ebd.:
192). Durch die dreiBiger Jahre hindurch bis Mitte der Sechziger hat Plessner an einem
solchen Plan festgehalten und ihn kommuniziert. Hinweise bei Dietze 2006: 492; 494.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Religion) geben konnte (vgl. Scheler 1976), hatte Plessner 1928 eine ausfiihr-
liche systematische Grundlegung der Philosophischen Anthropologie gegeben.
Aber anders als bei Gehlen, der die Grundlegung und Durchfithrung der Philo-
sophischen Anthropologie (an Phinomenen der Sprache, der Wahrnehmung,
des Handelns, des Antriebslebens, der sozio-kulturellen Lebensform) 1940 in
einem Zug zwischen zwei Buchdeckeln vorlegen wird, sind bei Plessner Grund-
legung und Durchfiihrung der Philosophischen Anthropologie Jahre voneinan-
der getrennt in zwei Biichern realisiert. Erst Lachen und Weinen von 1941 ist die
fuir einen Fall von Phinomenen konsequente Durchfithrung der von Plessner
1928 in den Stufen des Organischen grundgelegten »philosophischen Biologie
und Anthropologie« (Plessner 1975: IV). Dieses Buch ist die Bewdhrung der
Theorie, des Theorieprogramms von 1928, an auflerhalb der Konstruktion ge-
legenen Phinomenen, eben an den menschlichen Monopolen Lachen und Wei-
nen.’ Ungeachtet der Tatsache, dass das Buch Lachen und Weinen wegen der
Auswahl bestimmter Phinomene eine blof§ partiale Durchfithrung sein kann,
ist es doch Plessners erste und konsequent durchgezogene Durcharbeitung sei-
ner Philosophischen Anthropologie. Da es — wie erwihnt — das geplante, umfas-
sende Hauptwerk Plessners zur Philosophischen Anthropologie nicht gibt, ist
es im Nachhinein in gewisser Weise (pars pro toto) das Hauptwerk* der durch-
gefiihrten plessnerschen Philosophischen Anthropologie — geblieben.®

3 | Zum Buch Lachen und Weinen vgl. Hammer 1967; Kuhimann 1991; Redeker 1993;
Kriiger 1999; Wischke 2003; Seibt 2002.

4 | Selbstverstandlich werden andere Kandidaten in Plessners Oeuvre hinsichtlich
des Status eines zweiten Hauptwerkes neben den Stufen diskutiert: Manche werden
das grofRe Buch Einheit der Sinne (1923) des friihen Plessner nennen (Lessing 1995,
1998), andere die biindige Schrift Die Frage nach der conditio humana (1961) des
spéaten Plessner. Auch Macht und menschliche Natur. Versuch einer Anthropologie der
geschichtlichen Weltansicht von 1931 wird mitunter mit diesem Status gewirdigt (vgl.
zum Beispiel Schiirmann 2014 und Wunsch 2014 in der Perspektive einer Philosophie
der Person) - neuerdings gerade auch im Kontext einer lebenssoziologischen Gewich-
tung. Plessner verkniipft in dieser Schrift bekanntlich eine Historische Anthropologie
mit seiner Philosophischen Anthropologie, um den»Ernst, die Notwendigkeit politischer
Relationen und kollektiver Bestimmungen zu begriinden: Die Notwendigkeit von Gesell-
schaftim Sinne kollektiver SchlieRungen oder kollektiver Identitdten und Alteritaten er-
klart sich aus der vitalen »Unergriindlichkeitc des Menschen, seiner Nicht-Festgestellt-
heit - die ihrerseits die Unergriindlichkeit des »exzentrisch« zu sich selbst gestellten
Wesens ist (vgl. zu einer solchen lebenssoziologischen Theorie der Kollektive in Macht
und menschliche Natur die »Introduction«in die englische Ausgabe Political Anthropo-
logy von Delitz/Seyfert 2018 und die Einleitung der Herausgeber in diesen Band).

5 | Plessner hat das selbst spéater indirekt bestatigt, insofern er in der erkannten Not,
keine grofe Philosophische Anthropologie mehr schreiben zu kénnen, Lachen und Wei-

- am 14.02.2026, 20:52:12.

171


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Joachim Fischer

1.2 Biophilosophie als Basis der Philosophischen Anthropologie:
Die Stufen des Organischen und der Mensch

Inhaltlich ist Lachen und Weinen nun deshalb das Hauptwerk von Plessners
Philosophischer Anthropologie, weil es an einem menschlichen Phinomen
wie kein anderes Werk die Pointe seines >naturphilosophischen Ansatzes< der
Stufen des Organischen und der Mensch zur Geltung bringt — ndmlich die Gravi-
tit des Grundbegriffs >Positionalitit« (vgl. Fischer 2016). Die Arbeit am Begriff
>Positionalitit« ist Voraussetzung dafiir, dass Plessners Philosophische Anth-
ropologie tiberhaupt ekstatische Phinomene der menschlichen Lebenswelt er-
reicht — und deshalb muss man sich diese Begriffsarbeit genau ansehen. Die
Pointe des >naturphilosophischen Ansatzes<ist die Vorschaltung einer philoso-
phischen Biologie vor die philosophische Anthropologie, damit — in Plessners
Kunstbegriffen — die Vorschaltung der Kategorie >Positionalitit« vor die Kate-
gorie >Exzentrizitits, eine Vorschaltung, die aus systematischen Griinden auch
noch fiir den Begriff »exzentrische Positionalitit< selbst gilt. Plessners philo-
sophische Biologie ist ja vor allem eine Auseinandersetzung und Uberbietung
von Hans Drieschs Philosophie des Organischen (Plessners Lehrer als Philosoph
und Biologe) — diese Auseinandersetzung macht den Hauptteil von Plessners
Stufen des Organischen aus. Plessners Leitbegriff »Grenze« und der Grenzreali-
sierung fiir das Phinomen des Organischen soll die von Driesch im Begriff der
»Ganzheit« kategorial angestrebte Eigenqualitit des Lebendigen aufbewahren
und zugleich Drieschs spekulativen Neovitalismus (eines nichtkausalen Ent-
elechiefaktors) einhegen, erniichtern, um so sachlich wie méglich der empi-
rischen Biologie gerecht zu werden. >Positionalitit« ist der Grundbegriff von
Plessners >philosophischer Biologie« fiir das Phinomen des >Lebenss, fuir das
»grenzrealisierende Ding«.

»In seiner Lebendigkeit unterscheidet sich der organische Kérper vom anorganischen
durch seinen positionalen Charakter oder seine Positionalitét. Hierunter sei derjenige
Grundzug seines Wesens verstanden, welcher einen Kdrper in seinem Sein zu einem
gesetzten macht« (Plessner 1975: 129).

Die Pointe des Begriffs >Positionalitit« ist die Umkehrung des Primats vom
Aktbegriff der >Setzungs, also dem Schliisselbegriff des Deutschen Idealismus
(und aller spiteren Konstruktivismen) fiir den »aktiven< Akt des Denkens, zum
Widerfahrnisbegriff der »Gesetztheit< als Schliisselbegriff fiir das Leben. Pless-
ner hat diese von ihm bewusst vollzogene lebensphilosophische Kehre von

nen als paradigmatischen Eréffnungstext zusammen mit dem Aufsatz »Das Lacheln«
und der»Anthropologie der Sinne« unter dem demonstrativen Titel der Philosophischen
Anthropologie hat veroffentlichen lassen (Plessner 1970).

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Fichtes setzendem und sich selbst setzendem Denksubjekt zum anonym >ge-
setzten«< Lebenssubjekt ausdriicklich vermerkt. Das »grenzrealisierende Ding<
ist so »gesetzts, dass »es einerseits {iber es hinaus setzt (streng genommen:
auflerhalb seiner setzt), andererseits in es hineinsetzt (in ihm setzt)« (ebd.).
Jede Rede von einem (subjektphilosophisch) aktiv setzenden >Ich< oder gar
(sozialkonstruktivistisch) von einem >Wir¢, das eine erste Konstruktion vor-
nimmt, ist damit hinsichtlich des >Lebens<im Ansatz der Philosophischen An-
thropologie vermieden; der Begriff >Positionalitit« ist insofern tiberzeugender
als der viel spiter in der Biophilosophie eingefiihrte Begriff der >Autopoiesiss,
weil das Faktum des Lebendigen, von einer anonymen Macht in eine Grenzrea-
lisierung gesetzt zu sein, in seinem passivisch-pathischen Widerfahrniszug
festgehalten wird. Lebendige Dinge sind eben nicht — >autopoietisch< — sich
selbst erzeugende, sich selbst konstituierende Dinge, sondern sie finden sich in
ihrem physischen Sein in einer Art abhingiger Unabhingigkeit >positioniert«
vor, in einer umweltbezogenen Grenze, deren Positionalitit sie durchhalten
miissen. Um dieses Widerfahrnismoment der >Gesetztheit<, um diesen >Es«
Charakter des Lebendigen vor dem Ich-Aspekt und vor dem Wir-Aspekt ein-
zufangen, operiert Plessners Philosophische Anthropologie tiberhaupt natur-
philosophisch; darin liegt die innere Legitimitit eines naturphilosophischen
und lebensphilosophischen Vorgehens. Der Leitbegriff fiir das Organische ist
eben deshalb auch nicht >Position< — also eine Raum-Zeit-Stelle einnehmen
oder haben —, sondern >Positionalitit< in eine Raum-Zeitstelle »gesetzt< sein,
um sie durchzuhalten.

Wie bekannt, operiert Plessner dann mit Steigerungsstufen der »Positio-
nalititc, um Lebensniveaus als >Stufen des Organischenc« interpretieren zu
kénnen - einschlieRlich des Menschen.® Auf der Ebene des Tieres handelt es
sich insofern um die »zentrisch« vermittelte >Positionalitit, auf der Ebene des
Menschen um die exzentrisch« vermittelte >Positionalitdt<. Diese Steigerungs-
stufen bedeuten Transformationen des Organischen: Die als >zentrische Po-
sitionalitit« charakterisierte Lebensform kennt sinnliche Wahrnehmung und
Verhaltensantworten auf Herausforderungen und Chancen der Umwelt; die
als »exzentrische Positionalitit« bestimmte Lebensform des Menschen ist zur
Freiheit verurteilt, selbst>Setzungen<, Konstruktionen vorzunehmen, Grenzen
zu ziehen. Erst im Grundgesetz der >natiirlichen Kiinstlichkeit« taucht katego-
rial die >Setzung« auf, die aktive Konstruktion, zu der ein exzentrisch positio-
niertes Lebewesen — mit anderen zusammen — disponiert ist. Aus und auf der
natiirlichen Welt des Lebendigen konstituiert sich so in kiinstlichen Sinnset-
zungen eine menschliche Lebenswelt. In ihr strukturiert sich menschliches
Handeln und Verhalten — d.h. Praxis — im Rahmen von stilisierten Praktiken,

6 | Zu Plessners Biophilosophie vgl. Ingensiep 2004; Fischer 2005. Zum naturphilo-
sophischen Impuls auch: Beaufort 2003.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

173


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Joachim Fischer

also entlang von kulturell vorstrukturierten ways of doing — wie man Plessner
hier in einer neueren Terminologie iibersetzen kann. Aber immer, auch in der
sexzentrischen Positionalitit¢, bleibt das Moment von >Positionalitit« in Kraft,
der >Es-Charakter< des Lebens, der passivische Grundzug des Getragen- und
Getriebenseins; auch das menschliche >lebendige Ding« ist »gesetztc, einge-
setzt, ausgesetzt, in den Kosmos versetzt. Plessners glasklare Formel fiir das
Durchziehen dieser naturphilosophischen Dominante bis in die >exzentrische
Positionalitit« ist zugleich ein Zungenbrecher: »Dieses Individuum ist in das
in seine eigene Mitte Gesetztsein gesetzt« oder die »Grenzgesetztheit des
Mensch genannten Dinges« (1975: 292). Exzentrische Positionalitit meint also
»das Stehen des Ich im Es<«’, das Stehen des Subjekts in der Natur, nicht etwa
nur das (transzendentale) Stehen ihr gegentiber, das aktive Stellungnehmen
ihr gegentiber.

1.3 Lachen und Weinen als Vitalantworten auf Krisen des Geistes:
Grenzen der Praxis

Lachen und Weinen werden nun als eigenartige, aber spezifisch menschliche
Phinomene von Plessner aus dem skizzierten naturphilosophischen Ansatz
der Stufen des Organischen und der Mensch erschlossen. Sie sind AuRerungs-
phinomene und innerhalb dieser AuRerungsphinomene als AuRerungen
scharf von den entlang und innerhalb von Sinnlinien sich einspielenden
AuRerungen — des Sprechens, der zielgerichteten Kérperbewegungen, der
transparenten Ausdrucksgebidrden — unterschieden. >Exzentrische Positiona-
litat« bedeutet, dass alles Verhalten mit energetischem Bezug auf die Umwelt
verstanden wird, alles Verhalten im Spannungsbogen einer Antwort auf eine
fragende Situation rekonstruiert werden muss. Sprechend und handelnd, also
mit aktiven Setzungen und Praktiken innerhalb von filternden Sinnsystemen,®
bewiltigt das menschliche Lebewesen die Herausforderungen der >Weltoffen-
heit«. Anders Lachen und Weinen:

»Gemeinsam ist Lachen und Weinen, dass sie Antworten auf eine Grenzlage sind [...],
Krisenreaktionen von Antwortcharakter. Lachen beantwortet die Unterbindung des
Verhaltens durch unabgleichbare Mehrsinnigkeit der Ankniipfungspunkte, Weinen die
Unterbindung des Verhaltens durch Aufhebung der VerhdltnisméRigkeit des Daseins«
(Plessner 1982: 378).

7 | Diese Formel aus Plessners vorkritischer Erstschrift enthalt in nuce die Bewegungs-
figur-exzentrische Positionalitat, die er allerdings erst nach dem Durchgang durch den
Kritizismus konstruieren kann (Plessner 1980c: 140).

8 | Plessner verwendet fiir diese offenen, filternden »Systeme« der menschlichen Le-
benswelt den heideggerschen Terminus »Bewandtnis« (Plessner 1982: 360).

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Die Herausforderungslage ist die Epiphanie der >Weltoffenheit« im Alltigli-
chen, die plétzliche »Begegnung mit Losgelostem« (ebd.: 383), anders gesagt
mit >Absolutems, das nicht innerhalb von geordneten Sinnverweisungen ab-
gefiltert werden kann, und eine solche vitale Herausforderungslage ist nur
einem exzentrisch positionierten, einem >weltoffenen< Lebewesen iiberhaupt
moglich. Diesem »Losgeldsten« oder Absoluten gegentiber — sei es eines zir-
kulir hin- und herschiefRenden Sinns komischer oder witziger Situationen, sei
es in der Sinnabwesenheit plétzlich fassungsloser Situationen — antwortet eine
Verselbstindigung des menschlichen Kérpers, der Mensch

wverféllt ins Lachen, er ldsst sich fallen - ins Weinen. [...] Dieses Ins-Lachen- und Wei-
nen-Geraten und -Verfallen zeigt, zumal im Hinblick auf den eigentiimlich selbstandigen
Prozef3, der dann einsetzt und sich h&ufig der Ddmpfung und Steuerung bis zur vélligen
Erschopfung entzieht, einen Verlust der Beherrschung, ein Zerbrechen der Ausgewogen-
heit zwischen Mensch und physischer Existenz« (ebd.: 273).

Diese an und in ihm selbst verselbstindigte Natur erlebt der Mensch als sinnvolle
Antwort — auf Krisen des Sinns, fiir die es keine Problemlésung aus dem Re-
servoir der sinnhaften Setzungen und Konstruktionen mehr gibt.

»Lachen und Weinen [...] kann der Mensch nur, wenn er sich ihnen tberlaft. [...] Wah-
rend die Ubergangslosigkeit im Lachen gern mit Ausdriicken des Platzens, Berstens,
Explodierens angedeutet wird, versteckt sie sich beim Weinen unter der eigentiimlich
reflexiven Haltung des Weinenden, der sich loslassen muf3, um die Lésung zu finden«
(ebd.).

Zentral fur diese Phinomene sind die als sinnhaft erfahrene Hingabe, die
Ubergabe an, die Kapitulation gegeniiber verselbstindigten Lebensvorgingen.

1.4 Philosophische Anthropologie als Lebensphilosophie:
Restitutions- und Regenerationsphanomene der menschlichen
Lebenswelt

Damit ist deutlich, wie Plessner in Lachen und Weinen fur die durchgearbeite-
te Philosophische Anthropologie die Pointe von deren naturphilosophischer
Grundlegung aus den Stufen des Organischen und der Mensch einlost. Er kann
die Phinomene Lachen und Weinen als spezifisch menschliche Monopole nur
erschlieen, weil er die naturphilosophisch gebildete Kategorie der >Positiona-
litdt< hat, die tiberhaupt erst das Potential der >Gesetztheits, d.i. der Verselb-
stindigung des Lebens in der exzentrischen Positionalitit aufschliefRen kann.
Systematisch gesehen handelt es sich bei Lachen und Weinen um einen kate-
gorialen Tiefenanschluss an die Kategorie >Positionalitit< unter den Bedingun-

- am 14.02.2026, 20:52:12.

175


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fischer

gen der >Exzentrizitit«: Die >Positionalitit« wird hier selbst »exzentrischs, ver-
riickt, das Leben gerit aufRer sich, wenn auch nur voriibergehend. Plessners
Theorie des Geistes kann mit ihrer These zu Lachen und Weinen nicht sozio-
kulturalistisch verstanden werden — etwa im Sinne einer >historischen«< oder
sreflexiven Anthropologie«? Seine philosophisch-anthropologische Analyse
zeigt, dass Lachen und Weinen — diese physiologisch verselbstindigten >Grenz-
reaktionen< — Monopole des Menschen und zugleich gerade keine sozio-kultu-
rellen Setzungen oder Konstruktionen des Ausdrucks sind (wohl aber sozio-
kulturell modifizierbar), sondern von Natur in die spezifische Kérpergestalt
des Menschen eingefiigte Reaktionsweisen. Lachen und Weinen werden als
verselbstindigte Korperreaktionen beschrieben, die von sich aus einspringen,
wenn die menschliche Sinnorientierung situativ an »absolute< Grenzen st6ft.
Man kann auch sagen: Wenn die Moglichkeiten der Problemlssung in einer Si-
tuation absolut erschopft sind, dann ist dieses Problem, keine Problemlésung
mehr zu haben, fiir den Menschen von Natur aus in der vitalen Verhaltensge-
stalt seines Korpers bereits gelost, indem die sich verselbstindigende >Positio-
nalitit« ihn durch Krisen seiner >Exzentrizitit« hindurchtrigt. Anschliefend,
nach den im Lachen oder Weinen durchlittenen Zuckungen und Krimpfen
der >Positionalititc, wie kurz auch immer, fiihlt sich der Mensch in seiner »ex-
zentrischen Positionalitit< wie neugeboren.

Wie erwihnt, ist Plessners philosophische Biologie ja vor allem eine Aus-
einandersetzung und Uberbietung von Drieschs Philosophie des Organischen
(Driesch 1928). Driesch prigte den Begrift des »harmonisch dquipotentiellen
Systems« fiir das Phinomen des Organischen iiberhaupt (im Unterschied zum
Anorganischen), um die beobachtete Regulation, vor allem die Phinomene der
Regeneration in verletzten Geweben und Organen und schliefllich der Resti-
tution ganzer Organe und Organismen in einer philosophischen Biologie ad-
dquat beschreiben zu kénnen. Diese vitale Wiederherstellung von Ganzheit im
Lebensprozess interpretiert Plessner ebenfalls grenztheoretisch (zum Verhilt-
nis von Driesch und Plessner vgl. Toepfer 2015).

Verfolgt man nun bei Plessner die Nachhaltigkeit der philosophischen Bio-
logie in der Philosophischen Anthropologie, dann kehrt die Regenerations-

9 | Programmatisch eine »reflexive Anthropologie« von einer »Philosophischen Anth-
ropologie« unterschieden: Lindemann 1999. Zur Differenz zwischen der soziologischen
Plessner-Aneignung durch eine sozialkonstruktivistische Lesart (Lindemann) und
durch eine lebenssoziologische Rekonstruktion (Fischer) vgl. auch bereits die Beitréage
in Corsten/Kauppert 2013: »Soziologie aus der Perspektive der Philosophischen An-
thropologie« (Fischer 2013) und »Der menschliche Leib von der Mitwelt her gedacht«
(Lindemann 2013). Auf der Ebene von Denkansétzen zur Unterscheidung der »Philoso-
phischen Anthropologie« gegeniiber der »soziologischen Anthropologie« und der »histo-
rischen Anthropologie«: Delitz 2007.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

und Restitutionsfahigkeit des Organischen auf der gebrochenen Ebene des
menschlichen Lebens wieder, und zwar in den von Plessner so sorgfiltig um-
kreisten Phinomenen des »Lachens und Weinens«. Lachen und Weinen sind
insofern nur dem menschlichen Lebewesen mégliche — und auch nur ihm not-
wendige — Salutogenesen in nur ihm moglichen Verletzungen bzw. Trauma-
tisierungen. Lachen und Weinen sind also gleichsam >bio-anthropologische«
Krisenreaktionen — auf die Krisen seines Geistes, also nur dem menschlichen
Lebewesen mogliche Krisen und damit trotz der eigendynamischen Naturali-
tit der Antworten auch nur einem sinnorientierten Lebewesen mogliche Ant-
worten; als Typus regenerativer, restitutiver Prozesse allein der »exzentrischen
Positionalitit< rekonstruierbar. Wegen dieser ersten und entscheidenden Be-
wihrung des >naturphilosophischen Ansatzes< an Phinomenen hat das Buch
Lachen und Weinen zentrales, systematisches Gewicht fiir Plessners Philoso-
phische Anthropologie.”®

Plessner fundiert also die menschlichen Monopole des Lachens und Wei-
nens in einer Biologie der Regenerations- und Restitutionspotentiale des Or-
ganischen tiberhaupt. In diesen spezifischen Humanphinomenen zeigt sich
exemplarisch die Eigensinnigkeit der Vitalitit in plétzlichen Krisen der Praxis-
orientierung — ihre unhintergehbare Funktion fiir die stindige Wiederbele-
bung der menschlichen >Lebenswelt.

2. DIE EKSTATISCHE PHANOMENGRUPPE DER SOZIOKULTURELLEN
LEBENSWELT. IHRE ERSCHLIESSUNG AM LEITFADEN VON
LacHEN unD WEINEN

Hat man einmal das systematische Gewicht von Lachen und Weinen im Werk-
gefiige Plessners erkannt, lisst sich der vital turn seiner Philosophischen An-
thropologie am Leitfaden von Lachen und Weinen nun systematisch inhaltlich
weiter entfalten. Wie in einem Gestaltswitch erscheint die Kategorie »exzent-
rische Positionalitit« insgesamt in einem neuen Licht. In ihr sind als Monopo-
le des Menschen nicht nur die Handlungs- und Rationalititsphinomene, die
Praxis und Praktiken, die Konstruktion kiinstlicher Grenzen, sondern auch
die ekstatischen Phinomene — das tiber die Grenzen Hinausgeraten — in ihrem
Spektrum erschlossen. Man erkennt, warum Plessner eine solch artifizielle
Kategorie fiir den Menschen entwerfen musste: Es lassen sich exemplarisch fa-
miliendhnliche Phinomene des Ekstatischen der soziokulturellen Lebenswelt

10 | Praxistheoretisch und poststrukturalistisch wird die charakteristische Anlage der
Philosophischen Anthropologie und der systematische Status des Buches Lachen und
Weinen oft verkannt: vgl. Hillebrandt 2016.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

177


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fischer

erkennen — man sieht die konstitutive Funktion der Welt des Lebendigen fiir die
soziokulturelle Lebenswelt.

2.1 Die zwei Fliigel der »exzentrischen Positionalitat«:
Distanz und Resonanz!!

Wichtig ist zunichst, den Blick fiir diese beiden Fliigel der Kategorie »exzent-
rische Positionalitit« zu 6ffnen. >Exzentrische Positionalitit« als Charakteristi-
kum des Menschen wird hiufig (auch von Plessner selbst) in folgender Weise
erliutert: Exzentrisch ist diese Lebensform insofern, als sie in den Abstand zur
Positionalitit gestellt ist; es wird ein Bruch konstatiert, der diese Lebensform
zur Distanz disponiert, zur Welt- und Selbstdistanzierung, zur Reflexions-
fihigkeit, zu symbolischen Codierungen, zum umsichtigen und geplanten
Handeln, zur Koordinierung und Disziplinierung der sozialen Beziehungen.
Exzentrische Positionalitit in diesem Sinn genommen 6ffnet z.B. auch den
Blick fiir das »Grenzregime« (Lindemann 1999) sozialer Anerkennungsver-
hiltnisse, fiir die Entscheidung, wer oder was iiberhaupt zur »exzentrischen
Positionalitit« gehort, fiir die sprachliche Verstindigung iiber etwas (Sachhal-
tigkeit), fiir die technische Umgestaltung der Lebenswelt und ihrer Materiali-
tit unter Einbeziehung des kontrollierten Korpers — also fiir alle Phinomene,
die im weitesten Sinn z.B. auch der Pragmatismus in den Blick nimmt. Dieser
Pragma-Aspekt der »exzentrischen Positionalitit« ist innerhalb der Philosophi-
schen Anthropologie vor allem von Arnold Gehlen in seinem Handlungsbe-
griff auf- und durch die menschlichen Phinomene durchgearbeitet worden.'
Mit Plessners anthropologischem Gesetz der »natiirlichen Kiinstlichkeit« wird
hier die »Technik aus der Sicht der philosophischen Anthropologie« (Gehlen
1986: 93-103) ebenso rekonstruierbar (Artefakte als »Organersatz«, »Organent-
lastung«, »Organtiberbietung«) wie die Setzung der »Institutionen« als inter-
und intrasubjektiv wirksame, material gestiitzte Kérperschaften des Sozialen,
die die Lebewesen in ihrer doppelten Kontingenz voreinander entlasten (ebd.:
69-77). Aber auch bei Plessner ist dieser Handlungsaspekt eindeutig bestimmt
und entwickelt. Exzentrische Positionalitit bedeutet so gesehen: In der Gebro-

11 | Zu dieser Grundunterscheidung zwischen Distanz und Resonanz in der plessner-
schen Philosophischen Anthropologie vgl. Fischer 2007. - Auch Rosa (2016: 134ff.)
hat spater den plessnerschen Grundbegriff der »Resonanzfahigkeit« am Beispiel von
Lachen und Weinen aufgegriffen.

12 | Die Aufarbeitung des amerikanischen Pragmatismus und die Auseinandersetzung
mit ihm lief innerhalb der deutschen Philosophischen Anthropologie nach Scheler v.a.
iber Arnold Gehlen, der auch die Mead-Rezeption in der deutschen Philosophie und
Soziologie anflihrte (vgl. Rehberg 1985).

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

chenheit zwischen Exzentrizitit und Positionalitit hat der Mensch, stiftet er,
setzt er ein Verhiltnis zu seinem Koérper — in seinem Koérper.

Nun ist aber »exzentrische Positionalitit< von Plessner als Kategorie so an-
gelegt, dass umgekehrt die Verriickung, das Entriicktwerden und Entziickt-
werden, insgesamt das Exzentrischwerden, die >Ekzentrik« der Positionalitit
ebenfalls thematisiert werden kann. Zur Positionalitit der menschlichen Welt
gehort, dass in verschiedenen Erscheinungsformen die Positionalitit aufler
sich geraten kann, ekstatisch wird, weil unfassbare, offene >Welt« in die Positio-
nalitit eindringt und in der Positionalitit unvorhersehbare >Resonanz« auslost.
Ist>Distanz« der eine Fliigel der exzentrischen Positionalitit, so die abgriindige
»Resonanz«ihr anderer. Plessner hat diese andere Seite der exzentrischen Posi-
tionalitit — das Pathische — systematisch zum ersten Mal entwickelt in dem Ka-
pitel »Die Resonanz des Gefiithls« in Lachen und Weinen, in dem — an Scheler
und andere Autoren der Phinomenologie des Gefiihls™ anschlieRend und zu-
gleich tiber deren Betonung des reinen Aktcharakters der Gefiihle hinaus — das
nur dem Menschen mégliche >Gefiihl« als »durchstimmende Angesprochen-
heit« oder »distanzlose Sachverhaftung« charakterisiert wird (Plessner 1982:
345-352). Entscheidend fiir Plessners philosophisch-anthropologische Theorie
des menschlichen Gefiihlslebens ist die »durchstimmende Angesprochenheit
des Menschen als Ganzem« durch eine »Sachqualitit« der ge6ffneten Welt, die
in der gedffneten Positionalitit (deren Zentrum sex-zentrisch< auflerhalb ihrer
liegt) »Resonanz« findet.

»Distanzlose Sachverhaltung mittels eines Gefiihls kann sich infolgedessen nur bei
einem Wesen entwickeln, das iiberhaupt Sinn fiir Sachen hat. [...] Nur wo ein Verstand
ist, kann auch ein Herz sein« (ebd.).

Plessner bindet damit Schelers philosophisch-anthropologische Kategorie
der »Weltoffenheit« (Scheler 1976) in die »exzentrische Positionalitit« ein —
in einem spezifischen Sinn: In den Gefiihlen 6ffnet sich die »Welt« in dieses
gebdffnete Lebewesen hinein, dringt in es ein, 16st neuartige Schwingungen
aus — in einer Weise, wie das fiir die umweltgebundene Lebewesen gar nicht
moglich ist. Dabei sind die ekstatischen Phanomene nicht mit den Ausdrucks-
phinomenen zu verwechseln, die die exzentrische Positionalitit mit der zen-
trischen Positionalitit, der Mensch mit den Tieren teilt — vitale Regungen der
Gier, des Schmerzes, der Uberraschung, die zum Ausdruck dringen -, son-
dern es handelt sich um nur der exzentrischen Positionalitit zukommende
Phinomene der ekstatischen Resonanz; durch die Positionalitit hindurch wird
hier der Mensch in ein eigentiimliches Verhiltnis zu seinem Kérper im Korper

13 | Mit Bezug auf Schelers Phdnomenologie des Gefiihls vgl. SchloBberger 2006.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

179


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Joachim Fischer

versetzt, er hat dieses Verhiltnis nicht, er ist in dieses Verhiltnis zu seinem
Kérper versetzt.

Distanz und Resonanz, Greifen und Ergriffenwerden machen den Spann-
begrift der »exzentrischen Positionalitit< aus: Die menschliche Lebensform ist
einerseits zur Welt hin offen, die sie tiberblickt, durchschaut und behandelt,
aber diese Welt steht eben auch offen und unfassbar in den Resonanzboden
hinein und treibt die Positionalitit {iber sie hinaus in die >Exzentrik«. Plessner
hat sich fiir diese Gruppe von Resonanzphinomenen, bei denen der Mensch in
ein Verhiltnis zu seinem Korper versetzt ist, brennend interessiert. Das soll an
drei familiendhnlichen Phinomenen gezeigt werden, die bei ihm beschrieben
sind. Immer vorausgesetzt ist, dass — wie bei jedem Organismus — die Haltung
des Korpers, sein Verhalten eine Antwort auf eine Situation ist; jede Kérperhal-
tung ist als Antwort auf eine Frage zu verstehen (vgl. Redeker 1993).

2.2 Gruppe der ekstatischen Phanomene

2.2.1 Musik und Tanz

Plessner hat diese >Weltoffenheit« als Widerfahrnis zunichst bereits vor dem
Buch Lachen und Weinen an der Musik demonstriert. Die Einheit der Sinne von
1923 (Plessner 1980a), in der Plessner die geistigen Potentiale von Auge und
Ohr entfaltet,”” imponiert ja vor allem durch die Einbeziehung der Musik als
eines Mediums des Geistes. »Ton dringt ein, ohne Abstand«, sagt er (Plessner
1980b: 244), und verwandelt das menschliche Lebewesen — wenn man den
Begriff einen Moment lang fiir die gemeinte Sache nehmen darf - in eine tan-
zende >Positionalitit<. Musik ist fiir Plessner ein Monopol des Menschen, und
sie ist fur ihn der erste paradigmatische Fall des Versetztwerdens der Posi-
tionalitdt in der exzentrischen Positionalitit. Um das Phianomen der Musik
im Verhiltnis von Antwort und Frage zu rekonstruieren, muss man mit dem
Tanz als AuRerungsweise beginnen. Im Tanz (oder abgeschwicht im Dirigie-
ren) lassen sich menschliche Lebewesen in Schwingungen versetzen (ob in
der Vorstellungsbewegung oder in wirklicher Kérperbewegung). >Orchestrai«
meint wortlich zunichst den Tanzplatz. Exzentrisch lassen sie sich durch die
eindringende, ausfiillende, rhythmische Musik an der Raum-Zeit-Stelle, an der
Position, an der sie sind, tiber sich hinaustreiben, in eine Kreisbewegung — wie
mafvoll koordiniert und gebindigt auch immer. Phinomenal gesehen — und
darauf kommt es Plessner an — ist der Tanz keine zielgerichtete Handlung, er

14 | Plessner hat diese Grundfigur der>Resonanz des Geflihls« aus Lachen und Weinen
spater in einzelnen Aufsdtzen unter den Begriffen der»Leidenschaftc und der»Passion«
vertieft (Plessner 1983c; 1983a; 1983b).

15 | Zur »Asthesiologie des Geistes« in der Einheit der Sinne: Schneider 1989: 248-
322; Lessing 1998; Delitz 2005.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

folgt nicht dem Paradigma der Handlung mit Ziel und Zweck, also dem Mus-
ter des pragma. Gleichwohl kénnen nur exzentrisch positionierte Wesen tan-
zen. Notwendiges Korrelat fiir das Tanzen als Auerungsweise ist die Musik
— gleichsam als >Frages, auf die im Tanzen sich die Antwort bildet. »Ton dringt
ein, ohne Abstand« (ebd.: 244), Téne schweben um den Hérenden (sie liegen
nicht wie das Gesehene in der Blickdistanz gegeniiber) und sie gewinnen in
ihm einen Schwellwert, sie schwellen im Gefiihls-Innenraum der Positionali-
tit an. Nach Gesehenem lisst sich nicht tanzen.

»Nur weil zur Formigkeit des akustischen Stoffs die Schwellfahigkeit gehort, lassen sich
Haltung und Geste dem Zug der Tone einschmiegen, glauben wir von ihm getragen zu
werden, in ihm zu schwimmen, haben die Taktz&suren Impulswerte, die Tonhéhen Lage-
werte« (Plessner 1980a: 235).

Im Tanz ibernimmt also der Korper in seiner dynamischen Haltung die Ant-
wort auf die eigentlich unhaltbare, unaushaltbare Situation: dass die Musik die
Positionalitit im Auf und Ab der eindringenden Spannungsstéfle der Tone in
Bewegung versetzt. Das Tanzen ist eine ekstatische, keine pragmatische Ant-
wort'® — bzw. der phinomenale Kern jeder Tanzpraxis ist das In-Schwingun-
gen-versetzt-Werden der Kérper.

Hat man Plessners lebensphilosophische Erschliefung (im Anschluss an
Schopenhauer und Nietzsche; Fischer 2017) von Musik und Tanz als Basisphi-
nomenen der conditio humana soweit nachvollzogen, erschlieft sich philoso-
phisch-anthropologisch zwanglos die lebenssoziologische Deutung des spiten
Emile Durkheim, der die Sozialdimension des Tanzens, der rituellen Kérper-
bewegung, der Affekte fiir die Konstitution der Sozialitit voll entfaltet hat: Im
gemeinsamen Schreien, Musizieren und Tanzen entfalten sich demnach jene
kollektiv erzeugten Krifte, die zur Vorstellung einer transzendenten, dufseren
Macht fithren — die Efferveszenz als Existenzgrund religiéser Vorstellung und
der Selbstheiligung des Kollektivs:

»Sind die Individuen einmal versammelt, so entlddt sich auf Grund dieses Tatbestands
eine Art Elektrizitat, die sie rasch in einen Zustand auierordentlicher Erregung versetzt.
[...] Und da diese starken und entfesselten Leidenschaften nach auen dréngen, erge-
ben sich allenthalben nur heftige Gesten, Schreie, wahrhaftes Heulen, ohrenbetéuben-
des L&rmen jeder Art, was wiederum dazu beitrdgt, den Zustand zu verstarken, den sie
ausdriicken. Zweifellos kann ein Kollektivgefiihl nur dann kollektiv ausgedriickt werden,
wenn eine bestimmte Ordnung eingehalten wird, die den Einklang und die Gesamtbe-
wegungen erlaubt; darum neigen diese Gesten und Schreie von selbst dazu, rhythmisch

16 | Wahlverwandt zu diesen plessnerschen Theoremen sind die Mitte der 30er Jahre
verdffentlichten Texte von Paul Valery 1995.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

181


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Joachim Fischer

und regelmafig zu werden: daher die Gesénge und Tanze. Aber [...] auch der geregelte
Tumult bleibt Tumult« (Durkheim 1994: 297).

Und Durkheim fihrt in seiner Bestimmung der Emergenz von Kollektivitat
aus Tanz und Musik fort:

»Man kann sich leicht vorstellen, daf sich der Mensch bei dieser [rituellen] Erregung
nicht mehr kennt. Er fihlt sich beherrscht und hingerissen von einer Art §ufieren Macht,
die ihn zwingt, anders als gewdhnlich zu denken und zu handeln. Ganz natiirlich hat er
das Gefiihl, nicht mehr er selbst zu sein. Er glaubt sogar, ein neues Wesen geworden zu
sein« (ebd.: 300).

2.2.2 Lachen und Weinen

Auch Lachen und Weinen sind fiir Plessner Phinomene, bei denen die exzen-
trische Positionalitit in ein Verhiltnis gesetzt wird. Es gilt hier, diese spezifi-
schen Phanomene nun noch einmal aufzunehmen, um sie jetzt innerhalb der
um einschlidgige menschliche Monopole erweiterten Phinomengruppe —auch
in ihrer Sozialdimension — sehen zu kénnen. Ahnlich wie beim Tanzen, wenn
auch anders, wird in der Resonanz auf ein Vorkommnis der Kérper in eine
schwingende, gleichsam selbsttragende Bewegung versetzt. Tanzen, Lachen
und Weinen sind >familiendhnlich< und in jedem Fall scharf unterschieden
vom >Handelns, in dem das Korpersubjekt sich in Bewegung setzt, um ein
selbst gesetztes Ziel zu erreichen — und auch verschieden vom >Sprechenc, das
aktiv artikulierend die Sachverhalte im Begriff verstehend ergreift. Lachen
und Weinen werden hier als ein Ubergangsgebiet verstanden, um dann noch
zu einem weiteren Phinomen in dieser charakteristischen Gruppe von Aufe-
rungsweisen zu kommen, das bei Plessner indirekt mitbeschrieben ist. Lachen
und Weinen sind von Plessner eindriicklich als spezifische Aulerungsweisen
beschrieben worden:

»Die leibseelische Transparenz des Korpers erreicht in ihnen [in diesen Phdnomenen]
ihren Tiefpunkt. Kdrperliche Vorgénge emanzipieren sich. Der Mensch wird von ihnen
geschiittelt, gestofien, auBer Atem gebracht. Er hat das Verhdltnis zur seiner physi-
schen Existenz verloren, sie entzieht sich ihm und macht gewissermafien mit ihm, was
sie will« (Plessner 1982: 274).

Voraussetzung fiir das Lachen und Weinen als Auferungen sind bestimmte
auslosende Situationen:

»Gemeinsam ist Lachen und Weinen, dass sie Antworten auf eine Grenzlage sind [...]
Krisenreaktionen von Antwortcharakter. Lachen beantwortet die Unterbindung des
Verhaltens durch unausgleichbare Mehrsinnigkeit der Ankniipfungspunkte, Weinen die

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Unterbindung des Verhaltens durch Aufhebung der VerhéltnisméRigkeit des Daseins«
(ebd.: 378).

Lachen und Weinen sind also ekstatische Antworten, wenn es zu einer »Be-
gegnung mit Losgeldstem« (ebd.: 383) kommt, mit etwas »Sinnfreiems, das
durch die alltiglich operierenden Sinnsysteme nicht mehr abgefangen werden
kann. »Dieses Ins-Lachen- und Weinen-Geraten und -Verfallen« zeigt eine Au-
Rerungsweise,

»bei welcher der Verlust der Beherrschung im Ganzen Ausdruckswert hat. Die Desorga-
nisation des Verhdltnisses zwischen dem Menschen und seiner physischen Existenz
wird zwar nicht gewollt, aber - indem sie sich iberwéltigend einstellt - doch nicht blof
hingenommen und erlitten, sondern als Gebérde und sinnvolle Reaktion verstanden.
[...] Durch das entgleitende Hineingeraten und Verfallen in einen kdrperlichen Vorgang,
der zwangshaft ablduft und fiir sich selbst undurchsichtig ist, durch die Zerstérung der
inneren Balance wird das Verhéltnis des Menschen zum Karper in eins preisgegeben
und wiederhergestellt« (ebd.: 273f.).

Hier verschranken sich das Selbstverhidltnis und das Sozialverhiltnis im La-
chen, wenn man zu Plessner Bergsons lebenssoziologische Theorie des La-
chens (Bergson 2011) hinzunimmt. Die spontane Erleichterung disponiert das
Lachen genuin zur Mitteilbarkeit, macht es zu einem Ansteckungsphinomen,
in der sich die soziale Funktion des gemeinsamen Gelichters — das auch ein
wechselseitiges Zihnezeigen ist — organisiert. Gesellschaften suchen die so-
ziale Funktion des Lachens, stimulieren und pflegen sie — so gefihrlich das
»bissige« Belachtwerden fiir den Einzelnen oder ganze Gruppen der Gesell-
schaft wiederum sein mag. Das gemeinsame Gelichter ist nimlich (folgt man
Bergsons Lebenssoziologie) eine Krisenreaktion des gesellschaftlichen Lebens
auf die von ihm erkannte grofitmégliche Gefahr — seine Erstarrung. Stindig
droht sich das >Mechanische« des Verhaltens und der Sprache, das Leere und
Floskelhafte wie eine todliche Kruste iiber die Vitalitit, den >schopferischen
Elanc< einer Sozietit zu legen. Deshalb organisieren Gesellschaften in Komo-
dien und Karikaturen, in Kabaretts und mit den Clowns das 6ffentliche Er-
scheinen dieser Versteifungen, um im Gelichter {iber die Inkongruenz von
Geschmeidigkeit und leblosem Mechanismus die vitale Anpassungsdynamik
der Gesellschaft wiederherzustellen. Als >soziale Strafe<ist das Lachen prekir,
insofern es ausschliefRend wirkt, auch gegeniiber den Michtigen, die es dem
hohnischen Auslachen preisgibt. Mit der zwerchfellerschiitternden Pointe ver-
fithrt der Witz auch die Neutralen und Widerstrebenden zur Partizipation in
der exklusiven Lachvergemeinschaftung (Freud 19770). Lachen ist eine Gefahr
und eine Ressource der Vergesellschaftung. Es wird sogar berichtet, dass die
verloren geglaubte Komddientheorie des Aristoteles nicht an die europiische

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fischer

Offentlichkeit gelangen durfte — weil Lachen die Furcht vor dem Geheiligten
tétet, auch die Furcht vor Gott (Eco, Der Name der Rose). So kennt jede Kultur
nicht nur die kulturellen Einrichtungen einer »Lachkultur« (Bachtin 1969),
sondern auch den Dauerstreit iiber das schlechte und gute Lachen, tiber ge-
schmacklose Zoten und anspruchsvolle Anekdoten. Auch in biopolitisch hoch-
alarmierten Gesellschaften wird gelacht werden: Als biologisch kundige >Ge-
latologie< und medizinische >Humor therapy< dringt sie in die Krankenhduser
vor, ist die lebensphilosophisch vermutete Immunisierungs-, Regenerierungs-
und Palliativfunktion des Lachens biopolitisch fiir die Elastizitit von Kollekti-
ven aufgewiesen.

Zur subjektiven Phinomenalitit des Weinens gehort die Abwendung des
Weinenden, die existenzielle Verinselung. Doch gerade darin liegt umgekehrt
das Potenzial des Sozialverhiltnisses des Weinens: die nunmehr verstirk-
te, iiber das alltigliche Mafl hinausgehende parteiergreifende Zuwendung
der Anderen zum Weinenden, das Mitleid und die Mitfreude, die gesteiger-
te Anteilnahme an seinem Lebensprozess, das Helfen, soweit das auslésende
Ohnmachtsereignis (Hunger, Krankheit, Verzweiflung) sich doch mit einem
besonderen menschlichen Einsatz bewiltigen lisst — oder der trostende Bei-
stand, wo das nicht mehr mdoglich ist. Diese lebenssoziologische Dimension
des Weinens ist bei Schopenhauer und Scheler reflektiert. Diese am trinen-
uberstromten Antlitz des Anderen sich gleichsam revitalisierende Empathie-
fihigkeit ist es, die Gesellschaften bewusst und je verschieden kultivieren: in
Tragddien, deren zugespitzte unauflosbaren Antagonismen die Zuschauenden
erschiittern, eine >Katharsis< auslosen; in den rithrenden Geschichten, bei de-
ren Darbietung die Zuhorer >weich<« werden, den Trinen zumindest nahe; in
den medial gezeigten privaten und kollektiven unverhofften, véllig unerwarte-
ten Befreiungsgeschichten, deren Freude die fernen Teilnehmer ergreift — die
Mundwinkel beginnen vor dem privaten Bildschirm oder im dunklen Kinosaal
zu zucken. Im Trinenstrom offnet sich das Lebewesen unbeabsichtigt der Er-
fahrung des >Absoluten< — und lisst sich vielleicht tragen bis zur Vermutung,
dass sein Fallen geborgen sein koénnte von einer »Hand, die alles hilt« (Rilke).
So ist das Weinen eine spezifisch menschliche Ressource der Solidaritit, auf
die die Vitalitit jeder Gesellschaft verwiesen ist.

2.2.3 Orgiastische Phanomene

Man sieht die Ahnlichkeit der Phinomene von Tanzen und Lachen und Wei-
nen, bei aller Verschiedenheit. Etwas dringt ein in die Positionalitit, ohne Ab-
stand, ob nun der Ton oder die unausgleichbare Mehrsinnigkeit der Ankniip-
fungspunkte oder das Sinnfreie iiberhaupt, das >Absolute«: Immer verwandelt
sich der Korper des betroffenen Lebenssubjekts in einen verselbstindigten Re-
sonanzboden, lisst sich in passende Tanzfiguren fallen oder ins Lachen oder
ins Weinen — und diese sich verselbststindigenden Phinomene des Lebens

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

sind konstitutiv fiir die menschliche Sozialitit. Hat man das verstanden, kann
man sehen, dass Plessner bei diesen Phinomenen noch ein anderes Phinomen
mitbeschrieben hat, gleichsam camoufliert: Er mitbespricht orgiastische Aufe-
rungen. Damit tritt das systematische Gewicht des Buches Lachen und Weinen
fur den vital turn noch stirker hervor, weil die dort besprochenen speziellen
Phinomene der exzentrischen Positionalitit stellvertretend fuir die ganze eks-
tatische Phinomengruppe fungieren. Vermutlich wiirde z.B. die franzosische
Lebensphilosophie, also die Philosophie einer Kultur, die seit Jahrhunderten
um die Erotik, speziell die weibliche Erotik hockt wie um ein Feuer, wiirden
also z.B. Bataille, Caillois, Guattari, Deleuze, Morin, Maffesoli, Onfray (1993)"
an ein ganz anderes Phinomen denken, wenn sie nicht wiissten, dass das fol-
gende Zitat, das jetzt noch einmal wiederholt wird, aus einem Buch tiber La-
chen und Weinen stammt: Es ist »eine AuRerungsweise«, sagt Plessner,

»bei welcher der Verlust der Beherrschung im Ganzen Ausdruckswert hat. Die Desorga-
nisation des Verhdltnisses zwischen dem Menschen und seiner physischen Existenz
wird zwar nicht gewollt, aber - indem sie sich {iberwaltigend einstellt - doch nicht blo
hingenommen und erlitten, sondern als Geb&rde und sinnvolle Reaktion verstanden«
(Plessner 1982: 274).

»Die leibseelische Transparenz des Kdrpers erreicht [...] ihren Tiefpunkt. Kérperliche
Vorgénge emanzipieren sich. Der Mensch wird von ihnen geschiittelt, gestofien, auer
Atem gebracht. Er hat das Verhaltnis zu seiner physischen Existenz verloren, sie entzieht
sich ihm und macht gewissermafen mit ihm, was sie will«.

»Durch das entgleitende Hineingeraten und Verfallen in einen kdrperlichen Vorgang, der
zwangshaft ablduft und fiir sich selbst undurchsichtig ist, durch die Zerstérung der in-
neren Balance wird das Verhéltnis des Menschen zum Kdrper in eines preisgegeben und
wiederhergestellt« (ebd.).

Diese — wie sie nun zu nennen wiren — orgiastischen Aulerungen, die Pless-
ner nur indirekt, aber untiberhérbar doch mitbespricht, gehéren zweifelsfrei
nicht zum Paradigma des Pragmas, das aus der exzentrischen Distanz ein
Verhiltnis zur Positionalitit setzt, sondern sie sind ein vitales Geschehen der
Resonanz, bei dem >exzentrische Positionalitit< in ein Verhiltnis, in eine Ver-
riickung und Entziickung versetzt wird. Es kann sich von Plessner her bei die-
sen Phinomenen auch nicht etwa um die tierische Natur im Menschen han-
deln, um den Durchbruch der vormenschlichen Natur im Menschen; Tiere
sind sinnlich-emotional zutiefst erregbar, kénnen aufler Rand und Band ge-

17 | Zum Netzwerk der modernen franzésischen Lebensphilosophie und Lebenssozio-
logie (um Bataille) Moebius 2006.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Joachim Fischer

raten (vor Freude), aber orgiastische, ekstatische Auerungen sind — wie die
nichtsprachlichen Aulerungsweisen von Lachen und Weinen — eindeutig ein
menschliches Monopol. Ob die Konvulsionen, das Sich-gehen-Lassen bei den
orgiastischen Auferungen, shumanc« sind, wissen Menschen nicht sicher, aber
dass diese voriibergehende Entsicherungen im eigenen Korper zur shominitas<
gehdren, ist eindeutig. Die orgiastischen AuRerungen sind nicht deckungs-
gleich, wohl aber >familiendhnlich< mit Lachen und Weinen und dem Tanzen,
weil wie in diesen ein Sich-Loslassen der Hingabe in die anschwellende Kor-
perbewegung sich ereignet, um eine Lésung zu finden. Wie auch bei diesen
anderen ekstatischen Korperbewegungen itbernimmt der Korper die Antwort
— auf >unbeantwortbare Lagen« des Geistes. Aber auf welche?

Da Plessner ja nur indirekt die orgiastische Ekstatik aufruft, muss man
hier mit seinen Denkmitteln rekonstruieren. Folgt man Plessners naturphi-
losophisch konzipierter Philosophischer Anthropologie, so muss wie fiir das
Tanzen und wie fiir das Lachen und Weinen eine unbeantwortbare, aber situ-
ativ nicht lebensbedrohende Lage beschrieben werden kénnen, um die orgias-
tischen AuRRerungen in ihrer Kérperlichkeit als eine sinnvolle Antwort eines
geistdurchsetzten Lebewesens begreifen zu konnen. Hier sind zwei Momente
der exzentrischen Positionalitit im Verhiltnis zum Positionsfeld zu nehmen.
Setzt man voraus, dass auch die >exzentrische Positionalitit« wie jede Positio-
nalitit auf Sicherung ihrer Korpergrenze und auf adiquate Expressivitit an
dieser Korpergrenze angelegt ist, so ist die Kohabitations-Figuration, dass ein
Anderer erwiinscht in die Positionalitit eindringt oder umgekehrt von ihr um-
fangen wird, so ist diese Grenzdurchdringung seitens der Positionsfelder eine
mit duflerster sinnlicher Erregung verbundene Ungeheuerlichkeit, fiir ein ex-
zentrisch positioniertes Lebewesen eine Unfassbarkeit. Zweitens ist zu sehen,
dass auch in der »exzentrischen Positionalitit« die Positionalitit mit der Gene-
rativitit verbunden ist. Eine Philosophische Anthropologie, die dieses Lebens-
phinomen der Generativitit nicht mitrekonstruiert, ist ihren Namen nicht
wert. Das hat auch Plessner in den Stufen des Organischen so gesehen. Deshalb
sagter:

»Im Individuum l4uft sich die Entwicklung mit innerer Notwendigkeit tot, darum mus es
eine Verjiingung in der Kette von Individuen geben, die den Typus in der Kontinuitat des
Keimplasmas am Leben erhalt« (Plessner 1975: 214).

Beide Momente, die Interpenetration der Positionalititen und die Gravidi-
tit der Positionalitit als Umweg der Generativitit des Lebens, sind fiir das
menschliche Leben durch die exzentrische Positionalitit gebrochen. Exzentri-
sche Positionalitit heifit, sich im pulsierenden Lebensstrom immer schon vor-
weg zu sein; die Vorstellung geht iiber den Wahrnehmungshorizont hinaus,
ein exzentrisch positioniertes Lebewesen ist ein antizipierendes Lebewesen,

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

ein Phantasielebewesen — es hat >Geist«."® Die geschlechtliche sHeimsuchung«
durch eine andere exzentrische Positionalitét, fiir sich schon eine Ungeheu-
erlichkeit, ist gekoppelt mit der Vorwegnahme der >Heimsuchung« durch die
Graviditdt, der Niederkunft, der Ankunft eines Neuankémmlings, einer neuen
Positionalitit in der eigenen. Es ist eine >Weltoffenheit« in einem umgekehrten
Sinn: Nicht das in die Distanz gestellte Lebewesen tiberblickt offen die Welt,
sondern diese Welt steht in ihrer unfassbaren Fiille offen in das Lebewesen
hinein. Diese Konstellation ist fiir das davon in der »Wollust« (Schmitz 1990)
betroffene exzentrisch positionierte Lebewesen eine unbeantwortbare Lage,
eine >Bodenlosigkeit¢, gleichsam eine Kopplung von eindringendem Ton, Be-
gegnung mit dem Absoluten und der unausgleichbaren Mehrsinnigkeit von
Selbstbehauptung, Tod und Verjiingung der eigenen Positionalitit. Auf diese
unbeantwortbare Lage kénnte die Philosophische Anthropologie Plessners die
orgiastische AuRerungsweise, dieses Ekstasephinomen des verselbstindigten
Korpers, als eine als sinnvoll erlebte Antwort korrelieren. »Diese Desorgani-
sation des Uberwiltigt- und Geschiitteltseins wird [...] nicht bloR erlitten, son-
dern wie eine Gebirde, wie eine sinnvolle Reaktion verstanden« — so Plessner
(1982: 359) tiber Lachen und Weinen. So gesehen ist die Sozialitit der Koha-
bitation treffender als ein Interpassionsgeschehen denn als eine Abfolge von
Interaktionen aufzukliren, eine wechselseitige vita passiva, in der sich in der
orgiastischen Ausnahmesituation die konstitutiven Sozialakte der »Gefiihls-
ansteckung« bzw. der »Einsfiithlung«, des »Nachfiihlens« und »Mitfiihlens«
(Scheler 1973; vgl. Schloflberger 2005) regenerieren und restituieren, die die
gesamte menschliche Sozialitit tragen.

3. PHILOSOPHISCHE ANTHROPOLOGIE:
VITAL TURN IN DEN S0zIAL- UND KULTURWISSENSCHAFTEN

3.1 Relevanz der ekstatischen Phanomengruppe

Nach dieser Explikation lisst sich die exemplarisch entfaltete ekstatische Pha-
nomengruppe insgesamt nun wieder in die Kategorie >exzentrische Positio-
nalitit< einfalten. Es ging hier darum, mit Plessners eigenen Denkmitteln die
Familienihnlichkeit der Phinomene von Musik und Tanzen, von Lachen und
Weinen, von orgiastischen Auerungen sichtbar werden zu lassen. Damit holt
seine Philosophische Anthropologie die »Phinomene [...] in ihrer Bedeutung«
ein, »die von der traditionellen Anthropologie iibersehen wurden« — wie Edgar

18 | Zur Systemstelle derPhantasie«in Plessners und Gehlens Philosophischer Anth-
ropologie: Accarino 2003.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Joachim Fischer

Morin gegen eine »rationalistische Anthropologie« im Namen der franzosi-
schen Lebensphilosophie fiir seine eigenen Uberlegungen bemerkt.

»Sehr selten ist - wie etwa bei Georges Bataille (La Part maudite 1949) oder bei Roger
Caillois (lHomme et le sacré 1950) - gesehen worden, dass das »Verzehrendes, der
Taumel, der Exzess in der Wissenschaft vom Menschen eine zentrale Stellung bean-
spruchen diirfen. Sehr selten hat man sich liber das Erdbebenhafte der menschlichen
Lustempfindung Gedanken gemacht. Doch kann man sich keine Fundamentalanthro-
pologie vorstellen, die nicht dem Fest, dem Tanz, dem Lachen, den Konvulsionen, den
Trénen, der Lust, dem Rausch, der Ekstase ihren Platz einrdumt« (Morin 1974: 130; vgl.
Moebius 2004).

Und ohne eine materialistische Reduktion zu beabsichtigen, hatte Bataille auf
den Spannbogen dieser Phinomengruppe bis hin zur Religiositit aufmerksam
gemacht: »Die Erkundung des Sakralen muss tiber die Exploration des Sexuel-
len als Grenziiberschreitung gehen« (Bataille 1979: 248). »Ekstase, Rausch,
Askese« bilden einen inneren Verbund (Gehlen 1977: 237-242). Die Wollust
gottlicher Heimsuchung, der En-theos des Enthusiasmus, das Lebenssubjekt
als Gefif, das Gott Platz macht, ist den religiosen Virtuosen der Welt bekannt
(die sich in die Ideenschau versetzen lassen oder in das Zungenreden geraten,
vgl. Davis 1992).

Bei aller Differenzierung gibt es die Familienihnlichkeit dieser ekstati-
schen Phinomengruppe in der »exzentrischen Positionalitit«. Dabei stehen
die hier entfalteten Phinomene nur exemplarisch fiir ein weites Spektrum.
Zu einem bedeutsamen Phinomen der soziokulturellen Lebenswelt, das im
Phinomenkern soziologisch offensichtlich eher als ein vitales Geschehen und
Geschehenlassen denn als eine Praxis oder Praktik zu begreifen ist, gehort
das Gebiren und das Geborenwerden — die »Gesellschaftskonstitution durch
Geburt« als Basis einer »gesellschaftlichen Konstruktion der Geburt« (Fischer
2011). Es gehort zur lebenssoziologischen »Theorietechnik«, dieser ganzen
Phinomengruppe innerhalb der Soziologie Raum zu geben, die eine Praxis-
oder Doing-Theorie in ihrer Eigenphinomenalitit nicht adiquat erschliefen
kann. Nicht aus der Distanznahme finden hier die menschlichen Lebewesen
die passende Antwort der >exzentrischen Positioniertheit«, sondern sie werden
in eine Antwort versetzt, in der sie sich als Menschen loslassen, und darin
finden sie die Lésung der Situation. Der Mensch, auch ein Lebewesen, das
»sich loslassen muf}, um die Losung zu finden« (Plessner 1982: 2773). Und die
Gemeinsamkeit dieses Spektrums der Phinomene verweist zuriick auf die
Schliisselfunktion des Begriffs der >Positionalitit: Mit Plessner kann man
innerhalb der Philosophischen Anthropologie diese hier aufgeficherte Phi-
nomengruppe nur adiquat erschlieffen, weil man mit der naturphilosophisch
konstruierten Kategorie der >Positionalitdts, also der widerfahrenden >Gesetzt-

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

heit¢, der >Grenzgesetztheit< des Lebens, neben der Moglichkeit, die vita activa,
die Setzung, Konstruktion und Handlung zu begreifen, auch die Denkmég-
lichkeiten der vita passiva, der Versetztheit, der Ausgesetztheit, der Exzentrik
eingerdumt bekommen hat.

3.2 Philosophische Anthropologie zwischen amerikanischem
Pragmatismus und franzosischer Lebensphilosophie

Indem man auf die Systemstelle des Buches Lachen und Weinen fiir Plessners
Philosophische Anthropologie achtet, erkennt man den charakteristischen
Zug dieser Philosophischen Anthropologie insgesamt. >Philosophie< in >Phi-
losophische Anthropologie« signalisiert ja, die Einheit der Verschiedenheit
der Aspekte des Menschen in ihrer Verschiedenheit aufzuweisen. Sieht man
den systematischen Zug von Lachen und Weinen, kann man festhalten, dass
es insgesamt um das Spektrum der Phinomene zwischen — seit Nietzsche so
unterschiedenem — >Apollinischem« und »>Dionysischems, zwischen Pragma
und Ekstase, zwischen den Phinomen des Handelns und den Phinomenen
des Exzesses geht. Plessner kann dieses Spektrum nur deshalb sichtbar ma-
chen, weil er im Spannbegriff der exzentrischen Positionalitit« die doppelte
Moglichkeit des menschlichen Lebewesens denkt: Dieses Lebewesen steht im
Abstand, in der Distanz zur Positionalitit, das Leben ist reflexiv hinter sich
gekommen, und es wird von der Positionalitit in die Exzentrizitit {iber sich
hinaus getrieben, das Leben schiefit in diesem Lebewesen iiber es hinaus. Erst
der Blick auf das ekstatische Moment der plessnerschen Anthropologie, auf das
»Exzentrische« der »exzentrischen Positionalitit« legt den Explosivcharakter
der philosophisch-anthropologischen Kategorie >exzentrische Positionalititc
frei, erweitert seine analytische Kraft. Theoriesystematisch heiflt das, dass
man im Gegenzug zur distanz- und praxistheoretischen Auslegung die Be-
deutung des lebensphilosophischen Ansatzes fiir die plessnersche Philosophie
ganz ernst nimmt, und zwar in der vitalistischen Form der Lebensphilosophie
von Bergson, der franzosischen Lebensphilosophie insgesamt bis hin zur Le-
benssoziologie (vgl. Keller 2004; Seyfert 2007; Delitz 2015a). Ohne diesen le-
bensphilosophischen Impuls® ist Plessners Konstruktion der Philosophischen
Anthropologie nicht zu verstehen,” so sehr er ihn selbst in der Theoriebildung
»entzaubert« und verwandelt hat. Plessner hat die Kategorie der »exzentrischen
Positionalitit< auch gebildet, um in diesem Grundbegriff den Einbruch oder

19 | Zur Bedeutung von Bergson fiir die deutsche Philosophie und Soziologie: Fitzi
2006.

20 | Den lebensphilosophischen Grundzug bei Plessner systematisch und enggefiihrt
bezogen auf Bergson: Delitz 2015b. Plessner im Zusammenhang der modernen franzé-
sischen Lebensphilosophie: Seyfert 2005; 2007.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Joachim Fischer

Ausbruch des A-rationalen, den Wirbel des Irrationalen, des Exzesses (vgl. Sey-
fert 2002), der >Exzentrik« in eine Lebensform, ndmlich die menschliche, aus-
driicken und begreifbar machen zu kénnen.

Damit sieht man auch den Status der Philosophischen Anthropologie als
Denkansatz: Sie steht auf der >Grenze« zwischen dem Pragmatismus und der
Lebensphilosophie, um gleichurspriinglich die beiden von diesen jeweiligen
Ansitzen gehiiteten Phinomene zur Sprache bringen zu kénnen. Im Pragma-
tismus und der Praxissoziologie wird das >Apollinische« gleichsam robust re-
konstruiert, in der Lebensphilosophie und Lebenssoziologie das >Dionysische<
begrifflich versachlicht. Wihrend der Pragmatismus (Joas 1992) paradigma-
tisch an der Phinomengruppe des (gemeinsam koordinierten) Handelns die
Problemldsungs-, Konstruktions- und Setzungs- und Praxiskompetenz der
menschlichen Lebewesen herausarbeitet, entfaltet die franzgsische Lebensphi-
losophie beharrlich an der Phinomengruppe der Ekstase die Widerfahrnis des
Auflersichversetztseins als Charakteristikum des Menschen — gerade auch in
der Kommunikation.

Dieser Doppelaspekt, der Grenziibergang zwischen Dionysischem und
Apollinischem hat auch Folgen fiir die sozialtheoretischen Moglichkeiten,
innerhalb der Philosophischen Anthropologie den Doppelursprung von Mit-
welt oder Sozialitit zu rekonstruieren. Sozialitit griindet dann in der Inter-Ak-
tion, der wechselseitigen aktiven Perspektiveniibernahme als Bedingung der
Kooperation, wie G.H. Mead es vom Pragmatismus aus verstanden hat, und
Sozialitdt griindet zugleich im Ergriffenwerden durch gemeinsam geteilte Ge-
fithle,? in Inter-Passionen, zuletzt in ekstatischen Widerfahrnissen, in denen
bereits Durkheim in seinem soziologischen Vitalismus die Urszene des Sozia-
len vermutete (vgl. Durkheim 1984). So wie Lou Andreas-Salomé, die Schiile-
rin Nietzsches und Freuds, das »Leben« und »Menschenleben« in threm »Le-
bensriickblick« charakterisiert hat:

»Uns selber unbewuBt leben wir es, Tag um Tag wie Stiick um Stiick, - in seiner unan-
tastbaren Ganzheit aber lebt es, dichtet es uns. Weit, weitab von der alten Phrase vom
»Sich-das-Leben-zum-Kunstwerk-machen¢; wir sind nicht unser Kunstwerk« (Andreas-
Salomé 1994: Kap. 1).

21 | Zur sozialphilosophischen Wiederentdeckung dieser Dimension anhand der Re-
konstruktion von Schelers Ansatz vgl. Schloberger 2005.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

3.3 Relevanz von Plessners vital turn in den Theoriebewegungen

Wohin zielt die Vergegenwirtigung von Plessners vital turn? Der Wurf eines vi-
tal turn, einer bisher unerhérten Lebenssoziologie zielt zwischen den Struktu-
ralismus, der den linguistic turn im 20. Jahrhundert entscheidend mit getragen
hat, und den sogenannten »Poststrukturalismus«. Der Poststrukturalismus,
das ist (wie alle wissen) die Theorierichtung der turns nach dem linguistic turn
des Strukturalismus: des body turn, des performative turn, des iconic turn, des
emotional turn, des sensual turn, des spatial turn, des material turn, des prac-
tical turn — ein gewisses Hecheln der turns (vgl. das Standardwerk zur Ver-
sammlung und Differenzierung der cultural turns: Bachmann-Medick 2018),
das der poststrukturalistische Theorieansatz selbst begrifflich offensichtlich
nicht begreifen kann. Alle Poststrukturalisten (Moebius/Reckwitz 2008) und
Praxistheoretiker (Schifer 2013; Hillebrandt 2016) schnuppern in den turns an
den Aspekten des Vitalen: den Bildern, den Emotionen, der Efferveszenz, den
Artefakten, den Sinnen, der Kreativitit, dem Raumlichen, dem Korper; nur
den vital turn, die Wende zum Leben, zum €élan vital — den wagen sie nicht (vgl.
so bereits Fischer 2014: 53). Und sie z6gern in gewisser Weise zu Recht, weil
der vital turn wirklich die Wende aller Wendungen wire, der ultimative turn,
der alle anderen turns einholt und in ihrer Unhintergehbarkeit tiberhaupt auf-
kliren kann.>

Der mit Plessner vollzogene vital turn, der die hochreflektierte Bergson-
Auseinandersetzung in Lévolution créatice (Bergson 2013) mit Darwins evolu-
tionirer, aber zugleich reduktionistischer Schubtheorie des Lebendigen vor-
aussetzt, schleust nimlich die Energien, die Kraftfelder, die Dynamiken, den
Drang, das menschliche Triebgeflecht, die Antriebsiiberschiissigkeit mensch-
licher Lebewesen in die Fundamente der soziologischen Theorie zuriick. Der
vital turn vermag etwa die vom praxistheoretischen Ansatz blof vorausgesetzte
Struktur der »Wiederholung« menschlicher Praxis (Schifer 2013) aufzukli-
ren: als spezifisches Vitalerfordernis gerade menschlicher Lebewesen, ange-
sichts ihrer konstitutionellen Instabilitit — der Gleichgewichtslosigkeit ihrer
exzentrischen Positionalitit — in wiederholenden Gewohnheiten, Ritualen und
Institutionen sich kiinstlich einzurichten und inter-, intra- und transsubjektiv
zu stabilisieren (Gehlen 1977; 1993). Philosophische Anthropologie fundiert
insofern lebenssoziologisch beispielsweise die Praxistheorien. Lebensphiloso-
phisch inspirierte Lebenssoziologen sind ja nichts weiter als die Theoretiker,
die die Kategorie des Lebens, des Vitalen zwischen die rein materiell-anorga-

22 | Die innere Schranke der Praxistheorie und des material turn wird aus Motiven der
plessnerschen Philosophischen Anthropologie sichtbar auch bei Bosch 2012; Henkel
2017; Block 2016. Zur Verkniipfung philosophisch-anthropologischer Motive mit leib-
phanomenologischen Aufkldrungen (Hermann Schmitz) vgl. auch Gugutzer 2015.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

191


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Joachim Fischer

nische Natur und die Kultur schieben, um dem Dualismus Natur/Kultur zu
entschliipfen, um von dieser vitalen Zwischenzone aus analytisch vorgehen
zu konnen. In diesem vital turn lassen sich offensichtlich alle anderen turns
zwanglos versammeln, zueinander in Relationen setzen — Affekte, Emotionen,
Stimmungen, Begierden, Leidenschaften, materielle Dinge, Artefakte, Archi-
tekturen, Korper, Praxen, Institutionen, Macht, Kreativititen, Bilder — und
auch die Sprache. Insofern konnte der vital turn ein ultimativer turn innerhalb
der Sozial- und Kulturwissenschaften sein.

LITERATUR

Accarino, Bruno (2003): »Phantasia certissima facultas. Entfremdung und
Phantasie in der philosophischen Anthropologie«, in: Joachim Fischer/
Hans Joas (Hg.), Kunst, Macht und Institution. Studien zur Philosophischen
Anthropologie, soziologischen Theorie und Kultursoziologie der Moderne,
Frankfurt a.M.: Campus, S. 17-34.

Andreas-Salomé, Lou (1994): Lebensriickblick — Grundrifs einiger Lebenserinne-
rungen. Aus dem Nachlass hg. v. Ernst Peiffer, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Bachmann-Medick, Doris (2018): Cultural Turns. Neuorientierungen in den Kul-
turwissenschaften. 6. Auflage. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Bataille, Georges (1979): Der heilige Eros, Darmstadt/Neuwied: Luchterhand.

Beaufort, Jan (2003): »Dialektische Lebensphilosophie. Schopenhauers und
Plessners Naturphilosophie im Vergleich«, in: Schopenhauer-Jahrbuch
2003, S. §57-74.

Bergson, Henri (2012 [1907]): Schépferische Evolution, Hamburg: Meiner.

— (2011 [1900]): Das Lachen. Ein Essay iiber die Bedeutung des Komischen, Ham-
burg: Meiner.

Block, Katharina (2016): Von der Umwelt zur Welt. Der Weltbegriff in der Umwelt-
soziologie, Bielefeld: transcript.

Bosch, Aida (2012): »Sinnlichkeit, Materialitit, Symbolik. Die Beziehu-
ng zwischen Mensch und Objekt und ihre soziologische Relevanz, in:
Stephan Moebius/Sophia Prinz (Hg.), Das Design der Gesellschaft. Zur Kul-
tursoziologie des Designs, Bielefeld: transcript, S. 49-70.

Darwin, Charles (1983 [1859)): Die Entstehung der Arten durch natiirliche Zucht-
wahl, Stuttgart: Kroner.

— (2002 [1875]): Die Abstammung des Menschen, Stuttgart: Kréner.

Davis, Lawrence Scott (1992): The eccentric structure of shamanism: An ethnogra-
phy of Taiwenese Ki-Thong, with reference to the philosophical anthropology of
Helmuth Plessner, Ph.D. Harvard University.

- am 14.02.2026, 20:52:12.



https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Delitz, Heike (2005): »Spannweiten des Symbolischen. Helmuth Plessners As-
thesiologie des Geistes und Ernst Cassirers Philosophie der symbolischen
Formenc, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 54/6, S. 917-936.

— (2007): »Historische Anthropologie, Soziologische Anthropologie, Philoso-
phische Anthropologie. >sMenschliches< Leben in soziologischen Theorien,
in: Karl-Siegbert Rehberg (Hg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungs-
band des 33. Kongresses der DGS, Frankfurt a.M.: Campus, S. 4716-4725.

— (2014): »Eines Tages wird das Jahrhundert vielleicht bergsonianisch sein
..., in: Joachim Fischer/Stephan Moebius (Hg.), Kultursoziologie im 21.
Jahrhundert, Wiesbaden: Springer VS, S. 43-51.

— (2015a): Bergson-Effekte. Aversionen und Attraktionen im franzdsischen soziolo-
gischen Denken, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

— (2015b): »Helmuth Plessner und Henri Bergson. Das Leben als Subjekt
und Objekt des Denkensc, in: Kristian Kochy/Francesca Michelini (Hg.):
Zwischen den Kulturen. Plessners >Stufen des Organischen< im zeithistorischen
Kontext, Freiburg/Miinchen: Alber, S. 193-214.

Delitz, Heike/Seyfert, Robert (2018): »Introduction, in: Helmuth Plessner, Po-
litical Anthropology, Evanston, Ill.: Northwestern UP, vii-xxv.

Dewey, John (1998 [1909]): »The Influence of Darwin on Philosophyx, in: Ders.,
The Essential Dewey 1. Pragmatism, Education, Democracy, Bloomington: In-
diana UP, S. 39-45.

Dietze, Carola (2000): Nachgeholtes Leben. Helmuth Plessner 1892-1985, Gottin-
gen: Wallstein.

Driesch, Hans (1928): Philosophie des Organischen. Gifford-Vorlesungen gehalten
an der Universitit Aberdeen in den Jahren 1907-1908, 4. Aufl., Leipzig: Engel-
mann.

Durkheim, Emile (1984 [1912]): Die elementaren Formen des religiosen Lebens,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Ebke, Thomas (2014): »Life, Concept and Subject: Plessner’s vital turn in the
light of Kant and Bergsong, in: Jos de Mul (Hg.), Plessner’s Philosophical
Anthropology. Perspectives and Prospects, Amsterdam/Chicago: Amsterdam
University Press, S. 99-110.

— (2012): Lebendiges Wissen des Lebens. Zur Verschrinkung von Plessners Philo-
sophischer Anthropologie und Canguilhems Historischer Epistemologie, Berlin:
Akademie.

Fischer, Joachim (2005): »Biophilosophie als Kern des Theorieprogramms der
Philosophischen Anthropologie. Zur Kritik des wissenschaftlichen Radika-
lismus, in: Gerhard Gamm/Alexandra Manzei/Matthias Gutmann (Hg.),
Zwischen Anthropologie und Gesellschaftstheorie. Zur Renaissance Helmuth
Plessners im Kontext der modernen Lebenswissenschaften, Bielefeld: tran-
script, S. 63-86.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

193


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194  Joachim Fischer

— (2006a): »Der Identititskern der Philosophischen Anthropologie (Scheler,
Plessner, Gehlen)«, in: Hans-Peter Kriiger/Gesa Lindemann (Hg.), Philoso-
phische Anthropologie im 21. Jahrhundert, Berlin: Akademie-Verlag, S. 63-82.

— (2006D): »Philosophische Anthropologie — Ein wirkungsvoller Denkansatz
in der deutschen Soziologie nach 1945«, Zeitschrift fiir Soziologie, Jg. 35, 5,
S. 322-334.

— (2007): »Ekstatik der exzentrischen Positionalitit. >Lachen und Weinenc« als
Plessners Hauptwerk, in: Bruno Accarino/Matthias SchlofRberger (Hg.),
Expressivitit und Stil. Helmuth Plessners Sinnes- und Ausdrucksphilosophie.
Internationales Jahrbuch fiir Philosophische Anthropologie, Berlin: Akademie,
S. 253-272.

— (2010): »Tanzendes Tier oder Exzentrische Positionalitit — Zur Theoriestrat-
egie der Philosophischen Anthropologie zwischen Darwinismus und Kul-
turalismus, in: Jochen Oehler (Hg.), Der Mensch — Evolution, Natur und
Kultur, Heidelberg/Berlin: Springer, S. 233-246.

— (2011): »Gesellschaftskonstitution durch Geburt — Gesellschaftliche Kon-
struktion der Geburt. Zur Theorietechnik einer Soziologie der Geburtx,
in: Paula-Irene Villa/Stephan Moebius/Barbara Thiessen (Hg.), Soziologie
der Geburt. Diskurse, Praktiken und Perspektiven, Frankfurt a.M./New York:
Campus, S. 22-37.

— (2013): »Soziologie aus der Perspektive der Philosophischen Anthropolo-
gie«, in: Michael Corsten/Michael Kauppert (Hg.), Der Mensch —nach Riick-
sprache mit der Soziologie, Frankfurt a.M.: Campus, S. 33-6o.

— (2014): »Kommentar zu: Heike Delitz, >Eines Tages wird das Jahrhundert
vielleicht bergsonianisch sein ...«, in: Joachim Fischer/Stephan Moebius
(Hg.): Kultursoziologie im 21. Jahrhundert, Wiesbaden: VS Springer, S. 52-55.

— (2015): »Simmels Sinn der Sinne. Zum vital turn der Soziologie«, in: Hanna
Gobel/Sophia Prinz (Hg.), Die Sinnlichkeit des Sozialen. Wahrnehmung und
materielle Kultur, Bielefeld: transcript, S. 423-440.

— (20106): »Exzentrische Positionalitit. Plessners Grundkategorie der Philoso-
phischen Anthropologie«, in: Ders., Exzentrische Positionalitit. Studien zu
Helmuth Plessner, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft, S. 115-147.

— (2017): »Utopischer Standort< und >Urphantasie« des >noch nicht festgestell-
ten Tieres«. Nietzsche-Transformationen in der Philosophischen Anthro-
pologie Plessners und Gehlens«, in: Internationales Jahrbuch fiir Philoso-
phische Anthropologie, »Nietzsche und die Anthropologie«, Vol. 7, S. 155-174.

Fitzi, Gregor (2006): »Vom Nutzen und Nachteil der Soziologie fiir das
Leben. Die Begriindung des soziologischen Relativismus Simmels mit
der Lebensphilosophie Bergsons«, in: Thomas Keller/Wolfgang Ef(bach
(Hg.): Leben und Geschichte. Anthropologische und ethnologische Diskurse
der Zwischenkriegszeit, Miinchen: Fink, S. 208-232.

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Gehlen, Arnold (1993 [1940/50]): Der Mensch: Seine Natur und seine Stellung in
der Welt. Textkritische Ausgabe, hg. v. K.-S. Rehberg. Frankfurt a.M.: Klos-
termann.

— (1977): Urmensch und Spdtkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen,
Frankfurt a.M.: Klostermann.

— (19806): Anthropologische und sozialpsychologische Untersuchungen. Mit einem
Nachwort von Herbert Schnidelbach, Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

Gertenbach, Lars (2015): »Postkonstruktivismus in der Kultursoziologie«, in:
Stephan Moebius/Frithjof Nungesser/Katharina Scherke (Hg.): Handbuch
Kultursoziologie. Band 2: Theorien — Methoden — Felder, Wiesbaden: VS,
S.1-24.

Gugutzer, Robert (2015): Soziologie des Korpers, Bielefeld: transcript.

Hammer, Felix (1967): Die exzentrische Position des Menschen. Methode und Grun-
dlinien der philosophischen Anthropologie Helmuth Plessners, Bonn: Bouvier.

Henckmann, Wolfhart (1998): Max Scheler, Miinchen: Beck.

Henkel, Anna (201y): »Terra: Zur Differenzierung und Verdinglichung von
Boden, Raum und Pflanzenernihrung in der modernen Gesellschaft, in:
ZTS Zeitschrift fiir Theoretische Soziologie. 4, Sonderband, S. 97-125.

Hillebrandt, Frank (2016): »Die Soziologie der Praxis als poststrukturalis-
tischer Materialismusc, in: Hilmar Schifer (Hg.), Praxistheorie. Ein soziolo-
gisches Forschungsprogramm, Bielefeld: transcript, S. 71-93.

Holz, Hans Heinz (2003): Mensch — Natur. Helmuth Plessner und das Konzept
einer dialektischen Anthropologie, Bielefeld: transcript.

Ingensiep, Hans Werner (2004): »Lebens-Grenzen und Lebensstufen in Pless-
ners Biophilosophie. Perspektiven moderner Biotheorie«, in: Ulrich Bréck-
ling/Benjamin Biihler/Marcus Hahn/Matthias Schoning/Manfred Wein-
berg (Hg.), Disziplinen des Lebens. Zwischen Anthropologie, Literatur und
Politik, Tubingen: Narr, S. 35-46.

Joas, Hans (1992): Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Keller, Thomas (2004): »Ein franzésischer Lebenssoziologe: Michel Maffeso-
li«, in: Stephan Moebius/Lothar Peter (Hg.), Franzdsische Soziologie der Ge-
genwart, Konstanz: UVK, S. 355-378.

Klages, Ludwig (1922): Vom kosmogonischen Eros, Miinchen: Miiller.

Konig, Josef/Plessner, Helmuth (1994): Briefwechsel 1923 — 1933, Freiburg: Al-
ber.

Kriiger, Hans Peter (1999): Zwischen Lachen und Weinen. Band 1: das Spektrum
menschlicher Phinomene, Berlin: Akademie Verlag.

Kuhlmann, Andreas (1991): »Souveridn im Ausdruck. Helmuth Plessner und
die >Neue Anthropologie«, in: Merkur 45, S. 691-701.

Lessing, Hans Ulrich (1995): »Eine hermeneutische Philosophie der Wirklich-
keit. Zum systematischen Zusammenhang der >Einheit der Sinne< und der

- am 14.02.2026, 20:52:12.

195


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fischer

>Stufen des Organischen und der Mensch«, in: Jirgen Friedrich/Bernd
Westermann (Hg.), Unter offenem Horizont. Anthropologie nach Helmuth
Plessner, Frankfurt a.M.: Peter Lang, S. 103-116.

— (1998): Hermeneutik der Sinne. Eine Untersuchung zu Helmuth Plessners Pro-
jekt einer >Asthesiologie der Sinne< nebst einem Plessner-Ineditum, Freiburg:
Alber.

Lindemann, Gesa (1999): »Doppelte Kontingenz und reflexive Anthropologie«,
in: Zeitschrift fiir Soziologie 28: 3, S. 165-181.

— (2013): »Der menschliche Leib von der Mitwelt her gedacht«, in: Michael
Corsten/Michael Kauppert (Hg.), Der Mensch — nach Riicksprache mit der
Soziologie, Frankfurt a.M.: Campus, S. 61-8o.

Moebius, Stephan (20006): Die Zauberlehrlinge. Soziologiegeschichte des Collége
de Sociologie (1937-1939), Konstanz: UVK.

Morin, Edgar (1974): Das Rtsel des Humanen. Grundfragen einer neuen Anthro-
pologie, Miinchen: Piper.

Onfray, Michel (1993): Philosophie der Ekstase, Frankfurt a.M./New York: Cam-
pus.

Plessner, Helmuth (1970): Philosophische Anthropologie: Lachen und Weinen, das
Licheln, Anthropologie der Sinne, Frankfurt a.M.: Fischer.

— (1975 [1928]): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die
philosophische Anthropologie, Berlin: de Gruyter.

— (1980a [1923)): »Die Einheit der Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des
Geistes«, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. 111, Frankfurta.M.: Suhrkamp,
S.7-315.

— (1980b): »Anthropologie der Sinne, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. III,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 317-393.

— (1980c [1913]): »Die wissenschaftliche Idee. Ein Entwurf iiber ihre Forme,
in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. I, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-141.

— (1981 [1931]): »Macht und menschliche Natur. Ein Versuch zur Anthropolo-
gie der geschichtlichen Weltansicht«, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. V,

Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 135-233.

— (1982 [1941]): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung der Grenzen men-
schlichen Verhaltens«, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. VII, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 201-387.

— (1983a): »Der kategorische Konjunktiv. Ein Versuch tiber die Leidenschaft«,
in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. VIII, Frankfurt a.M., S. 338-352.

— (1983b): »Trieb und Leidenschaft«, in: Ders., Gesammelte Schriften Bd. VIII,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 367-379.

— (1983¢): »Uber den Begriff der Leidenschaft«, in: Ders., Gesammelte Schriften
Bd. VIII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 66-76.

— (1983d): »Uber einige Motive der Philosophischen Anthropologie«, in: Ders.,
Gesammelte Schriften Bd. VIII, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 117-135.

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Plessners vital turn

Rehberg, Karl-Siegbert (198s): »Die Theorie der Intersubjektivitit als eine Leh-
re vom Menschen. George Herbert Mead und die deutsche Tradition der
>Philosophischen Anthropologie«, in: Hans Joas (Hg.), Das Problem der In-
tersubjektivitit. Neuere Beitrige zum Werk George Herbert Meads, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp S. 60-92.

Redeker, Hans (1993): Helmuth Plessner oder Die verkdrperte Philosophie, Berlin:
Duncker & Humblot.

Rosa, Hartmut (20106): Resonanz: Eine Soziologie der Weltbeziehung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2016.

Schifer, Hilmar (2013): Die Instabilitit der Praxis. Reproduktion und Transforma-
tion des Sozialen in der Praxistheorie, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

Scheler, Max (1973 [1913/23]): »Wesen und Formen der Sympathie. Die deutsche
Philosophie der Gegenwart«, in: Ders.: Gesammelte Werke Bd. 7, hg. von
Manfred Frings, Bonn: Bouvier, S. 7-258.

— (1955 [1913]: »Versuche einer Philosophie des Lebens, in: Ders.: Vom Um-
sturz der Werte. Abhandlungen und Aufsitze, Gesammelte Werke, Band 3, hg.
von Maria Scheler, Bern: Francke, S. 311-339.

— (1976 [1928]: »Die Stellung des Menschen im Kosmos«, in: Ders., Spite
Schriften, Bd. 9, hg. von Manfred Frings, Bonn: Bouvier, S. 7-71.

SchlofRberger, Matthias (2005): Die Erfahrung des Anderen. Gefiihle im menschli-
chen Miteinander, Berlin: Akademie-Verlag.

Schmitz, Hermann (1990): Der unerschipfliche Gegenstand. Grundziige der
Philosophie, Bonn: Bouvier.

Schopenhauer, Arthur (19u): Die Welt als Wille und Vorstellung, Bd. 1. Arthur
Schopenhauers simtliche Werke. Hg. von Paul Deussen, Miinchen: Piper.
Schiirmann, Volker (2014): Souverdnitit als Lebensform. Plessners urbane Philos-

ophie der Moderne, Muinchen: Fink.

Seibt, Gustav (2002): »Der Einspruch des Korpers. Philosophien des Lachens
von Platon bis Plessners, in: Merkur 641/642, S. 751-762.

Seyfert, Robert (2002): »Exzess (betrachtet aus einer anthropologischen Per-
spektive)«, in: Das gefrorene Meer — Zeitschrift fiir Literatur International,
3/2002, S.1-7.

— (2005): >Grenze« und >Differenz<. Differenztheoretisches Denken bei Helmuth
Plessner und Gilles Deleuze, Magisterarbeit, TU Dresden.

— (2007): »Zum historischen Verhiltnis von Lebensphilosophie und Soziol-
ogie und das Programm einer Lebenssoziologie«, in: Karl-Siegbert Reh-
berg (Hg.): Die Natur der Gesellschaft. Verhandlungen des 33. Kongresses der
Deutschen Gesellschaft fiir Soziologie in Kassel 2006. Teilband 1 und 2, Frank-
furt a.M./New York: Campus, S. 4684-4694.

— (20m1): Das Leben der Institutionen. Zu einer Aligemeinen Theorie der Institu-
tionalisierung, Weilerswist: Velbriick Wissenschaft.

- am 14.02.2026, 20:52:12.

197


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Joachim Fischer

— (2012): »Poststrukturalistische und Philosophische Anthropologien der Dif-
ferenz«, in: Thomas Ebke/Matthias SchlofRberger (Hg.), Dezentrierungen:
Zur Konfrontation von Philosophischer Anthropologie, Strukturalismus und
Poststrukturalismus, Berlin: Akademie, S. 65-8o.

Toepfer, Georg (2015): »Helmuth Plessner und Hans Driesch. Naturphiloso-
phischer versus naturwissenschaftlicher Vitalismus, in: Kristian Kéchy/
Francesca Michelini (Hg.), Zwischen den Kulturen. Plessners Stufen des Or-
ganischen im zeithistorischen Kontext, Freiburg: Alber, S. 91-121.

Valery, Paul (1995): »Philosophie des Tanzes«, in: Ders., Werke Bd. 6, Frankfurt
a.M.: Campus, S. 243-257.

Wischke, Mirko (2003): »Jenseits der Grenze moglichen Verhaltens. Ador-
no, Plessner und Schopenhauer tiber Mitleid, Lachen und Weineny, in:
Schopenhauer-Jahrbuch, S. 41-56.

Wittgenstein, Ludwig (1997): Philosophische Untersuchungen, Werkausgabe Bd.
1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Wunsch, Matthias (2014): Fragen nach dem Menschen. Philosophische Anthropol-
ogie, Daseinsontologie und Kulturphilosophie, Frankfurt a.M.: Klostermann.

- am 14.02.2026, 20:52:12.


https://doi.org/10.14361/9783839445587-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

