
156 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

Zügellosigkeit wird unmittelbar an das religiöse Denken geknüpft, das sich im »Götzen-

wesen«390 zeige. In einigen Aktualisierungen des Götzen-Topos wird das ›Götzenwesen‹

nicht allgemein als Repräsentation religiösen Aberglaubens, sondern lediglich als ab-

schreckende ›Oberfläche‹ eines angenommenen »edelere[n], ideale[n] Gehalt[s]«391 an-

genommen. Es überwiegt jedoch insgesamt deutlich der Repräsentationscharakter ›in-

discher‹ Kunst: In den ›Götterfratzen‹ manifestieren sich – so eine häufige Aktualisie-

rungsform des Topos – die ›Auswüchse‹ des Aberglaubens.392

Dadurch ist das bereits betonte Ineinandergreifen von ästhetischen und morali-

schen Urteilen bedingt, wie es sich beispielsweise in Neumanns Darstellung einer Bud-

dhastatue zeigt: »[…] welch ein Unterschied zwischen dieser einfach natürlichen, ächt

menschlichen und nur menschlichen Gestalt – und jenen Zerrbildern auf und im Hin-

dutempel! Man begreift den moralischen Sieg des Buddhismus.«393 Die Verurteilung

der ›Fratzenhaftigkeit‹ und Zügellosigkeit des sogenannten ›Götzenwesens‹ überlagert sich

in ästhetisch-moralischen Gesamturteilen.394

II.17. Massigkeit und Maßlosigkeit

Während sich die Zügellosigkeit und ihre Aktualisierungsvariante der ›Obszönität‹ mit

der negativ konnotierten Bewertung indischer Kunst als ›grotesk‹ überlagern, so erfährt

das ›Groteske‹ zugleich eine andere argumentative Ausprägung, die sich in den auf

Kunst und Architektur bezogenen Topoi der Massigkeit sowie der Maßlosigkeit zeigt:

»In den Höhlen in Elephanta, in Ellora spürt man, daß trotz den Einwirkungen persi-

scher oder hellenischer Formen das, was wir grotesk nennen, also die äußerste Steige-

rung ohne Rücksicht auf die Möglichkeiten der Natur, das Wesentlichste ist; das über-

menschlich Große, das Außermenschliche der Organe, die Vielheit von Händen und

Füßen, die Verbindungen von Köpfen und Körpern macht für die Menschen den Be-

griff der Gottheit aus.«395

Dieses ›Über‹- oder ›Außermenschliche‹ wird als »zwar großartig, übrigens aber

massig und unschön«396 wahrgenommen. »Unharmonie, Klotzigkeit, Plumpheit«397,

390 Tellemann (1900), S. 70.

391 Dahlmann (1908), Bd. 1, S. 137: »Der edlere, ideale Gehalt des Brahmanismus ist von dem absto-

ßenden Götzentum widerwärtig umkrustet, das sittliche Streben nach Erlösung von heidnischem

Aberwitz völlig überwuchert.«

392 Vgl. z.B. Dalton (1899), S. 179: »Die Tausende und aber Tausende, die täglich aus demganzen Lande

hier zusammenströmen, von Tempel zu Tempel, von Götzenbild zu Götzenbild pilgern und im

Ganges ihre Sünden abspülen, sie bieten einen erschreckenden Beleg, wie tief und unerschüttert

noch im indischen Volksgemüt das Heidentum, und zwar in recht abstoßender Gestalt, wurzelt.«

393 Neumann (1894; 1994), S. 20.

394 Vgl. an dieser Stelle exemplarisch Ewers (1911), S. 61f.: »Und überall Fratzen wahnsinniger, grausa-

mer Götter, wilde Steine, die Grauen und Entsetzen speien, groteske Fresken, die sich überbieten

an obszöner Narrheit.«

395 Wechsler (1906), S. 74.

396 Tellemann (1900), S. 124.

397 Meebold (1908), S. 57. Vgl. auch Meebold (1908), S. 101: »Wo der Hindu baut, wird er plump oder

grotesk, im besten Falle seltsam.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026 - am 14.02.2026, 10:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Indien-Topik 157

»Überladung, falsches Zusammenstellen der Ornamente«398, das »Wuchtige[]«399 und

die »sinnlose Überladung«400 verdichten sich zur Kollokation von Massigkeit und Maß-

losigkeit.401 Das Maßlose als das ›Außermenschliche‹ tritt auch in Kollokation mit dem

Traum- und dem Phantasie-Topos auf, beispielsweise, wenn sich Tempel »wie in einem

wüsten Traum, so gigantisch die Form, so verzerrt die Gestalten«402 zeigen. Als beson-

ders rekurrent stellt sich vor allem die argumentative Verbindung mit dem Fanatismus

sowie dem Schrecken der Religion dar, denn auf diese beiden Aspekte sei das Entstehen

der ›gewaltigen‹403 Tempelarchitektur zurückzuführen, welches ›übermenschliche

Leistungen‹ abverlangt hätte und sich eben nur »[d]ieser grandiosen fanatischen Angst

verdanke[]«404.

In der engen Bindung an die religiösen Zwänge steht der Status der ›indischen‹ Ar-

chitektur/Kunst als Kunst zur Disposition und wird mit ›Rückständigkeit‹ belegt,405 in-

sofern heteronome, der Religion dienende Kunst ein niedrigeres Entwicklungsstadium

verkörpere.406 Diese massigen Kunsterzeugnisse seien, so lautet ein ebenfalls gängiges

Bewertungsmuster, lediglich auf »Effekthascherei« aus407 – ihnen fehle bei aller ›mas-

sig-gewaltigen‹ und ›grandiosen Oberfläche‹ die ›Tiefe‹.408 In derartigen Argumentati-

398 Meebold (1908), S. 59.

399 Meebold (1908), S. 78.

400 Meebold (1908), S. 78.

401 Vgl. z.B. Zimmer (1911), S. 137 sowie Dahlmann (1908), Bd. 2, S. 334: »In der Nähe löst sich die archi-

tektonische Masse in ein Chaos der absonderlichsten Gestalten auf […]. Unser Auge […] findet […]

sich […] kaum in diesem üppigen Bild der plastischen Formen zurecht.«

402 Tellemann (1900), S. 126.

403 Es handelt sich bei diesem Adjektiv um eine häufige Aktualisierungsvariante des Topos der Mas-

sigkeit.

404 Ewers (1911), S. 234. Vgl. weitere Aspekte der dort ausgeführten Argumentation: »Dieser Fanatis-

mus des Hindu ist weit stärker, weit gewaltiger als bei irgendeinem andern Volke der Erde. Freilich

fehlt ihm jedes aggressive Moment, jede Stoßkraft, die doch Islam wie Christentum in so reichem

Maße kannten; diese wilde Glut ist passiv und still und besteht im tiefsten Grunde in einer gren-

zenlosen Angst vor den entsetzlichen Göttern, die der Hindu nicht liebt, die er aber aufs äußerste

fürchtet und stets nur durch neueOpfer, Tempelbautenund selbstquälerischeBußen zu versöhnen

hofft.« (Ewers [1911], S. 234f.)

405 Vgl. z.B. Ewers (1911), S. 62: »Kunst? Ich weiß nicht, ob das alles Kunst ist. Wenn es eine ist, dann ist

sie unendlich fern von unserem westlichen Empfinden, daß keine kleinste Brücke des Verstehens

zu ihr hinüberführt. Das alles deucht mich so unwirklich, so unmöglich, so gar nicht wahr, daß ich

den Gedanken nicht loswerden kann, daß aus diesen Steinen eine uralte Zeit von vielen Tausend

von Jahren zumir herstarre. Und ichweiß doch recht gut, daß das alles zu derselben Zeit entstand,

als Schlüter das Schloß Unter den Linden baute!«

406 Vgl. Meebold (1908), S. 64f.: »Es war ja immer so, dass die Kunst zunächst einen äusseren Zweck

hatte, wohl stets religiöser Natur, bis sie zum Selbstzweckwurde. […] Der Inder ist über die Periode

der zweckdienlichen Kunst nicht hinausgekommen. Das zeigt sich am besten in dem Umstand,

dass sich eine selbständige Bildhauerei nicht entwickelt hat.«

407 Meebold (1908), S. 56.

408 Vgl. z.B. Dahlmann (1908), Bd. 2, S. 322: »Nur eines fehlt dieser Kunst auch hier: die seelenvolle

Schönheit. Es mangelt die Kraft einer ideellen, über die technische und stilistische Vollendung

hinausgehenden künstlerischen Anlage. Es sind wohl anmutig entwickelte Ornamente, kraftvoll

ausgeprägte Typen; aber wie sollten sie das Gemüt des Beschauendenmit Ehrfurcht erfüllen? Nir-

gendwo bricht aus demungeheuerlichen Gewirr von Gestalten ein Strahl jener höheren Schönheit

hervor, die wie ein Abglanz der ewigen, unvergänglichen Wahrheit leuchtet.«

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026 - am 14.02.2026, 10:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Topik zwischen Modellierung und Operationalisierung

onszusammenhängen lassen sich zuweilen ambivalent konnotierte Kollokationen von

Massigkeit und Maßlosigkeit mit dem Pracht-Topos409 beobachten.

II.18. Fürstenhöfe, (Maha-)Rajas, Pracht, Verschmelzung und
Religionskämpfe

Bereits die Titel einiger Reiseberichte verweisen auf die zentrale Rolle der Fürstenhöfe

sowie – in enger Verbindung damit – der Fürsten oder (Maha-)Rajas innerhalb der In-

dien-Topik.410 Beide Topoi überlagern sich mit dem ansonsten auch auf die Natur bezo-

genen Pracht-Topos. Im Kontext der Fürstenhöfe und (Maha-)Rajas verdichten sich Kol-

lokationen mit dem Pracht-Topos beispielsweise als »indische Fürstenpracht«411, wel-

che insbesondere auf die als ›Prachtbauten‹412 charakterisierten Fürstenhöfe bezogen ist.

An diese Verknüpfungen lagern sich außerdem besonders der Wunder- und der Mär-

chen-Topos an.413 Die enge Verdichtung dieses ›Netzes‹ von Kollokationen wird in Gar-

bes folgender Reflexion deutlich:

»Indien würde für uns nicht das ›Land der Wunder‹ sein, wenn nicht die Schilderun-

gen derjenigen Europäer, welche einst an den Höfen der Moguls geblendeten Auges

Zeugen eines märchenhaften Prunkes gewesen, wie er auf Erden nicht wieder entfal-

tet ist, im Abendlande denWahn geweckt hätten, daß solche Pracht über ganz Indien

ausgegossen sei.«414

Die derartige Pracht der Fürstenhöfe wird außerdem häufig als mit ›Reichtum‹415 und

›Verschwendung‹416 einhergehend charakterisiert, wobei die daraus resultierende

Kunst und Architektur sehr unterschiedlich beurteilt wird.417 Der Pracht-Topos wird

409 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 60: »Aber man darf kein Stück in der Nähe ansehen; der Effekt ist äus-

serst prächtig, das ist wahr, doch ganz in der Art des Theaterschmuckes. […] In allem eine grosse

Liebe zur Pracht, aber keine Verfeinerung des Geschmackes. In den Stickereien dasselbe: ein gros-

ser Reichtum, aber die Farbenzusammenstellung roh.«

410 Vgl. die Titel An indischen Fürstenhöfen (Ehlers [1894]) sowie Indien und seine Fürstenhöfe (Hesse-

Wartegg [1906]).

411 Halla (1914), S. 36.

412 Vgl. z.B. Tellemann (1900), S. 60: »Eine Schilderung dieser einzelnen Prachtbauten ist eineUnmög-

lichkeit […].«

413 Vgl. z.B. Litzmann (1914), S. 61: »Im Reiche der Maharadschas und Radschas, da lernt man das von

der englischen Zivilisation ziemlich unberührte wirklich indische Indien kennen, das Traumland,

wo man auf Schritt und Tritt Märchen erlebt, man braucht nur durch die Straßen der Städte zu

wandern.«

414 Garbe (1889), S. 60.

415 Vgl. z.B. Halla (1914), S. 137: »Dazu träume man sich den fabelhaften Glanz der Teppiche und Sei-

denstickereien, der den reichsten Despotenhof Asiens schmückte, von indischen Perlen, funkeln-

den Edelsteinen und gleißenden Waffen und man hat ein Bild von dem üppigen Leben dieses

Fürstensitzes.«

416 Vgl. z.B. Meebold (1908), S. 79: »An Verschwendung von menschlicher Arbeitskraft und Geduld

kommt ihnen nichts gleich in der Welt, nicht einmal in Ägypten.«

417 Vgl. z.B. Wechsler (1906), S. 53: »Eine Art von Architektur, […] die mit den prunkvollsten Mitteln,

demMateriale der Könige,Marmor und Edelsteinen in sorglosester Verschwendung arbeiten durf-

te […].« Vgl. auch Tellemann (1900), S. 58: »Marmor, wohin das Auge blickt, alle Thürme, Kuppeln

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026 - am 14.02.2026, 10:53:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452271-026
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

