Viktor Zmegat

Die Wiener Moderne und die Tradition
literarischer Gattungen

Der Schauplatz ist das Gut einer Baronin in Niederosterreich vor dem
Ersten Weltkrieg. Auf dem Schlof§ agiert als souveriner Komodien-
held eine eigentiimliche Figur, ein Diener, der auf paradoxe Weise ein
intrigierender Moralist und ein standig unbotméfiger Verteidiger
herrschaftlicher Ordnung st — sozusagen eine Verkérperung der
'konservativen Revolution«. Damit ist fast schon alles gesagt: es geht
um Theodor, oder vielmehr, in der Sprache des Textes, um den
Theodor in Hofmannsthals Lustspiel »Der Unbestechliche«, einem
Werk aus der spiten Schaffensperiode.

Der leicht bohmakelnde und mit dem Bildungswortschatz der
Herrschaften zuweilen etwas verwegen umgehende Diener Theodor
hat vor allem einen — den Handlungsmechanismus in Bewegung set-
zenden — Wunsch: seinen durch Unentbehrlichkeit im Haushalt ge-
wonnenen Einflufl dazu zu nutzen, die Ehe Jaromirs, des Sohnes der
Baronin, wieder ins Lot zu bringen, eine Ehe, die wegen der nicht sel-
tenen Seitenspriinge des Gatten gefihrdet erscheint. Im Gesprich mit
der alten Baronin ereifert sich Theodor iiber den — ithm sehr genau
bekannten — lockeren Lebenswandel des jungen Herrn. »Ich habe
Krawatte hergerichtet, den Jackett oder Smoking, wenn ich gewufit
habe, er geht darauf aus, ein weibliches Wesen in einer nachtlichen
Abendstunde mit kaltherziger Niedertriachtigkeit um die Seele zu be-
triigen.«! Einen Hohepunkt der Niedertracht sieht der schlaue Mora-
list in dem Umstand, daf Jaromir, seit Jahren verheiratet und junger
Vater, seine chemaligen Geliebten auf das Schlofl eingeladen hat, im
ubrigen nicht ohne bestimmte Absichten. Er hat sich »jetzt seine Mai-
tressen paarweise herbestellt ins Haus«, so kommentiert Theodor ent-
riistet die Absicht.

Die ganze Angelegenheit hitte mit unserem Thema nichts zu tun,
erwihnte der Diener nicht das literarische Dilettieren des Barons,
namlich ein Manuskript, in dem in Romanform die Affire mit einer

! GWDIV,S. 469.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 199

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geliebten geschildert wird. Theodor spricht verachtungsvoll von ei-
nem »Biichel«, aber auch — man ist nicht umsonst herrschaftlicher
Diener — von einem »sogenannten Schlisselroman«? Und damit
schaltet er sich, wenn man so sagen darf, in unsere historischen Er-
kundungen ein.

Was fiir den eigensinnigen Komodienhelden ein Roman bedeutet,
kann man sich leicht vorstellen. Obwohl seine Bemerkungen sozial
»von unten< kommen, sind sie in doppeltem Sinne »von oben herab«
gesprochen. Er gibt offenbar die Auffassung seiner Herrschaften wie-
der, und diese scheinen von Romanen keine besonders hohe Meinung
gehabt zu haben. Das Ansehen des Romans war bei den meisten Le-
sern unter dem Einflufl 4sthetischer Stereotype im allgemeinen gering;
von den Romanen, die man auch wirklich las und nicht blof} in den
Buicherschrank verbannte, forderte man Unterhaltung, Ablenkung,
vielleicht etwas Belehrung, allenfalls auch einen Schuft Erbauung. Mit
grofler Kunst pflegte man andere Vorstellungen zu verbinden (Vor-
stellungen, von denen noch die Rede sein wird), Romane hingegen
wurden hauptsichlich im Bereich Reise- und Ferienlektiire angesie-
delt.

Es wire weit iiberzogen, in Theodor ein poetologisches Sprachrohr
Hofmannsthals zu erblicken oder die Worte des Dieners im Sinn einer
allgemeinen kulturgeschichdichen Diagnostik zu deuten. Dennoch
sollten seine AuBerungen zu denken geben. Was hier nimlich eine
Lustspielfigur durchblicken lifit, wenn sie geringschitzig von einem
»Biichel« spricht, erinnert nimlich auf eine wahrhaftig frappante Wei-
se an Urteile, deren Authentizitit verbiirgt ist und die dazu noch
gleichsam aus den obersten Ringen der Wiener Jahrhundertwende
kommen.

Man koénnte einwenden, dafy in den Auﬂerungen, von denen so-
gleich die Rede sein wird, Bosheiten und subjektive Abneigungen
enthalten sind und dafl man ihnen daher nicht iibermifige Bedeu-
tung beimessen sollte. So zutreffend das im einzelnen auch sein mag,
es geht hier nicht so sehr um den Ernst und das Gewicht einer Aus-
sage, sondern vielmehr um deren Symptomatik. Man fragt sich nim-
lich, warum in Bemerkungen tber literarische Gattungen Spott oder

2 Ebd.

200 Viktor Zmegat

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zurtckhaltung immer wieder dieselbe Gattung treffen: namlich den
Roman — nicht die Novelle, nicht die Lyrik, und schon gar nicht das
Drama. Das kann kein Zufall sein, das mufl Griinde haben, und es
gilt hier, diesen Griinden nachzugehen. Doch zunichst lassen wir die
Autoren selbst sprechen.

Der Kronzeuge ist auch der amiisanteste Zeuge; kein Wunder,
denn gemeint ist Karl Kraus. Aus seinen Aphorismen, d.h. seinen
pragnantesten Texten, seien zwei Notate angefithrt, von denen eines
boshafter ist als das andere. Der erste Aphorismus zeigt es:

Ich hab’s noch nicht versucht, aber ich glaube, ich miifite mir erst zureden
und dann fest die Augen schliefien, um einen Roman zu lesen.?

Der iibervorsichtige Literarhistoriker fiigt hier sicherheitshalber hin-
zu, dafl Aphorismen zwar keine fiktionalen Texte sind, aber den Cha-
rakter intelligibler Aussagen haben und daher grundsitzlich keine
Lebenszeugnisse sind. Es geht daher nicht um die Frage, ob Kraus
Romane las oder nicht, sondern um ein meinungslenkendes Urteil
iiber eine literarische Gattung — und zwar, und das ist besonders
wichtig, ohne jegliche Einschrinkung. Nicht von guten oder von
minderwertigen Romanen ist die Rede, sondern von Romanen
schlechthin.
Nun das zweite Beispiel:

Ich habe gegen die Romanliteratur aus dem Grunde nichts einzuwenden,
weil es mir zweckmiflig erscheint, dafl das, was mich nicht interessiert,
umstindlich gesagt wird.*

Es kommt hier offenbar ganz besonders darauf an, wie man die se-
mantischen Betonungen setzt. Viel wichtiger als das Moment des Le-
sers, der sein Desinteresse kundtut, ist der Hinweis auf die Umstind-
lichkeit. Mit diesem Stichwort tut sich eine Tiefenperspektive auf, in
der die skurrile Kritik am Roman an Gestalt gewinnt. Man erfafit den
Sachverhalt wohl am knappsten, wenn man die — gespielte oder nicht
gespielte — poetologisch jedenfalls bezeichnende Abneigung gegen-
iiber dem Roman als das Zeichen einer kontriren Literaturasthetik in-
terpretiert. Zu fragen ist nach dem Gegenteil von Umstindlichkeit.

3 Karl Kraus: Beim Wort genommen, Miinchen 1955, S. 329,
* Ebd., S. 253.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 201

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Karl Kraus war ein Fanatiker der Knappheit, des essentiellen Aus-
drucks: er dachte nicht in Kapiteln, Binden oder gar Zyklen, sondern
in Sdwzen. Der Satz, die Einzelformulierung war fiir ihn die — im
Doppelsinn des Wortes — elementare literarische Tatsache. »Es gibt
Schriftsteller, die schon in zwanzig Seiten ausdriicken konnen, wozu
ich manchmal sogar zwei Zeilen brauche.<® Dafl eine Poetik des
Aphorismus gemeint ist, geht aus anderen Aufzeichnungen deutlich
hervor. »Der lingste Atem gehort zum Aphorismuse, heiflt es im
Aphorismenband »Pro domo et mundo«. Und gleich im anschliefen-
den Notat: »Einer, der Aphorismen schreiben kann, sollte sich nicht in
Aufsitzen zersplittern.«®

Es ist verstindlich, daR eine solche Asthetik des intelligiblen Kon-
zentrats, die nicht bestrebt ist, den Gedanken in die Tat umzusetzen,
sondern die alles darauf setzt, aus der Tat einen Gedanken zu formen,
sich als das Gegenteil von epischer Welterfassung begreifen mufi. Da-
her werden in den Sammlungen von Kraus programmatische Gedan-
ken zur Kurzform des Aphorismus auffallend oft von spitzen Bemer-
kungen Gber die umstindliche und ausschweifende Manier der Er-
zahlliteratur begleitet. So steht etwa neben dem angefithrten Notat
iiber die Umsténdlichkeit in der Darstellungsweise des Romans die
Aufzeichnung: »Im Epischen ist etwas von gefrorener Uberfliissig-
keit.«’ Und in nichster Nachbarschaft des zuerst zitierten Aphorismus
findet sich der Gedanke, der die These von der geradezu listigen
Welthaltigkeit der Epik folgendermafien pointiert: »Der Erzdhler un-
terscheidet sich vom Politiker nur dadurch, dafl er Zeit hat. Gemein-
sam ist beiden, daf} die Zeit sie hat.«*

In diesem Aphorismus wird das literarische Erzahlen (wobei offen-
bar an Grofiformen gedacht ist) auch noch zusitzlich denunziert —
fast mochte man den sprachlichen Vorgang so nennen. Das Erzdhlen
beruht, folgt man dem Urteil von Kraus, auf Entscheidungen ohne
Zwang und ist daher grundsitzlich nicht an Termine gebunden; in
diesem Sinne hat der Schriftsteller Zeit. Die Zeit, diesmal die ge-
schichtliche, hat ithn, wenn er sich nach ihr richtet, sie darstellt, auf sie

5 Ebd.,S. 116.
§ Ebd., S.238.
7 Ebd., §.253.
§ Ebd.,S.329.

202 Viktor Zmega¢

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

emgeht, kurz: sich auf sie einlafit. Dafl eine Darstellung auch kritisch
sein kann, scheint Kraus bei der — sich Zeit nehmenden — Weit-
schweifigkeit des Erzahlens kaum als einen mildernden Grund gelten
zu lassen. Unvermeidlich ist daher die Schlufifolgerung, daf} das ei-
gentliche Ubel an der Gattung liegt, an ciner Gattung, die gleichsam
von der kinstlerischen Erbsiinde der Umstandlichkeit gezeichnet ist.
»Uberfliissigkeit« ist das noch hirtere Wort.

Bringt man diese Beobachtungen mit anderen Maximen aus den
Sammlungen »Spriiche und Widerspriiche« sowie »Pro domo et
mundo« in Verbindung, erkennt man die Wurzel dieser Auffassungen.
Des Autors Affekt gegen den Roman griindet vor allem auf eine
Uberzeugung, die cine iiberraschende geistige Verwandtschaft mit
poetologischen Grundsitzen der Symbolisten erkennen ldfit. Die mo-
derne literarische Grofiform des Romans wurde ja auch im Umkreis
Mallarmés oder Stefan Georges vorwiegend mit Geringschitzung be-
handelt, wie etwa folgende programmatische Erklirung aus der Zeit-
schrift des George-Kreises »Blétter fur die Kunst« deutlich macht. Die
Maximen tber Kunst in der II. Folge (1894) verkiinden zum Thema
Erzihlung:

Man verwechselt heute kunst (literatur) mit berichterstatterei (reportage) zu
welch letréer gattung die meisten unsrer erzihlungen (sogen. romane) gehd-
ren. ein gewisser zeitgeschichtlicher wert bleibt ihnen immerhin obgleich er
nicht dem der tagesblatter richtverhandlungen behordlichen zahlungen u.i.
gleichkommt.?

Zweifellos konnte dieses dsthetische Verdikt, ein wenig anders formu-
liert, auch aus der »Fackel« stammen. Der grundlegende Einwand ge-
gen den Roman ist dessen angeblich zwitterartige Natur, d.h. der
Mangel an sprachkiinstlerischer Reinheit und an »artistischer< Konse-
quenz, um ein Wort zu gebrauchen, das seit Nietzsche auch in der
deutschen Kunsttheorie einen festen Platz hat.

Sowohl fir Kraus als auch fur die radikalen Symbolisten ist die
Verbindung von Sprachkunst mit verschiedenen Formen von Zeitkri-
tik und mimetischer Darstellung von Erfahrung ein zweifelhaftes, art-
stisch nicht vertretbares Zugestindnis an die Bediirfnisse der Unter-
haltung und Belehrung. Es sollte im iibrigen nicht verschwiegen wer-

2 Georg Peter Landmann (Hg.): Der George-Kreis, Koln 1965, S. 17.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 203

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den, dafy das Gattungsverdikt aus einer alten klassizistischen Traditi-
on stammt, die so in Wien, Miinchen und Bingen am Rhein mit ei-
nem neuen Anstrich fortlebt.”” In ihrem Kern ist auch die neue artisti-
sche Programmatik ausschlieflend, sexklusivistische, nur dafl die
Grenze nicht mehr unbedingt zwischen Vers und Prosa verlauft. Wie
weit die kiinstlerische Ausschlieflichkeit in der Asthetik der Jahrhun-
dertwende zuweilen ging, beweist eine weitere eigentiimliche Uberein-
stimmung zwischen Kraus und George.

In seinem Versuch iiber Mallarmé verkiindet George, dafl jeden
wahren Kiinstler einmal die Sehnsucht befallen habe, »in einer spra-
che sich auszudriicken deren die unheilige menge sich nie bedienen
wiirde oder seine worte so stellen dass nur der eingeweihte ihre hehre
bestimmung erkenne.«

Dieser aus den frithen neunziger Jahren stammende Gedanke fin-
det ein eigenartiges (und eigen-artiges) programmatisches Echo im er-
sten Aphorismenband des Wiener Autors, sicherlich ohne bewufite
Nachfolge. Will George eine Sondersprache fiir Dichter ersinnen, so
besteht die geradezu groteske utopische Forderung des Aphoristikers
in der Trennung der Sprache, in der er eine Art Mysterium des Ur-
sprungs sicht, von den alltiglichen Verstindigungszeichen. »Die Spra-
chex, erklart Kraus, »ist das Material des literarischen Kiinstlers; aber
sie gehort thm nicht allein, wihrend die Farbe doch ausschliefilich
dem Maler gehdrt.« Der Sprachkiinstler, dem Maler gegeniiber be-
nachteiligt, miifite auf Gleichberechtigung bestehen. Und die Konse-
quenz? Den Menschen sollte das Sprechen verboten werden, folgert
Kraus ausdriicklich. »Die Zeichensprache reicht fiir die Gedanken, die
sie einander mitzuteilen haben, vollkommen aus. Ist es erlaubt, uns
ununterbrochen mit Olfarben die Kleider zu beschmieren?«:?

Es diirfte deutlich geworden sein, daff die Geringsschitzung des
Romans ihren Ursprung im sprachdsthetischen und sprachmystischen
Fundamentalismus des Wiener Autors hat. Vor dieser Einstellung
konnte vor allem die komprimierte Bildhaftigkeit der Lyrik und die
lakonische intellektuelle Kunst des Aphorismus bestehen, nicht dage-

10 Vgl. dazu Viktor Zmegaé: Der europiische Roman. Geschichte seiner Poetik, Ti-
bingen 1990.

' Stefan George: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skizzen, Berlin 1933, S. 53.

12 Karl Kraus: Beim Wort genommen, a.a.0., S. 113.

204 Viktor Zmegad

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen dic ausladende Erfahrungswelt der grofien Epik, und schon gar
nicht das Angebot literarischer Konfektion in Erzihlform. Zieht man
von diesen Markierungen einige der angedeuteten Linien aus, wird
annéhernd der Aufrif§ eines Gattungssystems erkennbar.

Doch zuvor soll noch ein weiterer Wiener Schriftsteller befragt
werden, ein Autor, der — erwartungsgemafl — Karl Kraus nahestand.
Der Essay »Ich kann keine Romane lesen« von Alfred Polgar setzt die
provokante und iiberpointierte Gattungstheorie des Café Central wei-
ter fort. Die Formel kénnte lauten: eine Kraus-Exegese mit originellen
Akzenten.®

Obwohl Polgar mit der expressionistischen Bewegung nicht das ge-
ringste zu tun hatte, sondern sich eher spottisch iiber deren Betrieb-
samkeit und Programme duflerte, deckt sich seine — allerdings in hu-
moristischem Ton vorgetragene — Kritik am Roman in einem wichti-
gen Punkt mit Grundsitzen der expressionistischen Kunsttheorie.

Die Kunst ist nicht dazu da, die Erfahrungswelt zu wiederholen:
diese ist ein Gegenstand der Erfahrung, man kennt sie, eine Verdop-
pelung 1st tberflilssig — das ist der zentrale Gedanke zahlloser Mani-
feste und anderer Programmschriften. Freilich ist vom steilen Pathos
der Expressionisten bei Polgar nichts zu spiiren, ganz im Gegenteil,
die erstaunlichsten Thesen werden im Tonfall des satirischen Feuille-
tons vorgetragen.

Romane fithren uns oder schleifen uns durch eine Welt, die wir zur
Geniige kennen und Tag fiir Tag jener Schauplatz ist, auf dem wir
auch selbst agieren oder zumindest zuschauen. Romane lesen, das
heifit: unser Gehirn, das ohnehin vollgestopft ist mit Gesichtern,
Schicksalen, Gegenstianden, nun auch mit erfundenen Dingen zu be-
lasten.

Ich, der ich gar keine Besuche mache, soll mich durch Hiitten und Palaste
schleifen lassen. in Tople, Betten, Hime gucken und zuschen, wie’s dort
brodelt, wo doch schon der Brodem meines eigenen kleinen Lebens mich
betaubt, mir kosmischer Nebel scheint, unendlich, undurchdringlich?"

13 Der Versuch erschien in Polgars Skizzenband »Orchester von oben« und wurde
rund zwanzig Jahre spiter, 1948, in seinem Buch »Anderscits. Erzihlungen und Erwigun-
gene« mit einigen Anderungen erncut verdffentlicht.

Y4 Alfred Polgar: Orchester von oben, Berlin 1926, S. 267.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 205

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ist witzig, unkonventionell, herausfordernd, und will es auch sein.
Literaturtheorie dagegen will es gewifl nicht sein. Gewicht hat es den-
noch, und zwar in dem bereits aufgezeigten Sinn. Die Spitze richtet
sich, wie bei Kraus, gegen eine extensiv-mimetische Auffassung von
Literatur, kurz: gegen den sogenannten Realismus. Folgende Stelle
zeigt das am deutlichsten:

Ganz abgesehen davon, wie zeitraubend Romane sind, wie voll mit lastiger
Beschreibung, mit Nebenbei und Rundherum und Zwischendurch, mit
Meublement, Landschaft, Kleidern, Geriten, Frisuren, Augen-, Mienen-
spiel, Witterungserscheinungen, Formalititen, wie ausgewickelt sie sind,
wie breit und zéh, kurz: wie episch.’

Die Ubereinstimmung mit Karl Kraus ist stellenweise fast wortlich.
Die provokante Gleichung mit den Elementen sepische Uberfliissig-
keit« und stiberfliissige Epike zeichnet sich bei beiden Autoren als ein
Modell radikaler Kritik am Roman ab. Auch bei Polgar ist die Vorstel-
lung von Sprachkunst auf engste mit der Idee von Knappheit, Essenz,
kurzer Form verbunden. Zieht man aus seinem Essay die naheliegen-
den Schlufifolgerungen, so besagt die entscheidende Folgerung, dafi
die Kunst dort wichst, wo die Mimesis der Dingwelt abnimmt. Je ge-
ringer die Last der Konkretheit, desto grofier die Zunahme an Subtili-
tat.

Polgar wire indes nicht Polgar, gibe es zum Schluf} keine tiberra-
schende Pointe. Sie liegt in der paradoxen Auferung, in die hochsten
Sphéaren sprachlicher Gediegenheit werde man bei der Lektiire einer
Grammatik versetzt: denn nur dort ist ein sprachliches Muster reiner
Selbstzweck, es bezeichnet nichts, sondern veranschaulicht pure Form.
Und eben dies gehodrt zu den geheimen Wiinschen grofier Sprach-
kiinstler.

Hier, in der Grammatik, liegt, auseinandergenommen, das Elementargertist
aller denkbaren Denkgebiude bloff, mit Nuten, Klammern, Traversen, Stif-
ten, Alles kann draus werden. Es gibt kein modereres Buch als eine
Grammatik, sie ist ganz Expression, voll Geheimnis und doch durchsichtig
wie die Luft eines Frithjahrsmorgens. [...] Und wie das Leben selbst hat sie
Gesetze, die man niemals auslernt, ist immer neu, zumindest wenn man,
wie ich, sie nicht studiert, sondern nur liest. Bin ich hinten, bei der Verin-
derlichkeit des participium passivum der riickbeziiglichen Zeitworter ange-

15 Ebd., S. 268.

206 Viktor Zmegat

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kommen, habe ich das Kapitel vom Konjunktiv in Relativsitzen lingst ver-
gessen. Ich kann jedes Kapitel immer wieder lesen, bin immer wieder iiber-
rascht von den Neuigkeiten, die es mir mitzuteilen hat.

Darauf folgt der allerletzte Satz: »Versuchen Sie das mit dem »Zauber-
berg««¢ In der Neufassung von 1948 erscheint dieser Satz allgemeiner
formuliert, und der Romantitel von Thomas Mann kommt nicht
mehr vor. Uber den Grund dafiir kann man sich verschiedene Ge-
danken machen, doch das wire ein neues Thema, eines, das zeigen
konnte, in welchem Mafle Rezeptonsgeschichte Literarhistorie und
Kulturgeschichte ist.

Es ist nun der Augenblick gekommen, das Versprechen von vorhin
einzulosen und tber das Einzelbeispiel hinaus die Gattungspraferen-
zen bei den Autoren der Wiener Moderne umfassender zu priifen.
Beginnt man gleich bei den drei zitierten Schriftstellern, so tberrascht
es wohl nicht, dafl nur einer von ihnen, nimlich Hofmannsthal, ein
bedeutender Erzihler war, allerdings ein novellistischer. Es mag kein
Zufall sein, daf} sein einziges als Roman geplantes Werk iiber Frag-
mente nicht hinaus gelangt ist. Der populirste unter den gewichtigen
Autoren, Schnitzler, hat in seinem umfassenden Erziahlwerk nur einen
einzigen Text Roman genannt, den »Weg ins Freie«, obwohl sich zu-
mindest bei der »Chronik« »Therese« dieser Gattungsbegriff ebenfalls
angeboten hitte. Fast ist man geneigt, von einer Art Bertthrungsangst
vor dem Wort »Roman« zu sprechen. Daran denkt man auch ange-
sichts der fehlenden Gattungsbezeichnung in Richard Beer-Hofmanns
wichtigem Prosawerk, das nur einen Titel trigt, »Der Tod Georgss,
ohne jeglichen Zusatz. Unter den weiteren namhaften Vertretern der
Wiener Moderne ist Peter Altenberg schon deswegen ein sehr be-
zeichnender Autor, weil er allenfalls bereit war, gelegentlich einen
fremden Roman so zu nennen; einen eigenen zu schreiben, fiel thm
nicht ein. Nicht unerwiahnt sollte schlieffllich der Umstand bleiben,
dafl auch der in aller Welt auflagenstirkste Wiener Autor aus dem
Umbkreis des »Jungen Wiene, Stefan Zweig, sich nur einmal dazu ent-
schlof, einen Roman zu schreiben — ein erstaunliches Faktum, wenn
man bedenkt, daf} der gewif§ nicht popularititsscheue Autor gerade
die am meisten verbreitete literarische Gattung der Epoche so lange

15 Fbd., S. 268f.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 207

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gemieden hat. Dazu kommt noch der Umstand, dafi dieser einzige
Roman, ein Spitwerk, eher eine zerdehnte Novelle ist.

Lediglich das Schaffen Hermann Bahrs weist eine eigentiimliche
Paradoxie auf. Ausgerechnet der Wortfithrer und — nach heutiger
Ausdrucksweise — der >Manager< der Wiener Jahrhundertwende in
Literatur, Theater und bildender Kunst hat sich in dieser Hinsicht als
atypisch erwiesen: er veréffentlichte bekanntlich mehrere Romane
und hatte sogar den Ehrgeiz, die grolen Romanzyklen in der Art der
Franzosen des 19. Jahrhunderts durch einen 6sterreichischen Zyklus
zu bereichern. Das Erzihlwerk Bahrs hat im iibrigen wenig Beach-
tung gefunden; selbst unter Germanisten scheinen nicht allzu viele
der Versuchung erlegen zu sein, sich Evidenz tiber die umfangreichen
Bénde aus der mittleren und spiten Schaffensperiode zu verschaffen.
Mit anderen Worten: Auch der Programmatiker der Wiener Moderne
hat trotz seines Eifers letztlich wenig dazu beigetragen, das Bild von
einer weitgehend romanlosen Bewegung wesentlich zu verdandern.

Bevor wir uns historischen Uberlegungen zuwenden, verdient ein
weiterer systematischer Gesichtspunkt, beachtet zu werden. Man
kann eine literarische Konzeption oder ein literarisches Milieu auch
durch seine Bereitschaft zu Theoriebildung und Programmatik kenn-
zeichnen. In der Wiener Kultur um 1900 ist die Anzahl literaturis-
thetischer und kunstkritischer Arbeiten betrichtlich; die bereits ge-
nannten reprasentativen Autoren wie auch zahlreiche halb vergessene
Kritiker haben daran teil.” Allein auch hier fillt ein bezeichnender
Umstand ins Auge. Mustert man die kritischen Schriften der wichtig-
sten, Bewegung und Milieu wirklich pragenden Schriftsteller, ist die
Tatsache nicht zu Gbersehen, dafl die grofite Aufmerksamkeit Fragen
der Dramentheorie sowie der Poetik lyrischer Dichtung und kleiner
Prosaformen gilt.

Fiir eine Theorie grofler Erzahlgattungen ist dagegen ke ausge-
pragtes Interesse zu erkennen. Zwischen Kraus oder Hofmannsthal
und der folgenden Generation liegt eine poetologische Zeitenscheide.

Um den Dingen gerecht zu werden, ist es erforderlich, zwischen ei-
nem programmatischen bzw. poetologischen Diskurs und gelegentli-

7 Vel. dazu die grundlegende Dokumentation von Gotthart Wunberg (Hg.): Das Jun-
ge Wien. Osterreichische Literatur- und Kunstkritik 1887—-1902, 2 Binde, Tiibingen 1976.

208 Viktor Zmegaé

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen kritischen Auflerungen iiber Lektiire zu unterscheiden. Es ver-
wundert weiter nicht, daf ein so leidenschaftlicher und extensiver Le-
ser wie Hofmannsthal in seinen betrachtenden Schriften auch auf
Romane zu sprechen kommt. In den Aufsitzen reicht das Interesse
von Jean Paul, Balzac, Flaubert und Stifter bis d’Annunzio. Es fallt
auf, dafl weder die grofie russische noch die englische Romankunst
des neunzehnten Jahrhunderts eine nennenswerte Rolle spielt. Auch
die Leselisten der Briefe und Tagebiicher verraten vor allem die ro-
manistische Bildung Hofmannsthals. Faszination ging offenbar von
der gleichsam schlanken psychologischen Erzahlkunst Maupassants
aus. Von den eigendichen Zeitgenossen unter den europiischen Er-
zihlern wurden nur wenige notiert: es fehlen gerade die bedeutend-
sten Namen, auch unter den deutschen. Die Tatsache, dafi Hof-
mannsthal einen Roman von Hermann Stehr mit einem Aufsatz be-
denkt, lenkt nur die Aufmerksamkeit auf den Umstand, dafl weder
Thomas Mann noch Heinrich Mann oder Hermann Hesse auf eine
entsprechende Weise gewiirdigt erscheinen.

In einem breiteren Zusammenhang mufl man es dagegen als unge-
mein bezeichnend finden, daf in Hofmannsthals einziger Arbeit iiber
den Roman unter theoretischen Gesichtspuntken, namlich im fiktio-
nalisierten Dialogessay »Uber Charaktere im Roman und im Dramac«
(1902), das erfundene Gesprich zwischen Balzac und dem Orientali-
sten Hammer-Purgstall vor allem der Geltung des Dramas und Thea-
ters gewidmet ist. Der osterreichische Gelehrte vertritt das Kulturver-
stindnis des einheimischen Milieus (und wohl auch den Standpunkt
Hofmannsthals), wenn er den franzosischen Romancier dazu auffor-
dert, seine grofle Begabung zur Menschendarstellung auch im Drama
zu demonstrieren. Ein Drama, wie es ithm vorschwebe, antwortet
Balzac, habe es schon einmal gegeben, im Zeitalter Shakespeares,
doch die klassizistische Tradition hat die Gestalten im Drama verengt
und aus ithnen Figuren eines berechneten Kontrapunktes gemacht.
Das Panddmonium der menschlichen Vielfalt kénne er nur im Ro-
man andeuten, auf der Bithne wiirde er versagen. Das Gesprich ver-
laflt tibrigens im zweiten Teil die Gattungsproblematik und wendet
sich, ganz allgemein, Fragen der Schaffenspsychologie zu.

Der Hinweis auf die Bithnenkunst ist, wie gesagt, bezeichnend fur
die Wiener Moderne. Unter deren namhaften Vertretern gibt es —

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 209

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sicht man von Altenberg ab — keinen einzigen, der nicht fiir die Biih-
ne geschrieben und ein besonders enges Verhiltnis zum Theater ge-
habt hitte. Noch wichtiger ist im Hinblick auf unser Thema der Um-
stand, daf} die wenigen rein theoretisch-spekulativen Schriften aus
dem Kreis der Wiener vor allem Beitrige zur Dramenpoetik und
Biihnenasthetik sind. Einige Aufzeichnungen Hofmannsthals gehoren
dazu, namentlich aber Schnitzlers — noch viel zu wenig bekannte —
Notate und Kurzessays aus dem »Buch der Spriiche und Bedenkens«
von 1927. Diese Betrachtungen wiederlegen ganz entschieden die ste-
reotype Vorstellung vom Dichter impressionistischer Stimmungen,
denn vor allem die literaturdsthetischen Abschnitte sind philosophi-
sche Prosa aus dem Geist Schopenhauers oder Nietzsches. Die Gat-
tung, die in den Erwigungen des Autors, etwa zum Thema Zufall
und Notwendigkeit in der Literatur, immer wieder in den Vorder-
grund tritt, ist das Drama, und zwar nicht etwa das Schauspiel oder
die Groteske, was bel einem Autor, den man in mancherlei Hinsicht
zwischen Ibsen und Pirandello ansiedeln konnte, nicht weiter ver-
wunderlich wire; im Mittelpunkt steht vielmehr die durch die Aristo-
telische Poetik traditionsreichste dramatische Gattung, die Tragodie.’®
Festzuhalten ist jedenfalls die vergleichsweise konservative The-
menwahl der poetologischen Schriften Schnitzlers, ein Umstand, der
zeigt, dafl der in seinem Dramenschaffen sensible, gelegentlich die
Bithnenillusion ironisierende Impressionist mit seinem theoretisieren-
den Bewufitsein durchaus auf dem Boden emer Uberlicfcrung stand,
die in Deutschland etwa mit der Entwicklungslinie von Lessing bis
Hebbel gekennzeichnet ist. Begriffen wie >Kontingenz< und >Relativis-
mus¢ stehen hier immer noch Kategorien wie >Absolutheit:, >Wert-
systems, »Prinzipientreues gegeniiber. Es ist bekannt, daff der Roman
im 20. Jahrhundert, von Thomas Mann bis Musil, den Weg der ironi-
sierenden Relativierung gegangen ist. Um so bemerkenswerter ist die
Tatsache, daf} ein so mafigeblicher Autor der Wiener Moderne wie
Schnitzler ausgerechnet als Theoretiker der Tragodie auftritt. Man hat
ihn nicht selten mit Freud verglichen und auf die psychologischen Er-
rungenschaften der Wiener Jahrhundertwende hingewiesen. Im Hin-

18 Arthur Schnitzler: Buch der Spriiche und Bedenken, Wien 1927, 5. 173ff. (Vgl. in
der Ausgabe der Gesammelten Werke den Band Aphorismen und Betrachtungen, Frank-
furt am Main 1067, S. 96fT)

210 Viktor Zmegad

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

blick auf unsere Fragestellung konnte ein ganz anderer Vergleich er-
wogen werden. Beide Autoren erscheinen namlich in bestimmter Hin-
sicht konservativ: bei Schnitzler sind es die Anschauungen iiber tra-
dierte literarische Werte, bei Freud die — am nachdriicklichsten in sei-
ner Abhandlung »Das Unbehagen in der Kultur« vertretene — Auffas-
sung von der gesellschaftlichen Notwendigkeit konventioneller mora-
lischer Normen.

Mit der Fragestellung, daff Schnitzler offenbar viel eher geneigt war,
bis zu einem gewissen Grade sogar im Geiste Lessings, eine »Wiener
Dramaturgie« zu schreiben als etwa eine Romantheorie, betreten wir
den letzten Kreis unserer Betrachtung: den historischen. Die Versu-
chung, hierbei sehr weit auszuholen und spezifische kinstlerische
Entwicklungen bis in die Anfinge der Neuzeit zuriickzuverfolgen, ist
betrachtlich. Es gentigt, darauf hinzuweisen, dafl man es mit Erschei-
nungen zu tun hat, die mehrere Jahrhunderte umfassen. Kaum eine
Literaturgeschichte versdumt es, deutlich zu machen, dafl das kiinstle-
rische und literarische Leben in Osterreich Eigenheiten aufweist, die
bei einem Vergleich mit Deutschland besonders ins Auge fallen. Im
Gegensatz zur polyzentrischen Kultur im Norden, die neben der Mu-
sik auch ein sehr ausgeprigtes, ebenfalls in breiter Streuung auftre-
tendes literarisches Leben aufwies, war die Kunst in Wien seit langem
vorwiegend durch Sprechbithne, Musiktheater und Konzerte gekenn-
zeichet — viel weniger dagegen von einem individuellen Verhiltnis zur
Schriftkultur. Die Entfaltung des Theaters und der Musik beruht in
erster Linie auf den Formen gemeinschaftlicher Rezeption, und das
sind die Modi, die durch Jahrhunderte Mentalitit und Kunstver-
stindnis der dsterreichischen Offentlichkeit, und das heifit vorwie-
gend des Wiener Publikums, in besonderem Mafle gepragt haben.

Obwohl seit der Josephinischen Epoche der Roman in Osterreich
keineswegs ein vélliger Fremdling war, dominierten auch weiterhin
fiir lange Zeit die genannten Kunstgattungen, dazu in einer sehr stark
institutionalisierten Form. All dies wirkte sich nachteilig auf die Ent-
faltung erzahlerischer Grofiformen aus. In einem Milieu, in dem
kiinstlerische Ereignisse weitgehend gesellschaftliche sind, sind die
Chancen jener asthetischen Hervorbringungen eingeschrinkt, die auf
individueller und privater Aufnahme beruhen. Und das betrifft vor

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 211

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allem den Roman, die wichtigste Gattung im Bereich individueller
Lektiire in den meisten Literaturen des 19. Jahrhunderts.

»Die Geburtskammer des Romans«, schreibt Walter Benjamin in
seinem Essay »Der Erzihler«, »ist das Individuum in seiner Einsam-
keit, das sich Gber seine wichtigsten Anliegen nicht mehr exempla-
risch auszusprechen vermag, selbst unberaten ist und keinen Rat ge-
ben kann.«** Benjamin meint hier zwar den Erzihler und seine Gestal-
ten, doch das »Individuum in seiner Einsamkeit« ist ebenso eine For-
mel fiir den Leser des Romans, denn gerade diese Gattung ist mehr
als alle anderen in der Rezeption auf Einsamkeit angewiesen. Die Ab-
schirmung und Abgeschlossenheit liefle sich allegorisch geradezu
durch eine Figur bei Romanlektiire darstellen.

So gesehen gewinnt die Abneigung oder zumindest Zuriickhaltung
gegentiber dem Roman in der 6sterreichischen Literatur mehrerer
Epochen auch sozialgeschichtliche Umrisse. Die Traditionen der Mu-
sik- und Theaterstadt Wien weisen sich nicht durch den Roman aus
(so wie sich etwa Paris durch Balzac, Zola und Proust der Welt vor-
stellt), sondern durch Darbietungen und Rezeptionsformen, die sich
auf akustische und optische Wirkungen grofiflichiger Art beziehen.
Es ist ferner bezeichnend, daff auch die Reaktion auf den Makart-
Prunk keine Internalisierung in Gestalt eines Riickzuges in die Ein-
samkeit des Romans zur Folge hatte; die Reaktion duflerte sich viel-
mehr in der Pflege kleiner Gattungen: des Emakters, der Impression,
der Kurzgeschichte, am deutlichsten in den Prosaskizzen Altenbergs,
in manchen novellistischen Werken Hofmannsthals und in den Einak-
tern von Schnitzler.

Diese Gattungen, zusammen mit dem Aphorismus und der feuille-
tonistischen Glosse, entsprachen einem Schlagwort der Jahrhundert-
wende, nimlich der Rede vom »nervosen Zeitalter<. Diese war freilich
damals auch anderswo in Umlauf, etwa in Berlin und Miinchen, und
doch erschienen dort in ununterbrochener Folge umfangreiche Ro-
mane, Werke von unterschiedlichem Geist und Rang, von den
»Buddenbrooks« bis zum »Schloff Hubertus«. Man mdchte fast sagen,
die sogenannte Nervositdt beschiftigte iiberall das Feuilleton, doch
nur in Wien meinte man es ernst mit der modernen Empfindlichkeit.

19 Walter Benjamin: Muminationen, Frankfurt a. M. 1969, S. 413f,

212 Viktor Zmegat

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegen die in den meisten Landern nachweisbare Dominanz des Ro-
mans wirkten sich in Osterreich gleich zwei Faktoren aus, dazu vollig
entgegengesetzte: die traditionelle Vorliebe fiir das Theater ist der ei-
ne, die Entdeckung der impressionistischen Kleinform die andere.
Man braucht nur die poetologischen Aufzeichnungen von Peter Al-
tenberg zu lesen, um zu ermessen, wie grofl bei manchen Wiener Au-
toren um 1900 die Begeisterung beim Gedanken war, Literatur kénne
skizzenhaft und improvisatorisch, gleich einer schweifenden Kamera,
Erfahrungen intensivster Sinnlichkeit vermitteln. Diese Kunst, die
man vor allem eine Hervorbringung des entfesselten Auges nennen
koénnte, entspricht der Freude an der Wahrnehmung an sich, gleich-
sam einem Artismus der Wahrnehmung. Daher ist ihr letzter Sinn
Komprimierung: der Augenblick ist in ihr Ewigkeit. Die grofien, auf
zeitlicher Extension beruhenden literarischen Gattungen haben hier
nichts zu suchen.

Man kann diese Sicht des Literaturhistorikers auch durch Zeugnis-
se aus jener Zeit stitzen. Ich wahle mit Absicht die Beobachtungen ei-
nes Autors, der das Wiener kulturelle Milieu um die Jahrhundert-
wende als Fremder kennenlernte und die Dinge daher mit dem schir-
feren, keine Gewohnung voraussetzenden Blick des von auflen Ge-
kommenen betrachtet.

Gemeint ist Jakob Wassermann, der in seiner autobiographischen
Schrift »Mein Weg als Deutscher und Jude« auch die Erfahrungen
seiner frithen Wiener Jahre schildert, der Zeit um 1900 also. Das so-
genannte »Junge Wien< in der Literatur war damals in der Tat noch
jung, und mit der Feststellung, man komme aus Wien oder schreibe
in Wien war in jenen Tagen in Deutschland keine besondere Empfeh-
lung verbunden, erinnert sich Wassermann.*® Eine gewichtige Aus-
nahme nennt er allerdings: alles, was mit Musik und Theater zusam-
menhing, das wurde im Ausland mit gréfitem Respekt behandelt. Im
Klartext: Kam aus Wien ein Roman, wurde er kaum fiir voll genom-
men, eine Inszenierung oder ein Konzert dagegen setzten Mafistabe.

Dem Historiker bereitet es keine Mihe, weitere Zeugnisse dieser
Art vorzulegen. Schwierigkeiten sind viel eher mit der Frage verbun-

# Jakob Wassermann: Mein Weg als Deutscher und Jude, Nendruck Miinchen 1994,
S. 99f.

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 213

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den, die am Ende dieser Betrachtung nicht zu umgehen ist. Woher
kommt es namlich, daf in der Zwischenkriegszeit der Beitrag osterrei-
chischer Autoren zum europiischen Roman ganz unverhofft in den
Klassikerrang aufsteigt? Auch bei einer sparsamen Aufzihlung der
wichtigsten Vertreter des Romans im 20. Jahrhundert werden kaum
jemals Robert Musil und Hermann Broch fehlen. In den Jahren nach
1945 setzt sich dann die Neigung zugunsten der erzihlerischen Grofi-
form fort, bei Heimito von Doderer, George Saiko, Paris von Giiters-
loh. Der fiir die osterreichische Jahrhundertwende so bezeichnende
generische Befund gilt nun nicht mehr. Die Frage lautet, was diesen
Wandel bewirkt haben mag.

Man beriihrt damit, das ist evident, ein grundsétzliches literaturge-
schichtliches Problem, ein Problem, das zumindest so alt ist wie die
neuzeitliche Geschichtsschreibung iiber Kunst, etwa seit Winckel-
mann. Es geht darum, ob das Aufkommen oder Verschwinden kultu-
reller Phinomene genetisch bzw. sozialgeschichtlich erkliart werden
kann.

Fiir das Uberwicgen der Theaterkultur auf Kosten ciner spezifi-
schen Schriftkultur gibt es in der Osterreichischen Geschichte plausible
Griinde. Das asthetische Reprisentationsbediirfnis im Geiste hofi-
scher Gesellschaft gehért sicherlich zu den entscheidenden. Man
kénnte den fortschreitenden Abbau dieser Tradition als Begriindung
anfiihren, wenn von der allgemeinen Angleichung Osterreichs an die
vorherrschenden kulturellen Tendenzen in Europa die Rede ist. Mit
Sicherheit 1afit sich jedenfalls sagen, dafl sich die Wandlungen zugun-
sten des Romans und seines Ansehens auch in den ersten Jahrzehnten
nach 1900 zum Teil noch in herkémmlichen Bahnen bewegen. Be-
zeichnend fiir das zogernde Tempo in manchen Bereichen der Buch-
kultur ist die Tatsache, dafl wichtige Werke nach wie vor in auslindi-
schen Verlagen erscheinen. Nicht nur die meisten Schriften der Wie-
ner Moderne (Karl Kraus ist darin eine Ausnahme) haben ithren Weg
in die Offentlichkeit von Berlin oder Leipzig aus angetreten; auch bei
Musil ist das noch der Fall.

Der Aufstieg des osterreichischen Romans wire freilich nicht so
folgenreich gewesen, hitten nicht so bedeutende Autoren wie Broch
und Musil den Weg geprigt. Daf} es zu einem entscheidenden Zeit-
punkt gleich zwei so markante Personlichkeiten waren, dafiir kann

214 Viktor Zmegal

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

man sich kaum eine plausible Erklirung vorstellen. Sehr wohl aber
sind Zusammenhinge erkennbar, wenn sich der Blick auf die literari-
sche Beschaffenheit und die geschichtliche Signatur der Werke richtet.
Man fragt sich, ob es ein Zufall ist, daf} sich der genannte Aufstieg
zeitlich mit neuen Ansitzen im Verstindnis des Romans deckt. Sieht
man den reprasentativen Roman des 19. Jahrhunderts vor allem im
Bereich des sogenannten Realismus in Frankreich, England und Rufi-
land, wird man in der osterreichischen Literatur jener Zeit — trotz
Ebner-Eschenbach, Franzos und Sacher-Masoch — vergeblich nach ei-
nem epochenprigenden Beitrag suchen. Doch schon die ersten Jahr-
zehnte nach 1900 haben gezeigt, dafl der Roman Wege einzuschlagen
gedenkt, die sich von Geist und Machart der grofien Erzahlprosa des
vergangenen Jahrhunderts in vielerlei Hinsicht entfernen.

Traditionslosigkeit, oder zumindest partielle Traditionslosigkeit, wie
sie fiir Osterreich im Hinblick auf den Roman gilt, vermag in einem
Zeitalter des Umbruchs auch eine Chance zu sein. Es kam nicht mehr
darauf an, den Mustern der Vergangenheit zu folgen und etwa Balzac
oder Dickens, Tolstoj oder Dostojevskij gleichsam auf ésterreichische
Art nachzuholen; es galt vielmehr, das eigene andere fruchtbar zu ma-
chen.

Bei Hermann Broch, in den romangeschichtlichen Exkursen der
Abhandlung iiber Hofmannsthal, erfihrt man es auch erster Hand.
Die Epoche des Romans von Balzac bis Zola — Broch nennt sie, wie
uibrigens auch Arnold Hauser in seiner »Sozialgeschichte der Kunst
und Literatur«, das naturalistische Zeitalter — ist aus seiner Sicht eine
grofle Stunde der Synthese gewesen: Es kam zu einer eigentiimlichen
Deckung von erstaunlicher Kunstleistung und populirer Lektiire, so
dafl dieses Erzihlen ganz unterschiedliche Bediirfnisse befriedigen
konnte. Doch das war nur ein geschichtlicher Augenblick.

Von dem natiirlichen< Erzihlertum wie es noch bei Balzac und den Russen
[...] sich vorfand, war bei den groflen Romanciers nach der Jahrhundert-
wende keine Spur mehr vorhanden: der Roman, in seiner Grundlage —
man denke an die Volkserzihlung — ein naturalistisches Gebilde, hat durch
das Zusammentreffen mit dem Naturalismus des 19. Jahrhunderts seine
grofie Stunde gehabt, d.h. er konnte da zur vollbewufiten Kunstform, zur
iiberaus bewufiten Flaubertschen Kunstform werden, schien aber damit
seine Méglichkeiten erschépft zu haben, und um seine Kunstwiirde, seine

Die Wiener Moderne und die Tradition literarischer Gattungen 215

https://dol.org/10.5771/0783068217055-190 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kiinstlerische Existenzberechtigung zu wahren, mufite Flauberts Kunstver-
bissenheit fortgesetzt, ja geradezu manisch tibersteigert werden.

Broch verschweigt diskret die Rolle, die seine eigene Generation in
dieser Konstellation gespielt hat, namentlich im Hinblick auf die Ro-
mangeschichte in Osterreich. An der Erzihlkunst im Zeichen von
Realismus und Naturalismus nahm die sterreichische Literatur im
allgemeinen doch nur peripher teil; in der Stunde der europiischen
Experimente (die nicht mehr dem Experimentalbegriff Zolas entspra-
chen) konnten dagegen die fiir den Roman in Osterreich noch nicht
genutzten literarischen, philosophischen und psychologischen Errun-
genschaften der Wiener Moderne wirksam werden. Man denke nur
an die Wirkung der Moglichkeiten eines konsequenten Inneren Mo-
nologs bei Schnitzler, an die Impulse der Psychoanalyse, der Erkennt-
nistheorie Machs und der neopositivistischen Sprachphilosophie, fer-
ner an die Sprachkritik bei Hofmannsthal, die intellektualistische Ein-
stellung gegeniiber der Literatur bei Karl Kraus, und damit die Be-
deutung der Essayistik, aber auch an die literarische Praxis der Mon-
tage, eine Praxis, die unter neuen Bedingungen die Frage nach der
Beschaffenheit der poetischen Fiktion aufwirft. Das kompositorisch
nicht auf herkémmliche Weise verklammerte Nebeneinander von Er-
zahlung und Essayistik bei Broch lifit chbenso Zusammenhinge er-
kennen wie das erkenntnistheoretisch grundierte metapoetische Ver-
fahren in Musils Erzahlprosa.

Es steht Uberlegungen wie den hier vorgelegten nicht schlecht an,
wenn an deren Schlufl der Hinweis auf eine Paradoxie steht. Die
osterreichische Jahrhundertwende, reprisentiert durch die Wiener
Moderne, hatte ein gebrochenes oder zumindest ein belastetes Ver-
hiltnis zum Roman. Hierbei wirkten sich indes eigentiimlicherweise
zwel kontrire Neigungen aus: eine konservative und eine asthetisch
experimentierende. Paradox 1st das Ergebnis. Denn beide haben, ent-
gegengesetzt und doch vereint, dazu beigetragen, dafl der modernist-
sche Roman in Osterreich — und aus Osterreich — jene Stellung ge-
winnt, die er auch heute noch einnimmt.

# Hermann Broch: Kommentierte Werkausgabe. Hrsg. von Peter Michael Liitzeler,

Frankfurt a. M. 1975, Bd. 9/1, S. 245.

216 Viktor Zmegat

https://dol.org/10.5771/9783068217055-100 - am 17.01.2026, 16:21:38. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217055-199
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

