
https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

„Die Wunder der Schöpfung“ 

Mensch und Natur in der türksprachigen Welt 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

HERAUSGEGEBEN VOM 
ORIENT-INSTITUT ISTANBUL 

 
BAND 9 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 
 
 

„Die Wunder der Schöpfung“ 

Mensch und Natur in der türksprachigen Welt 
 

 
 
 

Herausgegeben von  
Brigitte Heuer 

Barbara Kellner-Heinkele 
Claus Schönig 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

WÜRZBURG 2016 
      

 
ERGON VERLAG WÜRZBURG 

IN KOMMISSION 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschlaggestaltung: Taline Yozgatian 

Umschlagabbildung: Dābbat al-arḍ (Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ. Istanbul Üniversitesi Kütüp- 
hanesi, T 6624. Quelle: And 1998: 286, Farbabb.) 

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de 
abrufbar. 

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek 
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie; 
detailed bibliographic data are available in the Internet at http://dnb.d-nb.de. 

ISBN  978-3-95650-183-8 
ISSN  1863-9461 

© 2016 Orient-Institut Istanbul (Max Weber Stiftung) 
Das Werk einschließlich aller seiner Teile ist urheberrechtlich geschützt. Jede Verwertung des 
Werkes außerhalb des Urheberrechtsgesetzes bedarf der Zustimmung des Orient-Instituts 
Istanbul. Dies gilt insbesondere für Vervielfältigungen jeder Art, Übersetzungen, Mikro- 
verfilmung sowie für die Einspeicherung in elektronische Systeme. Gedruckt mit Unter- 
stützung des Orient-Instituts Istanbul, gegründet von der Deutschen Morgenländischen 
Gesellschaft, aus Mitteln des Bundesministeriums für Bildung und Forschung. 

Ergon-Verlag GmbH 
Keesburgstr. 11, D-97074 Würzburg 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhalt 

Vorwort..................................................................................................................... 7 

Verzeichnis der Abbildungen ................................................................................ 13 

1. Horizonte der Literatur

Catharina Dufft 
„Naturschönheit“ und Ort der Begegnung:  
Die Prinzeninseln um 1900 in ausgewählter Literatur 
des 20. Jahrhunderts .............................................................................................. 17 

Erika Glassen 
Die Wahrnehmung der Natur 
im frühen türkischen Istanbul-Roman.................................................................. 27 

Karin Schweißgut 
Jenseits der Zivilisation:  
Mensch und Natur in Anatolien anhand von 
ausgewählten Werken der türkischen Literatur ..................................................... 39 

Jenny B. White 
Creating Turks in Fiction and Ethnography ......................................................... 53 

Sigrid Kleinmichel 
Atmosphäre an der „Peripherie“. 
Zur Dichtung in Usbekistan nach 1990 ................................................................ 57 

2. Sprachliche Erfassung von Natur

Yukiyo Kasai 
Die alttürkischen Wörter aus Natur und Gesellschaft 
in chinesischen Quellen (6. und 9. Jh.). 
Der Ausgangsterminus der chinesischen Transkription tū jué 突厥 ..................... 81 

Helga Anetshofer 
Neues zur altanatolisch-türkischen Pferdeterminologie ..................................... 143 

Ablet Semet 
Natur und Mensch als Maßeinheiten in den Türksprachen .............................. 159 

Ayşe Tetik 
‚Mensch‘, ‚Mann‘, ‚Frau‘ in den modernen Türksprachen................................. 169 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INHALT 6 

3. Von (Fabel-)Tieren und Pflanzen

Joachim Gierlichs 
Zur Ikonographie des dābbat al-arḍ ..................................................................... 183 

György Hazai 
Natur und Tierwelt in zwei frühosmanischen Werken....................................... 191 

Peter Zieme 
Über Wunschbäume, Schlangen 
und eine altuigurische Erzählung........................................................................ 205 

Ingeborg Hauenschild und Claus Schönig 
Drogen im Bābur-nāme ........................................................................................ 217 

Richard Wittmann 
„Denn sie können ja nicht sprechen ...“.  
Ein frühes Beispiel gesetzlich verordneten, 
pathozentrischen Tierschutzes in der islamischen Welt ..................................... 231 

4. Menschen, Landschaft und Umwelt

Mária Ivanics 
Hungersnot in der Steppe ................................................................................... 251 

Barbara Flemming 
Mensch und Natur an der Südostgrenze der Türkei .......................................... 259 

Adolat Rakhmankulova 
Die landwirtschaftlichen Erfolge 
der koreanischen Zwangsumsiedler in Usbekistan ............................................. 271 

Brigitte Heuer 
Vom Salzsumpf zum Vogelparadies. 
Das geplante Biosphärenreservat „Nuratau-Kyzylkum“ in Uzbekistan ............. 279 

Elena V. Boykova 
The Interrelation of Nature and Man 
in the Spiritual Tradition of the Mongols........................................................... 297 

Rufat Sattarov 
The “Rites of Passage” Among the Azerbaijani Turks: 
Traditional Beliefs and Rituals Linked to the Birth of a Child .......................... 301 

Die AutorInnen und HerausgeberInnen............................................................. 313 

Abbildungen ........................................................................................................ 317 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Seit undenklichen Zeiten haben die Wunder der Schöpfung den Menschen fas-
ziniert. Tiere, Pflanzen, Gesteine, Phänomene des Himmels und des Meeres und 
der Kreislauf der Jahreszeiten regten mit ihrer Vielfalt, ihren Farben und Formen, 
ihrer Unberechenbarkeit, Regelhaftigkeit oder Wandlungsfähigkeit die menschli-
che Phantasie an und dies nicht nur, weil diese Erscheinungsformen der Natur 
die Existenzgrundlage sicherten, sondern auch, weil sie Schönheit und Geheim-
nis ausstrahlten, Furcht und Ehrfurcht erregten und damit auf das Transzenden-
tale hindeuteten.  

Natur im Sinne von Mensch, Tier- und Pflanzenwelt, Landschaft, Himmels-
körpern, Klima, Erde, Luft und Wasser ist zwar in türksprachigen Texten der Ver-
gangenheit und Gegenwart allgegenwärtig, doch ist die wissenschaftliche Unter-
suchung dieses Themenkomplexes in der Turkologie noch weitgehend in den An-
fängen. Das internationale Symposium „’Die Wunder der Schöpfung‘. Mensch 
und Natur in der türksprachigen Welt“ (Freie Universität Berlin, 26.–28. Juli 
2007) konnte die Desiderata der Forschung nicht beseitigen, doch gelang es den 
Teilnehmerinnen und Teilnehmern, dem gegenwärtigen Forschungsstand nach-
zuspüren und das Potential der Thematik auszuleuchten. Allen sei für ihre Prä-
sentationen und Diskussionsbeiträge aufs herzlichste gedankt. Bei dem interdis-
ziplinären Ideenaustausch begegneten sich Sprach-, Literatur-, Geschichts- und 
Religionswissenschaft, Soziologie, Ethnologie und Kunstgeschichte fokussiert auf 
das Thema „Mensch und Natur“. Dies erlaubte, schriftliche Quellen mit Zeugnis-
sen der materiellen Kultur produktiv zu verbinden. 

Die ersten fünf Beiträge des nun vorliegenden Bandes beschäftigen sich mit li-
terarischen Orten, der kollektiven und individuellen Wahrnehmung von „Natur“, 
Umwelt und Raum. Catharina Dufft thematisiert die literarische Beschreibung 
der reizvollen Prinzeninseln bei Istanbul, die als Handlungsort und Topos in der 
türkischen Literatur eine feste Konstante bilden, anhand der Prosa von vier un-
terschiedlichen Autoren. Für den Chronotopos der Insel an sich finden sich auch 
bei diesen Schriftstellern die charakteristischen Attribute wieder: Die Insel als Pa-
radies, die Insel als Mikrokosmos einer Gesellschaft und die Insel als Gefängnis, 
als Ort mit eigenen Regeln. Auch bei Erika Glassen geht es um die literarische 
Verarbeitung der Natur in und um Istanbul, wie sie sich in der Türkei im neu 
entstehenden literarischen Genre des (realistischen) Romans in den letzten Jahr-
zehnten des 19. Jahrhunderts manifestiert: kollektive Wahrnehmung der Natur 
als öffentlicher Raum für gesellige Treffen im Grünen und ihre Vereinnahmung 
einerseits, subjektive Wahrnehmung von Natur als Refugium der Einsamen und 
Spiegel individueller Seelenzustände andererseits. In diesen Kontext gehört auch 
die Entdeckung der „Frauenseele“ und die Entstehung des psychologischen Ro-
mans. Die so genannte Dorfliteratur und ihr verwandte Strömungen, eine von ca. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT 8 

1950 bis in die 1970er Jahre wichtige Richtung der türkischen Literatur, stehen in 
Karin Schweißguts Beitrag im Mittelpunkt (Mahmut Makal, Yaşar Kemal, Ferit 
Edgü). Naturphänomene sind hier meist nicht Quelle positiver Empfindungen, 
sondern dem Menschen feindlich gesinnte Elemente, mit denen er unablässig in 
einem existenziellen Kampf ringt. Dabei geht er nur selten als Sieger aus diesem 
Kampf hervor, sondern wird häufig hilflos und hoffnungslos angesichts bedroh-
licher Naturgegebenheiten dargestellt. Mit der Resonanz auf ihre ethnographi-
schen Monographien setzt sich Jenny White auseinander. Dem Versuch, als Sozi-
alanthropologin typische Milieus und Beziehungen von Menschen in der Türkei 
von einem emischen Standpunkt aus zu beschreiben, begegneten Kritiker und 
Leser mit dem Vorwurf, sie generalisiere und objektiviere türkische Kultur, Tür-
kentum und Türkischsein.  Einen Ausweg aus diesem Dilemma bot ihr die Krea-
tion eines „fiktionalen Türken“ „Kamil Pasha“, des Helden einer Serie histori-
scher Kriminalromane. Sigrid Kleinmichel macht in ihrem Aufsatz darauf auf-
merksam, dass mehrere mittelasiatische Dichter in russischer oder usbekischer 
Sprache in dem Bewusstsein schreiben, dass sie aus europäischer Sicht zu einer 
kulturellen Peripherie gehören. Bei der Darstellung der sie umgebenden Natur, 
einschließlich der Menschen mit ihrer Geschichte, aktivieren sie das Spielerische, 
deklarieren einen nur halb ernst gemeinten Verzicht auf jegliche Idee und tau-
schen frühere Bedeutungen von Bildern gegen andere aus, ohne diese erneut als 
ewig zu erklären. Die Autoren stehen in ihrer Dichtungsart aber keineswegs Eu-
ropa fern. 

Eine zweite Gruppe von Beiträgen befasst sich mit Versprachlichung und 
Konzeptualisierung von Naturwahrnehmung und Naturgegebenheiten in einer 
jeweiligen Umwelt und einem bestimmten gesellschaftlichen Umfeld. Yukiyo Ka-
sai analysiert eingehend die phonetische Wiedergabe alttürkischer Wörter, ein-
schließlich der Personen-, Orts- und Stammesnamen, in mittelchinesischen Quel-
len vor dem 10. Jahrhundert. Abschließend setzt sich die Autorin mit den in der 
Forschung bisher vorgelegten Thesen zur alttürkischen Entsprechung von tū jué 
auseinander und kommt zu ihrem eigenen Ergebnis, dass tū jué als Transkription 
für Türküt gelten müsse. Helga Anetshofer geht anhand von Texten des 14. und 
15. Jahrhunderts der altanatolisch-türkischen Pferdeterminologie nach. Dabei 
geht es ihr vor allem um das Exterieur des Pferdes, nämlich Körperteile und 
Pferdefarben. Ausgehend von der Feststellung, dass eine mehr oder minder diffe-
renzierte Lexik auch von den Beziehungen einer Sprachgruppe zu ihrem Gegen- 
stand abhänge, analysiert sie das Vokabular im Kontext der Türksprachen, des Per-
sischen und des Mongolischen. Mit der sprachlichen Aneignung der Umwelt mit 
dem Ziel der Rationalisierung von Kommunikation und Interaktion, der Erleich-
terung von Produktion und Handel und des kulturellen Austausches beschäftigt 
sich Ablet Semet am Beispiel von vormodernen Maßeinheiten in mehreren 
Türksprachen. Mit welchen sprachlichen Mitteln die für einfache soziale Grup-
pen wie für komplexe Gesellschaften zentralen inhaltlichen Konzepte wie 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT 9  

‚Mensch’, ‚(Ehe-)Mann’, ‚(Ehe-)Frau’ und verwandte Kategorien in den Standard-
varianten der modernen Türksprachen ausgedrückt werden, untersucht Ayşe Tetik. 
Das Spektrum ihrer strukturellen Untersuchung reicht vom Alttürkischen über 
die zentraltürkischen Subgruppen der modernen Türksprachen bis zu den Rand-
sprachen, zu denen auch Non-Norm-Sprachen gehören. Ein interessantes Unter-
suchungsergebnis ist, dass als Bezeichnungen für ‚Frau’ ganz überwiegend aus 
anderen Sprachen entlehnte Tabubegriffe Verwendung finden. 

Tiere und Fabelwesen, Pflanzen und Naturdarstellungen spielen in der türki-
schen bildenden Kunst wie in literarischen Werken traditionell eine bedeutende 
Rolle und begegnen uns im dritten Themenkomplex. Die Ikonographie des „Tie-
res der Endzeit“ (ein allen drei Buchreligionen gemeinsamer Topos) steht im 
Mittelpunkt des illustrierten Beitrags von Joachim Gierlichs, der die frühesten 
Darstellungen des dābbat al-arḍ auf die Zeit um 1600 datiert. Sie sind zu finden 
in osmanischen Handschriften aus dem religiösen Kontext. Ikonographisch sind 
zwei deutlich unterscheidbare Typen nachweisbar: der Typus der geflügelten Gi-
raffe und der des frontal dargestellten Dämons. Peter Zieme rekonstruiert, über-
setzt und kommentiert ein altuigurisches Textfragment, das durch die dritte Tur-
fan-Expedition nach Berlin gelangte (siehe Abb. im Anhang). Vermutlich ist der 
Erzählstoff, die Jīmūtavāhana-Legende, aus Indien nach Osten gewandert. In der 
vorliegenden Version opfert Jīmūtavāhana, dessen Geburt sich sein Vater vom 
Wunschbaum erbeten hatte, sein Leben zugunsten von bedrohten Schlangen, 
doch wird er als Bodhisattva gerettet und durch Heilkräuter wieder zum Leben 
erweckt. Um Tierwelt und Natur und ihre Beziehungen zu Heiligen, Prinzen und 
Reisenden in zwei bedeutenden Werken des frühosmanischen Schrifttums, der 
Übersetzung des Tazkaratu’l-Awliyā des bekannten Mystikers Farīduddīn ʿAṭṭār 
und der anonymen Sammlung von Märchen und Erzählungen Ferec baʿd eş-şidde, 
geht es bei György Hazai. Im ersten Text begegnen uns Tiere als Helfer und Un-
terstützer von Heiligen und Übermittler göttlicher Botschaften. Der zweite Text 
entführt in eine märchenhafte Phantasiewelt von Wunderbäumen, Riesenvögeln 
und Tierarmeen. Anhand des Bābur-nāme und teilweise in Bāburs eigenen an-
schaulichen Worten geben Ingeborg Hauenschild und Claus Schönig einen un-
gewöhnlichen Einblick in die Welt der unterschiedlichen Rausch- und Heildro-
gen, in ihre bevorzugten Anwendungsgebiete und die Modi und Formen, Be-
gleitumstände und Folgen ihrer Konsumtion, die sich, so das Fazit der Autoren, 
vom modernen Drogenkonsum nicht wesentlich unterscheiden. Richard Witt-
mann beschäftigt sich mit dem Tierschutz in der vormodernen islamischen Welt, 
der bisher nur selten behandelt wurde. Der Autor kann nachweisen, dass bereits 
im frühen 16. Jahrhundert konkrete Maßnahmen in Form rechtlicher Regelun-
gen zum Schutz von Tieren erlassen wurden, die sich auf den Koran und die reli-
giöse Tradition stützten. Osmanische qānūn-nāmes und waqf-Urkunden reflektie-
ren das Prinzip der menschlichen Verantwortung für die anvertraute Schöpfung 
Gottes, des Schutzes hilfsbedürftiger Tiere und der Anerkennung der Leidensfä-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT 10 

higkeit der Kreatur, Positionen, die sich rechtshistorisch gesehen im Westen erst 
viel später durchsetzten. 

Im letzten Thementeil schließlich sind Symposiumsbeiträge vereinigt, welche 
die Auseinandersetzung des Menschen mit der ihn umgebenden „Natur“, sei es 
einer natürlichen, sei es einer bereits durch menschlichen Einfluss umgeformten 
Umwelt, zum Gegenstand haben. Anhand osmanischtürkischer, russischer und 
englischer Quellen ab dem 16. Jahrhundert beschreibt Mária Ivanics die Gesetz-
mäßigkeiten von Entstehung, Ablauf und Folgen von Hungersnöten bei den 
Nomaden im Kerngebiet der Steppe, an der unteren Wolga. Sie analysiert nicht 
nur naturbedingte, sondern auch durch soziale Konflikte induzierte Hungersnöte, 
in deren Folge es zu einschneidenden politischen Neufigurationen kam. Eine 
Momentaufnahme der Gefährdung von Landschaft, Umwelt und Menschen an 
der Südostgrenze der Türkei zum Irak sowie Iran, im Hochgebirgslandkreis Şem-
dinli (siehe Karte), präsentiert Barbara Flemming in ihrem Beitrag. Sie behandelt 
höchst anschaulich militärpolitische, ökologische, ethnische und sprachpolitische 
Facetten dieser unruhigen Region, die sich auch in literarischen Werken spiegeln. 
Adolat Rakhmankulova verweist auf eine Forschungslücke, was die Geschichte 
der deportieren Völker in der Sowjetunion betrifft: ihre sozioökonomische Situa-
tion in den Neuansiedlungsgebieten ist bisher wenig untersucht. Dabei haben die 
nach Mittelasien und Kasachstan deportierten Ethnien wichtige Beiträge zur 
landwirtschaftlichen Entwicklung geleistet, wie die Autorin am Beispiel der Ko-
reaner thematisiert, die in Usbekistan eine besondere Rolle bei der Verbreitung 
des bewässerten Reisanbaus und der Erschließung von Neuland spielten. Ausge-
hend von der Geschichte des Naturschutzes in der Sowjetunion schildert Brigitte 
Heuer am Beispiel der Republik Usbekistan die Gefährdungen, welchen beste-
hende Schutzgebiete in der Transformationsperiode nach 1990 ausgesetzt waren 
und sind. Der Versuch, im Nurataugebirge, einer uralten Kulturlandschaft, und 
an dem in den letzten Jahrzehnten neu entstandenen See Aydar ein UNESCO-
Biosphärenreservat zu schaffen, hat bisher noch kein schlüssiges Ergebnis gehabt, 
doch insgesamt der Mikroregion wichtige Entwicklungsanstöße gegeben. Elena V. 
Boykova vertritt die These, dass die Mongolen eine besondere Beziehung zu ih-
rer natürlichen Umwelt herausgebildet haben und bis herein in die Moderne be-
wahrten. Schon im 13. Jahrhundert wurden im Rahmen des Gesetzeswerks Ilk 
Zasag (Yasa) kodifizierte Normen zum Umgang mit den stets gefährdeten Natur-
ressourcen geschaffen, deren Einhaltung strikt überwacht wurde, um die lebens-
wichtigen Weidegründe der Nomaden zu bewahren. Den rituellen Praktiken bei 
den aserbaidschanischen Türken, die mit natürlichen Abläufen im Lebenszyklus 
verbunden sind, ist der Beitrag von Rufat Sattarov gewidmet. In der Umwelt ei-
ner Schwangeren und eines Neugeborenen gibt es zahlreiche potentiell Übel 
bringende Einflüsse und Wesen, deren Wirkungen durch tradierte Rituale ver-
hindert werden sollen. Im modernen, urbanisierten Milieu Aserbaidschans verlie-
ren sie jedoch allmählich an Bedeutung. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VORWORT 11  

Mit der vorliegenden Aufsatzsammlung, die fast alle der bei diesem Symposi-
um gehaltenen Referate enthält, verbinden die Herausgeber die Hoffnung, dass 
sie zu weiteren Untersuchungen in allen Zweigen der turkologischen Forschung 
hinsichtlich der Naturdarstellung, der Naturwahrnehmung und der Naturnähe 
anregen wird. 

Der Fritz Thyssen-Stiftung sei aufs herzlichste gedankt für die großzügige fi-
nanzielle Förderung, die die Realisierung des Symposiums-Projektes möglich 
machte. Dank gilt auch der Freien Universität Berlin, die die Tagung finanziell 
und organisatorisch unterstützte. All denen, die mit ihrer Zeit und ihren Ideen 
zum Gelingen beisteuerten, sei ebenfalls herzlich gedankt. Die Herausgeber sind 
dem Orient-Institut Istanbul sehr verbunden für die Aufnahme des Bandes in 
die Reihe „Istanbuler Texte und Studien“ und dem Ergon-Verlag Würzburg für 
die stetige und kompetente Druckbetreuung. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 

 

Verzeichnis der Abbildungen 

Helga Anetshofer 

Anhang 1: Altanatolisch-türkische Bezeichnungen des Exterieurs des Pferdes 

Barbara Flemming 

Karte: Südostgrenze der Türkei 

Joachim Gierlichs 

1. Dābbat al-arḍ 
 (Albumblatt. Bibliothèque Nationale, Paris. Dep. des Estampes et de la Photo-

graphie, Inv. OD 2641. Quelle: Kat. Paris 2001: 290, Kat.nr. 192 
2. al-Burāq 
 (Darīr: Kitāb-i Siyer-i Nebī. New York Public Library, Spencer, Turk. ms. 3. 

Quelle: Schmitz 1992: pl. XVIII) 
3. Dābbat al-arḍ 
 (Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, B. 373, fol. 219 b. 

Quelle: And 1998: 285, rechte Farbabb.) 
3.a Dābbat al-arḍ, Detail 
 (Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, B. 373, fol. 219 b. 

Quelle: And 1998: 285, rechte Farbabb.) 
4. Dābbat al-arḍ  
 (Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ. Istanbul Üniversitesi Kütüphanesi, T 6624. 

Quelle: And 1998: 286, Farbabb.) 
4.a Dābbat al-arḍ, Detail 
 (Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ. Quelle: Istanbul Üniversitesi Kütüphanesi, T 6624. 

Quelle: And 1998: 286, Farbabb.) 
5. Dābbat al-arḍ 
 (Aḥvāl-i Kiyāmet. Süleymaniye Kütüphanesi, Istanbul, Hafid Efendi 139. 

Quelle: And 1998: 285, linke Farbabb.) 
5.a Dābbat al-arḍ, Detail 
 (Aḥvāl-i Kiyāmet. Süleymaniye Kütüphanesi, Istanbul, Hafid Efendi 139. 

Quelle: And 1998: 285, linke Farbabb.) 
6. Dābbat al-arḍ 
 (Majmaʿ al-Gharʾib. Recueil de choses rares et précieuses, Chester Beatty Li-

brary, Dublin, Ms. 9, fol. 64 v. Quelle: Kat. Paris 2001: 57, Kat.-Nr. 35) 
6.a Dābbat al-arḍ, Detail 
 (Majmaʿ al-Gharāʾib. Recueil de choses rares et précieuses, Chester Beatty Li-

brary, Dublin, Ms. 9, fol. 64 v). Quelle: Kat. Paris 2001: 57, Kat.-Nr. 35) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VERZEICHNIS DER ABBILDUNGEN 14 

7. Dābbat al-arḍ
(Fālnāme. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, H. 1703. Quelle: And 1998: 28,
Farbabb.)

7.a Dābbat al-arḍ, Detail
(Fālnāme. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, H. 1703. Quelle: And 1998: 283,
Farbabb.)

8. Dābbat al-arḍ oder Dämon
(Fāl-i Ḳurʾān. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, H. 1702. Quelle: And 1998:
284, Farbabb.)

8.a Dābbat al-arḍ oder Dämon, Detail
(Fāl-i Ḳurʾān. Topkapı Sarayı Müzesi, Istanbul, H. 1702. Quelle: And 1998:
284, Farbabb.)

Peter Zieme 

1. Fragment aus der Jīmūtavāhana-Erzählung (altuigurische Version). Berliner
Turfan-Sammlung. Fundort: Murtuk.
U 1944 (T III M 174) recto (Text A)

2. U 1944 (T III M 174) verso (Text A)
3. U 1942 (T III M 174) recto (Text B)
4. U 1942 (T III M 174) verso (Text B)
5. U 1923 (T III M 174) recto (Text C)
6. U 1923 (T III M 174) verso (Text C)
7. U 1135a (T III M 148) recto (Text D)
8. U 1135a (T III M 148) verso (Text D)
9. U 1135b (T III M 174) recto (Text E)
10. U 1135b (T III M 174) verso (Text E)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.  
Horizonte der Literatur 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Naturschönheit“ und Ort der Begegnung: 
Die Prinzeninseln um 1900 in ausgewählter 
Literatur des 20. Jahrhunderts 

Catharina Dufft, Hamburg 

Im Zentrum meines Aufsatzes steht die Darstellung der Prinzeninseln um 1900 
in ausgewählten Texten des 20. Jahrhunderts. Diesen Zeitraum lege ich etwas wei-
ter aus und schließe die 1920er und 1930er Jahre mit ein. Nach einer kurzen 
thematischen Einführung werde ich mich auf vier unterschiedliche Autoren und 
ihre Beschreibung des Insellebens konzentrieren. Den Anfang bildet die Darstel-
lung Büyükadas in Halid Ziya Uşaklıgils 1900 erschienenem Roman Aşk-ı Mem-
nu. Es folgen eine frühe, im Jahr 1939 veröffentlichte Kurzgeschichte Sait Faiks, 
ein kurzer Blick auf die Darstellung Heybeliadas bei Orhan Pamuk und abschlie-
ßend die Erinnerung an die Inseln in den Memoiren von Shirin Devrim, in de-
nen die glücklichen Momente ihrer Kindheit in den 1920er und 30er Jahren mit 
der Insel Büyükada untrennbar verbunden sind. Eine vergleichende Analyse die-
ser Texte bildet das Fazit. 

13 bis 22 Kilometer liegen zwischen den Inseln und dem Zentrum der Stadt 
Istanbul; von der asiatischen Seite aus sind es nur vier bis acht Kilometer. Neun 
Inseln sind es insgesamt, vier davon waren stets besiedelt: Kınalıada (Proti), Bur-
gazadası (Antigoni), Heybeliada (Halki) und Büyükada (Prinkipo). Bis in die zweite 
Hälfte des 20. Jahrhunderts hinein waren die Inseln überwiegend griechisch be-
siedelt und zogen ein multikulturelles und internationales Ferienpublikum aus 
Istanbul an. Seit 1844 besteht ein reger Fährverkehr zwischen den Inseln und 
dem Festland, darüber hinaus wurden die Inseln zunehmend von Privatyachten 
angesteuert (vgl. Belge 2004: 342–348). 

Die Inseln bilden als Handlungsort und Topos in der türkischen Literatur eine 
feste Konstante. Sie wurden besonders von Hüseyin Rahmi Gürpinar (1864–
1944), der gut 30 Jahre seines Lebens auf Heybeliada verbrachte, thematisiert. 
Aber auch etwa Yayha Kemal (1884–1958) ließ Impressionen der Inseln in seine 
Gedichte einfließen, und Abdülhak Şinasi Hisar (1887–1963) baute sie als west-
lich ausgerichteten Wohn- und Handlungsort in seine Romane ein.1 

Zu erwähnen ist ferner ein offenbarer Trend der letzten Jahre, nämlich die 
schillernde Darstellung der Prinzeninseln im Rahmen schnell geschriebener 

1  Zum Beispiel Ali Nizami Beyin alafrangalığı ve şeyhliği (Der europäische Lebensstil und das 
Scheichtum des Ali Nizami Bey, 1952) und Geçmiş zaman köşkleri (Die Köşks der Vergan-
genheit, 1956). Vgl. zu den Werken mit Inselbezug der oben genannten Autoren auch Tuğ-
lacı 1989: 46–53 und İleri 2003: 128–129. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CATHARINA DUFFT 18 

Memoiren und Erinnerungen.2 Vor diesem nostalgischen Hintergrund versteht 
sich auch die Neuauflage von Gustave Schlumbergers (1844–1929) Klassiker Les 
îles des princes (1884) in türkischer Übersetzung (Schlumberger 2006). 

Der Fokus der vorliegenden Untersuchung liegt auf der Auslegung und Be-
schreibung der Inseln als Naturschönheit einerseits und als Ort der Begegnung 
andererseits. Galt das „Naturschöne“ seit Ende des 19. Jahrhunderts als überholt, 
so verhalf Theodor W. Adorno dem Begriff in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts zu einer Renaissance.3 Er fasste den Begriff weiter und ließ auch das zu, 
was nicht mehr Natur war, etwa jene Grenzbereiche, in denen Natur und Stadt 
einander durchdringen und eigene Synthesen bilden. Wo für Immanuel Kant die 
Ursache des „Naturschönen“ noch im Bereich des Übersinnlichen lag, bleibt mit 
Adorno die Voraussetzung, das „Naturschöne“ wahrzunehmen, ein analytischer 
Ansatz. Doch vermittelt das „Naturschöne“ sich auch mit Adorno nur dann, 
wenn der Mensch zugleich bereit ist, sich gleichsam kindhaft auf es einzulassen.4 

Das „Naturschöne“ evoziert Natur und Landschaft, und mit Landschaft haben 
wir es im Falle der Prinzeninseln zu tun. Der Stadt gegenüber gelegen, seit Jahr-
hunderten besiedelt, kann von freier Natur hier nicht die Rede sein. Die viel be-
schworene Schönheit der Inseln liegt vielmehr in dem Zusammenspiel ihrer na-
türlichen Beschaffenheit und ihrer Urbanität. Widergespiegelt in der Literatur 
trifft jedoch auch auf sie zu, was für den Chronotopos der Insel an sich gilt. 

Der Begriff des Chronotopos wurde von dem russischen Literaturwissenschaftler 
Michail M. Bachtin geprägt und bezeichnet das untrennbare Gefüge in der Erfah-
rung von Raum und Zeit in der Literatur (Bachtin 1989). Den spezifischen Chro-
notopos der Insel hat Margaret Cohen näher ausgeführt (Cohen 2006: 647‒666). 
Mit der Insel assoziiert sind per se die sie umgebenden, meist wilden Gewässer, zu 
denen das milde und harmonische Inselklima im Kontrast steht. Die Gesellschaf-
ten, die auf Inseln entstehen, besitzen in der Literatur zumeist einen sich selbst ge-
nügenden und friedvollen Charakter. Seltener wird die Insel auch als höllenartiges 
Gefängnis dargestellt. Zugleich dient die Insel als ein Raum der Begegnung und als 
ein Ort, an dem verschiedene Teile der Gesellschaft aufeinandertreffen. Häufig 

                                                                                          
2  Zum Beispiel Tanrıverdi, Fıstık Ahmet: Hoşçakal Prinkipo (Lebwohl Prinkipo), İstanbul 2004 

oder die Insel-Bände von Orhan Türker: Prinkipo’dan Büyükada’ya (Von Prinkipo nach Bü- 
yükada), İstanbul 2004; Antigoni’den Burgaz’a (Von Antigoni nach Burgaz), İstanbul 2007.  

3  Im Folgenden wird auf die für das „Naturschöne“ zentralen Passagen in Theodor W. 
Adornos Spätwerk Die Ästhetische Theorie (1970) Bezug genommen; Adorno 1998: 97–128. 

4  „Kann man aber Natur gleichsam nur blind sehen, so sind bewußtlose Wahrnehmung und 
Erinnerung, ästhetisch unabdingbar, zugleich archaische Rudimente, unvereinbar mit stei-
gender rationaler Mündigkeit. (…) Konsequent fortschreitend erschließt alles Schöne sich 
der Analyse, die es wiederum der Unwillkürlichkeit zubringt, und die vergebens wäre, 
wohnte ihr nicht versteckt das Moment der Unwillkürlichkeit inne. (…) Genetisch dürfte 
ästhetisches Verhalten der Vertrautheit mit dem Naturschönen in der Kindheit bedürfen, 
von dessen ideologischem Aspekt es sich abkehrt, um es in die Beziehung zu den Artefak-
ten hinüberzuretten.“ (Adorno 1998:109). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„NATURSCHÖNHEIT“ UND ORT DER BEGEGNUNG 

 

19 

dient sie als Schauplatz von Kindergeschichten, da ihre sichere und überschaubare 
Beschaffenheit einen idealen Spielplatz bietet (Cohen 2006: 659–661). 

Im Falle der großen Prinzeninseln haben wir es weder mit einsamen Inseln zu 
tun, noch ist das sie umgebenden Marmarameer von besonderer Wildheit ge-
prägt. Gleichwohl finden sich in der Darstellung der Inseln bekannte Chronoto-
poi wieder. 

Halid Ziya Uşaklıgil (1865–1945) 

Halid Ziya Uşaklıgil war einer der richtungweisenden Autoren seiner Zeit und 
zählt heute zu den wichtigsten türkischen Schriftstellern. Er war ein Teil der litera-
rischen Bewegung Edebiyât-ı Cedîde (Neue Literatur, 1896–1901). Kennzeichnend 
sind vor diesem Hintergrund der Grundsatz „l’art pour l’art“, der Einfluss des 
französischen Realismus und in Verbindung mit diesen beiden Faktoren ein eige-
ner, durch eine künstlerische Sprache gekennzeichneter Stil unter großzügigem 
Einbezug arabischen und persischen Vokabulars.5 Halid Ziyas zunächst in der Li-
teraturzeitschrift Servet-i Fünûn (Schatz der Wissenschaften) in Fortsetzung und 
schließlich, 1900, in Buchform erschienener Roman Aşk-ı Memnu (Uşaklıgil 2007)6 
wird in der türkischen Literaturwissenschaft als Meilenstein in der Geschichte des 
osmanisch-türkischen Romans anerkannt (Moran 2002: 87–112, Parla 2008). 

Der Roman besteht aus zwei Erzählsträngen, die sich um eine Istanbuler Fami-
lie ranken. Auf der einen Seite steht das tragische Schicksal Bihters, der untreuen 
Ehefrau des Protagonisten Adnan Bey, auf der anderen Seite das nicht minder 
tragische Schicksal ihrer in sich selbst gefangenen Stieftochter Nihal. Der wesent-
liche Teil des Geschehens spielt sich im Hause Adnan Beys ab. Es ist ein pracht-
volles, am Bosporus gelegenes Yalı, fast nur per Boot über das Wasser zu errei-
chen, dem sowohl durch seine geographische Lage als auch durch sein in sich ge-
schlossenes Inneres Inselcharakter anhaftet. Ebenfalls von großer Bedeutung ist 
das Haus von Nihals Tante auf der Insel Büyükada. Dieses Haus ist weniger in 
sich geschlossen und das Leben in ihm dehnt sich auf die gesamte Insel aus.  

In Aşk-ı memnu sind „Naturschönheit“ und Ort der Begegnung bei der Be-
schreibung Büyükadas eng miteinander verknüpft. Die Insel dient hier zuvor-
derst als der Ort, an den die empfindsame junge Heldin Nihal stets dann ge-
schickt wird, wenn sie ihrer Familie in Istanbul im Wege steht, d.h. gleichsam als 
Ort der temporären Abschiebung. Zunächst findet Nihal sich hierher zu ihrer 
                                                                                          
5  “Edebiyât-ı Cedîde”. Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi. Cilt 2. İstanbul 1977: 446; “Servet-i 

fünun”. Türk dili ve edebiyatı ansiklopedisi. Cilt 7. İstanbul 1990: 528–536; Riemann, Wolf-
gang: Nachwort. Uşaklıgil 2007: 459‒468. 

6  Zu den sprachlichen Veränderungen des Romans im Zuge der Sprachreform siehe die kriti-
schen Anmerkungen bei Parla 2008. Im Folgenden wird für die Zitate die deutsche Über-
setzung verwendet: Uşaklıgil 2007. Ich danke Wolfgang Riemann, dass er mir für die Prä-
sentation im Juli 2007 vor Publikation der deutschen Übersetzung die von mir ausgewähl-
ten Passagen in Übersetzung zur Verfügung gestellt hat. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CATHARINA DUFFT 20 

Tante geschickt, als ihr verwitweter Vater sich neu mit der um viele Jahre jünge-
ren Bihter verheiratet. Später ist die Insel der Ort, an welchem ihr Cousin Behlül 
sie aufsucht und um ihre Hand anhält. Nachdem sich herausgestellt hat, dass 
Behlül eine Liebesaffäre mit Bihter hatte und Bihter aufgrund dieser Enthüllung 
sowie der Aussicht, dass ihr Geliebter entschlossen ist, Nihal zu heiraten, Selbst-
mord begeht, ziehen sich Vater und Tochter am Ende des Romans gemeinsam 
auf die Insel zurück und geben sich hier der Illusion hin, bald wieder ihr altes 
Leben im Yalı aufnehmen zu können.  

Die Insel ist Nihal als sie begleitendes und entschlüsselndes Motiv beigestellt, 
d.h. äußere Landschaftsbeschreibungen der Insel spiegeln häufig ihre innere Ge-
dankenwelt wider. Hier ist ein weiterer charakteristischer Aspekt des Chronotopos  
der Insel festzustellen, die Aufhebung von Zeit. Robinson Crusoe zählte die Tage 
mit Holzkerben, um die zeitliche Orientierung nicht vollends zu verlieren. Auch 
auf der Prinzeninsel scheint die Zeit still zu stehen, und so ist es sicher kein Zu-
fall, dass Nihal als ewiges Kind gezeichnet wird. 

Die Insel steht auch für Nihals Gefühl der gesellschaftlichen und vor allem 
familiären Isolation. Eine Einsamkeit, die jedoch nicht so absolut ist, als dass 
Nihal die letzte Brücke zu den Ihren abbräche, ganz so, wie die Stadt von der In-
sel aus betrachtet stets noch in Sichtweite bleibt. In einer Szene erwartet Nihal 
ihren Cousin und zukünftigen Verlobten Behlül an der Anlegestelle. Behlül ist 
als ein direkter Nachfolger von Ahmed Midhats Figur des geckenhaften Felatûn 
Bey und Recâîzâde Mahmud Ekrems Prototyp des züppe oder Dandy Bihruz Bey 
zu sehen. Von den Ereignissen in Istanbul und Behlüls Liebesaffäre mit ihrer 
Stiefmutter weiß Nihal nichts. Gemeinsam fahren sie mit einer Kutsche zu ei-
nem nahe gelegenen Kiefernwäldchen, steigen ab und beginnen ihren Spazier-
gang in ein unwirkliches, gauklerisches Märchenland. Die folgende Szene drückt 
das innere Hin und Her, den Wechsel aus Angst, Einsamkeit und einem inneren 
Feuerwerk in Nihals Gemüt aus: 

„Hier wurde ihr Blick auf das Meer gelenkt, das mit dem matten Glanz eines Firnisses 
von wässrigem Blau vor ihnen ausgebreitet lag. Nihal breitete die Arme aus und rief, als 
wollte sie diesen zauberhaften Augenblick der Natur umarmen: ‚Wie schön! Wie schön!‘ 
Sie waren beide überaus beeindruckt von der reinen Poesie dieser prächtigen Aussicht 
und schauten sich lange, reglos und still dieses Panorama an, als würde dieses fantasti-
sche Trugbild, das zart wie ein leicht hingehauchtes Gemälde aus Luft und Licht flim-
merte, plötzlich ausgelöscht, wenn sie sich bewegten. (...) In der Ferne drängte sich das 
Meer an die gekrümmte, zerzauste Küstenlinie mit ihren verschwommenen Schattenber-
gen und suchte nach noch vertraulicheren, verschwiegeneren Winkeln, nach einsamen, 
geheimen, dämmrigen Stellen am Ufersaum, wo es Schutz suchen, sich verstecken konn-
te (...) Das Meer wurde von der Kaskade des Lichts, die sich vom Mond herab ergoss, in 
Gold getaucht und schien sich am fernen Horizont mit dem Himmel zu vereinigen. 
Dort, wo sie zusammentrafen, entstand ein schmaler Streifen roter Dämmerung, und in 
einem funkelnden, aufbrausenden Sturm winziger Körnchen – so als schleuderte eine 
entflammte, glühende Sonne noch immer ihren prachtvollen Ascheregen in die Höhe –, 
verschmolzen sie miteinander (Verbotene Lieben: 390–91).“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„NATURSCHÖNHEIT“ UND ORT DER BEGEGNUNG 

 

21 

Das Meer offenbart die Seelenlage der beiden und lässt das Ausmaß des nahen-
den Konfliktes erahnen. Mit Adorno hätte allerdings schon Nihals Ausruf der 
Begeisterung genügt, um das Naturschöne in die Flucht zu schlagen und den 
Augenblick zu zerstören, denn: 

„Das Wort ‚wie schön‘ in einer Landschaft verletzt deren stumme Sprache und mindert 
ihre Schönheit; erscheinende Natur will Schweigen, während es jenen, der ihrer Erfah-
rung fähig ist, zum Wort drängt, das von der monadologischen Gefangenschaft für Au-
genblicke befreit (Adorno 1998: 108).“ 

Ein Bogen zwischen „äußerer“ und „innerer“ Natur wird geschlagen, wenn es 
heißt: 

„Nihal fühlte in sich die Traurigkeit eines verlassenen, am stillen Ufer eines schlafenden 
Meeres ausgesetzten Kindes. (…) Denn sie war ganz verlassen in dieser seelenlosen Welt: 
allein, ganz allein! (Verbotene Lieben: 392).“  

Auch Behlül findet seine Situation in dem Anblick, der sich ihm bietet, widerge-
spiegelt:  

„Er schaute zur Stadt, die von fern wie ein verschwommenes Gemälde (...) schimmerte, 
wie die verwischten Linien einer abgelegten Erinnerung oder eines vor langer Zeit aufge-
gebenen Lebens. (...) Vor dieser Kulisse, die einer lange verwehten Erscheinung glich, 
dachte er über das Buch seines eigenen bisherigen Lebens nach, dessen letzte Seite sich 
möglicherweise heute Abend nach einem Wort von Nihal schließen und sich mit seinen 
verblichenen Linien, seinen verwischten Seiten in ein verwaistes Trümmerfeld verwan-
deln würde (Verbotene Lieben: 393).“ 

Tatsächlich tritt bereits am nächsten Tag mit Bihters Tod das Schlimmste ein, 
doch soll nun das nächste Werk zur Sprache kommen. 

Sait Faik (1906–1954)  

Sait Faik hat selbst viele Jahre auf Burgazadası gelebt und beschreibt die Inseln in 
seiner viel gerühmten Prosa von innen heraus. Viele seiner Kurzgeschichten the-
matisieren das charakteristische multikulturelle Neben- und Miteinander. Hier soll 
jedoch ein anderer Aspekt thematisiert werden, nämlich gleichsam die Schatten-
seite des Insellebens, auf welcher der Bewohner, unabhängig davon, welcher Kon-
fession er angehört, keine moralische Instanz zu befürchten hat und bisweilen 
skrupellos handelt. Dies wird besonders in der frühen Erzählung Kim Kime (Wen 
schert es, 1939; Sait Faik 1994) deutlich. Hier erscheint das Marmarameer eher als 
Gefängnismauer, die Insel dagegen als Freizone, in der der Verrohung menschli-
cher Werte keine Instanz entgegengesetzt wird. Dort wo das „Naturschöne“ be-
droht, verschwunden ist, dort wo die frühere, von Schiller als bezwungen gedach-
te Natur durch die nicht minder bedrohliche „zweite Natur“ (Adorno 1998: 103), 
den Menschen, ersetzt wurde, überwiegt menschliche Brutalität.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CATHARINA DUFFT 22 

Kim kime handelt vom Gegensatz zwischen Traum und Wirklichkeit. Das 
schönste Haus der Insel, etwas außerhalb des Zentrums auf einem Hang gelegen, 
erweckt in dem, der es betrachtet, Träume, hier ein gänzlich anderes, wundervol-
les Leben zu leben, inmitten von Pinienduft und Nordwind. Von den Bewoh-
nern des Hauses ist der Inselbevölkerung hingegen nur ein blonder, älterer Herr 
bekannt. Niemandem fällt auf, dass er schon seit Wochen nicht mehr unten im 
Dorf war, um seine Besorgungen zu machen. Als seine Frau eines Tages erscheint, 
dauert es lange, bis einer von ihnen in ihr die Frau aus dem Haus erkennt. Sie 
bittet um Hilfe, da ihr Mann in der Nacht zuvor gestorben sei und bestattet wer-
den müsse. Außerdem benötige sie etwas Geld, ihr Kind leide Hunger. Die Men-
schen, die sie anspricht, sogar der Arzt, sind nicht bereit zu helfen, solange keine 
Gegenleistung zu erwarten ist. Die Frau ist ganz auf sich allein gestellt. Das Wet-
ter schlägt um, und in einem Schneesturm schleppt sie in einem Gewaltakt die 
Leiche ihres Mannes bis zu einem der Felsen und lässt sie ins Meer stürzen. 
Schnee und Sturm halten drei Tage an. Die Inselbewohner haben die Frau und 
ihre Not vergessen, und wenn sie sich doch kurz erinnern, verdrängen sie den 
Gedanken. Als die Frau schließlich nach Abebben des Sturms noch einmal ins 
Dorf kommt, schlägt ihr allein Neugier entgegen. Als folge sie einer plötzlichen 
Eingebung, springt sie als blinder Passagier auf die nächste Fähre, um Hilfe von 
außerhalb zu holen. Es bleibt offen, ob sie ihren Zielhafen in Istanbul erreicht, 
und damit auch, ob sie hier die erhoffte Hilfe erhält und was in der Zwischenzeit 
mit ihrem Kind auf der Insel geschieht. Das Ende der Geschichte legt jedoch na-
he, dass sie sich ins Meer stürzt.  

Orhan Pamuk (geb. 1952) 

In Pamuks Texten spielt die Insel Heybeliada, auf der er selbst von Geburt an vie-
le Sommer verbrachte, eine Rolle. Die Insel wird dabei stets in ihrer direkten 
Nähe zu Istanbul wahrgenommen, das hier beschriebene Leben spiegelt meist 
das Leben in den wohlhabenden und westlich geprägten Vierteln der Stadt wider. 
In Pamuks erstem, 1982 erschienenen Roman Cevdet Bey ve Oğulları (Cevdet Bey 
und seine Söhne; Pamuk 2002) wird ebenfalls der multikulturelle Aspekt der In-
seln thematisiert. Im zweiten Teil des drei Teile umfassenden Romans wird mit 
den Augen Nigân Hanıms, der mittlerweile verwitweten Frau Cevdet Beys, ihre 
Begegnung mit anderen Reisenden während einer Überfahrt auf die Inseln An-
fang der 1930er Jahre beschrieben. Es sind Istanbuler unterschiedlicher Herkunft 
und Religion. Dies lässt sie darüber nachsinnen, wie sie und Cevdet Bey früher 
zunächst auf der Insel Büyükada ihre Sommer verbrachten, wie dann aber ihr 
Mann befand, dass, da in seinen Augen Kınalıada den Armeniern, Burgazadası 
den Griechen und Büyükada den Juden zugedacht sei, muslimischen Kaufleuten 
wie ihm nur Heybeliada blieb, wo er sich auch niederließ (Pamuk 2002: 333–
335). In ihren Reflexionen entsteht über die Inselbeschreibungen das Bild eines 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„NATURSCHÖNHEIT“ UND ORT DER BEGEGNUNG 

 

23 

multikulturellen Istanbuls, das es in dieser Form heute und auch zur erzählten 
Zeit des dritten Teils des Romans, den 1970er Jahren, nicht mehr gibt. 

Stadt und Insel dienen trotz ihrer geographischen Nähe und trotz ihrer ähnli-
chen Beschaffenheit gleichwohl als Fluchtpunkt. So entflieht Cevdets Sohn Refik 
in Cevdet Bey ve Oğulları der familiären Enge eines Feriensommers auf Heybeliada, 
indem er zurück nach Istanbul fährt, das um diese Zeit vergleichsweise ausgestor-
ben ist; der Sklave in dem historischen Roman Beyaz Kale (1985; Pamuk 2005)7 
hingegen flieht aus Angst vor der in der Stadt um sich greifenden Pest in umge-
kehrte Richtung auf die Insel. An klaren Tagen, heißt es hier, reichte die Sicht bis 
zur Hagia Sophia. Und: „Ich (...) schaute nach Istanbul hinüber und baute stun-
denlang Luftschlösser.“ (Pamuk 1995: 114; Pamuk 2005: 95) Lange hält es auch ihn 
nicht auf der Insel. Bald überwiegt die Sehnsucht nach der Stadt. Er kehrt zurück, 
die Gefahr der Pest und sein Dasein als Gefangener dafür in Kauf nehmend. 

Pamuks Helden sind nicht von der Art, dass sie versuchen, in der Schönheit 
der Natur aufzugehen oder ihr Glück zu finden. Sie brauchen einerseits die Stadt 
und andererseits den Abstand zu ihr. Hierfür bietet sich der Wechsel zwischen 
dem Leben in der Stadt und dem Leben auf der Insel an. Die Aspekte der Natur-
schönheit und der Begegnung sind aber an beiden Orten in etwa gleich.  

Shirin Devrim (geb. 1926) 

In der persönlichen Familiengeschichte A Turkish Tapestry. The Shakirs of Istanbul 
(1994; Devrim 1996) schildert die Schauspielerin Shirin Devrim – Tochter der 
bekannten Malerin Fahrelnissa, Enkelin Şakir Paşas und Nichte des als Halikar-
nas Balıkçısı in die Literaturgeschichte eingegangenen Cevat Şakir Kabaağaçlı – 
auch Erinnerungen an das verlorene Leben auf Büyükada in den 1920er und 
30er Jahren. Sie beschwört auf sehr persönliche Art den Zauber der Insel herauf, 
welcher uneingeschränkt mit einem Ort der familiären Begegnung und der Na-
turschönheit gleichgesetzt wird. 

Die Beschreibung der Insel leitet auch sie mit dem überwiegend griechischen 
und durch die Sommergäste aus Istanbul hervorgerufenen multikulturellen Cha-
rakter ein. Der Reihenfolge nach nennt sie Griechen, Levantiner, Armenier und 
Juden, Türken, Franzosen, Italiener und Engländer (Devrim 1996: 12). Doch 
zählt für sie hier nur die unmittelbare Umgebung, ihre große Familie mit der 
Großmutter im Zentrum, die das Familiengefüge zusammenhielt. Sie beschreibt 
Büyükada als den einzigen Ort, an dem sie sich jemals zuhause gefühlt habe. Er 
ist untrennbar mit ihrer Kindheit und einem glücklichen familiären Miteinander 
verbunden; ein Ort der täglichen Begegnungen, eingerahmt von der Ruhe und 
der Schönheit der Gärten und Wäldchen. 

                                                                                          
7  Im Folgenden wird für die Zitate die deutsche Übersetzung verwendet: Die weiße Festung. 

Übers. Ingrid İren, Frankfurt am Main 1995. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CATHARINA DUFFT 24 

Die Beschreibung der Insel, des großmütterlichen Hauses, des Gartens sowie 
der Ausflüge ist in mancher Hinsicht ganz ähnlich wie deren Beschreibung in 
Aşk-ı Memnu. Doch steht die Insel hier für Harmonie, Glück und Geborgenheit. 

Das weitere Leben Shirin Devrims verläuft weit entfernt von den eben ge-
nannten Größen, und so ist es nicht verwunderlich, dass sie mit Verweis auf die 
Veränderung, der das Leben auf den Inseln in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts unterworfen war, bei späteren Besuchen Büyükadas gar nicht erst den 
Versuch unternimmt, eine Kontinuität zwischen früher und heute zu denken 
oder etwas von dem einmal hier erlebten Glück wieder zu finden. 

Die Reise durch die Werke von drei Schriftstellern und einer Memoirenschreiberin,  
die einzig und allein durch den Ort und ein wenig noch durch die Zeit, die sie 
beschreiben, miteinander in Verbindung stehen, förderte folgende Ergebnisse zu 
Tage. 

Die literarische Beschreibung der Prinzeninseln vereint allgemeine, für den 
Chronotopos der Insel charakteristische Attribute. Hierzu zählen: 

– Die Insel als Paradies, wenngleich auch als ein verlorenes oder nicht präferier-
tes Paradies wie bei Shirin Devrim und in Orhan Pamuks Beyaz Kale. 

– Die Insel als Mikrokosmos der Gesellschaft, hier einer multikulturell gepräg-
ten. Diese Komponente findet sich in den Texten Sait Faiks, Orhan Pamuks 
und Shirin Devrims. Die Tatsache, dass dieser Aspekt bei Halid Ziya keine 
Rolle spielt, könnte sich auf die frühe Zeit des Entstehens von Aşk-ı Memnu 
zurückführen lassen, in der dieses Mit- bzw. Nebeneinander noch als so natür-
lich empfunden wurde und so sehr Teil des alltäglichen Umfeldes war, dass es 
– zumindest in dem hier herrschenden Zusammenhang – keiner Erwähnung 
bedurfte. 50 Jahre später, in den ersten Jahren der Republik, liegen in der Be-
schreibung durch Sait Faik die Dinge bereits anders. Kulturelle und ethnische 
Unterschiede werden explizit hervorgehoben. Noch später, zum Ausgang des 
20. Jahrhunderts, wird in der Darstellung Shirin Devrims das Ende eines als 
selbstverständlich empfundenen multikulturellen Mit- und Nebeneinanders, 
das für die Inseln charakteristisch war, besiegelt. 

– Die Insel als Gefängnis, als brutaler Ort, der seine eigenen Regeln schafft (bei 
Sait Faik). Auch hier dürfte der Zeit, in der die Geschichte geschrieben wurde 
und in der sie wohl auch in etwa spielt, eine Rolle zukommen. Es handelt sich 
um den Vorabend des Zweiten Weltkriegs mit seiner wirtschaftlich angespann-
ten Lage und einer passiven, abwartenden Haltung der Menschen. All diese 
Faktoren spiegeln sich im Mikrokosmos der Insel wieder. 

Abschließend lässt sich feststellen, dass die Inseln um 1900 allen genannten Au-
toren als Projektionsfläche dienen, die aufgrund ihres in sich geschlossenen Insel-
charakters einerseits und aufgrund ihrer ganz spezifischen Beschaffenheit ande-
rerseits geeignet ist, unterschiedlichste Geschichten zu erzählen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„NATURSCHÖNHEIT“ UND ORT DER BEGEGNUNG 

 

25 

Literatur 

Adorno, Theodor W. 1998 [1970]. Die Ästhetische Theorie. Hrsg. Gretel Ador-
no/Rolf Tiedemann. Frankfurt am Main. 

Bachtin, Michail M. 1989. Formen der Zeit im Roman. Untersuchungen zur histori-
schen Poetik. Hrsg. Edwald Kowalski/Michael Wegner. Übers. Michael Dewey. 
Frankfurt am Main. 

Belge, Murat 2004. İstanbul Gezi Rehberi. İstanbul. 
Cohen, Margaret 2006. The Chronotopes of the Sea. In: Franco Moretti (ed.). 

The Novel (Vol. 2). Forms and Themes. Princeton: 647–666. 
Devrim, Shirin 1996 [1994]. A Turkish Tapestry. The Shakirs of Istanbul. London. 
Kant, Immanuel 1974 [1790]. Kritik der Urteilskraft. Hrsg. Karl Vorländer. Ham-

burg. 
İleri, Selim 2003 [1998]. Yıldızlar Altında İstanbul. İstanbul. 
Moran, Berna 2002 [1983]. Türk Romanına Eleştirel Bir Bakış 1. İstanbul. 
N.N. 1977. Edebiyât-ı Cedîde. In: Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi. Cilt 2. İs-

tanbul: 446. 
N.N. 1990. Servet-i fünun. In: Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi. Cilt 7. İstanbul: 

528–536. 
Pamuk, Orhan 2002 [1982]. Cevdet Bey ve Oğulları. İstanbul. 
– 2005 [1985]. Beyaz Kale. İstanbul 
– 1995. Die weiße Festung. Übers. Ingrid İren. Frankfurt am Main. 
Parla, Jale 2008. The Wounded Tongue: Turkey’s Language Reform and the Can-

onicity of the Novel. In: PMLA (123/1): 27–40. 
Riemann, Wolfgang 2007. Nachwort. Uşaklıgil, Halid Ziya: Verbotene Lieben. Zü-

rich: 459–468. 
Sait Faik 1994 [1936/1939]. Bütün Eserleri 1. Semaver/Sarnıç. İstanbul. 
Schlumberger, Gustave 2006 [frz. 1884]. İstanbul Adaları. İstanbul. 
Tanrıverdi, Fıstık Ahmet 2004. Hoşçakal Prinkipo. İstanbul. 
Türker, Orhan 2004. Prinkipo’dan Büyükada’ya. İstanbul. 
– 2007. Anigoni’den Burgaz’a. İstanbul. 
Tuğlacı, Pars 1989. Tarih Boyunca İstanbul Adaları. Cilt 1. İstanbul. 
Uşaklıgil, Halid Ziya 2007 [1900]. Aşk-ı Memnu. İstanbul.  
– 2007. Verbotene Lieben. Übers. Wolfgang Riemann. Zürich. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Wahrnehmung der Natur  
im frühen türkischen Istanbul-Roman 

Erika Glassen, Bollschweil 

Eines der größten Wunder der Schöpfung ist das Fleckchen Erde, wo die Meer-
enge des Bosporus Europa und Asien trennt und das Schwarze Meer mit dem 
Marmarameer verbindet und wo in dieser von der Natur begünstigten Lage sich 
im Laufe der Geschichte eine Stadt zum zivilisatorischen Mittelpunkt entwickeln 
konnte, die ihren Bewohnern bis heute eine einzigartige Lebenswelt bietet.  

Wie haben nun die Menschen einer bestimmten historischen Epoche, nämlich 
die Istanbuler im 19. Jahrhundert, diese ihre natürliche Lebenswelt wahrgenom-
men, wie hat sie die Lebensformen der Gesellschaft geprägt und die psychischen 
Befindlichkeiten von Individuen beeinflusst? Diese Fragen will ich nicht an alle 
möglichen historischen Quellen stellen, vielmehr möchte ich versuchen, nur eine, 
wie ich meine, ergiebige literarische Quelle zu nutzen, die sich erst im 19. Jahr-
hundert manifestiert hat, nämlich den türkischen Roman.1 Bekanntlich wurde das 
literarische Genre des Romans im 19. Jahrhundert, wie andere westliche Institu-
tionen auch, etwa militärische Strukturen, neue Schulen und Hochschultypen, im 
Zuge der Tanzimat-Reformen2, die eine Öffnung zur westlichen Kultur begünstig-
ten, ins Osmanische Reich importiert. Zunächst wurden vor allem französische 
Romane ins Türkische übersetzt, doch bald bedienten sich türkische Literaten 
selbst dieser beim Publikum beliebten Gattung. Die intellektuellen Reformerper-
sönlichkeiten sahen in dem Roman vor allem ein Mittel, die Verhältnisse reali-
stisch zu beschreiben, und den heilsamen Zwang, die komplizierte osmanische 
Schriftsprache zu vereinfachen, um breitere Leserschichten zu erreichen. Die Ver-
westlichung der osmanischen Gesellschaft, ein zivilisatorischer Wandel, lief also 
parallel zur Entwicklung des türkischen Romans, und beide Prozesse standen in 
einer Wechselbeziehung zueinander. Der Roman spiegelte im Sinne der frühen 
Autoren die sich wandelnde Wirklichkeit, vermittelte den Lesern westliche Sitten 
und Moralvorstellungen, kritisierte aber gleichzeitig die übertriebene Nachah-
mung als Westomanie. Die Leser, und vor allem auch die Leserinnen, konsumier-
ten den Roman als ein unterhaltsames Medium, wurden aber in ihrem Verhalten 
auch davon geprägt.3 Mit ganz wenigen Ausnahmen war die osmanische Metro-
pole der Schauplatz der frühen türkischen Romane. Die Romanhelden waren Is-
tanbuler Typen, und die Handlung war ganz eng in den natürlichen und zivilisa-
torischen Lebensraum eingebunden, den diese wunderbare Stadt bietet. Für die 

1  Zu den Anfängen des türkischen Romans siehe Dino 1973 und 1978; Evin 1983. 
2  Zur osmanischen Geschichte siehe Matuz 1985; Faroqhi 2001; Kreiser/Neumann 2005. 
3  Über die Rezeption der frühen Romane siehe Strauss 1994 und 2003; Glassen 2006. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 28 

türkischen Autoren, die sich dieser neuen Prosagattung bedienen wollten, war es 
nicht leicht, sich von der osmanischen literarischen Tradition zu lösen, die seit 
Jahrhunderten der Poesie uneingeschränkt Vorrang einräumte und eng in die is-
lamische Poesiegemeinschaft mit den Arabern und Persern eingebunden war. 

Die wohl prominenteste Reformerpersönlichkeit war Namık Kemal (1840–1888), 
der schon in jungen Jahren in der staatlichen Übersetzer- und Dolmetscher-
Schule (tercüme odası) beschäftigt war, aber öfter in der Verbannung leben musste, 
weil er in seinen Gedichten und Dramen brisante Themen wie Freiheit und Va-
terland (hürriyet, vatan) behandelte. Namık Kemal hat auch einen der ersten tür-
kischen Romane verfasst. In manifestartigen Vorworten zu seinen Werken hat er 
seine kritische Haltung gegenüber der osmanischen höfischen Literatur und seine 
modernen Ideen dargelegt. So hat er etwa die hypertrophe Bildersprache der Di-
vanliteratur, die die osmanischen Poeten besonders von den Persern übernom-
men hatten, in der berühmten Vorrede zu dem Drama Celâleddin Harzemşah 
(1880) ironisch abgekanzelt (Kemal 1969: 8; Özön 1985: 52). Die alten Literaten 
lebten nach seiner Auffassung ganz außerhalb der Wirklichkeit in einer absolut 
fantastischen, künstlichen Welt, die dem Verstand widersprach. Er sagt: Wer un-
sere Divanlyrik liest, und das, was sie an fantastischen Bildern und Vorstellungen 
enthält, in seinem Bewusstsein zu verlebendigen sucht, glaubt, er befinde sich in 
einer Welt von Riesenmonstern (gulyabanîler âlemi); einer Welt, die bevölkert ist 
von hoch gepriesenen Helden/Mäzenen (kahramanlar/memdûhlar) mit eisernen 
Pranken und Meeresaugen, die ihren Fuß auf den Berg des Saturn setzen und ihr 
Schwert in die Brust des Mars bohren, einer Welt voller Liebender (âşıklar), die 
das Himmelsgewölbe umstürzen und als Trinkglas vor sich hinstellen und die ei-
ne in Flammen lodernde Hölle in ihrer Brust bergen. Wenn sie schreien, erzittert 
der Himmelsthron und wenn sie weinen, ertrinkt die Welt in Blutströmen. Einer 
Welt voller Geliebter (maşuqlar), deren Gestalt schlanker emporragt als die Zy-
presse, deren Taille dünner scheint als ein Haar, deren Mund winziger ist als ein 
Staubkorn, die Augen haben wie Rehe und Haare wie Schlangen. 

Agâh Sırrı Levend äußert sich unter dem Stichwort Tabiat (Levend 1984: 576)4 
über die Naturdarstellung der alten Poeten: Für den Divandichter bedeute Natur 
nur ein Mittel, seine Kunst und raffinierte Meisterschaft zu zeigen. Es gehe nicht 
darum, die natürlichen Phänomene mit eigenen Augen anzuschauen und real zu 
erfassen, sondern er sehe alles nur durch das Medium von Büchern, d. h. mit den 
Augen der früheren Meister. Wolle der Dichter also Sonne und Mond am Him-
melszelt beschreiben, brauche er sie nicht in der Realität zu betrachten, sondern 
nur die Verse seiner Vorgänger zu lesen, die als klassische Beispiele galten, und sich 
bemühen, andere Wörter einzusetzen und dadurch die Bilder abzuwandeln.  

Mit dieser Methode und dieser Metaphorik, die nach Namık Kemal kaum 
noch einen Sinn des Ganzen durchschimmern lässt, konnte man keine Beschrei-
                                                                                          
4  Eine differenziertere Würdigung der Divandichtung bei Andrews 1985.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRÜHEN TÜRKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 

 

29 

bung der Wirklichkeit erreichen. Namık Kemal begab sich auf das Experimentier-
feld des Romans, der ja bei den türkischen Literaten als Medium der realistischen 
Beschreibung galt. Sein erster Roman İntibah veya Ali Beyin Sergüzeşti (Das Erwa-
chen oder das Abenteuer Ali Beys)5, in der Verbannung geschrieben, erschien, 
nicht ohne Eingriffe der Zensur, im Jahre 1876 (zunächst anonym) unter dem Ti-
tel Son Pişmanlık (Letzte Reue). Dieser Titel wurde verboten. Es handelt sich um 
eine tragische Liebesgeschichte, die melodramatisch endet. Aber İntibah ist auch 
ein Istanbul-Roman. Uns interessiert hier vor allem dieser Aspekt. Nach einem 
aufschlussreichen Vorwort zur ersten Fassung, das später meist weggelassen wur-
de, in dem der Autor sich mit der Kritik an der alten osmanischen Prosa und 
programmatisch mit den Aufgaben einer modernen, realistischen Prosa befasst, 
beginnt der Roman im ersten Kapitel mit einer poetischen Frühlingsbeschrei-
bung (9–12). Es handelt sich um ein allgemeines Lob des Frühlings, das der sog. 
Bahariyye ähnelt, die in den klassischen Gattungen der Kaside (Lobgedicht) und 
des Mesnevi (lyrischen Epos) als Einleitungsteil (nasib) diente. Wir spüren, wie 
schwer es dem bewussten Neuerer fällt, sich aus der traditionellen Bildwelt zu lö-
sen. Er reflektiert in dem Text seine Lage, wenn er in Klammern einfügt: 

„(Liegt es an der orientalischen Einbildungskraft oder an der übermäßigen Gewöhnung, 
wenn ich von der Rose spreche, kommt mir gleich die Nachtigall in den Sinn. Dabei 
weiß ich natürlich, dass die Nachtigall die Rose nicht lieben kann.)“ (Namık Kemal 
1944: 10). 

Doch wie seine Interpreten einräumen (Dino, Özön), kann man diesen Text 
durchaus als prärealistische Beschreibung gelten lassen. Er verwendet zwar die alten 
Bilder, aber es gelingt Namık Kemal, sie vorsichtig aus ihrer metaphorischen Isola-
tion zu erlösen, konkreter zu visualisieren und in den Gesamtzusammenhang ei-
nes umfassenden Frühlingsbildes vom Erwachen der Natur zu stellen. Und ent-
scheidend scheint mir, dieses Frühlingsbild wird eindeutig lokalisiert. Der Frühling 
erblüht im Park von Çamlıca, damals einem der beliebtesten Ausflugsorte Istan-
buls. Er liegt hoch über dem asiatischen Ufer des Bosporus und wurde von Üskü-
dar aus mit Kutschen und Pferden erreicht. Der Park wurde von dem ägyptischen 
Prinzen Mustafa Fazıl Paşa neu angelegt und war seit 1870 für das allgemeine Pu-
blikum zugänglich.6 Der Park von Çamlıca mit seinem berühmten Brunnen spielt 
in dem Roman als Schauplatz eine wichtige Rolle. 

Nach diesem Frühlingskapitel folgt im zweiten Kapitel ein Lob auf Istanbul 
insgesamt (im Ton der klassischen Şehrengiz) (Kemal 1944: 13–15). Namık Kemal 
zitiert einen Vers Nedims, der Istanbul „den reinen Diamanten zwischen zwei 
Meeren“ nennt, und spricht von der schönen Meeresjungfrau, die auf der ganzen 
                                                                                          
5  Die erste Lateinschriftfassung mitsamt der Vorrede Son Pişmanlık’ın Mukaddemesi legte 

Özön 1944 vor (Ankara: Akba). Auf diese beziehe ich mich. Inzwischen gibt es viele dar-
auf basierende Ausgaben. Terzioğlu 2007: 13f findet zehn Ausgaben von İntibah auf dem 
Markt. Der Roman ist also immer noch populär. 

6  Siehe Çamlıca in Dünden Bügüne İstanbul Ansiklopedisi II (1993), S. 464 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 30 

Welt nicht ihresgleichen habe. Dann wird er konkreter: Çamlıca sei der einzige 
Aussichtspunkt, von dem aus man mit einem Blick das ganze Panorama dieser 
Istanbul genannten Zusammenballung (mecmua) aller Schönheiten umfassen 
könne. Nichts könne sich diesem Rundblick von Çamlıca aus entziehen, weder 
die großen Waldstücke noch die kleinen Buchten am Bosporus, aber auch die 
dicht besiedelten, kultivierten Bezirke der Hauptstadt – er nennt Beyoğlu, Gala-
ta, Babıâli und Beyazit – könne man von hier aus erspähen, wie selbst die ein-
zelnen antiken Stätten und berühmten Bauwerke. 

Auf dem Hintergrund der oben skizzierten raffinierten Methode der Dichter, 
die Welt nur durch die Folie einer künstlich fabrizierten Metaphorik zu sehen 
und auf den realen Augenschein ganz zu verzichten, scheint es fast revolutionär, 
wenn Namık Kemal versucht, die visuelle Wahrnehmung durch das menschliche 
Auge näher zu beschreiben, er bemerkt: 

„Çamlıca ist ein lehrreicher Aussichtspunkt. Denn wenn man im Frühling bis zum 
Brunnen hinaufsteigt, den Kopf hebt und sich umschaut, erscheint vor unseren Augen 
eine ganz andere Welt, die aus hunderttausend Arten natürlicher (tabiî), künstlicher (si-
naî) und technischer (fennî) Wunderwerke (bedayi) zusammengefügt ist. Offenbar ver-
wandelt sich die Pupille des menschlichen Auges mit höchster Meisterschaft in eine 
Landkarte (harita) dieser Welt der Wunderwerke, die auf einen winzigen Punkt zusam-
mengedrängt wird. Wenn aber das Auge sich nach unten neigt, sieht es einen blühenden 
Garten, wo sich alle Arten von Blumen der ganzen Welt versammelt haben, und der 
Blick setzt sich wie eine Honigbiene für eine Minute auf eine Blüte, in der nächsten Se-
kunde auf eine Frucht, und während er langsam herab an die Küste gleitet, verliert er 
allmählich seine Kraft.“ 

Namık Kemal preist Çamlıca als einen Flecken des Paradieses, der auf die Erde 
herabgestürzt sei. Doch dann erinnert er daran, dass man in Çamlıca auch schon 
die Schattenseiten der modernen Zivilisation (medeniyet) erleben müsse, weil es 
an den Feiertagen vom allgemeinen Publikum völlig überlaufen sei. Plötzlich 
bricht es aus ihm hervor (Namık Kemal 1944: 14, paraphrasiert): 

„Ich mag diese Ausflugsorte nicht. Ich weiß nicht, was es für Genuss bereiten kann, sich 
an den Feiertagen eine Krawatte um den Hals zu schnüren, die man eher einen gefärb-
ten Henkersstrick nennen müsste, und sich in ein paar enge Halbschuhe zu zwängen, 
sodass die Beine wirken wie verzierte Holzklötze. Und so vom Morgen bis zum Abend 
lüstern und frustriert hinter einer Kutsche (mit herausgeputzten Damen) herzulaufen. 
Um sich dann vom Abend bis zum Morgen mit Halsweh, das man Angina nennt, und 
schmerzenden Hühneraugen im Bett herumzuwälzen. Und wie geht das erst, will man 
an einem Freitag oder Sonntag ins liebliche Tal von Kâgıthane gelangen, dann muss 
man sich bei Unkapanı ein kleines Boot mieten, wird unterwegs 80 Boote anrempeln 
und in 90 gefährliche Strudel geraten ...“ Ja, es sei das Bedürfnis des Menschen, sinniert 
der Autor, auch wenn er sich an alle Bequemlichkeiten des zivilisierten Lebens gewöhnt 
habe, ab und zu aus der dicht bevölkerten Stadt mit ihrer verpesteten Luft und den un-
schicklichen Sitten zu fliehen und die reine Natur zu genießen. Das könne man aber, 
wenn man den Massen der Ausflügler entgehen wolle, nur außerhalb der Feiertage. Die-
se Erfahrung habe auch sein Held Ali Bey gemacht (...). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRÜHEN TÜRKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 

 

31 

Namık Kemal skizziert hier also zwei konträre Arten der Naturwahrnehmung: 
Einmal die kollektive Wahrnehmung der Natur als öffentliches Areal für gesellige 
Begegnungen im Grünen; andererseits die subjektive Wahrnehmung der Natur als 
Refugium der Einsamen, Spiegel der Seelenzustände des Individuums. Die kollek-
tive Wahrnehmung und damit gleichzeitig die Vereinnahmung der natürlichen 
Umwelt Istanbuls als Tummelplatz für Volksbelustigungen an den Feiertagen voll-
ziehen sich im Laufe des 19. Jahrhunderts. In den früheren Phasen der osmani-
schen Geschichte waren die beliebten Ausflugsziele in der Umgebung Istanbuls, 
wie Çamlıca auf der Höhe über Üsküdar, Kâğıthane am Ausgang des Goldenen 
Horns und das Göksu-Tal bei Anadolu Hisarı am asiatischen Ufer des Bosporus, 
Orte der Repräsentationskultur der höfischen Kreise, wo Lustschlösser, Brunnen 
und Parkanlagen errichtet und heitere Feste gefeiert wurden. Seit der Mitte des 19. 
Jahrhunderts wurden diese Örtlichkeiten mehr und mehr für die Öffentlichkeit 
zugänglich. 

Das Jahr 1876, in dem Namık Kemals Roman İntibah erschien, markiert das 
Ende der Zeit der Tanzimât-Reformen. 1876 wurde die erste osmanische Verfas-
sung verkündet, die allerdings nach anderthalb Jahren von Sultan Abdülhamid I, 
der sie eingesetzt hatte, schon wieder auf unabsehbare Zeit außer Kraft gesetzt 
wurde. Das gesellschaftliche Leben befand sich im ständigen Wandel. Es hatte sich 
eine neue Elite herausgebildet. Das Saray hatte Kompetenzen ans Babıâli (Die 
Hohe Pforte) abgeben müssen. Der kâtib (Sekretär) wurde nun für die jungen 
Männer, die westlich orientierte Schulen besucht und Französisch gelernt hatten, 
ein beliebter Beruf. Fast alle Helden der frühen Romane üben diesen Beruf aus. 
So auch Namık Kemals Ali Bey. Nach Beendigung des Krimkriegs 1856 wurde das 
Osmanische Reich in das europäische Staatensystem aufgenommen. Europäische 
Botschaften etablierten sich in Pera/Beyoğlu. Der Einfluß des Westens nahm zu. 
Beyoğlu mit seinen Konditoreien, Kaufhäusern, Hotels, Nachtclubs und Theatern 
entwickelte sich zu Klein-Paris. Neue Verkehrsmittel wurden erschlossen. Am 18. 
Januar 1875 wurde die kurze Untergrundzahnradbahn, der Tünel, eröffnet. Beyoğ-
lu war nun von der Galata-Brücke her leicht zu erreichen. Der Tünel mündete so-
zusagen auf der Grande Rue de Péra, auf der die verwestlichten Dandys (alafranga 
züppeler) (Mardin 1974; Guth 2003) flanierten. Sie mischten sich aber an den Fei-
ertagen auch immer ins Getümmel der Ausflugsorte, wie Namık Kemals drastische 
Passage zeigt. Die 1860er Jahre hatten für Istanbul eine gewisse Prosperität ge-
bracht. Der Handel blühte, es gab reiche Kaufleute. Die schöne Mahpeyker, in die 
sich der Held Ali Bey leidenschaftlich verliebt, ist eine leichte Dame, eine Konku-
bine, die von dem alten, reichen syrisch-arabischen Kaufmann Abdullah ausgehal-
ten wird, der ihr ein luxuriöses Yalı (Sommerresidenz) am Bosporus eingerichtet 
hat. Sein Geld hat er in Ägypten verdient. Die Beys, Paschas und deren weiblicher 
Anhang aus der Familie Mehmet Ali Paschas ließen sich damals in Istanbul nieder 
und trieben die Immobilienpreise in die Höhe. So hatte sich Mustafa Fazıl Pascha 
in Çamlıca ein Lustschloss errichten lassen, in dem einer der ersten spektakulären 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 32 

Bälle veranstaltet wurde. Die Dörfer am Bosporus und die Prinzeninseln waren 
durch den regen Dampferverkehr der Şirket-i Hayriye dann auch leichter zu errei-
chen. Vorortzüge (banliyö trenleri) verkehrten seit 1873 auf der asiatischen und seit 
1888 auf der europäischen Seite. Diese öffentlichen Verkehrsmittel als öffentliche 
Räume für Begegnungen der Figuren spielen in der türkischen Romanliteratur ei-
ne große Rolle. Wer es sich leisten konnte – und das waren nun nicht mehr nur 
die Paschafamilien –, mietete oder erbaute sich eine Sommerresidenz (yalı oder 
köşk) in schöner Lage. So etablierte sich in der Tanzimat-Zeit eine Sommerwelt am 
Busen der Natur und eine Winterwelt, die durch das gesellige Leben in den Ver-
gnügungsstätten von Beyoğlu bestimmt wurde. Ich habe zufällig einen Vers von 
dem mir unbekannten Dichter Saffet (Levend 1984: 614) gefunden, der diese 
neue Mode erwähnt: 

 (Etwa: 
Bilirsün germ-ü serd-dehri 
Söyle emr-i Tanzimat 
Kışın İstanbul’a gelmek 
Yazın gitmek mi yalıya. 

Du kennst das Auf und Ab der Zeit – 
es sei Gebot der heilsamen Reformen ‒  
Winters nach Istanbul zu kommen  Sommers ‒ 
in die Bosporus-Villa zu ziehen.) 

Eingeführt in die türkische Literatur wurde der Typus des alafranga züppe, der das 
Leben in Beyoğlu/Klein-Paris in vollen Zügen genießt, sich aber wegen seiner 
übertriebenen Nachäffung westlicher Mode oft lächerlich macht und mit der 
halbseidenen Aktrice Polini das ererbte Vermögen durchbringt, also auch den 
Typ des mirasyedi, des Erbprassers, verkörpert, mit Ahmet Mithats (1844–1912) 
Roman Felâtun Bey ile Râkım Efendi, der fast gleichzeitig (1875)7 mit Namık Ke-
mals İntibah erschien. Es gibt in diesem Roman eine köstliche Szene, wo an ei-
nem Freitag im Ausflugsort Kâğıthane die prächtige Kutsche mit der aufgetakel-
ten Polini und der elegante Felâtun Bey hoch zu Ross die Blicke tausender Aus-
flügler auf sich ziehen. Ahmet Mithat geißelt diesen Missbrauch der schönen Na-
tur durch den Andrang der Massen, die an einem herrlichen Platz wie Kâğıthane 
die Wiesen und Auen zertrampeln und belagern, sodass kein Grün mehr zu se-
hen ist, auch weil alles in Staubwolken gehüllt ist, die von den Kutschen und 
Reitern aufgewirbelt werden. Die Menschen ziehe es ja gar nicht an diese Orte, 
weil sie das Grün und die frische Luft genießen wollten, doziert er, sondern aus 
Neugier, um die anderen Leute zu bestaunen und selbst gesehen zu werden (Ah-
met Mithat Efendi 1994: 91 ff). 

Ahmet Mithat hat aber neben dem Dandy Felâtun Bey in der Figur des Râkım 
Efendi noch einen ganz anderen Typ des verwestlichten Osmanen geschaffen, 
der von den europäischen Sitten und Wissenschaften sich nur das aneignet, was 
ihm nützlich ist, sonst aber in der östlichen Kultur tief verwurzelt bleibt. 

                                                                                          
7  Mir steht die Ausgabe von 1994, in Lateinschrift ediert von Dr. Mehmet Agar (İstanbul: 

Enderun), zur Verfügung. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRÜHEN TÜRKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 

 

33 

Auch Râkım Efendi unternimmt einen Ausflug nach Kâğıthane, er möchte 
dort in der freien Natur Erholung finden von seinem anstrengenden Alltag und 
die Schönheiten der idyllischen Landschaft genießen. Deshalb plant er den Aus-
flug gründlich, denn er möchte den beiden weiblichen Wesen, die seinen Haus-
stand bilden, der schwarzen Amme dadı kalfa und der kleinen tscherkessischen 
Sklavin Canan sowie seiner zärtlichen Freundin, der levantinischen Klavierlehre-
rin Yosefino, etwas ganz Besonderes bieten. Etwas, was er, der sich aus kleinen 
Verhältnissen hochgearbeitet hat zum kâtib, Übersetzer und Journalisten, sich 
jetzt von seiner Arbeit leisten kann. Râkım Efendis Ausflug nach Kâğıthane wird 
von Ahmet Mithat als vorbildhaft lehrreiche Version der Wahrnehmung der Na-
tur geschildert (73–90). An einem Mittwoch im Monat März besteigt die kleine 
Gruppe frühmorgens das Boot des Osman Amca an der Anlegestelle Salıpazarı 
bei Tophane, wo Râkıms bescheidenes Haus liegt, lädt den Picknickproviant ein 
und beobachtet den Sonnenaufgang über Üsküdar. Da es an dem Märzmorgen 
noch kühl ist, hat man Pelze umgelegt. Die Bootsfahrt wird im Detail beschrie-
ben. Man passiert unter den Brücken durch ins Goldene Horn. Dann machen sie 
einen Abstecher zu der Molkerei im Ali-Bey-Tal, wo es frisch gemolkene Schafs-
milch zu trinken gibt. Schließlich erreicht man Çoban çeşmesi (Schäferquelle), 
wo sie landen und ihren Proviant ausladen, um unter einem Baum das Lager 
aufzuschlagen. Osman Amca errichtet eine Feuerstelle, wo sie Kaffee kochen 
können, um ein kleines Frühstück einzunehmen. Auf einem Spaziergang durch 
die Auen jauchzen Canan und Yosefino vor Glück wie die Kinder. Man singt 
und musiziert bis schließlich das üppige von dadı kalfa vorbereitete Picknick ver-
zehrt wird. Dabei genehmigen sich Râkım und Yosefino einen Rakı. Außer ihnen 
kampiert nur noch eine armenische Familie in der Nähe. Nach dem Essen wird 
ein langer Mittagsschlaf gehalten, und langsam macht man sich dann auf die 
Heimfahrt, kurz vor dem Abend-ezan legt das Boot wieder in Salıpazarı an. Die-
ses bukolische Naturerlebnis begeistert die Levantinerin so, dass sie Râkım für 
den gelungenen Plan in den höchsten Tönen preist und sich zu der Äußerung 
hinreißen lässt, auf so etwas wären Europäer nie gekommen. Râkım wehrt be-
scheiden ab und weist darauf hin, dass man sein Glück nur finde, wenn man die 
Gnadenbeweise Gottes zu schätzen wisse, und zu diesen Gnaden des Schöpfers 
gehöre auch der idyllische Ort Kağıthane. 

Ahmet Mithat, der mit seinen Romanen immer lehrhaft wirken wollte und 
ganz der Sprache und dem Geist der meddah (mimischen Erzähler) verbunden 
blieb – er habe nie literarische Kunstwerke schaffen wollen, bemerkt er einmal –, 
hat der kollektiven Vereinnahmung der natürlichen Umwelt als Rummelplatz für 
massenhafte Volksbelustigungen ganz bewusst als Kontrast diese bukolische Vari-
ante einer individuellen Wahrnehmung der Natur als Gottes Schöpfung entge-
gengesetzt. Doch Râkım Efendi ist ein nüchterner, pragmatischer Mensch. Er ist 
einfach glücklich, weil er mit sich selbst und seinen Nächsten in Harmonie lebt 
und es durch Fleiß und Willenskraft zu etwas gebracht hat. Die Frauen mögen 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 34 

ihn und machen ihm Avancen, er genießt ihren vertrauten Umgang, ohne sich 
je, wie Namık Kemals Ali Bey, in tödliche Leidenschaften zu verstricken.  

Diese beiden frühen Romane von 1875/76 leisten noch nicht, was Namık Kemal 
in seinem programmatischen Vorwort zu İntibah von den türkischen Autoren 
auch fordert, wenn er an seinen westlichen Vorbildern, ihren Theaterstücken und 
Romanen, die Fähigkeit bewundert, in die geheimsten Winkel des menschlichen 
Herzens einzudringen und dadurch die menschliche Natur (tabiat-ı beşeriye) zu er-
forschen (Namık Kemal 1944: 6). Erst um 1900 werden Seelenzustände von In-
dividuen differenziert beschrieben. Dabei wird dann oft ein nahezu osmotisches 
Verhältnis zwischen Mensch und Natur hergestellt. 

Mit einem Ausblick auf die Romane Aşk-ı Memnu von Halid Ziya Uşaklıgil 
(1865–1945) und Eylül von Mehmet Ra’uf (1875–1931), beide um die Jahrhun-
dertwende 1900/01 erschienen, möchte ich meinen Beitrag schließen.  

Aşk-ı Memnu (Verbotene Liebe, 1900)8 ist der erste raffiniert durchkomponierte 
türkische Roman, ein Psychodrama als Kammerspiel, denn das Personal be-
schränkt sich fast ganz auf die Bewohner eines Yalı an der asiatischen Seite des 
Bosporus, das übrigens im Sommer und Winter bewohnt wird. Die Außenwelt 
ist nur mit dem Dampfer zu erreichen, aber durch einige Exkurse durchaus prä-
sent. Wenn Namık Kemal und Ahmet Mithat ihre eigenen Figuren mit morali-
schen Vorurteilen belasten und ihr Verhalten kommentieren, gehorchen Halid 
Ziyas Protagonisten ihrem eigenen Gesetz, ihre Charaktere sind ein komplexes 
Gebilde, durch Naturanlagen, Herkunft und Erziehung geprägt, kurz es sind In-
dividuen. Und – das ist wohl ein romantischer Zug – sie hängen an der Nabel-
schnur der sie umgebenden Natur. Sie erfahren die Natur nicht nur jauchzend 
vor Glück wie Rakım Efendis kleine Schar angesichts der gnädigen Schöpfung 
Gottes, sondern sie sind ein untrennbarer Teil von ihr: Ein Spiel von jedem 
Druck der Luft. Als Kostprobe möchte ich eine kleine Szene aus dem Roman an-
führen. Bihter ist die weibliche Hauptfigur, eine Schönheit etwas zwielichtiger 
Herkunft, Ehefrau des Hausherrn Adnan Bey, der als älterer Witwer seine junge 
Frau sexuell nicht befriedigen kann, sodass sie leichte Beute seines Neffen Behlül 
wird, der als Bonvivant und Weiberheld ihr aber nicht lange die Treue hält. Sie 
ahnt, dass diese Beziehung, die sie für ihre große Liebe hält, nun zu Ende geht, 
was ihren Stolz verletzt und sie in eine seelische Katastrophe stürzt. Sie steht am 
Fenster des Yalı und wartet auf die Rückkehr des Geliebten: 

„Als sie jetzt davon überzeugt war, dass alles zu Ende sei, schaute sie aufs Wasser, das lei-
se murmelnd an die Ufermauern schwappte. Dieses Wasser, das Wasser des Bosporus, 
das ihr schon als winziges Baby Schlaflieder gesungen hatte, schien mit der Vertrautheit 
eines alten Freundes, der die Geheimnisse des Herzens kannte, zu wiederholen: ‚Ja! Al-
les, alles ...‘. 

                                                                                          
8  Uşaklıgil selbst hat zu Lebzeiten noch eine lateinschriftliche Fassung hergestellt, vgl. 

Uşaklıgil 1945. Übersetzt wurde nach der kritischen Ausgabe, Uşaklıgil 2005. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRÜHEN TÜRKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 

 

35 

Während ihres ganzen Lebens, das sie am Ufer dieser Meerenge verbracht und dabei das 
Lied des Wassers vernommen hatte, das in einem unaufhörlichen Fließen die Ufer be-
deckte und wer weiß wie viele Gedanken und Gespräche belauscht hatte, war ihr das 
Meer noch nie so sehr zum Vertrauten ihres Gewissens und zum intimen Freund ihrer 
Erinnerungen geworden. 
Die einbrechende Dunkelheit hatte ganz allmählich die Aussicht verschleiert ... und das 
gegenüberliegende Ufer in Nebel getaucht. Auf dem Hügel stand ein Haus mit zwei 
Fenstern, die der Sonnenuntergang mit seinen letzten Flammen wie zwei rote Augen 
hatte aufleuchten lassen, doch nun hatte die Finsternis ihren rubinfarbenen Blick schon 
längst ausgelöscht. Auch am Ufersaum von Kanlıca leuchteten noch einige Augen, die 
sicherlich gleich verlöschen würden. Langsam senkten sich Schweigen und Stille vom 
Himmel, die das Gemüt mit Ruhe erfüllten, als würde der Natur ein stummes Wiegen-
lied gesungen. Ein Ton, der mit einem Mal die ruhige Stimmung zerriss, eine schrille 
Schiffssirene, ließ Bihter zusammenzucken. Vielleicht kündigte er so sein Kommen an. 
Etwas in ihrem Herzen versicherte ihr, dass er kommen würde, andererseits flüsterte ihr 
eine Stimme ein: ‚Du irrst dich, er wird nicht zurückkommen. Es ist zu Ende. Alles, alles 
...‘ Dann wiederholten die Wellen ... mit heimlichen Lachen: ‚Alles, alles ...‘.“ (Uşaklıgil 
2007: 328f.) 

Mehmet Rauf (1874-1931) stand ganz im Banne Halid Ziyas. Sein erster Roman 
Eylül (September) (1900) wurde zum Kultroman seiner Generation (Uşaklıgil 
1955: 281ff; Karaosmanoğlu 1969: 13ff). Er blieb immer der Eylül yazarı (Autor 
des Eylül), seine späteren Werke konnten die Leser nicht ähnlich faszinieren. Wie 
schon im Titel angedeutet, wird in Eylül die Natur mit ihrem Rhythmus der Ta-
ges- und Jahreszeiten und ihrem Einfluß auf die menschliche Seele zum zentra-
len Thema. Die Spannung der Erzählung ist ganz nach innen verlegt. Das Perso-
nal ist gegenüber Aşk-ı Memnu noch weiter reduziert: Süreyya, seine Ehefrau Suat 
und sein Freund Necip erleben eng verbunden einen Sommer im Gleichklang 
mit der Natur am Bosporus. Necip verehrt Suat, doch seine Gefühle verwandeln 
sich in Liebe, die Suat erwidert. Sie unterdrücken ihre Leidenschaft, um den 
Freund und Ehegatten nicht zu verletzen. Im Winter in der Stadt kommt es zur 
Katastrophe. Als Necip Suat aus dem brennenden Konak retten will, sterben bei-
de in den Flammen. 

Auf einem Spaziergang erkennt Suat im Wesen des September ihre eigene see-
lische Lage. Das kommt ihr in einer Selbstreflexion zu Bewusstsein. Ich para- 
phrasiere einen Auszug aus dieser Schlüsselstelle des Romans: 

„Der September ist der Monat der Melancholie und der Trauer“, sagte Süreyya. Da kam 
es Suat plötzlich so vor, als sei sie im September ihres Lebens. Denn, wenn der Septem-
ber auch ein paar schöne Tage brachte, für die man dankbar sein musste, weil andere Ta-
ge schon den Ansturm des Winters erahnen ließen, so spürte man doch deutlich, dass 
der stetige Sommer nun vergangen war. So war es auch mit ihrem Leben: Nach der an-
genehmen Atmosphäre der letzten Tage war sie jetzt wieder der Hilflosigkeit, der Melan-
cholie und Traurigkeit ausgeliefert. Das ist mein September! Noch gab es Farben und 
Düfte, doch die Fülle der Farben des Frühlings waren unmerklich verblasst. Die Blätter 
waren welk geworden, fielen zu Boden und verrotteten im Modder, den der Regen ver-
ursacht hatte. Allmählich vermoderte und verweste alles, alles. Die Seele der Natur hatte 
den Kampf aufgegeben, sich mit der Trauer und Einsamkeit abgefunden, die sie nieder-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ERIKA GLASSEN 36 

drückten. Der Winter würde siegen. So war der September der Monat, der dem Men-
schen das Gefühl der Vergänglichkeit nahe brachte ... Er beugte demütig den Nacken 
voll Sehnsucht nach den schönen unwiederbringlichen Tagen, die vorüber geglitten wa-
ren, ohne dass sie das Glück genossen hatten, auf das sie immer noch warteten. Auch sie 
würden vermodern, wie alles, alles in der Natur ... (Mehmed Rauf 1962: 126f.) 

In der türkischen Literatur hatte man damals die Frauenseele (kadın ruhu) ent-
deckt. Nicht mehr die Levantinerinnen, Konkubinen und Sklavinnen waren die 
weiblichen Hauptfiguren9, sondern die freie Frau. Das weibliche Herz wurde bis 
in die verborgensten Winkel ausgelotet, wie Namık Kemal es gefordert hatte, um 
etwas über die menschliche Natur zu erfahren. Die Vorgänge in der menschli-
chen Psyche sind in diesen Romanen unauflösbar mit der subjektiven Wahrneh-
mung der Naturphänomene verknüpft. Nur so werden sie darstellbar. Der 
Mensch bemächtigt sich in der Selbstreflexion der Natur und verleiht aus seinem 
Innern heraus dem Äußeren der Natur Bedeutung. Er entdeckt die Unendlich-
keit der Natur, der er als Individuum scheinbar verloren gegenübersteht. Dabei 
ereignet sich gleichzeitig die Erschließung geistig-seelischer Bereiche, die zuvor 
unbekannt waren. Diese intensive, subjektive Wahrnehmung der Natur ermög-
licht erst den psychologischen Roman. Aşk-ı Memnu und Eylül sind in der türki-
schen Literatur die ersten Beispiele dafür. 

Literatur 

Adanir, Fikret 1995. Geschichte der Republik Türkei. Mannheim. 
Ahmed Mithat Efendi 1994. Felâtun Bey ve Râkım Efendi. Hazırlayan Dr. Mehmet 

Emin Agar. İstanbul. 
Andrews, Walter G. 1985. Poetry’s Voice, Society’s Song. Ottoman Lyric Poetry. Se-

attle/London. 
Çoruk, Ali Şükrü 1995. Cumhuriyet Devri Türk Romanında Beyoğlu. İstanbul. 
Dino, Guzine 1973. La genèse du roman turc. Paris. 
Dino, Güzin 1978. Türk Romanının Doğuşu. İstanbul. 
Evin, Ahmet Ö. 1983. Origins and Development of the Turkish Novel. Minneapolis. 
Faroqhi, Suraiya 2001. Geschichte des Osmanischen Reiches. München. 
Glassen, Erika 2006. Politische und literarische Positionen türkischer Schriftstelle-

rinnen in historischer Sicht. In: Dragana Tomaşevic/Birgit Pölzl/Robert 
Reithofer (Hrsg.). Frauen Schreiben. Positionen aus Südosteuropa. Graz: 174–186.  

– 2007. Die Türkische Bibliothek. In: Inamo (52): 58–59. 
Guth, Stephan 2003. Brückenschläge. Eine integrierte ‚turcoarabische‘ Romangeschichte 

(Mitte 19. bis Mitte 20. Jahrhundert). Wiesbaden. 
Karaosmanoğlu, Yakup Kadri 1969. Gençlik ve Edebiyat Hatıraları. Ankara. 

                                                                                          
9  Zu den Sklavinnen in der frühen Romanliteratur siehe Sagaster 1997. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE WAHRNEHMUNG DER NATUR IM FRÜHEN TÜRKISCHEN ISTANBUL-ROMAN 

 

37 

Kreiser, Klaus/Neumann, Christoph K. 2003. Kleine Geschichte der Türkei. Stutt-
gart. 

Levend, Agâh Sırrı 1984. Divan Edebiyatı. Kelimeler ve Remizler. Mazmunlar ve Mef-
humlar. İstanbul. 

Matuz, Josef 1985. Das Osmanische Reich. Grundlinien seiner Geschichte. Darmstadt. 
Mehmed Rauf 1962. Eylül. İstanbul. 
Namık Kemal 1944. Intibah veya Ali Beyin Sergüzeştri. Mustafa Nihat Özön ta-

rafından bir önsözle notlar ilâve edilmiştir. İstanbul. 
– 1969. Celâleddin Harezmşah. Hazırlayan Hüseyin Ayan. İstanbul. 
Özön, Mustafa Nihat 1985. Türkçede Roman. Hazırlayan Alpay Kabacalı.  İstan-

bul. 
Sagaster, Börte 1997. „Herren“ und „Sklaven“: Der Wandel im Sklavenbild türkischer 

Literaten in der Spätzeit des Osmanischen Reiches. Wiesbaden. 
Steinbach, Udo 2000. Geschichte der Türkei. München. 
Strauss, Johann 1994. Romanlar, ah! O romanlar! Les débuts de la lecture mo- 

derne dans l’empire ottoman (1850–1900). In: Turcica, Revue des études turques 
(26): 125–163. 

– 2003. Who Read What in the Ottoman Empire (19th–20th Centuries)? In: 
MEL (6/1): 39–76 (Meyers Enzyklopädisches Lexikon). 

Terzioğlu, Öykü 2007. İntibah’ta Kadın Bedeni ve Doğayla Erkek Zihni ve 
Medeniyetin Karşıtlığı: In: Varlık (6): 13–16. 

Timur, Taner 1991. Osmanlı-Türk Romanında Tarih, Toplum ve Kimlik. İstanbul. 
Uşaklıgil, Halid Ziya 1945. Aşk-ı Memnu. Millî Roman. İstanbul. 
– 1955. Sanata Dair III. (Türk Şair ve Edipleri). İstanbul. 
– 1987 [1923]. Kırk Yıl. İstanbul.  
– 20055 [1900]. Aşk-ı Memnu. İstanbul. 
– 2007. Verbotene Lieben. Übers. Wolfgang Riemann. Zürich. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jenseits der Zivilisation: 
Mensch und Natur in Anatolien anhand von  
ausgewählten Werken der türkischen Literatur 

Karin Schweißgut, Berlin 

Das Verhältnis des Menschen zur Natur gehört nicht zu den Themen, die in der 
Prosaliteratur der Türkischen Republik im Mittelpunkt stehen. Eine Ausnahme 
bildet tendenziell jedoch die so genannte Dorfliteratur (köy edebiyatı). Diese lite-
rarische Strömung, die ca. 1950 entstanden war, prägte mit ihrer sozialkritisch-
realistischen Erzählweise und mit Themen aus dem anatolischen Dorfleben die 
türkische Prosa bis in die 1970er Jahre hinein maßgeblich. Die Dorfliteratur wird 
am Ausgangspunkt meiner Untersuchung des Verhältnisses von Mensch und Na-
tur stehen. Daran anschließend werde ich auf Werke eingehen, die zwar an das 
Genre der Dorfliteratur anknüpfen und deren Handlungen ebenso im ländlichen 
Anatolien angesiedelt sind, die aber nicht mehr der Dorfliteratur zuzurechnen 
sind. Zur Analyse werden in diesem Beitrag Prosatexte von drei Autoren berück-
sichtigt, und zwar von Mahmut Makal, Yaşar Kemal und Ferit Edgü. 

Ausgewählt habe ich Texte, die exemplarisch grundlegend verschiedene Ver-
hältnisse des Menschen zur Natur aufzeigen und diese durch unterschiedliche li-
terarische Mittel darlegen. Es handelt sich um Prosatexte, die Natur – als „Teil der 
Welt, dessen Zustandekommen und Erscheinungsform unabhängig von Eingrif-
fen des Menschen verstanden werden (im Gegensatz etwa zu Kultur, Kunst, 
Technik)“1 – thematisieren. Natur ist dabei als Gegenbegriff zu Kultur zu verste-
hen, und mit Kultur meine ich einen weit gefassten Kulturbegriff, Kultur als das 
vom Menschen Geschaffene. In literarischen Werken übernimmt Natur und ihre 
Beschreibung häufig die Funktion, die Handlung und Atmosphäre zu illustrie-
ren, die Gefühle des Protagonisten zu veranschaulichen oder die Ereignisse zu 
unterstreichen.2 In den hier besprochenen Werken geht die Bedeutung und 
Funktion der Natur im Wesentlichen über eine Illustration hinaus. Sie ist essen-
tieller Bestandteil des literarischen Textes. 

1  Brockhaus 2002, Stichwort Natur. Für den Begriff Natur (von lat. natura, abgeleitet von lat. 
nascere geboren werden, entstehen, wachsen) existiert eine Fülle von Definitionen und Be-
deutungen, vergleiche u. a. Stichwort Natur in Hügli/Lübcke 20035; Sullivan 1987; Horat-
schek 20043 und Rosenau 1994. 

2  Zu Funktionen von Naturbeschreibungen in literarischen Werken siehe Riedel 2002; 
Daemmrich 19952, Stichwort Landschaft, und Schweikle/Gebhard 19902. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 40 

1. Mahmut Makal: Autor der Dorfliteratur 

Mahmut Makal (geb. 1933) gilt mit seinem 1950 erschienenen Werk Bizim Köy 
(dt. Unser Dorf in Anatolien) als Begründer der Dorfliteratur.3 In diesem autobio-
graphischen, tagebuchähnlichen Bericht schildert Makal seine Erfahrungen als 
junger Dorfschullehrer in einem mittelanatolischen Dorf. Eindrucksvoll, in einer 
sachlich-nüchternen Sprache beschreibt er die Armut, den Überlebenskampf, die 
Unwissenheit und den Aberglauben der Dorfbevölkerung sowie seine eigene mi-
serable Lage. Die türkische Leserschaft war von seinem Tatsachenbericht nachhal-
tig erschüttert, und das Buch wurde eine Art Bestseller.4 

Das Verhältnis von Mensch und Natur in Bizim Köy ist eindeutig formuliert: 
die Natur ist dem Menschen feindlich gesinnt, sein Gegner. Beschriebene Natur-
phänomene sind alle, fast ausnahmslos und ohne Zwischentöne, negativ besetzt. 
Die Menschen ringen der Natur das Allernotwendigste zum Überleben ab – oder 
nicht einmal das. Ihre Mühen sind ein nicht zu gewinnender Kampf ums Dasein. 
Im Winter kämpfen sie gegen klirrende Kälte, den Hunger und Krankheiten, im 
Sommer gegen die glühende Hitze und Trockenheit, gegen Durst und Staub, ge-
gen Gestank und Insekten. Dauerregen im Frühjahr lässt die letzten Getreidevor-
räte verrotten. Ein goldenes Mittelmaß existiert nicht. Tiere und Pflanzen der 
Wildnis – wenn sie überhaupt Erwähnung finden – werden ebenso in dieses Ne-
gativbild eingeordnet. Vögel sammeln sich um einen Schafskadaver, Läuse und 
andere Insekten plagen die Menschen, Disteln wuchern auf den Feldern. 

Die Anbaumethoden der Dörfler sind primitiv und mühselig, die Erde ist un-
fruchtbar, die Nahrungsmittelproduktion ist nicht ausreichend. So heißt es: 

Bizim köyde para topraktan çıkarılır, topraklarımız ise kolay kolay adama para vermez. Yoksuluz 
o yüzden. (Makal 19678: 29). 
„In unserem Dorf muß man das Geld der Erde entreißen, und die Erde gibt so leicht 
kein Geld her. Darum sind wir auch so arm.“ (Dt. Makal 19833: 27). 

Makal stellt die widrigen Naturgegebenheiten jedoch nicht in den Mittelpunkt sei-
nes Werkes, vielmehr fokussiert er die Schutzlosigkeit, Hilflosigkeit und Ohnmacht 
der Menschen ihnen gegenüber. So heißt es bereits zu Beginn des Buches: 

                                                                                          
3  Makal 19678, dt. Makal 19833. – Zur Dorfliteratur siehe Kappert 1985: 627–632; Lerch 

2003: 24–33; vergleiche auch Kaplan 1988 und Rathbun 1972. Ich gehe nicht von einem 
weit gefassten Begriff Dorfliteratur aus, bei dem alle Werke, deren Handlung in einem Dorf 
oder im ländlich geprägten Raum angesiedelt sind, zur Dorfliteratur gezählt werden, wie 
beispielsweise unter dem Stichwort Köy romanı in TDEA 1982, Bd. 5: 423–426. Zu Mah-
mut Makal und seinen Werken siehe TBEA 2001, Bd. 2: 547–548; Bayrak 1978: 483–487, 
und Spies 1996. Jüngst wird diskutiert, ob die kurdische Literatur an die Dorfliteratur an-
knüpfend als deren Fortsetzung betrachtet werden kann, siehe Varol 2005. 

4  Das Buch wurde in weniger als vier Jahren 50.000 Mal verkauft, siehe Kappert 1982, ein 
enormer Erfolg wenn man bedenkt, dass damals bei einer Bevölkerung von ca. 21 Millionen 
nur etwa ein Drittel alphabetisiert war. Es gab aber auch staatliche Anfeindung, die auch 
Mahmut Makal zu spüren bekam. Er wurde nach der ersten Veröffentlichung verhaftet.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

41 

… tüylerim ürperiyor. Oturulur bir ev, soğuktan korur bir giyecek, karın doyurur yiyecek, az buçuk 
yakacak olmayınca nasıl karşı konulur kışa? (Makal 19678: 7). 
„Die Zustände sind haarsträubend. Wie soll man den Winter überstehen, wenn man 
kein bewohnbares Haus hat, wenn es einem an Kleidung, die einen vor Kälte schützt, an 
Nahrung, die einen satt macht, an Brennmaterial fehlt?“ (Dt. Makal 19833: 7). 

Betroffen von den verheerenden Lebensbedingungen sind alle Dorfbewohner, 
einschließlich des Lehrers. In besonderem Maße sind Kleinkinder Opfer der Ge-
gebenheiten. Sie werden zu jeder Jahreszeit hinweggerafft. Für die Dörfler unter-
liegt es dem Willen Allahs, wer überlebt. So heißt es: Allah esirgediğini esirger (Ma-
kal 19678: 48) – „Wen Gott erhalten will, den erhält er eben!“ (Dt. Makal 19833: 
43), und Sanki toktor Allah hikmetine karşı gelecek … Veren Allah, alan Allah. (Makal 
19678: 12) – „Als könnte der Arzt der weisen Fügung Allahs widerstehen! Gott 
gibt und Gott nimmt auch wieder.“ (Dt. Makal 19833: 12). 

Die Dörfler sehen ihr Schicksal als von unveränderlichen, von Gott gegebenen 
Naturgesetzen bestimmt, denen sie nichts entgegensetzen können. Der Dorf-
schullehrer hingegen hat eine andere Sicht. Für ihn ist das Elend die Ursache des 
Kindersterbens. Mit statistischen Erhebungen belegt er, welche enormen Ausma-
ße Armut und Elend haben, so beispielsweise in den Befragungen seiner Schüler 
zu Ernährung und Hygiene. Konkrete Probleme versucht er sich mit wissen-
schaftlichen Ansätzen zu erklären. Unterleibsschmerzen der Frauen führt er bei-
spielsweise auf sommers wie winters fehlende Schuhe bei 95 % der Frauen zurück 
(Makal 19678: 82 f.; dt. Makal 19833: 75 f.). Die Dörfler hingegen lassen mit ihrer 
Schicksalsergebenheit naturwissenschaftlichen Überlegungen keinen Raum: Ein 
Vater verbietet seinem Sohn, über Gründe von Temperaturunterschieden im Tal 
und auf dem Berg nachzudenken, mit den Worten: Lân oğlum, Allahın işine akıl 
erdirmeye başlama, anladın mı? (Makal 19678: 117) – „Sohn, beginne nicht, die 
Angelegenheiten Gottes verstehen zu wollen!“ (Dt. Makal 19833: 108). Naturwis-
senschaftliches Interesse wird so im Keim erstickt. 

Das Dorf, wie Mahmut Makal es schildert, ist abgeschnitten und ausgegrenzt von 
all dem, was Kultur und Zivilisation ausmachen. Es liegt fern jeder Bildung (Ma-
kal 19678: 151; dt. Makal 19833: 139), so dass der Autor sagt: Cahillik sarmış yöre-
mi. (Makal 19678: 131 f.) – „Dummheit umzingelt mich.“ (Dt. Makal 19833: 121). 
Selbst die banalsten Kultur- und Zivilisationsgüter sind weitgehend unbekannt, so 
dass der Satz Baba bana bal al (Makal 19678: 17) – „Vater kauf mir Honig.“ (dt. 
Makal 19833: 16), wie er im Lehrbuch der Schüler zu finden ist, bereits eine Her-
ausforderung darstellt: die Kinder wissen nicht, was Honig ist (s. ebd.). Für den 
Lehrer ist die Kultur, das Lesen, der einzige Trost in seiner schwierigen Situation 
(Makal 19678: 182; dt. Makal 19833: 166). Daraus schöpft er seine Hoffnung, die 
ihn am Leben hält. 

Zwar liegt das Dorf – so wie es dargestellt ist – jenseits der zivilisatorischen 
Welt, dennoch nimmt Makal diese hier und da wahr, und zwar als Ungleichzei-
tigkeiten im alltäglichen Leben. Während er mit einem selbstgebauten Herd aus 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 42 

zwei Steinen kocht, Ruß, Rauch, brennende Augen und eine mühsame Geschirr-
spülerei hinnehmen muss, überdenkt er, was er in einer Zeitschrift gelesen hatte: 

Pek yakında her işi atom görecekmiş. İki dakikada yemekler pişip önümüze gelecek! Oy anam oy! 
Getir de önüme koy! Bu dergi hangi memlekette çıkıyor? Yahu, nemiye gerek bizim atom matom, 
medeniyetin bin yıllık buluşlarını memlekete yaymasını bilelim, bize yeter de artar bile. (Makal 
19678: 145). 
„Sehr bald werden alle unsere Verrichtungen vom Atom verrichtet werden. In zwei Mi-
nuten werden die Speisen gekocht und uns vorgesetzt werden können: Großartig! Bringt 
es und setzt es mir vor! In welchem Land erscheint diese Zeitschrift? Was bedeutet für 
uns das Atom und ähnliches? Wenn wir die tausendjährigen Errungenschaften der Zivi-
lisation in unserem Lande verbreiten könnten, wäre das genug. Mehr brauchen wir gar 
nicht.“ (Dt. Makal 19833: 133 f.). 

In Bizim Köy steht der Mensch der Natur näher als der Kultur, mit der ihm feind-
lich gesinnten Natur ringt er um sein Überleben. Die Darstellung von Natur 
dient Mahmut Makal dazu, Armut und Elend der Dorfbevölkerung zu themati-
sieren. Diese Armut kommt unter anderem durch die natürlichen Gegebenheiten 
zustande. Anliegen ist ihm dabei vor allem, ein realistisches Bild des Dorflebens 
zu geben. Dies reflektiert er folgendermaßen: 

Yakup Kadri ‘Yaban’da köy gerçeğine şöyle bir dokunacak olmuştu, kıyametler koptu. Türk köyüne 
iftira etti diye. Türk köyünü hâlâ ‘Çoban kaval çalar ânın-hayatî şairanedir’ mısralarındaki lev-
hayla düşünenler bu memleketi tanımıyorlar, … (Makal 19678: 47). 
„Als Yakub Kadri in Yaban (Der Fremdling) nur ein wenig auf die Realitäten des Dorfle-
bens anspielte, war schon der Teufel los. Man behauptete, er verleumde das türkische 
Dorf. Jener, der sich das Dorfleben so wie in dem Vers ‚Der Schäfer bläst die Schalmei, 
sein Leben ist poetisch’ ausmalt, der kennt dieses Land nicht.“ (Dt. Makal 19833: 43).5 

Mahmut Makals Darstellung der Natur und des Verhältnisses zwischen Mensch 
und Natur in Bizim Köy hat vor diesem Hintergrund vor allem eine politische 
Dimension, die die Missstände im Dorf anprangert, obwohl das Werk selbst sich 
in keiner Weise direkt zu Politischem äußert.6 Sein realistisch erzählter autobio-
graphischer Tatsachenbericht schafft eine Authentizität, die vom Leser kaum in 
Frage gestellt werden kann. 

2. Yaşar Kemal: Realismus – Regionalismus – Traditionalismus7 

Im Folgenden möchte ich auf einen Schriftsteller eingehen, der zwar das Leben 
jenseits der türkischen Städte in den Mittelpunkt seiner Prosa stellt, der aber 
dennoch kein Vertreter der Dorfliteratur ist. Yaşar Kemal (geb. 1923?), der wohl 
                                                                                          
5  Roman 1932, siehe Karaosmanoğlu 19657, dt. Kadri 1939. Zum Autor siehe TBEA 2001, 

Bd. 2: 472–477; zum Roman siehe Moran 200719, Stölting 1989 und Caner 1998. 
6  Die Veröffentlichung des Werkes wurde dem Autor zum Verhängnis, er wurde verhaftet 

und hatte auch nach seiner Freilassung noch Schwierigkeiten, vergleiche dt. Makal 19833: 3 
und Bayrak 1978: 486. 

7  In der Klassifizierung des Autors folge ich Petra Kappert, siehe Kappert 1985: 632 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

43 

bekannteste Epiker der Türkei, knüpft in seinen Werken zwar an Erzähltraditio-
nen der Dorfliteratur an, entwickelte diese aber weiter zu einer ihm eigenen Er-
zählweise.8 Ihm gelang es, die mündlich-epischen Traditionen in die modernen 
Formen der Kunstliteratur einzubringen. Seine Werke sind ein Bekenntnis an 
seine Heimatregion, die Çukurova, ein in Südostanatolien gelegenes Flussdelta-
gebiet um Adana.9 Aus Yaşar Kemals äußerst umfangreichem Werk werde ich hier 
exemplarisch nur einzelne Erzählungen aus dem Band Sarı Sıcak (1952, dt. Gelbe 
Hitze) und dem Roman Binboğalar Efsanesi (1971, dt. Das Lied der Tausend Stiere) 
herausgreifen. Ausgewählt habe ich diese Texte, weil sie verschiedene Zugänge 
und Darstellungsweisen des Autors hinsichtlich des Verhältnisses von Mensch 
und Natur veranschaulichen. 

Analog zu Mahmut Makals Darstellung der Natur und des Menschen in der Na-
tur zeigen sich in den frühen Erzählungen Yaşar Kemals, im Band Sarı Sıcak 
(Kemal 20064, dt. Kemal 19884), die schwierigen Lebensbedingungen im Dorf. 
Die Menschen ringen mit den widrigen Naturgegebenheiten, insbesondere müs-
sen sie gegen die glühende Hitze ankämpfen. In der Titelgeschichte Gelbe Hitze 
arbeitet das Kind Osman als Erntehelfer auf dem Feld bis es ohnmächtig zu-
sammenbricht. Osman ist „leicht wie eine Feder“, „klein wie ein Däumling“ und 
„sein Hals […] spindeldürr“.10 Nach der Feldarbeit in glühender Hitze ist er auch 
noch dazu genötigt, beim Ağa, dem Großgrundbesitzer, um seinen Lohn betteln 
zu müssen. 

Charakteristisch für das Verhältnis von Mensch und Natur ist in dieser Geschich-
te und auch in anderen Kurzgeschichten des Bandes folgendes: 

Mit den Naturgegebenheiten mühen sich einzelne Individuen ab. Nicht die 
ganze Gemeinschaft führt solch einen schweren Kampf gegen die Kräfte der Na-
tur. Immer sind es die schwächsten Glieder der dörflichen Gesellschaft, deren 
missliche Situation beschrieben wird: Säuglinge ohne Mutter11 und Kinder, die 
ihren Aufgaben körperlich nicht gewachsen sind. Betroffen sind außerdem allein 

                                                                                          
8  Zu Yaşar Kemal siehe TBEA 2001, Bd. 2: 893–899, sowie die Informationen zu ihm und 

seinem Werk auf den Seiten des Unionverlages, <http://www.unionsverlag.com/info/ 
person.asp?pers_id=104>, eingesehen am 06.03.2008; Neumann/Wolfart 1996 und die 
Homepage des Autors unter <http://www.yasarkemal.net/>, eingesehen am 06.03.2008. 
Darüber hinaus möchte ich aus der sehr umfangreichen Sekundärliteratur lediglich auf Si-
lay 1996 und Naci 2004 hinweisen. 

9  Erst Mitte der 1970er Jahre wandte sich Yaşar Kemal erstmalig in seinen Werken von der 
Çukurova ab und griff das städtische Leben, das Leben am Meer auf, so mit Al Gözüm Sey-
reyle Salih (1976, engl. Seagull), Kuşlar da Gitti (1978, dt. Auch die Vögel sind fort) und De-
niz Küstü (1978, Zorn des Meeres). 

10  Alle drei Zitate dt. Kemal 19884: 9. Die bildhaften Beschreibungen über die Schmächtig-
keit und Zerbrechlichkeit des Jungen ließen sich noch fortführen. Im Original, Kemal 
20064, lauten die angeführten Zitate wie folgt: “tüy gibi hafif“ (ebd.: 11), “daha parmak ka-
dar” (ebd.) und “boynu ipincecik” (ebd.: 10). 

11  So in der Geschichte Der Säugling (Bebek), siehe Kemal 20064: 17 ff., dt. Kemal 19884: 16 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 44 

stehende Frauen, wie in Die Kraniche (Turnalar)12, der Geschichte Gülbahars, die 
vor vielen Jahren von ihrem Mann verlassen wurde und fiebernd bei der schwe-
ren Feldarbeit von seiner Rückkehr träumt. 

Als zweites zeigt sich, dass alles in der Natur ambivalent oder sogar nur positiv 
besetzt ist. Leitmotivisch werden Mond und Sterne13 mit Hoffnung in Verbin-
dung gebracht. Der Mensch erfreut sich am Vogelgezwitscher, am Glanz des 
Mondes etc. Selbst die Sonne wird noch positiv bewertet. So erwartet Gülbahar 
in Die Kraniche in den frühen Morgenstunden ungeduldig die aufgehende Sonne 
und fürchtet sie zugleich. Die Nächte, in denen sie brennend vor sexuellem Ver-
langen keinen Schlaf finden kann, werden ihr zur Hölle. Der sehnlich erwartete 
Ehemann erscheint ihr als aufgehende Sonne. Und auch die Erde ist in dieser 
Geschichte sowohl positiv als auch negativ besetzt: sie ist angenehm kühl, sym-
bolisiert die sexuelle Lust Gülbahars oder ist heiß wie glühendes Eisen, so dass 
die Arbeit barfuß zur Qual wird. In dieser ambivalenten bzw. positiven Natur-
darstellung unterscheidet sich Yaşar Kemals Werk grundlegend von Mahmut 
Makals Bericht. 

Ursache für das Ringen der Menschen mit der Natur ist in diesem frühen Er-
zählband von Yaşar Kemal die Armut der Menschen und die krasse soziale Un-
gerechtigkeit. Damit hat die Auseinandersetzung des Einzelnen mit der Natur 
stets auch eine soziale Komponente. 

Betrachtet man nun ein späteres Werk von Yaşar Kemal, den 1971 erschienenen 
Roman Das Lied der Tausend Stiere (Kemal 20065, dt. Kemal 1985), so zeigt sich 
ein Wandel in seiner Darstellung des Verhältnisses von Mensch und Natur. Die-
ser Roman, der im Duktus einem Epos nahe kommt,14 schildert den Untergang 
eines Nomadenstammes, der in der Çukurova umherirrt und vergeblich um ein 
Stück Land kämpft. Wie bei Mahmut Makal haben wir es mit einer Gemein-
schaft zu tun, die sich als Kollektiv an der Schwelle des Todes befindet. Der 
Stamm hat eine glorreiche Vergangenheit, eine jämmerliche Gegenwart und kei-
ne Zukunft. Wie ein Relikt aus vergangenen Zeiten bleibt er unberührt von der 
Modernisierung und fällt dieser zum Opfer. Er hat den Anschluss an die Zeit 
verpasst. Sein Reichtum an Gold, Tieren und Teppichen und sein Wissen an Tra-
ditionen, Legenden, der Tierhaltung und der Natur sind wertlos geworden. Die 
Zelte des einst mächtigen Stammes verschimmeln. Es ist eine alte Hochkultur, 
die untergeht. Das Nomadenleben wird unmöglich. 

In mehreren Erzählsträngen, die schließlich wieder zusammengeführt werden, 
schildert der Autor mit einem subjektiven Vokabular die Ereignisse. Anders als 
Makal, der wertneutral berichtet, ergreift der Erzähler Partei für die Nomaden 

                                                                                          
12  Kemal 20064: 147 ff., dt. Kemal 19884: 120 ff. 
13  Mond und Sterne (ay – yıldız) erinnern an die türkische Flagge und können somit auch mit 

der jungen Republik assoziiert werden. 
14  Zum Roman siehe Neumann 1996b. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

45 

mit jedem Wort, mit jedem Adjektiv, mit jedem Verb. Seine Subjektivität spaltet 
alle Figuren in Gute und Böse.15 

Für das Verhältnis von Mensch und Natur ergeben sich folgende Konstellationen: 
In der Darstellung der Nomaden finden wir eine Parallelisierung zwischen 
Mensch und Natur bis ins letzte Detail. An erster Stelle – angemessen für eine 
nomadische Gemeinschaft – parallelisiert Yaşar Kemal zwischen Tier und Mensch, 
und zwar in der Darstellung und Beschreibung aller Menschen, die im Roman als 
Figuren vorkommen, auch der Anderen. In der Stadt sind die Gaffer wie Wölfe, 
die Menschen wie Ameisen etc. Gefühlsregungen der Menschen werden stets mit 
Tiervergleichen beschrieben: sich krümmen wie ein Wurm, mutig wie eine Löwin 
etc. Dies erstreckt sich auf inhaltliche Dimensionen: die Kinder sterben, die Scha-
fe sterben, Mensch und Tier sind in einer erbärmlichen Lage. Während im Er-
zählband Sarı Sıcak nur in mäßigem Umfang solch eine Parallelisierung eingesetzt 
wird, um die Lage einer Figur zu unterstreichen – leitmotivisch haben todgeweih-
te Kinder hängende Hälse wie vertrocknende Pflanzen – ist im Lied der Tausend 
Stiere die nomadische Kultur Teil der Natur, sie bilden eine Einheit: 

Anadolunun […] toprağıyla […] bir olduk kaynaştık. Etle kemik gibi … (Kemal 20065: 264). 
– „Wir sind eins geworden mit Anatolien, verwachsen mit seiner Erde, … Verbunden wie 
Haut und Knochen, …“ (dt. Kemal 1985: 292). 

Das Werk ist sprachlich dementsprechend gestaltet. 
Die Ambivalenz der Natur – wie im frühen Erzählband – erfährt hier eine Ra-

dikalisierung. Einerseits wird die Schönheit der Natur bewundert, ihr Duft gelobt 
und die Menschen erfreuen sich an ihr. Naturgegebenheiten werden verehrt, so 
dass diese religiöse, ja sogar paradiesische Züge annehmen: die Gestirne, das 
Wasser, die Erde sind heilig. Natur und Mensch sind eingebettet in alte Mythen, 
so wie der Hıdrellez-Mythos16 den zeitlichen Rahmen für den Roman Yaşar Ke-
mals liefert. In der Mainacht hofft der Nomadenstamm durch die Vereinigung 
von Hızır und Ilyas auf die Erfüllung seiner Wünsche. Natur ist vielfach mit 
Reichtum, Hoffnung, Wissen assoziiert, ganz im Gegensatz zur absoluten Armut 
in Makals Werk. Andererseits ringt der Stamm in seinem Überlebenskampf mit 
den Widrigkeiten der Natur: die Menschen leiden unter Regen, Hitze und Mala-
ria. Es fehlt an Futter für die Tiere. Diese Umstände sind im Roman jedoch nicht 
naturgegeben, sie sind von Menschen gemacht. Die Bewohner der Çukurova 
sind dem Stamm feindlich gesinnt, beuten ihn aus, verfolgen ihn, zünden seine 
Zelte an, verhaften und ermorden Stammesmitglieder und gewähren dem Stamm 
keinen Ort zum Bleiben. Yaşar Kemal rückt die soziale Komponente sehr stark in 
den Vordergrund. Die sesshaften Bewohner sind ausschließlich negativ geschil-
dert, nicht nur der Mensch, sondern auch die Natur ist Opfer ihrer Machenschaf-

                                                                                          
15  Vergleiche u. a. Bico 2006. 
16  Siehe Boratav 19862 und Çelebi/Uludağ/Kurnaz 1998. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 46 

ten: durch Trockenlegung versickern Flüsse, Sümpfe existieren nicht mehr, und 
die Natur wird kultiviert, ist Bestandteil des Wandels. Das kapitalistische System, 
die Ausbeutung degeneriert Mensch und Natur. 

Eine Interpretation der Schicksalsschläge als gottgegeben ist bei Yaşar Kemal 
nicht zu finden. Vielmehr kommt immer wieder zur Sprache, dass Gott die Na-
tur und die Welt verlassen habe, so dass die Nomaden keine Hilfe erwarten 
könnten. Und gottverlassen ist ihnen die Welt und die Natur feindlich. Die Ar-
mut der Nomaden ist verschuldet durch das Handeln der Sesshaften und durch 
ihren verpassten Anschluss an die Zeit. Dennoch wirkt ihre humanistische Welt-
anschauung und ihr individualistisches Handeln gegenüber der unmenschlichen, 
sesshaften Zivilisation sehr modern. So heißt es: 

Ama onları hiçbir zaman aşağılamadık, insanları aşağılamak geleneğimizde yoktu. Yoksula, ye-
time, düşmüşe, kadına, hangi soydan, hangi dinden, hangi ülkeden olursa olsun dokunmadık, 
saygıda kusur etmedik. Dost olsun, düşman olsun onları bizim düşkünümüzden, yaşlımızdan, ço-
cuğumuzdan, kadınımızdan ayırt etmedik. (Kemal 20065: 263). 
„Menschen zu demütigen, hat uns unsere Sitte immer verboten. Wir haben uns nie an 
den Armen, den Waisen, den Gestrauchelten, an den Frauen und Kindern vergriffen, wel-
ches auch ihre Rasse, Herkunft oder Religion war. Freund oder Feind, wir haben sie im-
mer in Ehren gehalten und behandelt wie unsere eigenen gefallenen Brüder, unsere eige-
nen Kinder und Frauen, wie die Alten unseres eigenen Stammes.“ (Dt. Kemal 1985: 291). 

3. Ferit Edgü: Experimentelles Erzählen 

Zuletzt möchte ich auf den 1977 erschienenen Roman O. Hakkâri’de Bir Mevsim 
(dt. Ein Winter in Hakkari, verfilmt unter dem Titel Eine Saison in Hakkari) von 
Ferit Edgü (geb. 1936) eingehen.17 Der Autor, der in den 1970er Jahren mit ei-
nem experimentellen Erzählstil unter dem Einfluss des Existenzialismus der 
Avantgarde zuzurechnen ist, kann als Wegbereiter postmoderner Strömungen 
der 1980er Jahre betrachtet werden. Meines Erachtens gehört der hier zu bespre-
chende Roman (Edgü 200614, dt. Edgü 1987) eindeutig nicht zur Dorfliteratur, 
obwohl er sich mit Yaban von Yakup Kadri (Karaosmanoğlu 19657, dt. Kadri 
1939) und mit Mahmut Makals Bizim Köy in eine Reihe stellen lässt. Diese Ein-
reihung ergibt sich auf inhaltlicher Ebene. Es ist die Geschichte eines Intellektu-
ellen, eines Lehrers in einem abgelegenen Dorf. Ferit Edgü greift Probleme aus 
dem Dorfleben auf, die bei Mahmut Makal ebenso thematisiert werden: die ho-
he Säuglings- und Kindersterblichkeit, die hilflosen Versuche des Lehrers, mit 
Eingaben die Situation zu verbessern, die mangelnde Hygiene und unzureichen-
de Ernährung, Kälte und fehlende Kleidung. Ebenso ähneln sich Episoden aus 

                                                                                          
17  Zum Autor siehe TBEA 2001, Bd. 1: 297‒298. Als Ort der Handlung wählte Ferit Edgü 

bereits für den Roman Kimse (1976) Hakkâri. Zur Provinz siehe Parla 1982. Der Artikel ist 
zwar nicht aktuell, aber vieles ist bis heute kaum verändert. Zur Region siehe außerdem 
den Beitrag von Barbara Flemming in diesem Band. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

47 

dem Schulleben in beiden Werken. Wie Makals Bericht hat der Roman O eine 
autobiographische Komponente: Ferit Edgü leistete seinen Militärdienst als Leh-
rer 1967 in einem Dorf in der kurdischen Hochgebirgsprovinz Hakkâri ab, einer 
im äußersten Südosten, an der irakischen Grenze gelegenen Region. Diese Mög-
lichkeit einer Art Zivildienst gab es in den 1960er Jahren in der Türkei. Wie Ferit 
Edgü in Interviews immer wieder kundtut, war der Aufenthalt dort eine nachhal-
tige Erfahrung für seinen weiteren Lebensweg.18 Ein Winter in Hakkari steht jen-
seits der Dorfliteratur mit seiner poetischen Sprache, mit seiner offenen Struktur 
und mit seiner Vieldeutigkeit, wie sie schon im Titel O anklingt: deutsch „er, sie, 
es“, arabische Ziffer „fünf“, die Null, ein Auge etc.19 Inhaltlich ist nicht das 
Schicksal der Dörfler im Mittelpunkt, es ist vielmehr die Suche eines Intellektuel-
len nach sich selbst, das Ausloten der eigenen Fremdheit in der Welt. 

Hakkâri’de Bir Mevsim ist die Geschichte eines Lehrers, der für ein Schuljahr in ein 
Dorf in Hakkâri verbannt wird und dort um sein Überleben – physisch und psy-
chisch – kämpft. Als Seemann, als gestrandeter Kapitän, als ein Verunglückter – 
wie leitmotivisch mehrfach zu lesen –, der nun in den Bergen, in einer feindlichen 
Umwelt zu leben hat, ist er einerseits fasziniert von der Schönheit der Berge und 
der Aussicht, andererseits findet er sich nicht zurecht. Seine Zugehörigkeit zum 
Meer20 ist eine Allegorie für seine Einsamkeit, sein Fehl-am-Platz-sein. Schreiben 
wird zur existentiellen Tätigkeit, um nicht wahnsinnig zu werden. Zu einer Kom-
munikation mit den Dörflern ist er nur unter äußerst schwierigen Bedingungen 
fähig: Er spricht ihre Sprache – das Kurdische – nicht. Jede Sprache betrachtet er 
als kulturelle Leistung des Menschen. Die natürlichen und gesellschaftlichen Be-
dingungen, die die Sprache der Dorfbewohner prägen, kann er jedoch ebenfalls 
nicht verstehen (Edgü 200614: 89, dt. Edgü 1987: 102). Die Natur ist bedrohlich 
und faszinierend, wie die Fremde es ist. Vergleichbar mit Makals Schilderungen 
liegt auch hier das Dorf jenseits zivilisatorischer Errungenschaften. Der Umgang 
mit der Natur ist Teil einer Kultur, aus der der Ich-Erzähler ausgeschlossen ist, 
denn ihm fehlt hierzu das nötige Wissen. Er rückt sich mit den Dörflern auf Au-
genhöhe. Die empfundene und beschriebene Fremdheit ist eine gegenseitige. In 
vielfacher Hinsicht unterscheidet sich die dargestellte Situation nicht von Makals 
Bericht, doch diese konkreten Bezüge sind für die poetische Prosa Edgüs zweit-
rangig. Der Mensch ist auf sich selbst zurückgeworfen, sein Ringen mit der Natur 
und der Gesellschaft sind lediglich ein Teil des eigenen Zurückgeworfenseins. Der 
einzelne Mensch agiert und reagiert stets als Individuum. 

Traum – Realität – Halluzination: dies sind die Kategorien, mit denen Ferit Edgü 
in Ein Winter in Hakkari mehrfach die Wahrnehmung des Ich-Erzählers problema-

                                                                                          
18  So auf dem 5. Internationalen Literaturfestival Berlin, am 12.09.2005. 
19  Siehe Neumann 1996a. 
20  Vergleiche Gerndt 1999. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 48 

tisiert. Träumen bzw. Stürzen (bir düş-üş)21 ist allen Menschen gemein, es erscheint 
realer als die vorgefundene Realität, die sich als das zuvor Unvorstellbare zeigt. Die 
Fremdheitserfahrungen des Protagonisten führen zum Wandel des Ichs – das Selbst 
kendim wird ergriffen vom Ort zu kentim (wörtlich: meine Stadt).22 Die Hilflosigkeit 
der Realität erfasst seine Träume, so heißt es: Düşlerin birer kara çarşaf onlar da beya-
za dönüşecek. (Edgü 200614: 165) – „Deine Träume sind wie schwarze Schleier, 
aber auch sie werden weiß sein.“ (Dt. Edgü 1987: 188). 
Weiß steht hier für den Schnee, der alles bedeckt, er symbolisiert aber auch die 
Leere, das Nichtvorhandensein, den Tod. Die Natur und die Naturgegebenheiten 
bestimmen das menschliche, individuelle Sein. Fragen nach der Beschaffenheit 
von Realität und nach dem Sein des Menschen weisen auf das Existenzielle und 
zugleich auch auf Fragen der Darstellung von Realität in der Kunst. Eine adäqua-
te, der Realität entsprechende Darstellung zeigt sich als ein nicht mögliches Un-
terfangen. Selbst die Photographie kann die Situation der Menschen nicht ein-
fangen (vgl. Edgü 200614: 180 f. und 80, dt. Edgü 1987: 209 f. und 93). Mit sol-
chen Fragen begibt sich Edgü in einen Diskurs jenseits der Dorfliteratur, so dass 
seine Prosadichtung mit ihren intertextuellen Bezügen23 und vielschichtigen se-
mantischen Ebenen literaturtheoretische Aspekte aufgreift. 

Resümee 

Mit den hier behandelten Werken von Mahmut Makal, Yaşar Kemal und Ferit 
Edgü läßt sich ein Ausschnitt aus der türkischen Literaturgeschichte nachzeich-
nen. Trotz aller Unterschiede im literarischen Ausdruck, in der Form und in der 
Darstellung von Mensch und Natur ist den hier ausgewählten Werken gemein-
sam, dass sie für das menschliche Überleben Existentielles thematisieren. Dabei 
reicht die Spanne dessen, was als Existentielles zu betrachten ist, von ausreichen-
der Nahrung bis hin zur Befriedigung intellektueller und sozialer Bedürfnisse. 
Verbunden ist der alltägliche Kampf ums Überleben mit einer gewissen Hoff-
nungslosigkeit und Hilflosigkeit. Gemeinsam ist den besprochenen Texten auch, 

                                                                                          
21  Kunstreiches Wortspiel mit düş Traum und düşüş Verbalsubstantiv zu düşmek, dt. fallen 

stürzen, mehrfach im Buch verwendet, so beispielsweise Edgü 200614: 167, 168 (Fußnote) 
und 176, dt. Edgü 1987: 191, 193 (Fußnote) und 205. 

22  Edgü 200614: 11, dt. Edgü 1987: 10. Auch hier verweist die fremde Welt, der fremde Ort 
auf das Selbst. 

23  Von Qazwinis Wunder der Schöpfung (islamischer Gelehrter, 13. Jahrhundert) zu Kafka 
(Schriftsteller, 1883–1924), von Journey to Ixtlan des Ethnologen Castaneda (1931–1998) zu 
Avvakum (russischer Geistlicher, 17. Jahrhundert). Der Titel des Buches lässt an Arthur 
Rimbauds Prosadichtung Une saison en enfer (1873) denken, und Ferit Edgü knüpft auch in-
haltlich an dieses Werk an. In Ein Winter in Hakkari ist es der assyrische Buchhändler in der 
Kreisstadt, der die multikulturelle Dimension der kurdischen Bergregion repräsentiert. Sein 
Laden, das einzige Buchgeschäft vor Ort, wird überfallen, die Bücher verbrannt und er in 
die Flucht getrieben, siehe Edgü 200614: 172 f., dt. Edgü 1987: 199 f. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

49 

dass nicht die Natur im Fokus steht, sondern der Mensch als Individuum, als 
Gemeinschaft oder gesellschaftliche Gruppe, die jedoch durch die Naturgege-
benheiten bestimmt werden. 

Literatur 

Primärquellen (im Original und in deutscher Übersetzung) 

Edgü, Ferit 19802 [1976]. Kimse. İstanbul. 
― 1987. Ein Winter in Hakkari. Übers. Sezer Duru. Zürich. 
― 200614 [1977]. O. Hakkâri’de Bir Mevsim. İstanbul. 
Kadri, Yakub 1939. Der Fremdling. Übers. Max Schultz. Leipzig. 
Karaosmanoğlu, Yakup Kadri 19657 [1932]. Yaban. İstanbul. 
Kemal, Yaşar 1985. Das Lied der Tausend Stiere. Übers. Helga Dağyeli-

Bohne/Yıldırım Dağyeli. München. 
―19884 [1982]. Gelbe Hitze. Erzählungen. Übers. Margarete I. Ersen-Rasch/Wanda 

Schmidt. München. 
― 20064 [1952]. Sarı Sıcak. İstanbul. 
― 20065 [1971]. Binboğalar Efanesi. İstanbul. 
Makal, Mahmut 19678 [1950]. Bizim Köy. Bir Köy Öğretmeninin Notları. İstanbul. 
― 19833. Unser Dorf in Anatolien. Übers. Sanem Alacakaptan, unter Mitarbeit 

von Ulrike Schlingmann. Berlin. 
Rimbaud, Arthur 2001. Ein Aufenthalt in der Hölle. Übertr. Thomas Eichhorn. Aa-

chen. 

Sekundärliteratur 

Bayrak, Mehmet 1978. Köy Enstitülü Yazarlar, Ozanlar. İnceleme – Antoloji. Ankara. 
Bico, Cem 2006. Liberating Narratives of Yaşar Kemal: The Other Face of the Moun-

tain Trilogy (Master thesis, Istanbul: Boğaziçi Üniversitesi). <http://tez2.yok. 
gov.tr/>, zuletzt abgerufen am 02.06.2009. 

Boratav, Pertev Naili 19862 [1979]. Khiḍr-Ilyās. In: Clifford Edmund Bosworth/ 
Emeri van Donzel/Bernard Lewis/Chales Pellat (Hrsg.). EI2 = The Encyclopae-
dia of Islam. New Edition. Vol. V. 1986. Leiden: 5.  

Brockhaus in Text und Bild, Edition 2002: Mannheim (Elektronische Ressource). 
Caner, Beatrix 1998. Yakup Kadri Karamosmanoğlu. In: Dies. Türkische Literatur. 

Klassiker der Moderne. Hildesheim u.a.: 211–244. 
Çelebi, İlyas/Uludağ, Süleyman/Kurnaz, Cemâl 1998. Hızır. In: Türkiye Diyanet 

Vakfı İslâm Ansiklopedisi. Bd. 17. İstanbul: 406–412. 
Daemmrich, Horst S. und Ingrid 19952. Themen und Motive in der Literatur. Ein 

Handbuch. Tübingen/Basel. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


KARIN SCHWEISSGUT 50 

Gerndt, Helge 1999. Meer. In: Rolf Wilhelm Brednich (Hrsg.). Enzyklopädie des 
Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung. Bd. 9. 
Berlin/New York: 472–478. 

Horatschek, Annegreth 20043 [1998]. Natur. In: Ansgar Nünning (Hrsg.). Metzler 
Lexikon Literatur- und Kulturtheorie. Ansätze – Personen – Grundbegriffe. Stuttgart/ 
Weimar: 484. 

Hügli, Anton/Lübcke, Poul (Hrsg.) 20035 [1991]. Philosophielexikon. Personen und 
Begriffe der abendländischen Philosophie von der Antike bis zur Gegenwart. Reinbek 
bei Hamburg. 

Kaplan, Ramazan 1988. Cumhuriyet Dönemi Türk Romanında Köy. Ankara. 
Kappert, Petra 1982. Barden, Bauern und Rebellen. Die anatolische Provinz in der 

türkischen Literatur. In: FAZ (= Frankfurter Allgemeine Zeitung), 09.01.1982: 32. 
– 1985. Literatur. In: Klaus-Detlev Grothusen (Hrsg.). Südosteuropa-Handbuch. 

Band IV: Türkei. Göttingen: 621–649. 
KnLL = Walter Jens (Hrsg.). 2000. Kindlers neues Literatur-Lexikon. Das 23-bändige 

Werk auf einer CD-Rom. (Elektronische Ressource). 
Lerch, Wolfgang Günter 2003. Die Laute Osmans. Türkische Literatur im 20. Jahr-

hundert. München. 
Moran, Berna 200719 [1983]. Yaban’da Teknik ve İdeoloji. In: Ders. Türk Romanı-

na Eleştirel Bir Bakış 1: Ahmet Mithat’tan Ahmet Tanpınar’a. İstanbul: 201–218. 
Naci, Fethi 2004. Yaşar Kemal’in Romancılığı. Eleştiri. İstanbul. 
Neumann, Christoph K. 1996 a. Edgü, Ferit: O. In. KnLL. 
– 1996 b. Yaşar Kemal: Bin Boğalar Efsanesi. In: KnLL. 
Neumann, Christoph K./Wolfart, Ulrich. 1996. Yaşar Kemal. In: KnLL. 
Parla, Taha et al. 1982. Hakkâri. In: Taha Parla (Hrsg.). Yurt Ansiklopedisi. Türkiye, 

İl İl: Dünü, Bugünü, Yarını. Bd. 5. İstanbul: 3290–3368. 
Rathbun, Carole 1972. The Village in the Turkish Novel and Short Story 1920 to 1955. 

The Hague/Paris. 
Riedel, Wolfgang 2002. Natur/Landschaft. In: Ulfert Ricklefs (Hrsg.). Das Fischer-

Lexikon Literatur 3. Frankfurt am Main: 1417–1433. 
Rosenau, Hartmut 1994. Natur. In: Gerhard Müller (Hrsg.). Theologische Realenzy-

klopädie, Bd. 14. Berlin/New York: 98–107. 
Schweikle, Günther/Gebhard, Walter 19902. Natur in der Dichtung. In: Günther 

und Irmgard Schweikle. Metzler Literatur Lexikon. Begriffe und Definitionen. 
Stuttgart: 319–320. 

Silay, Kemal 1996. Liminality, Ritual and Social Performance: Yashar Kemal’s Le-
gend of the Karachullu Yürüks and the “Problems” of Nomadic Entity in Ana-
tolia. In: Ders. (Hrsg.). An Anthology of Turkish Literature. Bloomington: 443–455. 

Spies, Otto 1996. Makal, Mahmut: Bizim Köy. In: KnLL. 
Stölting, Erhard 1989. Nachwort. In: Yakup Kadri. Der Fremdling. Übers. Max 

Schultz. Berlin/Frankfurt am Main: 231−247. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR IN ANATOLIEN 

 

51 

Sullivan, Laurence E. 1987. Nature: Worship of Nature. In: Lindsay Jones 
(Hrsg.). 20052. Encyclopedia of Religion. Vol. 9. Detroit u. a.: 6438–6441. 

TBEA (= Tanzimat’tan Bugüne Edebiyatçılar Ansiklopedisi). Hrsg. Yapı Kredi Kültür 
ve Sanat Yayıncılık. 2001. İstanbul. 2 Bde. 

TDEA (= Türk Dili ve Edebiyatı Ansiklopedisi: Devirler/İsimler/Eserler/Terimler). 
Hrsg. Dergâh Yayınları, 1977–1990. İstanbul. 7 Bde. 

Unionsverlag. Yasar Kemal. <http://www.unionsverlag.com/info/person.asp?pers_ 
id=104>, zuletzt abgerufen am 06.03.2008. 

Varol, Kemal 2005. Köye İçeriden Bir Bakış. In: Radikal Kitap, 5. August. 
<http://www.radikal.com.tr>, zuletzt abgerufen am 07.02.2008. 

Yapı Kredi Kültür Sanat Yayıncılık 2004. Yaşar Kemal. <http://www.yasarkemal. 
net>, zuletzt abgerufen am 06.03.2008. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Creating Turks in Fiction and Ethnography 

Jenny B. White, Boston 

When my first ethnography, Money Makes us Relatives, was published in 1994 
(White 2004 [1994]), it was quite well received by Turkish scholars, but one cri-
tique of my study of Turkish culture stood out. There is no such thing as a “Turk”, 
some critics wrote. That sounded strange to me, since Turks use that concept all 
the time. In fact, what is Turkish and what is not, who is a Turk and who is not – 
these are ever-present topics in Turkey for scholars as well as the public. Since that 
first book, I’ve thought long and hard about what the critics meant and what I 
can do about representing Turkishness in my work – that is, after all, what an-
thropologists do. Through our ethnographic writing we “create” for our audience 
a performance of what it means to be Turkish. We do this in all earnestness, trying 
to understand a society and culture from within and describing it not on our 
terms, but on their terms.  

The field of anthropology has long held self-critical discussions about the wis-
dom and feasibility of such a project.1 After all, we are never able to leave behind 
all of our own cultural expectations and biases. We try to be aware of such biases 
and to set them aside, but surely they continue to creep in, even in the kinds of 
questions we set out to answer. Our notion of Turkishness seems forever tainted 
by our expectations as Americans or Germans or Europeans. 

And there is a second layer of expectation – that of the reader. Creation is a 
multi-sited project. As an example, in my first book I wrote about the lives of 
women and their families in Istanbul squatter areas. I was trying to explain how a 
system of subcontracting worked that in the new economy of the 1980s had cre-
ated a kind of factory without walls. Thousands of poor women were put to work 
in their homes knitting for export. The work was organized and distributed by 
other families in the neighbourhood. Most of the profit, however, went to mid-
dle-class contractors from outside the neighbourhood. I discovered that there was 
a cultural basis for the women agreeing to work for very little pay – it was neces-
sary for them to maintain the fiction that they weren’t really “working” in order 
to maintain their position in the family and community as “good women” whose 
primary occupation was taking care of home, husband and children. Instead of 
raging at the injustice of it, which I did in private, in my writing I tried to under-
stand this situation from the women’s point of view. Keeping to the fiction that 
they were doing this work because they were industrious and out of neighbourli-

1  The first shot across the bow was Writing Culture: The Poetics and Politics of Ethnography, 
edited by James Clifford and George E. Marcus (1986). This was followed by an entire 
industry of anthropological soul-searching. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENNY B. WHITE 54 

ness rather than for pay gave the women a certain advantage that more money for 
their labour would not have given them. That is, they were reinforcing their posi-
tions in the family and community. In those days of high inflation and an unsta-
ble economy, that gave them a lot more long-term security than a few extra liras 
would have. 

Coming back to the issue of representation, in the resulting ethnographic book 
I tried to draw from this research a set of principles that, it seemed to me, gov-
erned the lives of women in such neighbourhoods and that explained how daily 
life and economic exchanges are suffused with cultural expectations of indebted-
ness, mutual assistance and reciprocity. It seemed to me that these principles in 
many ways governed what was appropriate and inappropriate labour and profit 
and what was required of men and women and of family members, and what was 
expected of neighbours. In fact, it seemed to me that these principles were present 
throughout Turkish society. To make that point, I included some examples in the 
book from middle-class families. I never ventured to say that reciprocity and the 
exchange of indebtedness was a hallmark of what it meant to be Turkish, but I 
admit to thinking it. I believed that anyone who had lived in Turkey would rec-
ognize the pressure to give freely and often of one’s time and resources and con-
nections, to continually open relations in which one person is indebted to an-
other, and the reluctance ever to pay up because that would end the relationship 
and cut off the benefits of patronage and torpil (good relations). To me, that was 
Turkish. But to some of the Turkish critics, I was objectifying Turkish culture. It 
took me a while to figure out that the issue was as much a matter of the audience 
as the writer. 

The novelist Elif Şafak once told me that a writer in Turkey is always a public 
intellectual, whether she wants to be or not. Şafak has been widely criticized in 
Turkey, among other things, for writing in English and for setting her characters 
outside of Turkey (vgl. Shafak 2007; Shafak 2004). What kind of a Turkish writer 
does THAT? people ask. The Nobel Laureate Orhan Pamuk has been criticized in 
Turkey for setting his novels too much inside himself, focusing on his individual, 
idiosyncratic experience (Pamuk 2004; Pamuk 2005). These are all common liter-
ary tropes outside of Turkey, but in Turkey the writer has long been a part of the 
Kemalist nation-building program. Writers positioned themselves or were posi-
tioned by the reader vis-à-vis an idealized narrative of progress, modernization, 
and secular civilization that was opposed to an equally simplistic narrative of op-
pression by Islam, patriarchy, and rural ignorance. This automatic positioning has 
been as true of sociological and anthropological writing on Turkey as of fiction 
and has only recently begun to change. In my ethnography, I had committed the 
sin of generalizing from conservative working class families to secular middle class 
families, mixing narratives, so to speak.  

In my second ethnography about the rise of the Islamist movement in the 
1990s (White 2002), I kept the critics in mind and tried very hard NOT to speak 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


CREATING TURKS IN FICTION AND ETHNOGRAPHY 55 

about Turks in any general way, although some of the same cultural characteristics 
– reciprocity, neighbourliness, patronage – turned out to play as important a role 
in political organizing as they had in the economy of the 1980s. My example was 
the Istanbul neighbourhood of Ümraniye whose residents had elected an Islamist 
mayor and kicked out their left-of-centre mayor from the Republican People’s 
Party (known by its Turkish acronym CHP). In its simplest form, my argument 
was that they didn’t vote for the Islamists because they became more religious 
overnight. They supported the Islamist parties because these parties acted like 
good neighbours and developed relationships among people who really were 
neighbours, rather than coming in from the outside ‒ and in that way mobilized 
millions of people, one by one. There were other contextual historical reasons, of 
course, but I won’t get into them here. My point is that it still seemed to me that 
it was worth talking about something Turkish here, but I didn’t go beyond the 
specific example of Ümraniye. The critics liked the book, although one young 
female Turkish journalist in a t-shirt and jeans asked me, “But don’t you think 
they’re WRONG to be like that? Shouldn’t they be more like us?” 

Finally, I found a way to deal with this dilemma of presenting Turkishness 
without objectifying it, at least on my part. I couldn’t be held responsible for the 
reader. I created my own Turk. I wrote a novel set in 1886 Istanbul called The Sul-
tan’s Seal (White 2006), and I created a fictional Turk, Kamil Pasha. I could make 
him anything I wanted to. Finally I could toy with these oppositions that people 
take so seriously. This is possible in part because in 1886 Kamil Pasha is outside 
the Republican narrative. He is a magistrate in the new civilian Nizamiye courts. 
He spent a year at Cambridge University in England. He’s a pasha, son of a for-
mer governor of Istanbul, but he believes that a man’s success should result from 
his own talents and efforts. In other words, I made him BOTH an urban, civilized 
Turk, a pre-Kemalist, so to speak, who believes in progress and the benefits of the 
west. I also made him suspicious of these things and worried about what his soci-
ety and culture might lose as a result of such progress. He thinks religion is noth-
ing more than superstition, but he struggles with the moral and emotional gap 
that this leaves in society and inside himself. He is urban, individual, and critical. 
His orientation is global: London, Boston, Paris. He experiments with lifestyle. 
But in his relationships, his expectations of other people, his job, his gestures, his 
eating and drinking habits, he is recognizably Turkish. In fact, in the second book 
in the series, The Abyssinian Proof (White 2008) Kamil – like today’s postmodern-
ists ‒ is pulled away from his cherished belief in progress. He loses his ability to 
believe that there’s a right way to do everything. Instead, he becomes more adept 
at negotiating relationships that are immensely satisfying to a man who has al-
ways been short of friends. But his new friendship leads him to question his as-
sumption that he knows right from wrong. He learns that what is moral is not al-
ways rational and what is rational is not always moral. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JENNY B. WHITE 56 

Kamil Pasha is, in short, a unique character. To me, he encapsulates the essence 
of being Turkish. But he does NOT embody the narrative of progress in which he 
himself so fervently believes. Rather, he struggles with confusion, bewilderment, 
his sometimes contradictory feelings and inclinations. He has to balance his re-
sponsibility and duty toward his friends and family with his duty as a magistrate 
and a man of honor and rationality.  

The reader has to work to disentangle the layers of meaning, just as the anthro-
pologist tries to untangle layers of meaning in the lives she witnesses around her. 
My mistake had been to look for neat resolutions in the belief that this is what an 
ethnography and a reader needed to hear. There IS such a thing as a Turk, but nei-
ther the ethnographers nor the critics have been able to describe him. Perhaps 
such complex reality can only exist in fiction. The Turkish critics, by the way, 
loved the novel. One wrote that “it was like looking in a mirror” (Congar 2006). I 
rest my case. 

Bibliography 

Clifford, James/George E. Marcus (eds.). 1986. Writing Culture: The Poetics and 
Politics of Ethnography. Berkeley. 

Congar, Yasemin 2006. Aynamıza Bakan Kadın. In: Milliyet, 13 February. 
Pamuk, Orhan 2004. Snow. Maureen Freely (transl.). New York. 
– 2005. Istanbul: Memories of the City. New York. 
Shafak, Elif 2004. The Saint of Incipient Insanities. New York. 
– 20072 [2006]. The Bastard of Istanbul. New York. 
White, Jenny B. 2008. The Abyssinian Proof. New York. 
– 2006. The Sultan’s Seal. New York. 
– 20042 [1994]. Money Makes us Relatives. London. 
– 2002. Islamist Mobilization in Turkey. Seattle. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Atmosphäre an der „Peripherie“ 
Zur Dichtung in Usbekistan nach 1990 

Sigrid Kleinmichel, Berlin 

Der Beginn der neunziger Jahre sei eine absolut apoetische Zeit gewesen, erklärte 
der Dichter Shamshad Abdullayev am Ende jenes Jahrzehnts in seinem Aufsatz 
Poėzija i Fergana (Dichtung und Ferghana). Natürlich ist auch in dieser Zeit Dich-
tung entstanden. Diese Worte deuten aber an, dass mehrere Dichter in der Zeit 
des gesellschaftlichen Umbruchs den bisherigen literarischen Konventionen nicht 
mehr folgen wollten und neue Wege suchten. Sie schlossen sich im Laufe der 
Zeit zu zwei Gruppen zusammen. Eine russischsprachige Gruppe formierte sich 
zuerst. Ihre Anfänge gehen bis weit in die achtziger Jahre und in die Stadt Fer- 
ghana zurück. Den Namen Poetische Schule von Ferghana (Ferganskaja poėtičeskaja ško- 
la) gaben sie sich, als Shamshad Abdullayev (geb. 1957) Redakteur der Abteilung 
für Poesie der Zeitschrift Zvezda Vostoka wurde und dort regelmäßig seine und 
seiner Freunde Gedichte veröffentlichen konnte. In dieser Zeit war die Tradition, 
Literaturzeitschriften zu abonnieren und zu lesen noch nicht völlig zusammen-
gebrochen, so dass die neuartigen Gedichte wohl nicht ohne Leser blieben. In 
Buchform stellte sich die Gruppe mit Poėzija i Fergana (Dichtung und Ferghana) 
im Jahr 2000 vor.1 Eine usbekischsprachige Gruppe präsentierte sich mit dem 
Band Moderne usbekische Dichtung (O‘zbek modern sheʼriyati) im Jahr 2003. 

Der Name der ersten Richtung lässt aufhorchen, da das Ferghanatal in der er-
sten Hälfte des 19. Jahrhunderts noch mit Dichtern wie Amīrī, Nādira, Uwaysī 
u.a. einen späten Höhepunkt der klassischen Dichtung erlebte. Ihre Dichtung be-
saß eine so starke Ausstrahlung, dass das Ghasel nicht nur bis zur Jahrhundert-
wende eine beliebte Form blieb, sondern auch in der Zeit zwischen 1930 und 
1960 gerade dort wieder zu Ansehen gelangte, wofür Dichter wie Ḥabībī 
(1890‒1982), Čustī (1904‒1983), Ṣābir ‛Abdulla (1905‒1972) stehen. Mit diesen 
Dichtern hat aber die poetische Schule russisch Schreibender nichts zu tun, wenn 
man ihnen auch keinesfalls eine Kenntnis des Tons der klassischen Dichtung ab-
sprechen kann. Grigorij Koėlet hat darüber nachgedacht, was die Dichtergruppe, 
zu der Usbeken, Russen, ein Tatare und er selbst als russischer Jude gehörten, au-
ßer der russischen Sprache und der Kenntnis der russischen Dichtung zusam-
mengeführt hat und welches die Quellen ihrer Dichtung waren. Es sei „der We-
sten“ als solcher gewesen, verbunden mit dem Lebensgefühl in der Gegend der 

1  Die Literaturwissenschaftlerin Pariza Mirza-Achmedova nahm das Buch zum Anlass für 
einen tiefgehenden Aufsatz über die Dichtergruppe, mit dem sie besonders jene Leser zu 
erreichen suchte, die mit der literarischen Moderne und Postmoderne noch kaum in Be-
rührung gekommen waren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 58 

Ferghanaer Randgebiete (Koėlet 2000: 10). „Der Westen“ meint die Literaturen, 
den Film und teilweise die Malerei West- und Mitteleuropas. Namen wie Robbe-
Grillet, Butor, Joyce, Ungaretti, Kleist, Hölderlin, Rilke, Handke fallen bei den 
Dichtern besonders häufig, und Bilder, Gestalten, Stimmungen aus deren Wer-
ken werden immer wieder mit Eigenem verschränkt. Ferghana sehen die Dichter 
als okraina (Randgebiet) der ehemaligen Sowjetunion und Usbekistans. Doch zu-
gleich haben sie den Rand der Stadt Ferghana oder von anderen Orten dieser 
Gegend an ihrem Übergang zu dörflichem Leben oder zur Einöde im Sinn. 
Niemals fällt der Begriff Heimat, sondern außer okraina nur mestnost’ (Ort, Ge-
gend), okrestnost’ (Umgebung, Umkreis), prostranstvo (Raum). Bei der Überrei-
chung des Andrej-Belyj-Preises erklärte Shamshad Abdullayev scherzhaft, er sei 
gar nicht mit Dichtung, Interpretation und Ähnlichem befasst, sondern „mit der 
Hypnose einer sich außer mir erstreckenden Atmosphäre“ (Premija Andreja Be-
logo 1994: 6/6).2 In Ferghana sei die Atmosphäre gekennzeichnet von Trägheit, 
Langsamkeit, Stillstand, Ereignislosigkeit, Unbeweglichkeit, Langeweile. Um die-
se Atmosphäre zu erfassen und ihr irgendwie Gestalt zu geben, räumen die Dich-
ter dem Zufall großen Raum ein und bevorzugen, u. a. von Robbe-Grillet zu-
tiefst beeindruckt, Fragmentarisches in Versen und Prosa. Vorgefasste Überlegun-
gen über Historisches, über soziale Beziehungen und über sittliche Werte weisen 
sie strikt zurück. Der Gegenstand soll neutral, außerhalb jeder Idee dargeboten 
werden. Wenn Shamshad Abdullayev sagt, man solle sich so weit wie möglich 
von den eigenen Wurzeln entfernen, um sie dann durch den Weggang zu berei-
chern3, stellt er sich bewusst provozierend gegen heute vorherrschende Denkwei-
sen im Land seiner Geburt. Seine Gedichte und Erzählungen – eher lange Prosa-
gedichte – sind dem eigenen Anspruch an die Dichtung gemäß tatsächlich auf 
den ersten und auf den zweiten Blick frei von Anspielungen jeder Art. In tieferen 
Schichten der Texte können dennoch zu Wertungen herausfordernde Andeutun-
gen eingeschlossen sein.  

Stellvertretend für die Gruppe, deren Leiter er war und die dann in alle Welt 
auseinanderstrebte, um sich nur noch „virtuell im Netz“ zusammenzufinden 
(Koėlet 2000: 10)4, seien hier zwei Gedichte von Shamshad Abdullayev vorge-
stellt.5 

2  Über die Atmosphäre und ihre Besonderheiten bereits in der von Shamshad Abdullayev 
verfassten Einleitung zur Eröffnung der Reihe von Gedichten aus Ferghana in Zvezda Vo-
stoka 1991, Nr. 5; dann erneut in dem Essay Vzgljad na poėtičeskuju real’nost’. 

3  Ferganskij landšaft kak poėzija, 1999; weiterhin in: Poėzija i Fergana, 1998, und ähnlich im 
Vorwort zu Poėzija i Fergana, 2000, und variiert in: Archiv. In: Nepodvižnaja poverchnost’ 
2003:5. 

4  „V poslednee vremja v Rossijskom internete my suščestvuem v vide virtual’nogo 
soobščestva.“ (In der letzten Zeit existieren wir im Internet Russlands als virtuelle Gemein-
schaft). 

5  Da mir hierfür kein russisches Original vorliegt, habe ich sie aus der usbekischen Fassung 
übersetzt, vgl. den Text im Anhang. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 59 

Abend 

August, August. 
Im Hof 
Hahnenkampf. 
Die halbwilde Katze 
beobachtet, auf dem Rebenspalier  
sitzend, irgendetwas. 
Das Melonenstück 
reizt deine Zunge seidig,  
lieblich. 
Das Telefon klingelt. 
Neben dir die raue Bruderliebe 
und der kalt gewordene Tee. 
Die Vögel schweigen ... 
Die Abendameisen ... 
Die Zeit ist verborgen  
in den Rissen der Wand voller Runzeln. 
Das Leben ist wie ein 
geheimnisvolles 
Flüstern nah,  
ganz nah. 
Verstehst du? ... 

(Oqshom, in: O‘MSh: 13f.) 

Der Bruch zwischen Bruderliebe und kaltem Tee ist gewollt. Der Dichter scheint 
das Aufkommen von Sentimentalität zu fürchten, umso mehr als er noch das 
schöne Bild von der Zeit in den Mauerrissen, die zugleich Runzeln sind (vaqt se-
rajin devor / yorig‘ida yashirin), ausbreiten möchte. Das ‚Verstehst du‛ (tushuna- 
yapsanmi?) am Ende dürfte ebenfalls die Funktion haben, zu tiefe Versonnenheit, 
Träumerei nicht zuzulassen. Natürlich hat der Leser verstanden. Durch das ‚Ver-
stehst du?‛ wird er gleichsam grob angestoßen, er soll sich der vom Dichter her-
vorgerufenen Stimmung nicht zu sehr hingeben. 

Ein anderes Gedicht trägt den Titel Die Alten im Dorf: 

Im Stiefelschaft die Peitsche,  
ein Nakschbendi-Blick auf die Erinnerungen. 

Unter den linkischen, aber sprungbereiten Beinen 
das wie ein Hund zusammengekrümmte Leben. 

Ihre Stimme – ein müder Aufschlag 
eines Tropfens auf den Boden  
des goldenen Bechers der Ehre. 

Wegen der Sommerhitze tauschen sie ihre Würde 
für den von den Säulenhallen der Aprikosenbäume 
gespendeten Schatten ein 
und schleppen sich dorthin. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 60 

Das neben ihnen springende Lämmchen 
berührt nur leicht die Hände der Alten 
und läuft davon, als heiße es, 
die fadendünne Brücke zum Paradies zu überqueren. 

Das Mittagsgebet in der drückenden Luft. 
Am Himmel die fächerartigen Flügel 
der Vögel – grün über grün. 

Auf den Fingerspitzen ihrer schwieligen Hände 
der Teeschalen heiße Liebe. 

Bis sie am Abend ihre Augen schließen, 
ist das Tor der Bäume geöffnet. 

Eine winzige Erhabenheit geht, 
sich zufrieden im Kreis drehend, 
herum – ein auf eigene Art gefertigtes Lächeln. 

(Qishloq chollari, in: O‘MSh: 12) 

Hier sind von der ersten Strophe an auf Geschichte und Ideen verweisende Be- 
griffe gesetzt, wenn der Dichter auch eine Beurteilung der mit ihnen zusammen-
hängenden Vorgänge und Denkformen vermeidet. Der Nakschbendi-Blick dürfte 
tiefgründiges Wissen vom Leben bedeuten. In Bezug auf die Gegenwart ist er 
wahrscheinlich seit langem frei von Protest. Ob er daneben durch Jahrzehnte ge-
dämpften Zorn enthält, ist nicht sichtbar. Im Ferghanatal gab es in der Vergan-
genheit mehrere Aufstände, wie etwa den Andidschaner Aufstand von 1892. Von 
dessen Anführer Muhammad Ali, Dukchi eshon genannt, heißt es, er habe sich 
in Buchara die Prinzipien Bahāʼud-dīn Naqšbands angeeignet und später in sei-
ner Heimat im Ferghanatal 20.000 murid gehabt. Nach der Niederschlagung des 
Aufstands wurde er hingerichtet (Nabiev: 71‒73). Das Gespräch mit Gott, das die 
Nakschbendis in jeder beliebigen Situation führen können (ḫalvat dar anğuman), 
und ihre Prinzipien des praktischen Tätigseins, soweit die Kräfte reichen (dast ba 
kār und wuqūf-i zamānī, das interpretiert wird als allabendliche Abrechnung der 
Tagesangelegenheiten) ließ völligen Weltverzicht nicht zu.  

Das Gedicht Shamshad Abdullayevs ist durch und durch von der Gläubigkeit 
der Alten gekennzeichnet. Ihr Denken an die schwer zu überquerende Brücke 
ṣirāṭ zum Paradies ist angedeutet, dazu auch ihr Mittagsgebet und die grüne Far-
be des Islams, die sie in den Flügeln der Vögel sehen. Das vergangene Leben der 
Alten ist einerseits „zusammengekrümmt“, so wie ihre Körper bucklig geworden 
sein mögen, andererseits ist dreifach von der Würde der Alten die Rede. So ist 
die Konnotation „Hundeleben“ gewiss gegeben, nicht jedoch „hündisches Le-
ben“. Die Würde erkennt man vor allem in dem goldenen Becher der Ehre (iz-
zatning tilla jomi) und in der winzigen Erhabenheit (mitti ulug‘vorlik). Die Äste der 
Aprikosenbäume bilden dazu Tor und Bögen, wie sie kunstreich erbauten Palä-
sten eigen sind. Am Ende ist man wieder bei der Nakschbendi-Identität ange-
kommen, wenn durch das Drehen des ihnen eigenen Lächelns ein ẕikr, jene Be-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 61 

wegung mehrerer Personen zum Zweck des Gottesgedenkens im Kreis, angedeu-
tet ist. Der ẕikr wird auch durch die Strophenform unterstrichen. Es beginnt mit 
einem langsamen Drehen, zwei zweizeilige Strophen, dann eine dreizeilige, dann 
der Höhepunkt – zwei vierzeilige Strophen (darin die Hitze, die Palastbögen und 
das geopferte Lämmchen, das – den Alten vorausgehend – die Paradiesbrücke 
überquert), dann im gleichen Maß eine Verlangsamung, drei Verszeilen, wieder 
zweimal zwei und zum Abschluss eine dreizeilige Strophe, die schließlich auch 
die Zufriedenheit des Dichters meinen kann, der seinen gedichteten Kreis noch 
einmal umrundet. So sehr die dargestellten alten Männer ihren eigenen, fest um-
rissenen Kreis von Vorstellungen haben, bleibt der Dichter doch seiner Forde-
rung nach Wertfreiheit treu. 

Von den „Wurzeln“ entfernen sich auch die Dichter der usbekisch schreiben-
den Gruppe, wenngleich sie es nicht so nennen. Dass eine Absage an die bisheri-
gen poetischen Programme mit der realistischen Widerspiegelung im Zentrum 
auf der Tagesordnung stand, konnte man schon bei der Lektüre zweier Gedichte 
des in Usbekistan beliebten und hoch verehrten Dichters Abdulla Oripov (geb. 
1941) erahnen – Es sei, wie es ist (Holat) von 1978 und Spiegel in Scherben (Ko‘zgu 
parchalari), entstanden vor 1989, vgl. Anhang.  

Die Form dieser Gedichte ist noch die erzählende und um das Verständnis des 
Lesers oder Hörers werbende. Der Dichter lässt den Eindruck entstehen, als ver-
bünde er sich listig mit dem Leser gegen eine nicht genannte Instanz, die etwas 
von ihm verlange, was er nicht wolle. Von Sonne, Meer, Wind und Erde möchte 
der Dichter, wie er scherzhaft behauptet, sprechen, ohne die Vielzahl ihrer Be-
deutungen mitzuschleppen. Es klingt, als habe er schon Ende der siebziger Jahre 
alle überlieferten Ideen abwerfen wollen, wie es mehrere Vertreter der nächsten 
Dichtergeneration heute tun. In dem Gedicht von den Spiegelscherben richtet 
Oripov seinen Unmut direkt gegen die noch immer geltende kulturpolitische 
Forderung, „richtig widerzuspiegeln“. Ein Gedicht gebe nur wie ein zerbrochener 
Spiegel jeweils ein kleines Stück der äußeren Realität und des Inneren eines 
Dichters wieder. Oripov fordert ein Dichterrecht auf Stimmungswandel, wodurch 
die Dinge keinesfalls stets in demselben Licht erscheinen könnten, und er betont 
die Mangelhaftigkeit des Arbeitsinstruments „Spiegel“ für Dichter. 

Ein neues poetisches Programm haben die um und nach 1960 geborenen 
Dichter nicht formuliert.6 In den Gedichtformen sind sie freier als die Generati-
on vor ihnen. Sie wählen hinsichtlich der Metrik meistens den freien Vers, ver-
meiden Reimbildung und oft auch die Gliederung in Strophen. Einige Dichter 
benutzen die altbekannten Metaphern. Doch lässt sich daneben ein Bestreben, 
die Metapherntradition zu ändern, beobachten. Auffallend viele Gedichte sind 
dem Herbst, Unwettern und der Nacht gewidmet, und man wird mit unerwarte-
ten Bildern konfrontiert. Wenn die Dichter ausnahmsweise vom Frühling schrei-

                                                                                          
6  Mir sind bisher keine Texte dieser Art bekannt geworden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 62 

ben, handelt es sich eher um Spaß, wie in dem visuellen Gedicht Geometrischer 
Frühling. 

Herbst kann Metapher für Ernüchterung sein: und es wäscht der Herbstregen / die 
Frühlingsträume weg (va yuvar kuz yomg‘iri / ko‘klamgi xayollarni, O‘MSh: 63) heißt 
es bei Jabbor Esenqul (geb. 1966). In einem anderen Gedicht desselben Dichters 
ist Herbst statt des Frühlings eine Zeit der Sehnsucht: Sehne ich mich etwa nach dem 
Herbst und nicht nach dem Frühling? (nahot sog‘ingandim bahormas kuzni, O‘MSh: 
61). Dem Dichter Ulug‘bek Hamdam (geb. 1968) ist der Herbst Anlass, sich das 
Antlitz Gottes vorzustellen:  

Lied der Blätter  

Herbst, 
wenn ich auf die Bäume blicke, 
ist meine Brust voller Sehnsucht. 

Herbst, 
in seinem goldenen Antlitz  
lese ich ständig das Genie Gottes.  

Der Tod ist nicht schrecklich,  
wenn du das letzte Lied der Blätter 
wie ein mütterliches Wiegenlied hörst. 

(O‘MSh: 54)  

Sowohl die äußerliche Schönheit als auch die Sehnsucht (sog‘inch) sind sonst 
Kennzeichen des Frühlings. Trauer und Todesgedanken, die immer mit dem 
Herbst verbunden waren, sind in den Hintergrund des Gedichtes gerückt. In den 
Vordergrund treten die Lieder für das Neugeborene, und ganz zentral im Gedicht 
ist das an dieser Stelle unerwartete „Genie Gottes“ (tangri dahosi). 

Einer der Herausgeber des Bandes Moderne usbekische Dichtung, Shermurod 
Subhon (geb. 1966), liebt es, auf kleinstem Raum Spaßiges darzubieten, und ver-
zichtet dennoch nicht auf politische Anspielungen, so in dem folgenden Ge-
dicht:  

Nacht 

Ich geh allein, 
über mir der Himmel, 
er streut seinen Schnee. 
Nicht der kleinste Strahl Trost, 
nicht der kleinste Ton Zuspruch.  
Den Mond hat diese Nacht wohl 
der Böse Blick getroffen. 
Die Nacht ist ein eifersüchtiger Engel. 
Die Sonne hast du in die Erde gegraben,  
und sag, wo hast du jenen Mond versteckt? 

(O‘MSh: 84) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 63 

In der traditionellen Dichtung ist der Mond zweifellos der Geliebte. Anspielun-
gen auf den Himmelskörper sind daneben immer möglich. In Shermurod Sub-
hons Gedicht halten sich die Bedeutungen des Himmelskörpers und des Gelieb-
ten die Waage. Der Mond ist in beiden Bedeutungen der sichtbaren Welt ent-
rückt. Die Dunkelheit ist vollkommen. 

Die Gedichte Geometrischer Frühling. Eine Sinfonie von Formen und Morgenrot in 
Bildern, beide 2001 verfasst, von Faxriyor (geb. 1963) betonen das Spielerische. 
Der Anfang des ersten Gedichtes lautet so: 

I 

 (Viereck und Leere) In die Gärten kehrt der Frühling zurück 
mit  (einem Dreieck). 
Der Garten besteht eigentlich 
aus  (zweierlei Frühling). 
 Einer ist der zurückgekehrte Frühling, 
 der andere jener, der unter dem Schnee 
überwintert hat. 
Wenn sie sich vereinigen 
wie zwei Blumen, 
die einander bestäuben (), 
dann grünt der Garten ().   

Der Frühling schleicht sich in den Garten 
unter der Zunge des ersten Grüns ,  
so wie der Teufel – im Schlangenmund 
 verborgen – ins Paradies kam. 

 Sein Ende ist spitz wie eine Nadel, 
das auf die Grundlinie des Dreiecks gefällte Lot 
erlaubt keinen Weg zurück, 
Das Dreieck führt wie  (ein Hinweiszeichen) 
nur nach vorn. 
                                                    Der grüne Garten ist Malewitschs Schwarzes Quadrat.7 

(O‘MSh: 45‒52, und in Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar: 123‒131.) 

Faxriyor strebt in dem großen Gedicht aus elf Teilen und fast 200 Zeilen eine ra-
dikale Reduzierung sämtlicher mit dem Frühling verbundener Bedeutungen auf 
geometrische Figuren an. In dem zitierten Stück wird auch eine religiöse Legende 
auf diese Weise eingeebnet. Der nicht sehr ernst gemeinte Hinweis auf Male-
witsch zeigt, dass die Ursache für das Flächig-Machen nicht etwa ein Mangel an 
Kenntnissen von Kunst und Kultur ist. 

In dem Gedicht Morgenrot in Bildern, vgl. Anhang, deutet Faxriyor Nacht und 
Sternenhimmel als ein am Morgen abgelegtes Kleid einer Frau (ko‘ylak). Das Bild 
vom Sternenkleid kannte die orientalische Dichtung. Doch nun sind die Sterne 
                                                                                          
7  Diese Anmerkung ist nur in der Fassung des Bandes Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar ent-

halten. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 64 

Mottenlöcher und der Dichter denkt daran, dass man die Motten mit Naphtalin 
vertreiben könnte, wenn man genug von der Chemikalie besäße. Die Sternen-
Mottenlöcher addiert er dann zu einem Riesenloch, dem Mond, und erklärt, dass 
der mildherzige Frühling (rahmdil bahor) sich bemühe, dieses Loch mit Wolken 
zu stopfen. Und schließlich nennt er es einen Scherz von Engeln, die Sterne als 
den Goldschmuck des Kleides zu bezeichnen. In Wirklichkeit sei der Himmel am 
schönsten, wenn er ganz schwarz ist. Dann treibt er den Scherz weiter und be-
zeichnet die Sterne als Kornbrand, der auf einem Negativ als weiß erscheint. Ge-
gen den Kornbrand müsste man zwar mit Pestiziden (dori) vorgehen, aber das sei 
auch wieder nicht gut. Außerdem sei es schwer, offenherzig über die Nacht zu 
schreiben, solange man das Morgenrot noch nicht erreicht hat (tun haqida / tong-
ga yetib olmay turib / bunday dangal yozish mushkuldur).  

Naphtalin und Pestizide gegen Naturerscheinungen und das undurchdringli-
che Dunkel als das Erstrebenswerte (ähnlich beim „schwarzen Quadrat“ in dem 
anderen Gedicht)8 – die Ironie ist unverhüllt. Für die Ablehnung euphorischer 
Gegenwartsbetrachtung benutzt Faxriyor die längst abgegriffenen Bilder von 
Nacht und Morgenrot, als wolle er zeigen, dass ihm diese selbstverständlich auch 
geläufig sind. Favorisiert der Dichter in dem ersten Gedicht das Flächig-Machen, 
so formt er das zweite nach der absurden Vorstellung, die Welt sei am besten 
vom Negativ eines Fotos her zu bewerten. Doch ergibt sich hier plötzlich eine 
Korrespondenz mit dem Programm der anderen Dichtergruppe: „Parallel zu un-
seren Bestrebungen, Aufgaben, Plänen, zu unserer Logik existiert ein Raum, der 
es den Dingen erlaubt, mit einer anderen Geschwindigkeit als der, die in der äu-
ßeren Welt existiert, daherzukommen. Diesen Raum kann man nur mit einem 
Blick von der Seite her erfassen, denn bei unmittelbarer Draufsicht ist er nicht 
wahrnehmbar. Er dringt gleichsam von der Rückseite des Spiegels her zu uns und 
pulsiert an der Schläfe ...“ (Koėlet 2000: 10). Das Negativ dürfte eine Form der 
„Rückseite des Spiegels“ sein. 

Die Verwendung der Spiegelmetapher in diesem von der zunächst kritisierten 
realistischen Widerspiegelung weit entfernten und eher der Postmoderne nahe 
stehenden Sinn erkennt man auch in zwei weiteren Gedichten. 

Rauf Subhan (geb. 1959) verfasste das folgende Gedicht: 

Der Unabhängige 

Er zog über den großen Spiegel einen Kreidestrich.  
In die obere Ecke zu beiden Seiten schrieb er „Freiheit“.  
„Freiheit“. 
Hier ist dein Weg, sagte er, in den Spiegel blickend. 
Das ist der Weg der ganzen Menschheit. Sollte man nach links gehen 
oder nach rechts oder vielleicht immerzu auf der Stelle  
treten? 

8  Faxriyor erwähnt auch in einem weiteren Gedicht die afghanischen Frauen, die ihre dunkle 
Parandscha noch immer nicht abwerfen können (Tungi hovuz. Geometrik bahor: 59). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 65 

Das Ziel ist nicht – zu siegen, auch nicht – zu warten, sondern 
die Legitimität deines Selbst zu beweisen. 
He du, der du, hinter der Linie stehend, auf mich schaust, 
ich bin eigentlich gar nicht da. Du aber bist da. Du bist 
nicht mein Abbild, sondern mein Geist! 
Er zog ein reines weißes Hemd und weiße Hosen an und schrieb  
auf den Spiegel: „Einstweilen verabschieden wir uns noch nicht“, und ging 
durch die noch nicht erwachten Straßen davon. 

(In: O‘MSh: 30) 

Eine Polemik gegen Freiheitsversprechungen jeder Art liegt zweifellos in dem 
Gedicht. Der Sprechende möchte sich jener vom Alltag und vom Märchen mit 
seinem „Gehst du nach links“ usw. geforderten Entscheidung entziehen. Ohne-
hin sind die Versprechungen links und rechts gleich. Ein Eigentliches, der Geist, 
die Seele oder das Wesen (rūḥ) des Menschen steht hinter der Linie. Der Geist ist 
aus den alltäglichen Dingen heraus, er braucht nicht zu wählen! Der „Unabhän-
gige“ legt die weißen Kleider der Reinheit und Schuldlosigkeit an. Die dabei ge-
weckten Assoziationen sind fast unerschöpflich: junge Männer zeigen sich, um 
den Mädchen zu gefallen, in weißer Kleidung; nach Trauertagen legt man wieder 
helle Kleidung an, da man sich den Lebensfreuden wieder zuwenden darf; die 
Stelle aus der Johannesoffenbarung über die weißen Kleider9 war in der Pere- 
strojka-Zeit durch Vladimir Dudincevs Roman „Weiße Kleider“ allen kulturell In-
teressierten in der Sowjetunion bekannt geworden usw. Auch Oscar Wilde’s Do-
rian Gray gehörte hier zu den weit verbreiteten Büchern. An Stelle Dorians altert 
sein Bild an der Wand und wird zunehmend hässlich. Es heißt, dass das Bild der 
Spiegel seiner Seele (“mirror of his soul”) sei, während Dorian als junger, schöner 
Mann in der Welt herumgeht. 

Ähnlich wie bei Oscar Wilde bleibt bei Rauf Subhon der Geist oder die Seele 
des „Unabhängigen“ im Spiegel. Ob die in der Mitte gespaltene Freiheit Realität 
ist, ist sehr zweifelhaft. Das Subjekt aber verschwindet doppelt – im Spiegel und 
in der draußen herrschenden Nacht.  

Erstaunlich ist, wie der Dichter mit den postmodernen Vorstellungen umgeht, 
ohne doch auf eine Wertung zu verzichten. Die Berechtigung der Glorifizierung 
von Freiheit und Unabhängigkeit nach 1990 wird in Zweifel gezogen. Das Ich 
entscheidet sich gegen das Siegen wie auch gegen das einfache Warten. Es will 
sein Existenzrecht als Individuum. Ob es dieses erlangt und ob es wirklich ein 
Unabhängiger ist, bleibt offen. 

Der Herausgeber des Bandes Moderne usbekische Dichtung Bahrom Ro‘zimuhammad 
(geb. 1961), hatte 1989 ein winziges Gedicht ausnahmsweise auf die mahnende 
Form einiger Kollegen gegründet, die nicht sehr typisch für seine Verse ist. Er for-

                                                                                          
9  „Wer überwindet, der soll mit weißen Kleidern angetan werden, und ich werde seinen 

Namen nicht austilgen aus dem Buch des Lebens ...“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 66 

derte darin noch einmal das an sich schon verachtete „richtige Spiegeln“, jedoch 
mit kritischem Hintersinn: 

Sei Spiegel 

Sei Gold, 
damit man gut versteht, dass Kupfer Kupfer ist, 
dass Eisen Eisen ist. 
Sei Spiegel, 
damit niemand sich – abgebildet – größer sehe, 
als er ist. 

(Sen ko‘zgu bo‘l in: Terakka yaqin yulduz, 3; wieder veröffentlicht in:  
Kunduz sarhadlari: 21) 

Kupfer (mis) verbindet man im Usbekischen – ähnlich wie in dem umgangs-
sprachlichen deutschen Verb abkupfern – oft mit falsch, nachgemacht. Man sagt z.B. 
misi chiqqan wörtlich: sein Kupfer ist sichtbar geworden, d.h. es hat sich als gefälscht er-
wiesen. Eisen wurde manchmal für Stahl gesetzt, das auf Stalin anspielen konnte. 
Wenn das „richtige Abspiegeln“ noch einen Sinn haben sollte, sagt der Dichter 
gleichsam, dann den, erneuten Größenwahn auszuschließen. 

In einem Gedicht von 1994 entfaltet Bahrom Ro‘zimuhammad seine Neigung 
zum Überschreiten der Sinnhaftigkeit bis hin zum Nonsens: 

Ich steige nun  
endlich in den Brunnen, 
um einen Eimer voll 
Luft zu holen, 
wartet also still, Freunde! 

Indem ich hinuntersteige, 
erhebe ich mich ein wenig über euch, 
das Geheimnis des Himmels 
entdeckt der Frosch,  
ich entdecke das Nest des Mondes  
und nehme in meine Arme 
all die zitternden kleinen Monde. 

Ich sehe die neben den kleinen edelsteinartigen  
Fischen spielenden kleinen Strahlen, 
ich sehe,  
die winzigen Tage neben den winzigen Nächten, 
und ich sehe die kleinen Winde, 
die sich im Wehen üben. 

“Luft brauchen wir, Luft, 
reich sie uns doch”, sagt man mir  
von oben, nein, von unten, 
dann gebt mir eine Leiter, 
eine aus Mückenknochen gebaute. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 67 

Ich weiß nicht, in was ich mich verwandelt habe, 
viele Spiegel gibt es im Brunnentief, 
sie spiegeln mein Bild aufs Unterschiedlichste. 

Bisweilen möchte ich quaken,  
dann wieder mein Spiegelbild wegwerfen, 
oder einmal glänzen 
und schimmern. 
Bisweilen möchte ich ohne Stimme reden  
oder durch kristallene Regentropfen hindurch 
wehen – dort oben, 
ganz weit oben. 

(In: Tinch gullaydigan daraxt: 33f, und in: Kunduz sarhadlari: 171f) 

Das Gedicht zieht den Wunsch, irgendwo tief unten, in tiefer Vergangenheit die 
eigentlichen Quellen oder Wurzeln, die eigentliche Luft zum Atmen zu finden, 
ins Lächerliche. Der in die Tiefe Herabgestiegene wird zum Frosch. Sein Frosch-
denken und das in der Tiefe befindliche, Ausschnitte der Realität spiegelnde 
Wasser machen alle Dinge klein und vervielfältigen sie. Sie verzerren die Welt in 
einer Weise, dass der Suchende nicht einmal sich selbst mehr erkennt, und das 
Oben und Unten nicht zu unterscheiden vermag. Die Kleinheit, die ihn tief im 
Brunnen überkam, möchte er wieder los sein. Er möchte sprechen und auch wie-
der nicht, denn das Sprechen ohne Worte ist wohl keins. Er hat die Lust verlo-
ren, Worte deutlich zu artikulieren, Gesehenes zu Sinn zu konzentrieren und 
mitzuteilen. So hat er das Sprechen verlernt. Er möchte nur noch wehen, was ein 
unartikuliertes Raunen sein dürfte, fern von jeglicher Realität. Dies ist das Ergeb-
nis des Hinabsteigens in den Brunnen, des Suchens nach den Quellen, und es ist 
die übermäßige Erfüllung des Auftrags im wörtlichen Sinne: man hatte von ihm 
Luft zum Atmen verlangt, er verwandelt sich selbst in bewegte Luft. 

Diese Form des postmodernen Verschwindens der Realität und des Subjekts ist 
wie in dem Gedicht von Rauf Subhon nicht reines Spiel. Der Autor bleibt ein 
Beobachtender. Er deutet Vorgänge an, die zu einem Sinnverlust in bisher nicht 
gekannter Art führen könnten. 

Der bereits genannte Shermurod Subhon stellt in dem Band Moderne usbeki-
sche Dichtung u. a. folgenden Dreizeiler vor: 

Bravo dir, bravo Spiegel, 
du zeichnest ein Bild, ohne Anerkennung dafür zu fordern, 
und löschst es kunstvoll wieder aus. 

(In: O‘MSh: 87) 

Hier scheint eine Übereinstimmung mit den russisch schreibenden Dichtern zu 
bestehen: Die direkte Draufsicht ergibt wenig für die Dichtung, und die Abwen-
dung von dem bisher Gespiegelten bedarf besonderer Kunst. 

Die Dichter beider Gruppen kreieren neue Formen für die Dichtung. Sie mei-
den deutliche soziale Komponenten und lassen sich kaum auf historische An-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 68 

spielungen ein. Die usbekisch schreibenden Dichter geben allerdings ab und zu 
ihren Missmut über die Diskrepanz zwischen laut Deklariertem und der Wirk-
lichkeit kund. Konzentrierte Gelassenheit ist jedoch als Grundstimmung der 
Dichter beider Gruppen zu erkennen. Wenn sie “Peripherie” repräsentieren, so 
sollten die „Zentren“ hin und wieder einen Blick auf diese Peripherie werfen. 

Anhang 

1. Shamshod10 Abdullayev, 
Oqshom 

Avgust, avgust. 
Hovli ichkarisida 
xo‘rozlar g‘alayoni. 
Bevosh mushuk 
tok so‘risidan 
nimadir izlar. 
Lazzatning ipak qirrasi kabi 
seni tilib o‘tar 
qovun tilimi. 
Telefon jaranglar. 
Yoningda og‘angning qattiqqo‘l mehri 
va sovub qolgan choy. 
Qushlar jim... 
Shom chumolilari... 
Vaqt serajin devor 
yorig‘ida yashirin. 
Faqat hayot 
sirli 
shivirday yaqin, 
juda ham yaqin. 
Tushunyapsanmi? ... 

(O‘MSh: 13f.) 

2. Shamshod Abdullayev 
Qishloq chollari 

Etik qo‘njidagi qamchi, 
xotirotga naqshband nigoh. 

Beso‘naqay, biroq, sergak oyoqlar 
ostida kuchukday g‘ujanak hayot. 

Ularning ovozi – izzatning 
tilla jomi tubiga 
urilgan tomchining horg‘in zarbasi. 

                                                                                          
10  Russische Namensvariante: Shamshad. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 69 

Saraton soyasi salobatini 
almashtirib ular hamisha 
o‘zlarini o‘rik daraxti 
ravog‘iga yetaklaydilar. 

Yonlarida irg‘ishlagan qo‘zichoq 
chollarning qo‘llari tegibmi tegmay 
erib ketmoq uchun 
aylantirar so‘qmoqni qilga. 

Vazmin peshin. 
Ko‘kda qushlarning 
yelpig‘ichi yam-yashil. 

Qadoq barmoqlarning uchida 
piyolalarning otashin mehri. 

Oqshom ko‘zin yumgunicha to 
Og‘ochlarning qopqasi ochiq. 

Davra bo‘ylab aylanar mamnun 
mitti ulug‘vorlik – 
qo‘lbola kulgu. 

(O‘MSh: 12) 

3. Abdulla Oripov 
Holat  (1978) 

Bir nafas quyoshni o‘z holiga qo‘y, 
Otashin dilingga  etmagin qiyos. 
Bir nafas quyoshday ko‘rsatsin u ro‘y, 
Bir nafas quyoshday porlasin quyosh. 

Bir zum dengizga ham boqqil betuyg‘u, 
Dema, o‘ylarimday u teran, tengsiz. 
Bir zum baliqlarga vatan bo‘lsin u, 
Bir zum dengiz bo‘lib guvlasin dengiz. 

Shamolning bo‘yniga osilma bir dam, 
Yelmasin mayli u xayoling misol. 
Bor zum o‘z holicha yayrasin u ham, 
Bir zum shamol bo‘lib tentisin shamol. 

Bir zum sen zaminni qo‘ygil bequtqu, 
U axir ko‘p tuydi tuyg‘ular ta’min. 
Bir zum maysalarga ona bo‘lsin u, 
Bir zum zamin bo‘lib yashasin zamin. 

Bir zum o‘z holimga qo‘y sen ham, bolam, 
Ayon-ku menga ham Inson matlabi, 
Bir zum odam kabi yashayin men ham, 
Men ham yashay bir zum bir odam kabi. 

(Yuzma-yuz: 344) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 70 

4. Abdulla Oripov [Übersetzung von 3] 
Es sei, wie es ist 

Entlasse die Sonne aus deinem Gedicht, 
benutze sie nicht als Bild und als Schein, 
denn leuchten soll sonnengleich ihr Gesicht, 
wie Sonne soll strahlen die Sonne allein. 

Dem Meer auch gönn einen Augenblick, 
verzichte heute auf Tiefenvergleich. 
Gern ziehn sich Fische dorthin zurück, 
wo’s unten ist an Strömungen reich. 

Und häng dich nicht immer an den Wind, 
die Lasten der Träume bürd ihm nicht auf. 
Lass frei ihn schweifen, das ziellose Kind, 
nicht fesseln soll’n ihn Deutereien zuhauf. 

Erwarte auch nicht von der Erde zu viel, 
der Boden trägt reichlich schon Sinnhaftigkeit. 
Sein Grünes gedeihe, dies sei sein Spiel, 
die Erde sei Erde, lass andres beiseit. 

Und wenn du danach fragst, was ich wohl erfand, 
erhebe nicht Ansprüche ohne Zahl. 
Das Credo des Menschlichen ist mir bekannt. 
Doch lebt auch der Dichter als Mensch gern einmal. 

5. Abdulla Oripov 
Ko‘zgu parchalari 

Ko‘zgu parchalari yo‘lakda yotar, 
Unsiz sharpalari ruhimga botar. 

Yuzlarim aks etar bir parchasida, 
Ko‘zlarim aks etar bir parchasida. 

Birida osmon aks etsa agar, 
Birida qushlarning raqsi jilvagar.  

Olamning yaxlit bir suvratin ammo,  
Namoyon etolmas bir ko‘zgu aslo.  

Xilqat uning uchun but bo‘lmas mangu, 
Axir, parcha-parcha singan ko‘zgu bu. 

Meni ma’zur tutgin, muhtaram inson, 
Suvrating chizolmay turibman hayron. 

Bir kun fazilating olsam qalamga, 
Bir kun qabihliging yoygum olamga. 

Bir kun ko‘z yoshlaring qog‘ozimdadir, 
Bir kun zaharxandan ovozimdadir. 

Bir kun o‘tmishingdan faryod solurman, 
Bir kun iqbolingdan o‘yga tolurman. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 71 

Sening bo‘y-bastingni ko‘rsatmoq uchun, 
Ko‘zgu kerak axir yaxlit va butun. 

Shoir yuragi-chi, olamda yakkash 
O‘sha chil-chil singan ko‘zguga o‘xshash.  

(Ishonch ko’priklari: 59) 

6. Abdulla Oripov [Übersetzung von 5] 
Spiegel in Scherben 

Spiegelscherben liegen vorne dort am Tor, 
haltlos huschen Schatten ohne Zahl hervor. 

Splitter sind’s, die zeigen eine Wange hier, 
andre Splitter bilden die Augen ab jetzt mir. 

Spiegeln mir die einen blau den Himmelsbogen, 
andre zeigen Vögel, die herbeigeflogen. 

Lückenlos das Bild doch dieser ganzen Welt 
keine Spiegelscherbe je bereit uns hält. 

Schöpfung niemals ist den Scherben hier ein Ganzes, 
Stückwerk immer nur, beraubet ihres Glanzes. 

Bruchstückhaft vom Menschen so auch mein Gedicht, 
zeigt − verzeiht es mir nur − nicht sein wahr Gesicht. 

Einmal stelle manche Tugend ich drin dar, 
einmal was der Mensch an Bosheit schon gebar. 

Heute häßlich’ Lachen würgt die Stimme mir, 
morgen milde Tränen fließen auf ’s Papier. 

Heute klage laut ich, Gestriges bedenkend, 
morgen schwärme froh ich, Glück und Zukunft schenkend. 

Menschentum zu zeigen bis zum tiefen Grund, 
braucht man einen Spiegel, ungebrochen, rund. 

Eines Dichters Kunst, ich will es nicht verbergen, 
ähnelt jedoch immer jenen Spiegelscherben. 

7. Ulug‘bek Hamdam 
Yaproqlar qo‘shig‘i 

kuz 
daraxtlarga boqarkanman 
sog‘inch to‘la borar ko‘ksimga mening 

kuz 
uning oltin chehrasida 
tangri dahosini o‘qiyman betin 

o‘lim dahshat emas 
yaproqlarning so‘nggi qo‘shig‘in 
ona allasidek tinglay olsang sen 

(O‘MSh: 54) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 72 

8. Shermurod Subhon 
Tun 

Tun 
Kezaman yolg‘iz. 
Boshim uzra ko‘k 
elar qorini. 
Na bir sharpa tasalli, 
na bir shitir taskindir. 
Ko‘z tekkanga o‘xshaydi 
Oyga bu kecha. 
Tun-qizg‘anchiq malak. 
Quyoshni yerga ko‘mib, 
Yashirding ayt 
Ul oyni qayon...  

(O‘MSh: 84) 

9. Faxriyor 
Geometrik bahor (Shakl simfoniyasi) [Teil]  (2001) 

 (To‘rtburchak va ship-shiydam) bog‘larga qaytadi bahor 
 (uchta burchagi) bilan. 

Bog‘ aslida  (ikki bahor) dan 
iboratdir. 
 – biri qaytib kelgan, 
 – biri qor ostida qishlagan bahor. 

Bir-biridan changlangan 
ikki gul yanglig‘ 
ular bir-biriga qovushganida () 
ko‘karadi bog‘ ().▲  

Bahor boqqa maysaning tili ()  
bilan kirar bildirmay 
 (ilon)ning og‘zida jannatga 
kirgan shayton singari. 

 Uning uchi ignaday o‘tkir – 
uchburchakning tayanch to‘g‘ri chizig‘i 
ortga yo‘l bermas, 
uchburchak 
 (ko‘rsatish chizig‘i)day 
faqat oldiga yurar. 

(O‘MSh: 45, und in: Geometrik bahor. O‘ngarilgan tushlar: 123) 

 

 

                                                                                          
  Ko‘kargan bog‘ – Malevich kvadrati. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 73 

10. Faxriyor 
Tong tashbihlari  (2001) 

ko‘ylagini echayotgan ayolday 
tunni yig‘ishtirib olar tabiat 
borliq ustidan 
va uni 
farishtalar taxmoniga solib qo‘yadi 
tun xudoning omonati 
yulduzlar omonatga tushgan  kuyadir 
tunni ilma-teshik qilib tashlar yulduzlar 
tunni dorilashga yetmas naftalin 
oy tunning ko‘ylagini 
yulduzlar yeb tashlagan qismi 
rahmdil bahor 
oy yirtiqni bulutlar bilan yamar 
yulduzlarni esa 
ko‘ylakning zarlari deb hazillashar 
farosatli farishtalar  
osmon toza osmon qop-qora 
yulduzlar 
negativda ko‘rinayotgan mitaday 
oppoq va porloq 
dorilaging kelmaydi yulduzlarni 
tong-chi 
tun haqida 
tongga yetib olmay turib 
bunday dangal yozish mushkuldir. 
(Geometrik bahor: 56) 

11. Faxriyor [Übersetzung von 10] 
Morgenrot in Bildern 

Wie eine Frau, die ihr Kleid ablegt, 
nimmt die Natur die Nacht 
vom Sein hinweg 
und legt sie in die große Nische im Haus der Engel. 
Die Nacht ist, was Gott zur Aufbewahrung übergibt. 
Die Sterne sind daraufgefallene Motten. 
Sie zerfressen die Nacht. 
Um die Nacht zu retten, reicht das Naphthalin nicht. 
Der Mond ist das Stück vom Nachtkleid,  
welches die Sterne schon aufgefressen haben. 
Der barmherzige Frühling 
stopft das Mondloch mit Wolken. 
Die mit Scharfsinn begabten Engel  
nennen die Sterne scherzhaft 
den Schmuck des Nachtkleids. 
Der Himmel ist rein, ganz schwarz ist der Himmel. 
Die Sterne sind wie Kornbrand, 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 74 

der auf dem Negativ zu sehen ist – 
ganz weiß und glänzend. 
Man möchte die Sterne nicht gerade mit  
Pestiziden besprühn. 
Es graut doch schon der Morgen. 
Über die Nacht so freimütig zu schreiben,  
ist schwer, solange das Morgenrot 
noch nicht erreicht ist. 

12. Rauf Subhon 
Mustaqil bola 

U katta ko‘zguning yuziga ohaktosh bilan to‘g‘ri 
chiziq chizdi. Chiziqning ikki uchiga „ozodlik“, 
„ozodlik“ deb yozdi. 
– Mana sening yo‘ling, – dedi ko‘zguga qarab. 
Butun insoniyatning yo‘li shu yo‘l. Chapga qarab, 
yurish to‘g‘rimi, o‘ngga qarab yurishmi, yo bo‘lmasa 
bir joyda tepkilab turish to‘g‘rimi?? 
Maqsad yutish emas, qutisch ham emas, nafsingning 
halolligin isbot qilishdir. 
Ey, chiziqning ortidan menga qarab turgan Bola, 
men aslida yo‘qman. Sen esa borsan. Sen mening 
aksim emas – ruhimsan! 
Toza oq ko‘ylagu oppoq shim kiyib, ko‘zguning yuziga 
„Hozircha xayrlashmaymiz“ deb yozib, hali beri – 
uyg‘onmagan ko‘chadan ketdi.  

(O‘MSh: 30) 

13. Bahrom Ro’zimuhammad 
Sen ko‘zgu bo‘l 

Sen tilla bo‘l, 
mis misligini, 
temir temirligin to‘g‘ri tushunsin 
Sen ko‘zgu bo‘l 
hech kim o‘zining 
o‘zidan kattaroq aksin ko‘rmasin. 

(Terakka yaqin yulduz: 3) 

14. Bahrom Ro‘zimuhammad 
Bir paqir   (1994) 

Bir paqir 
havo tortib olaman 
quduqqa tushib 
men axir 
shunday ekan jim turing do‘stlar 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 75 

Quduqqa tushib 
sizdan biroz yuksalaman men 
falak sirin ochar qurbaqa 
Oyning uyasini ochaman 
qo‘ynimga solaman 
qaltirab turgan oychalarni so‘ng 

Javohir baliqchalarning yonida 
o‘ynayotgan yog‘duchalarni ko‘raman 
kunduzchalarni ko‘raman tunchalar yonida 
ko‘raman 
esishni 
mashq qilayotgan shamolchalarni 

„Havo kerak havo 
uzatsang-chi“ deyishar menga 
yuqoridan yo‘q pastdan 
menga narvon bering 
pashsha suyagidan 
yasalgan narvon 

Nimaga aylandim bilmayman 
ko‘zgular koʻp ekan quduq ichida 
har xil aks etadi mening suvratim 

Vaqillab yuborgim keladi ba’zan 
ba’zida aksimni tushirgim kelar 
ba’zida yaltillagim 
yarqiragim goh 
ba’zida gapirgim kelar ovozsiz 

Billur yomg‘ir tomchilarini 
oralab oralab 
esgim keladi mening 
juda ham balandda balandda 

(Tinch gullaydigan daraxt: 33f.) 

15. Shermurod Subhon 
qoyil senga ... 

qoyil senga ey oyna qoyil 
beminnatdir surat chizmog‘ing 
mohirona o‘chirmog‘ing ham ... 

(O‘MSh: 87) 

Literatur 

Abdullayev, Shamshad 1991. Poėziya. In: Zvezda Vostoka (5) und Ferganskij 
Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad10.htm, zuletzt abge-
rufen am 23.06.2009. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SIGRID KLEINMICHEL 76 

– 1992. Fergana kak sostojanie [Ferghana als Zustand]. In: Mitin žurnal (44): 5–6.  
http://www.vavilon.ru/metatext/mj44/abdullaev.html, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 1994. Okraina: Besedy [Peripherie: Gespräche]. In: Mitin žurnal (51): 258–260. 
http://www.vavilon.ru/metatext/mj51/abdullaev.html, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 1997. Atmosfera i stil’ [Atmosphäre und Stil]. In: Medlennoe leto: Stichi, ėsse. 
http://www.vavilon.ru/texts/abdullaev1.html, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1998. Poėzija i Fergana [Poesie und Ferghana]. In: Znamja (1) und ähnlich als 
Vorwort zum gleichnamigen Gedichtband, Toshkent 2000, und ebenfalls in: Fer-
ganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ shamshad44.htm, zu- 
letzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1999 a. Ferganskij landšaft kak poėzija [Die Landschaft von Ferghana als Poe-
sie]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad1. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 1999 b. Ideal’noe stichotvorenie kak ja ego ponimaju [Ein ideales Gedicht, wie 
ich es verstehe]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ 
shamshad5.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000. Poėzija i vešč [Poesie und Sache]. In: Dvojnoj polden’. Rasskazy, ėsse [Dop-
pelter Mittag. Erzählungen und Essays] und in: Ferganskij Al’Manach. http:// 
library.ferghana.ru/almanac/shamshad9.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 a. Poėzija i mestnost’ [Poesie und Gelände]. In: Dvojnoj polden’ ... 
St.Peterburg und Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/ 
shamshad22.htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 b. Po povodu rasskaza “Pljaž” Alena Rob-Grije [Aus Anlass der Erzäh-
lung “Strand” von Alain Robbe-Grillet]. In: Dvojnoj polden’ ... St. Peterburg 
und in: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad27. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 c. Krymskie tatary: Dom na okraine goroda [Krimtataren: Das Haus am 
Stadtrand]. In: Dvojnoj polden’ … St. Peterburg und in: Ferganskij Al’Manach. 
http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad35.htm, zuletzt abgerufen am 
23.06.2009. 

– 2000 d. Poėzija i smert’ [Poesie und Tod]. In: Dvojnoj polden’ ... St. Peterburg 
und in: Ferganskij Al’Manach. http://library. ferghana.ru/almanac/shamshad37. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2000 e. Vzgljad na poėtičeskuju real’nost’ [Ein Blick auf die poetische Reali-
tät]. In: Ferganskij Al’Manach. http://library.ferghana.ru/almanac/shamshad38. 
htm, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

– 2003. Nepodvižnaja poverchnost’ [Unbewegliche Oberfläche]. Moskva. http:// 
www.vavilon.ru/texts/abdullaev2.html, zuletzt abgerufen am 23.06.2009. 

Faxriyor [Pseudonym von Nizomov, Faxriddin] 2004. Geometrik bahor. Oʻngarilgan 
tushlar [Geometrischer Frühling. Quergelegte Träume]. Toshkent. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ATMOSPHÄRE AN DER „PERIPHERIE“ 77 

Koėlet, Grigorij 2000. Ne pokidaja svoego mesta [Ohne den eigenen Ort zu ver-
lassen]. Vorwort zu: Š. Abdullaev, Dvojnoj polden’... St. Peterburg. 

Mirza-Achmedova, Parizod M. 2007. Ferganskaja russkojazyčnaja poėtičeskaja 
gruppa i problema modernizma [Die Ferghanaer russischsprachige Dichter-
gruppe und die literarische Moderne]. In: Vzaimodejstvie kak istočnik obogaščeni-
ja nacional’noj literatury. Toshkent: 217–270. 

Nabiev, Abduhramon 1998. Mustaqillik uchun kurash yoxud parchalangan Turkiston 
tarixi [Der Kampf für die Unabhängigkeit oder Geschichte des zerstückelten 
Turkestan]. Toshkent. 

Oripov, Abdulla 1978. Yuzma-yuz [Von Angesicht zu Angesicht]. Toshkent. 
— 1989. Ishonch koʻpriklari [Brücken des Vertrauens]. Toshkent. 
OʻMSh 2003 = Oʻzbek modern sheʼriyati [Moderne usbekische Dichtung]. Toshkent. 
Premija Andreja Belogo. Stenogramma ceremonii vručenija, 1994. In: Mitin žurnal 

(51): 277–286. http://www.vavilon.ru/metatext/mj51/bely.html, zuletzt abgeru-
fen  am 23.06.2009. 

Roʻzimuhammad, Bahrom 1989. Terakka yaqin yulduz [Der Stern nahe der Pap-
pel]. Toshkent. 

– 1997. Tinch gullaydigan daraxt [Der still blühende Baum]. Toshkent. 
– 1999. Kunduz sarhadlari [Grenzen des Tages]. Toshkent.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.  
Sprachliche Erfassung von Natur 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die alttürkischen Wörter aus Natur und Gesellschaft 
in chinesischen Quellen (6. und 9. Jh.) 
Der Ausgangsterminus der chinesischen Transkription 
tū jué 突厥1 

Yukiyo Kasai, Berlin 

Die Türken, deren ursprüngliches Heimatland in der Mongolei war, standen seit al-
ters her mit ihrem Nachbarn, China, in Kontakt. Besonders nachdem ein türki-
scher Stamm (= chin. tū jué 突厥) in der Mitte des 6. Jahrhundert das erste Türki-
sche Kaganat in der Mongolei gegründet hatte und damit für die damalige chinesi-
sche Dynastie bedrohlich mächtig wurde, betrachteten die Chinesen mit großem 
Interesse die Aktivitäten der Türken. Das Türkische Kaganat wurde zwar nach einer 
kurzen Unterbrechung wiedererrichtet (das zweite Türkische Kaganat) und übte bis 
zur Mitte des 8. Jahrhundert einen starken Einfluß in Zentralasien, Nordchina und 
in der Mongolei aus, aber es wurde danach von anderen türkischen Stämmen wie 
den Uiguren angegriffen und brach zusammen. Die enge Beziehung zu der chine-
sischen Dynastie wurde auch vom Ostuigurischen Kaganat, dem Nachfolger des 
zweiten Türkischen Kaganats, weitergeführt und dauerte bis zum Zusammenbruch 
des letzteren in der Mitte des 9. Jahrhundert an.  

Aufgrund dieses ständigen engen Kontakts wurden in chinesischen Quellen 
zahlreiche Berichte über die Türken überliefert. In diesen Berichten wurden oft alt-
türkische Personen-, Orts- und Stammesnamen, Herrschertitel usw. nicht seman-
tisch ins Chinesische übersetzt, sondern mit chinesischen Zeichen phonetisch 
transkribiert. Da es mit Ausnahme einiger Inschriften in der Mongolei nicht viele 
alttürkische Sprachdenkmäler aus der Zeit des ersten und zweiten Türkischen Ka-
ganats und des Ostuigurischen Kaganats gibt, sind diese Transkriptionen eine wich-
tige zusätzliche Quelle zur Geschichte der damaligen Türken und ihrer Sprache. 
Die Zahl dieser Transkriptionen, die in verschiedenen chinesischen Quellen über-
liefert wurden, ist zwar beträchtlich, aber nicht alle Transkriptionen konnten zu ei-
ner alttürkischen Vorlage in Beziehung gesetzt werden. Um auch sie als Quelle für 
die Forschung über die Türken und das Alttürkische nutzbar zu machen, müssen 
zunächst diese unbekannten Wörter identifiziert werden.  

Dafür ist es notwendig, die damaligen phonetischen Entsprechungen zwischen 
dem Alttürkischen und dem Chinesischen zu ermitteln. J. Hamilton hat bereits in 

1 An dieser Stelle möchte ich Frau Dr. Barbara Meisterernst, Frau Dr. Simone-Christiane 
Raschmann, Herrn Dr. Jens Wilkens und Herrn Prof. Peter Zieme meinen herzlichen Dank 
dafür aussprechen, dass sie mein Deutsch korrigiert und mir wertvolle fachliche Hinweise 
gegeben haben. Für alle Fehler bin ich natürlich selbst verantwortlich. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 82 

seinem Buch die chinesischen Transkriptionen in den chinesischen Quellen aus 
dem 10. Jahrhundert zusammengestellt und ihre Entsprechungen zu den alttürki-
schen Wörtern analysiert (Hamilton 1955: 145‒170). Die chinesische Aussprache 
veränderte sich jedoch im Laufe der Zeit, und besonders im 10. Jahrhundert wur-
den die entlegenen Gegenden wie Dunhuang durch die politischen Wirren im zen-
tralen China unabhängiger von der Zentralregierung. Sprachlich wurden auch die 
Dialekte dominanter, die andere Charakteristika haben als die Standardsprache.2 
Hamiltons Ergebnisse sind deshalb nicht auf die Transkriptionen, die vor das 10. 
Jahrhundert datieren, anzuwenden. Im vorliegenden Aufsatz werde ich die chinesi-
schen Transkriptionen, die aus der Zeit vor dem 10. Jahrhundert datieren, sam-
meln und ihre phonetischen Entsprechungen im Alttürkischen analysieren. Dabei 
werde ich die Obergrenze auf das 6. Jahrhundert setzen, denn im Zeitraum zwi-
schen dem 6. und 9. Jahrhundert standen die Türken in engem Kontakt mit China, 
und dadurch wurden ausführliche und zuverlässige Informationen über sie in chi-
nesischen Quellen überliefert. Das dieser Periode entsprechende Chinesisch ist das 
sogenannte Mittelchinesische, das nach E. G. Pulleyblank als „Early Middle Chine-
se“ (im weiteren EMC) und wegen der phonetischen Veränderungen seit dem En-
de des 7. Jahrhundert als „Late Middle Chinese“ (im weiteren LMC) bezeichnet 
wird (vgl. Pulleyblank 1970; 1971; 1984). 

I. Alttürkische Wörter in chinesischen Quellen 

I.1 Materialien 

Die chinesischen [chin.] phonetischen Transkriptionen der altürkischen [atü.] 
Wörter sind nicht an einer bestimmten Stelle gesammelt, so dass man sie aus ver-
schiedenen chin. Quellen zusammenstellen muß. Wie bereits erwähnt, kommen 
hier Quellen in Frage, die entweder zwischen dem 6. und 9. Jh. oder kurz danach 
auf den Quellen aus diesem Zeitraum basierend verfaßt wurden. Bei diesen 
Quellen handelt es sich nicht nur um historiographische bzw. literarische Bücher, 
sondern auch um Fragmente aus Dunhuang und Turfan und um Inschriften. Die 
Quellen aus Turfan müssen jedoch mit besonderer Aufmerksamkeit behandelt 
werden. In Turfan befand sich bis zur Mitte des 7. Jh. das selbständige chin. 
Reich, Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國, das in einer engen Beziehung zu den 
Türken stand.3 Nach Y. Yoshida weist die chin. Aussprache, die in diesem Reich 
benutzt wurde, im Vergleich zu der im zentralen China gebräuchlichen altertüm-
lichere Charakteristika auf (Yoshida et al. 1988: 8‒9; Yoshida 2000: 9‒11). 

Aus den folgenden Quellen wurden Transkriptionen gesammelt und analysiert. 
In nachfolgenden oder voranstehenden Klammern wird die Abkürzung bzw. 

2  Zum Sprachwandel in Dunhuang vgl. Takata 1988. 
3  Zu diesem Thema vgl. z. B. Jiang 1994: 83‒113. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 83 

Numerierung der entsprechenden Quellen gegeben, die in der nachfolgenden 
Wortliste verwendet wird. 

Historiographische bzw. literarische Quellen4 

Zhōu shū 周書 (ZS)5; Běi shǐ 北史 (BS)6; Suí shū 隋書 (SS)7; Dà táng xī yù jì 大唐
西域記 (XYJ); Jiù táng shū 舊唐書 (JTS)8; Xīn táng shū 新唐書 (XTS)9; Tōng diǎn 
通典 (TD)10; Dà táng dà cí ēn sì sān zàng fǎ shī zhuàn 大唐大慈恩寺三蔵法師傳 
(CEZ); Sòng běn cè fǔ yuán guī 宋本冊府元龜 (CFYG); Táng chéng xiàng qū jiāng 
zhāng xiān shēng wén jí 唐丞相曲江張先生文集 von Zhāng Jiǔlíng 張九齢 
(QJJ)11; Huì chāng yī pǐn jí 会昌一品集 von Lǐ Déyù 李德裕 (HCYPJ)  

Inschriften12 

Pí jiā gōng zhǔ mù zhì 毗伽公主墓誌 (BK); Qì bì míng bēi 契苾明碑 (QB); Dà 
táng gù yòu wǔ wèi dà jiāng jūn zèng bīng bù shàng shū shì yuē shùn lǐ jūn mù zhì 
míng bìng xù 大唐故右武衛大將軍贈兵部尚書謚曰順李君墓誌銘并序 (Ā shǐ nǎ 
sī mó mù zhì 阿史那思摩墓誌; ASM); Dà táng gù yòu wǔ wèi dà jiāng jūn zèng 

                                                                                          
4  Zum Thema der Gleichsetzung zwischen den chinesische und atü. Wörtern werden die 

folgenden Forschungen berücksichtigt: Hambis 1958; Liu 1958; Mori 1967b; 1992; Ogawa 
1959; Saguchi/Yamada/Mori 1972; Suzuki 2005; Yoshida 2007. Für die historiographischen 
Quellen wurden die Editionen von Zhōnghuá shūjú 中華書局 zugrunde gelegt, während 
bei den anderen Quellen die Texte in der Datenbank Zhōngguó jīběn gǔjíkù 中国基本古籍
庫 verglichen werden. Die beiden buddhistischen Texte Dà táng xī yù jì 大唐西域記 und 
Dà táng dà cí ēn sì sān zàng fǎ shī zhuàn 大唐大慈恩寺三蔵法師傳 haben im Taishō-
Tripiṭaka die Nummern 2053 und 2087. 

5  Die meisten gesammelten Wörter kommen im Buch 50, Kap. yì yù 異域, vor. Für die Bele-
ge, die in anderen Büchern gefunden wurden, erfolgt die Buchangabe in Klammern. 

6  Die gesammelten Wörter stammen alle aus dem Buch 54, Kap. Húlǜ Jīn 斛律金, und aus 
dem Buch 99, Kap. tū jué 突厥 und tiě lè 鐵勒. 

7  Die meisten Wörter kommen im Buch 84, Kap. běi dí 北狄, vor. Für die Belege, die in an-
deren Büchern vorkommen, wird die Buchangabe in Klammern genannt. 

8  Alle gesammelten Wörter stammen aus dem Buch 194, Kap. tū jué 突厥, und aus dem 
Buch 195, Kap. huí hú 回鶻. 

9  Diese Quelle wurde in der Song-Zeit verfaßt. Sie enthält einerseits umfangreiche Informa-
tionen, die im Jiù táng shū 舊唐書 nicht vorkommen, so dass die erstere die letztere gut 
ergänzt. Andererseits wurde das Xīn táng shū 新唐書 zum Teil von den Editoren willkür-
lich verändert. Deshalb muß man bei diesen Quellen eine gewisse Vorsicht  walten lassen. 
Die Belege, die nur in dieser Quelle vorkommen und bei denen es sich mit Sicherheit um 
Fehler handelt, werden hier ausgeklammert. Alle gesammelten Wörter stammen aus dem 
Buch 215, Kap. tū jué 突厥, und aus dem Buch 217, Kap. huí hú 回鶻. 

10  Alle gesammelten Wörter stammen aus den Büchern 197‒200, Kap. biān fáng 邊防, 13‒16. 
11  Alle gesammelten Wörter stammen aus dem Buch 11, in das die kaiserlichen Briefe an die 

Türken aufgenommen wurden. 
12  Die meisten der hier als Quelle verwendeten Texte wurden im Sammelband der Epigra-

phen Suí Táng Wǔdài shíkè wénxiàn quánbiān 隋唐五代石刻文献全編 (weiter unten Shi-
ke) ediert, so dass die Texte dieses Sammelbandes hier als Grundlage verglichen werden. Zu  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 84 

bīng bù shàng shū lǐ sī mó qī tǒng pí jiā kè hè dūn yán tuó mù zhì bìng xù 大唐故
右武衛大將軍贈兵部尚書李思摩妻統毗伽可賀敦延陁墓誌并序 (Tǒng pí jiā kè 
hè dūn mù zhì 統毗伽可賀敦墓誌; TBK); die chin. Seite der Köl Tegin-Inschrift 
(KT); die chin. Seite der Bilgä Qagan-Inschrift (BQ); die chin. Seite der Kara 
Balgasun-Inschrift (KB)  

Inschriften aus Turfan (aus der Zeit des Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國)  

Qū bīn zào sì bēi 麴斌造寺碑 (QZB) (vgl. Huang 1954: 51–53, Taf. 59). 

Fragmente aus Turfan (aus der Zeit des Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國)13 

(a) 60 TAM 307: 4/2a vgl. Wenshu, Bd. 3, 255; Foto, Bd. 1, 414. 
(b) 60 TAM 307: 4/3a vgl. Wenshu, Bd. 3, 259; Foto, Bd. 1, 414. 
(c) 60 TAM 307: 5/1a vgl. Wenshu, Bd. 3, 256; Foto, Bd. 1, 415. 
(d) 60 TAM 307: 5/4 vgl. Wenshu, Bd. 3, 253–254; Foto, Bd. 1, 414. 
(e) 60 TAM 320: 01/1 vgl. Wenshu, Bd. 3, 51–52; Foto, Bd. 1, 325–

326. 
(f) 60 TAM 329: 23/1–2 vgl. Wenshu, Bd. 3, 342–344; Foto, Bd. 1, 461. 
(g) 60 TKM 33: 1/7a, 1/10a vgl. Wenshu, Bd. 2, 284–285; Foto, Bd. 1, 239. 
(h) 67 TAM 88: 25 vgl. Wenshu, Bd. 2, 184; Foto, Bd. 1, 200. 
(i) 69 TAM 122: 3/2 vgl. Wenshu, Bd. 3, 328–329; Foto, Bd. 1, 455. 
(j) 69 TAM 122: 3/6 vgl. Wenshu, Bd. 3, 329; Foto, Bd. 1, 455. 
(k) 72 TAM: 154: 26 vgl. Wenshu, Bd. 3, 146; Foto, Bd. 1, 368. 
(l) 72 TAM 155: 36, 38 vgl. Wenshu, Bd. 3, 289; Foto, Bd. 1, 430. 
(m) 72 TAM 171: 10a, 12a–18a vgl. Wenshu, Bd. 4, 132–135; Foto, Bd. 2, 76–78. 
(n) 73 TAM 517: 04/8–1 vgl. Wenshu, Bd. 4, erg. 27; Foto, Bd. 1, 263. 
(o) 73 TAM 517: 04/8–3 vgl. Wenshu, Bd. 4, erg. 25; Foto, Bd. 1, 263. 

den einzelnen Texten der Epigraphen vgl. Pí jiā gōng zhǔ mù zhì 毗伽公主墓誌 [Shike, Bd. 
4: 270‒271; Haneda 1912]; Qì bì míng bēi 契苾明碑 [Shike, Bd. 3: 206‒211]; Ā shǐ nǎ sī 
mó mù zhì 阿史那思摩墓誌 [Zhang 1993: Nr. 12, 112]; Tǒng pí jiā kè hè dūn mù zhì 統毗
伽可賀敦墓誌 [Zhang 1993: Nr. 13, 113–114]; die chinesische Seite der Köl Tegin-
Inschrift [Shike, Bd. 4: 678–679]; die chinesische Seite der Bilgä Qagan-Inschrift [Shike, 
Bd. 4: 679–680]; die chinesische Seite der Kara Balgasun-Inschrift [Shike, Bd. 4: 680–684; 
Haneda 1957a: 305–310; Moriyasu/Yoshida/Hamilton 2003]. Zu den Entsprechungen 
zwischen den chinesische und atü. Namen der Kagane im Ostuigurischen Königreich vgl. 
auch Moriyasu 1991: 182–183; 2004: 221–225. Außer den hier genannten Epigraphen 
wurden einige, die den Türken gewidmet wurden, in Shike aufgenommen. Vor kurzem 
wurden darüber hinaus weitere Grabinschriften der Türken gefunden und in Aufsätzen 
veröffentlicht: z. B. Iwami 1998a, b, c; Iwami/Moriyasu 1998; Moribe/Iwami 2003. Sie 
wurden zwar in Betracht gezogen, sie bieten aber keine zusätzlichen Transkriptionen. 

13  Beim Sammeln der atü. Eigennamen und Titel wurden die folgenden Forschungen berück-
sichtigt: Li/Wang 1996; Yoshida et al. 1988; Yoshida 2000.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 85 

(p) 73 TAM 520: 6/2 vgl. Wenshu, Bd. 3, 32–33; Foto, Bd. 1, 317. 
(q) 75 TKM 90: 20a–b vgl. Wenshu, Bd. 2, 17–18; Foto, Bd. 1, 122–123. 
(r) Or. 8212–660 vgl. Ikeda 1990, 152. 

Fragmente aus Turfan und Dunhuang14 

(A) 64 TAM 35: 38a vgl. Wenshu, Bd. 7, 465–466; Foto,  
(B) 72 TAM 188: 85  vgl. Wenshu, Bd. 8, 86; Foto, Bd. 4, 41. 
(C) 72 TAM 188: 87a  vgl. Wenshu, Bd. 8, 87; Foto, Bd. 4, 41. 
(D) 72 TAM 188: 88/4 vgl. Wenshu, Bd. 8, 89; Foto, Bd. 4, 42. 
(E) 72 TAM 188: 89a vgl. Wenshu, Bd. 8, 84; Foto, Bd. 4, 40. 
(F) 73 TAM 208: 23–31/1 vgl. Wenshu, Bd. 6, 185–187; Foto, Bd. 3, 95. 
(G) 73 TAM 509: 23/2–1 vgl. Wenshu, Bd. 9, 104–105; Ikeda 1979; Foto, 

Bd. 4, 315. 
(H) P. 3559a–c, P. 256715 vgl. Ikeda 1965 

I.2 Liste 

Die phonetischen Transkriptionen der atü. Wörter, die aus den oben genannten 
chin. Quellen gesammelt wurden, sind von der Autorin in Listen zusammenge-
stellt worden. Bei einigen Titeln bzw. Eigennamen, die auf die früheste Zeit des 
ersten Türkischen Kaganats zurückgehen, ist darauf hingewiesen worden, dass sie 
möglicherweise nicht als Alttürkisch interpretiert werden können.16 Es ist jedoch 
noch nicht einwandfrei geklärt, welche von ihnen aus welcher Sprache entlehnt 
wurden. Darüber hinaus wurden diese Wörter auch von der chin. Seite für alttür-
kische Wörter gehalten und bei den Transkriptionen nicht von den Wörtern un-
terschieden, die tatsächlich alttürkische Wörter waren. In die nachfolgenden Li-
sten werden deshalb auch diese Transkriptionen aus der früheren Zeit aufge-
nommen, soweit ihre Entsprechungen in Sprachdenkmälern von Türken belegt 
sind.17 Nur die Wörter, die mit Sicherheit aus dem Chinesischen stammen und 
damit von Chinesen mit den ursprünglichen chin. Zeichen transkribiert wurden, 
sind außer Betracht gelassen worden.18  
                                                                                          
14  Beim Sammeln der Transkriptionen, die in den unten genannten Quellen vorkommen, 

werden die folgenden Forschungen berücksichtigt: Arakawa 1994; Ikeda 1965; Jiang 1994: 
83–129; Li/Wang 1996. 

15  Die Fragmente sind unter dem Namen Dùnhuángxiàn chāikēbù 燉煌県差科簿 bekannt. 
16  Für einige Namen und Titel aus dem ersten Türkischen Kaganat wie İštämi, baγatur, maγa, 

qaγan usw. wurden z. B. nichttürkische Etymologien vorgeschlagen. Vgl. dazu auch Gol-
den 1992: 121–122.  

17  Dabei sind einige in zeitgenössischen Inschriften in der Mongolei belegt, während die an-
deren erst in Fragmenten aus späterer Zeit vorkommen. Hier werden beide berücksichtigt. 

18  Als ein solches Beispiel ist alttü. qunčuy „Prinzessin“ < chin. gōng zhǔ 公主 zu nennen. Es 
gibt jedoch auch solche Wörter, bei denen chinesische Herkunft angenommen werden 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 86 

Die Belege sind in zwei Teile geteilt. Die Liste I zeigt die chin. Transkriptionen 
aus der Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國-Zeit, während in der Liste II die sons- 
tigen Transkriptionen aufgelistet sind. Was die ersteren angeht, so hat Y. Yoshida 
bereits einige Transkriptionen der atü. Wörter aus dieser Zeit in Turfan gesam-
melt und die Entsprechungen zwischen den beiden Sprachen analysiert, so dass 
sie nicht noch einmal untersucht werden müssen (Yoshida 2000, 11). Einige wei-
tere Wörter aus dieser Zeit können jedoch seiner Liste hinzugefügt werden, und 
sie werden einschließlich der Transkriptionen aus der Liste Y. Yoshidas in die Li-
ste I aufgenommen. In beiden Listen werden die atü. Wörter, ihre chin. 
Transkriptionen, deren damalige Aussprache und deren Belegstelle in chin. Quel-
len genannt. Normalerweise folgt die Transkription des Alttürkischen dem Uigu-
rischen Wörterbuch (UW) von K. Röhrborn (1977–1998), aber zum phonetischen 
Vergleich mit dem Chinesischen sind die Unterschiede zwischen den vorderen 
und hinteren Vokalen bzw. Konsonanten im Alttürkischen sehr wichtig, was im 
System des UW zum Teil ignoriert wird (vgl. UW). Im vorliegenden Aufsatz folgt 
die Transkription deshalb der alten Berliner Schule, die die vorderen und hinte-
ren Laute im Alttürkischen voneinander unterscheidet. Dabei wird ŋ auch durch 
ng ersetzt, damit man die Entsprechung genauer erkennen kann. Wenn eine 
Transkription in mehreren historiographischen Büchern belegt ist, wird nur die 
älteste Belegstelle erwähnt, die wahrscheinlich als Quelle für spätere Werke diente. 
Im Gegensatz zu den Belegstellen in historiographischen Büchern werden Belege 
in literarischen Büchern, Epigraphen und Fragmenten, bei denen die Transkrip-
tionen mit Sicherheit die zeitgenössische Aussprache des Alttürkischen exakt wi-
derspiegeln, vollständig in der Liste genannt. Die Rekonstruktion der mittelchin. 
Aussprache basiert auf E. G. Pulleyblank Lexicon of Reconstructed Pronunciation in 
Early Middle Chinese, Late Middle Chinese, and Early Mandarin, Vancouver, 1991.19 

                                                                                                                                                                                                                          

kann, die jedoch wie das Wort tarqan als atü. Wort von Chinesen mit anderen Zeichen 
transkribiert wurden. Solche Transkriptionen werden in die Liste aufgenommen. 

19  Die Rekonstruktion des Mittelchinesischen wurde zuerst von B. Karlgren systematisch dar-
gelegt (Karlgren 1957). Nach B. Karlgren wurden zahlreiche Forschungen diesem Thema 
gewidmet. Als am weitesten verbreitete Rekonstruktion ist neben der B. Karlgrens die oben 
genannte E. G. Pulleyblanks zu nennen. In Japan wird traditionell das System B. Karlgrens, 
gegebenenfalls mit einigen Verbesserungen, verwendet, während in Europa das von E. G. 
Pulleyblank weit verbreitet ist. Es überschreitet jedoch den Rahmen des vorliegenden Auf-
satzes, alle Verbesserungsvorschläge der bisherigen Forschungen zu berücksichtigen und 
die möglichst korrekte Rekonstruktion des Mittelchinesischen zu geben. Hier wird Pulley-
blanks System verwendet, da seine Rekonstruktionen leicht zugänglich und überprüfbar 
sind. Es ist jedoch darauf hinzuweisen, dass die Rekonstruktionen B. Karlgrens zum Teil 
besser den atü. Ausgangstermini entsprechen.  

 Bei den Transkriptionen in der Liste I handelt es sich um die chinesische Aussprache, die 
im Vergleich mit dem Mittelchinesischen altertümlichere Charakteristika hat. Neben der 
Rekonstruktion von EMC müßte deshalb die des Altchinesischen zitiert werden. Im Ver-
gleich mit dem Mittelchinesischen, das durch die Überlieferung des darauf basierenden 
Reimbuches Qiè yùn 切韻 und des nachfolgenden Guǎng yùn 廣韻 und auf der Basis der 
Aussprache in asiatischen Ländern wie in Korea, Vietnam und Japan mit gewisser Sicher-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 87 

Wenn die Wörter in seinem Buch nicht vorkommen, habe ich sie aus dem Reim-
buch Guǎng yùn 廣韻 aufgrund seines Systems rekonstruiert.20 Die mittelchine-
sische Aussprache hat sich während der Tang-Zeit durch den Einfluß des 
Cháng’ān 長安-Dialekts, des Dialekts der Hauptstadt der Tang-Dynastie, stark 
verändert. Diese Veränderungen wurden zwar teilweise in der Rekonstruktion 
von E. G. Pulleyblank (LMC) reflektiert, aber einige sind erst nach dem Ende des 
7. Jh., dem Zeitpunkt seines Late Middle Chinese, zu datieren. Die letzteren wer-
den deshalb in den nachfolgenden Analysen berücksichtigt.  

Liste I   Transkriptionen aus Turfan (aus der Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國-Zeit) 

Alttürkische chinesische Transkription EMC  Belegstelle 

ā bó 阿博 ʔa pak d apa 

ā bó 阿搏 ʔa pak c 

eltäbär xī lì fā 希利發 xɨj liʰ puat QZB, r 

xī jǐn 希菫 xɨj kɨn’ QZB irkin 

xī jǐn 希瑾 xɨj ginʰ a, h 

wú hài 无亥 muə̆ ɣəj’ QZB 

mó hài 摩亥(?) ma ɣəj’ r 

maγa 

wú hè 无賀 muə̆ ɣaʰ k, p 

qaγan kē hán 珂寒 kʰa ɣan a, b, c, d, f, i, l, m, n, o 

qatun kē dùn 珂頓 kʰa twənʰ g 

tarqan dà guān 大官 da’, dajʰ kwan  c, d, f, j, k, m 

tegin tí qín 提懃 dɛj gɨn  b, c, e, m, q 

tudun tōu tún 鍮屯 tʰəw dwən QZB 

shé pó hù 虵婆護 ʑia ba ɣɔʰ  i yabγu 

yí fú hú 移浮弧 jiă/ji buw ɣɔ  f 

                                                                                                                                                                                                                          

heit rekonstruiert werden kann, ist die Rekonstruktion des Altchinesischen jedoch auf-
grund des Fehlens eines zuverlässigen Reimbuchs und der Besonderheit der chinesischen 
Schrift schwierig. Die Plausibilität der Rekonstruktion kann deshalb nicht mit der des Mit-
telchinesischen verglichen werden. Diesem Thema sind ebenfalls einige Forschungen ge-
widmet, die teilweise verschiedene Rekonstruktionen angeben, vgl. z. B. Baxter 1992. Auf-
grund der jetzigen Forschungslage wird die Angabe von Rekonstruktionen des Altchinesi-
schen generell vermieden. Wenn die altchinesische Rekonstruktion einzelner Wörter nötig 
ist, wird die von W. H. Baxter verwendet. 

20  Sie werden in den Listen mit einem Stern angeführt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 88 

Liste II   Chinesische Transkriptionen 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

hé 合21 ɣəp/ɣap xɦap KB, JTS usw. alp 

hè là 賀臘 ɣaʰ lap xɦa˴ lap XTS 

altun ā liù dūn 阿六敦
22 

ʔa luwk twǝn ʔa liwk tun BS 

apa ā bō 阿波 ʔa pa ʔa pua SS usw. 

ā duō 阿多 ʔa ta ʔa ta XTS ata 

ā diē 阿爹 ʔa tia ʔa tia JTS 

ay ài 愛 ʔəjʰ ʔaj` KB, XTS 

baγatur mò hè duō 莫23賀

咄 

mak ɣaʰ *tǝt mak xɦa` *tut SS usw., H 

bá xī mì 拔悉密 bəɨt/bɛːt sit 
mit 

pɦaːt sit mit TD, JTS 

bá xī mí 拔悉彌 bəɨt/bɛːt sit 
mjiə̆/mji 

pɦaːt sit mji TD, JTS 

Basmïl 

bá xī mì 拔悉蜜 bəɨt/bɛːt sit 
mjit 

pɦaːt sit mjit KB, XTS 

bá yě gǔ 拔也古 bəɨt/bɛːt jia’ 
kɔ’ 

pɦaːt jia´ kuə̆´ SS usw. 

bá yè gù 拔曳固 bəɨt/bɛːt *jiajʰ 
kɔʰ 

pɦaːt *jiaj` kuə̆` TD, JTS, XTS 

bá yě gǔ 拔野古 bəɨt/bɛːt jia’ 
kɔ’ 

pɦaːt jia´ kuə̆´ TD usw. 

Bayarqu 

bá yě gù 拔野固 bəɨt/bɛːt jia’ 
kɔʰ 

pɦaːt jia´ kuə̆` XTS 

bïng yul píng yù 屏24聿 bɛjŋ jwit pɦiajŋ jyt CEZ (2) 

pí jiā 毗伽 bji gɨa pɦji kɦia QJJ, BK, KB, TD 
usw. 

bilgä 

bì jiā 苾伽 *bjit gɨa *pɦjit kɦia KT, BQ, QJJ, XTS 

mò mì shī 沒蜜施 mǝt mjit ɕiə̆/ɕi mut mjit ʂi KB, XTS 

mò mì shī 沒密施 mǝt mit ɕiə̆/ɕi mut mit ʂi JTS 
bolmïš  
bulmïš 

mò mǐ shī 沒弭施 mǝt mjiə̆’/mji’ 
ɕiə̆/ɕi 

mut mji´ ʂi JTS 

                                                                                          
21  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC kəp/kap, LMC kap (unter der Lesung gě). 

Unter Berücksichtigung der anderen Variante ist der oben zitierte Lautwert passender. 
22  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC twəjʰ, LMC tuaj` (unter der Lesung duì). 

Im Vergleich mit der atü. Entsprechung ist der oben zitierte Lautwert passender. 
23  Der weitere Lautwert dieses Zeichens, EMC mɔʰ, LMC muə̆, ist auszuschließen. Andere 

Zeichen, die diesen Auslaut haben, entsprechen nicht dem atü. Vokal a. Vgl. Tabelle III.3: 
yù shè 遇攝, Reimgruppe mú yùn 模韻. 

24  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC pjiajŋ’, LMC pjiajŋ´ (unter der Lesung 
bǐng). Im Vergleich mit der atü. Entsprechung ist der oben zitierte Lautwert passender. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 89 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

boyla péi luó 裴羅 bəj la pɦuaj la JTS, XTS 

bögü móu yǔ 牟羽 muw wuă’ məw yă´ XTS 

fù lí 附離25 buə̆ʰ liə̆/li fɦjyə̆`/fɦuə̆` li ZS, BS, XTS böri 

fù lín 附鄰 buə̆ʰ lin fɦjyə̆`/fɦuə̆` lin TD 

buyruq méi lù 梅録 məj luawk muaj lywk JTS, XTS 

buz ay mào shī āi 茂師

哀 
mǝwʰ ʂi ʔəj məw` ʂr̩ ʔaj XTS 

čad chá 察 tʂʰəɨt/tʂʰɛːt tʂʰaːt SS usw. 

čavïš chē bí shī 車26鼻

施 

ʨʰia bjiʰ ɕiə̆/ɕi tʂʰia pɦji` ʂi JTS, XTS 

luó 羅 la la XTS 

luó 囉 *la *la KB, XTS 
-dA 

luó 邏 laʰ la` JTS, XTS 

el xié 頡27 ɣɛt xɦjiat KB 

yī lì 伊利 ʔji liʰ ʔji li` ZS usw. ellig28 
yī lì 伊力 ʔji lik ʔji liə̆k ASM 

xié yú jiā sī 頡于

伽思29 
ɣɛt wuă gɨa 
sɨ/si 

xɦjiat yă kɦia sz̩ HCYPJ (5), KB, 
XTS 

el ögäsi 

xié yú jiā sī 頡于

迦斯 
ɣɛt wuă kɨa 
siə̆/si 

xɦjiat yă kia sz̩ JTS, XTS 

yì lì fā 意利發 ʔɨʰ/ʔiʰ liʰ puat ʔi˴ li˴ fjyat/faːt SS (12) 

sì lì fā 俟30利發 ʐɨ’/ʐi’ liʰ puat ʂɦr̩˴ li˴ fjyat/faːt ZS et al. 
eltäbär 

xié lì fā 頡利發 ɣɛt liʰ puat xɦjiat li˴ fjy-
at/faːt 

TD, JTS, XTS 

                                                                                          
25  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC liə̆ʰ/liʰ, LMC li` (unter der Lesung lì), was 

keinen großen Unterschied zeigt. 
26  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC kɨə̆ LMC kiə̆/kyə̆ (unter der Lesung jū). 

Unter Berücksichtigung der Entsprechung im Anlaut zwischen dem Alttürkischen und 
dem Chinesischen ist der oben zitierte Lautwert passender. 

27  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC kəɨt/kɛːt, LMC kjaːt (unter der Lesung jiá). 
Unter Berücksichtigung der Entsprechung im Anlaut zwischen dem Alttürkischen und 
dem Chinesischen kommt hier der oben zitierte Lautwert in Frage. 

28  Zur Identifizierung dieser Transkription vgl. Mori 1967, 54, Fn. 37; Suzuki 2005, 46. 
29  Dieses Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC sɨʰ/siʰ, LMC sz̩` (unter der Lesung sì) und 

EMC səj, LMC saj (unter der Lesung sāi). Letzterer ist jedoch im Vergleich mit der ande-
ren Variante außer Betracht zu lassen, während ersterer keinen großen Unterschied zu dem 
oben zitierten Lautwert zeigt. 

30  Dieses Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC gɨ/gi, LMC kʰi (unter der Lesung qí). 
Wie ich unten erörtere, handelt es sich bei diesem Zeichen um einen systematischen 
Schreibfehler, so dass beide Lautwerte des betreffenden Zeichens nicht zu der atü. Entspre-
chung passen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 90 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

xié lì tǔ fā 頡利吐
31發 

ɣɛt liʰ tʰɔ’ puat xɦjiat li˴ tʰuə̆´ 
fjyat/faːt 

JTS eltäbär 

xié lì tiáo fā 頡利

調32發 
ɣɛt liʰ dɛw pu-
at 

xɦjiat li˴ tɦiaw 
fjyat/faːt 

CFYG (1000) 

xié dié lì shī 頡跌

利施 
ɣɛt dɛt liʰ 
ɕiə̆/ɕi 

xɦjiat tɦiat li` ʂi TD, JTS, XTS elteriš 

xié dié yī shī 頡跌

伊施 
ɣɛt dɛt ʔji 
ɕiə̆/ɕi 

xɦjiat tɦiat ʔji ʂi XTS 

eltermiš yī lǐ dǐ mì shī 伊
里底蜜施 

ʔji lɨ’/li’ tɛj’ 
mjit ɕiə̆/ɕi 

ʔji li tiaj´ mjit ʂi XTS 

etmiš yì dé mì shī 翳德

蜜施 
ʔɛjʰ tək mjit 
ɕiə̆/ɕi 

ʔjiaj` təə̆k mjit ʂi KB 

Ïnan yí nán 夷男 ji nəm/nam ji nam JTS, XTS, CFYG 
(956) 

yī nán rú 伊難33

如 

ʔji nan ɲɨə̆ ʔji nan riə̆/ryə̆ QJJ, XTS 

yī nán zhū 伊難

朱 
ʔji nan tɕuă ʔji nan tʂyă HCYPJ (5) 

yī nán zhǔ 伊難

主 
ʔji nan tɕuă’ ʔji nan tʂyă KB 

Ïnanč(u) 

yī nán zhū 伊難

珠 
ʔji nan tɕuă ʔji nan tʂyă XTS 

shā bō lüè 沙鉢

略 
ʂaɨ/ʂɛː pat lɨak ʂaː puat liak SS usw. 

shǐ bō luó 始波羅 ɕɨ’/ɕi’ pa la ʂi´ pua la SS, BS, TD 

Ïšbara 

shā bō luó 沙鉢

羅 
ʂaɨ/ʂɛː pat la ʂaː puat la JTS, XTS, CFYG 

(1000) 

yí niè 移涅 jiă/ji nɛt ji niat TD, JTS Inäl 

yī niè 伊涅 ʔji nɛt ʔji niat JTS 

sì jīn 俟斤 ʐɨ’/ʐi’ kɨn ʂɦr̩˴ kin D, QJJ; SS usw. 

xié jīn 頡斤 ɣɛt kɨn xɦjiat kin KT, QJJ, XTS 
irkin 

xié jīn 頡筋 ɣɛt kɨn xɦjiat kin TBK 

                                                                                          
31  Dieses Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC tʰɔʰ, LMC tʰuə̆` (unter der Lesung tù). 

Er bietet jedoch keinen großen Unterschied zu dem oben zitierten Lautwert. 
32  Dieses Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC truw, LMC triw (unter der Lesung zhōu) 

und EMC dɛwʰ, LMC tɦiaw`. Der letztere zeigt keinen großen Unterschied zu dem oben 
zitierten Lautwert. Unter Berücksichtigung der Entsprechung der anderen Zeichen, die den 
gleichen Auslaut haben wie der zitierte, paßt dieser besser, vgl. Tabelle III.6: xiào shè 效攝, 
Reimgruppe xiāo yùn 蕭韻. 

33  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC nan, LMC nan` (unter der Lesung nàn), 
was auf keinen großen Unterschied zu dem zitierten Lautwert hinweist. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 91 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

yì jīn 逸斤 jit kɨn jit kin H irkin 

yǐ jīn 乙斤 ʔit kɨn ʔit kin JTS 

Irtiš yè dié 曳咥34 *jiajʰ *tɛt *jiaj` *tɛt JTS 

shì diǎn mì 室點

密 
ɕit tɛm’ mit ʂit tiam´ mit TD, JTS, XTS 

shì diǎn mì 室點

蜜 
ɕit tɛm’ mjit ʂit tiam´ mjit XTS 

İštämi 

sè dì mǐ 瑟帝米 ʂit tɛjʰ mɛj’ ʂət tiaj` mjiaj´ XTS 

käm jiàn 劍 kɨamʰ kiam` XTS 

Käšdim kě shǐ dān 可史擔
35 

kʰa’ ʂɨ’/ʂi’ tam kʰa´ ʂr̩´ tam TD 

köl quē 闕 kʰuat kʰyat KT, KB, TD, JTS, 
XTS 

küčlüg jù zhǔ lù 句36主

錄 
kuə̆ʰ tɕuă’ lu-
awk 

kyə̆` tʂyă lywk JTS 

qū lǜ chuò 屈律

啜 
kʰut lwit 
ʨʰwiat 

kʰyt lyt tʂʰyat TD, JTS, XTS 

qū lì chuò 屈利啜 kʰut liʰ ʨʰwiat kʰyt li˴ tʂʰyat JTS 

quē chuò 闕啜 kʰuat ʨʰwiat kʰyat tʂʰyat JTS 

kül(i) čor 

quē lǜ chuò 闕律

啜 
kʰuat lwit 
ʨʰwiat 

kʰyat lyt tʂʰyat XTS 

jū lù 倶陸 kuə̆ luwk kyə̆ liwk JTS 

jū lù 倶錄 kuə̆ luawk kyə̆ lywk KB, JTS, XTS 
külüg 

jù lù 句錄 kuə̆ʰ luawk kyə̆` lywk JTS, XTS 

kün jūn 君 kun kyn CFYG (967) 

mò hé 莫何 mak ɣa mak xɦa SS usw. maγa 
 mò hè 莫賀 makɣaʰ mak xɦa` TD, HCYPJ (5), 

QB, KB, XTS 
mù hàn 木汗 məwk ɣanʰ məwk xɦan` ZS 

mù hàn 木扞 məwk ɣanʰ məwk xɦan` ZS (9) usw. 
Muqan 

mù gàn 木杆 məwk ɣanʰ məwk xɦan` BS 

                                                                                          
34  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC *trʰit, LMC *trʰit. Unter Berücksichtigung 

der Entsprechung im Anlaut ist der oben zitierte Lautwert passender. 
35  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC tamʰ, LMC tam` (unter der Lesung dàn). 

Er bietet jedoch keinen großen Unterschied zu dem oben zitierten Lautwert. 
36  Das Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC kəw, LMC kəw (unter der Lesung gōu) und 

EMC kəwʰ, LMC kəw` (unter der Lesung gòu). Die anderen Zeichen, die diesen Auslaut 
haben, entsprechen jedoch eher dem atü. hinteren Vokal, während diejenigen, die den glei-
chen Auslaut haben wie der oben zitierte Lautwert, den atü. vorderen Vokal widerspiegeln, 
vgl. Tabelle III.7: liú shè 流攝, Reimgruppe hóu yùn 侯韻 und III.3: yù shè 遇攝, Reim-
gruppe yú yùn 虞韻. Der oben zitierte Lautwert ist deshalb hier passender. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 92 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

wū sū mǐ shī 烏蘇

米施 
ʔɔ sɔ mɛj’ 
ɕiə̆/ɕi 

ʔuə̆ suə̆ mjiaj´ ʂi JTS, XTS Ozmïš 

wū sū mì 烏蘇密 ʔɔ sɔ mit ʔuə̆ suə̆ mit H 

wū dū jīn 於37都

斤 

ʔɔ tɔ kɨn ʔuə̆ tuə̆ kin ZS, BS, TD 

yù dū jūn 鬱督軍 ʔut tawk kun ʔyt təwk kyn TD, JTS, XTS, 
CFYG (956) 

wū dé jiàn 烏德

健 
ʔɔ tək gɨanʰ ʔuə̆ təə̆k kɦian` JTS 

Ötükän 

wū dé jiān 烏德

鞬38 
ʔɔ tǝk kɨan ʔuə̆ təə̆k kian XTS 

qam gān 甘 kam kam XTS 

qaγan kě hàn 可汗 kʰa’ ɣanʰ kʰa´ xɦan` ZS, usw. 

qara kē luó 珂羅 kʰa la kʰa la TD 

qarï gē lì 哥利 ka liʰ ka li` TD 

gē luó lù 歌邏祿 ka laʰ ləwk ka la` ləwk JTS, XTS 

gē luó lù 歌羅祿 ka la ləwk ka la ləwk TD, JTS, CFYG 
(956) 

gé luó lù 葛邏祿 kat laʰ ləwk kat la` ləwk TD, JTS, XTS, 
CFYG (956) 

Qar(a)luq39 

gé luó lù 葛羅祿 kat la ləwk kat la ləwk TD 

Qarluq gé lù 葛祿 kat ləwk kat ləwk KB, JTS, XTS 

qatun kě dūn 可敦 kʰa’ twǝn kʰa´ tun JTS, XTS 

qì gǔ 契40骨 kʰɨt kwǝt kʰit kut ZS usw. 

hé gǔ 紇骨 ɣǝt kwǝt xɦət kut SS, CFGY (956) 

jiē gǔ 結骨 kɛt kwǝt kjiat kut TD, JTS, XTS, 
CFGY (1000) 

Qïrqïz 

xiá jiá sī 黠戞斯 ɣəɨt/ɣɛːt 
kəɨt/kɛːt siə̆/si 

xɦjaːt kjaːt sz̩ HCYPJ (2 usw.), 
JTS, XTS 

                                                                                          
37  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC ʔɨă, LMC ʔiă/ʔyă (unter der Lesung yú). 

Unter Berücksichtigung der Entsprechung der anderen Zeichen, die diesen Lautwert haben, 
ist der oben zitierte Lautwert hier passender, vgl. Tabelle III.1: guǒ shè 果攝, Reimgruppe 
gē yùn 歌韻 und III.3: yù shè 遇攝, Reimgruppe mú yùn 模韻. 

38  E. G. Pulleyblank hat bei EMC auch eine andere Möglichkeit der Rekonstruktion erwähnt: 
gɨan’. Beide Rekonstruktionen bieten keinen großen Unterschied im Vergleich mit der atü. 
Entsprechung. 

39  Die unterschiedlichen Formen des Stammesnamens Qar(a)luq und Qarluq werden unten 
erörtert. 

40  Das Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC kʰɛjʰ, LMC kʰjiaj` (unter der Lesung qì) und 
EMC kʰɛt, LMC kʰjiat. Unter Berücksichtigung der anderen Transkriptionen für Qïrqïz ist 
der erstere auszuschließen. Der letztere entspricht zwar auch einwandfrei dem Atü., aber 
hier wird der passendste zitiert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 93 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

Qïrqïz hé jié sī 紇扢41斯 ɣǝt *kwǝt 
siə̆/si 

xɦət *kut sz̩ HCYPJ (3 usw.), 
XTS 

qulavuz gǔ luó fú sī 骨邏

拂斯 
kwǝt laʰ pʰut 
siə̆/si 

kut la` fjyt/fut sz̩ G 

Qurïqan gǔ lì gàn 骨利幹 kwǝt liʰ kanʰ kut li` kan` A, TD, JTS, XTS 

qut gǔ 汨42 kwǝt kut KB, XTS 

gǔ duō lù 骨咄祿 kwǝt *tǝt ləwk kut *tut ləwk BK, KT, TD usw. 

gǔ dǔ lù 骨篤祿 kwǝt təwk 
ləwk 

kut təwk ləwk XTS 

gǔ duō lù 汨咄祿 kwǝt *tǝt ləwk kut *tut ləwk KB, JTS, XTS 

qutluγ 

gǔ lì 骨力 kwǝt lik kut liə̆k XTS 

suō mò 娑墨43 sa mǝk sa muə̆k JTS, XTS säbüg 

suō fú 娑匐44 sa buwk sa fɦjywk/fɦuwk XTS 

Sälängä xiān é 仙娥 sian ŋa sian ŋa XTS 

sol sù 素 sɔʰ suə̆` XTS 

shè 設 ɕiat ʂiat ZS usw. šad 

shā 殺45 ʂəɨt/ʂɛːt ʂaːt TD, BK, JTS, XTS 

dá luó sī 怛邏斯 tat laʰ siə̆/si tat la` sz̩ JTS (128), XTS 

dá luó sī 呾邏斯 *tat laʰ siə̆/si *tat la` sz̩ CEZ (2), JTS 

dá luó sī 呾邏私 *tat laʰ si *tat la` sz̩ XYJ (1)46 

duō luó sī 多羅斯 ta la siə̆/si ta la sz̩ JTS 

Talas 

duō luó sī 多邏斯 ta laʰ siə̆/si ta la` sz̩ TD, JTS, XTS 

                                                                                          
41  Dieses Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC ɣwǝt, LMC xɦut. Beide Lautwerte bie-

ten keine großen Schwierigkeiten für die Entsprechung des betreffenden atü. Wortes. Un-
ter Berücksichtigung der anderen Transkriptionen für Qïrqïz, xiá jiá sī 黠戞斯, die auf un-
gefähr die gleiche Zeit zurückgehen, ist jedoch der oben zitierte Lautwert möglicherweise 
passender. 

42  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC wit, LMC yt (unter der Lesung yù). Unter 
Berücksichtigung der Entsprechung der anderen Zeichen, die diesen Auslaut haben, und 
derer, die den Lautwert in der Liste haben, ist der letztere hier passender, vgl. Tabelle 
III.13: zhēn shè 臻攝, Reimgruppen zhì yùn 質韻 und mò yùn 沒韻. 

43  Im JTS wurde es pó mò 婆墨 geschrieben. Aber bei diesem Beleg handelt es sich offensicht-
lich um einen Schreibfehler. 

44  E. G. Pulleyblank erwähnte eine andere Möglichkeit der Rekonstruktion: EMC bək. Diese 
Rekonstruktion widerspricht auch nicht der atü. Entsprechung wie in der anderen 
Transkription für säbüg. 

45  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC ʂəɨjʰ/ʂɛːjʰ, LMC ʂaːj` (unter der Lesung 
shài). Unter Berücksichtigung der anderen Transkriptionen für šad ist der oben zitierte 
Lautwert passender. 

46  Für diesen Beleg bedanke ich mich bei Herrn Dr. Wang Ding. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 94 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

dá gān 達47干 dat kan tɦat kan TD, HCYPJ (5), C, 
E, KB, QJJ; BK 

dá hàn 達漢 dat xanʰ tɦat xan` H 

tarqan 

dá guān 達官 dat kwan tɦat kuan TD, TBK,  JTS, 
XTS 

tā bō 他鉢 tʰa pat tʰa puat ZS usw. 

tā bō 佗鉢 tʰa pat tʰa puat SS, XTS 
Tatpar 

dá bá 達拔 dat bəɨt/bɛːt  tɦat pɦaːt ASM 

dēng lì 登利 tǝŋ liʰ təə̆ŋ li` QJJ, JTS, XTS 

dēng lǐ 登里 tǝŋ lɨ’/li’ təə̆ŋ li QJJ, KB, JTS, XTS 

téng lǐ 騰里 dǝŋ lɨ’/li’ tɦəə̆ŋ li JTS 

téng lǐ 滕里 dǝŋ lɨ’/li’ tɦəə̆ŋ li XTS 

dēng níng lí 登凝

黎 
tǝŋ ŋiŋ lɛj təə̆ŋ ŋiə̆ŋ liaj ZS 

dēng níng lí 登凝

梨 
tǝŋ ŋiŋ li təə̆ŋ ŋiə̆ŋ li BS (99) 

tängri 

dēng yí lí 登疑梨 tǝŋ ŋɨ/ŋi li təə̆ŋ ŋi li TD 

tè qín 特勤 dǝk gɨn tɦəə̆k kɦin ZS usw., KT, QB tegin 

tè qín 特懃 dǝk gɨn tɦəə̆k kɦin H 

dú luò 獨洛 dəwk lak tɦəwk lak SS, BS, TD 

dú lè 獨樂48 dəwk lak tɦəwk lak TD, JTS, XTS 
Toγla 

dú luó 獨邏 dəwk laʰ tɦəwk la` JTS (199) 

dùn 頓 twǝnʰ tun` XTS 

tūn 噋 *tʰwən *tʰun JTS 
tong 

tǒng 統 tʰawŋ tʰəwŋ` TD, JTS, XTS, 
CFYG (1000) 

tóng é 同俄 dəwŋ ŋa tɦəwŋ ŋa TD, JTS, XTS tonga 

tóng é 同娥 dəwŋ ŋa tɦəwŋ ŋa JTS 

dōng hé luó 東紇

羅 
təwŋ ɣət la təwŋ xɦət la BS (99) Tongra 

tóng luó 同羅 dəwŋ la tɦəwŋ la SS usw. 

                                                                                          
47  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC tʰat, LMC tʰat (unter der Lesung tà). Er 

bietet jedoch beim Vergleich zwischen dem Chinesischen und dem Alttürkischen keinen 
großen Unterschied. 

48  Das Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC ŋaɨwk/ŋœːwk, LMC ŋjaːwk (unter der Le-
sung yuè) und EMC ŋaɨwʰ/ŋɛːwʰ, LMC ŋjaːw` (unter der Lesung yào). Der atü. Anlaut ent-
spricht jedoch nur dem oben zitierten Lautwert. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 95 

Alttürkische chinesische 
Transkription 

EMC LMC Belegstelle 

Tonyuquq tūn yù gǔ 暾欲谷
49 

*tʰwən juawk 
kəwk 

*tʰun jywk kəwk TD, JTS, XTS 

tū lì 突利 dwǝt liʰ tɦut li` SS, TD Tölis 

tū lì shī 突利失 dwǝt liʰ ɕit tɦut li` ʂit XTS 

dū bō 都波 tɔ pa tuə̆ pua SS, TD Tuba 

dū bō 都播50 tɔ paʰ tuə̆ pua` XTS 

tudun tǔ tún 吐屯51 tʰɔ’ dwǝn tʰuə̆` tɦun ZS usw. 

tutmïš duō dēng mì shī 
咄登密施 

*tǝt tǝŋ mit 
ɕiə̆/ɕi 

*tut təə̆ŋ mit ʂi KB, JTS 

Türgiš tū qí shī 突騎施 dwǝt giə̆/gi 
ɕiə̆/ɕi 

tɦut kɦi ʂi B, C, QJJ, TD, JTS, 
XTS 

huí hé 迴紇 ɣwəj ɣǝt xɦuaj xɦət TD usw., CFYG 
(956) 

huí hú 迴鶻52 ɣwəj *ɣwǝt xɦuaj *xɦut JTS, XTS 

huí hú 回鶻 ɣwəj *ɣwǝt xɦuaj *xɦut KB, HCYPJ (3 
usw.), XTS 

Uiγur 

huí hé 回紇 ɣwəj ɣǝt xɦuaj xɦət TD, XTS 

wū luò 烏駱 ʔɔ lak ʔuə̆ lak F ulaγ 

wū luò 鄔落 ʔɔ lak ʔuə̆ lak CEZ (1) 

hú lù 胡祿 ɣɔ ləwk xɦuə̆ ləwk KB, E, JTS, XTS uluγ 

wà lù 嗢祿 ʔwət ləwk ʔut ləwk XTS 

ülüg yǔ lù 羽錄 wuă’ luawk yă´ lywk KB, JTS, XTS 

yabγu yè hù 葉53護 jiap ɣɔʰ jiap xɦuə̆` ZS usw. 

yào luó gé 藥羅

葛 
jɨak la kat jiak la kat HCYPJ (13), JTS, 

XTS, CFYG (956) 
Yaγlaqar 

yào luó gǔ 藥羅

杚54 

jɨak la *kwǝt jiak la *kut KB 

                                                                                          
49  Das Zeichen hat zwei weitere Lautwerte: EMC ləwk, LMC ləwk (unter der Lesung lù) und 

EMC juawk, LMC jywk (unter der Lesung yù) und unter Berücksichtigung der Entspre-
chung im Anlaut kommt hier nur der oben zitierte Lautwert in Frage. 

50  In E. G. Pulleyblanks Buch sind die Informationen zum Zeichen bō 撥 an der Stelle des 
hier angeführten Zeichens falsch eingesetzt. 

51  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC trwin, LMC tryn (unter der Lesung zhūn). 
Unter Berücksichtigung der Entsprechung im Anlaut muß der oben zitierte Lautwert hier 
in Frage kommen. 

52  Nach dem Reimbuch Guǎng yùn 廣韻 hat dieses Zeichen einen weiteren Lautwert: EMC 
*kwǝt, LMC *kut. Unter Berücksichtigung der anderen Variante für Uiγur, huí hé 迴紇 und 
huí hé 回紇, ist der oben zitierte Lautwert passender. 

53  Das Zeichen hat einen weiteren Lautwert: EMC ɕiap, LMC ʂiap (unter der Lesung shè). 
Der atü. Anlaut paßt jedoch zu dem oben zitierten Lautwert besser. 

54  Haneda 1957: 305. Zur neuesten Lesung vgl. Moriyasu/Yoshida/Hamilton 2003: Fig. 1. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 96 

In einigen chin. Transkriptionen fallen die atü. alveolaren Laute l oder t beson-
ders in der Mitte des Wortes aus.55 Der alttürkische vokalische Anlaut i bzw. ï 
fehlt gelegentlich in den chin. Transkriptionen.56 Die meisten aufgelisteten chin. 
Transkriptionen entsprechen jedoch im Vergleich mit ihrem atü. Ausgangstermi-
nus dem zu Erwartenden, und für die Wörter, bei denen eine Transkription nicht 
exakt ist, stehen meistens die anderen genaueren Varianten zur Verfügung. Dar-
aus ist zu schließen, dass die Chinesen versuchten, die atü. Wörter möglichst ge-
nau wiederzugeben.  

II. Phonetische Transkription des Alttürkischen im Mittelchinesischen 

Aufgrund der obigen Listen werden von der Verfasserin die phonetischen Ent-
sprechungen zwischen dem Alttürkischen und dem Mittelchinesischen analysiert. 
Da sie für die Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國-Zeit bereits von Y. Yoshida un-
tersucht wurden und die Transkriptionen, die seiner Liste hinzugefügt wurden, 
seine These nicht verändern, werden im folgenden Kapitel die Transkriptionen 
der Liste II analysiert.57 Abgesehen von den Namen von Personen, deren Le-
benszeit genau datiert werden kann, ist es bei den meisten atü. Wörtern in chin. 
Quellen, besonders in historiographischen Büchern, schwer festzustellen, wann 
sie von Chinesen transkribiert wurden. Wie bereits erwähnt, war das Türkische 
Kaganat (= chin. tū jué 突厥) das erste Kaganat eines türkischen Stammes, von 
dem in den Quellen berichtet wird. Die obere zeitliche Grenze der überwiegen-
den Transkriptionen fällt deshalb in die Zeit der Begründung dieses Kaganats. 
Die untere Grenze ist das 9. Jh., als das Ostuigurische Kaganat zusammenbrach, 
die Uiguren nach Westen wanderten und die Kirgisen in der Mongolei der mäch-
tigste türkische Stamm wurden. Für die Transkriptionen in chin. Quellen der 
früheren Zeit, d. h. in Werken wie im Zhōu shū 周書, Běi shǐ 北史 oder Suí shū 
隋書, gilt, dass sie aus der Zeit vor der Abfassung dieser Quellen, nämlich der er-
sten Hälfte des 7. Jh. (dem Anfang der Tang-Zeit), stammen. Dagegen ist es 
schwierig die atü. Wörter, die seit der Mitte der Tang-Zeit von Chinesen transkri-
biert wurden, zu datieren. Bei den neuen Editionen verglichen die chin. Kompi-
latoren verschiedene Quellen aus der früheren Zeit und übernahmen zum Teil 
Informationen einschließlich der Transkriptionen, ohne diese Transkriptionen 
selbst zu überprüfen. Für die Transkriptionen in chin. Quellen aus der späteren 

                                                                                          
55  Vgl. z. B. hé 合 (EMC ɣəp/ɣap, LMC xɦap) für alp; tā bō 他鉢 (EMC tʰa pat, LMC tʰa puat) 

für Tatpar. 
56  Vgl. die Transkriptionen für İštämi und Ïšbara. In beiden Wörtern folgt der palatoalveolare 

Spirant š nach dem vokalischen Anlaut i bzw. ï. Möglicherweise wurde dieser Spirant so 
stark betont, dass man den Anlaut i bzw. ï nicht mehr hören konnte. 

57  Es bleibt jedoch im Dunkeln, welcher Stufe des Mittelchinesischen die Aussprache im Qū 
shì gāo chāng guó 麴氏高昌國 genau entspricht. Diese Problematik verlangt weitere Unter-
suchungen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 97 

Zeit wie in Jiù táng shū 舊唐書, gilt, dass sie irgendwann bis zur zeitlichen Un-
tergrenze, nämlich dem 9. Jh. (der späten Tang-Zeit), transkribiert wurden.58 

Die Zahl der gesammelten phonetischen Transkriptionen, die für 81 atü. Wör-
ter in chin. Quellen stehen, beträgt einschließlich der Varianten 166. Um die 
phonetischen Entsprechungen zwischen dem Alttürkischen und dem Mittelchi-
nesischen festzustellen, muß man sie nach den einzelnen Zeichen analysieren. 
Dabei wird der Lautwert der chin. Zeichen aufgrund der Klassifizierung der chin. 
Phonologie in drei Teile, nämlich in Anlaut (shēng mǔ 聲母), Auslaut (yùn mǔ 韻
母) und Ton (shēng diào 聲調) unterteilt und einzeln analysiert. Die Struktur des 
chin. Zeichens ist folgendermaßen (vgl. z. B. Baxter 1992: 6, 1.2.159):  

Silbe 
 
 

Anlaut (shēng mǔ 聲母)          Auslaut (yùn mǔ 韻母)          Ton (shēng diào 聲調) 

Bei dem Zeichen ā 阿 (EMC und LMC ʔa) ist z. B. ʔ der Anlaut und -a der Aus-
laut. Das Zeichen gehört zum Ton píng shēng 平聲. Der Ton ist jedoch hier au-
ßer Betracht zu lassen. Er spielt bei dem Vergleich mit dem Alttürkischen, das 
keine Töne kennt, keine bedeutende Rolle. Die gesamten Ergebnisse dieser Ana-
lyse sind in den Tabellen II und III am Ende des vorliegenden Aufsatzes einzu-
sehen. 

II.1 Analyse des Anlauts 

Die Entsprechungen zwischen den chin. und atü. Anlauten wurden nach den 
Tabellen II.1–5 in der Tabelle I zusammengefaßt. Sie werden durch Linien darge-
stellt. Eine Ausnahme bildet die unerwartete Entsprechung, die durch eine 
Punktlinie dargestellt wird. Die Klassifizierung der chin. Auslaute folgt der von 
W. H. Baxter (vgl. Baxter 1992: 45–59).60 

                                                                                          
58  Es ist zu erwarten, dass die Untersuchungen der chinesischen phonetischen Transkriptionen 

von Fremdwörtern auch einen Beitrag zur Erforschung des Lautwandels im Chinesischen lei-
sten können. Da sie schwer zu datieren sind, ist es beinahe auszuschließen, dass die 
Transkriptionen der atü. Wörter als Untersuchungsmaterialien zur Erforschung des chinesi-
schen Lautwandels zu verwenden sind, der überwiegend in der Mitte der Tang-Zeit einsetzte. 

59  Zu den einzelnen Gruppen des Auslauts (yùn mǔ 韻母) vgl. unten. 
60  Seine Klassifizierung ist grundlegend mit der von E. G. Pulleyblank vergleichbar, die als 

Tabelle der Anlautrekonstruktion gezeigt wird (Pulleyblank 1984: 232; 1991: 15). In E. G. 
Pulleyblanks Tabellen bilden jedoch die retroflexen Sibilanten keine eigene Gruppe und 
wurden unter den Namen der palatalen Sibilanten behandelt, obwohl Pulleyblank in sei-
ner Rekonstruktion die ersteren von den letzteren unterscheidet. Die beiden gehören zu 
zhèng chǐ yīn 正齒音 und werden oft in eine Gruppe gestellt. Im vorliegenden Aufsatz ist 
der Unterschied zwischen den beiden Gruppen zum Vergleich mit dem Alttürkischen be-
deutend, so dass die Klassifizierung von W. H. Baxter, die beide unterscheidet, verwendet 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 98 

Einige stimmlose chin. Anlaute stehen zwar für die stimmhaften atü. Anlaute 
wie bei den Anlauten bāng mǔ 幫母 p-, fēi mǔ 非母 p-, fū mǔ 敷母 pʰ-, duān mǔ 
端母 t-, xīn mǔ 心母 s-, shēng mǔ 生母 ʂ- und jiàn mǔ 見母 k-, aber die meisten 
Entsprechungen bleiben im Rahmen der Erwartung.61 Dabei ist den Entspre-
chungen der Anlaute jiàn mǔ 見母 k-, qī mǔ 渓母 kʰ- und qún mǔ 群母 g- beson-
dere Aufmerksamkeit zu schenken, da diese Anlaute aufgrund der Divisionen der 
Auslaute entweder dem hinteren q oder dem vorderen k entsprechen. In der chin. 
Phonologie werden alle Auslaute (yùn mǔ 韻母) vier Gruppen (= Divisionen) zu-
geordnet. Diese Verteilung beruht auf der Mundstellung bei der Aussprache. Die 
Auslautgruppen, die mit dem am weitesten geöffneten Mund ausgesprochen 
werden, gehören zur Division I (yī dēng 一等), während die, die mit dem am 
engsten geöffneten Mund ausgesprochen werden, der Division IV (sì dēng 四等) 
zugeordnet werden. Bei den Anlauten jiàn mǔ 見母 k-, qī mǔ 渓母 kʰ- und qún 
mǔ 群母 g- werden die Zeichen, die zur Division III gehören, mit einigen Aus-
nahmen für den atü. vorderen Laut k verwendet, während die meisten Zeichen 
für den hinteren Laut q der Division I zugeordnet werden können.62  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                                                                                                                                                          

wird. In der Tabelle werden nur die Entsprechungen des Anlauts (shēng mǔ 聲母) gezeigt, 
die in Transkriptionen vorkommen. 

61  Zum Anlaut bāng mǔ 幫母 p- vgl. Tabelle II.1: Labiale (chún yīn 唇音); zu den Anlauten 
fēi mǔ 非母 p- und fū mǔ 敷母 pʰ- vgl. Tabelle II.2: Labiodentale (qīng chún yīn 輕唇音); 
zum Anlaut duān mǔ 端母 t- vgl. Tabelle II.3: Dentale (shé tóu yīn 舌頭音); zum Anlaut 
xīn mǔ 心母 s- vgl. Tabelle II.5: Dentale Sibilanten (chǐ tóu yīn 齒頭音); zum shēng mǔ 生
母 ʂ- vgl. Tabelle II.6: Palatale und retroflexe Sibilanten (zhèng chǐ yīn 正齒音); und zum 
Anlaut jiàn mǔ 見母 k- vgl. Tabelle II.8: Velare (yá yīn 牙音). 

62  Wenn man die chinesische Wörter in uigurischer Umschrift transkribiert, verwendet man 
für die Zeichen aus den Anlauten jiàn mǔ 見母 k-, qī mǔ 渓母 kʰ- und qún mǔ 群母 g-, die 
zu den Divisionen III und IV gehören, auch den vorderen Laut k, und für die der Divisio-
nen I und II das hintere q. E. G. Pulleyblank hat bereits diese Tatsache in Betracht gezogen 
und vermutet, dass es einen phonetischen Unterschied zwischen den Divisionen III und 
IV und den Divisionen I und II in den betreffenden Anlautgruppen gab (Pulleyblank 
1965b). Y. Yoshida und T. Takata schließen zwar diese Möglichkeit nicht völlig aus, aber sie 
haben darauf hingewiesen, dass bei den Transkriptionen der chinesische Wörter in uiguri-
scher Umschrift eher das uigurische phonetische System, in dem der hintere Vokal mit q 
und der vordere Vokal mit k verbunden sind, diesen Unterschied zu verursachen scheint 
(Takata 198: 140–141; Yoshida 1994: 348–346). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 99 

Tabelle I Chinesische und alttürkische Anlaute 

Chin. Anlautgruppe (shēng mǔ 聲母) EMC LMC  atü. 

bāng 幫 p p p 

bìng 並 b pɦ  b 

míng 明 m m m 

fēi 非 p f  

fū 敷 pʰ f v 

fèng 奉 b fɦ  

duān 端 t t t 

tòu 透 tʰ tʰ d 

dìng 定 d tɦ  

ní 泥 n n n 

lái 來 l l l, r 

xīn 心 s s s 

zhào 照 tɕ tʂ č 

chuān 穿 tɕʰ tʂʰ  

shěn 審 ɕ ʂ š 

rì 日 ɲ r  

shēng 生 ʂ ʂ z 

chū 初 tʂʰ tʂʰ  

shàn 禪 2  ʐ ʂɦ  

jiàn 見 k k k 

qī 渓 kʰ kʰ q 

qún 群 g kɦ g 

yí 疑 ŋ ŋ ng 

yǐng 影 ʔ ʔ Vokal 

xiǎo 曉 x x  

xiá 匣 ɣ xɦ γ 

yún 云 j j y 

yǐ 以 w (h)  

In der Tang-Zeit wurden die stimmhaften Anlaute wie die Anlaute bìng mǔ 並母 b-, 
dìng mǔ 定母 d-, qún mǔ 群母 g- und xiá mǔ 匣母 ɣ- stimmlos.63 Nach S. Mizutani 
begann dieses Phänomen zuerst in der ersten Hälfte des 7. Jh. bei den stimmhaften 
frikativen Anlauten shàn mǔ 禪母 dʑ- und xiá mǔ 匣母 ɣ- (Mizutani 1957, 5–6). Es 

                                                                                          
63  Dies spiegelt sich in E. G. Pulleyblanks Rekonstruktion des LMC wider. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 100 

wurde durch die phonetischen Transkriptionen in sogdischer bzw. tibetischer Um-
schrift nachgewiesen, dass auch die anderen stimmhaften Anlaute im 8. Jh. allmäh-
lich stimmlos wurden. Nach diesen Quellen vollzog sich diese Wandlung in der er-
sten Hälfte des 8. Jh. bei fast allen stimmhaften Anlauten, obwohl sie bei einigen 
noch nicht vollendet war (Takata 1988: 107–109; Yoshida 1994: 354, 347–346). 
Nachdem die stimmhaften Anlaute stimmlos geworden waren, wurden sie auch für 
die Transkription der atü. stimmlosen Laute verwendet. 

Auch die nasalen Anlaute wie míng mǔ 明母 m-, wēi mǔ 微母 m-, ní mǔ 泥母 
n-, rì mǔ 日母 ɲ- und yí mǔ 疑母 ŋ- waren von einem Lautwandel betroffen. Sie 
wurden denasalisiert und veränderten sich von m-, m-, n-, ɲ- und ŋ- zu mb-, mv-, 
nd-, ɲr- und ng-.64 Die Denasalisation wurde bei den Anlauten verhindert, die ei-
ne nasale Koda haben. Nach S. Mizutani wurde die Denasalisation, die zuerst bei 
den Zeichen des Anlautes rì mǔ 日母 begonnen hat, bereits am Anfang des 7. Jh. 
im weiten Gebiet Nordchinas bis auf die Stadt Luò yáng 洛陽 nachgewiesen (Mi-
zutani 1957). Diese nasalen Anlaute wurden jedoch im 8./9. Jh. in sogdischer 
bzw. tibetischer Umschrift durch die stimmhaften Explosive mit nasalem Ele-
ment transkribiert.65 Dies weist darauf hin, dass die nasalen Anlaute zu diesem 
Zeitpunkt ihre Nasalität noch nicht vollkommen verloren hatten, obwohl eine 
Denasalisation mit Sicherheit im Gang war. Dieser Lautwandel spiegelt sich auch 
zum Teil in Transkriptionen wider.66 

Beim chin. Anlaut gibt es einen Unterschied zwischen aspirierten und nicht-
aspirierten Konsonanten. Im Alttürkischen wurde dagegen bisher dieser Unter-
schied nicht nachgewiesen. Die beiden chin. Anlautpaare (aspiriert vs. nichtaspi-
riert) werden zwar in Transkriptionen verwendet, aber man kann keinen beson-
deren Grund für die Verwendung des aspirierten Anlauts oder des nichtaspirier-
ten feststellen. Nur die Transkriptionen der Dentale (shé tóu yīn 舌頭音) bilden 
eine Ausnahme. Der nichtaspirierte dentale Anlaut duān mǔ 端母 t- steht für t in 
der Mitte eines atü. Wortes, während der Anlaut tòu mǔ 透母 tʰ-, der aspirierte 

                                                                                          
64  Auf dieses Phänomen wurde zuerst von H. Maspero hingewiesen, und danach erforschte S. 

Mizutani den Prozeß der Denasalisation ausführlich (Maspero 1920; Mizutani 1957). In E. 
G. Pulleyblanks Rekonstruktion des LMC wird nur die Denasalization der Anlaute wēi mǔ 
微母 m- und rì mǔ 日母 ɲ- erfaßt. 

65  Zu den phonetischen Transkriptionen in tibetischer Umschrift vgl. Takata, 86–93, zu de-
nen in sogdischer Umschrift vgl. Yoshida 1994, 354. In tibetischer Umschrift wurden die 
nasalen Anlaute sowohl durch die entsprechenden nasalen Laute als auch durch die 
stimmhaften Laute mit ’a-chung transkribiert. Der Anlaut Ní mǔ 泥母 n- wurde z. B. durch 
n- und ’d- wiedergegeben. Der erstere steht für den Anlaut der Zeichen, die eine nasale 
Endung haben, während der letztere für den Anlaut der Zeichen ohne nasale Endung steht. 
In sogdischer Umschrift wird z. B. der Anlaut míng mǔ 明母 m- durch ’nṗ- transkribiert. 
Der Buchstabe ṗ (p mit Punkt oben) steht hier für den stimmhaften Explosiv. 

66  Vgl. Tabellen II.1: Labiale (chún yīn 唇音), míng mǔ 明母; II.7: Palatale Nasale (bàn chǐ yīn 
半齒音) rì mǔ 日母. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 101 

Dental, zusammen mit dem Anlaut dìng mǔ 定母 d-, der noch stimmhaft war, 
oft für die Transkription des atü. Anlautes t- verwendet wurde.67 

Bemerkenswert ist außerdem, dass die glottalen Anlaute xiǎo mǔ 曉母 x- und 
xiá mǔ 匣母 ɣ-, als stimmlose Anlaute nach dem Lautwandel, für die Transkripti-
on des atü. Vokalanlauts verwendet wurden. Die atü. Vokalanlaute wurden sonst 
durch andere glottale Anlaute transkribiert, die keinen konsonantischen Anlaut 
haben.68 Daraus ergibt sich die Möglichkeit, dass die atü. Wörter, die durch diese 
beiden glottalen Anlaute transkribiert werden, einen stimmlosen frikativen An-
laut hatten. Diese Problematik verlangt jedoch weitere Untersuchungen auch von 
Seiten der atü. Phonologie. 

Nun muß man die Entsprechungen in Betracht ziehen, die durch die phoneti-
schen Veränderungen im Mittelchinesischen nicht einwandfrei geklärt werden 
können. Z. B. ist die Transkription des atü. Lautes d durch den Anlaut lái mǔ 來母 
l- zu nennen. Dieser chin. Anlaut entspricht normalerweise den atü. Lauten r 
oder l, aber in drei Beispielen transkribiert man mit diesem Anlaut das alttürki-
sche Lokativsuffix -dA.69 Ein Grund für diese ungewöhnliche Entsprechung kann 
möglicherweise im Alttürkischen zu finden sein. Es ist bekannt, dass die uiguri-
sche Schrift sich aus der sogdischen entwickelt hat. In uigurischer Schrift wird das 
atü. d vom sogdischen Zeichen δ (lamed) abgeleitet, das im Sogdischen für die fri-
kativen Laute [δ] und [θ] steht (Sims-Williams 1981: 353–354). Dieses sogdische 
Zeichen δ steht in der Transkription des Sanskrit für den Laut [l], und der Anlaut 
lái mǔ 來母 l- wurde in sogdischer Umschrift genau durch dieses Zeichen trans- 
kribiert (Sims-Williams 1983: 135, Fn. 26; Yoshida 1994: 353. Vgl. auch Clauson 
1962: 104–105). Daher ist anzunehmen, dass sowohl das sogdische δ als auch das 
uigurische d einen mit dem [l] vergleichbaren frikativen Wert hatten. Die betref-
fende chin. Transkription versucht wahrscheinlich, diesen Laut wiederzugeben.  

Die andere Entsprechung, die eine Ausnahme bildet, findet man im Anlaut 
shàn mǔ 禪母 2 ʐ- (LMC ʂɦ-). Dieser Anlaut müßte dem atü. ž oder š entsprechen 
wie bei den Anlauten shēng mǔ 生母 ʂ- und shěn mǔ 審母 ɕ- (LMC ʂ-), die mit 
dem LMC-Lautwert des Anlauts shàn mǔ 禪母 2 vergleichbar sind. Aus dieser An-
lautgruppe wurden nur zwei Transkriptionen, nämlich sì lì fā 俟利發 (EMC 
ʐɨ’/ʐi’ liʰ puat, LMC ʂɦr̩` li` fjyat/faːt) für eltäbär und sì jīn 俟斤 (EMC ʐɨ’/ʐi’ kɨn, 
LMC ʂɦr̩` kin) für irkin, überliefert, und in beiden steht das gleiche Zeichen sì 俟 
(EMC ʐɨ’/ʐi’, LMC ʂɦr̩`) für den atü. Vokalanlaut. Es gibt ein zum Verwechseln 
ähnliches Zeichen yì 佚 (EMC jit, LMC jit), dessen Anlaut zum Anlaut yún mǔ 
云母 j- gehört. Der Anlaut des letzteren ist für die Transkription des atü. Vokal-

                                                                                          
67  Vgl. Tabelle II.3: Dentale (shé tóu yīn 舌頭音). Bereits P. Pelliot wies darauf hin, dass der 

atü. Anlaut t- manchmal durch den stimmhaften Anlaut dìng mǔ 定母 d- transkribiert wur-
de (Pelliot 1915: 687). 

68  Vgl. Tabelle II.8: Glottale (hóu yīn 喉音), yún mǔ 云母 und yǐ mǔ 以母. 
69  Vgl. Tabelle II.4: Lateral (bàn shé yīn 半舌音), lái mǔ 來母. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 102 

anlauts passender.70 Unter Berücksichtigung dieser Tatsache ist es sehr wahr-
scheinlich, dass es sich bei dem Zeichen sì 俟 um eine Verschreibung für yì 佚 
handelt, die in allen Belegen konsequent aufgetreten ist.71  

II.2 Analyse des Auslauts 

Im Vergleich zum Anlaut sind die Entsprechungen der Auslaute (yùn mǔ 韻母) 
zwischen dem Mittelchinesischen und dem Alttürkischen vielfältiger. Die Struk-
tur des chin. Auslautes wird folgendermaßen dargestellt:72 

Auslaut (yùn mǔ 韻母) 
 
 

medialer Gleitlaut (jiè yīn 介音)   Hauptvokal (zhǔ mǔ yīn 主母音)   Koda (yùn wěi 韻尾) 

Bei dem Zeichen mì 蜜 (EMC und LMC mjit) ist z. B. zuerst m als Anlaut und jit 
als Auslaut zu trennen. Im Auslaut ist der Laut -j- medialer Gleitlaut (jiè yīn 介
音), das -i- Hauptvokal (zhǔ mǔ yīn 主母音) und der Konsonant -t Koda (yùn wěi 
韻尾). Während manche Zeichen alle diese Elemente haben wie mì 蜜, fehlen in 
manchen chin. Zeichen die medialen Gleitlaute (jiè yīn 介音) oder die Kodas 
(yùn wěi 韻尾) wie gē 歌 (EMC und LMC ka) oder pí 毗 (EMC bji, LMC pɦji). 
Außerdem gibt es Zeichen, die eine vokalische Koda haben wie huí 迴 (EMC 
ɣwəj, LMC xɦuaj).  

Die chin. Zeichen sind traditionell in 16 verschiedene Gruppen (= chin. shè 
攝) klassifiziert. Zur gleichen shè 攝-Gruppe gehören die Zeichen, die einen ähn-
lichen Auslaut haben. Die shè 攝-Gruppe wird in verschiedene Reimgruppen 
(= chin. yùn 韻) unterteilt. Die Zeichen, die zur gleichen Reimgruppe gehören, 
haben alle den gleichen Auslaut mit geringen Unterschieden. Die einzelnen shè 
攝 und yùn 韻 werden nach einem dazugehörigen Zeichen stellvertretend be-
nannt.  

Die shè 攝-Gruppen für die Zeichen mit konsonantischer Koda bilden eine 
Besonderheit. Es gibt sechs verschiedene Konsonanten, -ŋ, -n, -m, -k, -t und -p, 
die als Koda vorkommen. Die letzteren drei (-k, -t, -p), die alle zum Ton rù shēng 
入聲 gehören, bilden immer eine parallele Reimgruppe (yùn 韻) zu den ersten 
drei (-ŋ, -n, -m) innerhalb der gleichen shè 攝-Gruppe. Das heißt, in der shè 攝-

                                                                                          
70  Der Auslaut bietet auch für die beiden Transkriptionen keine Schwierigkeiten,  vgl. Tabelle 

III.13: zhēn shè 臻攝, Reimgruppe zhì yùn 質韻. 
71  Als ein weiteres Beispiel dafür, dass man in fast allen Quellen systematisch statt des richti-

gen Zeichens ein falsches einsetzte, kann man die Transkription von tegin anführen. In 
den meisten Belegen wird dieses Wort als tè lè 特勒 (EMC dək lək, LMC tɦəə̆k ləə̆k) ge-
schrieben, obwohl es tè qín 特勤 (EMC dək gɨn, LMC tɦəə̆k kɦin) sein müßte. 

72  Zur Struktur des chinesische Auslautes vgl. z. B. Pulleyblank 1984: 80; Baxter 1992: 6. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 103 

Gruppe, der die Reimgruppe (yùn 韻) mit der Koda -ŋ angehört, gibt es z. B. die 
parallele Reimgruppe (yùn 韻) mit der Koda -k, die den gleichen medialen Gleit-
laut und den gleichen Hauptvokal hat.  

Aufgrund der klassischen Einteilung werden alle Zeichen den entsprechenden 
Gruppen zugeordnet, wie in Tabelle III zu sehen ist, und analysiert. Die Ergeb-
nisse, die im vorliegenden Kapitel erörtert werden, basieren auf dieser Analyse. 
Das Alttürkische hat eine Opposition zwischen hinteren (a, ï, u, o) und vorderen 
(ä, e, i, ü, ö) Vokalen, was im Chinesischen nicht der Fall ist. Man muß deshalb 
auch in Betracht ziehen, wie die alttürkische Vokalopposition im Chinesischen 
reflektiert wurde. Bei den Zeichen mit konsonantischer Koda ist darüber hinaus 
ein wichtiger Aspekt, wie die chin. Kodas den atü. Konsonanten entsprechen. In 
der vorliegenden Analyse werden die Zeichen in zwei Gruppen geteilt: die mit 
vokalischer Koda und die mit konsonantischer Koda. 

II.2.1 Transkription der chinesischen Zeichen mit vokalischer Koda 

Zuerst werden die Entsprechungen der Zeichen mit vokalischer Koda behan-
delt.73 Dabei ist es erwähnenswert, dass manchmal nur der Anlaut der Zeichen 
für die Transkriptionen verwendet wird. In diesen Belegen spielt der Auslaut zwar 
keine Rolle, aber in den meisten Fällen werden die Zeichen ausgewählt, deren 
Hauptvokal entweder für den vorangehenden oder für den nachfolgenden atü. 
Vokal passend ist. 

Die meisten atü. Wörter, die in Tabelle II aufgelistet wurden, enthalten die Vo-
kale a und ä. Diese Vokale wurden mit chin. Zeichen aus den Gruppen guǒ shè 果
攝, jiǎ shè 假攝, xiè shè 蟹攝 oder xiào shè 效攝 transkribiert, die den offenen bzw. 
zentralen Vokal a, ɛ oder ə (LMC alle a) in ihrem Hauptvokal haben.74 Alle Zei-
chen, die vorderes ä transkribieren, haben mit Ausnahme der Gruppe guǒ shè 果攝 
den halboffenen Vokal ɛ im EMC und die Vokale ia im LMC. Die Zeichen aus der 
Gruppe guǒ shè 果攝, zu der die meisten Belege gehören, entsprechen zwar so-
wohl dem atü. hinteren Vokal a, als auch dem vorderen ä, aber die Zeichen mit 
dem Vokal ɨa (LMC ia) unter ihnen werden nur für den Vokal ä verwendet. In 
Transkriptionen der atü. Vokale a und ä bildet jedoch nur der Beleg xié lì tǔ fā 頡
利吐發 (EMC ɣɛt liʰ tʰɔ’ puat, LMC xɦjiat li` tʰuə̆` fjyat/faːt) für eltäbär eine Aus-
nahme. In diesem Beleg wird der alttürkische Laut ä nach dem Konsonanten t 
durch das Zeichen tǔ 吐 aus der Reimgruppe mú yùn 模韻 -ɔ (LMC -uə̆) wiederge-
geben, der sonst für die atü. Vokale u/ü bzw. o/ö steht. Warum dieses Zeichen für 
die Transkription ä verwendet wurde, bleibt unklar. In den meisten anderen 

                                                                                          
73  Die Entsprechungen dieser Zeichen werden in den Tabellen III.1–7 gezeigt. Die hier gege-

benen Rekonstruktionen im EMC und LMC sind nur die Varianten, die in den erhaltenen 
Transkriptionen vorkommen. 

74  Vgl. Tabellen III.1: guǒ shè 果攝, III.2: jiǎ shè 假攝, III.4: xiè shè 蟹攝, III.6: xiào shè 效攝. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 104 

Transkriptionen für eltäbär wird -tä- nicht wiedergegeben. Als einzige adäquate 
Transkription ist zwar xié lì tiáo fā 頡利調發 (EMC ɣɛt liʰ dɛw puat, LMC xɦjiat li` 
tɦiaw fjyat/faːt) zu nennen, aber im Zeichen tiáo 調 liegt der Lautwert w in der Ko-
da, der sonst die alttürkische Vokale a und ä nicht wiedergibt. Daraus ergibt sich 
die Möglichkeit, dass dieser Teil im Alttürkischen sehr schwach ausgesprochen 
wurde, und dass er daher bei den Transkriptionen entweder gar nicht berücksichtigt 
oder nur ungenau wiedergegeben wurde. 

Die Mehrzahl der Zeichen, die für die Transkription der atü. Vokale e, i und ï 
verwendet werden, gehören zur Gruppe zhǐ shě 止攝 und haben den Vokal i 
(LMC i, z̩, ṛ) als Hauptvokal.75 Außerdem stehen die Zeichen aus der Gruppe xiè 
shě 蟹攝 für die betreffenden atü. Vokale.76 Ihr Hauptvokal hat zwar den Laut-
wert a bzw. ɛ (LMC beide a), der eher für die Transkription der Vokale a und ä 
passend wäre, aber diese Zeichen haben auch den Vokal i und zusätzlich den 
Gleitlaut j in der Koda. Wahrscheinlich wurden sie wegen dieses Lautwertes i- für 
die Transkription der Vokale e, i und ï verwendet. Diese drei atü. Vokale werden 
in chin. Transkriptionen nicht voneinander unterschieden. 

Die atü. hinteren Vokale o und u werden hauptsächlich mit den chin. Zeichen 
der Reimgruppe mú yùn 模韻 -ɔ (LMC -uə̆) in der Gruppe yù shè 遇攝 transkri-
biert.77 Die anderen Reimgruppen in der gleichen shè 攝-Gruppe, yú yùn 魚韻 -ɨə̆ 
(LMC -iə̆/yə̆) und yú yùn 虞韻 -uă, uə̆ (LMC yă, jyə̆/uə̆, yə̆) werden zwar auch für 
die Transkription der betreffenden atü. Laute verwendet, aber sie stehen sonst 
eher für die atü. vorderen Vokale ö und ü. Die Transkriptionen, in denen diese 
beiden Reimgruppen für den atü. Laut o/u stehen, sind auf das Wort ïnanč(u) 
beschränkt. Es ist anzunehmen, dass der Laut u durch den Einfluß des vorange-
henden Konsonanten č als ü wahrgenommen wurde. Außerdem stehen die Zei-
chen der Reimgruppen huī yùn 灰韻 -wəj (LMC uaj) und hóu yùn 侯韻 -əw 
(LMC -əw) auch für die atü. hinteren Vokale u bzw. o.78 Sie haben den Lautwert 
w (LMC u und w) als medialen Gleitlaut, der wahrscheinlich für die Transkripti-
on dieser Vokale eine bedeutende Rolle spielte. 

Es gibt nicht viele Belege, in denen die atü. vorderen Vokale ö und ü vor-
kommen. In einigen Transkriptionen werden die Zeichen der Reimgruppen mú 
yùn 模韻 -ɔ (LMC -uə̆) und yóu yùn 尤韻 -uw (LMC -əw) verwendet, die eher für 

                                                                                          
75  Vgl. Tabelle III.5: zhǐ shè 止攝. 
76  Vgl. Tabelle III.4: xiè shè 蟹攝. 
77  Vgl. Tabelle III.3: yù shè 遇攝. 
78  Zur Reimgruppe huī yùn 灰韻 vgl. Tabelle III.4: xiè shè 蟹攝, zur Reimgruppe hóu yùn 侯韻 

vgl. Tabelle III.7: liú shè 流攝. In Belegen der Reimgruppe huī yùn 灰韻 werden nicht nur 
der mediale Gleitlaut und der Hauptvokal wə (LMC ua), sondern auch die Koda j für die 
Transkription verwendet. Bei der Auswahl der Zeichen der Reimgruppe huī yùn 灰韻 für die 
Transkription hat wahrscheinlich neben dem medialen Gleitlaut w auch die Existenz der 
Koda j eine bedeutende Rolle gespielt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 105 

die hinteren Vokale o und u stehen.79 Sonst stehen aber die Zeichen der Reim-
gruppe yú yùn 虞韻 -uă, uə̆ (LMC yă, jyə̆/uə̆, yə̆) für diese beiden vorderen atü. 
Vokale.80 Die Reimgruppe yú yùn 虞韻 wurde mit Ausnahme der Transkriptionen 
für ïnanč(u), die oben bereits erörtert wurden, konsequent für die Transkription 
der vorderen Vokale verwendet. Daraus ist zu schließen, dass man versuchte, die 
vorderen und hinteren Vokale voneinander zu unterscheiden.81 Im Gegensatz 
dazu fehlen Unterschiede zwischen u und o bzw. ü und ö in den Transkriptionen. 

II.2.2 Transkription der Zeichen mit konsonantischer Koda 

II.2.2.1 Analyse des Vokals 

Im Gegensatz zu den Zeichen mit vokalischer Koda, bei denen manchmal nur 
der Anlaut für die Transkription verwendet wird, gelten bei solchen mit konso-
nantischer Koda meist alle Lautbestandteile. Wie oben erörtert wurde, haben 
Reimgruppen mit nasaler Koda innerhalb der gleichen shè 攝-Gruppe eine paral-
lele Reimgruppe mit der rù shēng 入聲-Koda. Es ist deshalb zu erwarten, dass die 
beiden Reimgruppen für den gleichen atü. Vokal stehen, obwohl ihre Kodas un-
terschiedlichen Konsonanten entsprechen. 

Die Reimgruppen duó yùn 鐸韻 -ak (LMC -ak), yào yùn 藥韻 -ɨak (LMC -
iak),82 kán yùn 寒韻 -an (LMC -an), hé yùn 曷韻 -at (LMC -at), huán yùn 桓韻 -
wan (LMC -uan), mò yùn 末韻 -wat (LMC -uat),83 tán yùn 覃韻 -əm/am (LMC -
am), hé yùn 合韻 -əp/ap (LMC -ap), ⁄tán yùn 談韻 -am (LMC -am), hé yùn 盍韻 -
ap (LMC -ap) und yè yùn 葉韻 -iap (LMC -jiap)84 werden abgesehen von einem 
einzigen Beleg nur für die Transkription des atü. hinteren Vokals a verwendet. 
Diese Reimgruppen haben mit Ausnahme der Reimgruppen yào yùn 藥韻 und yè 
yùn 葉韻, die ia bzw. ɨa (LMC jia bzw. ia) als Hauptvokal haben, alle den Laut-
wert a als Hauptvokal, sowohl im EMC als auch im LMC. Der alttürkische vor-
dere Vokal ä wird dagegen durch die Reimgruppen yuán yùn 元韻 -ɨan (LMC -
ian), xiān yùn 仙韻 -ian (LMC -ian),85 yán yùn 嚴韻 -ɨam (LMC -iam) und tiān yùn  

                                                                                          
79  Zur Reimgruppe mú yùn 模韻 vgl. oben. Zur Reimgruppe yóu yùn 尤韻 vgl. Tabelle III.7: 

liú shè 流攝. Wie man in der Tabelle sehen kann, wird nur ein Beleg aus dieser Reimgrup-
pe überliefert. Es ist deshalb nicht festzustellen, welchen atü. Vokal die betreffende Reim-
gruppe vorwiegend transkribiert hat.  

80  Vgl. Tabelle III.3: yù shè 遇攝, Reimgruppe yú yùn 虞韻. 
81  Nach B. Karlgren ist die Reimgruppe yú yùn 虞韻 als –i̯u zu rekonstruieren, während die 

Reimgruppe yóu yùn 尤韻 den Lautwert –i̯ə̯u hat. Diese beiden Reimgruppen haben in sei-
ner Rekonstruktion den medialen Gleitlaut –i̯, der in Verbindung mit dem Hauptvokal –u 
bzw. -ə̯u für die Transkription des atü. vorderen Vokals ö/ü gut paßt. 

82  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.8: dàng shè 宕攝. 
83  Zu diesen vier Reimgruppen vgl. Tabelle III.12: shān shè 山攝. 
84  Zu diesen drei Reimgruppen vgl. Tabelle III.14: xián shè 咸攝. 
85  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.12: shān shè 山攝. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 106 

添韻 -ɛm (LMC -iam)86 transkribiert. Diese drei Reimgruppen haben -ɨa-, -ia- 
bzw. -ɛ- als Hauptvokal, der im LMC -ia- wurde. 

Die Reimgruppen qīng yùn 青韻 -ɛjŋ (LMC -iajŋ),87 yīn yùn 殷韻 -ɨn (LMC -in), 
qì yùn 迄韻 -ɨt (LMC -it), zhēn yùn 真韻 -in (LMC -in) und zhì yùn 質韻 -it (LMC 
-it)88 stehen mit einer Ausnahme für die atü. Vokale e, i und ï. Sie haben alle den 
Vokal i bzw. ɨ als Hauptvokal, sowohl im EMC als auch im LMC, wie es als Ent-
sprechung der betreffenden atü. Vokale zu erwarten ist.89 Wie in Transkriptionen 
mit Zeichen, die nur Vokale im Auslaut haben, werden die drei atü. Vokale auch 
hier nicht voneinander unterschieden. 

Die Reimgruppen dōng yùn 東韻 -əwŋ (LMC -əwŋ), wū yùn 屋韻 1 -əwk (LMC 
-əwk), dōng yùn 冬韻 -awŋ (LMC -əwŋ), die alle zur Gruppe tōng shè 通攝 gehö-
ren,90 hún yùn 魂韻 -wən (LMC -un) und mò yùn 沒韻 -(w)ət (LMC -ut, -ət)91 wer-
den meistens für die Transkription der atü. hinteren Vokale o/u verwendet. Diese 
Reimgruppen haben den Lautwert w entweder im medialen Gleitlaut oder in der 
Koda und als Hauptvokal den zentralen Vokal ə oder das offene a, das im LMC 
zum Lautwert ə wurde. Sowohl der Lautwert w als auch der Vokal ə in der Reim-
gruppe hún yùn 魂韻 und seiner parallelen Reimgruppe mò yùn 沒韻 verschwan-
den zwar im LMC, aber sie wurden zusammen zum Lautwert u, der dem atü. o/u 
gut entspricht. Letzterer wird auch für die Transkription des Vokals ï verwendet, 
aber bei allen Belegen, in denen die Reimgruppe mò yùn 沒韻 für den Vokal ï 
steht, handelt es sich um Transkriptionen für Qïrqïz. Möglicherweise wurde der 
Laut ï in diesem Stammesnamen wegen des vorangehenden q als u wahrgenom-
men. Für die atü. vorderen Vokale ö/ü stehen dagegen die meisten Zeichen der 
Reimgruppen wū yùn 屋韻 3 -uwk (LMC -iwk, jywk/uwk), zhú yùn 燭韻 -uawk 
(LMC -ywk),92 yuè yùn 月韻 -uat (LMC jyat/aːt, yat),93 wén yùn 文韻 -un (LMC -
yn) und wù yùn 物韻 -ut (LMC -jyt/ut).94 Sie haben den Lautwert u im Hauptvo-
kal im EMC und den vorderen Halbvokal bzw. Vokal y bzw. iw im LMC.95 Die 
Reimgruppe yuè yùn 月韻 steht sonst auch für den Vokal ä. Bei dem Beleg für 

                                                                                          
86  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.14: xián shè 咸攝. 
87  Zu dieser Reimgruppe vgl. Tabelle III.10: gěng shè 梗攝. 
88  Zu diesen vier Reimgruppen vgl. Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝. 
89  Nur die Reimgruppe qīng yùn 青韻 hat den Lautwert ɛj im EMC, der sich im LMC zum 

Lautwert iaj verändert hat. Der Hauptvokal -ɛ- steht sonst eher für den vorderen Vokal ä. 
Im Gegensatz zu den Zeichen, die den Vokal ä transkribieren, hat diese Reimgruppe die 
Koda j, die in der Transkription des atü. Lautes i, ï oder e mit Sicherheit eine bedeutende 
Rolle gespielt hat. 

90  Vgl. Tabelle III.11: tōng shè 通攝. 
91  Zu diesen drei Reimgruppen vgl. Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝. 
92  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.11: tōng shè 通攝.  
93  Vgl. Tabelle III.12: shēn shè 山攝. 
94  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝. 
95  Nach B. Karlgren haben alle diese Reimgruppen den medialen Gleitlaut –i̯w oder –i̯- und 

den Hauptvokal –u-, was dem atü. vorderen Vokal ö/ü gut entspricht wie bei den 
Transkriptionen der Zeichen, die eine vokalische Koda haben. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 107 

die Entsprechung zum ä handelt es sich um das Zeichen fā 發 (EMC puat, LMC 
fjyat/faːt) für eltäbär, der auf die Quelle Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國 zu-
rückgeht. Die altchinesische Rekonstruktion des betreffenden Zeichens ist pjat, 
die besser für die Transkription des vorderen Vokals ä paßt (Baxter 1992, 756). 
Wahrscheinlich hat man die alte Transkription weiter verwendet, obwohl diese 
aufgrund des Lautwandels nicht mehr genau der atü. Vorlage entsprach. Im Ver-
gleich mit der Entsprechung der Zeichen, die nur Vokale im Auslaut haben, ist 
der Unterschied zwischen den hinteren und vorderen Vokalen o/u und ö/ü in 
Transkriptionen mit den Zeichen, die eine konsonantische Koda haben, nicht 
sehr deutlich. Die Reimgruppe wò yùn 沃韻 -awk (LMC -əwk) mußte z. B. so-
wohl den hinteren Vokal o bzw. u transkribieren als auch seine parallele Reim-
gruppe dōng yùn 冬韻, aber aus der Reimgruppe wò yùn 沃韻 wird eine einzige 
Transkription überliefert, in der diese Reimgruppe dem vorderen Vokal ü ent-
spricht.96 

Die anderen Reimgruppen, die oben nicht erwähnt wurden, stehen für ver-
schiedene alttürkische Vokale. Während die Reimgruppe dēng yùn 登韻 -əŋ 
(LMC -əə̆ŋ) in den erhaltenen Belegen nur für den Vokal ä steht, wird seine par-
allele Reimgruppe dé yùn 德韻 -ək, wək (LMC -əə̆k, uə̆k) für die Vokale e und ü 
verwendet.97 Unter Berücksichtigung des Hauptvokals müßte die Reimgruppe xiè 
yùn 屑韻 -ɛt (LMC -iat, -jiat) für die Transkription des Vokals ä verwendet wer-
den. Er steht jedoch auch für die Vokale e, i und ï.98 Die Reimgruppe xiá yùn 黠
韻 -əɨt/ɛːt (LMC aːt, jaːt) wird für die Transkription der atü. hinteren Vokale a 
und ï verwendet, die Reimgruppe xuē yùn 薛韻 -iat, wiat (LMC -iat, yat) für a 
und o. Bei diesen Reimgruppen scheinen alle Vokale regellos transkribiert wor-
den zu sein, wobei man die genaue Entsprechung zwischen den chin. und atü. 
Vokalen ignoriert hat. Man hat jedoch versucht, wenigstens die vorderen und 
hinteren Vokale durch unterschiedliche Reimgruppen zu transkribieren. Wäh-
rend die ersten drei Reimgruppen nur für die vorderen Vokale stehen, werden die 
letzteren beiden für die Transkription der hinteren Vokale verwendet.99 Die ein-
zige Ausnahme bildet die Reimgruppe shù yùn 術韻 -wit (LMC -yt), wo sie in 
zwei Belegen für den vorderen Vokal i und das hintere u steht.100 Aufgrund des 
Vokals entspricht diese Reimgruppe eher einem vorderen Vokal. Bei dem Beleg 
für u handelt es sich um das Zeichen yù 聿 für bïng yul. Es ist anzunehmen, dass 
der Laut u durch den vorangehenden Laut y als vorderer Vokal wahrgenommen 
wurde. 

                                                                                          
96  Zu dieser Reimgruppe vgl. Tabelle III.11: tōng shè 通攝. 
97  Zu diesen beiden Reimgruppen vgl. Tabelle III.9: zēng shè 曾攝. 
98  Vgl. Tabelle III.12: shān shè 山攝. 
99  Dabei werden zwar die vorderen Vokale e, i und das hintere ï nicht immer genau unter-

schieden, aber dies ist auch bei Transkriptionen mit anderen Reimgruppen der Fall. 
100  Vgl. Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 108 

II.2.2.2 Analyse konsonantischer Kodas 

In den Transkriptionen mit Zeichen, die eine konsonantische Koda haben, spielt 
die Entsprechung zwischen der Koda und dem atü. Konsonanten ebenfalls eine 
bedeutende Rolle.101 In der chin. Koda tauchen insgesamt sechs verschiedene 
Konsonanten auf, nämlich die drei Nasale -m, -n, und -ŋ und die drei rù shēng 
入聲-Gruppen -p, -t und -k. 

Die nasalen Kodas stehen meistens für die atü. nasalen Konsonanten -m, -n 
und -ng, obwohl es nicht viele Beispiele dafür gibt.102 Die Entsprechungen sind 
aber nicht immer vollkommen parallel. Es gibt Beispiele, in denen eine nasale 
Koda einen anderen atü. Nasal wiedergibt. In der Transkription yí nán 夷男 für 
Ïnan transkribiert z. B. das zweite Zeichen nán 男 (EMC nəm/nam, LMC nam)  
die alttürkische Silbe -nan,  obwohl die nasale Koda sonst dem atü. -m ent-
spricht.103 Aber bisher wurde kein Beispiel dafür gefunden, dass man mit einem 
chin. Nasal einen atü. nichtnasalen Konsonanten transkribiert hat. Es gibt nur 
ein einziges Beispiel, bei dem eine nasale Koda in der Transkription vollkommen 
ignoriert wird: fù lín 附鄰 (EMC buə̆ lin, LMC fɦjyə̆`/fɦuə̆ lin) für böri.104 In ge-
wissen Fällen sieht es zunächst so aus, als seien die nasalen Kodas nicht für die 
Transkriptionen verwendet worden. Doch in solchen Fällen folgt meistens ein 
chin. Zeichen mit nasalem Anlaut, so dass beide Zeichen zusammen den atü. 
Nasal transkribieren; z. B. die Transkription dēng yí lí 登疑梨 (EMC tǝŋ ŋɨ/ŋi li, 
LMC təə̆ŋ ŋi li) für tängri.105 Die nasale Endung des ersten Zeichens dēng 登 gibt 
zusammen mit dem nasalen Anlaut des zweiten Zeichens yí 疑 den atü. Nasal ng 
wieder.106 

                                                                                          
101  Zu den Entsprechungen der konsonantischen Kodas vgl. Tabellen III.9–14. 
102  Zu den Zeichen mit nasalen Kodas vgl. die Reimgruppen dēng yùn 登韻 und zhēng yùn 蒸

韻 in der Tabelle III.9: zēng shè 曾攝; die Reimgruppe qīng yùn 青韻 in der Tabelle III.10: 
gěng shè 梗攝; die Reimgruppen dōng yùn 通韻 und dōng yùn 冬韻 in der Tabelle III.11: 
tōng shè 通攝; die Reimgruppen hán yùn 寒韻, huán yùn 桓韻, xiá yùn 黠韻, yuán yùn 元
韻, xiān yùn 仙韻 in der Tabelle III.12: shān shè 山攝; die Reimgruppen hún yùn 魂韻, yīn 
yùn 殷韻, wén yùn 文韻, zhēn yùn 真韻 in der Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝; die Reim-
gruppen tán yùn 覃韻, tán yùn 談韻, yán yùn 嚴韻, tiān yùn 添韻 in der Tabelle III.14: xián 
shè 咸攝. 

103  Vgl. Tabelle III.14: xián shè 咸攝, Reimgruppe tán yùn 覃韻. 
104  Vgl. Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝, Reimgruppe zhēn yùn 真韻. 
105  Eine solche Verwendung der konsonantischen Koda kommt auch bei der rù shēng 入聲-

Koda vor, wie unten erörtert wird. Diese Beispiele werden in den Tabellen mit einem 
Sternchen vor dem Zeichen markiert. 

106  In diesem Zusammenhang muß man aber die anderen Transkriptionen für tängri, dēng 
níng lí 登凝黎 (EMC təŋ ŋiŋ lɛj, LMC təə̆ŋ ŋiə̆ŋ liaj) und dēng níng lí 登凝梨 (EMC təŋ ŋiŋ 
li, LMC təə̆ŋ ŋiə̆ŋ li) in Betracht ziehen. In beiden transkribiert man zwar auch mit dem er-
sten und dem zweiten Zeichen, dēng 登 und níng 凝 den atü. Nasal ng, aber die nasale 
Koda des zweiten Zeichens steht für keinen atü. Nasal. Möglicherweise hat man mit dem 
überflüssigen Nasal den atü. Nasal ng betont, obwohl es im Dunkeln bleibt, ob diese Be-
tonung an der atü. Seite lag. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 109 

Die Entsprechungen der chin. rù shēng 入聲-Koda sind ein wenig vielfältiger 
als die der nasalen Koda. Die drei Konsonanten in der Koda, -p, -t und -k, wur-
den nach Ansicht H. Arisakas sehr schwach ausgesprochen und wurden sogar fast 
wie ein geschlossener Stimmritzenlaut realisiert (Arisaka 1936). Sie alle ver-
schwanden zwar in der Entwicklung zum Frühen Mandarin (Early Mandarin), 
aber im Zeitraum zwischen dem 6. und dem 9. Jh., der im vorliegenden Aufsatz 
behandelt wird, wurden sie meistens für Transkriptionen verwendet. 

Für die Zeichen mit der Koda -p gibt es zwar nur wenige Beispiele, aber alle 
entsprechen ausnahmslos den atü. Konsonanten p oder b.107  

Die Koda -t steht dagegen nicht nur erwartungsgemäß für die atü. Konsonan-
ten t und d, sondern auch für r, l, š oder z.108 H. Arisaka hat die Tatsache in Be-
tracht gezogen, dass diese Koda in tibetischer Umschrift durch r repräsentiert ist. 
Daraus hat er einen Wandel von -r (-d) > -ʔ > ø abgeleitet. Nach seiner Ansicht 
war dieser Lautwert -r kein starker r-Laut, sondern ein halb-gerolltes r, das nur 
on-glide war (Arisaka 1936: 604).109 Die Koda -t wird bereits im 8. Jh. in sogdischer  
Umschrift ausnahmslos mit -r transkribiert. Daraus ist zu schließen, dass -t sich 
in dieser Zeit mit Sicherheit zu -r gewandelt hat (Yoshida 1994: 334, 332). Die 
Entsprechungen zwischen der Koda -t und den atü. Konsonanten r und l reflek-
tieren diesen Wandel. Es gibt aber demgegenüber Beispiele, in denen die Koda -t 
nach diesem Wandel noch immer für die Transkription des atü. Auslauts d oder t 
verwendet wurde, wie z. B. gǔ 汨 (EMC kwət, LMC kut) für qut.110 Im Mittelchi-
nesischen gab es daneben keine Alternative, die Kombination Anlaut + Vokal + 
Auslaut d bzw. t mit einem Zeichen zu transkribieren, so dass man die Zeichen 
mit der Koda -t weiter für diese Transkription verwendet hat. Eine Entsprechung 
der Koda -t für den atü. Konsonanten š bzw. z ist zwar nicht völlig undenkbar, 
da sie auch zu den Alveolaren gehören wie t, aber sie ist eher als Ausnahme zu 
betrachten. In den Beispielen, in denen mit der Koda -t atü. š bzw. z transkribiert 
wird, handelt es sich entweder um sehr seltene Transkriptionen oder um unge-
naue, die später durch präzisere ersetzt wurden.111 Oft scheinen aber bei den chin. 
Zeichen mit der Koda -t nur der Anlaut, der mediale Gleitlaut und der Hauptvo-

                                                                                          
107  Vgl. Tabelle III.14: xián shè 咸攝. 
108  Vgl. Tabelle III.12: shān shè 山攝; Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝. 
109  T. Takata, der daraufhin ausführlich die chinesische Wörter in tibetischer Umschrift unter-

sucht hat, unterstützt H. Arisakas These ebenfalls (Takata 1988: 155–156). 
110  Diese Transkription ist in der Kara Balgasun-Inschrift belegt, vgl. Moriyasu/ 

Yoshida/Hamilton 2003: Fig. 1, Z. 1. 
111  Die erstere Transkription trifft auf yè dié 曳咥 (EMC *jiajʰ *tɛt, LMC *jiaj` *tɛt) für Irtiš 

zu, das nur einmal im Jiù táng shū 舊唐書 belegt ist. Bei der letzteren handelt es sich um 
qì gǔ 契骨 usw. (EMC kʰɨt kwǝt, LMC kʰit kut) für Qïrqïz, später aufgrund der ausführliche-
ren Informationen durch die genauere Variante xiá jiá sī 黠戞斯 (EMC ɣəɨt/ɣɛːt kəɨt/kɛːt 
siə̆/si, LMC xɦjaːt kjaːt sz̩) usw. ersetzt, und wū sū mì 烏蘇密 (EMC ʔɔ sɔ mit, LMC ʔɔə̆ suə̆ 
mit) für Ozmïš, dessen genauere Variante wū sū mǐ shī 烏蘇米施 (EMC ʔɔ sɔ mɛj’ ɕiə̆/ɕi, 
LMC ʔɔə̆ suə̆ mjiaj´ ʂi) überliefert ist. In genaueren Varianten der beiden Wörter steht die 
Koda –t zusammen mit dem Anlaut des nachfolgenden Zeichens für atü. z bzw. š. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 110 

kal für die Transkription verwendet worden zu sein, ohne die Koda zu berück-
sichtigen. In den meisten Belegen stehen sie jedoch zusammen mit den Anlauten 
der nachfolgenden chin. Zeichen für die atü. Konsonanten t, s, š, z, l, r oder č. In 
der Transkription bá xī mì 拔悉密 (EMC bəɨt/bɛːt sit mit, LMC pɦaːt sit mit) für 
Basmïl wurde z. B. die Koda -t des ersten Zeichens bá 拔 zusammen mit dem an-
lautenden s des zweiten Zeichens xī 悉 für die Transkription des atü. Dentals s 
verwendet. Nur die Transkription für Bayarqu bildet eine Ausnahme. Dieser 
Stammesname wurde mit den chin. Zeichen bá yě gǔ 拔也古 (EMC bəɨt/bɛːt jia’ 
kɔ’, LMC pɦaːt jia´ kuə̆´), bá yè gù 拔曳固 (EMC bəɨt/bɛːt *jiajʰ kɔʰ, LMC pɦaːt 
*jiaj` kuə̆`), bá yě gǔ 拔野古 (EMC bəɨt/bɛːt jia’ kɔ’, LMC pɦaːt jia´ kuə̆´) oder bá 
yě gù 拔野固 (EMC bəɨt/bɛːt jia’ kɔʰ, LMC pɦaːt jia´ kuə̆`) transkribiert, wobei die 
Koda -t des ersten Zeichens bá 拔 konsequent ignoriert wurde. Wenn man aus 
diesen Transkriptionen das alttürkische Wort rekonstruiert, handelt es sich dabei 
nicht um Bayarqu, sondern um Baryaqu. Wahrscheinlich weisen die Transkrip-
tionen darauf hin, dass eine Metathese zwischen y und r in diesem Stammesna-
men vorhanden war.112 

Die Koda -k entspricht erwartungsgemäß den atü. Velaren und Glottalen γ, q 
oder g. Außerdem transkribiert diese Koda zusammen mit dem Anlaut des nach-
folgenden Zeichens die atü. Konsonanten γ, g, q und k wie bei der Koda -t.113 Im 
Vergleich mit den anderen rù shēng 入聲-Kodas, die fast immer für einen atü. 
Konsonant stehen, wird die Koda -k aber oft in der Transkription nicht widerge-
spiegelt (vgl. z. B. Taf. III. 10, 12, 13). Diese Koda verschwand zwar im Frühen 
Mandarin wie bei den anderen rù shēng 入聲-Kodas, die Koda -k ist jedoch in 
tibetischen Quellen in tibetischer Schrift aus dem 9. Jh. deutlich sichtbar (Takata 
1988: 160–179). Es ist daher unwahrscheinlich, dass nur die Koda -k früher als 
andere Kodas verschwunden ist. Die Frage, warum nur diese Koda häufig igno-
riert wurde, verlangt weitere Untersuchungen. 

Aufgrund dieser Analyse kann man die Entsprechungen zwischen dem chin. 
Auslaut und dem atü. Vokal bzw. Konsonant folgendermaßen zusammenfassen: 
der alttürkische hintere Vokal a wird durch den chin. Lautwert -a transkribiert, 
während dem atü. vorderen Vokal ä chin. -ia bzw. -ɨa entspricht. Für die atü. 
Laute e, ï und i stehen die Zeichen, die den Lautwert -i- bzw. -ɨ- als Hauptvokal 
                                                                                          
112  Warum in den Transkriptionen für İštämi, shì diǎn mì 室點密 (EMC ɕit tɛm’ mit, LMC ʂit 

tiam´ mit) und shì diǎn mì 室點蜜 (EMC ɕit tɛm’ mjit, LMC ʂit tiam´ mjit), die Koda des 
letzten Zeichens für kein atü. Phonem steht, bleibt unklar. Es handelt sich um den Namen 
des jüngeren Bruders des Begründers des Türkischen Kaganats in der Mongolei, der gleich-
zeitig der erste Kagan des Westtürkischen Kaganats war, das im Vergleich mit dem ersteren 
weniger im Kontakt mit China stand. Möglicherweise verursachte dieser Mangel an Infor-
mationen diese nicht exakte Transkription. Dies gilt wahrscheinlich auch für die Transkrip-
tion tū lì shī 突利失 (EMC dwət liʰ ɕit, LMC tɦut li` ʂit) für Tölis, die auch sehr selten be-
legt ist. 

113  Vgl. z. B. wū dé jiān 烏德鞬 (EMC ʔɔ tək kɨan, LMC ʔuə̆ təə̆k kian) für Ötükän. Die Koda –k 
des zweiten Zeichens dé 德 gibt zusammen mit dem Anlaut des dritten Zeichens jiān 鞬 
den atü. Velar k wieder. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 111 

haben. Die atü. hinteren Vokale o/u werden mit den chin. Zeichen transkribiert, 
die entweder einen Hauptvokal -ɔ oder den Lautwert w haben.114 Für die vorde-
ren Vokale ö/ü stehen dagegen die Zeichen, die den Lautwert u im Hauptvokal 
des EMC und y bzw. iw im LMC haben. Es gibt zwar einige Ausnahmen, aber 
der Unterschied zwischen den vorderen und hinteren Vokalen wird in den mei-
sten Transkriptionen ausschließlich zwischen e, ï und i reflektiert. Die chin. kon-
sonantischen Kodas werden auch meistens für die Transkription verwendet. Da-
bei entsprechen die nasalen Kodas -ŋ, -n, -m den nasalen atü. Konsonanten -ng, -n,  
-m, obwohl die Entsprechung nicht immer parallel ist. Die Koda -p unter den rù 
shēng 入聲-Kodas entspricht problemlos -p bzw. -b im Alttürkischen, während 
die Koda -k für die atü. Konsonanten k, γ, q oder g steht. Die Koda -t steht dage-
gen für verschiedene Konsonanten. Während sie allein für -t, -d, -l, -r -š oder -z 
stehen kann, kann sie in Verbindung mit dem Anlaut des nachfolgenden Zei-
chens t, s, š, z, l, r oder č entsprechen. 

III. Der alttürkische Ausgangsterminus von tū jué 突厥 

In Kapitel II wurde die mittelchinesische phonetische Wiedergabe des Alttürki-
schen geklärt. Aufgrund dieser Ergebnisse kann man weitere chin. Transkriptionen 
entschlüsseln, deren alttürkische Vorlagen bisher noch nicht festgestellt wurden. 
Als ein wichtiges Beispiel ist tū jué 突厥 zu nennen. Das Wort tū jué 突厥 kommt 
als Bezeichnung für die politische Einheit eines türkischen Stamms (das Türkische 
Kaganat), der zwischen dem 6. und 8. Jh. die Mongolei beherrschte, in zahlrei-
chen chin. Quellen vor. Da diese beiden Zeichen im Chinesischen keine passende 
Bedeutung haben, wird allgemein angenommen, dass es sich bei diesem Wort um 
die phonetische Transkription eines atü. Wortes handeln könnte. Aufgrund der 
mittelchinesischen Aussprachen EMC dwət kuat bzw. kut, LMC tɦut kyat bzw. 
kjyt/kut wurden verschiedene Rekonstruktionen vorgeschlagen.115 

Als erster hatte J. Marquart dieses Wort als *Türküt, die Selbstbezeichnung von 
Türken Türk + Pluralsuffix -t, rekonstruiert (Marquart 1905: 252, Fn. 3; 1914: 72, 
Fn. 4).116 Da seine These alle Elemente bis auf das Suffix als alttürkisch erklären 

                                                                                          
114  In der Rekonstruktion B. Karlgrens haben alle Reimgruppen, die für die Transkription der 

hinteren Vokale o/u verwendet werden, den Lautwert o, u oder ə. 
115  Was die Bezeichnung tū jué 突厥 betrifft, so gibt es auch Forscher, die tū jué 突厥 nicht als 

Transkription eines atü. Wortes, sondern als ein chinesische Wort interpretieren wollen. 
Nach Han-Woo Choi bedeutet tū 突 „wild“, und das Zeichen jué 厥 sei die Transkription 
von kül, seiner Ansicht nach die Eigenbezeichnung der Türken (Choi 1990: 68–70). P. Aal-
to versucht sogar, beide Zeichen als ein chinesische Wort, dessen Bedeutung „die wilde 
Dynastie“ ist, zu interpretieren (Aalto 1990: 3–4). Die genannten Bedeutungen sind jedoch 
nicht belegt, so dass diesen Thesen hier keine weitere Bedeutung geschenkt wird. 

116  Zur Verwendung dieses Namens türk in der Geschichte vgl. z. B. Hazai 2002a. Was die Be-
deutung des Wortes Türk angeht, so wurden diesem Thema zahlreiche Forschungen ge-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 112 

kann, sind viele Forscher zur gleichen Schlußfolgerung gekommen (vgl. Onogawa 
1943: 335–337; Pritsak 1952: 77; Miyazaki 1952: 74).117 P. Pelliot hat zwar auch 
die gleiche Form wie J. Marquart rekonstruiert, aber er hat das Pluralsuffix -t als 
mongolisches interpretiert. Seiner Ansicht nach wurde dieses Wort durch die 
mongolischen Nomaden rú rú 蠕蠕 bzw. róu rán 柔然, unter deren Herrschaft die 
tū jué 突厥 früher standen, nach China überliefert (Pelliot 1915).118  

J. Harmatta hält die Form, die von P. Pelliot und J. Marquart vorgeschlagen 
wurde, zwar für wahrscheinlich, aber er rekonstruiert die Form *Tirkit bzw. Tur-
kid und interpretiert sie als sogdische Pluralform von Türk (Harmatta 1972). L. 
Clark folgt J. Harmattas Interpretation des Suffixes, obwohl er als Rekonstruktion 
P. Pelliots und J. Marquarts *Türküt übernommen hat (Clark 1977: 118–121).119  

P. A. Boodberg hat dagegen eine andere Form, *Türküz, als die originale Ent-
sprechung von tū jué 突厥 vorgeschlagen. Nach seiner Ansicht ist das Suffix -z als 
altertümliches alttürkisches Pluralsuffix zu erklären (Boodberg 1951). 

Nach dem in den oben genannten Thesen erzählten Ergebnis der Rekonstruk-
tionen aus dem chin. tū jué 突厥 handelt es sich um die Selbstbezeichnung Türk 
+ Pluralsuffix. Im Gegensatz dazu behaupten G. Clauson, E. G. Pulleyblank und 
İ. Kafesoğlu, dass chin. tū jué 突厥 allein der Selbstbezeichnung der Türken ent-
spricht (Clauson 1962: 87–89; Pulleyblank 1965a: Kafesoğlu 1966).120 Da diese 
These auf den ersten Blick viel logischer scheint, hat sie verschiedene Anhänger 
gefunden.121  

Nach G. Schmitts Rekonstruktion handelt es sich bei tū jué 突厥 nicht um die 
Selbstbezeichnung, wie in den meisten sonstigen Untersuchungen angenommen, 
sondern um ein alttürkisches Nomen. Seiner Ansicht nach ist tū jué 突厥 einfach 
als alttürkisches Wort tutgun „Gefangener“ zu interpretieren, da die Türken Skla-
ven der rú rú 蠕蠕 waren (Schmitt 1977: 179–181). 

Gegen diese älteren Ansichten hat Ch. I. Beckwith vor kurzem eine vollkom-
men neue These aufgestellt. Er hält tū jué 突厥 für die Transkription der Selbst-
bezeichnung der Türken mit der Bedeutung Rulers of the Türk oder the Türk Rulers. 
Er hat die Transkription tuò bá 拓跋 (EMC tʰak bat) in Betracht gezogen, deren 
zweites Zeichen zu ein und derselben Reimgruppe gehört wie jué 厥. Da es sich 

                                                                                                                                                                                                                          

widmet. Eine Analyse dieser Forschungen überschreitet jedoch den Rahmen des vorliegen-
den Aufsatzes, so dass diese Problematik hier nicht ausführlich erörtert wird. 

117  J. Marquart selbst hat aber das Pluralsuffix –t nicht erklärt. 
118  Vgl. dazu die Kritik von G. Hazai, der sich der These J. Harmattas anschließt (Hazai 

2002b). 
119  Seine These wurde von P. Golden unterstützt (Golden 1982: 40). 
120  Sie schlagen jedoch unterschiedliche Formen als Selbstbezeichnung der Türk vor. Nach G. 

Clauson war die Selbstbezeichnung von Türken nicht Türk, sondern Türkü, während E. G. 
Pulleyblank an die Form Türk denkt. İ. Kafesoğlu nimmt an, dass die Selbstbezeichnung 
Türük ursprünglich Törük war und die chinesische Transkription dieser alten Form ent-
spricht.  

121  Der These E. G. Pulleyblanks schließt sich z. B. M. Mori an (Mori 1972: 191–192). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 113 

bei tuò bá 拓跋 um die Transkription von taβγač mit Metathese, nämlich taγβač, 
handele, könnte nach seiner Meinung tū jué 突厥 zu *türk-wač rekonstruiert wer-
den (Beckwith 2005: 13–18). 

Es ist bemerkenswert, dass auf einer einzigen chin. Transkription so zahlreiche 
Rekonstruktionen basieren und dass trotz der langen Diskussion keine konkrete 
Lösung gefunden wurde. Dies liegt wahrscheinlich daran, dass die meisten The-
sen nahezu ausschließlich die Rekonstruktion der mittelchinesischen Aussprache 
von tū jué 突厥 in Betracht gezogen haben. Einige Thesen berücksichtigen chin. 
Transkriptionen von Fremdwörtern, darunter auch einige Transkriptionen von 
atü. Wörtern. Aber für die Rekonstruktionen alttürkischer Wörter muß man zu-
erst gründlich untersuchen, wie die zeitgenössischen phonetischen Entsprechun-
gen zwischen dem Alttürkischen und dem Chinesischen waren, so auch im Fall 
von tū jué 突厥. Die Analyse in Kapitel II ermöglicht die Rekonstruktion des atü. 
Ausgangsterminus von tū jué 突厥. 

Bevor die Rekonstruktion von tū jué 突厥 auf der Grundlage des Mittelchine-
sischen durchgeführt wird, muß die Genauigkeit dieser Transkription geprüft wer-
den. Nur unter der Voraussetzung, dass diese Transkription genau ist, kann man 
auf der Basis des Ergebnisses der Analyse in Kapitel II den atü. Ausgangstermi-
nus rekonstruieren. Bei den Transkriptionen der nomadischen Stammesnamen 
bzw. Staatsnamen haben die Chinesen häufig großes Gewicht darauf gelegt, Zei-
chen mit einer negativen Bedeutung auszuwählen, vgl. z. B. rú rú 蠕蠕 „sich win-
dende Insekten“. Die Nomaden waren für die chin. Regierungen ständig eine 
ernsthafte Bedrohung, und die Chinesen drückten auf diese Art und Weise ihren 
Haß gegen sie aus. Die Transkriptionen der atü. nomadischen Stämme unter-
scheiden sich jedoch in diesem Punkt deutlich davon. Wie man in der Liste II 
sehen kann, werden die atü. Stammesnamen bzw. Staatsnamen originalgetreu 
transkribiert, wobei die Bedeutung der Zeichen keine große Rolle spielt. Es gibt 
zwar ungenaue Transkriptionen für einige Wörter, aber meistens finden sich auch 
die genaueren Varianten. Daraus ist zu schließen, dass man sich bemüht hat, die 
atü. Wörter phonetisch möglichst korrekt wiederzugeben. Dies muß auch für tū 
jué 突厥 gelten. Seitdem tū jué 突厥 im elften Jahr der Devise dà tǒng 大統 von 
xī wèi 西魏 erstmals in chin. Quellen auftauchte, wurde diese Transkription fast 
ausnahmslos über mehrere Perioden als die Bezeichnung des Türkischen Kaga-
nats in der Mongolei und seiner Angehörigen verwendet.122 Bisher sind mir nur 
zwei Varianten bekannt: tū quē 突闕 (EMC dwət kʰuat, LMC tɦut kʰyat) und tū 
qū 突屈 (EMC dwət kʰut, LMC tɦut kʰyt).123 Es ist auffällig, dass alle Zeichen, die 

                                                                                          
122  Vgl. in Zhōu shū 周書, Bd. 50, Kap. yì yù 異域. 
123  Die erste kommt im Tōng diǎn 通典, Bd. 200, Kap. biān fáng 邊防 16 vor, während man 

die letztere im Tōng jì 通紀, Bd. 11, Kap. Táng Gāo zǔ 唐高祖 findet, das von Sūn Guāng 
xiàn 孫光憲 in der zweiten Hälfte des 10. Jahrhundert verfaßt wurde. Das Zeichen quē 闕 
gehört zur Reimgruppe yuè yùn 月韻 und das qū 屈 gehört zur Reimgruppe wù yùn 物韻. 
Nach dem Reimbuch Guǎng yùn 廣韻 hat das Zeichen jué 厥 zwei unterschiedliche Laut-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 114 

für die Transkriptionen verwendet wurden, einschließlich der in den beiden Vari-
anten, keine negative Bedeutung haben. Man kann daher davon ausgehen, dass 
bei dieser Transkription das Schwergewicht auf der Genauigkeit der phonetischen 
Wiedergabe lag, wie auch bei der der anderen atü. Stammesnamen.124 

Nun kann man aufgrund der mittelchinesischen Lautung von tū jué 突厥 
(EMC dwət kuat bzw. kut; LMC tɦut kyat bzw. kjyt/kut.) den atü. Ausgangstermi-
nus rekonstruieren. Wie bereits erwähnt, wurden bisher verschiedene Rekon-
struktionen für dieses Wort vorgeschlagen. Fast alle Thesen beruhen auf der An-
nahme, dass dieses Wort etwas mit der Bezeichnung türk zu tun hat, die auch in 
den Orkhon-Inschriften als Selbstbezeichnung der Türken vorkommt. Nach der 
Analyse in Kapitel II steht zwar die Reimgruppe mò yùn 沒韻, zu der das Zeichen 
tū 突 gehört, eher für die hinteren Vokale o/u, aber in Transkriptionen mit den 
Zeichen, die eine konsonantische Koda haben, wurden die Vokale o/u und ö/ü 
nicht immer durch unterschiedliche Reimgruppen wiedergegeben. In zwei beleg-
ten Transkriptionen mit dem betreffenden Zeichen transkribiert es darüber hin-
aus die vorderen Vokale ö/ü.125 Das erste Zeichen ist deshalb zusammen mit dem 
Anlaut des zweiten Zeichens wohl als türk zu rekonstruieren. 

Die Schwierigkeit liegt in der Rekonstruktion des Auslauts (= chin. yùn mǔ  
韻母) des Zeichens jué 厥, der in den bisherigen Thesen unterschiedlich rekon-
struiert wurde. Während bei einigen Rekonstruktionen die Koda -t berücksichtigt 
wird, steht es bei anderen für kein alttürkisches Phonem. Wenn ein Zeichen mit 
der Koda -t am Ende der Transkription vorkommt wie bei tū jué 突厥, transkri-
biert es nach der Analyse in Kapitel II in fast allen Fällen einen atü. Konsonan-
ten.126 Man muß daraus schlußfolgern, dass auch aus der Koda -t bei jué 厥 ein 
alttürkischer Konsonant rekonstruiert werden muß. Dafür kommen die folgen-
den Konsonanten in Frage: -d, -t, -l, -r.127 

Der Vokal des Zeichens jué 厥 kann dagegen leichter rekonstruiert werden. 
Dieses Zeichen hat zwei verschiedene Lautwerte: EMC kuat bzw. kut, LMC kyat 
bzw. kjyt/kut. Der erste Lautwert gehört zur Reimgruppe yuè yùn 月韻, während 

                                                                                                                                                                                                                          

werte, die den Reimgruppen yuè yùn 月韻 und wù yùn 物韻 zuzuordnen sind, obwohl E. G. 
Pulleyblank nur einen Lautwert rekonstruierte, der zur Reimgruppe yuè yùn 月韻 gehört. 

124  Das Zeichen tū 突 bedeutet „stoßen, usw.“ (Daikanwa, Bd. 8: 657), während das Zeichen 
jué 厥 die Bedeutung „graben, stoßen, dieser, usw.“ hat (Daikanwa, Bd. 2: 659). Die Be-
deutung des Zeichens quē 闕 ist „Tor, Palast, usw.“ (Daikanwa, Bd. 11: 766), die des Zei-
chens qū 屈 ist „sich bücken, usw.“ (Daikanwa, Bd. 4: 144). 

125  Vgl. tū lì 突利 und tū lì shī 突利失 für Tölis; tū qí shī 突騎施 für Türgiš. 
126  Nur zwei Ausnahmen sind bisher belegt. Diese Ausnahmen bilden die Transkriptionen 

von İštämi und Tölis. Wie bereits erwähnt, kann der Mangel an Informationen diese un-
genauen Transkriptionen verursacht haben. Bei İštämi ist darüber hinaus eine exaktere 
Transkription sè dì mǐ 瑟帝米 (EMC ʂit tɛjʰ mɛj’, LMC ʂət tiaj` mjiaj´) überliefert. Diese 
beiden Ausnahmen kann man nicht mit der Transkription tū jué 突厥 vergleichen, über 
die die Chinesen umfangreiche Informationen hatten.  

127  Es gibt Belege, wo die Koda –t atü. š bzw. z entspricht. Wie oben erörtert, sind sie eher als 
Ausnahme zu bewerten, die aufgrund mangelhafter Informationen entstanden ist. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 115 

der letztere der Reimgruppe wù yùn 物韻 zugeordnet wird. Die beiden Reim-
gruppen werden meistens für die Transkription der atü. vorderen Vokale ü und ö 
verwendet, was nach der Rekonstruktion des ersten Teils als türk aufgrund der 
türkischen Vokalharmonie zu erwarten ist. Da der alttürkische Vokal ö selten in 
der zweiten Silbe vorkommt, ist anzunehmen, dass der Vokal des Zeichens jué 厥 
atü. ü transkribiert. Das Wort tū jué 突厥 kann deshalb nur als Türküt, Türküd, 
Türkür oder Türkül rekonstruiert werden. Während die letzteren drei Rekonstruk-
tionen in keinen atü. Sprachdenkmälern belegt sind, kommt die erste in der sog-
dischen Bugut-Inschrift in der Form tr’wkt vor.128 Daraus kann man schließen, 
dass tū jué 突厥 die Transkription von Türküt war. 

Zur gleichen Schlußfolgerung sind zwar bereits viele Forscher gekommen, aber 
Meinungsunterschiede gab es bezüglich des Suffixes -t. P. Pelliot und die Befür-
worter seiner These haben -t für ein mongolisches Pluralsuffix gehalten, während 
J. Harmatta und L. Clark eine sogdische Herkunft vermuteten.129 Nach Ansicht 
von O. Pritsak existierte ein Pluralsuffix -t im Alttürkischen. L. Bazin und J. Ha-
milton schlossen sich dieser These an, als sie die Herkunft des Namens Tibet er-
örterten (Bazin/Hamilton 1990).  

Die ethnische Zugehörigkeit der rú rú 蠕蠕, die P. Pelliot als Mongolen be-
zeichnet hat, ist jedoch noch ungeklärt, weshalb auch ihre Sprache nicht zuge-
ordnet werden kann.130 Das Pluralsuffix -t ist zwar im Alttürkischen belegt, aber 
es gibt nur wenige Belege aus der früheren Zeit. Sonst war das Pluralsuffix -lAr 
dominant. Daher ist es eher unwahrscheinlich, dass das Pluralsuffix -t ursprüng-
lich im Alttürkischen existierte. Die Möglichkeit, dass es sich dabei um das sogdi-
sche Pluralsuffix handelt, ist dagegen nicht auszuschließen.131 Die Sogder spiel-
ten im Türkischen Kaganat als politische Ratgeber, Händler, Kulturvermittler usw. 
bei den türkischen Herrschern eine bedeutende Rolle, und das Sogdische galt im 
ersten Türkischen Kaganat sogar als eine Amtsprache (vgl. Gabain 1983: 617; 
Mori 1976: 25; Moriyasu 1989: 13, 23, Anm. 47). Ihre Tätigkeit beschränkte sich 
darüber hinaus nicht auf das Territorium des Türkischen Kaganats. Wie die be-
kannten chin. Quellen zeigen, war es ein Sogder, der als erster offizieller Gesand-
ter aus China zum ersten Türkischen Kaganat gesandt wurde. Dies zeigt, dass die 
Sogder und wahrscheinlich auch deren Sprache, das Sogdische, in der Beziehung 
zwischen den Türken und den Chinesen eine bedeutende Rolle spielten.132  

                                                                                          
128  Die Inschrift wurde zuerst von S. G. Kljaštornyj und V. A. Livšic behandelt (Kljaštor-

nyj/Livšic 1972). Zu den neuesten Untersuchungen und der dadurch verbesserten Lesung 
vgl. Yoshida/Moriyasu 1999. 

129  M. Erdal hält auch eine mongolische Herkunft des Suffixes –t für wahrscheinlich (Erdal 
2004: 158, Fn. 273). 

130  Außerdem stellt sich die Frage, welche Sprache zwischen den rú rú 蠕蠕 und den Chinesen 
gesprochen wurde, auch wenn die rú rú 蠕蠕 Mongolen gewesen sein sollten. 

131  Zum sogdischen Pluralsuffix –t vgl. Gershevitch 1954: 184. 
132  Zu diesem Thema vgl. z. B. De la Vaissière 2005, 197–225. Ein bekannter Sogder in der frü-

heren Zeit war Ān Nuòpántuó 安諾槃陀, der als erster chinesische Gesandter aus xī wèi 西

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 116 

In diesem Zusammenhang ist auch ein neu gefundenes sogdisches Fragment 
aus Badam (= chin. Bā dá mù 巴逹木) bemerkenswert.133 Es handelt sich um ei-
nen offiziellen Bericht über die Türken, der das offizielle Siegel der Tang-
Dynastie trägt. Im Text kommt der Stammesname Qarluq vor, in sogdischer 
Schrift xr’r’wγ, eine Form, die von der in der Kara Balgasun-Inschrift, xrlwγ, ab-
weicht. Dieser Stammesname wurde auch in chin. Quellen mit zwei verschiede-
nen Formen transkribiert, nämlich gē luó lù 歌羅祿 (EMC und LMC ka la ləwk) 
u. a. mit drei Zeichen und gé lù 葛祿 (EMC und LMC kat ləwk) mit zwei Zei-
chen.134 Nach Y. Yoshida spiegeln diese Varietäten des Chinesischen zwei ver-
schiedene Formen im Sogdischen wider. Die erste entspricht xr’r’wγ mit einem 
Alif in der Mitte des Wortes, während die letztere, ohne Alif, zu xrlwγ paßt. Da-
her vermutet er, dass die Chinesen von sogdischen Vermittlern ausgehend die atü. 
Wörter aufgrund der sogdischen Aussprache transkribiert haben. Er zieht daher 
auch die Tatsache in Betracht, dass in der Mitte des 7. Jh. ein Sogder in der Re-
gierung der Tang-Dynastie als offizieller Dolmetscher arbeitete, und weist sogar 
auf die Möglichkeit hin, dass die Transkriptionen von Sogdern stammten (vgl. 
Yoshida 2007: 51–52).135 Bei den Transkriptionen für Qarluq war die Variante mit 
Alif in chin. Quellen aus der Tang-Zeit dominant, obwohl die Form ohne Alif in 
der Kara Balgasun-Inschrift, einer offiziellen Inschrift des Ostuigurischen Kaga-
nats, eher im Alttürkischen weit verbreitet zu sein scheint. Dies galt auch für die 
Transkription tū jué 突厥, deren ursprüngliche Form Türk(ü)t nur einmal in der 
Bugut-Inschrift belegt ist und die sich von der im Alttürkischen verbreiteten 
Form Türk unterscheidet. 

Durch die Analyse in Kapitel II und den Beleg in der Bugut-Inschrift ist fest-
zustellen, dass es sich bei tū jué 突厥 um eine Transkription von Türküt handeln 
muß. Was das Pluralsuffix -t betrifft, so kann dessen Herkunft nicht einwandfrei 
geklärt werden. Unter Berücksichtigung der bedeutenden Rolle der Sogder und 
des Sogdischen in den Beziehungen zwischen den Chinesen und Türken ist es 
jedoch sehr wahrscheinlich, dass die Bezeichnung für die Türken von Sogdern 
nach China gebracht wurde und dass sie dadurch in einer Form mit dem sogdi-
schen Pluralsuffix in chin. Zeichen, vielleicht sogar von Sogdern selbst, transkri-
biert wurde. 

                                                                                                                                                                                                                          

魏 zu den tū jué 突厥 geschickt wurde. Dieser Artikel findet sich im Zhōu shū 周書 Bd. 50, 
Kap. yì yù 異域; 大統十一年, 太祖遣酒泉胡安諾槃陀使焉. Zu diesem Artikel vgl. auch 
De la Vaissière 2005: 204–205. 

133  Dieses Fragment wurde von Y. Yoshida untersucht (Yoshida 2007). Die nachfolgende Be-
schreibung des Fragments basiert auf seiner Forschung. 

134  Die ersteren Transkriptionen kommen im Vergleich mit der letzteren in früheren Quellen 
vor. Y. Yoshida zitiert bei der letzteren noch das Beispiel gē lù 割祿. Dieses ist aber erst im 
Sòng shǐ 宋史 belegt, so dass es im vorliegenden Aufsatz nicht erwähnt wird. 

135  Zum Fund des Grabes dieses sogdischen Dolmetschers, Shǐ Hēdān 史訶眈 vgl. Luo 1996: 
55–77. Zu seinem Epigraph und seiner Tätigkeit als Dolmetscher vgl. besonders Luo 1996: 
206–211. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 117 

Abkürzungen 

AM Asia Major 
AoF Altorientalische Forschungen 
AOH Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae 
atü. alttürkisch 
BEFEO  Bulletin de l'Ecole Française d'Extrême Orient (Hanoi). 
chin.  chinesisch 
Foto 吐魯番出土文書（写真版） Tu lu fan chu tu wen shu [Fragmente aus Tur-

fan (mit Faksimiles)]. 4 Bde., Peking 1992–1996 
JA  Journal Asiatique 
JAOS  Journal of the American Oriental Society 
JSFOu Journal de la Société Finno-Ougrienne  
Daikanwa 諸橋轍次 大漢和辞典 Morohashi, Tetsuji Daikanwa jiten, Tokyo 
Shike 隋唐五代石刻文献全編 Sui Tang Wudai shike wenxian quanbian [Die 

Epigraphe in der Sui-, Tang- und Wudai-Zeit]. 4 Bde., Peking 2003 
SIAL 内陸アジア言語の研究 Nairiku ajia gengo no kenkyū. Studies on the Inner 

Asian Languages 
TP  T’oung Pao 
UAJ  Ural-Altaische Jahrbücher 
UW Klaus Röhrborn. Uigurisches Wörterbuch. Sprachmaterial der vorislami-

schen türkischen Texte aus Zentralasien. Lief. 1–6, Wiesbaden 1977–1998 
Wenshu 吐魯番出土文書 Tu lu fan chu tu wen shu [Fragmente aus Turfan]. 10 

Bde., Peking 1981–1991 

Literatur 

Aalto, Pentti 1990. The Name and the Emblem of the Türk Dynasty. In: Bernt 
Brendemoen (Hrsg.). Altaica Osloensia: Proceedings from the 32nd Meeting of the 
Permanent International Altaistic Conference. Oslo, June 12–16, 1989. Oslo: 1–7. 

荒川正晴 Arakawa, Masaharu 1994. トルファン出土漢文文書に見える ulaγ  
について. On a Turkic Term “ulaγ” in Turfan Chinese Documents. In: SIAL 
(9): 1–25. 

有坂秀世 Arisaka, Hideyo 1936. 入聲韻尾消失の過程 [Der Prozeß des Ver-
schwinden von ru sheng 入聲-Koda]. In: Onsei gaku kyōkai kaihō 音声学協会
会報 41 = Arisaka 1957: 601–607. 

– 1957 國語音韻史の研究 増補新版 Kokugo oninshi no kenkyū. Zōho shinban. 
Tokyo. 

Baxter, William Hubbard 1992. A Handbook of Old Chinese Phonology. Berlin/ 
NewYork. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 118 

Bazin, Louis/Hamilton, James Russell 1990. L’origine du nom Tibet. In: Tibetan 
History and Language. Studies dedicated to Uray Géza on his seventieth birthday. 
Wien: 9–28. 

Beckwith, Christopher I. 2005. The Chinese Names of the Tibetans, Tabghatch, 
and Turks. In: Archivum Asiae Medii Aevi (14): 5–20. 

Boodberg, Peter Alexis 1951. Three Notes on the T’u-Chüeh Turks. In: Walter Jo-
seph Fischel (Hrsg.). Semitic and Oriental Studies: A Volume Presented to William 
Popper on the Occasion of his 75th Birthday. Berkeley: 1–11.  

Choi, Han-Woo 1990. The Name of Türk and T’ou- Kiue. In: Bernt Brendemoen 
(Hrsg.). Altaica Osloensia. Proceedings from the 32nd Meeting of the Permanent Inter-
national Altaistic Conference. Oslo, June 12–16, 1989. Oslo: 65–74. 

Clark, Larry Vernon 1977. Mongol Elements in Old Turkic? In: JSFOu (75): 110–
168. 

Clauson, Sir Gerard 1962. Turkish and Mongolian Studies. London. 
Erdal, Marcel 2004. A Grammar of Old Turkic. Leiden/Boston. 
Gabain, Annemarie von 1983. Irano-Turkish Relations in the Late Sasanian Pe-

riod. In: Ehsan Yarshater (Hrsg.). The Cambridge History of Iran. Vol. 3 (1): The 
Seleucid, Parthian and Sasanian Periods. London/New York/New Rochelle: 
613–624. 

Gershevitch, Ilya 1954. A Grammar of Manichean Sogdian. Oxford. 
Golden, Peter B. 1982. Imperial Ideology and the Sources of Political Unity 

amongst the pre-Činggisid Nomads of Western Eurasia. In: Archivum Eurasiae 
Medii Aevi II [= Golden 2003: 37–76]. 

– 1992. An Introduction to the History of the Turkic Peoples. Wiesbaden. 
– 2003. Nomads and their Neighbours in the Russian Steppe: Turks, Khazars and Qip-

chaqs. Burlington. 
Hambis, Louis 1958. Käštim et Ges-dum. In: JA (246): 313–320. 
Hamilton, James Russell 1955. Les Ouigours à l’époque des cinq dynasties. Paris. 
羽田亨 Haneda, Tōru 1912. 唐故三十姓可汗貴女阿那氏之墓誌. À propos de 

l’épitaphe de la dame A-na, noble fille du San-che-sing-ko-han des T’ang. In: 
東洋学報 Tōyō gakuhō 3–1 = Haneda 1958: 365–384. 

– 1957a. 唐代回鶻史の研究. Étude sur l’histoire des Ouigours a l’époque des 
T’ang. In: Haneda 1957b: 157–324. 

– 1957b. 羽田博士史学論文集 上巻 歴史篇 Haneda hakushi shigaku ronbunshū. 
jōkan rekishi hen [Recueil des œuvres posthumes de Tōru Haneda I: Études 
historiques]. Kyoto. 

– 1958. 羽田博士史学論文集 下巻 言語 宗教篇 Haneda hakushi shigaku ron-
bunshū. gekan gengo, shūkyō hen. Recueil des œuvres posthumes de Tōru Haneda 
II: Études religieuses et linguistiques. Kyoto. 

Harmatta, János 1972. Irano-Turcica. In: AOH (25): 263–273. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 119 

Hazai, György 2002a. Gedanken zu einer Etappe in der Geschichte des Namens 
Türk. In: Ingeborg Hauenschild/Claus Schönig/Peter Zieme (Hrsg.). Scripta Ot-
tomanica et Res Altaicae. Festschrift für Barbara Kellner-Heinkele zu ihrem 60. Ge-
burtstag. Wiesbaden: 145–152. 

– 2002b. Gedanken zu einer Hypothese Paul Pelliots. In: Mehmet Ölmez/ 
Simone-Christiane Raschmann (Hrsg.). Splitter aus der Gegend von Turfan. Fest-
schrift für Peter Zieme anläßlich seines 60. Geburtstags. Istanbul/Berlin: 87–92. 

黄文弼 Huang, Wenbi 1954. 吐魯番考古記 Tulufan kaoguji [Ein archäologischer 
Bericht über Turfan]. Peking. 

池田温 Ikeda, On 1965. ８世紀中葉における敦煌のソグド人聚落. A Sogdian 
Colony at Tunhuang in the Mid-eighth century. In: ユーラシア文化研究 Yūra-
shia bunka kenkyū (1): 49–92. 

– 1979. 中国古代籍帳研究−概観・録文− Chūgoku kodai sekichō kenkyū. Ancient 
Chinese Household Registers and Related Documents. A Historical Study. General In-
troduction and Collected Documents. Tokyo. 

– 1990. 中国古代写本識語集録 Chūgoku kodai shikigo shūroku. Collected Colo-
phons of Ancient Chinese Manuscripts. Tokyo. 

石見清裕 Iwami, Kiyohiro 1998a. 開元十一年「阿史那施墓誌」. A Translation 
with Notes of  “The Epitaph of Ashina-shi”. In: Iwami 1998d: 179–204.  

– 1998b. 天宝三載「九姓突厥契 苾李中郎墓誌」. A Translation with Notes of 
“The Epitaph of Jiu-xing Tu-jue Qi-bi Li-zhong-lang”. In: Iwami 1998d: 205–
225.  

– 1998c. 開元十二年「阿史那毗伽特勤墓誌」. A Translation with Notes of “The 
Epitaph of Ashina-Bilgä Tigin”. In: Iwami 1998d: 226–278.  

– 1998d. 唐の北方問題と国際秩序 Tō no hoppō mondai to kokusai chitsujo. The Is-
sues of Northern Tribes and International Order in the Tang Dynasty. Tokyo.  

石見清裕 Iwami, Kiyohiro and 森安孝夫 Moriyasu, Takao 1998. 大唐安西阿史
夫人壁記の再読と歴史的考察 [Chinese Epitaph of a Turkish Lady of Ashina 
Clan from the Tang Period Found in Mongolia]. In: SIAL (13): 93–110. 

姜伯勤 Jiang, Boqin 1994. 敦煌吐魯番文書与絲綢之路 Dunhuang Tulufan wen-
shu yu sichou zhi lu [Die Fragmente aus Dunhuang und Turfan und die Seiden-
straße]. Peking. 

Kafesoğlu, İbrahim 1966. Tarihte „Türk“ adı. In: Reşid Rahmeti Arat içın. Ankara: 
306–319. 

Karlgren, Bernhard 1957. Grammata Serica Recensa. Stockholm. 
Kljaštornyj, Sergej G./Livšic, Vladimir A. 1972. The Sogdian Inscription of Bugut 

Revised. In: AOH (26–1): 69–102. 
李方 Li, Fang/王素 Wang, Su (Hrsg.). 1996. 吐魯番出土文書人名地名索引 Tu 

lu fan chu tu wen shu ren ming de ming suo yin [Indizes für die Personen- und 
Ortsnamen in Fragmenten aus Turfan]. Peking. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 120 

Liu Mau-Tsai 1958. Die chinesischen Nachrichten zur Geschichte der Ost-Türken (T’u-
Küe). Wiesbaden. 2 Bde. 

羅豊 Luo, Feng 1996. 固原南郊隋唐墓地 Guyuan nanjiao Sui Tang mudi. A Ceme-
tery of Middle Asian Descendants. Peking. 

Marquart, Josef 1905. Untersuchungen zur Geschichte von Eran II. Leipzig. 
– 1914. Über das Volkstum der Komanen. In: Willy Bang/Joseph Marquart 

(Hrsg.). Osttürkische Dialektstudien. Berlin: 25–238.  
Maspero, Henri 1920. Le dialecte de Tch’ang-ngan sous les T’ang. In: BEFEO 

(20): 1–124. 
宮崎市定 Miyazaki, Ichisada 1952. 突厥の字音について [Die Aussprache von tu 

jue 突厥]. In: 東洋史研究 Tōyōshi kenkyū 12–2 = 宮崎市定全集 23 随筆(上) 
Miyazaki Ichisada zenshū 23 Zuihitsu (I), Tokyo 1993: 74. 

水谷真成 Mizutani, Shinjō 1957. 唐代における中國語語頭鼻音 Denasalization 
の進行過程. The Process of Denasalization of Initial Nasals during the T’ang 
Period. In: 東洋学報 Tōyō gakuhō (39–4): 1–31. 

護雅夫 Mori, Masao 1967a. 突厥の国家構造. Political Structure of the Eastern 
T’u-Chüeh Empire. In: Mori 1967b: 3–60. 

– 1967b. 古代トルコ民族史研究 Kodai Toruko minzokushi kenkyū I. Historical Stud-
ies of the Ancient Turkic Peoples I. Tokyo. 

– 1972. 突厥帝国内部におけるソグド人の役割にかんする一資料－ブクト碑文－
[Eine Quelle, die uns über die Rolle der Sogder im Türkischen Kaganat unter-
richtet – die Bugut-Inschrift –]. In: 史学雑誌 Shigaku zasshi = Mori 1992: 
200–215. 

– 1976. 突厥碑文箚記−突厥第二可汗国における「ナショナリズム」− [Eine Be-
merkung zu den Orkhon-Inschriften: „Der Nationalismus“ im zweiten tür- 
kischen Kaganat]. In: 東洋史研究 Tōyōshi kenkyū (34–3): 1–31. 

– 1992. 古代トルコ民族史研究 II Kodai Toruko minzokushi kenkyū II. Historical 
Studies of the Ancient Turkic Peoples II. Tokyo. 

森部豊 Moribe, Yutaka/石見清裕 Iwami, Kiyohiro 2003. 唐末沙陀「李克用墓
誌」訳註・考察. Epitaph of Li Ke-yong in the Late Tang Period. In: SIAL (18): 
17–52. 

森安孝夫 Moriyasu, Takao 1989. トルコ仏教の源流と古トルコ語仏典の出現. 
L’origine du bouddhisme chez les Turcs et l’apparition des textes bouddhiques en turc an-
cien. In: 史学雑誌 Shigaku zasshi (98–4): 1–35. 

– 1991. 付録1 東ウイグル可汗および西ウイグル国王のクロノロジー [Anhang 1 
Chronologie des ostuigurischen Khanats und des westuigurischen Köni-
greichs]. In: ウイグル=マニ教史の研究 Uiguru=Mani kyō shi no kenyū: 182–185. 

– 2004. Die Geschichte des uigurischen Manichäismus an der Seidenstraße. Forschungen 
zu manichäischen Quellen und ihrem geschichtlichen Hintergrund. Wiesbaden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 121 

森安孝夫 Moriyasu, Takao/ 吉田豊 Yoshida, Yutaka/Hamilton, James Russell 
2003. Fig. 1 Chinese Text of the Kara Balgasun Inscription. In: シルクロードと
世界史 Shiruku rōdo to sekaishi. Toyonaka. 

小川環樹 Ogawa, Tamaki 1959. 敕勒の歌－その原語と文学史的意義－ [Das 
Lied von Chi le – Seine originale Sprache und literarische Bedeutung –]. In: 
Tōhōgaku 東方学 (18): 34–44. 

小野川秀美 Onogawa, Hidemi 1943. 蒙古史中世 [Die mittelalterliche Ge- 
schichte der Mongolen]. In: 支那周辺史（上） Shina shūhenshi I. Tokyo.  

Pelliot, Paul 1915. L’origine de T’ou-kiue, nom chinois des Turcs. In: TP (16): 
687–689. 

Pritsak, Omeljan 1952. Stammesnamen und Titulaturen der altaischen Völker. 
In: UAJ (24): 49–104. 

Pulleyblank, Edwin G. 1965 a. The Chinese Name for the Turks. In: JAOS (85–
2): 121–125.  

– 1965 b. The Transcription of Sanskrit K and KH in Chinese. In: AM (N.S.) 
(11): 199–210. 

– 1970. Late Middle Chinese. In: AM (N.S.) (15–2): 197–239. 
– 1971. Late Middle Chinese. Part II. In: AM (N.S.) (16 –1/2): 121–168. 
– 1984. Middle Chinese: A Study in Historical Phonology. Vancouver. 
– 1991. Lexicon of Reconstructed Pronunciation in Early Middle Chinese, Late Middle 

Chinese, and Early Mandarin. Vancouver. 
佐口透 Saguchi, Tōru/山田信夫 Yamada, Nobuo/護雅夫 Mori, Masao 1972. 騎

馬民族史２－正史北狄伝－ Kiba minzoku shi 2 – Seishi hokuteki den – [Die Ge-
schichte der nomadischen Völker 2 – Die Kapitel über nördliche Nomaden in 
chinesischen staatlichen Quellen]. Tokyo. 

Schmitt, Gerhard 1977. Sino-Altaica. In: AoF (5): 175–185. 
Sims-Williams, Nicholas 1981. The Sogdian Sound-System and the Origins of 

the Uyghur Script. In: JA (264-1/2): 347–360. 
– 1983. Indian Elements in Parthian and Sogdian. In: Klaus Röhr-

born/Wolfgang Veenker (Hrsg.). Sprachen des Budhismus in Zentralasien. Vorträge 
des Hamburger Symposions vom 2. Juli bis 5. Juli 1981. Wiesbaden: 132–141. 

鈴木宏節 Suzuki, Kosatsu 2005. 突厥阿史那思摩系譜考−突厥第一可汗国の可
汗系譜と唐代オルドスの突厥集団−. On the Genealogical Line of Türk’s Ashina 
Simo: The Royal Genealogy of the First Türkic Qaγanate and the Ordos Region during 
the Tang Period. In: 東洋学報 Tōyō gakuhō (87–1): 37–68. 

高田時雄 Takata, Tokio 1985. ウイグル字音考 [Sino-Uigurisch]. In: 東方学 Tō-
hōgaku (70): 134–150. 

– 1988. 敦煌資料による中国語史の研究−九 十世紀の河西方言− Tonkō shiryō 
ni yoru Chūgokugo shi no kenkyū – 9, 10 seiki no Kasai hōgan – A Historical Study 
of the Chinese Language Based on Dunhuang Materials. The He xi 河西 Dialect of the 
Ninth and Tenth Centuries. Tokyo. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 122 

Vaissière, Étienne de la 2005. Sogdian Traders. Übers. James Ward. Leiden/Boston. 
吉田豊 Yoshida, Yutaka 1994. ソグド文字で表記された漢字音 [Chinesisch in 

sogdischer Schrift]. In: 東方学報 京都 Tōhō gakuhō Kyoto (66): 380–271. 
– 2000. Further Remarks on the Sino-Uighur Problem. In: 外国学研究 Gaikoku-

gaku kenkyū (45): 1–11. 
– 2007. ソグド人とトルコ人の関係についてのソグド語資料2件. Two Sogdian Mate-

rials Concerning the Turco-Sogdian Relationship. In: 西南アジア研究 Seinan ajia 
kenkyū (67): 48–56. 

吉田豊 Yoshida, Yutaka/森安孝夫 Moriyasu, Takao 1999. ブグト碑文. Bugut In-
scription. In: 森安孝夫＆オチル（編）モンゴル国現存遺跡・碑文調査研究報
告 Moriyasu, Takao and Ochir (Hrsg.). Mongoru koku genzon iseki, hibun chōsa 
kenkyū hōkoku. Toyonaka: 122–125. 

吉田豊 Yoshida, Yutaka/森安孝夫 Moriyasu, Takao/新疆ウィグル自治区博物館 
Xinjiang Uighur Autonomous Museum 1988. 麴氏高昌国時代ソグド文女奴隸
売買文書. A Sogdian Sale Contract of a Female Slave from the Period of the 
Gaochang 高昌 Kingdom under the Rule of Qu 麴 Clan. In: SIAL (4): 1–50. 

張沛 Zhang, Pei 1993. 昭陵碑石 Zhaoling beishi [Inschriften aus Zhāo líng]. Xi’an. 

Anhang 

Tabellen II und III 

Die folgende Tabelle ist in zwei Teile gegliedert. Tabelle II enthält die Anlaute (= 
chin. shēng mǔ 聲母), Tabelle III die Auslaute (= chin. yùn mǔ 韻母). Die Rekon-
struktion, die unmittelbar unter den einzelnen shēng mǔ 聲母 bzw. yùn mǔ 韻母 
vertretenden Zeichen (1.) steht, ist die des EMC (2.), während die Rekonstruk-
tion des LMC (3.) in der zweiten Linie steht. Wenn die Rekonstruktion des LMC 
identisch mit der des EMC ist, wird sie nicht noch einmal angeführt. Die Zei-
chen, die in den Quellen der Qū shì gāo chāng guó 麴氏高昌國 vorkommen, 
sind kursiv gesetzt. Die atü. Phoneme, die durch das betreffende chin. Zeichen 
transkribiert werden, sind unterstrichen. Ein Sternchen vor einzelnen Belegen 
zeigt an, dass die konsonantische Koda zusammen mit dem anlautenden Konso-
nanten des nachfolgenden Zeichens für die Transkription eines atü. Konsonanten 
verwendet wird. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 123 

II. Anlaut (=chin. shēng mǔ 聲母)  

Tabelle II.1: Labiale (chún yīn 唇音) 

             atü. 

chin.  
p b m 

v 

 

幫 

p 

 

博 apa 

摶 apa  

波 apa 

鉢 tatpar 

鉢 Ïšbara 

波 Ïšbara 

Tuba 

播 Tuba 

  

並 

b 

pɦ 

 婆 yabγu 

浮 yabγu  

拔 Basmïl 

Bayarqu 

tatpar 

屏 bïng yul 

毗 bilgä 

苾 bilgä  

裴 boyla 

匐 säbüg 

 鼻 čavïš 

明 

m 

 莫 baγatur 

沒 bolmïš/bulmïš 

牟 bögü 

梅 buyruq 

茂 buz ay 

墨 säbüg 

无 maγa 

摩 maγa 

密 Basmïl 

bolmïš/bulmïš 

İštämi 

Ozmïš 

tutmïš 

蜜 Basmïl 

bolmïš/bulmïš 

eltermiš 

etmiš 

İštämi 

彌 Basmïl 

弭 bolmïš/bulmïš 

米 İštämi 

Ozmïš 

莫 maγa 

木 Muqan 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 124 

Tabelle II.2: Labiodentale (qīng chún yīn 輕唇音) 

              atü. 

chin. 
b v 

非 

p 

f 

發 eltäbär, eltäbär

 

 

敷 

pʰ 

f 

 拂 qulavuz

奉 

b 

fɦ 

附 böri 

 

 

Tabelle II.3: Dentale (shé tóu yīn 舌頭音) 

             atü. 

chin. 
t d n 

端 

t 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

敦 altun 

qatun 

多 ata 

Talas 

爹 ata 

咄 baγatur 

qutluγ 

tutmïš 

底 eltermiš 

德 etmiš  

Ötükän 

咥 irtiš  

點 İštämi 

帝 İštämi 

都 Ötükän 

Tuba 

督 Ötükän  

篤 qutluγ 

怛 Talas 

呾 Talas 

擔 Käšdim  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 125 

             atü. 

chin. 
t d n 

t 登 tängri 

tutmïš 

頓 qatun, tong 

東 Tongra 

透 

tʰ 

鍮 tudun 

吐 eltäbär 

tudun  

他 Tatpar  

佗 Tatpar 

暾 Tonyuquq 

噋 tong 

統 tong 

  

定 

d 

tɦ 

大 tarqan 

提 tegin  

調 eltäbär 

跌 elteriš  

達 tarqan 

tatpar 

騰 tängri 

滕 tängri 

特 tegin  

獨 Toγla  

同 tonga 

Tongra 

突 Tölis 

Türgiš  

屯 tudun, tudun  

泥 

n 

  男 Ïnan 

難 Ïnanč(u) 

涅 Inäl 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 126 

Tabelle II.4: Lateral (bàn shé yīn 半舌音) 

               atü. 

chin. 

d l r 

來 

l 

羅 -dA 

囉 -dA 

邏 -dA 

臘 alp 

六 altun 

羅 boyla 

Talas 

Yaγlaqar 

利 el 

eltäbär, eltäbär 

kül(i) čor  

Tölis 

里 eltermiš  

錄 küčlüg 

külüg 

ülüg 

律 kül(i) čor 

陸 külüg 

祿 Qar(a)luq 

qutluγ 

uluγ 

力 ellig 

qutluγ 

邏 qulavuz 

Talas 

Toγla 

洛 Toγla 

樂 Toγla 

駱 ulaγ 

落 ulaγ 

離 böri 

鄰 böri 

錄 buyruq 

羅 Ïšbara 

qara 

Qar(a)luq 

Tongra 

略 Ïšbara 

利 elteriš 

qarï 

Qurïqan 

tängri 

邏 Qar(a)luq  

里 tängri 

黎 tängri 

梨 tängri 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 127 

Tabelle II.5: Dentale Sibilanten (chǐ tóu yīn 齒頭音) 

atü. 

chin. 
s š č z Sonstig 

心 

s 

悉 Basmïl 

斯 el ögäsi 

Talas 

思 el ögäsi 

娑 säbüg 

仙 Sälängä 

素 sol 

私 Talas 

  蘇 Ozmïš 

斯 Qïrqïz 

qulavuz 

 

Tabelle II.6: Palatale und retroflexe Sibilanten (zhèng chǐ yīn 正齒音) 

             atü. 

chin. 
č s š z Sonstig 

照 

tɕ 

tʂ 

朱 Ïnanč(u) 

主 Ïnanč(u) 

küčlüg 

珠 Ïnanč(u) 

    

穿 

tɕʰ 

tʂʰ 

車 čavïš  

啜 kül(i) čor 

    

審 

ɕ 

ʂ 

 失 Tölis 施 bolmïš/ 

      bulmïš 

čavïš 

elteriš 

eltermiš 

etmiš 

Ozmïš 

tutmïš 

Türgiš 

始 Ïšbara 

室 İštämi 

設 šad 

  

禪 

ʑ 

ʂɦ 

    虵 yabγu 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 128 

             atü. 

chin. 
č s š z Sonstig 

生 

ʂ 

  沙 Ïšbara 

瑟 İštämi  

史 Käšdim 

殺 šad 

師 buz ay  

初 

tʂʰ 

察 čad     

禪2 

ʐ 

ʂɦ 

    俟 eltäbär 

irkin  

Tabelle II.7: Palatale Nasale (bàn chǐ yīn 半齒音) 

                  atü.

chin. 
č 

日 

ɲ 

r 

如 Ïnanč(u)

Tabelle II.8: Velare (yá yīn 牙音) 

           atü. 

chin. 
k q g ng 

見 

k 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

菫3 irkin  

斤3 irkin 

Ötükän 

筋3 irkin 

劍3 käm  

句3 küčlüg 

külüg 

倶3 külüg 

君3 kün 

軍3 Ötükän 

鞬3 Ötükän 

 

古1 Bayarqu 

固1 Bayarqu 

甘1 qam 

哥1 qarï 

歌1 Qar(a)luq 

葛1 Qar(a)luq 

Yaγlaqar 

骨3 Qïrqïz 

qulavuz  

Qurïqan 

qutluγ  

結4 Qïrqïz 

戞2 Qïrqïz 

扢3 Qïrqïz 

迦1 el ögäsi  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 129 

           atü. 

chin. 
k q g ng 

k 幹1 Qurïqan 

汨1 qut 

qutlu 

干1 tarqan 

官1 tarqan, tarqan 

谷1 Tonyuquq 

杚1 Yaγlaqar 

渓 

kʰ 

可1 Käšdim  

闕3 köl 

kül(i) čor 

屈3 kül(i) čor 

 

珂1 qaγan 

qatun  

qara 

可1 qaγan 

qatun 

契4 Qïrqïz  

  

群 

g 

kɦ 

瑾3 irkin  

健3 Ötükän 

 

 伽3 bilgä 

el ögäsi 

勤3 tegin 

懃3 tegin, tegin 

騎3 Türgiš 

 

疑 

ŋ 

   娥 Sälängä 

Tonga 

凝 tängri 

疑 tängri 

俄 Tonga 

Tabelle II.9: Glottale (hóu yīn 喉音) 

           atü. 

chin. 
Vokal γ g y Sonstige (q / g) 

影 

ʔ 

 

 

 

 

 

阿 altun 

apa, apa 

ata 

愛 ay 

哀 buz ay 

伊 ellig 

elteriš 

    

      

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 130 

           atü. 

chin. 
Vokal γ g y Sonstige (q / g) 

 伊 eltermiš 

Ïnanč(u) 

Inäl 

意 eltäbär 

翳 etmiš 

乙 irkin  

烏 Ozmïš 

Ötükän 

ulaγ 

於 Ötükän 

欝 Ötükän 

鄔 ulaγ 

嗢 ulug 

    

曉 

x 

希 eltäbär 

irkin 

   漢 tarqan 

匣 

ɣ 

xɦ 

合 alp 

賀 alp 

頡 el 

el ögäsi 

eltäbär 

elteriš 

irkin 

迴 Uiγur 

回 Uiγur 

胡 uluγ 

亥 maγa 

寒 qaγan 

弧 yabγu  

賀 baγatur 

maγa, 

maγa 

何 maγa 

汗 qaγan 

紇 Uiγur 

鶻 Uiγur 

護 yabγu, 

yabγu 

紇 Tongra  汗 Muqan 

扞 Muqan 

杆 Muqan 

紇 Qïrqïz 

黠 Qïrqïz  

 

云 

j 

夷 Ïnan 

移 Inäl 

逸 irkin 

曳 irtiš 

  移 yabγu  

也 Bayarqu 

曳 Bayarqu 

野 Bayarqu 

聿 bïng yul 

欲 Tonyuquq 

藥 Yaγlaqar 

葉 yabγu  

 

  

 

    

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 131 

           atü. 

chin. 
Vokal γ g y Sonstige (q / g) 

以 

w 

(h) 

于 el ögäsi 

羽 ülüg 

   羽 bögü 

III. Auslaut (= chin. yùn mǔ 韻母) 

Tabelle III.1: guǒ shè 果攝 

           atü. 

chin. 
a ä ø 

歌 

a, ɨa 

a, ia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

大 tarqan 

賀 alp 

baγatur 

maγa, maγa 

阿 altun 

apa, apa 

ata 

多 ata 

Talas 

羅 boyla 

Ïšbara 

qara 

Qar(a)luq  

Talas 

Tongra 

Yaγlaqar  

何 maγa 

可 qaγan 

qatun 

珂 qara  

qaγan 

qatun 

哥 qarï 

歌 Qar(a)luq  

邏 Qar(a)luq  

qulavuz 

伽 bilgä 

el ögäsi 

羅 -dA 

邏 -dA 

囉 -dA 

迦 el ögäsi 

可 Käšdim 

娑 säbüg 

娥 Sälängä 

 

 

    

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 132 

           atü. 

chin. 
a ä ø 

 羅 Talas 

     Toγla 

他 Tatpar 

佗 Tatpar 

俄 Tonga 

娥 Tonga 

  

戈 

wa 

ua 

摩 maγa  

波 apa 

Ïšbara  

Tuba 

播 Tuba 

 婆 yabγu 

Tabelle III.2: jiǎ shè 假攝 

             atü. 

chin. 
a ø 

麻 

aɨ/ɛː, ia 

aː, ia 

爹 ata 

也 Bayarqu 

野 Bayarqu 

車 čavïš 

沙 Ïšbara 

Tabelle III.3: yù shè 遇攝 

             atü. 

chin. 
u ü o ö ∅ Sonstig 

模 

ɔ 

uə̆ 

孤 yabγu 

古 Bayarqu 

固 Bayarqu 

都 Tuba 

吐 tudun 

烏 ulaγ  

鄔 ulaγ 

胡 uluγ 

護 yabγu,       

 yabγu 

都 Ötükän 烏 Ozmïš 

素 sol 

於 Ötükän 

烏 Ötükän   

 

蘇 Ozmïš 吐 eltäbär 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 133 

             atü. 

chin. 
u ü o ö ∅ Sonstig 

魚 

ɨə̆ 

iə̆/yə̆ 

如 Ïnanč(u)      

虞 

uă, uə̆ 

yă, jyə̆/uə̆, 

yə̆ 

朱 Ïnanč(u) 

主 Ïnanč(u) 

珠 Ïnanč(u) 

 

羽 bögü 

ülüg 

句 küčlüg 

külüg 

倶 külüg 

 附 böri 

于 el ögäsi 

主 küčlüg 无 maγa 

Tabelle III.4: xiè shè 蟹攝  

            atü. 

chin. 
a ä e / i ï u / o Sonstig 

咍 

əj 

aj 

亥 maγa 

哀 buz ay 

愛 ay 

     

灰 

wəj 

uaj 

    裴 boyla 

梅 buyruq 

回 Uiγur 

迴 Uiγur 

 

祭 

iajʰ 

iaj 

曳 Bayarqu  曳 Irtiš    

齊 

ɛj 

iaj, jiaj 

 帝 İštämi 提 tegin  

底 eltermiš 

翳 etmiš 

米 İštämi 

黎 tängri 

米 Ozmïš 

 

  

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 134 

Tabelle III.5: zhǐ shè 止攝  

                 atü. 

chin. 
e / i ï Ø  

支 

iə̆/i, jiə̆/ji, iă/i 

i, z̩, ji 

離 böri 

斯 el ögäsi 

移 Inäl 

騎 Türgiš 

彌 Basmïl  

弭 bolmïš/bulmïš 

 

施 bolmïš/bulmïš 

čavïš 

elteriš 

eltermiš 

etmiš 

Ozmïš 

tutmïš 

Türgiš 

斯 Qïrqïz 

qulavuz 

Talas 

移 yabγu  

虵 yabγu 

之 

ɨ/i 

i, ṛ, z̩ 

思 el ögäsi 

意 eltäbär 

俟 eltäbär 

irkin 

里 tängri 

 里 eltermiš 

始 Ïšbara 

史 Käšdim 

疑 tängri 

 

脂 

i, ji 

i, ji, ṛ 

毗 bilgä 

伊 el 

elteriš 

eltermiš 

Inäl 

利 el 

elteriš 

kül(i) čor 

tängri 

Tölis 

梨 tängri 

鼻 čavïš  

夷 Ïnan 

伊 Ïnanču 

利 qarï 

Qurïqan 

 

師 buz ay  

利 eltäbär, eltäbär 

私 Talas 

 

微 

e̯i 

希 eltäbär 

irkin 

   

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 135 

Tabelle III.6: xiào shè 效攝 

                atü. 

chin. 
ä 

蕭 

ɛw 

iaw 

調 eltäbär

Tabelle III.7: liú shè 流攝 

                 atü. 

chin. 
u ö ø 

侯 

ǝw 

ǝw 

鍮 tudun  

茂 buz ay 

  

尤 

uw 

əw 

 牟 bögü 浮 yabγu 

Tabelle III.8: dàng shè 宕攝 

                 atü. 

chin. 
-aγ ø 

鐸 

ak 

*莫 baγatur 

 maγa 

駱 ulaγ 

落 ulaγ 

博 apa 

摶 apa  

洛 Toγla 

樂 Toγla 

藥 

ɨak 

iak 

藥 Yaγlaqar 略 Ïšbara 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 136 

Tabelle III.9: zēng shè 曾攝 

                 atü. 

chin. 
-äng -eg -Uk / -Ug Sonstig 

登 

ǝŋ 

əə̆ŋ 

登 tängri  

騰 tängri 

滕 tängri 

 

 

 

 

 

 

*登 tutmïš  

 

 

德 

ǝk, wǝk 

əə̆k, uə̆k  

 特 tegin 德 Ötükän 

墨 säbüg 

德 etmiš 

蒸 

iŋ 

iə̆ŋ 

   凝 tängri 

職 

ik 

iə̆k 

  力 ellig 

qutluγ 

 

 

Tabelle III.10: gěng shè 梗攝 

                  atü. 

chin. 
-ïng 

青 

ɛjŋ 

iajŋ 

屏 bïng yul 

Tabelle III.11: tōng shè 通攝 

                 atü. 

chin. 
-ong -uq / -oq -uγ / -oγ -ük / -üg Sonstig 

東 

əwŋ 

同 Tonga  

Tongra 

東 Tongra 

    

屋1 

əwk 

 *木 Muqan  

祿 Qar(a)luq 

谷 Tonyuquq 

祿 qutluγ 

 uluγ 

獨 Toγla 

 篤 qutluγ  

 

屋3 

uwk 

iwk, jywk/uwk

   陸 külüg 

匐 säbüg 

六 altun 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 137 

                 atü. 

chin. 
-ong -uq / -oq -uγ / -oγ -ük / -üg Sonstig 

冬 

awŋ 

əwŋ 

統 tong     

沃 

awk 

əwk 

   *督 Ötükän 

 

 

燭 

uawk 

ywk 

 錄 buyruq  

*欲 Tonyuquq 

 錄 küčlüg 

 külüg 

 ülüg 

 

Tabelle III.12: shān shè 山攝 

           atü. 

chin. 
-An -at/d -Ar/l 

-Il/r / 

-el/r 
-Ol / -Or Sonstige 

寒 

an 

an 

 

 

 

寒 qaγan 

難 Ïnanč(u) 

汗 Muqan 

     qaγan 

扞 Muqan 

杆 Muqan 

幹 Qurïqan 

干 tarqan 

漢 tarqan 

  

 

 

 

 

 

 

   

曷 

at 

at 

  葛 Qar(a)luq 

     Yaγlaqar 

*怛 Talas 

*呾 Talas 

達 tarqan 

     tatpar 

   

桓 

wan 

uan 

 

官 tarqan,   

     tarqan 

 

     

末 

wat 

uat 

  *鉢 Ïšbara 

鉢 Tatpar 

 

   

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 138 

           atü. 

chin. 
-An -at/d -Ar/l 

-Il/r / 

-el/r 
-Ol / -Or Sonstige 

黠 

əɨt/ɛːt 

aːt, jaːt 

 察 čad  

殺 šad 

 *黠 Qïrqïz  *拔 Basmïl 

拔 Bayarqu 

      tatpar 

*戞 Qïrqïz 

元 

ɨan 

ian 

健 Ötükän 

鞬 Ötükän 

     

月 

uat 

jyat/aːt, yat 

  發 eltäbär, 

     eltäbär 

 闕 köl 

     kül(i) 

     čor 

 

仙 

ian 

 

仙 Sälängä  

 

 

   

 

 

 

 

 

薛 

iat, wiat 

iat, yat 

 設 šad   啜 kül(i) 

čor 

 

屑 

ɛt 

iat, jiat 

  涅 Inäl 

 

頡 el 

 el ögäsi 

 *eltäbär

 *elteriš 

 irkin 

*跌 elteriš 

結 Qïrqïz 

  

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 139 

Tabelle III.13: zhēn shè 臻攝 

    atü. 

chin. 
-An/-In -Un/-On -(U)t/-(O)t -(I)r/l -Ur/l, -Ol/r Sonstig 

魂 

wǝn 

un 

 敦 altun 

     qatun 

頓 qatun 

*暾 Ton- 

       yuquq 

屯 tudun,  

     tudun 

   頓 tong 

噋 tong 

 

沒 

ǝt, wǝt 

ut, ǝt 

  汨 qut 

     qutluγ 

*咄 tutmïš 

*骨 qutluγ 

 

紇 Qïrqïz  

*咄 qutluγ 

咄 baγatur 

*沒 bolmïš/ 

          bulmïš  

*骨 qulavuz 

       Qurïqan 

*突 Tölis  

突 Türgiš 

鶻 Uiγur  

紇 Uiγur  

*嗢 ulug 

*紇 Tongra 

*骨 Qïrqïz 

*扢  Qïrqïz 

杚  Yaγlaqar  

殷 

ɨn 

in 

斤 irkin 

     Ötükän 

筋 irkin 

勤 tegin 

懃 tegin,   

     tegin  

菫 irkin  

     

迄 

ɨt 

it 

   契 Qïrqïz   

文 

un 

yn 

軍 Ötükän 

 

君 kün 

 

    

物 

ut 

jyt/ut 

  *鬱 Ötükän  *屈 kül(i) 

čor 

*拂 qulavuz 

 

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


YUKIYO KASAI 140 

    atü. 

chin. 
-An/-In -Un/-On -(U)t/-(O)t -(I)r/l -Ur/l, -Ol/r Sonstig 

櫛 

it 

ət 

  *瑟 İštämi  

 

   

真 

in 

瑾 irkin     鄰 böri 

 

質 

it, jit 

 

  *室 İštämi 

 

密 Basmïl 

蜜 Basmïl 

苾 bilgä 

乙 irkin 

 irkin 

 悉 Basmïl 

*密 bolmïš/ 

                  bulmïš 

                  tutmïš 

*蜜 bolmïš/  

                 bulmïš 

                 eltermiš 

                 etmiš 

咥 irtiš 

密 İštämi  

            Ozmïš 

蜜 İštämi 

失 Töliš 

術 

wit 

yt 

    聿 bïng yul *律 kül(i) 

čor 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE ALTTÜRKISCHEN WÖRTER IN CHINESISCHEN QUELLEN (6. UND 9. JH.) 141 

Tabelle III.14: xián shè 咸攝 

                 atü. 

chin. 
-Am -im -an -ap -ab 

覃 

əm/am 

am 

  男 Ïnan   

合 

əp/ap 

ap 

   合 alp  

談 

am 

am 

甘 qam 擔 Käšdim   

 

 

盍 

ap 

ap 

   臘 alp  

嚴 

ɨam 

iam 

劍 käm     

葉 

iap 

jiap 

    葉 yabγu 

添 

ɛm 

iam 

*點 İštämi     

 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Neues zur altanatolisch-türkischen  
Pferdeterminologie1

Helga Anetshofer, Chicago 

Bisher wurden zwei internationale Konferenzen dem Pferd in der türkischen 
bzw. altaischen Welt gewidmet (Oosterbeek, Niederlande, 1964 und Istanbul, 
1994).2 Natürlich bleibt noch ein weites Feld zu behandeln, z. B. auch zum Pferd 
bei den anatolischen oder osmanischen Türken. Dieser Beitrag befaßt sich mit 
einigen ausgewählten Beispielen des anatolisch-türkischen Pferdevokabulars des 
14. und 15. Jahrhunderts, und zwar insbesondere mit den Benennungen des Ex-
terieurs (i. e. des äußeren Erscheinungsbilds) ovur (*omur?) „Brust“, omuz başı „Wi-
derrist“ und ülp „Rute, Schlauch“, und den Pferdefarben aŋır „falb, rötliches hell-
gelb“, qula „falb, gelbbraun (mit schwarzer Mähne, Schweif und Beinen)“ und sis 
„gefleckt, gesprenkelt“. Die zu besprechenden Termini sind deshalb interessant, 
weil sie im Altanatolisch-Türkischen gar nicht oder spärlich belegt sind und/oder 
Verbindungen zu anderen Sprachen aufweisen. 

Eine differenzierte Lexik ist ja ein Zeichen für die enge Beziehung einer 
Sprachgruppe zu einem Gegenstand. Die anhaltende Bedeutung des Pferdes für 
die Mongolen z. B. lässt sich schon aus einer Illustration in einem 1990 in der 
Inneren Mongolei herausgegebenen Wörterbuch des traditionellen mongolischen 
Lebens ablesen; die Darstellung des Exterieurs (Vangǰil 1990: 119, Abbildung)3 
weist etwa 75 mongolische Termini auf – zum Vergleich: ein Internationales Pfer-
de-Lexikon (O’Beirne-Ranelagh 1996) bietet jeweils etwa 60 Termini in den eu-
ropäischen Sprachen Englisch, Französisch, Deutsch, Italienisch, und Spanisch. 
Für das Altanatolisch-Türkische konnte ich nicht ganz 40 Termini feststellen 
(s. Anhang 1). Darunter gibt es Entlehnungen (und Rückentlehnungen) aus dem 
Mongolischen, dem Persischen und vielleicht Beziehungen zum Griechischen. 

Pferdekundliche anatolisch-türkische Quellen für das 14. und 15. Jahrhundert 
sind spärlich. Erst ab dem 16. Jahrhundert entstehen monographische Schriften zu 
Pferdekunde und Pferdemedizin innerhalb der osmanischen Literatur (mit Titeln 

1 Abkürzungen: aosm. = Altanatolisch-Türkisch, alt. = Altaitürkisch, arab. = Arabisch, atü. = 
Alttürkisch, azr. = Aserbaidschanisch, bšk. = Baschkirisch, čag. = Tschagataisch, čuv. = 
Tschuwaschisch, gag. = Gagausisch, griech. = Griechisch, jak. = Jakutisch, kar. = Karaimisch, 
kkp. = Karakalpakisch, kmk. = Kumückisch, krč.-blk. = Karatschai-Balkarisch, krg. = Kirgi-
sisch, kzk. = Kasachisch, krm. = Krimtatarisch, mkpč. = Mittelkiptschakisch, mon. = Mon-
golisch, osm. = Osmanisch, özb. = Usbekisch, pers. = Persisch, swoghu. = Südwestoghu-
sisch, tat. = (Kasan-)Tatarisch, tkm. = Türkmenisch, ttü. Türkeitürkisch, tü. = Türkisch (all-
gemein), wmon. = Westmongolisch, xks. = Chakassisch, xwā-tü. = Choresmtürkisch. 

2  Die Vorträge wurden veröffentlicht in Jahn/Sinor 1965 und Gürsoy-Naskali 1995. 
3  Ich danke James Bosson für die Überlassung seines Exemplares dieses schwer zugänglichen 

Buches. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 144 

wie Bayṭarnāme oder Maqbūl der-ḥāl-i ḫuyūl, Kitāb-ı maqbūl). Es ist noch zu überprü-
fen, ob diese Werke in Zahl und Umfang vergleichbar sind mit ihren indirekten 
und direkten Inspirationsquellen, der byzantinischen Hippiatrica-Sammlung4 oder 
den persischen Faras-nāmas,5 oder den arabischen (und mamluk-kiptschakischen) 
Schriften zu Pferd, Veterinärmedizin, Pferdekunde, Reitlehre sowie Pferdesport- 
und Spielarten (Kitāb al-ḫayl, Kitāb al-bayṭara, Kitāb al-furūsīya).6 Die osmanischen 
Texte zur Pferdeheilkunde sind im Allgemeinen Übersetzungen oder Kompilatio-
nen aus dem Persischen oder Arabischen.7 

Im vorosmanischen und osmanischen höfischen Bereich ist das Pferd ein wert-
volles Statussymbol.8 Um dem „volkstümlichen“ bzw. dörflichen Bereich näher 
zu kommen, habe ich auch zwei altanatolisch-türkische Sprichwortsammlungen 
mit insgesamt etwa 800 Sprichwörtern durchgesehen (für das 14. Jahrhundert 
İzbudak 1936, für das 15. Jahrhundert Boratav 1954). Unter den Sprichwörtern, 
die von Tieren handeln, ist das Pferd zahlenmäßig prominent vertreten, im 14. 
Jahrhundert an zweiter Stelle nach dem Hund (fast gleichauf mit dem Pferd ist 
der Esel), im 15. Jahrhundert steht das Pferd an vierter Stelle nach Hund, Esel 
und Rind. Auch wenn die Hierarchie Pferd – Maultier – Esel klar erhalten ist, 
sind die Bezüge zum Pferd in den Sprichwörtern nicht nur positiv. Zwei Sprich-
wörter deuten darauf hin, dass das Pferd in der Haltung teuer kommt. In der ana-
tolischen dörflichen Realität hat der Esel (oder das Maultier?) wohl immer eine 
größere Rolle als das Pferd gespielt. 

1. Die Quellen 

Die Hauptquelle meiner Untersuchung hier ist das Kapitel über den Kauf von 
Pferden (insbesondere der Teil der Pferdebeurteilung) aus dem persischen Für-
stenspiegel Qābūsnāme, der 475/1082 von dem Ziyaridenfürsten ʿUnṣur al-Maʿālī 
Kaykāvūs b. Iskandar für seinen Sohn Gilānšāh verfaßt wurde. Das Qābūsnāme 

                                                                                          
4  Eine Kompilation von spätantiken Veterinärhandbüchern aus dem 5./6. Jahrhundert, er-

halten in Manuskripten aus dem 10. bis 16. Jahrhundert. Es existieren frühe Übersetzun-
gen der Quellen zwischen Lateinisch und Griechisch und vom Griechischen ins Syrische 
sowie mittelalterliche Übersetzungen ins Arabische und Lateinische (McCabe 2006: 1–2).  

5  Die sehr zahlreichen Handschriften stammen alle erst aus safawidischer Zeit (ab dem 16. 
Jahrhundert), manche Autoren erwähnen aber ältere Faras-nāmas als ihre Quellen (s. 
Solṭānī Gordfarāmarzī 1987: 736). 

6  Wie die osmanischen harren auch die arabischen Pferde-Schriften noch immer einer um-
fassenden Bearbeitung (Eisenstein 1996: 113–114).  

7  Kulturhistorische Zusammenhänge zeigen sich schon in der Lehnterminologie, wie ja das 
arabische bayṭar (< biyaṭr) „Veterinärmediziner (bzw. Pferdearzt)“ auf griech. ἱππιατρός ippia-
tros zurückgeht, und griech. τζυκανηστηριον tzykanesterion „Polofeld“ wiederum aus pers. 
čawgān „Poloschläger, Polospiel“ abgeleitet ist (McCabe 2006: 184). 

8  Um das Jahr 1405 bekommt der Dichter Aḥmedī z. B. von seinem Gönner, dem osmani-
schen Prinzen Emīr Süleymān, ein Pferd geschenkt. (Erwähnt in zwei qaṣīden Aḥmedīs, in-
klusive der Beschwerde, dass der Sattel fehle, Kortantamer 1973: 174 u. 187). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 145 

wurde zwischen der Mitte des 14. und der Mitte des 15. Jahrhunderts sechsmal 
ins Altanatolisch-Türkische übersetzt bzw. adaptiert. Drei dieser Übersetzungen 
sind in Editionen zugänglich, und zwar die beiden jüngsten, die beide Sultan 
Murād II. gewidmet sind: eine versifizierte, Murādnāme genannte Version von 
831/1427 (Ceyhan 1997) und Mercümek Aḥmeds Übersetzung von 835/1432 
(Gökyay 2007). Die älteste und interessanteste Übersetzung von etwa 1350, wohl 
einem der westlichen Fürsten (von Aydın, Germiyan oder der Osmanen) gewid-
met, ist in einer Faksimile-Edition zugänglich (Birnbaum 1981). Die drei inedier-
ten Übersetzungen lagen mir in Handschriften des Dār al-Kutub in Kairo und 
der British Library in London vor (QN Anonym, QN Aqqāḍıoġlı, QN Şeyḫoġlı). 
Wenn auch teilweise nur in späten Kopien erhalten, sind diese Übersetzungen 
offensichtlich alle zwischen 1350 und 1410 entstanden. Einige interessante De-
tails hat auch das frühe altanatolisch-türkische dreisprachige Wörterbuch Bahşayiş 
lügati geliefert (Turan 2001). 

Es ist noch darauf hinzuweisen, dass die persische Vorlage zur Feststellung der 
genauen Bedeutung mancher Termini teilweise nur bedingt hilft. Die Übersetzer 
haben durchaus keine getreuen Übersetzungen im heutigen Sinne geliefert und 
waren sich über die Bedeutung mancher persischer Spezialwörter, z. B. bei den 
Pferdefarben, offensichtlich nicht restlos im Klaren. Das heißt, das türkische 
Wort ist nicht wirklich immer mit dem persischen der Vorlage identisch. Neben 
wortwörtlichen Übersetzungen, die ohne Vorlage praktisch unverständlich sind9, 
gibt es auch viele Kürzungen und manchmal schlicht falsche Übersetzungen.10 
Oft geschieht es auch, dass die Übersetzer bei persischen Wörtern mit zwei oder 
mehreren Bedeutungen gerade die im Text nicht vorliegende Bedeutung in ihrer 
Übersetzung wählen.11 

2. Das Vokabular 

2.1 Ovur (*omur?) „Pferdebrust“ 

Das erste Wort des Exterieurs des Pferdes, das in den Wörterbüchern nicht belegt 
ist, möchte ich ovur (*omur?) lesen und in der Bedeutung „Pferdebrust“ mit mon. 

                                                                                          
9  Z. B. Va asb-i dīza ki siyāh qavāyim buvad bar-ān ṣifat ki zarda-rā guftīm nīk buvad. „Das asch-

graue (dīza) Pferd, das schwarze Beine hat und die Eigenschaften, die wir für das falbe (zar-
da) genannt haben, ist gut.“ Die Übersetzung ins Türkische ergibt: Ve dīze at kim eli ve ayaġı 
qara ola şöyle kim ṣaru at dėdük eyüdür „Das aschgraue (dīza) Pferd, das schwarze Vorder- und 
Hinterbeine hat, so wie wir das falbe Pferd genannt haben, ist gut.“ 

10  Ve demür boz at ki ayaqları qara ola oldaḫı qula at gibidür „Das aschgraue Pferd, das schwarze 
Beine hat, ist wie das falbe Pferd“ sollte nach der persischen Vorlage heißen: „Das asch-
graue Pferd, das schwarze Beine hat, ist gut, wenn es wie das falbe Pferd ist“. 

11  Pers. (← arab.) nāṣiya bedeutet „Schopf; Stirn; Braue; Gesicht.“ Wo von der schwarzen Farbe 
von Schopf und Schweif des Pferdes die Rede ist, gibt nur eine Übersetzung nāṣiya richtig mit 
tü. bürçek „Schopf“ wieder, drei übersetzen nāṣiya mit yėli „Mähne“, eine mit alın „Stirn.“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 146 

omuruġu(n) identifizieren. Dieses Wort ovur kommt nur in Birnbaum 1981 vor, 
dort dafür aber zweimal (boynınuŋ ovurındın yanı yoġun ola ve başındın yanı ince „die 
der Brust zugewandte Seite seines Halses soll dick sein, die dem Kopf zugewandte 
dünn“, 79a112, und ovurı yaṣṣı ola „seine Brust soll flach sein“, 79a4). Dem Ab-
schreiber oder einem späteren Leser war das Wort offensichtlich nicht bekannt, da 
er marginal über dem ersten Vorkommen zu omuz „Schulter“ verbessert hat. (Viel-
leicht war aber auch die Verbesserung *omur beabsichtigt?). Es ist eindeutig, dass 
es sich bei dem Wort um die „Brust“ und nicht die „Schulter“ des Pferdes handelt. 
Die persische Vorlage hat an einer Stelle sīna „Brust“, die anderen türkischen Ver-
sionen übersetzen mit boynı dibi „die Basis des Halses“ oder gögüs „Brust“. 

Für das klassische Mongolisch verzeichnet Lessing (1995: 611) omuruġu(n) mit 
der Bedeutung „Brustbein, Schlüsselbein, Brust, [et al.]“. Der früheste mongoli-
sche Beleg (die Pluralform omori’ut) stammt aus der Geheimen Geschichte der Mon-
golen und bedeutet dort „Brust (von Menschen)“ (s. Rachewiltz 1972a: 52, Zeile 
3307, und für die Übersetzung Rachewiltz 1972b: 165). Die Grundbedeutung ist 
also offensichtlich „Brust“, später auch „Brustbein, Schlüsselbein“. Türksprachige 
Belege gibt es in den Bedeutungen „(Pferde)Brust“ oder „Schlüsselbein“ in einem 
mamluk-kiptschakischen Wörterbuch vom Anfang des 15. Jahrhunderts sowie für 
moderne Kiptschaksprachen, für das Südsibirische und das Tschuwaschische. 

In der Bedeutung „Brust“: aosm. ovur (*omur?), kkp. omırau, kzk. omırau/omrau (omrav/ 
omraw (vom Pferd), R i 1170), krg. omuroo (von Reittieren), alt. omuru, omru „Statur, Kör-
perhaltung“ (< omrulu at „Pferd mit starker, breiter Brust“, Egorov 1964: 40), özb. ŭmirov, 
xks. omırıġ (vom Pferd), čuv. ămăr/ămra (vom Pferd). 
In der Bedeutung „Schlüsselbein“: Mkpč. omrav (= arab. ʿaẓmu t-tarquwa „Schlüsselbein 
[w. Schlüsselbeinknochen]“),13 kmk. omurav (süyek), tat. umrau süyäge/söyäge; bšk. umrau 
(höyäge), özb. ŭmrov.14  
Sekundär und wohl durch eine volksetymologische Zusammenstellung mit omurġa (< 
oŋurġa) „Wirbelsäule“ entstanden, ist selbige Bedeutung in krč.-blk. omurau und den kipt-
schakischen Immigrantenformen aus Anatolien omrav, omurav (DS ix 3280). Eine Rück-
bildung von besagtem omurġa „Wirbelsäule“ sind die türkeitürkischen Neologismen omur 
„Wirbel“ und omurilik „Rückenmark“ (< osm. oŋurġa iligi, TS v 3003). 

Die Tatsachen, dass der früheste Beleg für omuruġu(n) „Brust“ aus der Geheimen 
Geschichte stammt (nach Doerfer 1970: 244, Urtext von 1228) und das Wort auch 
                                                                                          
12  Vgl. in einem kiptschak-oghusischen Pferdetraktat: boynı başı sarı inçge, daḫı aşaġadın yoġun 

bolġay „sein Hals soll zum Kopf hin dünn und unten dick sein“ (Delice 2003: 182, 71b). 
13  Die bei Atalay (1945: 45 = 23b3) genannte (und in Sevortjan 1974 i 453 zitierte) Variante 

omaca kemigi steht nicht im Haupttext, sondern ist eine marginale Einfügung von ande- 
rer Hand. Zu dem in der Bedeutung „Schlüsselbein“ nicht belegten omaca (kemigi) s. weiter 
unten. 

14  Nicht hierher gehört wohl jak. ḫomurġan/ḫoburġan, ḫomurġan (uŋuoġa) „Schlüsselbein“ 
(auch: „Bogen (der vorne die Kufen des narta genannten Schlittens verbindet); Eisen-
schnalle an der Stelle und in Form der Schlüsselbeine am Gewand des Schamanen“, s. Pe-
karskij 1945 i 380). Kałużyński (1961: 143) vergleicht ḫomurġan sowohl mit von mon. qo-
mur- „einkreisen“ abgeleiteten Wörtern wie „Treibjagd; Falle“, als auch mit dem hier inter-
essierenden mon. omrū, omrūn „Schlüsselbein, Brustkorb, Brustbein“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 147 

in anderen mongolischen Sprachen gut belegt ist, während es in den historischen 
Türksprachen fehlt – das altanatolisch-türkische ovur (*omur?) aus dem 14. Jahr-
hundert wäre der älteste Beleg –, sowie die typische moderne Verbreitung in den 
Kiptschaksprachen, in Südsibirisch und in Tschuwaschisch sind Indizien dafür, 
dass es sich um ein mongolisches Lehnwort im Türkischen handelt. Während die 
usbekischen Formen eindeutig entlehnte Kiptschakformen sind, dürften die 
tschuwaschischen und altanatolisch-türkischen Formen wie die Kiptschakformen 
direkt auf das Mongolische zurückgehen. 

Praktisch alle großen Turkologen und/oder Altaisten, angefangen bei W. Radloff 
(i 1170), über W. Bang (1918: 309), Ė. V. Sevortjan (1974 i 453–455), N. Poppe15 
und R. A. Miller16 bis zu G. Doerfer17 u. a., haben dieses mon. omuruġu(n) „Brust; 
Schlüsselbein“ etymologisch mit tü. omuz „Schulter“ zusammengestellt und die 
Möglichkeit der Entlehnung aus griech. ὦμος ōmos „Schulter“ kategorisch abge-
lehnt. Das von Bang und Sevortjan noch als urverwandt dazugestellte oŋurġa „Wir-
belsäule“ wurde später ausgeschieden. 

Sevortjan (1974 i 453–455) wollte – Karl Foy 1904 folgend – omrav, omuz und oŋurġa auf 
die gemeinsame Wurzel om/oma (ttü. „rundliches Ende eines Knochen“) zurückführen. TS 
v 2979 und DS ix 3279 bieten als Bedeutung von oma und seiner Ableitung omaca eine 
Reihe von großen hervorstehenden Knochen; „Oberschenkelknochen, Hüftbein; Kreuz“ 
sind vorherrschend (vgl. auch čag. oma, omaca „os de lʼarticulation de la cuisse [Schenkel-
gelenkknochen]“), nicht belegt ist jedoch „Schlüsselbein“. Doerfers von Radloff über-
nommene Bedeutung „Steißbein, Schwanzknochen“ für ōbāčā kann zumindest für das von 
ihm zitierte Beispiel nicht zutreffen, da von der Verteilung des „rechten und linken 
Schwanzknochens“ die Rede ist, dieser jedoch nicht paarig ist (TMEN ii 132, Nr. 571).18 

Die Autoren des Etymological dictionary of the Altaic languages führen mon. *omur- 
„Schlüsselbein“ und tü. *omuŕ „Schulter“ – unter Weglassung der griechischen 
Option – auf eine gemeinsame Wurzel *omuŕV zurück, wobei sie die Kiptschak-
formen des omuraw-Typs als mongolische Entlehnungen anerkennen (Starostin et 
al. 2003 ii 1052). Der Eintrag enthält jedoch zahlreiche Ungenauigkeiten bzw. 

                                                                                          
15  Poppe 1975: 158: „[...] Turkish omuz ‘shoulder’ (= Mongolian omuriġun ‘sternum’) resem-

bles Gr. ὦμος ‘shoulder’ (= Lat. humerus with a secondary h-) [...] only an amateur might 
be tempted to compare such words.“ 

16  Miller (1975: 162) stellt zu tü. omuz und mon. omuruġu(n) (beides < Altaic *omur
2
u) das alt-

japanische omotaka- „horse with head held high“. Warum „the form […] provides another 
continuation of the original Altaic body-part dual suffix *-r

2
“, ist mir unklar, da man aus 

der Bedeutung des japanischen Wortes wohl nicht auf einen Dual schließen kann. Vgl. 
Doerfer (1970: 246), der omuz als eine mit dem „Klassensuffix“ +z endende türkische Kör-
perteilbezeichnung ansieht, aber die Dualthese ablehnt. 

17  Doerfer (1981: 136‒137, Punkt 17) gibt omoriġun als mongolisches Äquivalent von „atü. 
omuz ‘Schulterblatt’“, während das Chaladsch das Wort verloren hat. Dagegen ist jedoch 
einzuwenden, das omuz weder im Alttürkischen belegt ist, noch die Bedeutung „Schulter-
blatt“ hat. 

18  Vgl. dazu auch die Einordnung der proto-tü. Wurzel *omV- unabhängig von omuruġu(n) 
und omuz bei Starostin et al. (2003 ii 1052). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 148 

Unrichtigkeiten. So ist z. B. die Bedeutung „Brust“ gänzlich unterschlagen und 
čuv. ămăr wird fälschlich als „Schulter“ statt korrekt „Brust“ angegeben. 

Kahane und Tietze ließen in ihrer Besprechung des nautischen Fachworts omuz-
luk „Bille (abgerundeter Teil des Schiffes am Bug oder am Heck)“, was sie als Lehn-
übersetzung aus griech. ὦμος „Schulter“ erklären, vorsichtig die Herkunft von tü. 
omuz offen.19 Nur V. G. Egorov (1964: 40), Ch. Symeonides (1973: 196), H. Eren 
(1999: 307) und ihm folgend T. Halasi-Kun und P. B. Golden (Rasûlid Hexaglot: 
100, Fn. 1) haben sich auf die griechische Herkunft von tü. omuz festgelegt. Meines 
Erachtens ist die Beleglage für einen Zusammenhang von omuruġu(n) und omuz 
nicht überzeugend, aber vieles spricht dafür, dass omuz aus dem Griechischen ent-
lehnt ist. Omuz „Schulter“ ist – beginnend im Altanatolisch-Türkischen (14. Jahr-
hundert) – in allen oghusischen Sprachen belegt, während es in den älteren Türk-
sprachen fehlt. Vorkommen von omuz in einem mittelkiptschakischen Glossar  
(14. Jh., in der Bedeutung „Schulterhöhe“) und im tschagataischen Sanglāx (18. Jh.) 
inklusive der vereinzelten modernen Nachfolger dieser Formen, die jeweils nicht 
das primäre Wort für „Schulter“ sind, sondern oft spezialisierte Bedeutungen ha-
ben (wie etwa im Usbekischen, vgl. ŬTIL ii 505), sind als Entlehnungen aus dem 
Altanatolisch-Türkischen bzw. Osmanischen zu erklären. 

In den oghusischen Sprachen: Aosm. omuz (auch egin, sehr früh çigin), ttü. gag. krm. 
omuz, anatolische Dialekte umuz (Symeonides 1973: 196, Nr. 250), azr. umuz/omuz (ne-
ben çiyin, eyin), tkm. omuz, omurdan (neben egin).20 Nichtoghusische Sprachen: Mkpč. [?] 
omuz = arab. raʼs al-katif „höchster Punkt der Schulter (i. e. Schulterhöhe)“ (vgl. „Schul-
ter“ (arab. al-katif) ist Mkpč. eyin und SWoghu. („turkumānī“) egin)21, kar. omuz/omız, 
čag. omuz (neben ėgin, kitf/kift (← arab.))22, özb. ŭmiz (neben yelka).23 

Das allgemeine türkische Wort für „Schulter“ ist egin, welches in der gesamten Tur-
cia, historisch und modern, verbreitet ist. Belegt im Alttürkischen und anderen hi-
storischen Türksprachen, ist egin oder das Kompositum egin baš das primäre Wort 
für „Schulter“ in vielen modernen Türksprachen. Im Altanatolisch-Türkischen exi-
                                                                                          
19  Auch Französisch verwendet épaule „Schulter“ für den „Bug“ (s. Kahane/Tietze 1958: 597). 
20  Sevortjan (1974: 454‒455) zitiert aus einer handschriftlichen Dissertation zum türkmeni-

schen Yomud-Dialekt von 1960 auch die Bedeutungen „Widerrist“ und „Brust“ [?] für 
omuz. Dies wäre zumindest in semantischer Hinsicht das missing link zwischen omuz und 
omuruġu(n). Die Angabe ist jedoch schwer nachprüfbar und zweifelhaft. 

21  Houtsma 1894: Text, 20. Im zeitgenössischen mittelkiptschakischen Glossar Rasûlid Hexa-
glot ist das tü. Wort für „Schulter“ korrupt (Ms. ͗ ͑N اعن). Halasi-Kun und Golden schlagen 
die Lesung *eġin vor und halten eine Emendation zu omuz oder egin für möglich. Ange-
sichts Houtsma scheint jedoch eyin die beste Lesung zu sein (Rasûlid Hexaglot: 100); an an-
derer Stelle wird arab. raʼs al-katif „top of the shoulder (blade) [Schulterhöhe]“ mit tü. egin  
͗KYN اكين wiedergegeben (Rasûlid Hexaglot: 207). 

22  Der frühtschagataische Dichter Sakkākī (st. vor 853/1449) verwendet wie auch ͑Alī Šēr 
Navā’ī nur ėgin und nicht omuz.  

23  Das Neuuigurische hingegen verwendet für „Schulter“ neben yälkä, alqin, ġol (< atü. qol 
„Oberarm“), oquräk und öšnä (< karachanidisch öšün „Schulterhöhe“ (arab. ra’s al-katif ), 
aber egin „Schulter“, s. DLT i 51) auch die mongolischen Entlehnungen mürä (← mon. mu-
ru, Wmon. mörü(n) „Schulter“) und dola (← mon. dalu „Schulterblatt“). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 149 

stiert egin parallel zu omuz, das dort bereits die primäre Funktion „Schulter“ über-
nommen hat. Egin ist beschränkt auf Phrasen wie „sich/jmd. etw. über die Schul-
tern legen, sich/jmd. etw. umlegen/überziehen“ (egnine gey-, egnine bıraq- oder: bir 
yigit var, başında ..., egninde ..., bėlinde ... „Da ist ein Jüngling, auf seinem Kopf (trägt 
er) ...., um seine Schultern ..., um seine Taille ...“). Aufgrund dieser spezialisierten 
Semantik gibt TS iii 1390–1394 als Bedeutung von egin „Rücken“ an, und so 
kommt es auch zur sekundären Bedeutung eyin „Körper“ und eyin-baş „Kleidung“ 
im Aserbaidschanischen, während çiyin dort das primäre Wort für „Schulter“ ist.24 

Atü. xwā-tü. aosm. egin, čag. ėgin (Vámbéry 1867: 237), Mkpč. egin/eyin, trkm. tuv. egin, 
azr. eyin, kkp. krg. alt. iyin, xks. iŋni (vgl. iŋni söögi „Schlüsselbein (w. Schulterknochen!)“). 
Krč.-blk. imbaš (neben qulbaš), kmk. inbaš, bšk. iŋbaš, cuv. anpuśśi (neben ḫulpuśśi).  

Auch das türkische Wort yaġrın (< atü. yarın) „Schulterblatt“ (vgl. TMEN iv 176–
178, Nr. 1868, yaġrīn) ist weit verbreitet und in einigen modernen Sprachen das 
primäre Wort für „Schulter“. Im Osmanischen scheint es nach dem 16. Jahrhun-
dert an Bedeutung verloren zu haben25 – Meninski 1680 verzeichnet es nicht. Es 
wurde wohl durch den Einfluss von arab. rafš al-katif „Schulter(blatt)schaufel“ 
über yaġrın küregi ds. von kürek kemigi (w. „Schaufelknochen“) abgelöst. In den 
anatolischen Dialekten hat sich seine Bedeutung zu „Rücken“ verschoben (DS xi 
4117–4118, yağarnı etc.). Auch mon. dalu „Schulterblatt“ ist in den anatolischen 
Dialekten verbreitet in der Bedeutung „Schulter, Widerrist; Rücken [et al.]“ (vgl. 
Schönig 2000: 86–88, dalu). Insgesamt sind die Indizien stark, dass tü. omuz 
„Schulter“ ein griechisches Lehnwort ist und nicht mit mon. omuruġu(n) „Brust“ 
zu verbinden ist.26 

2.2 Omuz başı „Widerrist, Schulterhöhe“ 

Dies führt weiter zum nächsten Wort omuz başı für „Widerrist“, das im Türkeitür-
kischen heute genauso lautet. Der Widerrist (auch: Schulterhöhe) ist die höchste 
Stelle des Rückens eines Pferdes, wo der Hals in den Rücken übergeht und das 
                                                                                          
24  Vgl. Tietze 2002: 486, çeğin/çiğin/çiyin. Im ältesten anatolischtürkischen Glossar ist çigin das 

alleinige Wort für „Schulter“ (Turan 2001: 59 = 3a und 60 = 4b), omuz kommt nur in der 
Zusammensetzung omuz başı „Widerrist“ vor. Für Kiptschak-Oghusisch ist auch çigin 
„Schulter des Pferdes“ belegt (Delice 2003: 237). 

25  In der Ḥilye des Ḫāqānī, dem frühesten osmanischen verbalen Portrait des Propheten 
(1007/1598‒99), steht im Abschnitt über die Schultern des Propheten dreimal yaġrın, ein-
mal omuz (Yassı yağrınlı idi Fahr-i cihân „der Ruhm der Welt hatte flache Schulterblätter“, 
Yağrının ortası hem etli idi „zwischen seinen Schulterblättern hatte er Fleisch“, Mevzi-i hâtem 
ise yağrının / Sağ yanına karîb idi anın „der Ort, wo sein Siegel war, war nahe der rechten Sei-
te seines Schulterblatts“, s. Pala 1991: 72‒73). 

26  Denkbar und logisch nicht widerlegbar ist natürlich auch folgende innertürkische Entwick-
lung: Proto-tü. *omızıġ „Schulter, Schlüsselbein, Brust“ > bolgartü. *omırıġ „Brust“ > čuv. 
ămăr/ămra ds. Bolgartü. *omırıġ „Brust“ → mon. omoriġ „Brust, Schlüsselbein“ → rückent-
lehnt in Türksprachen omurav, ovur etc. ds., während Proto-tü. *omızıġ > SWoghu. omuz 
„Brust“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 150 

Stockmaß gemessen wird. Omuz başı ist in den Qābūsnāme-Übersetzungen nicht 
belegt, aber in dem von F. Turan herausgegebenen Bahşayiş Lügati. Turan nennt 
dieses ein „altoghusisches“ Wörterbuch, weil es vereinzelt archaisches Vokabular 
enthält, es ist aber durchaus zum Altanatolisch-Türkischen zu stellen. In dem 
Glossar ist omuz başı, also wörtlich „der Kopf, d. h. die höchste Stelle der Schul-
ter“ die Wiedergabe von pers. bar-i katif „Spitze der Schulter“, was arab. al-ḥārik 
„Widerrist“ übersetzt (Turan 2001: 87 = 29b). Das Begriffsfeld „Schulter“, „Schul-
terblatt“, „Schulterhöhe/Widerrist“ ist freilich in den Wörterbüchern des 14. Jahr-
hunderts nicht normiert (und auch Radloffs diesbezügliche Angaben dürften 
nicht immer anatomisch präzise sein). 

In mehrsprachigen Wörterbüchern aus dem mittelkiptschakischen Bereich fin-
den sich – allerdings nicht explizit auf das Pferd bezogen – arab. ra’s al-katif, also 
„Kopf, i. e. die höchste Stelle der Schulter“ wiedergegeben mit pers. sar-i šāna 
„Kopf, i. e. die höchste Stelle des Schulterblatts“ und tü. schlicht egin oder omuz.27 
Dieses Bild vom Widerrist als dem „Kopf oder höchsten Punkt der Schulter“ zeigt 
sich also in Türkisch, Persisch und Arabisch, obwohl das Arabische ein eigenes 
Wort für den Widerrist hat, nämlich ḥārik. Vielleicht liegt dem letztendlich eine 
Lehnübersetzung aus dem Griechischen zugrunde. Griech. ἀκρωμία akrōmía für 
„Widerrist“, w. „die Spitze der Schulter“ (bestehend aus den Elementen ἄκρον 
ákron „Spitze, Endpunkt“ und ὦμος ōmos „Schulter“) ist bereits im 4. Jahrhundert 
v. Chr. bei Xenophon und in der späteren byzantinischen Hippiatrica-Sammlung 
gut belegt (vgl. etwa Yonge 1870: 596).28 Bei Türkisch omuz başı könnte es sich also 
über persische und/oder arabische Vermittlung um eine Lehnübersetzung aus 
dem Griechischen handeln. 

2.3 Ülp „Rute (i. e. Penis); Schlauch (i. e. Hauttasche, Präputium)“ 

Das Wort für das Geschlechtsorgan des Hengstes ist ülp „Rute (i. e. Penis)“ oder ei-
gentlich „Schlauch (i. e. Hauttasche, Präputium)“. Dieses ülp ist in drei der Über-
setzungen belegt und gibt pers. nar „Penis“ und einmal auch pers. ḫāya „Hoden“ 
wieder (z. B. bir at qısraq görüb ülpini sarqıda ve kişnemeye ͑ayıbdur „wenn ein Pferd, 
                                                                                          
27  Vgl. Rasûlid Hexaglot: 207, und Houtsma 1894: Text, 20. Auch R i 1169 nennt für „Wider-

rist“ nur osm. at omuzu, w. „Pferdeschulter“, während er omuz başı mit „die Schulterkno-
chen des Pferdes“ wiedergibt. Radloff nennt kein Wort für „Widerrist“ aus einer anderen 
Türksprache als Osmanisch. Seine diesbezüglichen Angaben sind jedoch zweifelhaft. Für 
osm. döş gibt er außer der Bedeutung „Brust, Busen“ und „Seite (bei den Tieren)“ auch 
„Widerrist (beim Pferde)“ (R iii 1739). Das Mongolische hat ein eigenes Wort für den „Wi-
derrist (e-s Pferdes)“, i. e. mundaġ-a (Lessing 1995: 551). 

28  Ich danke John Duffy (2007, Email, 6. Juni) und Horst Schneider (2007, Email, 10. Juni), 
für detaillierte Hinweise auf neun Belege von ἀκρωμία in den byzantinischen Hippiatrica 
nach Ausweis des Thesaurus Linguae Graecae: a digital library of Greek literature. Anne McCabe 
(2007, Email, 9. Okt.) wies mich darauf hin, dass für „Widerrist“ συνωμία synōmia („Stelle 
zwischen den Schulterblättern“) in den byzantinischen Texten häufiger sei. Dies käme als 
Basis für eine arabisch-persische Lehnübersetzung nicht in Frage. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 151 

das eine Stute sieht, seine Rute heraushängen lässt, aber nicht wiehert, ist das ein 
Fehler“, Gökyay 2007: 163; vgl. QN Anonym 49a8, QN Aqqāḍıoġlı 49b1). Im Ta-
rama sözlüğü, dem historischen Wörterbuch des Türkeitürkischen, ist ülp zu finden 
mit vier Beispielen aus Wörterbüchern des 16. Jahrhunderts; dreimal heißt es in 
der türkischen Erklärung des persischen Wörterbucheintrags atuŋ ülpi, also „Rute 
(Schlauch) des Pferdes“, einmal allgemein „Penis von Tieren“ (cümle ḥayvānuŋ ẕeke-
ri ki ülp dėrler, s. TS vi 4066). Neben diesem ersten altanatolisch-türkischen Beleg 
für ülp, der nicht aus einem Wörterbuch, sondern aus einem Text über Pferde 
stammt, ist noch eine Dialektvariante aus dem 17. Jahrhundert zu nennen. Evliyā 
Çelebi, Verfasser des monumentalen Reisewerks Seyāḥatnāme, verzeichnet örp 
„Hoden des Pferdes (at ḥayāsı)“ (gefolgt von bayṭal cavı „Rute des Pferdes (at zeke-
ri)“) in einer Liste des rumelisch-türkischen Dialekts der Çıtak in der Dobrudscha 
(Bulgarien) (Dankoff 2008 [1990]: 262 u. 272). Semantisch ist ülp / örp, von der 
Bedeutung „Schlauch, Hodensack“ ausgehend, vielleicht von „Sack, Beutel“ abzu-
leiten und könnte mit dem Dialektwort (aus Adana) ülpü „Euter“ zusammenhän-
gen (DS xi 4064), vgl. dazu auch kzk. örpün „Euter“ (R i 1241).29 

2.4 Aŋır „rötliches helles Falb“ 

Die in meinem altanatolisch-türkischen Material belegten Pferdefarben sind größ-
tenteils in den Türksprachen gut bekannt. Bisher nicht belegt ist die Farbe aŋır. Sie 
kommt im Bahşayiş Lügati sowie in mindestens zwei der Qābūsnāme-Überset- 
zungen vor (s. weiter unten). O. Ş. Gökyay hat das mehrfach vorkommende Wort 
in seiner Edition von Mercümek Aḥmeds Übersetzung falsch als eğri, eğer und egir 
gelesen (Gökyay 2007: 163). Die Etymologie ist in diesem Fall einfacher als die Be-
stimmung des Farbtons. Redhouse (1890: 172), das einzige Wörterbuch, das aŋır 
anführt – seine Quelle dafür ist mir leider unbekannt –, gibt als Bedeutung „brown 
bay [rotbraun].“ In den altanatolisch-türkischen Quellen gibt aŋır „hellgrau“ wie-
der. Im Bahşayiş lügati steht aŋır (at) für pers. sabz ḫing „grünlich-weiß“ = arab. aš-
hab aḫḍar „grünlich-grau“ (Turan 2001: 88 = 30b). In den Qābūsnāme-Übersetzun- 
gen ist aŋır zweimal das Äquivalent von pers. čarma „hellgrau“ (Ceyhan 1997: Vers 
7670; Gökyay 2007: 163), während Şeyḫoġlı und Aqqāḍıoġlı dasselbe Wort mit qu-
la „falb“ übersetzen (QN Şeyḫoġlı: 50a8; QN Aqqāḍıoġlı: 49a8.).30 Es muss sich 
wohl um einen hellen Ton handeln, und zwar um ein „rötliches helles Falb“, viel-
leicht zwischen qula „falb, gelblich-braun“ (s. weiter unten) und boz „rötliches Hell-

                                                                                          
29  Das gesamttürkische Wort für „Euter“ ist yelin. Vielleicht hängt das von Radloff mit „Herz-

beutel, Herzhülle“ übersetzte und aus dem Herzen, der Aorta und dem umgebenden Fett 
(meist eines Pferdes) hergestellte kasachische Gericht ülpöršök auch mit dem hier gesuchten 
Etymon zusammen (R i 1862).  

30  Ein verschriebenes und wohl inkorrektes ?aŋır weist QN Şeyḫoġlı (50a14) anstelle von 
pers. dīza „aschgrau; dunkelfarbig“ auf, während sonst korrekt mit demür qır (Ceyhan 1997: 
Vers 7680; Gökyay 2007: 163) oder demür boz (QN Aqqāḍıoġlı, 49a14) übersetzt wird. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 152 

grau“.31 Nach Laude-Cirtautas (1961: 57, Fn. 6) bezeichnen eine Reihe türkischer 
Pferdefarben sowohl „rotbraun, rötlich“ als auch „grau“, nämlich boz, quba, čal, 
qoŋġur. Entlehnt ist das Wort aŋır aus mon. aŋgir, wo es „gelb-rot“ und „eine gelbe 
Entenart“ bedeutet (Lessing 1995: 44‒45). 

Dieses mon. aŋgir, das schon im 13. Jahrhundert belegt ist (Doerfer 1981: 130), 
geht wieder auf atü. aŋır oder (üblicherweise) aŋıt zurück,32 was eine „rostfarbene 
Ente“ bezeichnet, i. e. die Rostgans (Tadorna ferruginea) (Taube 2002; Hauenschild 
2003: 18). Das Wort ist in den Formen anġıt, anġırt, anġut etc. in der gesamten 
Turcia als „Ente“ gut belegt.33 Ihre auffällig starke Färbung hat im mongolischen 
Sprachraum mit der Form aŋgir zur Nebenbedeutung „gelb-rot“ geführt. Von den 
Türksprachen weisen das Tschagataische und Türkeitürkische sekundäre Farbbe-
deutungen auf (vgl. čag. angġit „rote und weiße Schminke“, R i 187). Im Türkei-
türkischen bzw. in anatolischen Dialekten sind die Farbbezeichnungen ankut „röt-
liches Dunkelgelb“, angudi/ankudi „rostfarben, ziegelfarben; rot“ belegt (DS i 274). 
Letzteres ist eine persische Adjektivableitung von der (aus dem Türkischen) ent-
lehnten Form pers. anqūd. Das altanatolisch-türkische aŋır „falb, rötliches Hell-
gelb“ hingegen geht direkt auf mon. aŋgir „gelb-rot“ zurück. 

2.5 Qula „falb, gelbbraun (Mähne, Schweif und Beine schwarz)“ 

Qula ist eine wohlbekannte und weit verbreitete Pferdefarbe in der Bedeutung 
„falb, gelbbraun (wobei Mähne, Schweif und Beine schwarz sind)“.34 Sie ist quer 
durch die türkischen und mongolischen Sprachen und sogar als Lehnwort im 
Sanskrit (12. Jh.) belegt (s. Mayrhofer 1960 und daran anknüpfend Berger 1967). 
Unverständlicherweise ist aber weder qula noch das nuancierte qurt qula (also 
„wolfsfarbenes“ qula) in Tarama Sözlüğü (TS) verzeichnet. Vielleicht, weil beide 
auch im heutigen Türkeitürkischen noch existieren? Letzteres ist jedoch zu kurt 
kulası geworden. Drei Qābūsnāme-Übersetzungen haben qula, eine auch qurt qula 

                                                                                          
31  Die Färbung des Przewalski-Pferdes (auch Mongolisches Wildpferd genannt), i. e. graugelb 

oder falb (isabellfarben), auch rotbraun, dürfte eine Idee von aŋır geben. 
32  Die von Bazin 1971 in einem runentürkischen Text vom 10. Jh. nachgewiesene und auch 

mit einer glaubwürdigen Etymologie versehene Form aŋır „Ente“ wurde in der Forschung 
kaum rezipiert (vgl. unabhängig davon den gleichen Etymologisierungsvorschlag in Taube 
2002: 261). Für Altuigurisch (wohl 10. Jh.) s. UWB, Lieferung 3, 164, aŋıt und aŋıtkı(y)a; 
für Karachanidisch (11. Jh.) s. DLT i 59, aŋit. 

33  Doerfer (1981: 130‒132, 136) führt folgende Formen an: ttü. anatolische Dialekte angu(r)t, 
azr. anġut, čag. anqut/anqur, özb. angirt, kmk. hanqut, uig. haŋgit. Ausgehend von einer 
(nicht belegten) Form atü. aŋqït rekonstruiert er tü. *paŋkIrtI (> aŋqïrt). Diese Rekonstruk-
tion eines ursprünglichen *p- > h- läßt sich nicht mit Bazins lautmalerischer Etymologie 
vereinbaren (vgl. Bazin 1971: 58‒59). 

34  Für Beispiele von qula-farbenen Pferden und Beschreibungen anderer moderner Pferdefell-
farben (tü. donlar) s. At ve İnsan, abgerufen Juni 2007, <http://atveinsan.bravehost.com/ 
at_donlari.html> und Equrim Forum, abgerufen Juni 2007, <sempatiksitem.com/equrim/ 
forum_posts.asp?TID=97&PID=432#432>. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 153 

(qula = pers. čarma „hellgrau“ in QN Aqqāḍıoġlı: 49a8, und QN Şeyḫoġlı: 50a8; 
qula = pers. zarda „gelb, falb“ in QN Aqqāḍıoġlı: 49a14; qula und qurt qula = 
pers. samand „cremefarben“ in Gökyay 163).35 Darüberhinaus weist die altanato-
lisch-türkische Märchensammlung Ferec baʿde ş-şidde aus dem 14. Jahrhundert qula 
eşegüm „mein falber Esel“ auf (Hazai 2006 i 235b17). 

2.6 Sis „gefleckt, gesprenkelt; Schecke“ 

Nur auf den osmanisch-mittelkiptschakischen Bereich beschränkt ist die Pferde-
fellfarbe sis SYS سيس „gefleckt, gesprenkelt; Schecke“ (Radloff verzeichnet sis als 
Osmanisch, R iv 721). Eine Qābūsnāme-Übersetzung verwendet sis (at) als Wie-
dergabe von pers. ( arab.) abraš „gesprenkelt“ (QN Şeyḫoġlı 50a13). Tarama 
Sözlüğü gibt sis renkli [at canavar] mit einem Beleg aus dem 14. Jahrhundert (mit 
zweifelhafter Bedeutungsangabe „kır renkli [grau]“ neben „benekli [gefleckt]“) 
und einen Beleg für sis [at] „gefleckt“ aus Mütercim ʿĀṣıms Übersetzung des al-
Qāmūs al-muḥīṭ von 1250/1834 (TS v 3489‒3490). Praktisch alle modernen Os-
manischwörterbücher verzeichnen sis „gefleckt, gescheckt“ als Türkisch und stel-
len es im Allgemeinen mit dem sinnverwandten Wort „Sommersprossen“ sowie 
mit „Nebel“ zusammen in ein Lemma. Ein arabisch-mittelkiptschakisches Glos-
sar des 14./15. Jahrhunderts setzt sis als im Arabischen bekannt voraus und gibt 
daher keine Bedeutung an (arab. as-sīs wa-l-yāġiz maʿrūfān „sis und yaġız [i. e. 
schwarz] sind bekannt“). Zajączkowski (1965: 334 u. 336 = Tafel II, Fol 8b2) 
stellt jedoch fest, dass „[d]ie arabischen Handwörterbücher (auch Dozy) diese 
Wörter nicht [kennen].“ Auch Laude-Cirtautas 1961 nennt in ihrer Studie zu den 
türkischen Farbbezeichnungen sis nicht. In der Bedeutung „Sommersprossen, 
Flecken im Gesicht und am Körper“ ist sis wohl auch aus dem Türkischen ins 
Persische gelangt. Das Persische kennt sīs sonst hauptsächlich als „schnelles und 
flinkes Ross“ (was auf das akkadische und assyrische Wort für „Pferd“ zurückge-
führt wird, s. Dihḫudā, Stichwort sīs). Die Herkunft von sis im Türkischen und 
der genaue Zusammenhang mit sis „Nebel“ sind noch zu klären. 

Literatur 

1. Primärliteratur 

Atalay, Besim (Übers.) 1945. Ettuhfet-üz-zekiyye fil-lûgat-it-türkiye. İstanbul. 
Birnbaum, Eleazar (Hrsg.) 1981. The Book of Advice/King Kay Kā’us ibn Iskander: 

The Earliest Old Ottoman Turkish Version of his Ḳābūsnāme. Duxbury, Mass. 

                                                                                          
35  Sağol (1995: 137‒138) zitiert qula, qızıl qula und quru qula im Osmanischen, nennt aber 

nicht den Beleg in Mercümek Aḥmeds Qābūsnāme-Übersetzung, obwohl sie diese nach T. 
Akçalı [Işıközlü]s unpublizierter Edition von 1966 ausgewertet hat. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 154 

Boratav, Pertev Naili 1954. Quatre vingt quatorze proverbes turcs du XVe siècle, 
restés inédits. In: Oriens (7.2): 223–249. 

Ceyhan, Âdem (Hrsg.) 1997. Bedr-i Dilşad’ın Murâd-nâmesi. İstanbul. 2 Bde. 
Delice, H. İbrahim (Hrsg.) 2003. Hulasa: okçuluk ve atçılık: Kitâb fî-ilmi’n-nüşşâb, 

Kitâb fî-riyâzâti’l-hayl, Kitâb fî-ilmi’l-musâbaka/Hüseyin b. Ahmet el-Erzurumî. İs-
tanbul. 

Gökyay, Orhan Şaik (Hrsg.) 2007 [1944]. Kabusnâme/Keykâvus. Mercimek Ah-
med (Übers.). İstanbul. 

Houtsma, Martijn Theodoor (Hrsg.) 1894. Ein türkisch-arabisches Glossar: nach der 
Leidener Handschrift. Leiden. 

İzbudak, Velet (Hrsg.) 1936. Atalar sözü. İstanbul. 
Pala, İskender (Hrsg.) 1991. Hilye-i Saadet. Ankara. 
QN Anonym = Qābūsnāme. London, British Library, Or. 11281. 
QN Aqqāḍıoġlı = Aqqāḍıoġlı (Übers.). Qābūsnāme. London, British Library, Or. 

7320. 
QN Şeyḫoġlı = Şeyḫoġlı Muṣṭafā (Übers.). Qābūsnāme. Kairo, Dār al-Kutub, 

Funūn mutanawwaʿa, Turkī, Mīm 22. 
Rachewiltz, Igor de 1972 a. Index to the Secret History of the Mongols. Bloomington. 
— (Übers.) 1972 b. The Secret History of the Mongols: Ch. 3. In: Papers on Far 

Eastern History (5): 149–175. 
Rasûlid Hexaglot = Halasi-Kun, Tibor et al. (Übers.)/Golden, Peter B. (Hrsg.) 

2000. The King’s Dictionary: The Rasûlid Hexaglot: Fourteenth Century Vocabularies 
in Arabic, Persian, Turkic, Greek, Armenian, and Mongol. Leiden/Boston (Hand-
buch der Orientalistik; 8.4). 

Turan, Fikret (Hrsg.) 2001. Eski Oğuzca satırarası tematik sözlük, Bahşayiş lügati. 
İstanbul. 

2. Sekundärliteratur 

Bang, Willi 1918. Beiträge zur türkischen Wortforschung. In: Túrán: folyóirat kele-
teurópai, elő-és belso ̋ázsiai kutatások számára (3): 289–310. 

Bazin, Louis 1971. Note sur *angγïrt, nom turco-mongol dʼune variété de „ca-
nard“. In: Lajos Ligeti (Hrsg.). Studia Turcica. Budapest: 55–59. 

Berger, Hermann 1967. Türkische Pferdewörter bei einem Sanskrit-Lexiko- 
graphen. In: Indo-Iranian Journal (10/2–3): 177–180. 

Dankoff, Robert 2008 [1990]. Turkic Languages and Turkish Dialects According 
to Evliya Çelebi. In: From Mahmud Kaşgari to Evliya Çelebi: Studies in Middle 
Turkic and Ottoman Literatures. Istanbul: 259–276. 

Dihḫudā = Dihḫudā, ʿAlī Akbar 1372–1373 [1993–1994]. Luġatnāma. Tihrān.  
14 Bde. <http://www.mibosearch.com/>, zuletzt abgerufen am 22.07.2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 155 

DLT = Dankoff, Robert/Kelly, James (Hrsg.) 1982–1985. Türk şiveleri lügatı = 
Dīvānü Luġāt-it-Türk/Maḥmūd el-Kāşġarī; inceleme, tenkidli metin, İngilizce tercüme, 
dizinler. Duxbury, Mass. 3 Bde. 

Doerfer, Gerhard 1970. [Rezension:] Altaistica, (...). Jahrgang 18 (1969), Heft 3. 
In: Ural-Altaische Jahrbücher (42): 244–250. 

— 1981. Materialien zu türk. h- (I). In: Ural-Altaische Jahrbücher (NF 1): 93–141. 
DS = Türkiye’de halk ağzından derleme sözlüğü. Ankara, 19932. 
Egorov, Vasilij G. 1964. Ėtimologičeskij slovar’ čuvaškogo jazyka. Čeboksary. 
Eisenstein, Herbert 1996. Überlegungen zu einer Darstellung der Rolle des Pfer-

des in der arabisch-islamischen Kulturgeschichte. In: Wiener Zeitschrift für die 
Kunde des Morgenlandes (86): 107–117. 

Eren, Hasan 1999. Türk dilinin etimolojik sözlüğü. Ankara. 
Gürsoy-Naskali, Emine (ed.) 1995. Türk kültüründe at ve çağdaş atçılık. İstanbul. 
Hauenschild, Ingeborg 2003. Die Tierbezeichnungen bei Mahmud al-Kaschgari: eine 

Untersuchung aus sprach- und kulturhistorischer Sicht. Wiesbaden. 
Hazai, György/Tietze, Andreas (Hrsg.) 2006. Ferec ba ͑d eş-şidde. Freud nach Leid. 

(Ein frühosmanisches Geschichtenbuch). Berlin. 2 Bde. 
Jahn, Karl/Sinor, Denis (eds.) 1965. Proceedings of the VIIth Meeting of the Permanent 

International Altaistic Conference [PIAC], 29 August – 3 September 1964 (“The 
Horse in Ancient Altaic Civilization”) = Central Asiatic Journal (10). Wies-
baden. 

Kahane, Henry/Kahane, Renée/Tietze, Andreas 1958. The Lingua Franca in the 
Levant. Turkish Nautical Terms of Italian and Greek Origin. Urbana. 

Kałużyński, Stanisław 1961. Mongolische Elemente in der jakutischen Sprache. War- 
szawa. 

Kortantamer, Tunca 1973. Leben und Weltbild des altosmanischen Dichters Aḥmedī un-
ter besonderer Berücksichtigung seines Diwans. Freiburg i. Brsg. 

Laude-Cirtautas, Ilse 1961. Der Gebrauch der Farbbezeichnungen in den Türkdialekten. 
Wiesbaden. 

Lessing, Ferdinand D. 19953 [1960]. Mongolian-English Dictionary. Bloomington. 
Mayrhofer, Manfred 1960. Mongolische Pferdewörter bei einem Sanskrit-

Lexikographen? In: Festgabe für Herman Lommel = Paideuma (7, Heft 4/6): 274–276. 
McCabe, Anne Elena 2006. A Byzantine Encyclopaedia of Horse Medicine. The 

Sources, Compilation, and Transmission of the Hippiatrica. Oxford/New York. 
Meninski, Franciscus à Mesgnien 2000 [1680]. Thesaurus linguarum orientalium 

Turcicae-Arabicae-Persicae. İstanbul, reprint. 6 Bde. 
Miller, Roy Andrew 1975. Japanese–Altaic Lexical Evidence and the Proto-Turkic 

“zetacism–sigmatism”. In: Louis Ligeti (ed.) Researches in Altaic Languages. Pa-
pers Read at the 14th Meeting of the Permanent International Altaistic Conference, Held 
in Szeged, August 22–28, 1971. Budapest: 157–179. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 156 

O’Beirne-Ranelagh, Elizabeth/Belton, Christina (Übers.) 1996. The International 
Horseman's Dictionary: English, French, German, Italian, Spanish. London.  

Pekarskij, Ėduard K. 1945. Yakut dili sözlüğü. İstanbul. 
Poppe, Nicholas 1975. Rezension: Gerhard Doerfer, Lautgesetz und Zufall, 1973. 

In: Central Asiatic Journal (19): 158–159. 
R = Radloff, Wilhelm [= Radlov, Vasilij] 1893–1911 [1960]. Versuch eines Wörter-

buches der Türk-Dialecte. Opyt’ slovarja tjurksich narěčij. St. Petersburg. 4 Bde. 
Photomechan. Nachdruck. ’s-Gravenhage. 

Sağol, Gülden 1995. Tarihî şivelerde at donları. In: Emine Gürsoy-Naskali 
(Hrsg.). Türk kültüründe at ve çağdaş atçılık. İstanbul: 126–146. 

Schönig, Claus 2000. Mongolische Lehnwörter im Westoghusischen. Wiesbaden. 
Sevortjan, Ėrvand V. 1974. Ėtimologičeskij slovar’ tjurkskich jazykov. (Bd. 1). 

Moskva. 
Solṭānī Gordfarāmarzī, ʿAlī 1987. Asb III: In Islamic Times. In: Encyclopædia 

Iranica (Vol. 2, fasc. 7): 731–736. 
Starostin, Sergei/Dybo, Anna/Mudrak, Oleg 2003. Etymological Dictionary of the 

Altaic Languages. Leiden/Boston. 3 Bde. 
Symeonidis, Charalampos 1973. Griechische Lehnwörter im Türkischen. In: Bal-

kan Studies (14): 167–200. 
Taube, Erika 2002. Was für ein Vogel ist der angir? In: Karénina Kollmar-

Paulenz/Christian Peter (Hrsg.). Tractata Tibetica et Mongolica: Festschrift für 
Klaus Sagaster zum 65. Geburtstag. Wiesbaden: 255–263. 

Tietze, Andreas 2002. Tarihi ve etimolojik Türkiye Türkçesi lugatı.  Sprachgeschichtliches 
und etymologisches Wörterbuch des Türkei-Türkischen. (Bd. 1). Wien/İstanbul. 

TMEN = Doerfer, Gerhard 1963–1975. Türkische und mongolische Elemente im Neu-
persischen. Wiesbaden. 4 Bde. 

TS = Aksoy, Ömer Asım/Dilçin, Dehri (Hrsg.). 19882. XIII. asırdan günümüze ka-
dar kitaplardan toplanmış tanıklariyle tarama sözlüğü. Ankara. 8 Bde. 

ŬTIL = Akobirov, S. F. et al. 1981. Ŭzbek tilining izohli luġati. Moskva. 2 Bde. 
UWB = Röhrborn, Klaus 1977–1998. Uigurisches Wörterbuch: Sprachmaterial der 

vorislamischen türkischen Texte aus Zentralasien. Wiesbaden. 6 Lieferungen. 
Vámbéry, Hermann 1867. Ćagataische Sprachstudien. Leipzig. 
Vangǰil, Borǰigitai 1990. Köke ǰula: Mongġol ulamǰilaltu amidural-un toli. [Qayilar 

(Hailar)] 1990. 
Yonge, Charles Duke 1870. An English-Greek Lexicon. New York. 
Zajączkowski, Ananiasz 1965. Das Pferd nach dem arabisch-kiptschakischen 

Glossar ad-Durrat al-muḍīʼa fī-l-luġat at-turkiyya. In: Karl Jahn/Denis Sinor 
(eds.) 1965. Proceedings of the VIIth Meeting of the Permanent International Altaistic 
Conference [PIAC], 29 August – 3 September 1964 (“The Horse in Ancient Altaic 
Civilization”) = Central Asiatic Journal (10). Wiesbaden: 333–338. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NEUES ZUR ALTANATOLISCH-TÜRKISCHEN PFERDETERMINOLOGIE 157 

Anhang 1:  
Altanatolisch-türkische Bezeichnungen des Exterieurs des Pferdes 

 
 
1.  qulaq Ohr 
2.  qulaq tözi Ohrwurzel 
3.  alın Stirn 
4.  göz Auge 
5.  burun Nüstern 
6.  dudaq (d̤udaq) Lippe 
7.  eŋek Kinn 
8.  boġaz; boġazlaġu Kehle; Kehlkopf 
9.  boyun Hals 
10.  ovur (*omur?), gögüs Brust 
11.  arqa Rücken 
12.  omuz başı Widerrist 
13.  bıqın, bögür Flanke  
14.  bėl Lende, (Rücken?) 
15.  saġrı Kruppe 
16.  quyruq dibi Schweifrübe 
17.  quyruq Schweif 
18.  ülp Rute, Schlauch 
19.  yaġrın Schulter 
20.  el, öŋ ayaq Arm, Vorderbein 
21.  incük Rohrbein 

22.  bilek, ḫurda (pers.), ḫurda-gāh (pers.) 
Fessel(gelenk) 

23.  doynaq (d̤ıynaq) Huf 
24.  bud, uyluq Schenkel 
25.  qıç Hinterbacke 
26.  ayaq, qıç ayaq Bein, Hinterbein 
27.  bürçek Schopf 
28.  yėli (yalı?) Mähne 
 
Weitere Körperteile: 
baş Kopf 
yüz, çehre (pers.) Gesicht 
diş Zahn 
kirpik Wimpern 
deri Haut 
tü Fell, Behaarung 
saç Langhaar 
ökçe Ferse 
eyegü Rippe 
daşaq, ḫāya (pers.) Hoden 
göt After 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HELGA ANETSHOFER 158 

Anhang 2: 
Altanatolisch-türkische Pferdefellfarben 

schwarz, Rappe yaġız (rötlich), qara, demür renklü  
rot, Fuchs al, qan alca, ḫurmāyī (pers.) 
(rot)braun, Brauner d ̤oru/d ̤orı (Mähne, Schweif und Beine sind schwarz), 

ḫurmāyī d ̤oru, d ̤opraq renklü 
falb, gelb aŋır (mon.  tü.) rötlich-hellgelb, qula gelb-braun 

(Mähne, Schweif und Beine schwarz), qurt qula, ṣaru 
grau demür qır, demür boz (rötlich) 
gefleckt, Schecke alaca, alaca ve bulaca, beste beste (pers.), sis 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur und Mensch als Maßeinheiten  
in den Türksprachen 

Ablet Semet, Berlin / Göttingen 

„Die Sprache ist nichts anderes, als das Komplement des Denkens, das Bestreben, die 
äußeren Eindrücke und noch dunkeln inneren Empfindungen zu deutlichen Begriffen 
zu erheben, und diese zu Erzeugung neuer Begriffe miteinander zu verbinden. Die Spra-
che muß daher die doppelte Natur der Welt und des Menschen annehmen, um die Ein-
wirkung und Rückwirkung beider aufeinander wechselseitig zu befördern; oder sie muss 
vielmehr in ihrer eigenen, neu geschaffenen, die eigentliche Natur beider, die Realität 
des Objekts und des Subjekts, vertilgen, und von beidem nur die ideale Form beibehal-
ten.“ (Wilhelm von Humboldt 1973: 8‒9). 

In jeder Zivilisation kennen wir das Bestreben nach Rationalisierung, also nach 
Vereinheitlichung ähnlicher Erscheinungen. Die Anzahl bestimmter Objekte, die 
wir in unserer Umwelt wahrnehmen, ihr Aussehen, ihre Farben und Formen, all 
das wollen wir beschreiben können. Wir wollen es sehr genau beschreiben können, 
um uns mit unseren Mitmenschen besser austauschen zu können. Das heißt aber 
auch, dass die geometrischen Maße der Objekte, ihr Volumen und ihr Gewicht auf 
eine Art und Weise bezeichnet werden müssen, die Vergleichbarkeit erlaubt. 

Dies sind Fragen, wie sie im kaufmännischen Warenverkehr genauso auftauchen 
und zunehmend unverzichtbar sind wie in allen anderen kulturellen Bereichen. 
Das Verlangen nach einem zuverlässigen Maß und einer nachvollziehbaren Einheit 
vergleichbarer Objekte begegnet uns sowohl im Handwerk wie in der Architektur, 
Mathematik oder Astronomie sowie in allen anderen Wissenschaften und in den 
Künsten. 

Das Maß ist eines der frühesten Werkzeuge, die der Mensch erfunden hat. 
Selbst so genannte einfache Gesellschaften benötigen für viele Tätigkeiten Hilfs-
mittel zum Messen, wie zum Beispiel beim Bau von Jurten und Häusern, bei der 
Herstellung von Kleidung oder beim Tausch und Handel von Lebensmitteln und 
Materialien.  

Um hier eine Gleichwertigkeit von Tauschobjekten herstellen zu können, sind 
Zahlen und Maßeinheiten unverzichtbar. Dies gilt vor allem beim Kontakt und 
Austausch unterschiedlicher Kulturen.1 Beim interkulturellen Handel der Türkvöl-
ker und Chinesen kann man davon ausgehen, dass irgendwann eine bestimmte 

1  Zu den Maßeinheiten im Alttürkischen vgl. Özyetkin 2003 mit ausführlicher Einleitung. 
Weiterhin geht Simone-Christiane Raschmann in ihren Publikationen auf die Maßeinhei-
ten in den Orchon-Inschriften und altuigurischen Dokumenten ein. Hier sind auch die 
zahlreichen Studien von japanischen Wissenschaftlern wie N. Yamada, Dai Matsui und 
Takao Moriyasu zu erwähnen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABLET SEMET 160 

Länge Seide auf einer Rolle bestimmter Breite ein Maß gewesen sein muss, um 
z. B. den Gegenwert eines Pferdes festzusetzen. Diese Festsetzungen schlugen sich 
dann früher oder später in den jeweiligen Sprachen und Wertevorstellungen nieder. 

Es ist nicht verwunderlich, dass den allerfrühesten Maßeinheiten Körperteile 
und Objekte aus der natürlichen Umgebung zugrunde lagen. Frühe babylonische 
und ägyptische Aufzeichnungen sowie Passagen aus der Bibel zeigen, dass die 
Länge zuerst anhand der Maße von Arm, Hand oder Fingern gemessen wurde. 
Die Zeit wurde nach den Umlaufzeiten oder Rotationsperioden von Sonne, 
Mond und anderen Himmelskörpern eingeteilt. 

1. „Entlehnte Maße“ 

In den frühesten Inschriften der Türkvölker hingegen, d. h. bis etwa zum 9. Jahr-
hundert, dürfen wir in unserer Suche nach Maßeinheiten solch einfache Verhält-
nisse nicht erwarten. Die meisten uns bekannten Überlieferungen sind schlichte 
Grabinschriften, in denen aus nachvollziehbaren Gründen kein großes Bedürfnis 
nach Verwendung von Maßeinheiten bestand. Immerhin ist nach den bisherigen 
Forschungen von Talat Tekin unter yol, wörtlich: „Weg, Reise“ die Bedeutung „mal“ 
in der Kategorie katlama sayıları zu verstehen (Tekin 2003: 133). Unter zaman zar-
fları schreibt er: „die ursprünglichen Nomen kün „Tag“ und tün „Nacht“ werden al-
lein als Adverb verwendet.“ (Tekin 2003: 141). Es ist dennoch anzunehmen, dass 
die mit der Natur so eng verbundenen Steppenvölker ihre Maßeinheiten aus der 
Natur und den eigenen Körperteilen entwickelt haben könnten.  

Aus den altuigurischen Texten zum Beispiel, die zu mehr als 90 % aus anderen 
Sprachen übersetzt wurden, können wir eine Reihe von Maßeinheiten herausle-
sen, die zum Teil aus anderen Sprachen entlehnt worden sind. Die Gründe dafür 
liegen in dem Bedürfnis, Maßeinheiten, derer man im Kontakt mit anderen Völ-
kern bedurfte, die aber in der eigenen Sprache noch nicht vorhanden waren, so 
einfach wie möglich (das heißt zum Teil „wörtlich“) zu übernehmen. Zu solchen 
Maßeinheiten gehören meistens Begriffe für Raummaße und Gewichte. Auch die 
Islamisierung hatte einen bedeutenden Einfluss auf die Herausbildung neuer 
Maßeinheiten, zum Beispiel die Gewichte, Hohl-, Längen- und Flächenmaße wie 
auch die Währung (Hinz 1955). 

2. Türksprachige Bildungen von Maßeinheiten 

Hier stellt sich die Frage, ob die Türkvölker tatsächlich so wenige eigene Maßein-
heiten hatten, wie in manchen Untersuchungen angenommen wird. Was haben sie 
beispielsweise für bestimmte Zeitabschnitte eines Tages verwendet? Welche Begriffe 
hatten sie für Zahlen-, Längen-, Flächen-, Hohl- und Gewichtsmaße? 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND MENSCH ALS MASSEINHEITEN  161 

In der Tat haben die Türksprachen nach dem 13. Jahrhundert durch intensive-
ren kulturellen, wirtschaftlichen und vor allem religiösen und ethnischen Kon-
takt und durch Austausch weitere Maßeinheiten entwickelt oder von anderen 
Sprachen übernommen. An dieser Stelle soll nicht von den Maßeinheiten in den 
einzelnen Türksprachen die Rede sein. Vielmehr wollen wir uns hier nur auf jene 
besonderen Maßeinheiten konzentrieren, die Mensch und Natur in den Fokus 
nahmen und dadurch die Besonderheiten bestimmter Lebensweisen verdeutli-
chen. Unter dieser Maßgabe lässt sich das tschagataische Baburnāme des Zahir ad-
Din Muhammad Babur (1483‒1530) als Beispiel für die tschagataischen Sprach-
varianten betrachten, während für die modernen Türksprachen das Kasachische 
und das Uigurische als Referenz dienen sollen. 

Die Sprache des Baburnāme liefert uns eine authentische Form der während 
des 16. Jahrhunderts gesprochenen mittelasiatischen islamischen Türki-Sprache, 
wobei die Einflüsse der „heiligen“ Sprachen Persisch und Arabisch relativ gering 
ausgeprägt sind. Die sprachlichen Besonderheiten des Werks geben uns zudem 
weitere Auskünfte über die damaligen kulturellen und ethnischen Besonderhei-
ten der Türken in Zentralasien. Es wäre zwar interessant, unter den vielen sprach-
lichen „Wundern“ des Werks ein paar besondere Maßeinheiten herauszugreifen, 
in denen Menschen und Natur im Zentrum stehen, doch sollen in diesem Auf-
satz einige Beispiele betrachtet werden, deren Ursprünge sehr weit zurückliegen, 
nämlich Längenmaße und Maßeinheiten für die Zeit.  

3. Längenmaße (Länge, Höhe und Breite) 

Neben vielen anderen Nomen kommen eine Reihe von Maßeinheiten aus dem 
Arabischen und Persischen im Baburnāme vor. 

Qedem < arab. qadam „Schritt“ pl. ‚’aqdam „Fuß“ (etwa 0,30 Meter) (Wehr 1985: 
1008a), wie zum Beispiel in dem folgenden Satz: 

yeti-sekiz qadam yanıp edim kim yayaq üč kiši manga qatıldı (Baburnāme: 107b). 
„Ich war sieben oder acht Schritte zurückgegangen, als die drei Männer, die zu Fuß gin-
gen, zu mir aufschlossen.“ 

„Schritt“ ist eine der Maßeinheiten für Länge, und wir können sie in verschiede-
nen Formen in allen Türksprachen finden. 

Kas. adım, ayaq alıs  
Uig. maŋdam, čamdam, qädäm 

In dem qarachanidischen Werk Qutadgu bilig von Yūsuf Ḫāṣṣ Ḥājib (11. Jh.) 
kommt das Wort zweimal in der Form maŋım (maŋ- „gehen“ –im) vor: 

küni bir maŋım ol tüni bir maŋım 
ilärür ölümkä kurıtur äŋim (KB 1389) 
(Wörtlich: Der Tag ist ein Schritt, und die Nacht ist ein Schritt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABLET SEMET 162 

Er schickt [uns] zum Tod und vernichtet das Gesicht [„Schönheit“, „Ruhm“]). 
„Jeder Tag ist ein Schritt näher zum Tod. Er schickt uns in den Tod und vernichtet [un-
ser] Ansehen.“ 

Im Altuigurischen wurde maŋ sowohl als Verb in der Bedeutung von „gehen“ als 
auch als Nomen für die Maßeinheit, „Schritt“, verwendet (Clauson 1972: 767a):2  

iki yüz maŋ yer „zweihundert Schritte“ (Ht III: 755). 

oq atım „arrowshot” 

Im Baburnāme, 106b, wird der Ausdruck oq atımı als Maßeinheit verwendet. Er 
bedeutet die Länge eines Pfeilschusses.  

bir oq atımı qavlap kelip edük kim yaġınıŋ čapqunčısıġa yettük 

Ich übersetze diesen Satz wie folgt: 

„Wir hatten die Länge eines Pfeilschusses zurückgelegt, als wir auf feindliche Reiter tra-
fen, die genauso viele waren wie wir.“ 

Die Verbindung Nomen+Verb-Xm ist auch eine der ältesten Strukturen für die 
Bildung der Maßeinheiten. In den Orchon-Inschriften finden wir eine ähnliche 
Wordbildung: 

süŋüg batımı qarıg söküpän kögmän yıšıg toga yorıp qırqız bodunug uda bastımız (KT O 35). 
Wörtlich übersetzt: „Wir haben lanzenhohen Schnee zerteilt, sind über den Kögmän-Berg 
gestiegen und haben die Kirgisen in ihrem Schlaf überfallen.“ 

süŋüg batımı qarıg söküpän kögmän yıšıg toga yo[rıp] qıırqız bodunug uda basdım. (BK O 26) 
„Ich habe lanzenhohen Schnee zerteilt, bin über den Kögmän-Berg gestiegen und habe die 
Kirgisen in ihrem Schlaf überfallen.“3  

Nach den zahlreichen Belegen im Altuigurischen und Qarachanidischen können 
wir zeigen, dass die meisten Maßeinheiten damals diese Struktur aufwiesen. In 
den modernen Türksprachen ist diese Konstruktion nach wie vor sehr weit ver-
breitet. 

Im Folgenden soll von den Längenmaßen qarı „Arm“ und yıġač „Baum, Holz“ 
die Rede sein.  

yana bir Isfaradur. Kohpāya vāqi‘ boluptur. Aqar suları, safālıġ baġčaları bar. Marġīnānnıŋ ġarb-
jenūbı dur. Marġīnān bilä Isfara arası toquz yıġač yol dur. Sardiraxtīsı bisyār dur, valî bāġčalarıda 
aksar bādam diraxtı dur. Eli tamām Sart va fārsīgūy dur. Isfaranıŋ bir šar‘īsıda janūb sarı pušta-
larnıŋ arasıda bir pārča taš tüšüptur, Sang-i āyīna derlär. uzunluqı taxmīnan on qarı bolġay, bu-
landlıqı baʿzı yeri kişi boyı, pastlıqı bazı yeri kişiniŋ beličä bolġay (Baburnāme: 3b) 
„Weiterhin gibt es Isfara, das sich auf Hügeln befindet. Es hat fließendes Wasser und an-
genehme Gärten. Es liegt im Südwesten von Margilan. Die Strecke zwischen Margilan 

                                                                                          
2  Bei Clauson fehlt die Bedeutung von maŋ als Maßeinheit „Schritt“. Für die Bedeutung 

„Schritt“ siehe Özyetkin 2003: 200. 
3  Vgl. Tekin 2003b: 48‒49: „mızrak batımı karı söküp Kögmän dağlarını aşarak Kırgız halkını 

uykuda (iken) bastım“. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND MENSCH ALS MASSEINHEITEN  163 

und Isfara beträgt neun yıgač (Baum oder Holz). [Isfara] ist eine von den antiken Städ-
ten. Dort sind viele Obstbäume, aber die meisten Bäume in ihren Gärten sind Mandel-
bäume. Alle ihre Bewohner sind Sarten und sprechen Persisch. Ein šarʿî (2.2 Kilometer) 
von Isfara in Richtung Süden, zwischen den Hügeln, ist ein Stein, den man Spiegelstein 
nennt. Seine Länge [des Steins] beträgt ungefähr zehn qarı, an manchen Stellen ist er so 
hoch wie die Körpergröße eines Mannes, an anderen etwa so schmal wie die Taille eines 
Mannes.“ (Baburnāme: 3b). 

Das Wort qarı finden wir auch im Kasachischen in der Bedeutung von „Arm“ 
(Abikän Uli 2005: 649b). Daher entspricht die Höhe des Felsens etwa acht bis 
neun Metern. Nach der englischen Übersetzung des Baburnāme von W. M. 
Thackston jr. ist ein qarı mit einem yard (0,9144 Meter) vergleichbar (Babur Mir-
za 1993: 7). Doch sollten wir hierbei die körperlichen Größenunterschiede der 
Völker nicht außer Acht lassen.  

yıġač ist eine archaische Maßeinheit, die auch schon aus den altuigurischen 
Texten bekannt ist. In der persischen Variante des Baburnāme ist yıġač mit farsang 
übersetzt. Im Dīwān Luġat at-Turk können wir die Umrechnung von Farsaŋ und 
yıġač finden. Die Länge dieser Maßeinheiten unterscheidet sich nach der geogra-
phischen Lage: 6.240 Meter in Iran, 6.000‒8.000 Meter in Afghanistan, doch sind 
bis zu 10.000 Meter im Gebrauch. In Zentralasien beträgt diese Länge zwischen 
fünf und acht Kilometern (Scholz/Vogelsang 1991: 122, 126). In der Türkei und 
Aserbaidschan versteht man unter dieser Maßeinheit eine Länge zwischen 6,4 
und 7,4 Kilometern (Arat 2006: 737‒738).  

4. Maßeinheiten für Zeit 

Im Baburnāme (95a) wurde die Zeiteinheit für drei Stunden mit dem indischen 
Wort pahar „Uhr“ bezeichnet, das eine Teilung jeweils des Tages und der Nacht 
in Viertel bedeutet. 

sulhgūna qılıp kečädin iki pahar bola yawušup edi kim Šayxzāda darvāzasıdın čıqıldı  
„Wir vereinbarten einen Waffenstillstand, und ungefähr im zweiten Viertel der Nacht gin-
gen wir durch das Schaychzada-Tor.” 

kečäniŋ üč paharı bolġan edi (104b)  
„Es musste im dritten Viertel der Nacht gewesen sein.“ 

Das altuigurische Wort közät, das eine „Doppelstunde“ bezeichnete, ist eine 
Übersetzung des chinesischen geng und damit auch eine Übertragung der chinesi-
schen Vorstellung, nach der die Nacht in fünf Doppelstunden eingeteilt war. Das 
Wort közät ist ein Ausdruck für „etwas im Auge behalten“ (vgl. Clauson 1972: 
758a).4 

 

                                                                                          
4  Zum Thema der Einteilung der Nachtstunden s. Zieme 2007. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABLET SEMET 164 

Kommen wir nun zur Maßeinheit köč „Umzug, Migration“ 

köč ist die wichtigste Besonderheit der Steppenvölker. Sie wandern, um frische 
Weidegründe zu finden, sie ziehen um wegen Streitereien untereinander, oder sie 
wandern weiter, egal, ob sie beim Kampf gegen Feinde unterlagen oder auch ge-
wannen. Wir können daher wohl vermuten, dass das Wort köč eine der ältesten 
Maßeinheiten bei den Türkvölkern ist. 

Bei den noch existierenden nomadischen Türkvölkern oder einem Teil be-
stimmter Türkvölker, die noch immer ein nomadisches Leben führen, wird das 
Wort sehr oft verwendet, aber nicht nur als Nomen, sondern auch als Maßein-
heit für Länge, wie bei den anderen verwandten Völkern, die aus den verschie-
densten Gründen mobil sind. 

In den früheren altuigurischen Brahmi-Texten kommt das Wort köč in der 
Form köj mit der Bedeutung „Nomadentum“ vor (von Gabain 1954: 24, 92).5 Im 
Dīwān Luġāt at-Turk von Maḥmūd al-Kāšġarī (11. Jh.) kommt das Wort als Maß-
einheit in der Bedeutung „kurze Zeit, eine Weile“ vor (Dankoff/Kelly 1982: I, 
162). 

Dazu gibt es auch ein Beispiel aus dem Baburnāme. 

Xwāja Zaydtın tört-beš köč bilä Ġorband keldük. (125a) 
„Von Khwaja Zaid kamen wir in vier oder fünf Biwaks nach Ghorband“.  

Hier sehen wir das Wort köč für die Maßeinheit einer bestimmten Strecke. Hier 
könnten wir überlegen, wie viele Kilometer ein Pferd ungefähr zurücklegen 
konnte, bis es müde wurde. Anschließend wurde nach einer Pause weitergezogen. 
Um diese Frage zu klären, hilft uns der kasachische Ausdruck. 

bir köš „ein Umzug (Tagesstrecke/Tagesdistanz)“, eki köš „zwei Umzüge (Tages-
strecken/Tagesdistanzen)“ 

Neben diesen Nominalverwendungen existieren noch andere Bezeichnungen der 
zurückgelegten Strecke: 

qozı köš jär  „Lämmchen-Umzug“, bedeutet eine kleinere Strecke 
at šaptırım jär  Strecke, die durch ein ausgewachsenes, starkes Pferd in vollem 
Galopp zurückgelegt werden kann, bis das Pferd müde wird (nach heutigen 
Maßstäben ungefähr 20‒25 Kilometer).6 

Neben at šaptırım sind noch tay šaptırım (“Fohlengalopp”, etwa 10‒15 Kilometer) 
und qunan šaptırım (“Galopp eines 2‒3 Jahre alten Pferdes, eines Hengstfohlens“, 
15‒20 Kilometer) in Gebrauch. 

                                                                                          
5  Clauson verwendet diese Belegstelle nur mit der Bedeutung „an hour“ nach dem Arabi-

schen al-sāʻa (vgl. Clauson 693a). 
6  Für das obige Beispiel bedeutet das etwa 100‒125 Kilometer.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND MENSCH ALS MASSEINHEITEN  165 

Zum Schluss seien anhand des modernen Kasachischen und Uigurischen noch 
einige Überlegungen hinsichtlich der Formen von Maßeinheiten dargeboten, mit 
denen wir zum Anfang unserer Betrachtungen zurückkehren. 

1. Bestimmte Körperteile werden aufgrund ihrer Ähnlichkeit mit Objekten in der 
Umwelt als Maßeinheiten verwendet wie z.B.: 

Uig. bir eġiz söz „ein Wort“ (wörtlich: ein – Mund – Wort) 
Uig. bir eġiz öy „ein Zimmer“ (ein – Mund – Zimmer / Haus) 
Kas. bir awız üy „ein Zimmer“ (ein – Mund – Zimmer / Haus) 
Uig. bir baš piyaz „eine Zwiebel“ (wörtlich: ein – Kopf – Zwiebel) 
Uig. bir baš sävzä „eine Möhre“ (wörtlich: ein – Kopf – Möhren) 
Uig. bir köz äynäk „eine Fensterscheibe“ (wörtlich: ein – Auge – Fenster) 

Wie wir an dem folgenden Beispiel sehr schön sehen können, sind Vergleiche 
zwischen bestimmten Körperteilen und (Kultur-)Pflanzen oder Tieren stark kul-
turell bedingt: 

Uig. bir tuyaq qoy „ein Schaf“ (wörtlich: ein – Huf – Schaf) 
Kas. bir baš qoy „ein Schaf“ (wörtlich: ein – Kopf – Schaf) 
Kas. bir awız söz, daneben auch bir qulaq saw “ein Wort” (wörtlich: ein – Ohr – 
Wort) 

Noch deutlicher werden die Unterschiede beim Vergleich zwischen den deut-
schen und uigurischen Bezeichnungen: 

Uig. bir tiš samsaq „eine Knoblauchzehe“ (wörtlich: ein – Zahn – Knoblauch) 

Der Grund dafür mag in der unterschiedlichen Beobachtungsweise von Tieren 
oder Naturerscheinungen liegen, aber auch, welchen Stellenwert man diesen in 
der jeweiligen Kultur zuordnete. 

2. Mit jedem Körperteil können bestimmte Bewegungen ausgeführt werden, und 
diese Bewegungen werden mit bestimmten Verben bezeichnet. Diese Verben 
wiederum werden mit spezifischen Hilfskonstruktionen zu Maßeinheiten erwei-
tert. Hier durch (bir) Objekt + Verb-(X)m + {Messobjekt} 

Kas. šay qaynatım šaq / waqit  (Tee – kochen – Zeit) = die Zeit, die nötig ist, um 
Tee zuzubereiten 

Kas. aš pıšırım  Uig. bir aš pišim (Altuig. bir aš pıšım) 

Kas. at šaptırım (Pferd – Galopp) 

Kas. tarı pıšırım  (Medizin – kochen) 

Kas. süt pıšırım  (Milch – kochen) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABLET SEMET 166 

Die verschiedenen heute gültigen Maßeinheiten sind international erst gegen Ende 
des 19. Jahrhunderts normiert worden. Mit Hilfe modernster Technik wurden 
selbst die winzigsten bzw. schwächsten Phänomene der Natur erfasst und messbar. 
Die Namensgebungen vieler Maßeinheiten nach Forschern und Entdeckern legen 
noch heute davon Zeugnis ab, sei es Newton, Celsius oder Ǻngström. 

Die Erscheinungen, die ich in diesem Aufsatz präsentieren durfte, sind aller-
dings weniger Produkte eines ausgewiesenen Forschergeistes als sprachlich verfe-
stigte Sinnbilder einer Weltaneignung und eines am alltäglichen Leben ausgerich-
teten Weltverständnisses nomadischer Steppenvölker. Dennoch hoffe ich, dass es 
mir gelungen ist, diese Phänomene trotz ihrer für uns zeitlich und kulturell be-
dingten großen Entfernung etwas näher zu bringen. 

Abkürzungen 

Altuig. Altuigurisch 
BK Bilge Kaghan-Inschrift 
BK O Bilge Kaghan-Inschrift, östliche Seite 
Ht III Die alttürkische Xuanzang-Biographie III 
Ht VI Die alttürkische Xuanzang-Biographie VI 
Kas. Kasachisch 
KB Qutadgu Bilig  
KT Kültegin-Inschrift 
KT O Kültegin-Inschrift, östliche Seite 
Uig. Modernes Uigurisch 

Literatur 

Abikän Uli, Nurbäk 2005 [1985]. Qazaqša-Hanzuša sözdik [Kasachisch-Chinesisches 
Wörterbuch]. Ürümči. 

Arat, Reşid Rahmeti 1947. Kutadgu Bilig. I. Metin. İstanbul. 
Arat, Reşid Rahmeti 20062. Baburnâme. Gazi Zahîreddin Muhammed Babur. 

İstanbul. 
Bābur Mīrzā, Ẓahīruddīn Muḥammad 1993. Bâburnâma. Part 1–3. Chaghatay 

Turkish Text with Abul-Rahim Khankhanan’s Persian Translation. Turkish 
Transc., Persian Ed. and Engl. Transl. Wheeler M. Thackston Jr. Cambridge, 
Mass. 

Baburnâme (Vekayi) 20062. Gazi Zahîreddin Muhammed Babur. Doğu Türkçesin-
den çeviren Reşit Rahmeti Arat. Önsöz ve tarihi özet Y. Hikmet Baydur. İs-
tanbul. 

Clauson, Sir Gerard 1972. An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turk-
ish. Oxford. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND MENSCH ALS MASSEINHEITEN  167 

Dankoff, Robert/Kelly, James 1982–1985. Maḥmūd al-Kāšγarī. Compendium of the 
Turkic Dialects (Dīwān Luγāt at-Turk). Cambridge, Mass. 3 vols. 

Erdal, Marcel 2004. A Grammar of Old Turkic. Leiden/Boston (Handbuch der 
Orientalistik; 8.3). 

Gabain, Annemarie von 1954. Türkische Turfan-Texte VIII. Texte in Brāhmīschrift. 
Berlin. 

Hinz, Walter 1955. Islamische Maße und Gewichte umgerechnet ins metrische System. 
Leiden (Handbuch der Orientalistik; 1, Erg.bd. 1.1). 

Humboldt, Wilhelm von 1973. Über die Natur der Sprache im Allgemeinen. In: 
ders. Schriften zur Sprache. Hrsg. Michael Böhler. Stuttgart. 

Matsui, Dai 2004. Unification of Weights and Measures by the Mongol Empire 
as Seen in the Uigur and Mongol Documents. In: Desmond Durkin-Meister- 
ernst et al. (eds.). Turfan Revisited. The First Century of Research into the Arts and 
Cultures of the Silk Road. Berlin: 197–202. 

Moriyasu, Takao 1995. Notes on Uighur Documents. In: The Memoirs of the Toyo 
Bunko (53): 67–108. 

Ölmez, Mehmet/Röhrborn, Klaus 2001. Die alttürkische Xuanzang-Biographie III. 
Nach der Handschrift von Paris, Peking und St. Petersburg sowie nach dem Transkript 
von Annemarie von Gabain hrsg., übersetzt und kommentiert. Wiesbaden.  

Ölmez, Mehmet (in Vorbereitung). Die alttürkische Xuanzang-Biographie VI. Nach 
der Handschrift von Paris, Peking und St. Petersburg sowie nach dem Transkript von 
Annemarie von Gabain hrsg., übersetzt und kommentiert. Wiesbaden.  

Özyetgin, A. Melek 2003. Eski Türkçede “Ölçü”. Mustafa Canpolat Armağanı. Ay-
su Ata/Mehmet Ölmez (Hrsg.). Ankara: 195–204. 

Raschmann, Simone-Christiane 1995. Baumwolle im türkischen Zentralasien. Philo-
logische und wirtschaftshistorische Untersuchungen anhand der vorislamischen uiguri-
schen Texte. Wiesbaden. 

Scholz, Günter/Klaus Vogelsang 1991. Kleines Lexikon. Einheiten, Formelzeichen, 
Größen. Leipzig.  

Schuppener, Georg 2002. Die Dinge faßbar machen. Sprach- und Kulturgeschichte der 
Maßbegriffe im Deutschen. Heidelberg.  

Semet, Ablet (in Vorbereitung). Dîvânü Lugâti’t-Türk’te Ölçü ve Ölçme. In:  
Doğumun 1000. Yılında Kaşgarlı Mahmūd ve Eseri Sempozyumu İstanbul, 4.–7. 
September 2008. 

Šinjaŋ uyġur aptomom rayonluq millätlär til-yeziq yizmiti komiteti luġät tüzüs 
bölümi (Hrsg.) 1990–1999. Uyġur tiliniŋ izahliq luġiti [Erklärendes Wörterbuch 
des Uigurischen]. Beijing. 4 Bde. 

Tekin, Talat 2003 a2. Orhon Türkçesi grameri. İstanbul. 
Tekin, Talat 2003 b. Orhon yazıtları. Ankara.  
Wehr, Hans 19855 [1952]. Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. 

Arabisch–Deutsch. Wiesbaden. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ABLET SEMET 168 

Yamada, Nobuo 1971. Four Notes on Several Names for Weights and Measures 
in Uigur Documents. In: Louis Ligeti (ed.). Studia Turcica. Budapest: 491–498. 

Yūsuf Ḫāṣṣ Ḥājib 1983. Wisdom of Royal Glory (Kutadgu Bilig). A Turko-Islamic Mir-
ror for Princes. Transl., With an Introd. and Notes by Robert Dankoff. Chicago. 

Zieme, Peter 2007. Uighur Night Watch Songs. In: Liu, Jinbao (Hrsg.). Zhuanxing 
qidi Dunhuang xue. Dunhuang Studies in the Transitional Stage. Shanghai: 109–127. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚Mensch‘, ‚Mann‘, ‚Frau‘  
in den modernen Türksprachen 

Ayşe Tetik, Berlin 

In der vorliegenden Untersuchung wird der Frage nachgegangen, wie die inhaltli-
chen Konzepte von ‚Mensch‘, ‚Mann‘, ‚Ehemann‘, ‚junger (unverheirateter) 
Mann‘, ‚Frau‘, ‚Ehefrau‘, ‚junge (unverheiratete) Frau‘ in den Standardvarianten 
der modernen Türksprachen ausgedrückt werden. Es handelt sich in erster Linie 
um eine strukturelle Analyse. Die untersuchten Türksprachen sind in drei Tabel-
len gemäß der Klassifikation von Schönig (1997 a, 1997 b, 1998 u. 1999) gereiht.1 
Als Bezugspunkt steht dabei das Alttürkische2 am Anfang der Tabellen, es folgen 
die modernen Türksprachen beginnend mit den zentraltürkischen Subgruppen 
Oghusisch (Türkeitürkisch, Gagausisch, Aserbaidschanisch, Türkmenisch, Chora-
santürkisch), Kiptschakisch (Karaimisch, Krimtatarisch, Kumückisch, Karatschai-
Balkarisch, Tatarisch, Baschkirisch, Nogaisch, Kasachisch, Karakalpakisch, Kirgi-
sisch), Südosttürkisch (Usbekisch, Neuuigurisch-Uigurisch) sowie Salarisch; da-
nach folgen die Subgruppen, die die Randsprachen innerhalb der Türksprachen 
bilden: Gelbuigurisch, Südsibirisch (Altaisch, Schorisch, Tschulymtürkisch, Cha-
kassisch, Tuvinisch und Tofalarisch), Lenatürkisch (Jakutisch, Dolganisch), Tschu- 
waschisch und Chaladsch, von denen die letzten drei die Non-Norm-Sprachen 
ausmachen. Für die Sammlung der Lexeme wurden die zweisprachigen Wörter-
bücher der jeweiligen Türksprachen in beide Richtungen verwendet (überwiegend 
Russisch-Türksprachlich). Die gesammelten Einträge wurden, wo möglich, an-
hand von einsprachigen Wörterbüchern insbesondere zur Feststellung des Bedeu-
tungsspektrums des jeweiligen Lexems überprüft. Für Sprachen, für die keine 
Wörterbücher vorhanden sind, wurden die vorhandenen Untersuchungen nach 
dem jeweiligen Wortmaterial durchgesehen.3 

Für den Begriff ‚Mensch‘ finden wir in den Türksprachen drei unterschiedliche 
Konzepte. Davon wird eines durch das türkische Erbwort kiši ausgedrückt. Das 
Etymon kiši findet sich zwar in den meisten Türksprachen, seine ursprüngliche 
Bedeutung dürfte aber am ehesten in den sibirischen Türksprachen erhalten sein. 
So bedeutet im Jakutischen kihi ‚Mensch, menschlich, Person, jemand, irgendje-

1 Ein Verzeichnis der im Text verwendeten Abkürzungen für die untersuchten Türksprachen 
ist im Anhang zu finden. 

2 Die Angaben für das Alttürkische stammen aus DK III: 261; Clauson 1972; Zieme 1992. 
3 Für Tofalarisch Rassadin 1971; für Dolganisch Stachowski 1993; für Salarisch Tenišev 1976 

a, für Gelbuigurisch Tenišev 1976 b, für Chorasantürkisch Doerfer/Hesche 1998 sowie Tulu 
1989. Die Angaben für das Tschulymtürkische hat mir Frau Valerija A. Lemskaja (Universi-
tät Tomsk) freundlicherweise aus ihrer Datenbank zur Verfügung gestellt. Das Mischär- und 
Fu-yü-Türkische konnten nicht berücksichtigt werden.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 170 

mand, fremd, Fremder‘ (JakRS; vgl. auch alt., šor., tuv. kiži, xak. kĭzĭ, kar. kiši, 
dol. kihi). Es handelt sich hierbei um ein undifferenziertes Konzept zur Bezeich-
nung eines ‚menschlichen Wesens‘.4 Eine geschlechtliche Spezifizierung ist durch 
das Etymon kiši nicht impliziert. So findet sich im Schorischen kižige par- ‚(einen 
Mann) heiraten‘ und kiži al- ‚(eine Frau) heiraten‘ (vgl. auch tuv. kiži alïr-, xak. 
kĭzĭ al-, alt. kiži alar-, jak. kihilääx ‚verheiratet‘).5 Das Etymon kiši dient mithilfe 
eines geschlechter-differenzierenden Attributs auch zur Bezeichnung von ‚Mann; 
männliche Person‘ (tkm., kar., özb., nuig. är kiši, kmk. är giši, krč.-blk. ärkiši, tat., 
bšk. ir kĕšĕ, alt., čul., tuv. är kiži, xak. ir kĭzĭ, jak. är kihi) und ‚Frau; weibliche Per-
son‘ (kar. qatïn kiši, kmk. qatïn giši, kirg. urga:čï kiši, özb. xåtïn kiši, nuig. xotun kiši, 
sal. qatyn kiſ, alt. üy kiži, čul. äpkiži, xak. ipčĭ kĭzĭ).  

In den kiptschakischen Türksprachen ist die Bedeutung von *kiši ‚Mensch, Per-
son, jemand, Fremder‘ weitestgehend erhalten (vgl. tat., baš. kĕšĕ; nog., kzk., kkp. 
kisi; krč.-blk. kiši). Für ‚Mensch‘ wird jedoch in den kiptschakischen Türksprachen, 
die im Gegensatz zu den sibirischen in den Einflussbereich des islamischen Kul-
turkreises gelangt sind, auch adam (← ar. Ādam ‚Mensch‘ (elliptisch aus ar. ibnu 
Ādam ‚Sohn Adams‘)) verwendet. Dieses Lexem trägt wie das Lateinische homo die 
Bedeutungen ‚Mensch‘ und ‚Mann‘ (vgl. tat., nog. ädäm, bšk. äδäm, krč.-blk., kzk., 
kkp., kirg. adam). Im Südwesttürkischen und Südosttürkischen ist daneben das 
Lehnwort insan (← ar. insān ‚Mensch, menschliches Wesen‘ vom Stamm ʾanisa ‚ge-
sellig, freundlich, nett sein‘) verbreitet; es findet sich in den oghusischen Türkspra-
chen, im Krimtatarischen, Karaimischen, Kumückischen sowie im Usbekischen 
und Neuuigurischen. Die unmarkierte Bezeichnung für ‚Mensch‘ wird hier von in-
san übernommen, während adam überwiegend in Redewendungen Verwendung 
findet, aber auch die Bedeutung ‚Ehemann‘ (tkm.), ‚Mann‘ (ttü., azr., gag., tkm., 
xrs., kar., krč-blk.) sowie ‚Gefolgsmann‘ (ttü.) trägt. Auffällig ist die Bedeutung von 
kiši im Aserbaidschanischen: ‚Mann, Mensch, Person, tapfer‘ (ǰinsǰä gadïnïn äksi, är, 
adam, šäxs, märd) (vgl. AzrL). Kmk. giši trägt neben den Bedeutungen ‚Mensch, 
Person, jemand‘ auch die Bedeutung ‚Ehemann, Mann‘ (s. KmkRS: giši). 

In krm., kkp., kirg. adamzat sowie özb. ådamzåd und nuig. adämzat ‚Men-
schensohn, Menschheit, Menschengeschlecht‘ liegt eine Entlehnung aus dem 
Persischen vor (← np. ādami-zād ‚Mensch‘, wörtl. ‚Sohn Adams‘) welches z.T. in 
Sprichwörtern Verwendung findet.6 Im Krimtatarischen findet sich als weiterer 
Eintrag für ‚Mensch, Einwohner, Bevölkerung‘ nufus (← ar. nufūs, Pl. zu nafs 
‚Selbst, Person, Wesen, Individuum‘). 

                                                                                          
4 Vgl. Clauson 1972: 752, der die Bedeutung von kişi im Alttürkischen folgendermaßen an-

gibt: ‘man, person, human being’, without distinction of sex, often in contrast to animals and super-
natural beings. 

5 Vgl. hierzu auch den fünften Eintrag zu kĕšĕ in TatS: Söygän yar, ir bulasï jaki dus yĕgĕt. (‚Ge-
liebter, Freund‘). 

6 So z. B. kkp. tawdï, tastï suw buzar, adamzattï söz buzar; kirg. toonu, taštï su buzat, adamzattï 
söz buzat ‚Berge und Steine werden durch Wasser zerstört, Menschen durch Worte‘. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚MENSCH‘, ‚MANN‘, ‚FRAU‘ IN DEN MODERNEN TÜRKSPRACHEN 171 

Im Tschuwaschischen finden wir als Entsprechungen für ‚Mensch‘ śïn und 
etem. Während es sich bei śïn wohl um eine ältere direkte Entlehnung aus dem 
Neupersischen (← np. ǧān ‚Seele; Leben‘; vgl. Scherner 1977: 28) handeln dürfte, 
wurde etem erst in jüngerer Zeit aus dem Tatarischen entlehnt (← tat. ädäm ‚id.‘; 
a.a.O.:139). Scherner (ebd.) weist auf den feinen Unterschied zwischen etem 
‚Mensch‘ und śïn ‚id.‘, der sich im Sprichwort Etem numay ta, śïn sahal – „Der 
Menschen (etem) sind viele, aber wenige sind menschlich (śïn)“ – zeige. 

Tabelle 1 ‚Mensch’ 

 ‚Mensch‘ 
Alttürkisch kiši, yalŋuq, aδri butluġ 
Türkeitürkisch insan, adam, kişi 
Gagausisch insan, adam, kiši 
Aserbaidschanisch insan, adam 
Türkmenisch ïnsan, adam, kiši 
Chorasantürkisch a’dam 
Krimtatarisch insan, adam, kiši, nufus, adamzat 
Karaimisch adam, insan, kiši 
Kumückisch adam, insan, giši 
Karatschai-Balkarisch adam 
Tatarisch kĕšĕ, ädäm 
Baschkirisch kĕšĕ, äδäm 
Nogaisch ädäm, kisi 
Kasachisch kisi, adam 
Karakalpakisch adam, kisi, adamzat 
Kirgisisch kiši, kiši-kara, adam, adamzat 
Usbekisch insån, ådam, kiši, ådamzåd 
Neuuigurisch adäm, kiši, insan, adämzat 
Salarisch kiši, ātam 
Gelbuigurisch k’ysı, k’ysy7 
Altay kiži 
Schorisch kiži 
Tschulymtürkisch kiži, kizi (M) 
Chakassisch kĭžĭ 
Tuvinisch kiži, o:l 
Tofalarisch kiši 
Jakutisch kihi 
Dolganisch kihi 
Tschuwaschisch śïn, etem 
Chaladsch å:däm 

M = Meletsk 

                                                                                          
7 Transkription gemäß Tenišev 1976 b. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 172 

Die Bezeichnung des ‚männlichen menschlichen Wesens‘ wird in fast allen Türk-
sprachen durch das türkische Etymon *är wiedergegeben (jak., dol., kirg., tuv., xak., 
šor., čul., alt., sal., guig., özb., kirg., kkp., kzk., nog., baš., tat., krč-blk., kmk., kar., 
krm., xrs., tkm., ttü., čuv., xlǰ.). *är trägt die Bedeutung ‚Mann‘, davon abgeleitet 
auch fast immer die Bedeutung ‚Ehemann‘. Weitere abgeleitete Bedeutungen von 
*är sind ’erwachsener Mann, reif, mutig, tapfer, unerschrocken, Held‘ (vgl. tat., 
bšk., nog., kirg., kkp., kzk., kmk., özb., azr.). So finden sich Sprichwörter und Re-
dewendungen wie kirg. ärdin ažalı ärdän ‚ein Held stirbt durch einen Helden‘, tat. 
ir yĕgĕt ‚tapferer Mann‘, kkp. er žetken qïz ‚reifes Mädchen‘. 

In vielen Türksprachen hat daneben *erkäk (‚male, masculine‘)8 auch die Be-
zeichnung für ‚Mann‘ übernommen. Ausnahmen bilden hierbei die sibirischen 
Türksprachen, das Wolgakiptschakische, Karaimisch, Aserbaidschanisch und Cho-
rasantürkisch.  

Für das Aserbaidschanische ist auffällig, dass die Bedeutung ‚Mann‘ primär 
durch kiši wiedergegeben wird, während är die Bedeutung ‚Ehemann‘ und ‚tapfer, 
Held‘ trägt (1. avradïn ġanuni vä mähräm yoldašï olan kiši, zövǰ 2. sözündä möhkäm, 
märd; ġähräman, yigit, ġočaġ; s. AzrL). Im Karaimischen, Kumückischen, Gelbuigu-
rischen sowie Chakassischen erscheint als weitere Variante *ärän.9  

Für die Bezeichnung des männlichen Ehepartners finden sich neben *är eine 
Reihe von Lehnwörtern. Das persische Lehnwort qoǰa (← pers. xwa:ǧa ‚Herr‘) hat 
im Türkeitürkischen, Gagausischen und Krimtatarischen die Bezeichnung für ‚Ehe- 
mann‘ übernommen. Im Gagausischen findet sich weiterhin für ‚Mann‘ das persi-
sche Lehnwort erif (← pers. harif ‚Bursche, Kerl, Genosse, Kamerad; Nebenbuhler, 
Feind, Konkurrent‘; vgl. Junker 1981: 247). Arab. rafīq ‚Gefährte, Begleiter, Kame-
rad‘ fand in der Bedeutung ‚Ehemann‘ Eingang ins Krimtatarische sowie Usbeki-
sche. Xrs. näfär leitet sich aus arab. nafar‚ Person, Individuum, einfacher Soldat, 
Gemeiner, Mann‘ ab; azr. zövǰ aus arab. zauǧ ‚Gatte, Ehemann‘ (s. Wehr 1985: 534). 

Tat., nog. kiyäw, kzk., kkp. küyew sowie sal. keju, kijo etc. gehen auf Alttürkisch 
küδe:gü: ‚Schwiegersohn‘ zurück. Während das ttü. bey in der Bedeutung ‚Ehe-
mann‘ von atü. bä:g ‚Fürst‘ abzuleiten ist, ist kzk. und nog. bay in dieser Bedeutung 
aus atü. ba:y ‚reich, reicher Mann‘ hervorgegangen (vgl. Clauson 1972:322, be:g, 
und 384, ba:y). 

In den sibirischen Türksprachen finden sich neben den türkischen Lexemen ei-
nige Lehnwörter aus dem Mongolischen; so dürfte alt. öbögön ‚Ehemann‘ auf das 
mon. ebügän ‚alter, erfahrener Mann‘ (vgl. TMEN I: 109‒110 und Lessing 1960: 
290) zurückgehen. Es ist bei Radloff (I: 1312) als öböġön in der Bedeutung ‚der Alte, 
Greis; so nennen die Frauen ihre Männer, wenn sie zu Fremden sprechen, oder 
Freunde des Mannes, wenn sie zu seiner Frau sprechen‘ aufgeführt. Jakutisch kär-

                                                                                          
8 Clauson 1972: 223: “érkek ‘male, masculine’, in antithesis to kişi: ‘female’, a generic term 

applied to men and animals”. 
9 Vgl. Clauson 1972: 232: “eren irregular Plur. of er; properly ‘men’, but as in the case of oğ-

la:n, its true nature was forgotten quite early, and it was treated as a Sing.” 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚MENSCH‘, ‚MANN‘, ‚FRAU‘ IN DEN MODERNEN TÜRKSPRACHEN 173 

gän bedeutet ‚Ehemann‘, aber auch ‚Familie, Ehefrau‘ (s. Tab. 3) und ist von mon. 
gergen ‚Familienmitglieder, Ehefrauen‘ abzuleiten (s. JakRS; Lessing 1960: 379; Sta-
chowski 1993: 145). Aus dem Mongolischen stammt auch krm. aqay (← wmmo. 
aqa ‚älterer Bruder‘, s. TMEN I: 133; mon. axa ‚older brother, senior, elder, older’, 
s. Lessing 1960: 59, + Caritativsuffix auf –y). 

Als Begriff für den ‚jungen (unverheirateten) Mann‘ hat sich in vielen zentral- 
türkischen Sprachen Alttürkisch yigit (“usually ‘a young man, strong and vigo-
rous’”, vgl. Clauson 1972: 911, yigit) mit seinen jeweiligen Varianten erhalten (ttü., 
tkm., krm., tat., baš., kzk., kkp., kirg., özb., nuig., alt.).10 In einigen Türksprachen 
sind davon semantische Ableitungen wie ‚heldenhaft, mutig‘ entstanden. So be-
deutet im Türkeitürkischen yi’it ‚kräftig und beherzt, schneidiger, tüchtiger Kerl; 
Held; Jüngling, junger Mann‘ (s. Steuerwald, Eintrag zu yiğit). Vgl. hierzu auch die 
Bedeutungen von Tatarisch yěgět ‚junger Erwachsener‘ (yašüsměrlěktän ölgěrgänlěk čo-
rïna küčkän, buyga ž’itkän yaš’ ir kěšě), ‚unverheirateter Mann‘ (öylänmägän, buydak ir 
kěšě (törlě yaš’tägě)), ‚heldenhaft, ehrenhaft‘ (uŋganlïk, täväkkällěk, yïyulïk, batïrlïk, 
namuslïlïknï bělděrä torgan maktau süzě bularak kullanïla.). (S. TatS, Eintrag zu yěgět; 
vgl. auch Baschkirisch yěgět.) 

Als weitere Lexeme dienen ttü., krm. deliqanlï (< deli+qan+lï = ‚von ungestümem 
Blut‘); alttürkisch ke:nç (‘the young’, of human beings or animals’; vgl. Clauson 
1972: 727, ke:nç) findet sich nur im Türkeitürkischen und Aserbaidschanischen als 
gänč wieder und bedeutet ‚junger Mann‘, dient aber auch als Adjektiv in der Bedeu-
tung ‚jung‘. Tkm., kmk. yaš, krč-blk. ǰaš, nog. yas, kkp. žas sind auf atü. ya:š ‚fresh, 
moist‘ (vgl. Clauson 1972: 975, ya:ş) zurückzuführen und tragen als erste Bedeutung 
‚jung‘, davon abgeleitet ‚Jüngling‘; bei čuv. yaš ‚jung, unverheiratet, Junggeselle‘ 
handelt es sich um eine Entlehnung von tat. yäš’ ‚jung, unerfahren, frisch‘ (s. Scher-
ner 1977: 154 u. TatS). Gag. ergen ‚Junggeselle, Bursche‘ ist von atü. ärŋä:n ‚bache-
lor‘11 abzuleiten. Während atü. oġla:n noch als Plural zu oġul diente,12 hat es in eini-
gen südwestlichen Türksprachen sowie dem Salarischen die Bedeutung ‚Jüngling, 
junger Mann‘ übernommen (azr., xrs. oġlan, tkm. oglan, kmk. ulan, sal. oγlän). In den 
sibirisch-nordöstlichen Türksprachen (alt., šor., čul., xak., tuv., jak.) sowie dem Gelb- 
uigurischen übernehmen die Varianten zu oġul diese Funktion. 

Bei Aserbaidschanisch ǰavan und Chorasantürkisch ǰävå:n handelt es sich um 
eine Entlehnung des persischen ǧavān ‚jung, jugendlich, Jüngling, junger Mensch‘ 

                                                                                          
10 Bei čuv. yĕkĕt ‚Jüngling, Bursche‘ handelt es sich um eine Entlehnung von tat. yĕgĕt ‚id.‘ (s. 

Scherner 1977: 37). 
11 S. Clauson 1972: 235: “erŋe:n ‘bachelor’; possibly contraction of eringe:n ‘one who is habi-

tually lazy’ fr. erin-.” 
12 Vgl. Clauson 1972: 83‒84: “oğul ‘offspring, child’, originally of either sex, but with a strong 

implication of ‘male child’; by itself it can mean ‘son’, but not ‘daughter’; in the Plur. it 
might mean ‘sons and daughters’ but oğul kız would be the more normal expression. One 
of the very few Turkish words forming a Plur. in –n. Thus oğla:n was originally the Plur. 
and understood as such, but this fact was later forgotten and oğul came to mean ‘son’, and 
oğla:n ‘boy’ and later ‘servant’ or ‘bodyguard’.” 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 174 

(s. Junker 1981: 220). Xlǰ. ǰå:yil bzw. ǰåhil ‚Unwissender, Jüngling‘ (XlǰWB) geht auf 
arab. ǧāhil ‚unwissend, töricht, Tor, hemmungslos, zügellos, rücksichtslos, unzu-
rechnungsfähig‘ zurück (Wehr 1985: 212). 

Tabelle 2 ‚Mann‘ 

 ‚Mann‘ ‚Ehemann‘ ‚junger (unverheirateter) 
Mann‘ 

Alttü. är, ärän bäg yigit, ärŋän 
Türkeitü. ärkäk, adam koǰa, eš, bey delikanlï, genč, yi’it 
Gagaus. adam, erkek, erif koǰa ergen 
Aserbaid. kiši, adam är, zövǰ ǰavan (oġlan), gänč (oġlan) 
Türkmen. erkek, adam, kiši, är kiši är, yoldaš, adam yaš yigit, yetginǰek oglan, 

yigdekče 
Choras. kiši, är, näfär, adam á:r oγlan, ǰävå:n 
Krimtat. är, ärkäk, aqay är, qodža, aqay, räfiq deliqanlï, yigit 
Karaim. kiši, är(kiši), adam, ärän 

(H, K), ärjän’ (T) 
är, ärän (H, K), äryän 
(T) 

yigit 

Kumück. är, är giši, ärän, ärkäk, 
giši 

är, giši ulan, yaš ulan, yaš 

Karach.-
Balkar. 

ärkiši, kiši, adam, ärkäk är, ärkiši ǰaš, ǰaš adam 

Tatar. ir, ir kĕšĕ, ädäm ir, kiyäw yĕgĕt 
Baschkir. ir, ir kĕšĕ, ir-at ir yĕgĕt 
Nogai. är, ärkäk bay, är, kiyäw öspir, yas 
Kasach. erkek, er adam er, erkek, küyew, bay žĭgĭt 
Karakalp. er, erkek, kisi, adam er küyew žas, öspirim, žigit 
Kirgis. är, ärkäk kiši är žigit 
Usbek. är (kiši), ärkäk, kiši är, rafiq yigit 
Neuuigur. är, ärkäk, är kiši är  žigit 
Salarisch är keju, kejū, kijo, kiju; köĭ, 

kuĭ 
avu, avo, avō, o, ō, avur, 
oγlän, oγlänuř 

Gelbuig. eren, ören  ere´pʒy, erepči oγył 
Altaitürk. är kiži öbögön yi:t u:l 
Schorisch är är o:l, o:laq 
Tschulym. är kiži, ärgizi (M) är o:l 
Chakass. ir kĭzĭ, irän  irĭ o:l 
Tuvinisch är (kiži) ašak o:l 
Tofalar. er, e:r   
Jakutisch är kihi är, kärgän uol, uol oġo, ädär (kihi) 
Dolgan. är är  
Tschuw. arśïn, ar ar, upăška kaččă, yĕkĕt, śamrăk, yaš 
Chaladsch här här ǰå:yil, ǰåhil 

T = Troki, H = Halitsch, K = Krim, M = Meletsk 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚MENSCH‘, ‚MANN‘, ‚FRAU‘ IN DEN MODERNEN TÜRKSPRACHEN 175 

Bei den Bezeichnungen für ‚Frau‘ kommen in den modernen Türksprachen fast 
ausschließlich Tabubegriffe vor, deren überwiegender Teil aus anderen Sprachen 
entlehnt ist.  

Das Alttürkische xa:tun findet sich mit seinen phonetischen Varianten im Oghu- 
sischen, Kiptschakischen und Südosttürkischen und hat im Türkischen ein Sinken 
der Bedeutung durchgemacht: ‚Gattin eines Chans, später: (einfache) Edelfrau 
und sogar (schlichtweg) Frau‘ (s. TMEN III: 132). In den sibirischen Türksprachen 
sowie dem Tschuwaschischen und Chaladsch ist es nicht belegt. Die Etymologie 
des Wortes ist strittig. Clauson (1972) leitet xa:tun von Sogdisch xwt’yn‚the wife of 
the lord, ruler‘ ab, welches wiederum im Sogdischen eine Ableitung zu xwt’y ‚lord, 
ruler‘ darstellt.13 Nach Doerfer ist die sogdische Herkunft des Wortes unwahr-
scheinlich (TMEN III: 139). Atü. xanï:m (< xa:n) ‚ursprünglich: Fürstin, Gattin ei-
nes xan, auch Herrschersgattin; später: Dame, Frau (ehrende Anrede schlecht-
hin)‘14 ist im ttü. hanïm und azr. xanïm als Bezeichnung für ‚Frau, Ehefrau, Dame‘ 
bewahrt. Karatschai-Balkarisch üy biyče, Baschkirisch bise und Nogaisch pišä sind 
ebenfalls von dem Begriff ‚Fürst‘ abgeleitete Bezeichnungen für ‚Frau‘ (< atü. be:g 
‚Fürst‘ + Diminutivsuffix –če). Atü. qatd (=qa’t) ‚Ehefrau‘15 könnte sich in čul. qat 
‚id.‘ erhalten haben. Tuv. kaday ‚Gattin, alte Frau, Weib‘ hält Çağatay (1961: 17) 
für eine Verkürzung von qatïn, xatun. 

Alttürkisch karı: ‚alt‘ hat im Aserbaidschanischen und Türkeitürkischen die Be-
deutung ‚alte Frau‘ oder ‚Ehefrau‘ übernommen, während es z. B. im Türkmeni-
schen die ursprüngliche Bedeutung ‚alt, Alter‘ (garrï) bewahrt hat; ‚alte Frau‘ wird 
im Türkmenischen durch garrï ayal wiedergegeben. 

In den islamisch beeinflussten Türksprachen findet sich eine Reihe von arabi-
schen Entlehnungen als Bezeichnung für die ‚Frau‘ bzw. ‚Ehefrau‘. Das arabische 
ʿaurāt‚Scham, Schamteil, Blöße, schwache Stelle‘ wurde ins Westoghusische (gag. 
avrad, ttü. avrat, azr. arvad) entlehnt und hat die Bedeutung ‚Frau, Ehefrau‘ über-
nommen. Eine andere Entlehnung aus dem Arabischen liegt in kzk. äyel, kkp. 
hayal, özb. ayål, nuig. ayal vor (← ar. ʿiyāl ‚[zu ernährende] Familienmitglieder‘, 
Pl. zu ʿayyil ‚[zu ernährende] Familie, Haushalt‘; s. Wehr 1985: 897). Uzb. rafiqa 
und nuig. räpiqa ‚Ehefrau‘ (← ar. rafīqa ‚Gefährtin, Freundin, Geliebte‘; s. Wehr 
1985: 897), kzk., kkp. zayïp (← ar. ḍaʿīf ‚schwach, zart, kraftlos‘; s. a.a.O.: 751) so-
wie azr. zövǰä (← ar. zauǧa ‚Gattin, Ehefrau‘; a.a.O.: 534) stammen ebenfalls aus 
dem Arabischen.  

                                                                                          
13 Vgl. die ähnliche Bildung im Deutschen: Frau < mhd. vor(u)we < ahd. frouwa < germa- 

nisch *frawjo:n ‚Herrin‘, eine Femininbildung zu *frawjo:n ‚Herr‘ (s. Kluge 1989, Eintrag 
Frau). 

14 TMEN III: 180. Die Etymologie des dazugehörigen Fürstentitels xan ~ xaγan ist um- 
stritten. Doerfer würde xan ~ xaγan am ehesten als verschiedene Entlehnungen von ruan-
ruan (aus sienbi) *xa’an ansehen (TMEN III: 176). 

15 Zieme (1992: 308) hält die Basis des Wortes qa’t ‘wife’ für identisch mit qa’t ‘layer’ und die 
Annahme von Çağatay (1961: 17), dass qat eine Abkürzung von qatïn sei, für nicht an- 
nehmbar. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 176 

In den südsibirischen Sprachen wird die Frau in ihrer Funktion als ‚Hausper-
son‘ bezeichnet; alt. üy kiži, šor. äpči, čul. äpči, äpkiži(zi), xak. ipčĭ kĭzĭ. Das kirgisi-
sche urga:čï geht auf Tschagataisch urġačï zurück, das wiederum etymologisch mit 
atü. ura:ġu:t ‚Frau‘ zusammenhängen dürfte (vgl. Clauson 1972: 218, ura:ğu:t; s. 
auch Çağatay 1961: 19). 

Auffällig ist die Bezeichnung kiši für ‚Frau‘ im Chaladsch und Karaimischen, 
dabei dürfte es sich um einen Archaismus handeln. Im Alttürkischen muss zu-
mindest für die älteren Perioden zwischen kiši ‚Mensch, Person‘ und kisi ‚Ehe-
frau‘ unterschieden werden, später ist wohl kisi: zu kiši: geworden (vgl. Zieme 
1992: 305 u. Clauson 1972: 749, kisi:). 

Für die ‚unverheiratete, junge Frau‘ ist das türkische Erbwort *qïz mit seinen 
phonetischen Variationen in allen Türksprachen erhalten. Im Kirgisischen und 
Baschkirischen wird dazu ein Plural auf kïz-kïrqïn bzw. qïδ-qïrqïn gebildet. In einer 
Reihe von zentraltürkischen Sprachen, vor allem dem Kiptschakischen, dient ein 
Hendiadyoin, gebildet aus den Wörtern für ‚Frau‘ und ‚Mädchen‘, zur Bildung 
eines Oberbegriffs mit der Bedeutung ‚weibliche Personen‘; siehe tkm. ayal-gï:δ, 
tat. xatïn-qïz, bšk. qatïn-qïz, nog. xatïn-qïz, kkp. hayal-qïz, kirg. katïn-kïzdar, nuig. 
xotun-qïzlar. Das Tschuwaschische xerarăm geht auf xer ~ kïz und arăm (< *ärim 
← ar. ḥarīm ‚geheiligter, unverletzlicher Ort; Harem; weibliche Familienmitglie-
der; (Ehe-)Frau‘) zurück.16 

In den sibirischen Türksprachen stoßen wir auf Entlehnungen aus dem Mon-
golischen: alt. ämägän(i) ‚Ehefrau‘ (← mon. emegen ‚old woman, old wife‘; vgl. 
Lessing 1960: 312), alt. abaqay(i), šor. abaqqay ‚Ehefrau‘ (← mon. abaġay‚wife of a 
prince; lady‘; a.a.O.: 3); jak., dol. kärgän ‚Ehefrau‘ (← mon. gergen; pl. zu gergei 
‚id.‘; a.a.O.: 379). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                                          
16 Scherner (1977: 57): „ar. ḥaram ‚verboten; heilig; Ehefrau; Heiligtum‘ > tat. xäräm ‚Harem; 

verboten, unrein‘ > čuv. ḥaram ‚nutzlos, vergeblich, umsonst‘ gegenüber čuv. erem ‚nutzlo-
ser Untergang‘ < tat. äräm ‚vergeblich, nutzlos‘. Čuv. arăm ‚Frau‘ kann man kaum von ar. 
ḥaram s.o. ableiten, da ar. a der II. Silbe immer durch einen vollen čuv. Vokal (a oder e) 
vertreten wird. Eher ist an ar. ḥarīm ‚geheiligter, unverletzlicher Ort; Harem; weibliche Fa-
milienmitglieder; (Ehe-)Frau‘ zu denken, das noch heute bei den turkestanischen Arabern 
in der Bedeutung ‚Frauen‘ gebraucht wird.“ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚MENSCH‘, ‚MANN‘, ‚FRAU‘ IN DEN MODERNEN TÜRKSPRACHEN 177 

Tabelle 3 ‚Frau‘ 

 ‚Frau‘ ‚Ehefrau‘ ‚junge Frau‘ 
Alttürkkisch ura:ġu:t, ešlär, xatu:n, xanï:m  qatd, kis, kisi:, kiši:, äw-

lüq 
qï:z 

Türkeitürkisch kadïn, hanïm, bayan, avrat karï, eş, hanïm kïz 
Gagausisch kadïna, kadïn, karï, avrad karï, avrad kïz 
Aserbaidsch. ġadïn, xanïm arvad, xanïm, zövǰä ġïz 
Türkmenisch ayal, ayal-gï:ä ayal gï:ä 
Khoras.türk. xa’tïn xa’tïn, xatun ġïz, qïz 
Krimtatarisch qadïn, apay apay qïz 
Karaimisch qatïn kiši, kiši, qatïn, xatïn (K) qatïn kïz, qïz 
Kumückisch qatïn giši, qatïn, qatïn-qïz qatïn qïz 
Karatsch.-
Balkar. 

tiširiw, qatïn qatïn, üy biyče, üydegi qïz 

Tatarisch xatïn, xatïn-qïz xatïn qïz 
Baschkirisch qatïn, qatïn-qïz bisä, qatïn qïä,qïä-qïrqïn 
Nogaisch xatïn, xatïn-qïz xatïn, pišä qïz 
Kasachisch äyel zayïp, äyel, qatïn qïz 
Karakalpakisch hayal, qatïn, hayal-qïz hayal, zayïp, qatïn qïz 
Kirgisisch urga:čï (kiši), katïn, katïn-

kïzdar 
katïn kïz, kïz-kïrkïn, 

urga:čï 
Usbekisch xåtïn, xåtïn kiši, ayål xåtïn, rafiqa, ayål žuvån qïz 
Neuuigurisch ayal, xotun, xotun-qïzlar xotun, räpiqa qïz 
Salarisch qatyn kiſ keĭn, keĭne, keĭny, ke:m, 

ke:n etc. 
q´yz, ana, a:na 

Gelbuigurisch šaždyγ, šažtyγ k’elin qyz, γyz, qys 
Altaitürkisch üy kiži ämägän(i), üy(i), äž(i), 

abaqay(i) 
kïs 

Schorisch äpči, (abaqqay) abaqqay qïs 
Tschulymtürk. äpči (Tu), äpkiži(zi), qat kizi 

(M), eney 
qat (M), ärlïġ äpči (Tu) qïz, qïs 

Chakassisch ipčĭ kĭzĭ  ipčĭ´zĭ xïs 
Tuvinisch xerä:žen kaday kïs 
Tofalarisch inei (K.) ênei (Salb.), ipŧi, e:pŧi 

(K.), epše (Kar.) 
 kas, kės, kes, kïs 

Jakutisch ǰaxtar oyox, kärgän kï:s 
Dolganisch ǰaktar ǰaktar, kärgän kï:s, kï:s ǰaktar 
Tschuwaschisch xĕrarãm arãm, arlã arãm xĕr 
Chaladsch kiši kiši qï:z 

Tu = Tutaly, M = Meletsk 

 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 178 

Abkürzungsverzeichnis 

alt. Altaisch 
atü. Alttürkisch 
azr. Aserbaidschanisch 
bšk. Baschkirisch 
čul. Tschulymtürkisch 
čuv Tschuwaschisch 
dol. Dolganisch 
gag. Gagausisch 
guig. Gelbuigurisch 
jak. Jakutisch 
kar. Karaimisch 
kirg. Kirgisisch 
kkp. Karakalpakisch 
kmk. Kumückisch 
krč.-blk. Karatschai-Balkarisch 
krm. Krimtatarisch 

kzk. Kasachisch 
mon. Mongolisch 
nog. Nogaisch 
nuig. Neuuigurisch-Uigurisch 
özb. Usbekisch 
sal. Salarisch 
šor. Schorisch 
tat Tatarisch 
tkm. Türkmenisch 
tof. Tofalarisch 
ttü. Türkeitürkisch  
tuv. Tuvinisch 
wmmo. Westmongolisch 
xak. Chakassisch 
xlǰ. Chaladsch 
xrs. Chorasantürkisch 

Literatur 

AzrL = Azärbayǰan dilinin izahlï lüġäti. Bakï 1997. 
BašS = Slovar’ baškirskogo jazyka. I–II. Moskva 1993. 
Castrén, Matthias Alexander. 1857. Versuch einer koibalischen und karagassischen 

Sprachlehre. St. Petersburg. 
Clauson, Gerard 1972. An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish. 

Oxford. 
Çağatay, Saadet 1961. Die Bezeichnungen für Frau im Türkischen. Ural-Altaische 

Jahrbücher. Bd. 33: 17–35. 
ČuvRS = Čuvašsko-russkij slovar’. Moskva 1982. 
DK = Dankoff, Robert/Kelly, James (eds./transl.). 1982–1985. Maḥmūd al-

Kāšγarī. Compendium of the Turkic Dialects: (Dīwān luγāt at-Turk). Part I–III. 
Cambridge, Mass. 

Doerfer, Gerhard/Hesche, Wolfram. 1998. Türkische Folklore-Texte aus Chorasan. 
Wiesbaden. 

GagRS = Gagauzsko-russko-moldavskij slovar’. Moskva 1973. 
JakRS = Jakutsko-russkij slovar’. Moskva 1972. 
Junker, Heinrich F. J./Alawi, Bozorg 19814 [1965]. Wörterbuch Persisch-Deutsch. 

Leipzig. 
KarRPolS = Karaimsko-russko-pol’ksij slovar’. Moskva 1974.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


‚MENSCH‘, ‚MANN‘, ‚FRAU‘ IN DEN MODERNEN TÜRKSPRACHEN 179 

Kluge, F. 198922 [1883]. Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache. Berlin/ 
New York. 

KkpRS = Karakalpaksko-russkij slovar’. Moskva 1958. 
KmkRS = Kumyksko-russkij slovar’. Moskva 1969. 
KrgRS = Kirgizsko-Russkij slovar’ I–II. Moskva 1965. 
Krmtat = Krymskotatarsko-russkij slovar’. Simferopol’ 2005. 
KzkRS = Kazaxsko-russkij slovar’. Almaty 1995. 
Lessing, Ferdinand D. et al. 1960. Mongolian-English dictionary. Berkely/Los Ange-

les. 
NogRS = Nogaisko-russkij slovar’. Moskva 1963. 
Radloff, Wilhelm [=Radlov, Vasilij] 1960 [1893–1911]. Versuch eines Wörterbuches 

der Türk-Dialecte. Opyt’ slovarja tjurksich narěčij. St. Petersburg. 4 Bde. Photome-
chan. Nachdruck. ’s-Gravenhage. 

RAltS = Russko-altajskij slovar’. Moskva 1964. 
Rassadin, Valentin I. 1971. Fonetika i leksika tofalarskogo jazyka. Ulan Ude. 
RBašS = Russko-baškirskij slovar’. Moskva 1964. 
RČuvS = Russko-čuvašskij slovar’. Moskva 1971. 
RJakS = Russko-jakutskij slovar’. Moskva 1968. 
RKarS = Russko-karaimskij slovar’: krymskij dialekt. Simferopol’ 2005.  
RKkpS = Russko-karakalpakskij slovar’. Moskva 1967. 
RKmkS = Russko-kumykskij slovar’. Moskva 1960. 
RKrč-BlkS = Russko-karačaevo-balkarskij slovar’. Moskva 1965 
RKzkS = Russko-kazachskij slovar’. Moskva 1954. 
RNogS = Russko-nogajskij slovar’. Moskva 1956. 
RTatS = Russko-tatarskij slovar’. Moskva 1984. 
RTkmS = Bolšoj russko-turkmenskij slovar’. I–II. Moskva 1986/1987. 
RTuvS = Russko-tuvinskij slovar’. Moskva 1980. 
RUigS = Russko-ujgurskij slovar’. Moskva 1956. 
RUzbS = Russko-uzbekskij slovar’. Moskva 1983. 
RXakS = Russko-xakasskij slovar’. Moskva 1961. 
Scherner, Bernd 1977. Arabische und neupersische Lehnwörter im Tschuwaschischen. 

Versuch einer Chronologie ihrer Lautveränderungen. Wiesbaden.  
Schönig, Claus. 1997 a. A New Attempt to Classify the Turkic Languages. In: 

Turkic Languages I, (1): 117–133. 
— 1997 b. A New Attempt to Classify the Turkic Languages. II. Turkic Languages 

I, (2): 262–277. 
— 1998. A New Attempt to Classify the Turkic Languages. III. Turkic Languages II, 

(1): 130–151. 
— 1999. The Internal Division of Modern Turkic and its Historical Implications. 

In: Acta Orientalia Academiae Scientiarum Hungaricae. Vol. 52 (1): 63–95. 
ŠorRS = Šorsko-russkij slovar’. Novokuzneck 1992. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


AYŞE TETİK 180 

Stachowski, Marek 1993. Dolganischer Wortschatz. Kraków. 
Steuerwald, Karl 1998 [1972]. Türkisch-Deutsches Wörterbuch. Istanbul (Nachdruck). 
TatS = Tatar tĕlĕnĕŋ aŋlatmaï süzlĕgĕ. I–III. Kazan 1977. 
Tenišev, Ėdchjam R. 1976 a. Stroj salarskogo jazyka. Moskva. 
Tenišev, Ėdchjam R. 1976 b. Stroj saryg-jugurskogo jazyka. Moskva.  
TkmRS = Turkmensko-russkij slovar’. Moskva 1968. 
TMEN = Doerfer, Gerhard 1963. Türkische und mongolische Elemente im Neupersi-

schen. Bd. II (1965), Bd. III (1967), Bd. IV (1975). Wiesbaden. 
Tulu, Sultan. 1989. Chorasantürkische Materialien aus Kalāt bei Esfarāyen. Berlin. 
TuvRS = Tuvinsko-russkij Slovar’. Moskva 1955. 
UygED = An Uyghur-English Dictionary. Washington 1992. 
UigRS = Ujgursko-russkij slovar’. Moskva 1968. 
UzbRS = Uzbeksko-russkij slovar’. Moskva 1959. 
UzbS = Tolkovyj slovar’ uzbekskogo jazyka. Moskva 1981. 
Wehr, Hans 1985 [1952]. Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart. 

Wiesbaden (5., neu bearb. u. erw. Auflage). 
XlǰWB = Doerfer, Gerhard/Tezcan, Semih 1980. Wörterbuch des Chaladsch (Dia-

lekt von Xarrab). Budapest. 
XakRS = Xakassko-russkij slovar’. Moskva 1953. 
Zieme, Peter. 1992. Some Remarks on Old Turkish Words for ‛Wife’. In: Türk Dili 

Araştırmaları Yıllığı Belleten (1987): 305–309. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 
Von (Fabel-)Tieren und Pflanzen 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zur Ikonographie des dābbat al-arḍ 

Joachim Gierlichs, Berlin 

Die Idee, sich mit der Ikonographie des „Tieres der Endzeit“ (dābbat al-arḍ) zu 
beschäftigen, geht zurück auf den „Fund“ einer figürlichen Darstellung, die als al-
Burāq bezeichnet wurde, der jedoch die wesentlichen Merkmale fehlen, um eine 
solche Identifizierung zu rechtfertigen (s. Bernus Taylor. In: Kat. Paris 2001: 290, 
Kat.nr. 192). 

Dies zeigt der Vergleich der Darstellung dieses Wesens auf einem Albumblatt 
in der Bibliothèque Nationale (Dep. des Estampes et de la Photographie, Inv. 
OD 264) in Paris [Abb. 1] mit einer typischen Burāq-Darstellung, wie wir sie in 
dem Beispiel im Kitāb-i Siyer-i Nebī von Darīr aus Erzurum, entstanden 1003 
H./1594‒95, finden [Abb. 2]. Illustriert ist hier der Mirʿrāj, des Propheten Mu-
hammad Auffahrt oder Reise in den Himmel, bei der er auf einem Mischwesen – 
als al-Burāq bezeichnet – reitet. Dieses Wesen besitzt den schlanken Körper eines 
Pferdes oder Mulis, einen menschlichen Kopf, unterschiedlich gestaltete Flügel 
und häufig einen Pfauenschweif.1 Das illustrierte Manuskript der Prophetenge-
schichte, das insgesamt sechs Bände umfasst, ist heute auf mehrere Museen und 
Bibliotheken verteilt. Der dritte Band, aus dem die hier zitierte Miniatur stammt, 
befindet sich in der New York Public Library (Spencer, Turk. ms. 3).2  

Bei der Darstellung in der Bibliothèque Nationale muss es sich folglich um 
etwas anderes handeln. Nach einigen Recherchen stieß ich auf ein Wesen, das als 
dābbat al-arḍ bezeichnet wird, das „Tier der Apokalypse“ oder “beast of the earth“. 
Es ist allen drei Buchreligionen, dem Judentum, dem Christentum und auch 
dem Islam3, gemeinsam. Allerdings ist im Koran (Sure 27, Vers 82) nur sehr all-
gemein von einem Tier, das aus der Erde hervorkommt und zu den Menschen 
spricht, die Rede. Zu seiner äußeren Erscheinung werden keine Angaben ge-
macht.4 Kaum detaillierter ist die Beschreibung im Neuen Testament bzw. in der 
Offenbarung des Johannes (XIII, 11): „Und ich sah ein anderes Tier vom Land 
aufsteigen; das hatte zwei Hörner gleich einem Lamm, und es redete wie ein 
Drache.“ (Zitiert nach der Zürcher Bibel). 

1  Zur Ikonographie des Burāq siehe ausführlich Gierlichs 1995. Im Text verwendete Abkür-
zungen für Handschriftenfonds: TSM (Topkapı Sarayı Müzesi), B. (Bağdad Köşkü), H. 
(Hazine). 

2  Zur Handschrift siehe Tanındı 1984: Taf. 38; zur Miniatur siehe Schmitz 1992: 238‒254, 
IV.2, pl. XVIII (Farbtaf.). 

3  Siehe Abel 1965: 71, der sich jedoch mit der Ikonographie erhaltener Darstellungen, die 
bislang kaum untersucht wurden, nicht beschäftigt. 

4  Zur koranischen Vorstellung des Tieres der Endzeit siehe Andrae 1926. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 184 

Die wenigen, bislang bekannten Darstellungen finden sich meines Wissens bis 
auf zwei Ausnahmen alle in illustrierten Manuskripten aus osmanischer Zeit, sind 
jedoch ikonographisch in zwei völlig unterschiedliche Typen zu scheiden. Wäh-
rend zum einen grosso modo eine gehörnte und geflügelte Giraffe (Typus A) wieder-
gegeben ist, stellt ein zweiter Typus einen riesigen geflügelten Dämon (Typus B) 
dar.  

Typus A 

In einer Kopie des Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ im Topkapı Sarayı Müzesi (B. 373, 
fol. 219 b)5, die um 1600 entstanden sein dürfte, sehen wir ein weit überlebensgro-
ßes Mischwesen, das sich als geflügelte Giraffe mit leopardenartig geflecktem Fell 
beschreiben lässt [Abb. 3]. Es besitzt ein menschliches, ovales Gesicht mit einem 
langen Horn auf der Stirn, wie wir es bei Einhörnern dargestellt finden, sowie auf-
fällig große, lappige Ohren. Die dreifarbigen Flügel sind ausgebreitet, an verschie-
denen Stellen entwachsen dem Körper auch so genannte Flammenflügel. Zusätz-
lich zu den vier Extremitäten (Vorder- und Hinterbeine), die in gespaltenen Füßen 
wie bei einem Kamel enden, hat es zwei kräftige Arme mit großen Pranken. In der 
linken hält es einen langen, dünnen Stab mit einem großen, rückwärts orientierten 
Drachenkopf am Ende, während es seine rechte Hand einer Gruppe von Männern 
entgegenstreckt [Abb. 3a], die in der linken Bildhälfte versammelt sind. Der zu-
vorderst stehende, hellrot gewandete Turbanträger berührt mit seiner linken Hand 
den Arm des Wesens. Die Szene spielt in einer Berglandschaft, angedeutet durch 
verschiedenfarbige Felsen im Vorder- und Hintergrund. Um zu verstehen, was hier 
gemeint sein kann, müssen wir die folgende Darstellung betrachten. 

Eine zweite Miniatur in einer anderen Kopie des gleichen Werkes, das in der 
Istanbul Üniversitesi Kütüphanesi (T 6624) aufbewahrt wird (And 1998: 284, 
Farbabb.), ebenfalls um 1600 angefertigt, zeigt eine sehr ähnliche Darstellung 
[Abb. 4]. Wiederum sehen wir eine große Giraffe mit einem „Leopardenfell“, 
großen Flügeln und kleineren Flammenflügeln, Kamelfüßen und zusätzlich zwei 
kräftigen Armen. Allerdings fallen auch einige Unterschiede ins Auge: so ist der 
Menschenkopf hier durch den Kopf einer Giraffe (?) und das lange Horn durch 
ein großes Geweih ersetzt worden. Außerdem lässt sich eine Veränderung an dem 
dünnen Stab konstatieren, der nicht in einem Drachenkopf, sondern in einem 
Tierkopf, wohl dem einer Giraffe, endet. Auch die Orientierung des Wesens hat 
sich geändert, es schreitet von links nach rechts auf eine Gruppe stehender Män-
ner zu. Mit seiner linken Hand hält es einen Gegenstand, bei dem es sich um ei-
nen Ring oder ein Siegel zu handeln scheint, einem der Männer unmittelbar vor 
das Gesicht [Abb. 4a].  

                                                                                          
5  Vgl. die Farbabbildung bei And 1998: 285 (rechte Abb.); siehe auch Karatay 1961: No. 

1965. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR IKONOGRAPHIE DES DĀBBAT AL-ARḌ 185 

Hier dürfte dargestellt sein, wie am Jüngsten Tage mit dem Siegel Salomons 
diejenigen gezeichnet werden, die als Ungläubige nicht ins Paradies eingehen 
werden. Während mit Moses’ Stab die Gläubigen mit einem weißen Punkt mar-
kiert werden, der sich ausdehnt und schließlich das gesamte Gesicht erstrahlen 
lässt, werden die Ungläubigen mit dem Siegel an der Nase gezeichnet, und dieses 
Zeichen breitet sich aus, bis das ganze Gesicht schwarz wird (Abel 1965: 71; Sarı-
toprak 1993: 394).  

Im Gegensatz zu der zuvor besprochenen Miniatur sind hier weitere Personen 
abgebildet, d. h. es sind mehrere Gruppen (Gute und Schlechte), sowohl hinter 
dem Tier als auch hinter den Felsen, in der typischen Position von Beobachtern, 
zum Teil im Gestus des Staunens – den Finger am Mund – abgebildet.  

Eine dritte Miniatur aus einer Kopie des Aḥvāl-i Kıyāmet [Abb. 5], die sich in 
der Süleymaniye Kütüphanesi (Hafid Efendi 139 [And 1998: 285, linke Farb- 
abb.]) in Istanbul befindet und die wohl ebenfalls aus dem 17. Jahrhundert 
stammt, entspricht mit leichten Veränderungen der Darstellung im Tercüme-i 
Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ im Topkapı Sarayı Müzesi (B. 373), die als erste besprochen 
wurde [Abb. 3]. Die Veränderungen beziehen sich im Wesentlichen auf die Pro-
portionen des Tierkörpers, der auf kürzeren Beinen steht und dadurch deutlich 
gedrungener erscheint. Auch der lange Hals ist geschrumpft und die Gestalt erin-
nert nur mehr entfernt an eine Giraffe. Das große, lappige Ohr ist zwar nach wie 
vor vorhanden, hebt sich hier aber – flach anliegend – kaum vom Kopf ab. Das 
im Verhältnis zum Kopf große, zweizackige Drachenhorn ist für verschiedene Fa-
belwesen belegt, wie z. B. für den mythischen Vogel Simurgh, der im Shāhnāma 
des Firdausī (um 1010 entstanden) eine bedeutende Rolle spielt.6 Die beiden At- 
tribute, die das Wesen in Händen hält, sind wiederum Stab und Ring; allerdings 
ist der Drachenkopf am Ende des Stabes so winzig klein, dass man ihn nur sieht, 
wenn man von seiner Existenz bereits weiß [Abb. 5a]. In der rechten Hand hält 
das Tier den Ring, nicht dargestellt ist jedoch die Gruppe der Männer. Damit 
fehlt der Adressat, d. h. die Gruppe von Personen, die gekennzeichnet werden 
soll; an ihre Stelle ist hier ein Baum getreten. Im Bildhintergrund sind fünf Män-
ner – aufgeteilt auf zwei Gruppen – im Rede- und Staunensgestus dargestellt. Im 
Vergleich zu den beiden anderen Miniaturen können wir hier also Veränderungen 
sowohl beim dābbat al-arḍ als auch in der Bildkomposition insgesamt festhalten. 

Die Kopie des Majmaʿ al-Gharā’ib7 (Recueil de choses rares et précieuses = „Samm-
lung ungewöhnlicher und kostbarer Dinge“) in der Chester Beatty Library in  
Dublin (Ms. 9), die um die Mitte des 17. Jahrhunderts in Indien (im sog. Moghul- 
stil) entstanden sein dürfte, enthält eine Miniatur (fol. 64 v), die zusammen mit 
der Darstellung des Hundes der Siebenschläfer (im oberen Register) ein Wesen 
                                                                                          
6  Siehe z. B. das Blatt aus dem Schah Tahmasp-Manuskript (Tabriz, um 1530) in Museum 

für Islamische Kunst in Berlin, Inv. I. 5/77, siehe u. a. Gierlichs 1993: 17–20, Taf. 5. 
7  Ursprünglich um 1555 von Muḥammad al-Muftī aus Balkh für den Herrscher Pīr Muḥam-

mad Khān zusammengestellt, siehe Kat. Paris 2001: 57, Kat.nr. 35.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 186 

(im unteren Register) abbildet, bei dem es sich ebenfalls um eine Darstellung des 
dābbat al-arḍ handeln könnte [Abb. 6, 6a]. 

Wir sehen ein nach rechts ausschreitendes Tier mit menschlichem Kopf und 
großem Hirschgeweih (Kat. Paris 2001: 57, Kat.nr. 35). Auch der Körperbau ent-
spricht am ehesten einem Hirsch, das gefleckte Fell gehört jedoch zu einem Leo-
parden. Der lang gestreckte Hals und die großen, lappigen Ohren sowie die ge-
spaltenen Hufe (eines Kamels) erinnern noch an die zuvor gesehenen Darstel-
lungen. Es fehlen jedoch die zusätzlichen Extremitäten, d. h. die menschlichen 
Arme, mit denen der Ring bzw. das Siegel und der Stab gehalten werden. Inso-
fern hat hier eine deutliche Veränderung der Ikonographie stattgefunden. 

Typus B 

Völlig verschieden von den bisher betrachteten Beispielen ist der zweite Typus 
des dābbat al-arḍ, bei dem es sich um einen überlebensgroßen, frontal dargestell-
ten, geflügelten Dämon, mit Stab und Ring bzw. Siegel in den Händen, handelt. 
Bislang sind mir drei Beispiele bekannt, von denen zwei aus Fālnāme-
Manuskripten stammen, während die dritte Miniatur einen sog. Fāl-i Ḳurʾān im 
Topkapı Sarayı Müzesi (H. 1702) illustriert.  

Das bekannteste Fālnāme ist das Weissagungsbuch des 6. Imam Jaʿfar al-Ṣadīq 
(gest. 148 H./745), von dem sich eine illustrierte, großformatige Kopie8 des 16. 
Jahrhunderts (um 1550) – ohne die Abbildung des dābbat al-arḍ – in den Freer 
and Sackler Galleries of Art in Washington befindet. Berühmt ist die Darstellung 
der Nachtreise des Propheten auf seinem Reittier al-Burāq aus diesem Manuskript 
(Inv.-Nr. 86.0253 [Lowry/Nemazee 1988: 124−125, Nr. 31, mit Farbtaf.]). 

Bei den beiden osmanischen Kopien handelt es sich um türkische Überset-
zungen aus dem beginnenden 17. Jahrhundert, die sich in Istanbul (TSM, 
H. 1703 [And 1998: 284, Farbabb.])9 bzw. in Dresden in der Sächsischen Landes- 
und Universitätsbibliothek (Eb 445)10 befinden.  

Vergleichen wir die beiden Dämonen miteinander, so fallen Gemeinsamkeiten 
und Unterschiede ins Auge: Die Darstellung im Fālnāme (TSM, H. 1703) ist deut-
lich dämonischer wiedergegeben [Abb. 7], dies belegen u. a. die übergroßen Reiß-
zähne, die Halskette mit Drachenköpfen und die großen Drachenhörner auf dem 
Kopf. Der Dämon im Fāl-i Ḳurʾān (TSM, H. 1702) sieht dagegen viel menschlicher 
aus [Abb. 8]. Mit seinem langen Bart erinnert er eher an einen freundlichen Rie-
sen, denn an ein dämonisches Endzeitwesen. Beide Gestalten sind mit einer Art 
                                                                                          
8  Die Größe der Blätter beträgt knapp 60 x 45 cm. 
9  Zuerst publiziert von Esin 1960:10, Abb. 11. 
10  Rührdanz 1984: 100‒101, Nr. 29 (zur Handschrift allgemein, ohne Abb. des dabbat al-arḍ), 

138–139, Nr. 44 (zu den türkischen Blättern); Rührdanz 1987, 47-49 (mit einer Beschrei-
bung der Miniatur, aber ohne Abb.); eine Abbildung der Dresdener Miniatur in Rührdanz 
1988, Tafel 11. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR IKONOGRAPHIE DES DĀBBAT AL-ARḌ 187 

kurzem Rock11 bekleidet und halten die schon vorher gesehenen Attribute – den 
Ring des Salomon und den Stab des Moses – in den Händen [Abb. 7a, 8a].12  

Bei den Manuskripten, die Darstellungen des dābbat al-arḍ aufweisen, handelt es 
sich um Werke aus dem religiösen Kontext, wie Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ, 
Fālnāme und Aḥvāl-i Kıyāmet. Hinzu kommen ein Beleg einer moghulzeitlichen 
Kopie eines Majmaʿ al-Gharāʾib-Manuskriptes, sowie ein isoliertes Blatt, das 
wahrscheinlich im Iran der Qajarenzeit entstanden ist. 

Dabei fällt auf, dass der Typus der geflügelten Giraffe mit Horn auf der Stirn 
nur in illustrierten Texten des Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ sowie des Aḥvāl-i Kıyāmet nach-
zuweisen ist, während die Darstellung eines geflügelten Dämons auf Fālnāme-
Manuskripte und eine als Fāl-i Ḳurʾān bezeichnete Handschrift beschränkt ist. Ob 
diese eindeutige Zuweisung bei einer systematischen Untersuchung, die bislang 
aussteht, allerdings Bestand haben wird, ist zurzeit nicht zu entscheiden.  

Sollte es sich nicht um eine Zufälligkeit der Überlieferung handeln, stellt sich 
natürlich die Frage, warum zwei so unterschiedliche Darstellungstypen geschaf-
fen und verwendet wurden. Um hierauf eine Antwort zu erlangen, müsste zu-
nächst der Zusammenhang zwischen Bild und Text genauer untersucht werden. 
Eine solche Untersuchung steht jedoch noch aus und konnte hier nicht vorge-
nommen werden. 

Interessant ist weiterhin, dass anscheinend Darstellungen des dābbat al-arḍ – 
weder im Typus der geflügelten Giraffe (Typus A) noch als Dämon (Typus B) – 
nicht in den zahlreichen, über Jahrhunderte entstandenen Kopien des Ajā’ib al-
Makhlūqāt al-Qazwīnīs vorkommen. Sie tauchen auch nicht in al-Mustaufīs Nuz-
hat al-Qulūb auf, in dem zwar vom einem dabbe-i chahār-sar die Rede ist, bei dem 
es sich aber offensichtlich um ein völlig anderes Mischwesen handelt.13  

Dagegen finden wir – völlig unerwartet – eine Erwähnung des dābbat al-arḍ in 
Evliyā Çelebis Seyāḥatnāme.14 Im zehnten Buch des „Fahrtenbuches“, das Ober-
ägypten, dem Sudan sowie dem geheimnisumwitterten „Land der Func“ gewid-
met ist, lesen wir nach der Beschreibung der Stadt Rümeyle (Rumayla): 
                                                                                          
11  Hier könnte ein bislang nicht untersuchter Bezug zur Ikonographie der Divs bestehen, die 

vor allem aus dem Shahnama bekannt sind. Häufig illustriert ist der Kampf des größten 
Helden des Epos – Rustam - mit dem sog. Weißen Div. Siehe zusammenfassend Gierlichs 
1993, 34–35, Abb.: 64, Abb. 96.  

12  Möglicherweise liegt hier eine (visuelle) Vermischung mit der Gestalt des Dajjal vor, hierzu 
sind aber weitere, ikonographische Untersuchungen nötig; zum Dajjal siehe Abel 1961: 
76–77 sowie Yaman 2007. 

13  Siehe Mode 1973: 252 (ohne Abbildung), der im Glossar ein dabbe-i chahar-sar, “ein vier-
köpfiges Untier der islamischen Sage, das im indischen Ozean lebt, Flügel besitzt und 
schreckliche Geräusche verursacht“, erwähnt. Diese Beschreibung fußt (ohne Nennung der 
Originalquelle) auf al-Qazwīnī 1928: 52: „In the Ajā’ibu-l-Makhlūqāt it says that in the In-
dian Sea there is an animal with four heads and two wings, which makes a terrifying noise 
and eats the animals of the sea.”  

14  Probleme bei der Textrekonstruktion und Textedition mit kritischer Sichtung der Seyāḥat- 
nāme-Editionen behandelt zusammenfassend Dankoff 2000. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 188 

„So zogen wir von Rümeyle wieder den Nil entlang nach Süden und gelangten nach vier 
Stunden zum Berg Dabbetü-l-Arz, [...]. Da war [...] nichts als steile weiße Felsen!  

[Beschreibung des ungeheuerlichen Tieres Dabbetü-l-Arz]  

Auf diesem Felsen steht auf vier Beinen eine weiße Marmorstatue von der Größe eines 
Elefantenleibes. Der langgestreckte Hals ragt wie eine Zypresse hoch zum Himmel em-
por. Der Kopf gleicht dem eines Menschen und hat ein überaus liebliches Aussehen, 
aber auf der Stirn hat es ein spitzes Horn. Das Haar ist gelöst, die Ohren ähneln denen 
eines Elefanten und hängen flach herab. Am Hals hat die Gestalt keine Mähne, und das 
Fell am Körper ist gefleckt wie bei einem Leoparden. Der Schwanz ist gefasert und aus-
gefranst, und die vier Füße sind gespalten wie bei einem Kamel. Die Enden sind mit 
Krallen bewehrt, und an der Schulter hat der Meister mit gewaltiger Hand zwei Flügel 
angebracht, dass es aussieht, als wolle das Tier sie öffnen und auf und davon fliegen.“ 
(Evliyā Çelebi 1991: 223). 

Die im Seyāḥatnāme beschriebene “Kolossalstatue“ stimmt fast wörtlich überein mit 
der Darstellung des dābbat al-arḍ in der Kopie des Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ im 
Topkapı Sarayı Müzesi (B 373, fol. 219b), die um 1600 entstanden ist [Abb. 3].  

Dieser unerwartete, interessante Fund wirft nun zwei Fragen auf: Hat Evliyā 
Çelebi illustrierte Kopien des Tercüme-i Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ gekannt und unter Um-
ständen als Vorlage benutzt? Oder belegt diese weitgehende Übereinstimmung 
zwischen Text und Bild, dass wir hier die ursprüngliche Vorstellung des apokalyp-
tischen Wesens vor uns haben? Beide Fragen lassen sich beim derzeitigen For-
schungsstand nicht beantworten, können aber unter Umständen Hinweise für 
weitere Untersuchungen geben. 

Zum Schluss möchte ich die Ergebnisse meiner Recherche kurz zusammenfassen:15 

1. Die Beschreibungen zur Erscheinung des dābbat al-arḍ im Koran wie auch in 
der Bibel sind äußerst spärlich und bieten eigentlich keinen Ansatz für eine vi-
suelle Ausgestaltung. 

2. Eine eindeutige Textvorlage konnte noch nicht identifiziert werden, es finden 
sich aber weitergehende Beschreibungen in den Hadithen. 

3. Die frühesten, bislang nachweisbaren Darstellungen des dābbat al-arḍ stammen 
aus der Zeit um 1600 und finden sich in osmanischen Handschriften aus dem 
religiösen Kontext. 

 
 
 

                                                                                          
15  Erst nach Abschluß des Manuskriptes erschien der Band von Farhad, Massumeh; Bagci, 

Serpil und Mavroudi, Maria 2009: Falnama, the book of omens: [published on the occasion of the 
Exhibition Falnama: The Book of Omens, October 24, 2009 - January 24, 2010]. Washington, 
D.C. Die Arbeit beschäftigt sich ausführlich mit der Thematik Fālnāme, insbesondere mit 
den beiden im Topkapı Sarayı aufbewahrten Handschriften (TSM H. 1702, TSM H.1703), 
dem sog. „Dispersed Fālnāme“ (Rekonstruktion der Handschriften und ihrer Miniaturen) 
sowie dem Dresdner Fālnāme (E 445). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ZUR IKONOGRAPHIE DES DĀBBAT AL-ARḌ 189 

4. Bei diesen Handschriften handelt es um folgende Texte:  
 a. Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ Tercümesi  

b. Aḥvāl-i Kıyāmet  
c. Fālnāme  
d. Fāl-i Ḳurʾān. 

5. Ikonographisch können wir zwei sich deutlich unterscheidende Typen fassen: 
 a. Typus A: geflügelte Giraffe  

b. Typus B: frontaler Dämon. 
6. Unabhängig von diesen beiden Typen sind zwei Attribute kennzeichnend: der 

Stab des Moses und der Ring Salomons. 
7. Unklar ist bislang, inwieweit die unterschiedlichen Darstellungen (Typus Gi-

raffe und Typus Dämon) eindeutig bestimmten Handschriften zuzuordnen 
sind und inwieweit ein direkter Bild-Text-Bezug vorliegt. 

8. Eine interessante, sehr enge Übereinstimmung zwischen einer Darstellung im 
Miftāḥ Jefr el-Jāmiʿ und einer Textstelle bei Evliyā Çelebi (X. Buch) lässt sich 
nachweisen. 

Literatur 

Abel, Armand 1961 a. Al-Dadjdjāl. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. 
Leiden, II: 76–77. 

– 1961 b. Dābba. In: The Encyclopaedia of Islam. New Edition. Leiden, II: 71. 
Al-Qazwīnī 1928 = al-Qazwīnī, Hamdullah al-Mustauf al-Qazwīnī. The Zoologi-

cal Section of the Nuzhatu-l-qulúb. Ed., Trans. and Annot. John Stephenson. 
London. 

And, Metin 1998. Minyatürlerle Osmanlı İslam Mitologyası. İstanbul. 
Andrae, Tor 1926. Der Ursprung des Islam und das Christentum. Uppsala. Zitiert 

nach: Rudi Paret 1980. Der Koran. Kommentar und Konkordanz. Stutt-
gart/Berlin/Köln: 376. 

Dankoff, Robert 2000. Establishing the Text of Evliya Çelebi’s Seyahatname. A 
Critique of Recent Scholarship and Suggestions for the Future. In: Archivum 
Ottomanicum (18): 139–44. 

Esin, Emel 1960. Turkish Miniature Painting. Rutland/Tokyo. 
Evliyā Çelebi 1991 = Ins Land der geheimnisvollen Func. Des türkischen Weltenbumm-

lers Evliyā Çelebi Reise durch Oberägypten und den Sudan nebst der osmanischen Pro-
vinz Habeş in den Jahren 1672/73. Übers./Erläut. Erich Prokosch. Graz/Wien/ 
Köln. 

Gierlichs, Joachim 1993. Drache ‒ Phönix ‒ Doppeladler: Fabelwesen in der islamischen 
Kunst. Berlin. 

– 1995. Fabelwesen in der islamischen Kunst. Teil I – Al Burāq. In: Spectrum Iran 
(8/1): 8–28. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 190 

Karatay, Fehmi Edhem 1961. Topkapı Sarayı Müzesi Kütüphanesi Türkçe Yazmalar 
Kataloğu I. İstanbul. 

Kat. Paris 2001 = Bernus Taylor, Marthe/Jail, Cécile (ed.). L’étrange et le merveilleux 
en terres d’Islam. Paris, musée du Louvre 23 avril – 23 juillet 2001. Paris. 

Lowry, Glenn D./Nemazee, Susan 1988. A Jeweller’s Eye. Islamic Art of the Book 
from the Vever Collection. Washington.  

Mode, Heinz 1973. Fabeltiere und Dämonen. Die phantastische Welt der Mischwesen. 
Leipzig. 

Rührdanz, Karin 1984. Orientalische illustrierte Handschriften aus Museen und Biblio- 
theken der DDR. Berlin.  

– 1987. Die Miniaturen des Dresdener „Fālnāmeh“. In: Persica (12): 1–56.  
– 1988. Türkische Miniaturen. Leipzig 1988. 
Sarıtoprak, Zeki 1993. Dâbbetü’l-Arz. In: Türkiye Diyanet Vakfı İslâm Ansiklopedisi 

(8): 393–395. 
Schmitz, Barbara 1992. Islamic Manuscripts in the New York Public Library. New 

York/Oxford. 
Tanındı, Zeren 1984. Siyer-i Nebî. İslâm Tasvir Sanatında Hz. Muhammed’ın Hayatı. 

o. O. 
Yaman, Bahattin 2007. Dini Kültürü Resimle İfadesi: Deccal Örneği. In: Anadolu 

ve Çevresinde Ortaçağ (1): 139–155. 
Zürcher Bibel. http://www.die-bibel.de/online-bibeln/zuercher-bibel/lesen-im-bibel 

text/bibelstelle/offb/cache/eb3d37d82f/, zuletzt abgerufen am 11.3.2009. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Natur und Tierwelt  
in zwei frühosmanischen Werken 

György Hazai, Budapest 

In den letzten Jahren habe ich mich mit zwei Denkmälern des frühosmanischen 
Schrifttums intensiv beschäftigt. Beide nehmen in der Literatur der Epoche einen 
wichtigen Platz ein. Es handelt sich zum einen um die türkische Übersetzung des 
Tazkaratu’l-Awliyā des bekannten Mystikers Farīduddīn ʿAṭṭār (fl. 12. Jh.), zum 
anderen um die bekannte Sammlung von Märchen bzw. Erzählungen eines un-
bekannten Autors unter dem Titel Ferec baʿd eş-şidde, die ebenfalls aus dem Persi-
schen übersetzt wurde. Die bearbeitete Handschrift des ersten Werkes stammt 
aus dem Jahre 1341 und die Handschrift der Märchensammlung aus dem Jahre 
1451. Beide Handschriften sind nach unseren heutigen Kenntnissen sehr alt und 
nehmen damit einen wichtigen Platz im altosmanischen beziehungsweise altana-
tolisch-türkischen Schrifttum ein. Diese Handschriften werden in der Orientali-
schen Sammlung der Bibliothek der Ungarischen Akademie der Wissenschaften 
aufbewahrt. Die erste Phase der Arbeit an diesen Handschriften wurde mit ihrer 
Veröffentlichung abgeschlossen.1 Die geplante sprachhistorische Analyse der Tex-
te dauert noch an. 

Obwohl das ursprüngliche Ziel der Befassung mit diesen Texten rein sprachhi-
storisch war und geblieben ist, kann man sich der faszinierenden Wirkung des 
Inhalts beider Werke nicht entziehen. Die schöne Arbeitstagung zu Ehren von 
Frau Prof. Dr. Barbara Kellner-Heinkele bot mir eine ausgezeichnete Gelegen-
heit, meine bescheidenen Beobachtungen zusammenzufassen. Sie beziehen sich 
auf die Tierwelt und die Natur in den beiden Werken. Im Falle des Werkes von 
ʿAṭṭār handelt es sich um die Rolle und Funktion der Tiere im Leben der Heili-
gen. Das Ferec baʿd eş-şidde führt uns in eine Märchenwelt, in der die Natur, mit 
den dort lebenden Geschöpfen, eine ganz andere Dimension hat.  

Teẕkeretü’l-evliyā 

Die Tiere schätzen den asketisch lebenden Heiligen und pflegen eine besondere 
Liebe für ihn. Ein gutes Beispiel dafür bieten die Vögel. 

1  Ferec baʿd eş-şidde: Ein frühosmanisches Geschichtenbuch = „Freud nach Leid“. 1‒2. Hrsg. von 
György Hazai und Andreas Tietze. Berlin 2006 (Studien zur Sprache, Geschichte und Kul-
tur der Turkvölker; 5.1‒2); Die altanatolisch-türkische Übersetzung des Tazkaratu’l-Awliyā von 
Farīduddīn ʿAṭṭār: (Edition der Handschrift der Bibliothek der Ungarischen Akademie der Wissen-
schaften). 1‒2. Hrsg. von György Hazai. Berlin 2008 (Studien zur Sprache, Geschichte und 
Kultur der Turkvölker; 6.1‒2). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 192 

(194.A)  

(15) Naḳl-dur kim Maʿrūfuŋ bir ḍāyısı varıdı, şehrüŋ nāyibidi. (194.B) (1) Bir gün gecer-
di, [[Maʿrūfı

°
 gördi kim]] Maʿrūfı

°
 gördi

°
 kim etmek yėr. Bir loḳma gendü (2) yėr, ve bir 

loḳma ite vėrür. Ḍāyısı eydür: utanmazmısın kim itile etmek (3) yėrsin? – dėdi. Eyitdi: 
gėrçeksin kim ben~daḫı utanduġumdań ötrü yėrveń – dėdi. (4) Pes Maʿrūf başın ḳal-
durdı

°
, havāda bir ḳuş ʔördi

°
, ḳıġırdı. Geldi

°
, Maʿrūfuŋ (5) ileyinde başcuġazın yüʕi 

arasında gizledi. Ḍāyısı eydür: bu ne ḳuşdur kim (6) başın gizler? – dėr, ve yüzin göster-
mez? – dėr. Maʿrūf eydür: Ben Tangrıdań utanurvań, (7) bendeń bu utanur. Herkim 
Tangrıdań utana, dükeli ʿālem andań utanur – dėr. Ḍāyısı (8) ḥacīl oldı, gitdi.  

*** 

(288.A)  

(7) Naḳl-dur kim Semnūn bir gün mest olub maḥabbet sözlerin (8) söylerdi
°
. Nāgāh bir 

ḳuşcuġaz havā yüzinden indi, geldi, Semnūnuŋ başına ḳondı
°
. (9) Bir zamān durdı, an-

dan omuzına ḳondı, andan ucdı, ḳarşusına ḳondı
°
. (10) Bir zamān Semnūna ḳarşu ḥayrān 

olub-dururdı. Pes ḳaynacuḳların yėre urdı
°
, (11) ditredi, cān vėrdi.  

*** 

(147.B)  

(7) Naḳl-dur kim Süfyān ėŋen şefḳatlu-ıdı. Bir gün bāzār içindeń (8) ʔeçerdi
°
. Gördi

°
 kim 

bir bülbül ḳafeṣ içinde öterdi, ve sıçrardı, ve yārın (9) isterdi. Süfyānuŋ göŋli aʕa 
baġlandı, dā’im ol ḳuşcuġaz ḳarşusına (10) varurdı, ḥayrān olub otururdı, ve anuŋ ünin 
işidürdi. Ve çünkim (11) Süfyān dünyādan gitdi, ve cenāze-sin ʔötürdiler, ḫalḳ aġlaşurdı, 
ol (12) bülbülçük gendözin götürürdi, cenāze-ye ururdı

°
 ve zārılıḳ ėdüb öterdi, (13) ve 

ḫalḳ aʕa baḳub aġlardı. Ve çün Süfyānı defn eylediler, ol bülbülcük (14) sininden 
gitmezdi. Bir gün gördiler kim sin üstinde ölmiş, yatur. Anı daḫı (15) sin ṭopraġında 
defn eylediler. 

*** 

(99.B)  

(15) Ve çünkim anuŋ cenāze-sini götürdiler, (100.A) (1) gün ʿaẓīm ıssıyıdı: ḳuşlar geldiler 
ḳanat-ların gerdiler, anuŋ cenāzesine (2) gölge oldılar. 

*** 

(257.B)  

(15) Çünkim yudılar, cenāzesin getürdiler, giderler-idi, (258.A) (1) nāgāh bir aḳ gügercin 
havā yüzindeń indi ve cenāze kenārına ḳondı. Mürīdleri (2) ne~ḳadar kim yėŋleriyle 
anı

°
 üşeleridi, uçmazıdı. Tā ol ḳuşcuġaz ḳudret (3) diliyile söyledi ve eyitdi: beni 

üşendürmeŋ kim ben çengelümi bunda (4) anuŋçün urdum kim ben~daḫı anuŋ 
himmetindeń bī-naṣīb olmayavan. Ve-eger (5) sizüŋ ġavġanuz degülmisse-idi, bir aḳ yėl 
geleceʔidi, bunuŋ cenāze-sin (6) havāya iledecegidi – dėdi. 

*** 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 193 

Aber auch andere Tiere drücken ihre Bereitschaft zur Hilfe aus. Eine Schlange fä-
chelt dem Heiligen in der Hitze kühle Luft zu. 

(32.A)  
(15) Naḳl-dur kim bir gün (32.B) (1) Mālik bir dīvār gölgesinde yatur-ıdı, bir yılan gelib 
nergis budaġıyıla anı üşelerdi

°
. 

*** 
Einen besonderen Platz nehmen die Löwen in den Geschichten ein. Auch sie lei-
sten dem Heiligen Hilfe oder dienen als Gleichnis für die Ordnung in Gottes 
Schöpfung. 

(310.B)  
(3) Naḳl-dur kim anuŋ bir ḳız-ḳardaşı

°
varıdı

°
, anı yavlaḳ severdi. (4) Çünkim Ebū Ḥamza 

Kaʿbeye gönildi, gördi
°
 kim hīc nesne bile götürmedi. Bir (5) pāre gümiş anuŋ ḫırḳasınuŋ 

yaḳasına dikdi. Anuŋ andan ḫaberi yoġıdı
°
. (6) Çünkim ayaġın ber(r)īyeye baṣdı, nāgāh 

hātifden bir ün işitdi
°
 kim eydür: (7) Yā Ḥamza, utanmazmıssın kim ol Tangrı <kim> 

gögi senüŋ üstüŋde direksüz (8) dutar, ḳādir degülmidür kim senüŋ ḳarnuŋı 
ac(ıḳd)urmaya? Sen tecrīd ve tevekkül (9) ehli-ven, dėrsin, ḫırḳaŋda gümiş götürürsin – 
dėdi. Ebū Ḥamza çünkim (10) bunı

°
 işitdi

°
, feryād eyledi, gendözin aradı, ol gümişi gen-

düden (11) ıraḳ eyledi, birez ilerü vardı. Nāgāh bir aġzı
°
 açuḳ ḳuyu varımış, (12) ol ḳuy-

uya düşdi, ve aʕa hīc ziyān degmedi. Ve çünkim bir gün ve ikĭ
°
 (13) gün gitdi, nefsi

°
 

taḳāżā eyledi, ve içinden eyitdi kim: «wa lā tulqū (14) bī-aydīkum ilā-t-tahlikati», yaʿnī: 
gendü nefsüŋüzi tehlükeye gendü elüŋüzile bıraḳmāŋ! (15) Bileŋde aḳcāŋ ve bir kesek 
etmegüŋ yoḳdur, ac olursın, gėrü dön! (311.A) (1) – dėdi. Ebū Ḥamza eyitdi

°
: ol gişi kim 

ḳuyu içinde helāk eylemedi, ḳuyudan (2) ḍaşra daḫı saḳlaya – dėdi, nefsine uymadı, git-
di

°
 ve Ḥaḳ(ḳ)a

°
 tevekkül eyledi. (3) Nāgāh giderken yine bir ḳuyuya düşdi. Bir arslan gel-

di
°
, ve ip getürdi, (4) ve ol ḳuyuya sarḳıtdı. Elüŋ bu ipe yapış kim seni yoḳaru çekeyin – 

dėdi. (5) Pes ol ipe yapışdı, yoḳaru çıḳdı, ḳurtıldı. Ve hātifden bir āvāz işitdi
°
: (6) çünkim 

sen bize tevekkül eyledüŋ, lācirem biz daḫı seni bir kimseneyile ḳurtarduḳ (7) kim ol 
cānlar helāk eyleyicidür – dėdi. Arslan yüzin yere sürdi (8) ve ḳuyruḳların buladı, gitdi. 

*** 
(114.A)  

(13) Naḳl-dur kim bir gün Bāyezīde ṣordılar (14) kim: senüŋ şeyḫüŋ kimdür? Şeyḫ eyitdi: 
bir ḳarı ʿavret-dür. Eyitdiler: nėte? (15) Şeyḫ eyitdi: Bir gün vecd baŋa ġālib oldı. Ṣaḥrā-
da giderdüm, bir ḳarı ʿavrete (114.B) (1) uġradum, bir ḍaġarcuḳ un götürürdi. Eyitdi: bu 
ḍaġarcuġumı götüri

°
-vėrʔil! (2) – dėdi. Ben ḫod eyle olubdururdum kim gendözümi gö-

türimezdüm. Bir arslana (3) işāret eyledüm: ol ḍaġarcuġı götüri-vėrdi. Ve ben dilerdüm 
kim (4) bu ḳarı beni bilmeye. Ben eyitdüm: yā ḳarıcuḳ, şehre varıcaḳ kimi gördüm, dėye-
sin? (5) Eyitdi: bir ẓālimi ve bir raʿnāyı gördüm – dėyem. Eyitdüm: nėte? Ḳarı eyitdi: bu 
(6) arslanı Tangrı yük götürmegiçünmi yaratdı? Eyitdi: yoḳ. Eyitdi: Çünkim (7) Tangrı 
anı yük götürmegiçün yaratmadı, ye neçün yük yükledürsin? Pes sen (8) ẓālim degülmi-
sin? – dėdi. Bāyezīd eyitdi: gėrçeksin. Ḳarı eyitdi: Daḫı dilersin (9) kim şeher ḳavmı se-
nüŋ arslan dutub yük urduġuŋ göreler, ve saʕa (10) ṣāḥib-kerāmet dėyeler. Bu iş~daḫı 
raʿnālıḳ degülmidür? Bāyezīd eyitdi: beli, (11) raʿnālıḳdur. Pes Bāyezīd aġladı ve tevbe 
ḳıldı, kerāmeti

°
 ḳabūl ėtmezdi, (12) tā Tangrıdań taṣdīḳ olmayınca. 

*** 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 194 

(268.B)  

(13) Naḳl-dur kim Ḳadisīye  şehrinüŋ ḳavm-ları bir gėce ün (14) işitdiler kim fulān dere 
içinde bir velī Hak velīlerinden arslan arasında ḳalubdur. (15) Varuŋ, anı buluŋ dėrdi. 
Ḳādisīye ḳavmı ėrteyedegin uyumadılar. Çünkim ṣabāḥ (269.A) (1) oldı, ol dereye vardı-
lar, Ebū l-Ḥasan-ı Nūriyi

°
 gördiler kim arslanlar içinde (2) oturmış, namāz ḳılurdı. Ve ars-

lanlar anuŋ yöresine ḫalḳa olub-dururlardı, (3) temen anı beklerler gibi
°
. Çünkim bu ḳa-

vum ėrişdi, arslanlar bu ḳavma ḥamle (4) ḳıldılar kim yırtalar. Nūrī birgez yėʕiyile işāret 
eyledi, arslanlar pīşeye (5) girdiler. Bugez Nūrī ḳıyına vardılar, eyitdiler: bu ne ḥāl-dur? 
Eyitdi

°
: Çünkim (6) bu şehre yaḳın ʔeldüm, çoḳ zamānıdı kim nesne yėmedümidi. Ben 

eyitdüm: Bu (7) şeherde ḫurmāyıla etmek var ola – dėdüm. Pes yine peşīmān oldum, ve 
gendü (8) gendözüme eyitdüm kim: henüz nefs ārzūsı-mı ėdersin? – dėdüm. Bu dereye 
geldüm (9) kim arslan-lar beni yırta-lar; bunlar ḫod beni yırtmadılar – dėdi. 

*** 

(283.A)  

(3) Naḳl-dur kim bir dervīş bir dere içinde giderdi. Nāgāh bir arslan (4) aŋa ḥamle eyledi. 
Çün geldi kim yırta-ıdı, ol dervīş Raḳḳī ḫırḳasındań (5) bir pāre ḍonına diküb-dururdı. 
Arslan anuŋ ḫırḳası pāre-sin gördi

°
, geldi, (6) ol ḫırḳa’yı yaladı, ḳuyruġın buladı, gėrü 

döndi. 

*** 

Die Tiere können oft auch als Übermittler himmlischer Botschaften dienen. In 
dieser Rolle erscheint zum Beispiel ein Hund, der den Heiligen Demut und 
Mildtätigkeit lehrt. 

(108.A)  

(11) Naḳl-dur kim bir gün (12) Bāyezīd mürīdleriyile ırımadan geçerdi
°
. Yol-ları bir ḍar 

yėre uġradı, ve ḳarşudań (13) bir it gelüridi. Bāyezīd yoldan savuldı, yolı
°
 ol ite tekellüf 

eyledi. (14) İt geldi, geçdi
°
. Meger bir mürīdi Bāyezīdüŋ bu işe münkir oldı ve eyitdi

°
: 

(15) İt-deń Ḥaḳ Taʿālã ādem-oġlanların mükerrem yaratdı. Bāyezīd ḫoz ‘sulṭān el-ʿārıfïn’-
dür. (108.B) (1) Bugün bunca ḫalḳ arasında ve mürīdler ve ʿāşıḳlar bile-iken yolın bir ite 
īşār (2) eyledi, bu ne ḥāl-dur? – dėdi. Bāyezīd ol yigide eyitdi: Ė ʿāşıḳ, çünkim (3) ol it 
ḳarşudan geldi, ḥāl diliyile baŋa eyitdi: ė Bāyezīd, benden ne (4) eksüklik geldi kim itlik 
derisini baŋa geyürdiler, ve senden ne artuḳlıḳ (5) geldi kim sulṭān-el-ʿārıfïn-lıḳ ḫilʿatın 
saŋa geyürdiler? – dėdi. Çünkim bu endīşe (6) benüm sırruma yörendi, yolı aʕa tekellüf 
eyledüm – dėdi. Naḳl-dur kim bir gün (7) Bāyezīd ıramadan geçerdi, yine bir ite uġradı. 
İt baŋa deġmesün dėyü, geyesi-sin (8) ḳaldurdı. İt eyitdi: Ė Bāyezīd, eger tüsüm ḳurı-yısa, 
hīc ḫalāl saʕa (9) deġmez. Ve-eger yaşı-sam, bir bardaḳ ṣuyıla senüŋle benüm aramda 
ṣulḥ olur. Sen (10) ḍaşuŋı arıtmaḳ istersin, ammā içüŋi yėdi deŋiz ṣuyı

°
 arıtmaya – dėdi. 

Ve (11) Bāyezīd eyitdi: Sen ẓāhir arısuzsın, ve ben bāṭını
°
 arısuzvan. Gel, ikimüz bile (12) 

ḳarışalum, ola-kim cemʿīyet bereketinde ikümüz daḫı bile arı olavuz, ve mürdārlıġumuz 
(13) gide – dėdi. İt eyitdi: Yā Bāyezīd, sen benümle bir olumazsın, zīrā ben redd-i (14) 
ḫalḳ-van, ve sen ḳabūl-ı Ḥaḳsın. Herkim beni görürse, hiç dėr ve ṭaş urur, (15) ve herkim 
seni görürse, selāmu ʿaleyküm dėr, ḥürmet ėder. Ben bugün bulduġum (109.A) (1) süŋü-
gi yarına ḳomazvan. Ve senüŋ şimdi

°
 evüŋde bir küb buġdayuŋ vardur – dėdi. (2) Bāy-

ezīd çünkim itdeń bu sözleri işitdi, aġladı
°
 ve eyitdi: İlahī, ben bir it (3) yoldaşlıġına lāyıḳ 

degülven, Ḫāliḳ yoldaşlıġına nėce lāyıḳ olam? – dėdi, aġladı
°
. (4) Ve it sözleri aʕa yavlaḳ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 195 

eser eyledi, ve ṭāʿatlarındań nevmīz oldı. Eyitdi: (5) bārī varayın, bir zünnār ṣatun-alayın, 
ḳuşanayın – dėdi. Durdı bāzāra çıḳdı

°
, (6) gördi

°
 bir gevür elinde bir zünnār dutar. Eyit-

di: neye satarsın? Eyitdi: biŋ ḳızıla (7) satarın, eksüge vėrmezin – dėdi. 

*** 

(216.B)  

(11) Naḳl-dur kim Ḫøca ʿAli-yi
°
 (12) Suturgānī Şāh Şucāʿ-ı Kirmānī türbesine geldi, ziyāret 

eyledi ve etmek üleşdürdi
°
. (13) Bugez mescide girdi

°
, ve ileyine ṭaʿām ḳodı, ve eyitdi: 

İlahī, bu ṭaʿāma bir ḳonuḳ vėrbi~kim (14) bile yėye – dėdi. Nāgāh ḳapuya bir it geldi, 
Ḫøca ʿAlī ite ḥiç dėdi, ḳovdı. (15) Şāh Şucāʿ türbesindeń bir āvāz işitdi kim eydür: Ė 
Ḫøca ʿAlī, Tangrıdan ḳonuḳ dilerdüŋ. (217.A) (1) Ḳonuḳ ḳapuya geldi

°
; neçün ḳovduŋ? – 

dėdi. ʿAlī derḥāl duru-geldi
°
, ḳapudan ḍaşra çıḳdı

°
, (2) çevre ol iti

°
 maḥalle-lerde istedi. 

Bir bucaḳda buldı
°
, gördi

°
 kim yatur. Ol yėdügi (3) aşı getürdi, it öŋine ḳodı. İt ol aşa hīc 

naẓar eylemedi. Ḫøca (4) ʿAlī ḫacil oldı, tevbe eyledi, ḳaftān-ların çıḳardı, inṣāfa
°
 geçdi. 

İt (5) eyitdi: ė Ḫøca ʿAlī, eger Şāh(-ı) Şucāʿ ḥürmeti olmayadı, görürdüŋ, ne işlere (6) uġ-
rarduŋ – dėdi, ġāyib oldı. 

*** 

Aber auch ein Hirsch kann eine himmlische Botschaft übermitteln. 

(223.A)  

(15) Naḳl-dur kim birʔez Ebū Ḥafṣ yāranlarıyıla teferrüce ḍaġa
°
 {çıḳdılar}. (223.B) (1) Ve 

anda söz düşdi, vaḳtı
°
 ḫoş oldı

°
. Öginde(n) geçdi kim eger şimdi

°
 bir (2) ḳoyun olsa, bu 

yāranlara biryān eylesem, yėdürsem – dėdi. Derḥāl bir (3) geyicek ḍaġdań indi, geldi
°
, 

başını Ebū Ḥafṣ dizinde ḳodı. Şeyḫ geyigi eliyile (4) urdı ve hayḳırdı: geyik ḳaçdı
°
, gitdi. 

Mürīdler eyitdiler: bu ne ḥāl-dur? Eyitdi
°
: (5) Şimdicek benüm göŋlümdeń geçdi

°
 kim 

eger bir ḳoyun olsa, bu yāranlara (6) yėdürsem – dėdümidi. Bu geyicek ḥāżır geldi
°
, bil-

düm kim murād tamām oldı
°
. Mürīdler (7) eyitdiler: Ḥaḳdań diledüŋ, vėrbidi. Ne-içün 

yine ḳovduŋ? – dėdiler. Eyitdi
°
: Siz bilürmisiz (8) kim murād tamām eylemek ḳapudan 

ḍaşra ḳomaḳdur? Eger Ḥaḳ Taʿālã Firʿavnuŋ (9) eylügin dilermisse, anuŋ murādı
°
 içün 

Nīl ırmaġın revān eylemeyedi, ve daḫı (10) ne~kim murādı
°
 varısa, dünyede vėrmeyedi

°
 

– dėdi. 

*** 

(320.B)  

(7) Naḳl-dur kim ʿAbdullāh-ı Ḫafīf eydür: yiʔitligüm ḥālında Ḥicāza giderdüm. (8) Baġdād 
şehrine geldüm, ve Cüneydi

°
 görmedin ber(r)īyeye girdüm. Bir ip ve bir ḳova (9) bile gö-

türdüm. Yolda susuzlıḳ baŋa ġālib oldı. Bir ḳuyu gördüm, (10) vardum kim su çıḳaram. 
Gördüm kim bir geyicek başın ol ḳuyuya soḳmış, (11) su içer. Çünkim geyik gitdi, baḳ-
dum, gördüm kim ḳuyunuŋ ṣuyı dibine (12) vardı. Ben bu ḥālı gördüm, müteḥayyir ḳal-
dum ve eyitdüm kim: ʿAbdullāh (13) mertebesinden bu geyik mertebesi artuġımış – 
dėdüm. Derḥāl hātifden āvāz (14) işitdüm kim eydür: geyik mertebesi anuŋçün artuḳdur 
kim anuŋ iʿtimādı (15) bize berk-dür, sencileyin ip ve ḳova götürmez – dėdi. 

*** 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 196 

In einer anderen Episode bringt ein Vogel dem Zā n-Nūn die Botschaft, dass der 
Mensch auf Gott vertrauen soll, wenn es um die menschlichen Alltagsbedürfnisse 
geht. 

(89.A)  
(4) Gėrü döndi, gördi

°
 kim bir ḳuşcuġaz ikĭ

°
 gözleri görmez, (5) bir aġac budaġında oturur. 

Zā n-Nūn öginde eyitdi: “bu bīçāre (6) ḳuşcuġaz ne içer ve ne yėr?” –  dėdi. Pes ol ḳuşcuġaz 
uçdı, aġacdan aşaġa (7) indi, burnıyıla yeri ḳazdı

°
: bir altun üsküre çıḳdı, içi ḍopḍolu sīsam 

(8) vardı
°
. Ve ol sīsamdan yėdi ve yine yüziyle yėri ḳazdı: bir gümiş (9) üskere çıḳdı: içi 

ḍopḍolu gül. Sevindi, ol ṣudań içdi, üskere-ler (10) belürsüz oldı. Zā n-Nūn çünkim ol  
ḥāleti gördi

°
, birgezden dünyāyı

°
  (11) terk eyledi ve Taŋrıya tevekkül ḳıldı. 

*** 
Oft wirken die Tiere bei den Wundern der Heiligen mit. Fische demonstrieren 
wiederholt ihre Bereitschaft, dem Heiligen zu Hilfe zu kommen. 

(31.A) 
(8) Ve bir nice-ler eydürler kim bir gün Mālik gemiye bindi

°
. Su ortasına (9) varıcaḳ gemici 

ḥaḳ diledi. Mālik eyitdi: aḳcam yoḳdur. Ol~ḳadar urdılar (10) kim uṣṣı gitdi. Ve çünkim 
uṣṣı ʔeldi, yine dilediler, ve eyitdiler: eʔer (11) gemi ḥaḳḳı-nı vėrmezseŋ, ayaġuŋdań alu-
ruz seni, bu deŋize bıraġuruz – dėdi-ler. (12) Pes Mālik balıḳlara işāret eyledi. Her birisi 
sudan başın çıḳardı

°
, (13) aġzından da birer ḳızıl altun dutarlar-ıdı. Mālik elin ṣundı, ikĭ

°
 

ḳızıl (14) aldı
°
, gemiciye vėrdi

°
. Ve cünkim gemici ol ḥālı

°
 gördi, Māliküŋ ayaġına düşdi

°
. 

*** 
(80.B)  

(12) Naḳl-dur (13) kim bir gün Dicle ırmaġı ḳıyında oturub ḫırḳa-sın yamardı, ignesi (14) 
suya düşdi. Bir gişi anı göre-dururdı, eyitdi: Yā İbrahīm, pāzişāh- (15) -lıġı ḳoduŋ, geldüŋ, 
ḫırḳa yamarsın – dėdi. Ne iş başarduŋ? – dėdi. (81.A) (1) İbrahīm ṣuya işāret eyledi kim: 
iʔnemi tėz getürüŋ! – dėdi. Deŋiz (2) içinde ne~ḳadar kim cānavarcuḳlar varıdı, her biri-
si bir altun [bir] (3) [altun] iʔne aġzına dutub başların ṣudan ḍaşra çıḳardı-lar. Eyitdi

°
: 

(4) benüm iʔnem bular [ignem] deġül-dür, varuŋ, benüm iʔnem getürüŋ! – dėdi. Bir (5) 
żaʿyıfca balıcaḳ sudan başın çıḳardı, İbrahīmüŋ igne-sin sunu- (6) -vėrdi. İbrahīm ol gişiye 
eyitdi: ol öŋdünki pāzişahlıḳ yėgmidür, (7) veyā bu yėʔmidür? – dėdi. 

*** 
(90.A)  

(1) Durdum, ol aradan deŋiz kenārına geldüm. Gördüm (2) kim bir bölük bāzirgānlar 
gemiye girürleridi. Ben daḫı bile bindüm. Gitdük, birḳac (3) günden ṣoŋra bir bāzirgā-
nuŋ bir cevheri yavı

°
-vardı. Gemi ḫalḳın birbir ister- (4) -leridi. Dükelisi ittifāḳ eyledi-ler 

kim Zā n-Nūn aldı dėyü. Pes Zā n-Nūnı
°
 dutdılar, (5) çoḳ dürlü ḫørlıḳ ėtdiler. Ve Zā n-

Nūn hīc dınmadı. Bugez ḳatı
°
 incitdiler. (6) Zā n-Nūn deʕize baḳdı: ve dükeli deŋiz 

cānavarları başların ṣudan ḍaşra (7) çıḳardılar, her birisi aġzında bir cevher dutardı. Zā n-
Nūn ṣundı, birisin aldı

°
, (8) bāzirgāna vėrdi. Gemi ḫalḳı çünkim ol kerāmeti

°
 gördiler, 

ayaġına düşdiler (9) ve ʿözür dilediler. Bu sebebden ötrü aʕa Zā n-Nūn dėdiler. Zā n-
Nūn dėmek (10) balıḳlar issi dėmek-dür. Ve anuŋ kerāmetleri meşhūrdur. 

*** 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 197 

In der folgenden Geschichte trägt ein Kamel auf wundersame Weise das Gepäck 
des Heiligen. 

(102.A)  

(15) Ve naḳl-dur (102.B) (1) kim Bāyezīdüŋ bir devesi varıdı. Gendü zevādesini ve yoldaş-
ları zevādesini (2) ol deveye yükledürdi. Bir gişi eyitdi: bu bīçāre devenüŋ yüki aġırdur, 
baʕa (3) ẓulm ėder-ler – dėdi. Bāyezīd bu sözi işitdi, eyitdi: Ė yigit, yüki götüren (4) de-
vemidür, yoḳsa ayruḳ nesne-midür? Bir deveye baḳ! – dėdi. Ol yigit deveye (5) baḳdı, 
gördi

°
: yüki bir firişte götürür, ve yük deve-den bir ḳarış yuḳaru durur, (6) deve-nüŋ yük-

deń ferāġatı
°
 var. Ol yigit anı gördi

°
, dileridi kim Bāyezīdüŋ (7) aḥvālın ḫalḳa dėye, ve 

Bāyezīdi melāmat ėde. Bāyezīd eyitdi: gördügüŋ (8) söyleme! – dėdi. 

*** 

Tiere übermitteln den Menschen die Nachricht vom bevorstehenden Tode eines 
Heiligen, die sie aus dem Himmel erfahren haben. 

(86.B)  

(13) Naḳl-dur kim Bişr dirliginde Baġdād şehri
°
 içinde (14) ılḳı terslemezdi. Anuŋçün 

kim Bişr yalın ayaḳ yürürdi. Bir gün bir gişi (15) bāzār içinde ʔideridi, atı tersledi, atın-
dań indi, feryād eyledi. Ve eyitdiler: (87.A) (1) saŋa ne geldi kim feryād ėdersin? Eyitdi: 
Bişr-i Ḥāfī dünyādan gitdi

°
 (2) – dėdi. Eyitdiler: nėte bilürsin? Eyitdi: Atım tersledi – 

dėdi. Nėçekim ol (3) diriyidi, bu atım Baġdād şehri içinde veyā ırıma-larda ters bıraḳ-
madı. (4) Şimdi bildüm kim ol Tangrı ḫāṣı dünyādan gitdi

°
 – dėdi. Ṣordılar: (5) hem ol 

sāʿatda naḳl eylemiş. 

*** 

(189.A)  

(4) Naḳl-dur kim Sehel bir gün mescidde otururıdı. Nāgāh bir (5) gügercin havā yüzindeń 
şeyḫ öʕine düşdi

°
. Şeyḫ eyitdi kim: Şāh Şücaʿ-ı Kirmānī (6) öldi

°
 – dėdi. Ol günüŋ 

tārīḫin yazdılar, tefaḥḥuṣ eylediler, şeyḫ dėdügi <gibi> oldı. 

*** 

Wie in einigen der voraufgehenden Geschichten zu sehen war, können Heilige 
mit Tieren Gespräche führen. In der folgenden Geschichte richtet ein Esel das 
Wort an den Heiligen, der Mitleid mit dem Tier gezeigt hatte. 

(272.A)  

(1) Naḳl-dur kim ʿOsmān debīristāna varurdı. Ve anuŋ (2) ardınca dört ḳul yürürdi: bir 
Rūmī, ve birisi Türkī, ve birisi Kişmīrī, (3) ve birisi Ḥabeşī. Ve altun divīt götürürlerdi

°
. 

Bir gün ʔiderken kārvānsarāya (4) uġradı. Bir yaġır eşek gördi kim żaʿyıf olmış, ve arḳası 
yaġırındań ḳan (5) aḳardı. Ve ol eşek ḳaşınmaḳ ister-idi, ammā aġzı arḳasına ėrmezdi. 
ʿOsmān (6) ol eşegi ʔördi, esirgedi, ḳul-larına eyitdi

°
: sizler benüm nem olursız? (7) Eyit-

diler: biz senüŋ ḳul-laruŋuz, ne buyurursaŋ, anı dutaruz – dėdiler. Eyitdi
°
: imdi (8) beni 

severseŋüz, bu eşegi dutuŋ, arḳasını yuŋ! – dėdi. Pes ḳul-lar eşegi (9) yudılar, ve yaġrın 
tımarladılar. Ve ʿOsmān başındań buşusını şeşdi, ol eşegi (10) ṣardı, ve gökcek tımarladı-
lar. Pes ol eşek dile geldi

°
, eyitdi: nėtekim (11) beni ḫoş dutduŋ, evliyālar seni ḫoş dut-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 198 

sun – dėdi. Çünkim ʿOsmān eşekdeń (12) bu sözi işitdi, naʿra urdı, bīḫud oldı
°
, düşdi

°
, 

üc gün bīḫud yatdı. (13) Çünkim gendözine geldi
°
, ḍuru-geldi

°
, aġlayu Yaḥyã bin Maʿād 

ḳıyına geldi
°
, atasındań (14) anasındań kesildi. 

*** 

Der Drache erscheint in den Geschichten in zwei verschiedenen Funktionen. Er 
kann den Heiligen schützen, ihm aber auch vom Himmel eine Warnung über-
mitteln. 

(7.B) 

(1) Naḳl-dur kim Manṣūr-ı <Ammār> ikinci ḫalīfa-ıdı. Bir gėce vezīrine buyurdı: Caʿfer-i 
(2) Ṣādıḳı

°
 getür, öldüreyim ‒ dėdi. Vezīr çoḳ cahd eyledi ve eyitdi: Şol gişi (3) kim bir 

buçaḳda oturmışdur, ve ʿuzlet iḫtiyār ḳılmışdur, ve gendözin dünyādań (4) çeküb 
ʿibādete meşġūl-dur, ḫalīfaya ziyānı yoḳdur. Anı getürüb öldürmek (5) içinde ne fā’ide 
vardur? – dėdi. Ḫalīfa veẓīr sözin işitmedi, Caʿfer-i (6) Ṣādıḳı

°
 getürmege ḳul-lar vėrbidi. 

Ve ḫāṣekī-lerine ısmarladı: ḳaçan ol gelicek (7) ben tācımı başumdan götürem, şoloḳ sāʿat 
başını kesüŋ! – dėdi. Çünkĭ

°
 (8) Ṣādıḳı getürdiler, Manṣūr anı gördügi sāʿat taḫtından 

aşaġa indi (9) ve ḳarşu vardı, Ṣādıḳuŋ elin aldı, nehālisi üstine geçürdi, ve gendözi (10) 
ḳarşusına dizin çöküb edebile oturdı. Ve bu duran ḫāṣekī-ler ve vezīr- (11) -ler hep 
ʿaceblediler. Pes Ṣādıḳ eyitdi: Bende ne ḥācetüŋ vardur kim (12) beni oḳıduŋ? Ve ben 
Çalabum ṭāʿatına meşġūl olub-dururvan, kerem eylegil, (13) ayruḳ beni üşendürmeʔil! – 
dėdi. Şoloḳ sāʿat ḫalīfa destūr vėrdi

°
, (14) yüz dürlü aġırlamaḳlarıla ve ḫilʿatlarıla gėrü 

gönderdi. Ve ol gidicek ḫalīfa’yı (15) ditremek dutdı, ve ʿaḳlı şaşdı, yėre dü(ş)di, ʿaḳlısuz 
yatdı, ve üc (8.A) (1) günedegin başın ḳaldurmadı, ve üc günlik namāzı

°
 ḳaldı. Ve ḳaçan-

kim yine (2) ʿaḳlı geldi, vezīr aŋa ṣordı: saŋa ne geldi kim bu ḥāla düşdüŋ? (3) Manṣūr 
eyitdi: Ḳaçankim Ṣādıḳ ḳapudan girdi, bir ejdehā gördüm kĭ

°
 (4) bile girdi. Bir dudaġı 

ṣuffa üstinde ve bir dudaġı ṣuffa altında-ıdı. (5) Baŋa ḥamle ḳıldı ve eyitdi: Ṣādıḳı üşen-
dürmegil, yoḳsa seni bu oturduġuŋ (6) ṣuffayıla bile yudarın – dėdi. Ve ben ol ejdehā 
ḳorḳusından n~ėtdügüm (7) bilmedüm, ve yanına vardum, ʿözür diledüm, ve ʿaḳlum 
gitdi. 

*** 

(67.B)  

(2) Naḳl-dur kim bir gün ḳatı
°
 sovuḳ oldı

°
, zemherīr (3) günleriyidi, ġusl vācib oldı. Pes 

buzı
°
 deldi, ġusl eyledi

°
, ve ėrteyedegin (4) namāz ḳılurdı. İllā sovuḳ ḳatı

°
 ḳoydı, şöyle-

kim helāk-lik ḳorḳusı oldı. (5) Öginden geçdi
°
 kim birez od varmıssa – dėdi. Ve bir eski 

kürki varıdı, (6) egnine bıraḳdı, teni ḳızdı, gözi uyḳuya vardı. Çünkim uyandı, gördi
°
 

kim (7) gün ḍoġmış. İşine peşīmān oldı. Baḳdı
°
, gördi

°
 kim kürki içinde bir (8) ejzehā 

yatur, her bir gözi bir üskere bigi ḳanın dönmiş. İbrahīm bildi kim (9) bu dükelisi od 
istedügindendür, ve sıcaḳ kürke girüb uyuduġındandur. Aġlamaġa (10) başladı. Ve ol 
ejdehā İbrahīm öŋinde yüzin yėre sürdi ve ġayib (11) oldı. 

*** 

(113.B)  

(3) Naḳl-dur kim Ḳurrābī-nüŋ inkārı varıdı
°
. (4) Şeyḫe münkiridi, zīrā şeyḫden ʿacāyib 

işler görürdi: ol bīçāre-nüŋ (5) ḥavṣala-sına sıġmazıdı. Anuŋ inkārı şeyḫe maʿlūm oldı. 
(6) Bir gün Ḳurrābī Bāyezīd ḳıyına geldi, imtiḥānıla mes’ele buyurdı. Ol sāʿat (7) kĭ

°
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 199 

sordı, düşdi, ussı gitdi, üc gün bī-ḫuz yatdı. Dördünci (8) gün ussı geldi. Bāyezīd eyitdi: 
ne gördüŋ? Eyitdi: saʕa sorduġum (9) vaḳt, bir ejdehā aġzın açdı, beni yutdı. Ben 
ejdehā, ḳursaġında (10) yaturıdum. Ol ejdehā baʕa eydür: Bāyezīde ayruḳ münkir 
olamısın? (11) – dėrdi.  

*** 

Fehlt es den Heiligen an Speisen, so tragen Tiere das Nötige herbei. 

(17.B)  

(5) Gördi kim bir (6) ḳoyun bir ʔirde’yi aġzına dutmış gelür. Getürdi, Üveys öŋine ḳodı
°
. 

Pes (7) Üveys eyitdi: yā ḳoyuncuḳ, bu girde’yi ayruḳ gişiden almış olasın. Ḳoyun Çalab 
(8) ḳudretinden dile geldi ve eyitdi: Yā Tangrınuŋ ḫaṣ ḳulı, ben~daḫı ol gişinüŋ (9) ḳulı-
van kim sen anuŋ ḳulı-sın. Bu girde senüŋ rızḳuŋdur, Rezzāḳuŋ vėrdi

°
 (10) – dėdi. Daḫı 

ḳoyun ġā’ib oldı. 

*** 

(50.B)  

(7) Naḳl-dur kim bir gün Rābiʿa ḫādımı iç yaġın ḍoġrardı kim (8) aş bişüre. Çoḳ 
zamānıdı kim aş aṣlın görmedileridi. Soġan ḥācet (9) oldı. Ḫādım eyitdi: ḳonşudan di-
leyeyin – dėdi. Rābiʿa eyitdi: ben ʿahd (10) eylemişven kim ayruḳdan hīc nesne dile-
meyeven. Bu söz içinde-yiken, havādan (11) bir ḳuş geldi, bir deste soġan arıdılmış cöm-
lege bıraḳdı. Rābiʿa (12) eyitdi: mekirden īmīn deʔülven. Soġanıla yaġı bıraḳdı, etmegin 
ḳurula (13) yėdi. Naḳl-dur kim bir gün Rābiʿa aġlayu yola girdi ve ḍaġa giderdi. (14) Ve 
çoḳ geyikler ve ḍaġ cānavarları yöresine üşüb-dururlarıdı, ve Rābiʿaya (15) naẓar ėderleri-
di, ve elin ayaġın yalarlardı. Nāgāh Ḥasan-ı Baṣrī çıḳa-geldi, (51.A) (1) ve Rābiʿa’yı gördi

°
 

kim geyiklerile oturur. Geyikler Ḥasanı göricek ürkdiler, ḳaçdılar. (2) Rābiʿa yaluŋuz 
ḳaldı. Ḥasan melūl oldı, eyitdi: yā Rābiʿa, bunlar benden neçün (3) ḳaçarlar, ve senüŋle 
ėş olurlar? Rābiʿa eyitdi: sen bugün ne yėdüŋ? Eyitdi: iç (4) yaġın yėdümidi. Eyitdi: bun-
laruŋ içleri yaġın yėmiş-sin; nėce ḳaçmasun-lar? – (5) dėdi. 

*** 

(81.B)  

(1) Naḳl-dur kim bir gün İbrahīm bir bölük dervīşlerile giderdi. (2) Bir odunlu yėre ėrişdi-
ler, İbrahīm eyitdi: bu gėce bunda olalum – dėdi. Od (3) yaḳdılar, birer kesek ḳuru etmek 
yėdiler. İbrahīm namāza meşġūl oldı. Dervīşlerüŋ (4) birisi eyitdi: eʔer etümüz olsa, bu 
od içinde bişürürdük – dėdi. İbrahīm (5) namāzdan fāriġ oldı: Tanʔrım size et vėrbiye – 
dėdi. Yine namāza durdı. (6) Şoloḳ sāʿat bir gürüldü çıḳdı, gördiler kim bir arslan bir 
geyigi yırtmış, (7) ḳana bulaşdurmış, elinden boşandurmış; geldi, bu dervīşler ḳıyında (8) 
düşdi. Birisi duru-geldi, geyiʔi boġuzladı. Şeyḫ namāzdan fāriġ oldı, (9) eyitdi: Ḥaḳ 
Taʿālã size ḥelāl et vėrbidi, yėŋ ve şükr eyleŋ! – dėdi. 

*** 

Die Heiligen selbst schätzen und lieben die Tiere. Dies wird durch die folgenden 
Hundegeschichten demonstriert, in denen auch die Bescheidenheit der Heiligen 
gegenüber den Tieren zum Ausdruck kommt. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 200 

(27.A)  

(15) Ve Ḥasan (27.B) (1) tevbe ḳıldı kim ayruḳ hīç mahlūḳdan gendözini yėg görmeye. Tā 
ḥaddı bir gün (2) bir uyuz it geçeridi. Eyitdi: İlahī, beni bu ite baġışlaġıl kim bu it 
benden (3) yüz derece yėgrekdür – dėdi. Bir gişi bu keleciyi

°
 işitdi, meger Ḥasan eydür 

ola (4) kim, eger ben ṭamuya girürsem, bu it benden yėgrek-dür kim bu ṭamuya (5) 
girmez – dėdi. 

*** 

(144.B)  
(13) Naḳl-dur kim Süfyān (14) etmek yėridi, bir gendü ısırurdı, ve bir ite vėrürdi. 
Eyitdiler: neçün ʿavret (15) ve oġlanlaruʕla yėmezsin, ve ite vėrürsin? – dėdiler. Eyitdi

°
: 

Eger ite etmek vėrürsem, (145.A) (1) ėrteyedegin uyumaz, ve beni
°
 saḳlar, yörenür. Eger 

ʿavrete ve oġlana vėrürsem, beni (2) ṭāʿatdań yıġar – dėdi. 

*** 

(194.A)  
(15) Naḳl-dur kim Maʿrūfuŋ bir ḍāyısı varıdı, şehrüŋ nāyibidi. (194.B) (1) Bir gün 
gecerdi, [[Maʿrūfı

°
 gördi kim]] Maʿrūfı

°
 gördi

°
 kim etmek yėr. Bir loḳma gendü (2) yėr, 

ve bir loḳma ite vėrür. Ḍāyısı eydür: utanmazmısın kim itile etmek (3) yėrsin? – dėdi. 
Eyitdi: gėrçeksin kim ben~daḫı utanduġumdań ötrü yėrveń – dėdi. (4) Pes Maʿrūf başın 
ḳaldurdı

°
, havāda bir ḳuş ʔördi

°
, ḳıġırdı. Geldi

°
, Maʿrūfuŋ (5) ileyinde başcuġazın yüʕi 

arasında gizledi. Ḍāyısı eydür: bu ne ḳuşdur kim (6) başın gizler? – dėr, ve yüzin 
göstermez? – dėr. Maʿrūf eydür: Ben Tangrıdań utanurvań, (7) bendeń bu utanur. 
Herkim Tangrıdań utana, dükeli ʿālem andań utanur – dėr. Ḍāyısı (8) ḥacīl oldı, gitdi. 

*** 

Dank der Hilfe eines Heiligen werden verloren geglaubte oder verstorbene Tiere 
ihren Besitzern zurückgebracht. 

(148.B)  
(8) Ve Belḫ şehrinde bir beg varıdı. Aʕa ʿAlīy (9) 

°
ibn-i ʿĪsã dėrleridi

°
. Ol begüŋ bir iti

°
 

varıdı, yavlaḳ severdi. Megerkim (10) ol it yavu-vardı. Eyitdi(ler): Şaḳīḳ ḳonşıları ol iti
°
 

gizlediler – dėdiler. (11) Bir gişi geldi, Şaḳīḳ ḳonşısını dutdı, dögerdi, ve iti
°
 tėz vėr! – 

dėrdi
°
. (12) Ol gişi ḳaçdı

°
, Şaḳīḳ evine girdi

°
: beni ḳurtar! – dėdi. Ol gün Şaḳīḳ durdı, 

(13) bege vardı ve eyitdi
°
: Bu gişiyi

°
 üşendürmeŋ! İt benüm ḳatumda-dur; üc günden 

(14) ṣoŋra iti
°
 size vėrem – dėdi. Ol gişiyi

°
 ḳurtardı, durdı, evine ʔeldi

°
. (15) Yavlaḳ 

ġuṣṣalu oturdı kim: neçün mühlet aldum? – dėdi. Ve çünkim üc gün geçdi
°
, (149.A) (1) 

bir gişi itüŋ boynına ip daḳmış, ḳapudan içerü ʔivürdi. Şaḳīḳ anı gördi, (2) yavlaḳ 
sevindi, iti

°
 aldı, beʔe iletdi, vėrdi

°
 ve ḳurtıldı. Bugez dünyeden (3) küllī yüz döndürdi, 

ve tevekkül Tangrıya ḳıldı. 

*** 

(269.B)  
(14) Naḳl-dur kim bir gün Nūrī (15) giderdi, gördi kim bir yoḳsuluŋ eşegi ölmiş, yükni 
bıraḳmış. Ol yoḳsul (270.A) (1) aġlarıdı. Nūrī eşegi birʔez depdi, eyitdi

°
: dur yoḳaru, ne 

yatıçaḳ yėridür – dėdi. (2) Eşek duru-geldi, ol miskīn yoḳsul sevindi, yükin yükletdi, işine 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 201 

gitdi. (293.B) Naḳl-dur kim bir gün bir yoḳsul (7) eşegin yavu-ḳıldı-ıdı. Eyitdi
°
 kim: bu 

şeherde Tangrınuŋ ḫāṣı
°
 kim vardur? Eyitdiler (8) kim: Ebū l-Ḥasan-ı Pūşengī vardur – 

dėdiler. Ol yoḳsul yavlaḳ ʿāḳıl gişiyidi, geldi
°
, (9) Ebū l-Ḥasanı

°
 buldı, ve anuŋ etegine 

yapışdı, ve eyitdi
°
: benüm eşegüm sen oġurladuŋ (10) – dėdi. Eyitdi

°
: ė yigit, ben senüŋ 

eşegüŋ oġurlamadum, ve seni daḫı şimdi (11) gördüm – dėdi. Eyitdi
°
: yoḳ, eşegüm 

sende-dür, vėr! – dėdi. Şeyḫ elin duʿāya (12) ḳaldurdı, eyitdi
°
: İlahī, bunuŋ eşegin buʕa 

gėrü vėr! – dėdi, beni
°
 bunuŋ elindeń (13) al! – dėdi. Derḥāl bir gişi çaġırdı kim eşek 

kimüŋ-dür, gelsün! – dėdi. Yoḳsul (14) vardı
°
, eşegin aldı

°
. Andan ṣoŋra ol yoḳsul 

eyitdi
°
: Yā şeyḫ, bilürdüm kim sen (15) benüm eşegüm oġurlamaduŋ. İllā benüm 

ġarażum olıdı kim sen bir nefs urasın, (294.A) (1) benüm hācetüm revā ola – dėdi. 

*** 

Die überlegene Kraft eines Ochsen weiß der Heilige mit Humor anzuerkennen. 

(156.A)  

(12) Naḳl-dur kim bir gün Ebū Ḥanīfe ırımadan geçeridi
°
. (13) Ḳarşudan bir öküz geldi. 

Ebū Ḥanīfe yoldań sapdı. Eyitdiler: yā imām, (14) bu perhīz neden-dür? Eyitdi
°
: benüm 

ʿaḳlum var, anuŋ boynuzı var – dėdi. 

*** 

Ferec baʿd eş-şidde 

Die Helden des Märchens geraten auf eine Insel, die ihnen eine Vielfalt von 
Früchten, aber auch allerlei furchterregende wilde Tiere bietet.  

(147.A) 

Hele bir cezīreye ėrişdiler, (4) cıḳdılar, niʿmet(-i) vāfir buldılar: encīr ü ḫurmā, bādām u 
fınduḳ fustuḳ, neyşeker, daḫı bir dürlü yėmişler. (5) Gereklerince yėmişler. Gėce olıcaḳ 
cānavardan üşenüb aġac başına cıḳmışlar. Dünle gördiler ki dürlü (6) dürlü cānavarlar - 
her biri bir rengde vażʿda, bir ṣūretde ‒ peydā oldılar. 

*** 

Auf der Insel Lādān begegnen den Menschen Ameisen so groß wie Hunde. 

(147.A) 

Gėrü salına bindi, (10) başı aldı, bir ḍuşa gitdi, bir cezīreye yėtişdi ki aŋa Cezīre-i Lādān 
dėrlerdi. Ulu cezīre-dür. (11) Ṣandal u ʿūd anda biter. Güneş anda yėrden doġar, yėre ba-
tar. Ve ol cezīrede it gibi ḳarıncalar (12) olur; ādemīye ẓafer bulıcaḳ yėrler. Ṣandal 
gereklü olan gişi yazın bir yügrük ata binerimiş, bilesinde et (13) pāre-lerin alub 
ṣandaldın~yana segirdürimiş, gelen ḳarıncaya et bıraġurımış. Anlar ete meşġūl olıcaḳ 
(14) ol gişi varur, aġaca ʿalāmet eylerimiş. Kış olıcaḳ varurımış, ferāġatıla keserimiş. 

*** 

Ein Wunderbaum, auf dem, Früchten gleich, Edelsteine wachsen, bleibt den Men-
schen verboten. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 202 

(191.B) 

Ḫaber pādeşāha (3) yėtişdi. Pādeşāh bindi, aġaclaruŋ üstüne geldi. Taʿaccub ėtdiler bunı 
ki her budaḳda salḳum (4) salḳum cevāhir ḫūşeleri kim her biri güher-i şeb-efrūz āvīḫte, 
rūşenlik vėrür. Cemāʿat-ı mülūk u (5) ṣudūr u vezīr pādeşāha eyitdiler: “Bu güherler, bu 
aġaclar başında żāyiʿdür. Buyur: ḫazīneye (6) varsun!” dėdiler. Pādeşāh eyitdi: “Maʿāz- 
allāh! Benüm bu yėrde bu güherde ḥaḳ(ḳ)um yoḳdur” dėdi. (7) Yėrüŋ islerin getürdiler. 
Pādeşāh anlara eyitdi: “Milk-lerüŋüzdürx; aġacı siz dikdüŋüz; bu (8) gevherlerüŋüzi 
götürüŋ!” dėdi. Eyitdiler: “Biz gevher toḫmın ekmedük, elma, armud, ḳaysı toḫmın (9) 
ekdük. Bu bize ḫarām-dur” dėdiler. 

*** 

Riesige Wundervögel bringen den Märchenhelden auf eine exotische Insel. 

(43.B) 

Baġ icinde bir mürgizār gördüm: biŋ dürlü kül(l)i rengīn anda bitmiş. Anda bir ḳuş 
gördüm. Biŋ dürlü (9) naḳşı ṭavusı be-emr-i ḳuddūsī anuŋ aʿżāsında eczāsında mevcūd 
ulu ḳuşıdı. Anuŋ (10) gibi ulu cānavar kimsene gördügi yoḳ. 

Göŋlüme düşdi ki 
bu ḳuşı dutam, 
yaluŋuzlıḳda anuŋıla eglenem. 
Bir uzun ip (11) buldum. 
Bir ucında sırtmac baġladum. 
Bir ucını bėlüme baġladum. 
Ḳuşa dāne dökdüm. 
Ḳuş dāne yėrken 
sırtmac (12) ayaġına gecdi. 
İpi cekdüm ki 
ḳuş ḳatuma gele, 
dutam. 
İp berkindi, 
ve cün ol ḳuş ipi duydı, 
ḳalḳdı. 
(13) Bir ayaġumı yėre berkitdüm. 
Fāyide ėtmedi: 
ḳuş ḳuvveti beni yerden ḳapdı. 
Diledüm ki 
anı bėlümden şeşem. 
Yüksek (14) ḳalḳdı. 
“Düşem” dėdüm, 
şeşmedüm, 
ipe berk yapışdum, 
gendözüme eyitdüm: 
“Sen ḳandanıduŋ, 
seyyādlıḳ ḳandanıdı? 
(15) Şeherden çıḳduŋ 
[n.ġ.ā] każā ve ḳaderi defʿ ėdesin. 
Bu dem zīrek ḳuş gibi iki ayaġuŋdan dutılduŋ” 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


NATUR UND TIERWELT IN ZWEI FRÜHOSMANISCHEN WERKEN 203 

(16) dėdüm. Bu endīşede-yiken aşaġa baḳdum: ʿālem baŋa bir deŋiz gibi görindi; gözüm 
yumdum, zikre meşġūl oldum, göŋlümi (17) ölüme baġladum. Nāgāh anı bilürem ki 
ayaġum bir aġac budaġına doḳundı. Gözüm acdum, gördüm ki bir ulu cezīreye (18) 
varmışuz. Coḳ dürlü yemiş aġacları var; arasında bir yüce aġac bitmiş. Ol aġac başında 
ol kuşuŋ (19) yuvası varımış; gelmiş, anda ḳonmış. Ben aşaġa salınmışam, aġac budaġına 
ayaġum doḳınduġı olımış. Cün ḥālı (20) eyle gördüm, arḳuncaḳ ipi bėlümden şeşdüm, 
aġacdan aşaġa indüm, cezīrede yüridüm. Hīc görmedügüm yemişler (21) buldum, 
yėdüm. Sovuḳ bıŋarlar, nāzük yėrler coḳ, ammā mūnis ve hemküsār yoḳ. Müteḥayyır 
olup-dururdum. Gece (44.A) (1) ėrişdi. Ol ḳuş bir ḳatı ünile caġırdı, andan ucdı, gitdi. 
Bundan ṣoŋra deŋizden bir acāyib cānavarlar cıḳdılar, (2) cezīreye daġıldılar. Ol 
cānavarlardan ḳorḳub cıḳdum, ḳuşuŋ yuvasında oturdum. 

*** 

(244.B)  

(16) Dört yaŋa baḳadururken gördi ki havādan bir ulu ḳuş indi. Dürlü reng üzerinde 
mevcūd ʿaceb ṣūret. (17) Otladı, su icdi, ḳalḳacaġı vaḳt revende gendüyi ḳuşuŋ ḳıc 
barmaġı üzerine berkitdi. Ḳuşuŋ (18) ḫaberi olmadı, ḳalḳdı, eṭrāf-ı ʿālemden bir ṭarafa 
vardı, cezīrede ḳondı. Revende gendüyi şeşdi, ol yėri daḫı (19) geregi gibi teferrüclendi. 
Yarındası gün ḳuş gėrü yuvasından yėre indi. Ḫirāmān salınuyürürken revende (20) gėrü 
ḳuşa dolaşdı, bayaġı yėrine geldi, ḳuş ḳonıcaḳ gendüyi şeşdi. 

*** 

Der Held des Märchens, Ferruḫ-rūz, wird in einen Hirsch verzaubert. 

(37.A‒37.B) 

Kişmīr ḳatına bir dilgīr mürġizāra (16) yėtişdi. Ol mürġ(i)-zārda bir bāġ var. Ol bāġda bir 
görkülü yüce ḳaṣr var. Ve ol bāġuŋ (17) ḳapusında bir yüce aġac bitmiş… 
…(19) geyik ol bāġuŋ ḳapusındań daşra geldi. Bileklerinde altun bilezükler,… 
… öŋinde ürkmedin oturdı, aġladı. Ferruḫ-rūz taʿaccub eyledi. (21) Bir demden ṣoŋra bir 
bunuŋ gibi geyek daḫı cıḳdı, ol daḫı hemān ḥareketi gösterdi. 
(2) Bu endīşede-yiken nāgāh yoḳaru manẓaraya baḳdı, gördi ki bir ṣanem durur… 
Ol ṣanem i(n)di ḳaṣr öŋinde Ferruḫ-rūzı ḳarşuladı, aldı, ḳaṣra cıḳdı. 
Andan ol ṣanem Ferruḫ-rūza ḫūb ʿibāretile söyledi:… 
“Bugün bunda ḳonuġumuz ol! Biz bu yėrde yol üstünde ḳonuḳ [ṣ] maṣlaḥatıcün (9) 
otururuz” 
Ardınca cāriyeler, ḳullıḳcılar ḫón getürdiler. Ḳız Ferruḫ- (10) -rūza “Yėmek yėŋ!” dėyü 
tekellüf eyledi. Ferruḫ-rūz el ṭaʿāma uzatdı, bir loḳma aldı, aġzına ḳoydı. Yudacaġı vaḳt 
(11) ol pürfitne caġırdı: “Hey, geyekx ol!” dėdi. Ḳudret-i Ḫudā Ferruḫ-rūz bir geyikx 
ṣūretine girdi. (12) Ḳız eyitdi: “Bil u āgāh ol ki ol isteyü-geldügüŋ ḳız melik-i Kişmīr (13) 
ḳızıdur. Adı Ferruḫ-nāzdur. Ben melik-i Kişmīr vezīrinüŋ ḳızıvam. Adum Mihir-efzādur. 
Ol seni geyik eyleyen benüm (14) ulu ḳız ḳardaşumdur. Adı Ḥüsn-ārā-yı Cādūdur. Ben 
olmasam, seni kimse anuŋ elinden alımazıdı. 

*** 

In einem anderen Märchen belauscht ein Prinz das Gespräch einer Kuh und ei-
nes Esels. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


GYÖRGY HAZAI 204 

(192.B‒193.A) 
Bir gün ev issi ʿavratıyla otururken bir gāv getürdiler. Gölük (15) yanında baġladılar. 
Gāvıla ḫar söze geldiler. Evvel ḫar gāva sordı: “Dihḳānıla ḥāluŋ nėce-dür?” (16) dėdi. Gāv 
eyitdi: “Enḥas-ı aḥvāldur” dėdi. “Her ṣabāḥ beni ṣaḥrāya iledür, boynuma boyınduruḳ 
(17) daḳar, namāz-ı şām vaḳtınadek yėr yararam. Cün namāz-ı şām eve gelürem, baŋa 
ol~ḳadar ʿalef vėrmezler ki (18) nīmsīr olam. Bu sebebden ḳatı fürūmānde-em, hīc cāre 
bilmezem, <ne> ėdinem” dėdi. Ḫar eyitdi: “Eger ben seni (19) birḳac gün āsāyiş ėdersem, 
nėce ola?” dėdi. Gāv eyitdi: “Ḥelāl-zādalıḳ ėtmiş olasın” dėdi. (20) Ḫar eyitdi: “Bu gėce 
yėm yėme! Ṣabāḥ seni şāgird yėm yėmemiş göre, ḫasta ṣana, ṣaḥrāya iletmeyeler. (21) Ev-
de yėm vėreler: yėyesin, yatasın, bu bahāneye āsāyiş olasın” dėdi. Gāva bu ḫaber ḫoş 
(193.A) (1) geldi, güldi, ḫara duʿā ḳıldı. Bu maḳāmda melik-zāde cün bu muḥāvere’yi 
aŋladı, ol~daḫı (2) güldi. Ev is(s)ileri, er ü ʿavrat sebebsüz ḳonuġuŋ güldügini ʿayabladı- 
lar, eyitdiler: “Bize (3) gülersinx: olamı?” dėdiler. “Ayruḳ bunda gülecek nesne yoḳ ancaḳ” 
dėdiler. Melik-zāde eyitdi: (4) “Zīnehār bu sözi söylemeŋ! Ḥāşā ki ben size gülem. Ben 
vaṭanumdan ıraġam; baŋa ne gülmek (5) gerek!” dėdi. Andan şāgird geldi, ḫøcaya eyitdi: 
“Gėcex gāv ʿalef yėmemiş; bugün alup gitmek (6) anı olmaya” dėdi. Ḫøca eyitdi: “Gāv 
rencūrısa, ḳo dursun, ḫarı anuŋ yėrine ḳoş!” dėdi. (7) Eyle eyledi. Eşegi işe dutdılar, 
boyınına boyunduruḳ bıraḳdılar, yėr sürdürdiler. Gėce getürdiler, ḫarı (8) gāv yanında 
baġlayuḳodılar. Şehzāde gėrü ev is(s)ileri ḳatında otururken işidür ki gāv ḫara (9) eydür: 
“Hele ben acısam, acın. Ammā işlemekden biraz ḳurtuldum, diŋlendüm. Sen ne ḥālda-
ıduŋ?” (10) dėdi. Ḫar eyitdi: “Benüm bugün ḳatı vaḳtum ḫoşıdı. Bir mürġizārda-yıdum, 
otlarıdum, hīc iş (11) işlemedüm” dėdi. Gāv eyitdi: “Benüm ḥaḳ(ḳ)umda hīc söz 
gecdimi?” dėdi. Ḫar eyitdi: “Haā, gecdi” dėdi. (12) Eyitdi: “Ne işitdüŋ, eyit!” dėdi, yal-
vardı. Eyitdi: “Ḫøca ġulāmına eyitdi ki: ‘Gāv bu gėce yėmin (13) yėmezise, boġazla!’” dė-
di [[dėdi]]. “Bu söz işidelden berü melūlem” dėdi. Gāv eyitdi: “Tedbīr nedür?” (14) dėdi. 
Ḫar eyitdi: “Tedbīr oldur ki ʿalef yėyesin. Ėrte şāgird seni ʿalef yėmiş bulacaḳ (15) olursa, 
nesneŋ yoġıduġın bilür, sürer, boyunduruġa iledür” Böyle dėyicek gāv tėz tėz ʿalefin (16) 
yėmege başladı, yėdi, āḫūrı yaladı: bir ṣaman cöpin ḳomadı. Şehzāde gine güldi. Ev (17) 
is(s)ileri ṭīre oldı-lar, eyitdiler: “Ė cüvān, bu ne bī-vezen, bīhūde ḫande-dür? Kime güler-
sin? (18) Utanmazmısın?” dėdiler. “Her gėce yoḳ yėre bizüm üstümüze gülersin” dėdiler. 
Şehzāde zübān-ı iʿtizārı (19) acdı vu eyitdi: “Maʿāzallāh ki ben size gülem! Evet sizden 
gizlü bir ḥāl vardur; ben (20) aŋa gülerem” dėdi. Zen-i şūhere eyitdi: “Elbette şol gişiye 
sor: neden güldügini baŋa (21) maʿlūm eylesün! Ve-illā ben ḳahrdan ölürem” dėdi. 

*** 

Eine Hexe gebietet über ein gewaltiges Heer von Tieren. 

(101.B) 
Andan Şemse durdı, (17) ḳaṣar üzerine çıḳdı, naʿre urdı. Üni temām cezīre-ye işidildi. 
Baḳdum, gördüm: hezār hezār pīl ü peleng ü (18) gürg ü bebr ü hizebr ü ḫırs u ḫūk u 
şaġāl u rūbāh ol ḳaṣruŋ yöresine cemʿ oldılar. Ben (19) ḳorḳdum, ḳacmaḳ istedüm. Şemse 
eyitdi: “Ḳorḳma! Bizüm cerimüz bulardur. Saŋa ḫidmet ėtmekcün gelüb-dururlar” (20) 
dėdi. Taʿaccub eyledüm. Andan Şemse baŋa eyitdi: “Dur yoḳaru, işde ḳapuda senüŋicün 
bir merkeb ḥāżırdur. (21) Bin, bu leşkerile şāh-ı İrem şehrine var, saŋa ol memleketi 
müsaḫḫar ėdivėrsünler!” dėdi. Durdum, ḳaṣardan daşra (102.A) (1) çıḳdum. Gördüm: bir 
pīl gibi arslan apışmış-durur. Bindüm. Ol çendīn hezār cānavarlar yanumca yüridiler.” 
(2) [[e]] Bir laḥẓada İrem cezīresine yėtişdiler. Melik-i İreme ḫaber oldı. Melik buyurdı: 
silāḥa girdiler. Cādū leşkerile (3) ādemī leşkeri bir gün bir gėce ceng ėtdiler. ʿĀḳıbet ġale-
be cādū leşkerinüŋ oldı. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Über Wunschbäume, Schlangen  
und eine altuigurische Erzählung 

Peter Zieme, Berlin 

Eine philologische Vorstellung wie die vorliegende berührt das Thema des Sym-
posiums zwar nur wenig, doch will ich versuchen, einige aus Turfan stammende 
recht unscheinbare Fragmente vorzustellen, die wieder einmal unter Beweis stel-
len, dass im Uigurischen Königreich Einflüsse, zumal literarische, aus der ganzen 
Welt weiterentwickelt wurden. Das betrifft gleichermaßen die Erzählungsliteratur 
der Manichäer und, wie im vorliegenden Fall, der Buddhisten.  

Einleitende Bemerkungen1 

Die reiche erzählende Literatur Indiens ist bekannt, sie hat seit dem Beginn der 
indischen Studien einen wichtigen Stellenwert in der Forschung eingenommen, 
und insbesondere deren Beziehungen zum islamischen Raum und zu Europa 
haben immer wieder das Interesse der Forscher geweckt. Dass die verschiedenen 
Erzählstoffe auch eine große Wirkung nach Osten hin hatten, ist gleichermaßen 
gut erforscht.  

Für die Jīmūtavāhana-Legende, deren Kern immerhin schon seit A. Weber 
auch mit der Perseus-Geschichte verglichen wird,2 gilt das nicht, und W. Ruben 
stellte ausdrücklich fest: “Ausserhalb Indiens hat sich diese Geschichte nicht ver-
breitet.” (Ruben 1944: 118). Dass er seine Ansicht ausgerechnet hinsichtlich der 
Überlieferung bei den Uiguren hätte revidieren müssen, hätte er gewiß gern hin-
genommen. Überdies wäre zu erwähnen, dass auch die mongolische Erzählungs-
sammlung Siditü kegür auf den 25 Erzählungen des Leichendämons basiert 
(Lőrincz 1967). Die 25 Erzählungen des Totendämons sind ein Teil der Bṛhat-
kathamañjarī “Blütenkranz der Großen Erzählung” des Kṣemendra (11. Jh.), die 
allerdings auf einer älteren Sammlung (Bṛhatkathā) basiert. 

Erzählstoffe wurden nicht nur von indischen Dichtern zu Dramen umgearbei-
tet, sondern auch von buddhistischen Autoren in vielfältiger Weise benutzt, um-
gestaltet und in neuen Erzählwerken überliefert. Die Legende des Königs Jīmūta-
ketu haben sowohl Harṣa (in seinem Drama Nāgānanda) im 7. Jh. als auch So-
madeva (Kathāsaritsāgara) im 11. Jh. in ihren berühmten Dramen verwendet. Vor 

1  Für die Durchsicht des Manuskripts und erhellende Hinweise danke ich Dr. Simone-
Christiane Raschmann. 

2  Weber 1878: 348: “Diese Erzählung (nml. Vikramacarita) [Löwenthron] trifft mit der Ge-
schichte von Jīmūtavāhana zusammen, die ihrerseits allem Anschein nach auf der occidenta-
lischen Sage von Perseus und Andromeda beruht.” Vgl. Trencsényi-Waldapfel 1968: 123‒125.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 206 

allem aber Kṣemendras Bodhisattvāvadānakalpalatā, ebenfalls aus dem frühen 11. 
Jh., ist interessant, wenngleich keines der genannten Werke als direkte Vorlage für 
die altuigurische Version in Frage kommen kann.  

Die in der bisherigen Literatur vorherrschende Theorie, dass nur ein epischer 
Stoff in ein Drama umgestaltet werden konnte, greift M. Zin auf und kommt zu 
dem Schluss, dass im Falle des Nāgānanda die Sachlage umgekehrt ist: 

“Die vergleichende Untersuchung aller Wiedergaben der Jīmūtavāhana-Geschichte in 
bezug auf ihre Handlungsentwicklung bringt ein eindeutiges Ergebnis: Alles weist darauf 
hin, dass das Drama Nāgānanda eine logisch aufgebaute Einheit bildet, die in den ande-
ren Versionen unvollkommen und fehlerhaft nachgeahmt ist.” (Zin 2002: 157) 

Die Tatsache, dass Harṣa aber selbst sagt, sein Drama beruhe auf einem Vidyā- 
dhara-Jātaka, nimmt M. Zin jedoch zum Anlass darauf hinzuweisen, dass das Mo-
tiv der Aufopferung eher der Mahāyāna-Tradition verpflichtet sei (Zin 2002: 
160). M. Zin äußert sogar, dass möglicherweise der Name Jīmūtavāhana eine 
Schöpfung Harṣas sei, denn: 

“Wäre der Name des Jīmūtavāhana vor Harṣa bekannt gewesen, würde er sicher irgend-
wo im buddhistischen Schrifttum erwähnt sein; das Gleiche gilt auch für die gesamte 
Erzählung in der erstmalig in dem Drama überlieferten Form.” (Zin 202: 160) 

Des weiteren betrachtet sie die Frage, ob der Dramendichter die Legende erdacht 
hat, als offen, sie plädiert eher dafür, dass er “also wohl eine verlorengegangene 
buddhistische Erzählung bearbeitet” (Zin 2002: 160) hat.  

Leider können die altuigurischen Reste nur unwesentlich zur Aufhellung bei-
tragen, doch ist immerhin nicht auszuschließen, dass sie eher auf eine solche ver-
lorene Erzählung zurückgehen denn auf die literarischen Bearbeitungen, die 
oben genannt wurden.  

Die Erzählung beginnt damit, dass sich König Jīmūtaketu vom Wunschbaum 
einen Sohn erbittet, den er dann Jīmūtavāhana3 nennt und dem er eine hervor-
ragende Erziehung angedeihen läßt. Vater und Sohn geben ihre Reichtümer und 
das Hofleben auf, sie ziehen in die Einsamkeit des Malaya-Gebirges. Dort trifft 
Jīmūtavāhana Malayavatī, die Tochter des Königs der Siddhas, und heiratet sie. 
Später belauscht er eine Schlangenmutter, die darüber klagt, ihren Sohn Śaṅ- 
khacūḍa dem Garuḍa opfern zu müssen. Daraufhin beschließt Jīmūtavāhana, sich  
selbst zu opfern, um das Leben der Schlangen zu retten. So stürzt er sich vom 
Berg herab. Der Vater ist in Sorge und macht sich auf den Weg, seinen Sohn zu 

                                                                                          
3  Zur Namensgebung vgl. Zin 2002: 160: “jīmūta ist eine Bezeichnung für die Wolke und 

vāhana ist das Fahrzeug von Gottheiten. Jīmūtavāhana heißt also ‘der, der eine Wolke als 
vāhana hat’, was für den Hörer des Namens unter anderem bedeutet ‘der, der die Wolke 
bringt’.” Sie verweist in der Fn. 59 auf das Suvarṇaprabhāsottamasūtra, wo ein Junge, der Fi-
schen in einem ausgetrockneten Teich hilft, Jalavāhana heißt. Dies wird im Text gedeutet als 
“einer, der Wasser trägt” und “einer, der Wasser gibt”. In der alttürkischen Version wird nach 
der chinesischen Übersetzung der Name Jalavāhana resanskritisiert als *Udakanisyandin 
“jemand, der Wasser tröpfeln läßt”. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER WUNSCHBÄUME, SCHLANGEN UND EINE ALTUIGURISCHE ERZÄHLUNG 207 

retten. Im Sterben erzählt ihm Jīmūtavāhana vom Unheil der Schlangen. Als Ga-
ruḍa erkannte, dass sich ihm ein Bodhisattva geopfert hatte, bereut er und 
schwört, fortan keine Schlangen mehr zu fressen. Eine Göttin, deren Eingreifen 
bewirkt, dass alle wieder lebendig werden, bringt das Happyend. 

Die Jīmūtavāhana-Erzählung in altuigurischer Version 

Der Stoff der hier zu publizierenden altuigurischen Fragmente geht zweifellos auf 
die Jīmūtavāhana-Legende zurück. Unklar bleibt neben der bereits angedeuteten 
Herkunft auch die Frage, welchem Werk die Bruchstücke zugeordnet werden kön-
nen. Wie es scheint, keiner der bekannten Erzählungssammlungen. Die Annahme, 
dass wir neben der Daśakarmapathāvādānamālā mit weiteren Erzählungssammlun-
gen zu rechnen haben, stimmt gut zu der allgemeinen Tendenz, der uigurischen 
Hörer- und Leserschaft den Buddhismus anschaulich und hörbar nahezubringen. 

Wie bei nicht wenigen Stücken läßt sich zunächst einmal feststellen, dass wir 
nur wenig wissen. Die Fundortsignatur T III M 148 des Fragments U 1923 verrät 
immerhin den Herkunftsort, nämlich Murtuk, sowie, dass es von der dritten Tur-
fan-Expedition nach Berlin gebracht wurde. Über die Zeit der Entstehung oder der 
Abschrift lassen sich nicht mehr als Vermutungen äußern. Vom Äußeren her ist es 
ein ganz normales buddhistisches Blatt in dem beliebten Format der buddhisti-
schen pustaka-Bücher. Die Schrift ist klar und deutlich und besticht durch ihre an-
genehmen Rundungen. Aus dem Vergleich von U 1923 und U 1944 kann die 
Blattgröße auf etwa 43 cm breit und etwa 18 cm hoch geschlossen werden. Das 
Schnürloch mit seinem Durchmesser von ca. 6 cm ist für dieses Blattformat be-
trächtlich groß, so dass oberhalb und unterhalb nur jeweils ein Wort Platz findet. 
Durchschnittlich stehen pro Zeile maximal fünf Wörter. Da bei U 1923 rechts das 
Ende des Blattes anzunehmen ist, kann man feststellen, dass vom Blattanfang, ver-
gleicht man wiederum U 1943 mit U 1944, keine Zeile fehlt, auf jeder Seite eines 
Blattes standen also 24 Zeilen. Somit kann man vermuten, dass U 1923 ein fast 
vollständiges Blatt darstellt, bei dem nur auf der linken Seite der Rand und die 
mittig voran gesetzten Buch- und Blattangaben fehlen. Diese sind erhalten auf 
dem Fragment U 1944 (Zweites [Buch], [Blatt] neun), von dem allerdings nur je-
weils die ersten 13 Zeilen noch existieren. Davon ausgehend kann man postulie-
ren, dass es sich um ein mindestens zwei, vielleicht aber auch zehn oder mehr Bü-
cher umfassendes Werk gehandelt haben muß. Das Fragment U 1942 ist noch zer-
störter, wenngleich jeweils 15 Zeilen vorliegen. Da hier jedoch die Oberteile der 
Zeilen fehlen, ist die vollständige Wiederherstellung des Textes unmöglich. Die 
beiden Bruchstücke U 1135 a und U 1135 b sind Reste, deren Zugehörigkeit zu 
den übrigen Blättern nicht feststeht, sie können auch Teile weiterer Blätter der 
Handschrift sein. Insgesamt liegen relativ günstige Umstände vor, einen recht gu-
ten Text wiederzugewinnen, und diese Rekonstruktion möchte ich nun erst einmal 
präsentieren. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 208 

Folgt man den Fundortsignaturen, muß man zwei Gruppen feststellen: 1) 
U 1944 und U 1942  (hier: A und B) tragen die Signatur T II M 174, 2) U 1923, 
U 1135 a und U 1135 b (hier: C, D, E) firmieren mit T III M 148. Die Dukten 
beider Gruppen weisen sehr geringe Unterschiede auf, die Schrift auf den Frag-
menten der ersten Gruppe macht einen fetteren Eindruck als diejenige der zwei-
ten Gruppe. Doch wenn man die Schreibweise des initialen č betrachtet, besteht 
eher Grund zur Annahme, es handele sich um ein und dieselbe Abschrift. Ange-
sichts der weitestgehend formalen Übereinstimmungen beider Gruppen auf zwei 
Abschriften zu schließen, ist nicht auszuschließen, aber auch nicht mit Sicherheit 
auszumachen. 

Die von G. Ehlers (1982) und J. P. Laut (1989) edierten Fragmente Mainz 700 
(T III M 194) und Mainz 757 (T III M 184) stammen zwar auch von der dritten 
Expedition aus Murtuk (= Bäzäklik?) und tragen ähnliche alte Signaturen, doch 
ist die Breite dieser Handschrift mit 60,2 cm um vieles größer.4 Nach Laut ist es 
möglich, dass die Fragmente eine von der DKPM unabhängige Erzählungs-
sammlung dokumentieren.5 Da die hier behandelten Fragmente in ihrer Gestalt 
wiederum von dieser noch unbestimmten Erzählungssammlung abweichen, ist es 
möglich, dass Reste einer dritten Sammlung vorliegen.  

Die Textfragmente 

Die Reihenfolge, in die ich die einer Handschrift zugehörigen Fragmente hier 
stelle, ist willkürlich. Da nur in einem Fall Buch- und Blattangaben vorliegen, 
kann das einzige ordnende Prinzip nur der Kontext sein, der allerdings auch 
nicht ganz zuverlässig ist, da der Uigure mit erheblichen Zusätzen und eventuel-
len Veränderungen gearbeitet hat. 

A. U 1944 (T III M 174) 
 (recto) 
01 berzün tıtdačısı bolmazun : 
02 munčulayu bo barča-ka bušı 
03 bersär : muŋa nä ada tuda 
04 kälgäy t[ep] tedi : ötrü b(ä)lgü 
05 biltäči bilgä braman-lar elig 
06 bäg-kä   inčä tep 
07 ötünti     -lär : : 
08 adın tınl(ı)g   -lar-nıŋ 
09 küsüšin    artatmaz-lar : 
10 özi-niŋ ätʾözi isig özi 

                                                                                          
4  Es kommen weitere Fragmente in Betracht. 
5  Laut 1989: 42: “Wir hätten es also mit einer, neben der uigurischen Daśakarmapathāvadā-

namālā (DKPAM), weiteren Sammlung von buddhistischen Erzählungen im Alttürkischen 
zu tun.” 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER WUNSCHBÄUME, SCHLANGEN UND EINE ALTUIGURISCHE ERZÄHLUNG 209 

11 üzä tutyak-sız bolur-lar : : 
12 kamag tınl(ı)g-larıg bir täg y(a)rlıkančučı 
13 köŋül-lüg [sakınč] tutar 
 (verso) ikinti tokuz : 
01 küni kälsär : munuŋ utrukı 
02 yürüntägin anta kılgay-biz : 
03 munı üčün üdsüz sakınč 
04 tutsar bolmagay tep bo 
05 savıg äšidip elig bäg ulug 
06 ögrünčlüg   bolup : 
07 braman     -lar-ka 
08 inčä tep     tedi : 
09 okšatı söz    -lädiŋizlär 
10 bahšı-lar : nä üčün tesär : 
11 mäniŋ oglum kičig ärkän 
12 alku türlüg är ädrämin 
13 barča [  ]q[      k]ačan türk 

Übersetzung 

(recto) “[...] möge geben! Möge er nicht sein Verhinderer6 sein! Jemandem, der so allen 
Almosen gibt, dem wird kein Leid und keine Gefahr zustoßen!” – So sprach (der König).  
Dann sprachen ergebenst die die Zeichen kennenden weisen Brahmanen zum König wie 
folgt: “Anderer Lebewesen Wünsche vernichten sie nicht. Mit ihrem eigenen Körper und 
ihrem Leben sind sie nicht verhaftet. Alle Lebewesen betrachten sie gleichermaßen mit 
barmherzigen [Gedanken].” 
(Es fehlen 11 Zeilen) 
(verso) Zweites [Buch], [Blatt] neun 
“Wenn der Tag7 [des Todes] kommt, werden wir ein dagegen gerichtetes Heilmittel ma-
chen. Wenn man dafür den Zeitlos-Gedanken einhält, wird es nicht sein!8”  
Als er diese Worte gehört hatte, wurde der König sehr froh und sprach zu den Brahma-
nen wie folgt: “Ihr habt wohl gesprochen9, Meister! Warum? Als mein Sohn klein war, 
[eignete er sich] alle Mannes-Tugenden an, [und ...] als er [zu einem] starken [Jüngling 
herangewachsen war , ...] 
(Es fehlen 11 Zeilen) 

B. U 1942 (T III M 174) 
 (recto) 
01 [   ]g 
02 [ ] yu[u]l [y]ulak kıdıg 
03 [-ınta] o[t]-lar ara hu-a 

                                                                                          
6  Unklar. 
7  Eine weniger wahrscheinliche Alternative wäre küni “Neid”. 
8  Wörtliche Übersetzung, der Sinn ist mir nicht ganz klar. Der Begriff üdsüz sakınč scheint 

bisher nicht belegt zu sein. 
9  Diese Ausdrucksweise ist mehrmals in der DKPM belegt. J. Wilkens übersetzt sie mit 

“recht sprechen”, F. W. K. Müller mit “schicklich sprechen”. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 210 

04 [ar]asınta10 olurup bodis(a)t(a)v 
05 [ k]örür-lär ärti : : 
06 [ ] bodis(a)t(a)v 
07 [ ] olar-nı 
08 [ ] anča-k(ı)y-a 
09 [       i]linmäk yapšınmak 
10 [        ]in amru tınl(ı)g 
11 [-larka] asıg-lıg tusu-lug 
12 [bolu yar]l[ıkay]ur ärti antada [ba]sa 
13 [ ] üd-lär //rd[  ] 
14 [ či]m[u]taketu elig [han] 
15 [ ] tep [   ] 
 (verso)  
01 -lar [     ]l[  ] 
02 bulıt iči[ntäki  ] 
03 kalyaz-ta ulatı tag-l[ar-ka] 
04 barıp agır satıglık ʾ[ot äm] 
05 tiläp ävdip kältü[rüp  ] 
06 y(a)rl(ı)g bušı  [čı ] 
07 kiši-lär  [-kä ] 
08 berür-r   [ ] 
09 antada ınaru čim[utaketu elig han] 
10 kök kalık-ta [  ] 
11 barıp malay gantam[a]t[e ]  
12 -ta ulatı tag-lar-da t[  ] 
13 [altun kü]müš ärdini : [ ] 
14 [ ä]d[g]ü tatıglıg ʾ[ ] 
15 [       k]ayu inč[ip] 

Übersetzung 

(recto) [Nachdem sie sich am] Ufer des Baches inmitten der Gräser (?) und zwischen den 
Blumen niedergelassen hatten, sahen sie, [dass der] Bodhisattva [...]. Der Bodhisattva 
[... hat] sie [...]. [Die  Lebewesen] ganz und gar11 [... von den] Anhaftungen und Ver-
strickungen [wegführend (?)], geruht er ständig den Lebewesen nützlich [zu sein]. Da-
nach [...] Zeiten [...] der König [Jī]m[ū]taketu [...] sagte [...] 
(Es fehlen 9 Zeilen) 
(verso) [Nachdem er] zu den in den Wolken befindlichen Bergen, beginnend mit [...] 
Kailāsa, gegangen war und sehr kostbare [Medizin (?)] gesucht und gesammelt hatte, 
brachte er sie und gab sie [...] armen bettelnden Menschen.  
Von da an ging [König] Jīm[ūtaketu zu ...] am Himmel, in den Bergen, beginnend mit 
Malaya, Gandhamādana, [suchte er Gold], Silber, Juwelen. [...] gute, liebliche [...] wel-
che (?) nun [...] 
(Es fehlen 9 Zeilen) 

                                                                                          
10  Hinweis von S.-Chr. Raschmann. 
11  UW 133b “absolut, sehr”. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER WUNSCHBÄUME, SCHLANGEN UND EINE ALTUIGURISCHE ERZÄHLUNG 211 

C. U 1923 (T III M 148) 
 (recto) 
01 [  šan]k[ačuti] l[uu] : 
02 [  ür]kmäk-läyü 
03 [bodisatav] tapa yakın kälip 
04 [anta] yatıp bodis(a)t(a)v-ka 
05 [inč]ä tep    ötünti : 
06 korkınčıg     mäniŋ 
07 yılan    ätʾöz[üm] 
08 -in äsirgäp  siziŋ 
09 kašınčıg körklä ätʾözüŋü[z] 
10 -ni ämgätdim : amtı maŋa irinč 
11 -käyü kšanti berü y(a)rlıkaŋ te[p] 
12 tözün bodis(a)t(a)v eligin 
13 šankačuti luu-nuŋ [ba]šıŋa 
14 urup busanma oglum : maŋa 
15 ulug asıg tusu kıltıŋ : 
16 säniŋ uguruŋ-t[a] garudi : 
17 luu-lar birlä ädgü ögli boltı : 
18 yol12 bir maŋa ulug ögrünč 
19 sävinč ol tep tedi : anta 
20 ötrü bodis(a)t(a)v kalın kuvragıg 
21 okıp inčä tep y(a)rlıkadı : 
22 amtı m(ä)n ölmiš-kä ükü[š] 
23 busanmaŋ-lar : b[uyan] ädgü kı[lınč] 
24 kılıŋlar bir ikinti birlä [ädgü] 
25 köŋül-in eltišiŋ13 
 (verso) 
01 -l[är ]l[ burhan] 
02 kutın bulsar-m(ä)n ol [üdün] 
03 sizlär-ni kop türlüg ä[mgäklär] 
04 -[t]in kutgarıp mäŋülüg nirva[n] 
05 [-ka] tägürgäy-m(ä)n : tep bo sav  
06 [sö]zläyü   tükädük 
07 [-tä] t(ä)ŋri   yerintäki 
08 [täŋr]i-lär   alkugun 
09 [n]ä sadu sadu kılıp : bodis(a)t(a)v 
10 [üz]ä hu-a čäčäk yagıtdı-lar : 
11 [iki]n14 ara arvıš-čı-lar bägi -i 
12 [a]y t(ä)ŋri malay tag töpüsintä 
13 [bo]dis(a)t(a)v yak[ının]ta kälip bodis(a)t(a)v 
14 -nıŋ eligin tu[t]up tur oglum 
15 saŋa ölüm yok : : : 
16 yarınkı kün-tä tört 

                                                                                          
12  Oder: ol? 
13  In kleinerer Schrift: köŋül-in eltišiŋ. 
14  Lesung nicht absolut sicher. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 212 

17 yertinčü yer suv üzä ärklig 
18 čakravart elig han 
19 bolgay-s(ä)n tep tedi : : : 
20 anta ötrü tözün bodis(a)t(a)v 
21 [u]rı15 t(ä)ŋri-niŋ eligin tutmıš 
22 [ü]čün : yana ot-lar küčindä 
23 [čimutavah]ini baš-[lıg] b[a]rča 
24 [tirig] boltı : turup čimutaketu elig16 

Übersetzung 

(recto) [Die Schlange Śaṅkhacūḍa] kam [furcht]sam (?)17 [dem Bodhisattva] nahe, legte 
sich [dort] und sprach zum Bodhisattva ehrerbietigst: “Meines fürchterlichen Schlan-
genkörpers bin ich überdrüssig und ich habe Euren schrecklich18 schönen Körper ge-
quält. Jetzt aber habt Gnade mit mir und vergebt mir meine Sünde gnädigst!” 
Der edle Bodhisattva legte seine Hand auf den Kopf der Schlange Śaṅkhacūḍa und 
sprach: “Hab keinen Kummer, mein Sohn! Du hast mir großen Nutzen erwiesen. Bei 
deiner Anwesenheit19 wurden Garuḍa und die Nāgas Freunde. Das ist eine große Freude 
für mich.” 
Dann rief der Bodhisattva die große Gemeinde zusammen und geruhte zu sprechen: 
“Betrübt euch jetzt nicht so viel20 ob meines Todes! Tut einander puṇya, gute Taten! Ver-
tragt euch im Sinn! (verso) Wenn ich [die allerhöchste Buddha]schaft erlange, werde ich 
[dann] euch aus allen [Leiden] befreien und in das ewige Nirvāṇa hinüberführen.” 
Nachdem er diese Worte zu sprechen geendet hatte, machten alle im Himmelsland be-
findlichen [Götter] “Wie sādhu sādhu!” und ließen auf den Bodhisattva Blumen regnen. 
Inzwischen kam der Fürst der Zauberer21, der Mond-Gott, auf dem Gipfel des Berges 
Malaya dem Bodhisattva nahe, ergriff die Hand des Bodhisattva und sprach: “Steh auf, 
mein Sohn, für dich gibt es keinen Tod. Am morgigen Tag wirst du ein Cakravartin-
König, mächtig über die vier irdischen Welt(teile), sein.” (Vgl. Zin 2002:161, mit Verweis 
auf Mette 1997.) 
Weil da der edle Bodhisattva die Hand des [Jünglin]g-Gottes ergriffen hatte und kraft 
der Heilkräuter wurden angefangen mit [Jīmūtavāh]ana alle [lebendig]. [Da] stand Kö-
nig Jīmūtaketu [...] 
 
 
 

                                                                                          
15  Im Vergleich mit Zeile 12 müßte man annehmen, dass ein anderes Wort gemeint ist, denn 

der Bogen des ersten Buchstabens sieht eher wie ein w aus. Dem Kontext gemäß muß es 
sich aber um dasselbe Wort handeln. 

16  In kleinerer Schrift: turup čimutaketu elig. 
17  Die Emendation zu [ür]kmäkläyü “furchtsam”, sonst wohl nicht belegt, ist nur ein erster 

Versuch einer Deutung. 
18  Im Sinne von “wunderbar”. 
19  Oder einfach: “durch dich”? 
20  Ähnliche Wendung in Suv 636/16‒17 munčulayu üküš bulganma “betrüb dich nicht so 

sehr!” 
21  = vidyādhara, vgl. Zin 2002: 160‒161. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER WUNSCHBÄUME, SCHLANGEN UND EINE ALTUIGURISCHE ERZÄHLUNG 213 

D. U 1135 a (T III M 148) 
 (recto ?) 
01 [    ]  [   ] 
02 akru [   ]  langsam [  ] 
03 m(ä)n ymä [  ]   ich auch [  ] 
04 m(ä)n bušı [  ]   ich Almosen[  ] 
05 -ka bäg [   ]  dem [...] Herr [  ] 
06 m(ä)n sat[   ]  ich verkau[fend ] 
07 -in ber[   ]  [ ] geben[d ] 
 (verso ?) 
01 [    ]  [   ] 
02 [    ]  [   ] 
03 [   ] nägü   [   ] wie 
04 [   ä]rsär karšı  [...] was [...] betrifft, Palast (?) 
05 [   b]ägärä   [  ] o Herr! 
06 [   sö]zlädi :   [  s]prach. 
07 [    ]  [   ] 
 
E. U 1135b (T III M 148) 
 (recto ?) 
01 [ ]l tim[   ]  [ ] ?[  ] 
02 [ ]gäy ozgay s(ä)n [  ]  [...] wirst du [...] befreit werden [...] 
03 [ ] igiŋ öŋ[äd  ]  [...] deine Krankheit [möge] gehei[lt  

                                                                                                                  werden ...] 
04 [  t]edi-lär : [  ]  [ sie s]prachen [   ] 
05 [bo sa]v äšidip [  ]  [diese Worte] gehört habend, [...] 
 (verso ?) 
01 [ ]g/zi a[   ]  [   ] 
02 [ äši]dip elig tan[  ]  [...] als er gehört hatte, der König [   ] 
03 [ ]: kördi kı[  ]  [...] er sah. [  ] 
04 [  ]ig kılık k[  ]  [ ] Charakter [ ] 
05 [ ]in [   ]  [   ] 

Zum Verb eltiš- 

Das Verb eltiš- hat bisher noch keine einleuchtende Übersetzung gefunden, ob-
wohl R. R. Arats Interpretation als “nahestehen” (in TT VII 30/10) der richtigen 
Lösung sehr nahe gekommen ist, während er in TT VII 17/7 eine entgegengesetz-
te Übersetzung vorgeschlagen hatte: “streiten”. M. Erdal (OTWF: 556) nennt 
Arats (und G. Clauson folgte ihm) Ansatz “not convincing”. Unter der Annah-
me, dass “sich einander tragen” ja wohl auch “sich vertragen” bedeuten kann, 
gewinnt der Satz TT VII 30/10 yat kišilär saŋa yakın eltišmiš kišilär köŋüli takı täriŋ 
eine einfache Deutung: “(Selbst) fremde Menschen sind dir nah, das Herz sich 
mit dir vertragender Menschen noch tiefer”. Dass wirklich nicht “streiten” in Fra-
ge kommen kann, zeigt nun der folgende Beleg in einer Handschrift, deren Edi-
tion von J. Oda vorbereitet wird: 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 214 

alku yıgmıš termiš äd tavarlar alkınmak tüplüg ärürlär 
tüšmäk yimrilmäk tüplüg ärür-lär ediz tikvi taglı basguklı  
amrašmıš eltišmiš ka kadaš adrılmak tüplüg ärürlär  
ölüm tüplüg ärür inčip isig öz 

“Alle angesammelten und zusammengetragenen Güter sind vergänglicher Natur. 
Von Zerfall und Einsturz bedroht sind hohe, aufragende Berge und Höhen. 
Einander sich liebende und verträgliche Verwandte müssen sich trennen. 
Das ganze Leben nun ist mit dem Tod behaftet.” (Vgl. Ehlers 1990.) 

Literatur 

Bosch, Frederik David Kan 1914. De legende van Jīmūtavāhana in de Sanskrit-
litteratuur. Leiden, Diss. 

Brockhaus, Hermann 1975. Kathā-sarit-sāgara. Die Märchensammlung des Sri Soma-
deva Bhatta aus Kaschmir. 1.–5. Buch. Nachdr. d. Ausg. Leipzig u. Paris 1839. 
Hildesheim [u. a.] 

Chattopadhyay, Jayanti 1994. Bodhisattva Avadānakalpalatā. — A Critical Study —. 
Calcutta. 

Clauson, Gerard 1972. An Etymological Dictionary of Pre-Thirteenth-Century Turkish. 
Oxford. 

Ehlers, Gerhard 1982. Ein alttürkisches Fragment zur Erzählung vom Töpfer. In: 
Ural-Altaische Jahrbücher NF 2: 175–185.  

Ehlers, G. 1990. Kurzfassungen buddhistischer Legenden im Alttürkischen. In: 
Jens Peter Laut/Klaus Röhrborn (Hrsg.). Buddhistische Erzählliteratur und Hagio-
graphie in türkischer Überlieferung. Wiesbaden: 1–14. 

Erdal, Marcel 1991. Old Turkic Word Formation. I–II. Wiesbaden. 
Hamilton, James R. 1986. Manuscrits ouïgours du IXe‒Xe siècle de Touen-houang. 1–2. 

Paris. 
Jülg, Bernhard 1866. Kalmükische Märchen. Die Märchen des Siddhi-Kür oder Erzäh-

lungen eines verzauberten Toten. Kalmükischer Text, mit deutscher Übersetzung und ei-
nem kalmükisch-deutschen Wörterbuch. Leipzig. 

– 1869. Die griechische Heldensage im Widerschein bei den Mongolen. Leipzig. 
Kerényi, Karl 1966. Die Mythologie der Griechen, Bd. 2: Die Heroen-Geschichten. 

München. 
Laut, Jens Peter 1989. Die unerschütterliche Versenkung. Ein Fragment der alt-

türkischen buddhistischen Erzählliteratur. In: Ewald Wagner/Klaus Röhrborn 
(Hrsg.). Kaškūl. Festschrift zum 25. Jahrestag der Wiederbegründung des Instituts für 
Orientalistik an der Justus-Liebig-Universität Giessen. Wiesbaden: 38–51. 

Mejor, Marek 1992. Kṣemendra’s Bodhisattvâvadānakalpalatā. Studies and Materials. 
Tokyo. 

Mette, Adelheid 1997. Die Gilgitfragmente des Kāraṇḍavyūha. Swisttal-Odendorf. 
Monier-Williams, Monier 1899. A Sanskrit-English Dictionary. Oxford. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ÜBER WUNSCHBÄUME, SCHLANGEN UND EINE ALTUIGURISCHE ERZÄHLUNG 215 

Oda, Juten 2003. Indian Buddhist Missions to Uighuristan, based on Chinese 
Sources. Appendix: Notes on an Uighur Manuscript with Brāhmī Passages. In: 
Sven Bretfeld/Jens Wilkens (Hrsg.). Indien und Zentralasien. Sprach- und Kulturkon-
takt. Vorträge des Göttinger Symposions vom 7. bis 10. Mai 2001. Wiesbaden: 25–43. 

Ohnuma, Reiko 1998. The Gift of the Body and the Gift of Dharma. In: History 
of Religions 37: 323–359. 

Pulleyblank, Edwin G. 1991. Lexicon of Reconstructed Pronunciation in Early Middle 
Chinese, Late Middle Chinese, and Early Mandarin. Vancouver. 

Röll, Josef H. 1989. Der Vikramacarita. Eine Untersuchung zur vergleichenden Erzähl- 
und Märchenforschung unter besonderer Berücksichtigung der Motive. Würzburg. 

OTWF cf. Erdal. 
Ruben, Walter 1944. Ozean der Märchenströme. Teil I: Die 25 Erzählungen des Dä-

mons (Vetālapancaviṃśati). Mit einem Anhang über die 12 Erzählungen des Dede 
Korkut. Helsinki. 

Suv =Suvarnạprabhāsa = [Sutra Zolotogo bleska: tekst uigurskoj redakcii / izdali V. V. 
Radlov i S. E. Malov]. Osnabrück. 

Takahata, Kanga 1954. Ratnamālāvadāna. A Garland of Precious Gems or a Collec-
tion of Edifying Tales, Told in a Metrical Form, Belonging to the Mahāyāna. Tokyo.  

Tekin, Şinasi 1980. Maitrisimit nom bitig. Die uigurische Übersetzung eines Werkes der 
buddhistischen Vaibhāṣika-Schule. Berlin. 

– 1980. Buddhistische Uigurica aus der Yüan-Zeit. 1. HSIN Tözin Oqidtači Nom. 2. 
Die Geschichte von Sadāprarudita und Dharmodgata Bodhisattva. Budapest. 

Trencsényi-Waldapfel, Imre 1968. Die Töchter der Erinnerung. Götter- und Heldensa-
gen der Griechen und Römer mit einem Ausblick auf die vergleichende Mythologie. Ber-
lin. 

Weber, Albrecht 1869. Kritisch-bibliographische Streifen auf dem Gebiete der indischen 
Philologie seit dem Jahre 1849. Berlin. 

– (Hrsg.) 1878. Indische Studien. Beiträge für die Kunde des indischen Alterthums XV. 
Leipzig. 

Weller, F. 1987 [1923]. Kleine Beiträge zur Erklärung Fa Hsiens. In: ders. Kleine 
Schriften. Hrsg. von Wilhelm Rau. Stuttgart, 929–943. [= Asia Major. Hirth 
Anniversary Volume, [560]-574] 

Zieme, Peter 1991. Die Stabreimtexte der Uiguren von Turfan und Dunhuang. Studien 
zur alttürkischen Dichtung. Budapest. 

Zin, Monika 2002. Das Drama Nāgānanda und der Ursprung der Jīmūtavāhana-
Legende. In: Studien zur Indologie und Iranistik 23: 143–163. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Drogen im Bābur-nāme 

Ingeborg Hauenschild, Frankfurt a. M.,  
und Claus Schönig, Berlin 

Ẓahīruddīn Muḥammad Bābur – im Folgenden kurz Babur genannt – gehört vä-
terlicherseits zur Familie der Timuriden und stammt mütterlicherseits von 
Tschinggis Khan ab. Geboren am 14. Februar 1483 (6. Muḥarram 888) im Fer- 
ghana-Tal in Zentralasien verstarb er nach einem abenteuerlichen und im wahrsten  
Wortsinn bewegten Leben am 26. Dezember 1530 (6. Ǧumāda I. 937) in Agra, 
nicht ohne zuvor vom eroberten Kabul aus die Grundlagen für das spätere Mo- 
ghul-Reich in Indien gelegt zu haben. Wie so mancher Adlige seiner Zeit war Ba- 
bur nicht nur des Lesens und Schreibens kundig, sondern zudem selbst als 
Schriftsteller tätig, sowohl auf dem Gebiet der Prosa wie auf dem der Poesie, in 
tschagataischer wie in persischer Sprache. Beides dokumentiert das Bābur-nāme, 
das auch eingestreute Gedichte des Autors aufweist. 

Babur war durchaus praktizierender Muslim, jedoch gleichfalls ein Kind seines 
Milieus. Dieses Milieu hatte gerade auf dem Gebiet der Theologie bedeutende 
Gelehrte hervorgebracht, war aber über sein persisches Erbe mit der Kultivierung 
von Genüssen der verschiedensten Art vertraut, was in mehr als einem Fall zur 
regelmäßigen Übertretung islamischer Gebote führte; in erster Linie betroffen 
sind hier die Bereiche Sexualität, bildliche Darstellung von (menschlichen) Le-
bewesen und das Alkoholverbot (Drogenverbot, Rauschverbot).1 Babur scheint 
sich auf die beiden letzteren Übertretungsformen beschränkt zu haben,2 passiv-
konsumierend, was das Bilderverbot betrifft, aktiv-konsumierend, was den Ge-
brauch berauschender Substanzen anbelangt. 

Seit der Eroberung von Kabul bestimmten Alkohol und Rauschmittel das Le-
ben Baburs; die Abfolge von ičär künleri (Trinktagen) und ičmäs künleri (Nicht-
Trinktagen) war zu einer festen Einrichtung geworden. Šayx Zayn berichtet in sei-
nen Ṭabaqāt-i-bāburī, dass stets am Samstag, Sonntag, Dienstag und Mittwoch ge-
trunken wurde (Beveridge 1922: 447, Fn. 2); an den übrigen Tagen, den ičmäs künle-
ri, wurden maʿǰūn-Parties gefeiert. Wenn Babur an einem Trinktag maʿǰūn dem Al-
kohol vorgezogen hat, verweist er mit der Anmerkung maʿǰūn ixtiyār qïlïldï aus-
drücklich auf die Abweichung vom üblichen Rhythmus. Sowohl die manchmal im 
Exzess endenden Zechgelage wie die mehr besinnlichen maʿǰūn-Partys der ičmäs 
künleri waren Gemeinschaftserlebnisse, die den Teilnehmern inmitten einer frem-

1 Der interessierte Leser sei hier auf die umfangreiche Literatur zu diesen Themen verwiesen, 
besonders auch auf allgemein zugängliche Grundlagen- und Nachschlagewerke. 

2 Wobei hier Baburs homoerotische Verliebtheit in Bāburī (f. 75 b) undiskutiert bleiben 
muss. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

218 

den und häufig beängstigenden Umgebung das Gefühl von Zusammengehörigkeit 
gaben und ihnen zumindest für einige Stunden eine heile Welt vorgaukelten. 

Neben berauschenden Drogen gebrauchte Babur auch Heildrogen oder hat 
zumindest deren Verabreichung erwähnt. Den Hang zu Rauschdrogen behielt er 
bis zu seinem Tode bei, die Zechgelage nahmen hingegen ein jähes und endgül-
tiges Ende, als er gelobte, das Alkoholverbot zu beachten. Im Folgenden wollen 
wir (zum Teil mit Hilfe von Baburs eigenen Worten)3 einen kleinen Einblick in 
die Welt der Drogen und ihrer Anwendungsgebiete im Westturkestan der ausge-
henden Timuridenzeit geben.  

Rauschdrogen 

čaġïr 

Der Alkohol, sehr oft in der Form von čaġïr ‚(Trauben-)Weinʻ, hatte trotz religiö-
sem Verbot zumindest in dem (persisch geprägten) Segment der islamischen Kul-
tur, dem Babur ebenso angehörte wie etwa die Osmanen, seinen festen Platz. Al-
koholische Getränke waren verbreitet und mitunter auf eine Weise in die lokale is-
lamische Zivilisation integriert, die es verdient, skurril genannt zu werden, wie etwa 
im Fall von Sulṭān Aḥmad Mīrzā, einem Onkel Baburs väterlicherseits (f. 18 b): 

Ḥanafī maẕhablïġ pākeza-i iʿtiqād kiši edi. Beš vaqt-i namāznï be-tark ötär edi. Širb maḥallarïda 
ham namāznï tark bolmas edi. 
‚Er war ein hanafitischer, reingläubiger Mensch. Er verrichtete die fünf [täglichen] Gebe-
te ohne Auslassung. Auch wenn er trank, ließ er das Gebet nicht aus.ʻ 

Diese unorthodoxe Form der Frömmigkeit ist einem Mann eigen, von dem es 
wenige Zeilen später anerkennend heißt (f. 18 b): 

Gāhī kim ičkülükkä tüšär edi, yegirmä otuz kün ičär edi. Gāhī kim čaġïrdïn čïqar erdi, yana ye-
girmä otuz kün ičmäs edi. Bir olturġan bilä maǰlisda gāhī bir kečä kündüz olturur erdi. Yaxšï ičär 
erdi. 
‚Wenn er sich einmal zum Trinken niederließ, trank er zwanzig, dreißig Tage lang. Wenn 
er sich einmal vom Wein[-Gelage] erhob, trank er wiederum zwanzig, dreißig Tage nicht. 
Wenn er sich einmal niedergelassen hatte, saß er einen Tag und eine Nacht in der Ge-
sellschaft. Er trank trefflich.ʻ 

Ähnlich, wenn auch mit anderer Zeiteinteilung, widmet sich ein anderer Timuri-
de dem Alkohol, nämlich Sulṭān Ḥusayn Mīrzā, der dichtende Herrscher von 
Herat. Von ihm und seiner Umgebung erfahren wir (f. 164 b): 

                                                                                          
3 Dabei erfolgt die Wiedergabe des tschagataischen Textes und seine Übersetzung im Hin-

blick auf die Edition von Thackston (1993), gegengelesen bei Beveridge (1905) und Mano 
(1995). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

219 

Avval taxt alġan maḥallda altï yeti yïl tāyib edi. Andïn songra ičkügä tüšti. Qïrq yïlġa yavuq, 
kim Xurāsānda pādišāh edi, heč kün yoq edi kim namāz-i pešīndin song ičmägäy. Vālī hargiz 
ṣabūḥī qïlmas edi. Oġlanlarï vä ǰamīʿ sipāhiġa vä šahrīġa bu ḥāl edi. 
‚Zuerst, als er den Thron bestieg, war er sechs, sieben Jahre enthaltsam. Dann wandte er 
sich dem Trinken zu. In den annähernd vierzig Jahren, die er Herrscher von Chorassan 
war, gab es keinen Tag, an dem er nicht nach dem Nachmittagsgebet trank. Aber er 
machte niemals einen Frühschoppen. Seine Söhne und alle seine Soldaten und Zivili-
sten verhielten sich (genau) so.ʻ 

Diesen Herrscher konnte der regelmäßige Alkoholkonsum in der zweiten Tages-
hälfte nicht in Konflikt mit der Erfüllung seiner täglichen Gebetspflichten brin-
gen, da ihm ein Gelenkleiden das Beten überhaupt verbot; das Fasten unterließ 
er aus ungenannten Gründen. 

Die beiden Passagen mögen genügen, um sich ein Bild davon zu machen, wie 
weit und in welchem Umfang das Alkoholtrinken, vor allem das Weintrinken, an 
den Timuridenhöfen und in ihrem Umfeld verbreitet war. Im Bābur-nāme begeg-
nen uns Trinkgelage von einem gewissen Moment an auf Schritt und Tritt (auch 
und wie gerade gesehen in den Biographien von Baburs Vorgängern und Ahnen); 
sie sind eine Form gemeinschaftlicher Zerstreuung, die oft von Gesang, Rezitati-
on, Musik und Tanz begleitet werden. Selbst Frauen tranken Wein, wie wir es et-
wa von Qataq Begim, einer Frau Sulṭān Aḥmad Mīrzās, erfahren (f. 20 b). Dass 
dies allerdings nicht die Regel war, zeigt uns Baburs Wunsch, einmal eine Frau 
trinken zu sehen; deshalb lädt er auch eine gewisse Hulhul Änikä, die den 
Wunsch geäußert hatte, Wein trinken zu wollen, zu einem Gelage ein (f. 247 b). 

Babur selbst kommt zum ersten Mal in Herat mit Wein in Berührung, als er sei-
ne Cousins Badīʿuzzamān Mīrzā und Muẓaffar Mīrzā, beides Söhne von Sulṭān 
Ḥusayn Mīrzā, besucht. Als ihm eines Abends Muẓaffar Mīrzā Wein anbietet, ge-
steht Babur dem Leser ausführlich und in wohlgesetzten Worten, dass er selbst 
schon darüber nachgedacht und gerne schon Wein getrunken hätte, bisher aber 
nicht gewagt habe, diesen Rubikon zu überschreiten. Da er aber vorher im Hause 
Badīʿuzzamān Mīrzās, des älteren der beiden Brüder, den ihm angebotenen Wein 
zurückgewiesen hat, will er nicht durch die Annahme des Angebots des jüngeren 
Bruders, das den ersten Schluck Wein in seinem Leben bedeutet, einen Affront ge-
gen den älteren begehen. Man einigt sich darauf, dass ihm am nächsten Tag beide 
Cousins Wein anbieten werden und er dann akzeptieren wird (f. 189 a–b). 

Damit beginnt für Babur eine Zeit voller Weinseligkeit. Von nun an sind seine 
Memoiren reich an Schilderungen von Weingelagen, oft in freier Natur. Eine der 
vielen Wein-Episoden sei angeführt (f. 246 a): 

Sayyid Qāsim andaq mast edi kim iki nökäri tašvīš bilä at üstigä salïb orduġa yetkürdilär. Dust 
Muḥammad Bāqir andaq mast edi kim Amīn Muḥammad Tarxan vä Mastī Čuhra bašlïġlar har 
nečä saʿy qïlïb atlandur-almaslar. Bašïġa su quyarlar. Ham bolmas. Bu fursatta bir pāra Afġan 
paydā bolur. Amīn Muḥammad Tarxan čaġïr kayfiyyatida xayal qilur kim munï mundaq etib 
aldu(r)ġunča bašïnï kesib alïb ketärbiz. Bārī yüz mašaqqat bilä at üstigä salïb alïb kelürlär. Yarim 
kečädä Kabulġa keldük. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

220 

‚Sayyid Qāsim war derart betrunken, dass zwei Gefolgsleute ihn mit Mühe aufs Pferd 
setzten und zum Heerlager brachten. Dust Muḥammad Bāqir war derart betrunken, dass 
sie unter Führung von Amīn Muḥammad Tarxan und Mastī Čuhra ihn mit keiner er-
denklichen Mühe in den Sattel setzen können. Sie gießen ihm Wasser über den Kopf. 
Auch das nützt nichts. In dem Moment erscheint ein Trupp Afghanen. Amīn Muḥam-
mad Tarxan schlägt im Weinrausch vor: „Bevor wir ihn so (von denen) ergreifen lassen, 
schneiden wir (selbst) seinen Kopf ab und nehmen den mit.“ Mit allen hundert Mühen 
setzen sie ihn aufs Pferd und nehmen ihn mit. Um Mitternacht kamen wir nach Kabul.ʻ 

Babur ist wohl klar, dass der Weingenuss eigentlich keinen Platz im Leben eines 
Muslims haben sollte, und so plante er auch, in seinem vierzigsten Lebensjahr 
dem Wein zu entsagen. Dieser Vorsatz kommt ihm eines Tages wieder zu Be-
wusstsein (f. 249 b): 

Čun bu daġdaġa bar edi kim qïrq yašda tāyib bolġay men, qïrq yašqa bir yïldïn azraq qalïp edi, 
ifrāt bilä ičilür edi. 
‚Da ich mir vorgenommen hatte, das Trinken mit vierzig aufzugeben und es bis dahin 
weniger als ein Jahr war, wurde nun exzessiv getrunken.ʻ 

Wenn er nach dem Sonnenkalender gerechnet hätte (was deutlich nicht der Fall 
ist), hätte Babur den Alkoholkonsum 1523 einstellen müssen. Tatsächlich hört er 
aber erst am 25. Februar 1527 im indischen Sikri damit auf. Anders gesagt: gebo-
ren im Jahr 888 der islamischen Zeitrechnung wird er 933 abstinent (was aber 
auch keine vierzig Mondjahre macht).4 Die zur Trinkausstattung gehörenden 
Gold- und Silbergefäße werden zertrümmert, die Bruchstücke an verdiente Leute 
und Derwische verteilt, der Wein wird ausgeschüttet und an derselben Stelle ein 
Brunnen gegraben sowie eine Armenherberge errichtet. Weiterhin ergeht ein Er-
lass, dass in Baburs Ländern niemand Wein trinken, herstellen, kaufen, verkau-
fen, transportieren oder einführen dürfe. Der Grund für diese radikale Maßnah-
me ist die in Baburs Heer umgehende Furcht vor dem Kampf mit Rana Sanga, 
d. h. mit dem Radschputenführer Rānā Sangrām Singh, der dann in der Schlacht 
von Khanwā besiegt werden kann. 

Dieser Sieg ermöglicht die Weiterführung der Feldzüge in Indien; für Babur 
beginnt aber auch eine Zeit der Entbehrung und der Klagen. Seine Stimmung im 
Jahr nach dem Alkohol-Verzicht kommt in folgendem Vierzeiler, der in einem 
Brief an seinen Vertrauten Xwāǰa Kalān steht, gut zum Ausdruck (f. 360 b): 

may tarkini qïlġalï parešān dur men / bilmän qïlur išimni u ḥayrān dur men / el barča pašemān 
bolur u tawba qïlur / men tawba qïlïp men u pašemān dur men. 
‚Seit ich dem Wein entsagte, bin ich verwirrt / ich weiß nicht, was ich tue, und ich bin 
durcheinander / alle Leute bereuen und bekehren sich / ich habe mich bekehrt und be-
reue.ʻ 

Etwas später fährt er jedoch fort, er habe das Verlangen nach Wein überwunden, 
vielleicht als Folge der Beschäftigung mit der Übersetzung eines religiösen Werks. 
                                                                                          
4 Oder sollten die vierzig Lebensjahre als Metapher für „im fortgeschrittenen Alter“ oder „ab 

dem vierzigsten Lebensjahr“ dienen? 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

221 

Schließlich lässt er sich noch zu einer kleinen Gemeinheit hinreißen und ver-
merkt (f. 361 a): 

kim bilä ṣuḥbat tutqay siz? / kim bilä čaġïr ičkäy siz? Agar hamṣuḥbat u hamkāsa Šer Aḥmad vä 
Ḥaydar Quli dur, xud bu tawbanïng xaylī iškālï yoqtur dep ārzūmandlïq bilä salām. 
‚Mit wem wollt ihr feiern? / Mit wem wollt ihr Wein trinken? Wenn eure Gesellschaft 
und Trinkgenossen Šer Aḥmad und Ḥaydar Quli sind, dann ist die Bekehrung nicht so 
schwierig ... damit und mit bestem Gruß.ʻ 

Soweit die abschließenden Worte eines ehemals passionierten Weintrinkers zu 
diesem Thema. 

bōza 

Nach Balfour 1885 (I: 426) bezeichnet bōza ein bierähnliches Getränk, das man aus 
Fingerhirse (Eleusine coracana), mitunter aber auch aus Mohrenhirse (Sorghum bico-
lor) gewinnt. Die beim Brauen und Fermentieren verwendeten Materialien sind re-
gional verschieden; zur Erhöhung der berauschenden Effizienz wird bōza manch-
mal mit Drogen angereichert. Während des fünften Hindustan-Feldzugs fand in 
Baburs Lager am Tschinab ein Gelage statt, bei dem u. a. bōza konsumiert wurde: 

Baʿzï ʿarāq, baʿzï bōza ičtilär, baʿzï maʿǰūn yedilär. Kemädin namāz-i xuftandïn kečräk čïqïp 
xargāhda ham azraqča ičildi. 
‚Einige tranken Arrak, andere bōza und einige aßen maʿǰūn. Wir verließen das Boot spät 
in der Nacht, aber im Zelt wurde noch eine Weile weitergetrunkenʻ (f. 255 b). 

Wie Babur f. 250 a–b berichtet, stellen die Einwohner von Badschaur, Swat und 
Kunar einen ungewöhnlich berauschenden bōza her, bei dem als māya eine Sub-
stanz namens kīm dient. Sie wird aus Pflanzenwurzeln und verschiedenen Dro-
gen zubereitet, dann wie ein rundes Brot geformt, getrocknet und aufbewahrt. 
Die Beschreibung macht deutlich, dass Babur hier unter māya kein Gärmittel ver-
steht, sondern eine Würze, die wie der Hopfen dem Bier eine herbe Note gibt. 
Baburs Lust auf bōza verging jedoch, nachdem er das äußerst bitter und unange-
nehm schmeckende Getränk gekostet hatte; gleichwohl befahl er dreien seiner 
Männer, davon zu trinken. Sie bekamen einen starken Rausch; einer wurde un-
glaublich redselig, ein anderer begann zu brüllen und benahm sich so ausfallend, 
dass er allgemein Unwillen erregte. Auslöser dieser Symptome dürfte eine dem 
kīm beigemischte Droge gewesen sein. Vermutlich hat es sich um die Samen des 
Stechapfels (Datura metel) gehandelt, deren Genuss sowohl zu einem übersteiger-
ten Sprechbedürfnis wie zu Tobsuchtsanfällen führen kann. 

ʿarāq 

An starken alkoholischen Getränken kannte Babur zunächst nur den in seiner 
Heimat aus vergorener Stutenmilch hergestellten Kumyss, allerdings rein theore-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

222 

tisch, da er bis 1506 strikt das Alkoholverbot beachtet hat. Mit dem Arrak wurde 
Babur während der Hindustan-Feldzüge vertraut; der Zeitpunkt lässt sich nicht 
genau festlegen, da es im Bābur-nāme zwischen 1508 und 1519 eine Lakune gibt. 
Babur erwähnt erstmals nach der Indus-Überquerung im Jahre 1519, dass in den 
Lagern neben den Weingelagen auch Arrak-Partys stattfanden. Auf Babur dürfte 
Arrak zunächst einen exotischen Reiz ausgeübt haben; jedenfalls zog er dieses 
Getränk zwischen 1519 und 1526, d. h. bis zur Einnahme von Agra, häufig dem 
Wein vor, der eigens aus Kabul herbeigeschafft werden musste, weil es in Hindu-
stan damit schlecht bestellt war. Wegen der immens berauschenden Wirkung des 
Arraks kam es jedoch bei geselligen Umtrunken oft zu unschönen Szenen. Dies 
könnte erklären, weshalb der Arrak nach 1526 am Hof außer Mode war; mögli-
cherweise passte der von allen Bevölkerungsschichten konsumierte Arrak aber 
auch nicht mehr zum Image eines Moghul-Herrschers. 

Arrak wird in Indien aus Reis- oder Palmwein sowie aus den frischen bzw. ge-
trockneten Blüten des Butterbaums (Madhuca indica) gebrannt. In seiner Be-
schreibung der indischen Flora konstatiert Babur, dass man aus mahua-Blüten 
Arrak destilliert, macht jedoch keinerlei Anmerkungen zu dessen ihm wohlbe-
kannter Effizienz (f. 283 b). Desgleichen äußert er sich sehr unverbindlich über 
den aus dem Saft der Walddattelpalme (Phoenix sylvestris) gewonnenen Palmwein, 
von dem er lediglich sagt, dass nach einigen Tagen angeblich eine berauschende 
Wirkung eintritt (f. 285 a). Da Babur sich aber stets sehr genau informiert hat, 
dürfte ihm nicht entgangen sein, dass Palmwein zu Arrak destilliert wird. 

Welche Auswirkungen ein ʿarāq-Rausch haben kann, schildert Babur f. 228 b: 
Namāz-i xuftanġača kemädä ičip namāz-i xuftan kemädin mast-i ṭāfiḥ čïqïp atlanïp mašʿalnï 
eligimgä alïp daryā yaqasïdïn orduġača gah atnïng bu yüzigä egilip gah ol yüzigä egilip yakǰilaw 
čapïp keliptür men – ġarīb mast ekändür men. Tanglasïġa mundaq mašʿal alïp orduġača yakǰilaw 
kelgänimni šarḥ qïldïlar. Aṣlan xāṭirïmġa kelmädi. Üygä kelgändä xaylī istifrāġ qïlïptur men. 
‚Wir tranken auf dem Boot bis zum Nachtgebet, verließen dann völlig berauscht das 
Boot und bestiegen die Pferde. Ich nahm eine Fackel in die Hand und galoppierte mit 
losem Zügel vom Flussufer zum Lager, wobei ich einmal nach dieser und einmal nach 
jener Seite des Pferdes schwankte. Ich muss unglaublich betrunken gewesen sein. Am 
nächsten Morgen erzählte man mir, dass ich im Galopp ins Lager gekommen wäre und 
dabei eine Fackel gehalten hätte. Ich konnte mich daran nicht erinnern; aber als ich zu 
meinem Zelt ging, habe ich mich heftig erbrochen.ʻ 

Nach der Einnahme von Milwat fand im Lager ein Fest statt, bei dem nur Ghas-
ni-Wein oder Arrak getrunken wurde (f. 260 a); es war eine wohl gelungene Party. 
Anders verlief ein Arrak-Gelage, das Babur f. 227 a–228 a beschreibt. Die Teil-
nehmer hatten sich morgens auf einem Boot teils am Bug, teils am Heck nieder-
gelassen und tranken Arrak. Am späten Nachmittag wurde Babur und den Leu-
ten, die mit ihm am Bug saßen, der Arrak zuwider, und man beschloss, maʿǰūn 
zu essen. Den Trinkern am Heck war dies entgangen; bei der Rückkehr ins Lager 
luden sie mehrere Krüge Arrak auf ihre Pferde, um Babur damit eine Freude zu 
machen. Entsprechend groß war die Enttäuschung, als sie merkten, dass nun 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

223 

maʿǰūn gefragt war, denn eine maʿǰūn-Party verträgt sich nicht mit einem Trinkge-
lage. Babur, den ihre Fürsorge gerührt hatte, schlug vor: 

ʿArāq ičärgä köngüllüg kiši ʿarāq ičsün. Maʿǰūn yergä köngüllüg kiwši maʿǰūn yesün. Hečkim bir-
birgä taʿarruḍ bilä guftugū qïlmasun. 
‚Wen es nach Arrak verlangt, der soll Arrak trinken. Wen es nach maʿǰūn verlangt, der soll 
maʿǰūn essen. Es sollen aber untereinander keine Wortgeplänkel aufkommen.ʻ 

Die Party wurde zunächst unter Wahrung der Formen fortgesetzt; dann began-
nen jedoch die Trinker, wüste Reden zu führen, die meist auf maʿǰūn und die 
maʿǰūn-Esser abzielten. Ihre Ausfälligkeiten waren schließlich so unerträglich, 
dass Babur die Feier abbrach. 

maʿǰūn 

Mit maʿǰūn wird ein als Rauschmittel, aber auch als Aphrodisiakum verwendetes 
Konfekt bezeichnet, dessen Grundbestandteil Haschisch ist, und zwar in Form von 
bhang oder tschars. Unter bhang sind die frischen bzw. getrockneten Blätter des 
Rauschhanfs (Cannabis sativa var. indica) zu verstehen, unter tschars das von den 
weiblichen Blütenständen abgesonderte Harz. Sowohl bhang wie tschars verkocht 
man mit Milch, ghi – einer Art Butterschmalz – und Zucker zu einer Latwerge, die 
nach Erreichen der nötigen Konsistenz auf eine Platte geschüttet und getrocknet 
wird. Das aus bhang hergestellte maʿǰūn enthält an weiteren Ingredienzien Mohn- 
samen, Stechapfelblüten, gepuderten Brechnusssamen, Gewürznelken, Muskat- 
nüsse und -blüten sowie Safran. Auf der Basis von tschars verfertigtes maʿǰūn ist mit 
Opium, Mastix, Zimt, Aniskörnern, Kümmel und Kardamom vermischt (Balfour 
1885, II: 799). Die hinzugefügten Gewürze dienen lediglich dazu, die Nebenwir-
kungen der Rauschgifte, bei Haschisch insbesondere Verstopfung, aufzuheben. 

Haschisch erzeugt verschiedene Rauschstadien – Glücksgefühl, Zerfahrenheit 
der Gedankenfolge, Verlust von Raum- und Zeitempfinden, fixe Ideen, unwider-
stehliche innere Impulse, Halluzinationen und schließlich Delirien. Die Intensität 
des Rausches hängt vom Wirkwert und der Dosis des Haschischpräparats ab, aber 
auch von der Disposition und vom Charakter des Konsumenten (Breckle/Koch 
1982: 122). Es ist deshalb irreführend, wenn Thackston (1993, III: 810, Fußnote 
zu 7 b) maʿǰūn mit “a mildly narcotic confection” erklärt, zumal Babur in dieser 
Passage berichtet, dass sein Vater ʿUmar Šayx Mīrzā in den letzten Lebensjahren 
einen starken Hang zu maʿǰūn hatte und unter dessen Einwirkung häufig Bewusst-
seinsstörungen bekam (f. 7 b: maʿǰūnīlïqda kala xušk bolur edi.). An anderer Stelle 
vermerkt Babur, dass einer seiner Gefolgsleute nach dem Genuss von stark dosier-
tem maʿǰūn von zwei Männern gestützt werden musste, damit er sich aufrecht hal-
ten konnte. 

Im Bābur-nāme gibt es keinerlei Indiz, wann Babur die berauschende Effizienz 
von maʿǰūn zu schätzen begann. Die erste Erwähnung von maʿǰūn ist f. 222 a un-
ter dem 15.2.1519, d. h. vor der ersten Indus-Überquerung, belegt. Zu diesem 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

224 

Zeitpunkt war Babur aber bereits stark maʿǰūn-abhängig, wie die folgenden Tage-
bucheinträge zeigen. Man kann vermutlich davon ausgehen, dass er die Droge 
nach der Eroberung Kabuls (1504) für sich entdeckt hat. Der terminus post quem 
für seine maʿǰūn-Runden dürfte das Jahr 1508/09 sein, in dem er den Bāġ-i wafā 
bei Adinapur anlegen ließ. Eine entsprechende Dokumentation fehlt allerdings, 
da seine Memoiren – wie bereits erwähnt – zwischen 1508 und 1519 eine Lakune 
aufweisen. Der Bāġ-i wafā stellte für Babur ein Refugium dar, in dem er mit sei-
nen Freunden und Waffengefährten bei Wein und maʿǰūn Entspannung gesucht 
hat. Babur vermerkt f. 252 a, dass er vom 25.11. bis zum 3.12.1525, d. h. zu Be-
ginn des fünften Hindustan-Feldzuges, im Bāġ-i wafā auf das Eintreffen der von 
seinem Sohn Humāyūn geführten Armee gewartet hat und dass zur Ablenkung 
Trinktage (ičär künleri) sowie Nicht-Trinktage (ičmäs künleri) stattfanden.  

Wenn Babur das Bedürfnis nach maʿǰūn überkam, lud er mitunter auch einige 
seiner engsten Vertrauten zu einem maʿǰūn-Essen im kleinen Kreis ein. Eine solch 
dringliche Einladung verfasste er einmal in bayt-Form: 

Šayx u Mullā Šihāb u Xwāndamīr / keling üč üč iki iki bir bir 
‚Šayx und Mullā Šihāb und Xwāndamīr / kommt alle drei, oder zwei, oder einerʻ  
(f. 378 b) 

Ohne Gesellschaft hat er sich offenbar nur selten den Freuden von maʿǰūn erge-
ben. Es bleibt festzuhalten, dass die von maʿǰūn handelnden Passagen sich nie-
mals auf sexuelle Ausschweifungen, sondern stets auf psychisch motivierte 
Rauschzustände beziehen. 

Maʿǰūn bewirkt nicht nur Glücksgefühle; es kann zudem beglückende Mo-
mente intensivieren. Anlässlich eines Ausflugs nach Laghman notiert Babur 
f. 248 a: Bir zaman tüšüp maʿǰūn yep xazān sayrï qïlduk ‚Wir stiegen für eine Weile 
ab, aßen maʿǰūn und sahen uns dann den Herbst anʻ, d. h., dass mittels der Dro-
ge die herbstliche Farbenpracht der Bäume zu einem übersteigerten Sinneserleb-
nis wurde. Eine ähnliche Erfahrung machte Babur beim Betrachten der Früh-
lingslandschaft rund um Peschawar (f. 232 a–b): 

Ġarīb gulzārlar maʿǰūnnākliktä tafarruǰ qïlïlïptur … Ordu yavuqïda bir bulandï üstidä olturup 
gulzār tafarruǰi qïlduk. Ṭarrāḥlïq qïlġan dek bu tepäning altï tarafïġa bir dafʿa sarïġ va bir dafʿa 
arġawānī gul xaṭṭ-xaṭṭ musaddas šaklidä ačïlïptur. Iki ṭarafda gul azraq edi. Köz kār qïlġunča 
ušmundaq gulzār edi. 
‚Unter der Einwirkung von viel maʿǰūn sahen wir zu unserem Vergnügen ungewöhnliche 
Blumenfelder. … Wir saßen auf einer Anhöhe in der Nähe des Lagers und erfreuten uns 
an den Blumenfeldern. Wie regelmäßige Gruppierungen waren am Fuß des Hügels ein-
mal gelbe und einmal purpurfarbene Blumen in Form eines Sechsecks angeordnet. Auf 
zwei Seiten gab es etwas weniger Blumen, aber so weit das Auge reichte, erstreckten sich 
Blumenfelder.ʻ 

Babur spricht an dieser Stelle zwar im Plural, kann jedoch nur seine eigenen Im-
pressionen beschrieben haben, da sich im Rausch individuelle Vorstellungen ma-
nifestieren. Seine Schilderung dürfte allerdings lediglich ansatzweise die Realität 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

225 

wiedergeben; sie lässt eher auf Halluzinationen schließen, denn exakt die gleiche 
Farbkombination zog ihn im Frühjahr immer wieder zu einem Abhang unter-
halb der Chwadscha Seyaran-Quelle, wo zu dieser Zeit die Judasbäume ihre pur-
purfarbenen und die Schnurbäume ihre gelben Blüten entfalteten.  

Zum maʿǰūn-Genuss regte auch der Aufenthalt an einer Quelle oder an einem 
Wasserfall an – das fließende Element entsprach dem Entgleiten in den Rausch. 
Nach dem Besuch der Quellen von Firuzpur (f. 327 b) wurde maʿǰūn gegessen 
und ebenso beim Verweilen an der Quelle von Sarsawa. Als Tardī Beg Xāksār sich 
in Lobpreisungen über deren schöne Lage erging, sagte Babur spontan: „Sie soll 
dir gehören“; er fügt hinzu, dass Tardī Beg nur aus diesem Grund Sarsawa erhal-
ten hat (f. 263 a–b), womit er indirekt eingesteht, dass es kein rationales Argu-
ment für diese Schenkung gab. Bei einem Halt an einer zwischen Bhasawar und 
Tschausa inmitten von Wiesen gelegenen Quelle wurde gleichfalls eine maʿǰūn-
Party gefeiert. Da Babur von dem Ort entzückt war, ordnete er an, dass oberhalb 
der Quelle ein achteckiges Wasserbassin angelegt werden sollte. Tardī Beg, der ei-
nen starken maʿǰūn-Rausch hatte, wiederholte immer wieder, dass der Platz un-
bedingt einen Namen erhalten müsse, weil er ihn so sehr schätze. Daraufhin 
machte ʿAbdullāh Kitābdār den Vorschlag, ihn Čašma-i pādišāhī-i Tardī Beg xoš 
karda ‚von Tardī Beg gebilligte Königliche Quelle’ zu nennen, womit er allge-
meines Gelächter erntete (f. 328 a). Die Szene macht deutlich, in welch heiterer 
und gelöster Atmosphäre eine maʿǰūn-Runde stattfinden konnte. Ähnlich har-
monisch verlief die Besichtigung eines Wasserfalls bei Gwalior (f. 343 b–344 a): 

ābšārnïng üstidä olturup maʿǰūn yedük. Su yoqqarï barïp sunïng bidāyatïġača sayr qïlïp yanïp bir 
bulandī üstigä čïqïp muddatī olturduk. Sāzandalar sāz čaldïlar va gūyandalar nemä ayttïlar. 
‚Wir ließen uns oberhalb des Wasserfalls nieder und aßen maʿǰūn. Dann gingen wir 
stromaufwärts bis zur Quelle; als wir zurückkehrten, gingen wir zu einem Abhang und 
setzten uns dort eine Weile hin. Musikanten spielten auf ihren Instrumenten und Rezi-
tatoren sagten Dinge auf.ʻ 

In dieser Episode fällt ein weiteres für den maʿǰūn-Rausch charakteristisches Mo-
ment auf, nämlich die Einbeziehung von Musik und Dichtung als Pendant zu 
der vom maʿǰūnī empfundenen Ausgeglichenheit und als Kommunikationsmedi-
um innerhalb der maʿǰūnī-Gruppe. 

Während der kriegerischen Aktivitäten in Hindustan waren Boote oder nahe 
dem Lager gelegene Inseln der Schauplatz von zahlreichen maʿǰūn-Partys, die vor 
allem der Zerstreuung dienten. Zum Verlauf einer Strafexpedition nach Tschandi-
ri (1527) bemerkt Babur f. 331 b–332 a: 

Tört-beš kün ol yüzdä bu yüzdä čerig eli ötkünča maks boldï. Bu nečä kündä payāpay kemädä ol-
turup maʿǰūn yeyildi. 
‚Bis alle Truppen übergesetzt hatten, gab es an beiden Ufern einen Aufenthalt von ins-
gesamt vier bis fünf Tagen. An diesen paar Tagen saßen wir ständig in den Booten und 
aßen maʿǰūn.ʻ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

226 

Nicht anders verhielt es sich beim Ostfeldzug im Jahre 1529; da die Armee für 
die Durchquerung einer Ganges-Furt bei Dalmau längere Zeit benötigte, zog sich 
Babur inzwischen auf eine Insel zurück und aß maʿǰūn (f. 379 a). Einige Tage zu-
vor hatte er drei seiner Freunde zu einer maʿǰūn-Runde eingeladen; im Anschluss 
an das Treffen sah man sich einen Ringkampf an. Am nächsten Tag wurde wie-
derum maʿǰūn gegessen und gleichfalls ein Ringkampf goutiert. Babur notiert 
f. 363 a: 

Muddattïn song kemä ičidä oq olturup maʿǰūn yedük … kemä bilä ol yüzgä ötüp kuštīgīrlarnï 
kuštīġa salduk. 
‚Wir saßen eine ganze Weile im Boot und aßen maʿǰūn … dann fuhren wir mit dem 
Boot auf die andere Seite und ließen die Ringer zum Kampf antretenʻ 

und f. 366 b:  

Kemägä kirip maʿǰūn yeyildi. Ordudïn yoqqarïraq bir aralda kemäni turġuzup pahlavānlarnï 
kuštīgä salduk. 
‚Wir kehrten zum Boot zurück und aßen maʿǰūn. Wir hatten das Boot an einer Insel 
oberhalb vom Lager angelegt und ließen die Ringer zum Kampf antreten.ʻ 

Wie die angeführten Passagen bezeugen, ist nun nicht mehr von musikalischen 
und lyrischen Ausklängen die Rede; stattdessen wurden die maʿǰūnī durch die 
Vorführung von Ringkämpfen wieder der Realität angepasst. 

Babur wusste sehr genau, dass der Konsum von maʿǰūn kein harmloses Ver-
gnügen war; dies bringt er an mehreren Stellen zum Ausdruck, wenn er davon 
spricht, dass die maʿǰūn-Sünde begangen wurde (maʿǰūn irtikāb qïlïldï). Er hat aber 
niemals auf die Droge verzichtet; einige Anmerkungen deuten eher auf eine zu-
nehmende Toleranz hin, d. h., dass Babur zu immer stärker dosierten maʿǰūn-
Konfekten greifen musste, um den gewünschten Rauscheffekt zu erzielen. Au-
ßerdem scheint er maʿǰūn als Stimmungsaufheller benutzt zu haben, denn er 
konstatiert f. 363 b, dass ihn das schlechte Wetter dazu gebracht hat, maʿǰūn zu 
essen. Desgleichen benutzte Babur maʿǰūn, um nach einer durchzechten Nacht 
seinen Kater zu bekämpfen (f. 243 a). Es ist Babur nicht entgangen, dass seine 
Reaktionen mitunter von maʿǰūn beeinflusst wurden. Obwohl er stets die Mei-
nung vertrat, dass man niemand zum Trinken nötigen dürfte, befahl er unter der 
Einwirkung von maʿǰūn dreien seiner Männer, ein sehr bitter schmeckendes Hir-
sebier zu trinken, das ihm selbst zuwider war (f. 250 a-b). Ein ähnlich unfaires 
Verhalten erwähnt Babur f. 243 a: 

Maʿǰūnnākliktä bir ḥanẓal keltürdilär. Darveš Muḥammad ḥaẓalnï körgän emäs edi. Men dedim 
kim „Hindūstānnïng hinduvānasï dur“. Bir kirǰ kesip berdim. Raġbat bilä tišlädi. Axšamġača 
talxlïqï aġzïdïn ketmädi. 
‚Während wir im maʿǰūn-Rausch waren, brachte man eine Bittergurke. Derwisch 
Muḥammad hatte noch nie zuvor eine Bittergurke gesehen. Ich sagte „Dies ist die Was-
sermelone von Hindustan“, schnitt eine Scheibe ab und reichte sie ihm. Er biss begierig 
hinein; bis zum Abend ging der bittere Geschmack nicht aus seinem Mund.ʻ 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

227 

Damit hatte sich Babur einen sehr bösartigen Scherz erlaubt, denn die unge-
nießbaren Bittergurken werden als Abführmittel gebraucht. 

Der Genuss von maʿǰūn konnte aber auch positive, nämlich kreative Reaktio-
nen auslösen, wie die folgende Episode zeigt. Babur aß eines Morgens maʿǰūn 
und hörte dabei zu, wie Mullā Yārak eine selbst komponierte Weise spielte. Er 
hatte sich seit längerer Zeit nicht mehr mit Musik beschäftigt, empfand jedoch 
plötzlich einen unwiderstehlichen Drang zum Komponieren, der in einer Melo-
die nach čārgāh-Art seinen Niederschlag fand (f. 249 b). 

kamālī 

Mit kamālī wird ein Haschischkonfekt par excellence bezeichnet, denn afghanisch 
kamālī bedeutet wörtlich ‚hervorragendʻ. Es handelt sich offenbar um eine lokale 
Spezialität, da Babur f. 219 b erwähnt, dass Šāh Manṣūr, ein Anführer der Yusuf-
zay Afghan, ihm dieses wohlschmeckende und sehr berauschende Präparat ge-
bracht hat. Obwohl Babur ein Plätzchen in drei Stücke zerteilte und nur eine 
Portion davon aß, war die Wirkung im wahrsten Sinne des Wortes umwerfend – 
er konnte nach dem Abendgebet nicht in die Ratsversammlung gehen. Vermut-
lich wurde kamālī nicht wie maʿǰūn aus bhang oder tschars hergestellt, sondern aus 
ganǰa, das die dreifache Wirkung von bhang hat; mit ganǰa bezeichnet man die 
getrockneten, harzverklebten weiblichen Blütenstände des Hanfes. In welchem 
Ausmaß Babur dem Haschischgenuss vor allem nach der Einhaltung des Alko-
holverbots gefrönt hat, ergibt sich aus der Anmerkung, dass in ‚diesen Tagenʻ, 
d. h. nach 1526/27 zur Zeit der Abschlussarbeiten am Bābur-nāme, der Verzehr 
von einem ganzen kamālī vermutlich nur einen halb so starken Rausch hervorru-
fen würde. 

safūf 

Bei safūf handelt es sich nicht um eine Droge, sondern um eine Verabreichungsform, 
nämlich um Pulver. In dieser Form nimmt Babur ein Aufputschmittel zu sich, das er 
mit Gerstenpulver (talqan) vermischt konsumiert. Es sollte wohl als Stimmungsauf-
heller dienen, stieß Babur aber wegen seines Geschmacks ab (f. 339 a): 

Gambīr suwïnïng yaqasïda tüšlänip namāz-i pešīn andïn atlanïp yolda Mullā Rafīʿ yasaġan 
safūfnï kayfiyyat üčün talġan bilä čalïp ičtük. Bisyār badxwar ve be-maza boldï. 
‚Wir lagerten am Ufer des Gambir-Flusses zum Mittag, brachen nach dem Nachmittags-
gebet auf und mischten und schluckten zur Hebung der Laune zusammen mit Gersten-
pulver das safūf, das Mullā Rafīʿ hergestellt hatte. Es war sehr übelschmeckend und ab-
stoßend.ʻ 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

228 

Heildrogen 

afyūn 

Mit afyūn ‚Opiumʻ bezeichnet man den eingedickten Milchsaft, der durch das 
Anritzen der unreifen Fruchtkapseln des Schlafmohns (Papaver somniferum) ge-
wonnen wird. Ebenso wie Haschisch hat sich Opium bei den Muslimen als Er-
satzdroge für den verbotenen Alkohol eingebürgert. Es wird entweder geraucht 
oder gegessen; in Pillen- bzw. Konfektform eingenommenes Opium ist stets mit 
einer anderen Substanz vermischt, um die Effizienz zu erhöhen und Nebenwir-
kungen auszuschalten. 

Obwohl Babur nur an zwei Stellen den Konsum von Opium erwähnt, steht zu 
vermuten, dass er in seinen letzten Lebensjahren diese Droge immer häufiger als 
Schmerzmittel verwendet hat.5 Im April 1528 schwamm Babur in der Höhe von 
Bukhar über den Ganges und umgehend wieder zurück – eine sehr erstaunliche 
Leistung für einen 45jährigen Mann, dessen Gesundheit zudem angegriffen war. 
Als Babur f. 366 b noch einmal auf dieses Ereignis zu sprechen kommt, fügt er 
freimütig hinzu: Ol kün afyūn yep edim ‚An jenem Tag habe ich Opium gegessenʻ. 
Damit wollte er offenbar zum Ausdruck bringen, dass er die physischen Folgen 
des Unternehmens nur mit Hilfe von Opium verkraften konnte. 

Unter dem 26./27.9.1528 vermerkt Babur (f. 340 a–b): 
Ušbu kečä qulaqïmnïng tašvīši ǰihatïdïn – va māhtāb ham bāʿis edi – afyūn ixtiyār qïldïm. Tang- 
lasï afyūn xumārï bisyār tašvīš berdi. Xaylī qay kardam. 
‚Diese Nacht habe ich wegen meiner Ohrenschmerzen – oder auch wegen des Voll-
monds – Opium bevorzugt. Am nächsten Morgen setzte mir der Opiumkater sehr zu 
und ich musste mich heftig erbrechen.ʻ 

Die von Babur geschilderten Symptome machen deutlich, dass er ein hoch do-
siertes Präparat benutzt hat, um seine Ohrenschmerzen, die ihn in regelmäßigen 
Abständen heimsuchten, zu betäuben. Als weiteren Beweggrund führt er den 
Mondschein an, der nach östlichen Vorstellungen den Verlauf einer Krankheit 
und die psychische Befindlichkeit beeinflussen soll. Babur scheint Opium aber 
nur bei starken Schmerzen eingenommen zu haben, denn mit afyūn ixtiyār qïldïm 
‚ich habe Opium bevorzugtʻ stellt er klar, dass er sich von einem anderen Mittel 
keine Schmerzlinderung erhofft hat.  

Der therapeutische Gebrauch von (Ess-)Opium ist vor allem auch im Kontext 
der persischen Kultur zu sehen; in Iran wurde noch Ende des 20. Jahrhunderts 
Opium als eine Art Universalheilmittel verwendet (vom Haarausfall bis zum 
Magengeschwür), wobei die Rolle einer traditionellen Rauschdroge dem Rauch-
Opium vorbehalten war. 
                                                                                          
5 Es gibt keinen Beleg dafür, dass Babur ein Opiumesser war, sich also mit Opium berauscht 

hat. Zu seinem Gefolge gehörte allerdings ein gewisser Qāsim, der den Beinamen tariyākī 
‚Opiumesser‘ hatte (f. 227 a). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DROGEN IM BĀBUR-NĀME 

 

229 

Wassermelone und Narzisse 

Die Wassermelone (hinduvāna) wird Baburs Mutter (wenn auch erfolglos) nach 
Sitte des Landes Chorassan (Xurāsān dastūrï bilä, f. 156 b) als fiebersenkendes 
Mittel verabreicht. Therapeutisch wirksam sind bei Fieber die Samen der Was-
sermelone.  

Ein anderes Antifebrilium ist die Narzisse (nargis), mit der man Babur anläss-
lich einer fiebrigen Erkrankung, ebenfalls erfolglos, behandelt hat (f. 236 a): 

ādina küni aynïng yegirmä toquzïda badanïmda ïsïtma ḥarāratï ẓāhir boldï. Faṣd qïldïm. Kün 
aluš gāhī iki kün aša, gāhī üč kün aša ïsïtur edim. Har ïsïtqanda ġarq-i ʿaraq bolmaġunča ïsïtma 
qoymas edi. On, on iki kündin käyin Mullā Xvāǰaka mamzuǰ čaġïrnï nargis bilä berdi. Bir, iki 
qatla ičtim. Fāyida ham qïlmadï. 
‚Freitag, den 29., befiel ein Fieber meinen Körper. Ich ließ mich zur Ader lassen. Das 
Fieber kam alle zwei, drei Tage wieder. Wenn es einmal erschien, verschwand es nicht, 
bis ich ganz in Schweiß gebadet war. Zehn, zwölf Tage später gab mir Mulla Xwaǰaka et-
was Wein mit Narzisse gemischt. Ich trank ihn ein, zwei Mal, aber er half nicht.ʻ 

Zur Senkung des Fiebers benutzt man die Blüte oder die Zwiebel der Narzisse. 

Pfeffer 

Die Verwendung von Pfeffer (murč) zur Bekämpfung von eitrigen Abszessen ist ei-
ne Methode, die aus dem Lande Rūm, d. h. aus Anatolien, stammt (f. 364 a): 

Payāgdin köčkän ayyāmda vuǰūdïmda ābla ǰarāḥatï paydā bolup edi. Bu yurtta bir Rūmī 
Rūmda imdi paydā bolġan muʿālaǰanï qïldï. Murčnï sufāl qazanda qaynattï. Jarāḥatnï anïng ïsïġ 
buxārïġa tuttum. Buxārï kamraq bola ïsïġ suwï bilä yudum. 
‚Auf dem Marsch von Payag bekam ich einen Abszess. Im Lager behandelte mich ein 
Anatolier, wie es jetzt gewöhnlich in Anatolien gemacht wird. Er kochte Pfeffer in einem 
irdenen Gefäß, und ich hielt den Abszess in den heißen Dampf. Als der Dampf weniger 
wurde, badete ich den Abszess zwei Stunden im heißen Wasser.ʻ 

Bei der Wiederholung der Kur ist das Wasser dann wohl etwas zu heiß, denn Ba-
bur bekommt Brandblasen (f. 366 a). 

Bittergurke 

Die als Abführmittel verwendete Bittergurke (ḥanẓal) wurde bereits oben im Zusam-
menhang mit einer maʿǰūn-Party (allerdings nicht als Heildroge) erwähnt (f. 243 a). 

Zum Ende 

Damit endet dieser an der Hand von Babur unternommene Exkurs durch die 
spättimuridische Welt der Drogen und ihrer verschiedenen Anwendungsbereiche 
und -arten. Bei den Rauschdrogen können wir im Hinblick auf die heutige Situa-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


INGEBORG HAUENSCHILD / CLAUS SCHÖNIG 

 

230 

tion bei Alkohol- und Cannabisprodukten von gewissen Globalisierungstenden-
zen sprechen, wobei das Rauchen von Hanfpräparaten eine Neuerung darstellt. 
Babur schien jedenfalls diese Form von Haschischgenuss ebenso wenig zu ken-
nen wie den Tabak, mit dem als Vehikel sich die Idee des Rauchens um den Glo-
bus verbreitet hat. Außerdem haben sich Opium und seine Derivate aus dem 
therapeutischen Bereich heraus weltweit fest als Rauschdrogen etabliert. Die Mo-
tive und Ereignisabläufe der Geschichten, die Rauschdrogenkonsumenten von 
der Art und Gesinnung Baburs zu erzählen wissen, sind offenbar im Verlauf der 
Zeit sehr stabil und ähnlich geblieben. Dies beruht einerseits auf einer gewissen 
Gleichartigkeit der Menschen, andererseits auf der chemischen Gleichartigkeit 
der jeweiligen Drogen. Doch bei allem Einsehen in naturwissenschaftlich teilwei-
se recht einfach erklärliche Fakten bleibt ein gewisses Erstaunen über die Wirk-
möglichkeiten bestimmter natürlicher Substanzen auf den Menschen sowie die 
Nachdenklichkeit über die Neigung des Menschen, Drogen zu sich zu nehmen, 
auch wenn keine medizinische Indikation vorliegt. 

Literatur 

Balfour, Edward 1885 [1857]. The Cyclopedia of India and of Eastern and Southern 
Asia. Vol. I–III. London. 

Beveridge, Annette S. (Ed.) 1905. The Bábar-náma. Facsimile. London. 
Beveridge, Annette S. 1922. Bābur-nāma (Memoirs of Bābur). Translated from the 

Original Turki Text of Ẓahiru’d-dīn Muḥammād Bābur Pādshāh Ghāzī. London. 
Breckle, Siegmar W./Koch, M. 1982. Afghanische Drogen und ihre Stammpflan-

zen (III). Haschisch und Hanf. In: Afghanistan Journal (9/4): 115–123. 
Mano, Eiji 1995 = Ẓahīr al-Dīn Muḥammad Bābur, Bābur-nāma (Vaqāyiʿ). Critical 

Edition Based on Four Chagatay Texts with Introduction and Notes by Eiji 
Mano. Kyoto. 

Thackston, Wheeler M. 1993 = Zahīruddīn Muḥammad Bābur Mīrzā, Bāburnāma. 
Parts I–III. Turkish Transcr., Persian Ed. and Engl. Transl. Wheeler M. Thack-
ston Jr. Cambridge, Mass. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Denn sie können ja nicht sprechen ...“ 
Ein frühes Beispiel gesetzlich verordneten,  
pathozentrischenTierschutzes in der islamischen Welt 

Richard Wittmann, Istanbul 

Der Tierschutz in der vormodernen islamischen Welt ist ein in der wissenschaftli-
chen Beschäftigung mit der zweitgrößten Weltreligion nach wie vor nur unzurei-
chend behandeltes Themenfeld. Die zahlreich vorhandenen idealisierten Darstel-
lungen des Mensch-Tier-Verhältnisses auf der alleinigen Grundlage von präskrip-
tiven religiösen Texten des orthodoxen Islam der arabischen Welt sowie Schriften 
von islamischen Mystikern, lassen keine verifizierbaren Rückschlüsse zu auf den 
Stellenwert, der dem Schutz von Tieren zu unterschiedlichen Zeiten in unter-
schiedlichen Herrschaftsbereichen des islamischen Kulturraums beigemessen 
wurde.1  

Das Schrifttum zu religiösen Stiftungen des islamischen Rechts (waqf), die als 
Stiftungszweck sich der Verbesserung der Situation von Tieren widmen, anderer-
seits, beschreibt zwar konkrete Maßnahmen zum Wohl von Tieren, von deren 
tatsächlicher Umsetzung man in der Regel wohl ausgehen darf; es handelt sich 
jedoch dabei um wohltätige Maßnahmen im Einzelfall, von denen nicht ohne 
Weiteres auf vorherrschende Haltungen in Bezug auf nichtmenschliche Lebewe-
sen geschlossen werden kann. Das Vorhandensein von rechtlichen Normen, die 
den Umgang mit Tieren im Einzelnen verbindlich festschreiben, wird im Allge-
meinen erst mit den Kodifikationen von Tierschutzbestimmungen als Straftatbe-
stände bzw. in Form eigener Tierschutzgesetze nach dem Entstehen moderner 
Nationalstaaten in der muslimischen Welt im 20. Jahrhundert angenommen – 
wie dies auch in westlichen Staaten der Fall war.  

Zwei knappe Bestimmungen in osmanischen Gesetzen des frühen 16. Jahr-
hunderts, auf die in diesem Beitrag näher eingegangen werden soll, beinhalten 
jedoch, nach Auffassung dieses Autors, bislang verkannte normative Regelungen 
von konkreten Maßnahmen zum Schutz von Tieren, die unsere Kenntnis vom 
Tierschutz in islamischen Gemeinwesen um eine bemerkenswerte Facette ergän-
zen, indem sich die konkreten Regelungen für zwei bedeutende osmanische 
Städte, Bursa und Istanbul, durch ihren erstaunlich „fortschrittlich“ anmutenden 
Charakter nach Form und Inhalt der Regelung auszeichnen. 

1  In den bedeutenden arabischen Werken zur Tierkunde, wie etwa dem Kitāb al-ḥayawān 
[Buch der Tiere] von al-Ǧāḥiẓ (781–868), dem Kitāb ṭabā’iʿ al-ḥayawān [Buch von den Na-
turen der Tiere] von al-Marwazī (12. Jahrhundert) und dem Kitāb ḥayāt al-ḥayawān [Buch 
vom Leben der Tiere] von ad-Damīrī (1341–1405) werden Pflichten des Menschen gegen-
über Tieren nicht thematisiert. Zu den Inhalten dieses Genres, s. Eisenstein 1998: 130–36. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 232 

Die Ameise des Propheten: 
Idealisierung und Verklärung der Tierliebe in der islamischen Tradition 

Dominierend in der wissenschaftlichen Diskussion des Status von Tieren in der 
sehr textgebundenen Religion des Islam ist nach wie vor das Bild vom Tier in 
den autoritativen religiösen Schriften einerseits und die Verklärung der Tierliebe 
durch die Schriften von Mystikern andererseits.2 Wie auch im Judentum und 
Christentum, gilt im Islam das im Buch Genesis zum Ausdruck gebrachte Prinzip 
der Verantwortung, die der Mensch für die Tierwelt innehat, da sie ihm von Gott 
seiner Verfügungsgewalt unterstellt wurde (Gen 1,28;9,2). Dies wird besonders 
deutlich in Koransure 22:65, in der es heißt, Gott habe seine gesamte Schöpfung 
dem Menschen unterstellt (saḫḫara). Der Mensch wird dadurch zu Gottes Stell-
vertreter und Sachwalter (ḫalīfa) auf Erden (Koran 2:30; 6:165).3 

Während alle drei Buchreligionen von einer anthropozentrischen Weltsicht 
geprägt sind4, so verfügt der Islam über eine spezifische Ausformung dieser Welt-
sicht, die sich in nicht unerheblichen Einzelfragen von derjenigen des Christen- 
und Judentums deutlich unterscheidet (Bousquet 1958: 33). Koransure 6:38 be-
tont den für den Islam zentralen Gedanken einer Gemeinschaft aller Lebewesen, 
die Mensch und Tier gleichermaßen einschließt. Es heißt dort:  

Und es gibt kein Tier auf der Erde und keinen Vogel, der mit seinen Flügeln fliegt, ohne 
daß es Gemeinschaften wären gleich euch (Menschen). Wir haben in der Schrift (in der 
alles, was ist und sein wird, verzeichnet ist) nichts übergangen. Schließlich (w. Hierauf) 
werden (sie) alle zu ihrem Herrn versammelt werden.5 

An anderer Stelle heißt es: „Vor Gott wirft sich (alles in Anbetung) nieder, was im 
Himmel und auf der Erde ist: ein jedes Tier und (auch) die Engel.” (Koran 16:48). 
Sie loben dabei Gott, auch wenn sie dies in einer eigenen Sprache tun, die sich 
von der der Menschen unterscheidet (Koran 17:44; 22:18; 24:41). Hier lässt sich 
bereits eine Akzentverschiebung gegenüber den beiden anderen monotheistischen 
Buchreligionen erkennen, die in ihrer Glaubenslehre von einer prinzipiellen 
Überlegenheit und Andersartigkeit des Menschen gegenüber dem Tier ausgehen,  
was sich, worauf im dritten Teil dieses Beitrags noch näher einzugehen sein wird, 
auch auf das jeweilige Verständnis vom Tierschutz entscheidend auswirkt.  

                                                                                          
2  Die Monographie von Richard C. Foltz, Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures, 

sowie ein von Paul Waldau und Kimberley Patton herausgegebener Sammelband (beide 
2006 erschienen) bilden durch ihre Berücksichtigung einer größeren Quellenvielfalt, die 
auch philosophische und literarische Texte sowie Werke der darstellenden Kunst in ihre 
Diskussion von Tierrechten im Islam einbezieht, insoweit eine Ausnahme zum vorherr-
schenden Trend, s. Foltz 2006; Waldau and Patton 2006. 

3  Für eine Kritik am Konzept der Stellvertretereigenschaft des Menschen, s. Sheikh Idris 
1990: 99–110. 

4  Richard Foltz verweist jedoch zu Recht darauf, dass gläubige Muslime ihre Weltsicht wohl 
eher als „theozentrisch“ bezeichnen würden, s. Foltz 2006: 15. 

5  Die deutsche Textfassung folgt der Koran-Übersetzung von Paret 1996. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 233 

Besonders deutlich wird die große Ähnlichkeit von Tier und Mensch im Koran 
in der Aussage, dass auch Tiere Empfänger einer göttlichen Offenbarung sein kön-
nen. So wurde etwa den Bienen folgendes offenbart: „Und Dein Herr hat der Bie-
ne eingegeben: Mach dir Häuser aus den Bergen und aus den Bäumen und aus 
dem, was die Menschen (w. sie) (an Reblauben oder Hütten) errichten!“ (Koran 
16:68). Vereinzelt wurde die Vergleichbarkeit von Mensch und Tier als Adressat 
göttlicher Offenbarung in der Literatur so stark betont, dass aus diesem Umstand 
geschlossen wurde, dass der Mensch lediglich insofern einzigartig ist und sich vom 
Tier unterscheidet, als dass er über einen freien Willen verfügt, wodurch er – im 
Gegensatz zum Tier –, Verantwortung für sein Handeln trägt (Masri 1987: 4). 

In der Ḥadīṯ-Literatur, den gesammelten Aufzeichnungen der Taten und Aus-
sprüche des Propheten Mohammed, kommt demgegenüber noch wesentlich 
deutlicher zum Ausdruck, dass die islamische Tradition von einer grundsätzli-
chen Gleichwertigkeit aller Lebewesen vor Gott ausgeht. Der jeweilige Wert eines 
Ḥadīṯs als Bestandteil göttlicher Offenbarung wird innerhalb der sunnitischen 
Ḥadīṯ-Wissenschaft in der Regel nach der Authentizität der jeweiligen Überliefe-
rung unterschieden nach „authentisch“ (ṣaḥīḥ), „gut“ (ḥasan) und „schwach“ 
(ḍaʿīf), wobei sechs Ḥadīṯ-Sammlungen als klassischer Kanon der Ḥadīṯ-Literatur 
allgemeine Anerkennung geniessen.6  

So heißt es in einem Ḥadīṯ, das Buḫārī und Muslim aus dem Kanon der aner-
kannten Traditionen zugeschrieben wird und von at-Tabrīzī in seiner Zusammen-
stellung bedeutender Überlieferungen des Propheten, Miškāt al-maṣābīḥ, aufge-
führt wird:  

Eine gute Tat an einem Tier ist so wertvoll, als ob einem Menschen Gutes getan würde. 
Dagegen ist eine grausame Tat gegenüber einem Tier genauso schlimm, als ob man ge-
genüber einem Menschen grausam wäre.7  

 

                                                                                          
6  Neben den beiden „gesunden” Sammlungen von al-Buḫārī (810–70, Ṣaḥīḥ al-Buḫārī) und 

Muslim (817–75, Ṣaḥīḥ Muslim) finden auch die Kompilationen von Ibn Māǧa (824–87, 
Sunān Ibn Māǧa), Abū Dawūd as-Siǧistānī (817–89, Sunān Abī Dawūd), at-Tirmiḏī (824–92, 
Cāmiʿ at-Tirmiḏī ) und an-Nasāʿī (830–915, Sunān aṣ-ṣuġra) allgemeine Anerkennung. Die 
nutzerfreundlichste Sammlung von weithin anerkannten sunnitischen Ḥadīṯen findet sich 
als Teil einer Datenbank, die von der Muslim Students Association an der University of 
Southern California zusammengestellt wurde, s. (http://www.usc.edu/schools/college/crcc/ 
engagement/resources/texts/muslim/hadith/). Falls nichts anderes angegeben, basieren die 
im Folgenden von mir auf Deutsch wiedergegebenen Ḥadīṯ-Zitate auf dieser englischen 
Textversion. Zur Thematisierung des Tierschutzes in schiitischen Ḥadīṯ-Sammlungen, auf 
die hier nicht eingegangen werden kann, s. Foltz 2006: 18–19, 22–25.  

7  Ḫaṭīb at-Tabrīzī , Muḥammad b. ʿAbdallāh (st. 1337): Miškāt al-maṣābīḥ, 6:7:8:178. Eine 
englische Übersetzung des Ḥadīṯ-Werkes Tabrīzīs wurde von James Robson erstellt, s. 
Khaṭīb al-Tabrīzī , Muḥammad ibn ʿAbd Allāh: Mishkat al-Masabih. English translation with 
explanatory notes by James Robson. Vier Bände. Lahore: S. M. Ashraf, 1963. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 234 

Welch drastische Konsequenzen es nach sich ziehen kann, wenn einem Tier das 
Mitgefühl verwehrt wird, veranschaulicht eine weitere Überlieferung. Nach ei-
nem ebenfalls von Buḫārī und Muslim in mehreren, je nach Überliefererkette 
(isnād), minimal unterschiedlichen Varianten wiedergegebenen Ḥadīṯ, wurde eine 
Frau dem Höllenfeuer dafür ausgesetzt, dass sie eine Katze so lange einsperrte 
und an der Flucht hinderte, bis das Tier verhungert und verdurstet war.8 

Als ʿAʾiša, die Frau des Propheten, in einem anderen Zusammenhang ein Ka-
mel besteigt, ermahnt Mohammed auch sie, das Tier schonend zu behandeln.9 
Grausame Handlungen wie Schläge oder das Anbringen von Brandzeichen im 
Gesicht eines Tieres sind nach einem weiteren Ḥadīṯ auf das Strengste verboten.10 
Mohammed ermahnte seine Anhänger, ihre Tiere nur ihrer Bestimmung gemäß 
zu verwenden und sie nicht unnötig zu beanspruchen. Kamele dürften z.B. nicht 
als bloße Sitzgelegenheit auf dem Marktplatz verwendet werden, denn ihre Be-
stimmung läge darin, mit ihrer Hilfe an entfernte Orte zu gelangen, die sonst nur 
mit großer Mühe zu erreichen wären.11 

Neben den verheerenden Folgen, die eine schlechte Behandlung von Tieren für 
den Menschen mit sich bringen kann, finden sich in den Ḥadīṯ-Sammlungen 
auch Beispiele für Belohnungen, die Gott vergibt bei einem besonderen Einsatz 
zum Wohl eines Tieres. So zeigt folgendes Ḥadīṯ, dass Mitgefühl für Tiere Mus-
limen auch Möglichkeiten eröffnete, von Gott einen Sündenerlass für vorange-
gangene Verfehlungen gewährt zu bekommen: 

Yaḥyā überlieferte mir von Malik aus Sumayy, einem mawla [Klient] Abū Bakrs, über 
Abū Ṣāliḥ as-Samman von Abū Hureyra, dass Gottes Prophet – möge Gott ihn beschüt-
zen und ihm Frieden bringen –, [folgendes] sagte: „Ein Mann war unterwegs und bekam 
großen Durst. Er fand eine Quelle, stieg hinab, trank und kam wieder heraus. Dort war 
ein Hund, der hechelte und vor lauter Durst Geröll fraß. Der Mann sagte zu sich: „Die-
ser Hund ist genauso durstig wie ich es war.“ So stieg er [erneut] zur Quelle hinab, füllte 
seinen Schuh mit Wasser, hielt ihn mit seinen Zähnen fest während er herauskletterte 
und gab dem Hund zu trinken. Gott dankte ihm und vergab ihm [seine Sünden].“ Sie 
sprachen: „Prophet Gottes, steht uns ein Lohn zu für die Fürsorge für Tiere?“ Er sagte: 
„Jeder erhält seinen Lohn [für Mitleid] gegenüber Allem, das eine feuchte Leber hat 
[d.h. für jedes Lebewesen].“12  

                                                                                          
8  Ṣaḥīḥ al-Buḫārī , „kitāb badʿ al-waḥī ”: 1:12:712, „kitāb al-ʿilm”: 3:40:552, 3:40:553, „kitāb al-

wuḍūʾ”: 4:54:535, 4:56:689; Ṣaḥīḥ Muslim, „kitāb aṣ-ṣalāt”: 4:1975, 4:1976, „kitāb as-salām”: 
26:5570, 26:5573, „kitāb al-birr”: 32:6345, 32:6346, 32:6348, „kitāb al-tawba”: 37:6638, 
37:6639. 

9  Ṣaḥīḥ Muslim, „kitāb al-birr”: 32:6275; Sunān Abī Dawūd, „kitāb al-adab”: 41:4790. 
10  Ṣaḥīḥ al-Buḫārī , 7:67:449. 
11  Miškāt al-maṣābīḥ, 829. 
12  Ṣaḥīḥ al-Buḫārī , „kitāb al-ʿilm”: 3:40:551, 3:43:646; „kitāb aṣ-ṣalāt”: 8:73:38. Ṣaḥīḥ Muslim, 

„kitāb ṣifāt al-munāfiqīn wa aḥkāmihim”: 38:26:5577. Diese Überlieferung findet sich auch in 
der Ḥadīṯ-Sammlung von Mālik b. Anas (711–95, al-Muwaṭṭāʾ); s. dort: „kitāb ṣifat an-nabī”: 
49:10:23. Zwar zählt diese Sammlung nicht zu den autoritativen Ḥadīṯ-Sammlungen, sie 
wird jedoch ebenfalls von Muslimen zitiert, falls „appropriate“ (Foltz 2006: 18). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 235 

Georges-Henri Bousquet sah in islamischen Offenbarungstexten wie diesem eine 
Verankerung des Barmherzigkeitsgedanken in der muslimischen Tradition in ver-
gleichbarer Weise, wie er in der christlichen Glaubenslehre im „Gleichnis vom 
barmherzigen Samariter” (Lk 10,30–37) zum Ausdruck kommt – allerdings mit 
dem entscheidenden Unterschied, dass die Rolle des Leidenden, dem Mitleid ge-
schuldet ist, von einem Tier statt einem Mitmenschen eingenommen wird 
(Bousquet 1958: 41). 

Neben der orthodoxen islamischen Tradition wird die von Gott gebotene Wert-
schätzung des Tieres durch den Menschen auch in der Literatur der islamischen 
Mystiker in zahlreichen Werken thematisiert. Von Farīduddīn ʿAṭṭār, dessen 1177 
fertiggestelltes episches Gedicht „Die Konferenz der Vögel“ (manṭiq aṭ-ṭayr)13 
durch seine komplexe Zuschreibung menschlicher Charaktereigenschaften das 
wohl bekannteste Beispiel für die zentrale Bedeutung von Tieren in der islami-
schen Mystik darstellt, ist in der Übersetzung von Hellmut Ritter folgende Ge-
schichte überliefert:  

Ein jünger Abū Saʿīd’s schlägt mit dem stock einem hund aufs vorderbein. Der hund 
kommt heulend und winselnd zu Abū Saʿīd gelaufen und zeigt ihm das geschlagene 
glied. Der scheich stellt den ṣūfī zur rede. Der ṣūfī sagt: Er ist selber schuld; warum hat 
er mir das gewand beschmutzt! Der hund heult weiter. Der scheich spricht zum hund: 
Sag, was ich tun soll und verschiebe die abrechnung nicht bis zum gericht am jüngsten 
tag! Wenn du willst, so bestrafe ich ihn; denn du sollst zufrieden gestellt werden. Der 
hund spricht: Als ich das ṣūfīgewand sah, das er trug, glaubte ich bestimmt, dass er mir 
nichts tun würde. Hätte er den soldatenrock getragen, so hätte ich mich vor ihm gehütet. 
Wenn Du ihn bestrafen willst, so zieh ihm das ṣūfīgewand aus, damit man sich vor ihm 
in acht nehmen kann!14 

Diese Episode weist dem Tier eine primär symbolische Rolle zu als Mittel der 
Kritik und Beurteilung unterschiedlicher Charaktereigenschaften und Verhal-
tensweisen des Menschen aus der Sicht des Sufi-Autors. Die Lektion, dass es ei-
nem Anhänger der islamischen Mystik nicht gut ansteht, ein Tier zu quälen, 
denn der „ṣūfī tötet und quält kein tier“, wie Hellmut Ritter es einmal auf den 
Punkt brachte, wird dem Leser durch ʿAṭṭārs Tiersymbolik erteilt (Ritter 1978: 
325). Dieses Beispiel entspricht der wohl am häufigsten anzutreffenden Art der 
Heranziehung von Tierbeispielen in den Schriften der islamischen Mystiker, in 
denen Tiere verwendet werden „as symbols for particular human traits, or are en-
tirely anthropomorphical actors in human-type dramas“. (Foltz 2006 a: 153).15 

                                                                                          
13  Eine deutsche Übersetzung des Werkes wurde 2008 von Katja Föllmer veröffentlicht, s. Fa-

rid ud-Din Attar: Die Konferenz der Vögel. Aus dem Persischen übers. von Katja Föllmer. Wies-
baden: Marix. 

14  Zitiert bei Ritter 1978: 325–26. Die Kleinschreibung von Substantiven folgt Ritters Text-
vorlage. 

15  Neben ʿAṭṭārs „Konferenz der Tiere” ist wohl Ǧalāl ad-Dīn Rūmīs Maṯnawī-yi maʿnawī das 
bekannteste Beispiel für die symbolhafte Verwendung von Tieren als Darsteller bestimm-
ter, typisierter menschlicher Verhaltensweisen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 236 

In der Literatur der Mystiker findet sich aber auch eine andere Kategorie von 
Tiergeschichten, die zum einen in höchstem Maße sentimental sind, zum anderen 
dem Menschen jedoch schier undurchführbare Verhaltensweisen abverlangen, um 
Schaden von Tieren abzuwenden. In einem weiteren Text Farīduddīn ͑Aṭṭārs fin-
den sich diese beiden Elemente vereint und veranschaulichen die extremen, ja 
überspannten Anstrengungen, die von Seiten einiger islamischer Sufis im Interes-
se des Tierschutzes gefordert werden: 

ʿAlī verletzt beim gehen versehentlich eine ameise. Er ist darüber aufs äusserste bestürzt, 
weint und versucht, der ameise zurechtzuhelfen. Des nachts im traume bekommt er 
noch vorwürfe vom profeten zu hören: Er solle doch vorsichtig sein beim gehen, zwei 
tage lang sei der ganze himmel in traurigkeit gewesen wegen der ameise. Die ameise sei 
beständig mit dem lobe Gottes beschäftigt. ʿAlī befällt das zittern, aber schliesslich weiss 
ihn der profet damit zu trösten, dass er berichtet, die ameise selbst habe fürsprache für 
ihn eingelegt. (Ritter 1978: 326). 

Diese Episode, die ʿAṭṭār aus dem Leben ʿAlī b. Abī Ṭālibs, des Vetters und 
Schwiegersohns des Propheten, schildert, dürfte wohl eine Weiterentwicklung und 
Verschärfung eines bekannten Ḥadīṯs sein, in dem Gott einen seiner Propheten 
gescholten hat für die grundlose Zerstörung eines Ameisenvolkes. In der Überlie-
ferung heißt es: 

Abū Hureyra berichtet, dass der Prophet Gottes – Friede sei mit ihm – einst sagte: „Eine 
Ameise biss einen [der früheren] Propheten und dieser befahl [daraufhin], dass das 
Ameisenvolk verbrannt werden sollte. Und Gott offenbarte sich ihm [mit den Worten]: 
„Wegen des Bisses einer einzigen Ameise hast Du ein ganzes Volk vernichtet unter den 
Völkern, die mein Lob verkünden.“16 

Vereinzelt wurde in der Forschung angemerkt, dass diese von islamischen Mysti-
kern vertretene Radikalposition in Bezug auf den Schutz von Tieren nicht origi-
när islamischen Ursprungs sei, sondern vielmehr auf Anleihen aus der hinduisti-
schen Tradition zurückgehe (s. die Nachweise bei Ritter 1978: 328). Freilich darf 
man nicht davon ausgehen, dass religiöse Traditionen, seien sie nun Bestandteil 
des orthodox-islamischen Kanons oder Elemente der islamischen Mystik, einen 
Automatismus erzeugen könnten, wodurch sich auch der Umgang mit Tieren 
von Anhängern der jeweiligen Traditionen zwangsläufig nach ihnen richten wür-
de (so auch Foltz 2006: 2). 
 
 
 

                                                                                          
16  Ṣaḥīḥ Muslim, „kitāb as-salām”: 26:5567, 26:5568, 26:5569. Ṣaḥīḥ al-Buḫārī, „kitāb al-wuḍūʾ”: 

4:54:536. Sunān Abī Dawūd, „kitāb al-adab”: 41:5247. Ein großes Thema in der Thematisie-
rung des Tierschutzes unter Vertretern der islamischen Mystik ist auch die Fürsorge für 
Katzen, s. hierzu: Schimmel 1983. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 237 

Leber für hungrige Großstadtkatzen: 
Formen praktizierten Tierschutzes im Osmanischen Reich 

Wenngleich das Gefühl der Verantwortung von Muslimen für die Tierwelt in mus-
limisch-religiösen Vorstellungen wurzelte, so wurde die Durchsetzung des Tier-
schutzes letztlich entscheidend gefördert durch besondere rechtliche Institutionen, 
die in islamischen Gemeinwesen zur Verfügung standen. Von zentraler Bedeutung 
war hierbei die Einrichtung der islamischen Stiftung (waqf), die es erlaubte, als Be-
günstigte einer einem wohltätigen Zweck gewidmeten Stiftung, eines waqf ḫayrī, 
auch Tiere einzusetzen. Die Einrichtung des waqf erfreute sich im Osmanischen 
Reich, wie auch sonst in der islamischen Welt, großer Beliebtheit, da sie dem Stifter 
neben der Umsetzung philantropischer Anliegen beträchtliche Steuereinsparungs-
möglichkeiten sowie die Möglichkeit bot, das Vermögen vor Beschlagnahme zu si-
chern und den eigenen Nachkommen eine Existenzsicherung für die Zukunft zu 
schaffen, vor allem dadurch, dass die Nachkommen in der Stiftungsurkunde als 
besoldete Verwalter der Stiftung eingesetzt wurden.17 

In den osmanischen Archiven der Türkei finden sich zahlreiche Stiftungsurkun-
den (waqfiyye), die Hinweise zu Formen des mittels waqf praktizierten Tierschutzes 
in Istanbul und Anatolien geben. Als einen der zahlreichen Stiftungszwecke der 
Stiftung von Mihrīmāh Sulṭān, der Tochter Sultan Süleymāns des Prächtigen 
(1520–66) und seiner vierten Frau Ḫürrem Sulṭān (Roxelana), am Marktplatz des 
Istanbuler Stadtviertels Üsküdar, bestimmte die Stifterin, dass jedes Pferd der in der 
Herberge der Stiftung (ʿimāretḫāne) übernachtenden Reisenden ein Säckchen mit 
Futter erhält (Konyalı 1976‒77. Bd. 1: 445). Eine Stiftungsurkunde im Archiv des 
Generaldirektoriums für das Stiftungswesen in der Türkei besagt bezüglich einer 
vom berühmten osmanischen Hofbaumeister Sinān (1490–1588) zu Gunsten von 
Tieren errichteten Stiftung das folgende: „und er stiftete im Ort Aǧırnas im Bezirk 
Kayseri einen Brunnen und ein Areal Land von 260 mal 160 ẕirāʿ Fläche, damit 
die zum Brunnen kommenden Tiere dort ihren Durst stillen und sich erholen 
können (istiraḥat ideler).” (Vakıflar Genel Müdürlüǧü Arşivi, 576, (7/1), 23–28). 

Auch die 1585 von Hofbaumeister Sinān im Stadtteil Yedikule errichtete Stif-
tungsmoschee von Ḥāǧǧı Evḥad sollte hilfsbedürftigen Tieren zu Gute kommen: 
laut Stiftungsurkunde sollten dort jeden Tag 40 Stück Leber an herrenlose Katzen 
verteilt werden (Sungurbey 1993: 249). Das Derwischkloster von Scheich Evḥad im 
Istanbuler Stadtviertel Koca Mustafa Paşa verteilte seinem Stiftungszweck gemäß 
täglich zwei Stück Leber an Katzen, die „hier und dort verstoßen und vertrieben 
wurden”. (Ebd.)  

                                                                                          
17  Aus Kairo sind Stiftungsurkunden bekannt, in denen selbst nach mehr als 400 Jahren noch 

Nachfahren des ursprünglichen Stifters das Amt des Verwalters innehatten, s. Baer 1997: 
283–84. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 238 

An zahlreichen Gebäuden der osmanischen Hauptstadt waren überdies Vogel-
häuser angebracht, teils aufgrund einer formellen Stiftung, teils als formlose 
Wohltat. Besonders schöne gemauerte Vogelhäuser aus Ziegel lassen sich noch 
heute bewundern an verschiedenen Fassaden der neben dem Archäologischen 
Museum gelegenen osmanischen Münze (ḍarbḫāne) am Topkapı-Palast. An der 
Fassade der Yeni-Moschee und in den Innenhöfen der Fatih- und Beyazit-
Moscheen sind ebenfalls noch Vogelhäuser aus osmanischer Zeit erhalten. 

Die Institution des waqf war eine zentrale Einrichtung für die aktive Förderung des 
Wohls von Tieren im islamischen Gemeinwesen. Sei es nun in Form einer formel-
len Stiftung oder ohne ein solch offizielles Instrument, Akte der Fürsorge für Tiere 
durch die Bevölkerung des Osmanischen Reichs fanden häufig lobende Erwäh-
nung in den Reiseberichten europäischer Reisender. Der Reisende Corneille Le 
Bruyn lobt in seinem 1732 in Den Haag erschienenen Reisebericht, dass die Tür-
ken ihre Wohltaten nicht auf die Menschen beschränkten, sondern sie auch Tieren 
zu Gute kommen lassen. In den Istanbuler Stadtvierteln Galata und Pera sei ihm 
aufgefallen, dass die Einwohner für trächtige Hündinnen und ihren Nachwuchs 
kleine Hütten aus Ziegeln errichteten, damit sie vor Regen und den Gefahren der 
Straße geschützt seien. Großzügige Menschen kämen jeden Tag vorbei, um Wasser 
und Futter für die Hundefamilie zu bringen (Bruyn 1732: 358–62). 

Als in der Mitte des 17. Jahrhunderts Du Loir Istanbul bereiste, bemerkte er, 
dass die Istanbuler beim Metzger Leber und andere Fleischsorten erstanden, um 
sie auf den großen Plätzen der Stadt an die Katzen zu verfüttern. Ebenso berich-
tet er zusammen mit anderen Reisenden dieser Zeit von der weit verbreiteten 
Angewohnheit der Bevölkerung, Vögel, die in Käfigen feilgeboten wurden, ihren 
Verkäufern abzukaufen, nur um sie dann alsbald freizulassen (Du Loir 1654: 
192–93). Dieser Brauch war auch im Istanbul des 19. Jahrhunderts noch so gang 
und gäbe, dass er die nichtmuslimischen Knaben zu einer ebenso originellen wie 
profitablen Geschäftsidee inspirierte, wie Doktor A. Brayer in seinem 1836 er-
schienenen Buch „Neuf années à Constantinople” schildert (Brayer 1836: 339). 
Die Kinder besorgten sich Käfige, die sie randvoll mit Vögeln füllten. Damit 
machten sie sich auf den Weg ins nächste muslimische Wohnviertel und para-
dierten mit ihren Käfigen vor den Muslimen auf und ab. Das Mitleid der Mus-
lime ließ in der Regel nicht lange auf sich warten und so fand sich bald ein Käu-
fer, der den „ungläubigen Kindern” eine gewisse Geldsumme anbot, um den ein-
gesperrten Kreaturen ihre Freiheit zu schenken. Daraufhin öffnete der Knabe 
seinen Käfig, und die Vögel flogen der vermeintlichen Freiheit entgegen und er-
freuten so das Herz des muslimischen Wohltäters. Tatsächlich aber handelte es 
sich um abgerichtete Vögel, die schnurstracks zum Wohnhaus der Knaben zu-
rückflogen, um dann ein weiteres Mal von den Jungunternehmern in den Käfig 
gepackt und vor den muslimischen Befreiern paradiert zu werden.  

In die Bewunderung, mit der europäische Reisende generell die Fürsorge der 
muslimischen Türken priesen, mischte sich allerdings häufig auch ein Gefühl der 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 239 

Verwunderung und im Einzelfall auch Kritik, dass die gleiche Fürsorge nicht auch 
christlichen Sklaven und Kriegsgefangenen zuteil werde. Jean-Antoine Guer kriti-
siert in seinem 1747 in Paris erschienenen Buch über die Sitten und Gebräuche der 
Türken, dass es für die „Türken“ – gemeint sind hier die Angehörigen muslimi-
schen Glaubens – ein schlimmeres Verbrechen sei, einen Hund in ihrer Obhut 
hungern zu lassen als einen Christen (Guer 1747: 369). Und auch der Priester Jo-
hannes, der eigens im 18. Jahrhundert mit dem Ziel des Freikaufs von christlichen 
Gefangenen nach Istanbul reiste, bemängelte, dass die Muslime es vorzögen, einen 
Vogel freizulassen, als einen in Ketten liegenden Sklaven. Sie glaubten, es sei auch 
dann noch als gutes Werk gerechtfertigt, Hunde zu füttern, wenn ihnen bekannt 
sei, dass auch arme Menschen an Hunger litten (Jehannot 1732: 316–17). 

Derlei Wertungen in Reiseberichten sind gewiss mit großer Vorsicht zu hand-
haben, spiegeln sie doch bewusst oder unbewusst das Wertesystem des Ur-
sprungslands von Reisenden wieder, die ihrerseits oft nur begrenzten Einblick in 
die rechtlichen und sozialen Verhältnisse ihres Aufenthaltslandes hatten. So mag 
man dem Priester Johannes hier entgegen halten, dass es in der islamischen Ge-
sellschaft durchaus als verdienstvoll angesehen wurde, einen Sklaven freizulassen 
– wenn es auch ungleich kostspieliger und daher seltener war als das Freilassen 
eines Vogels –, und dass das Füttern von Tieren nach der koranischen Vorstel-
lung, dass alle Lebenswesen prinzipiell gleichwertig sind, auch in Anbetracht von 
hungernden Menschen noch als verdienstvoll angesehen werden konnte in Ab-
kehr von der christlich-theologischen Lehre von der unbedingten Höherwertig-
keit menschlichen Lebens gegenüber dem Tier. 

„Denn sie können ja nicht sprechen”: 
Erste gesetzlich verordnete Tierschutzmaßnahmen  
im Osmanischen Reich des 16. Jahrhunderts 

Neben freiwilligen Handlungen zur Fürsorge und zum Schutz von Tieren gab es 
im Osmanischen Reich aber bereits seit dem frühen 16. Jahrhundert gesetzliche 
Regelungen, die sich wichtiger Einzelaspekte des Tierschutzes annahmen und die-
sen gemäß dem Regelungsinhalt der Bestimmungen verpflichtend vorschrieben. 
Beide gesetzliche Bestimmungen sind Bestandteil zweier unter Sultan Bayezit II. 
(1481–1512) erlassener regionaler Kodifikationen zur Regelung der Marktaufsicht 
(ḥisba). 

Im Gesetz zur Regelung der Marktaufsicht in Istanbul (Qānūnnāme-i iḥtisāb-i 
İstanbūl el-maḥrūse) vom 17.‒26. Juni 1502 (Evāsıṭ-ı Ẕilḥiǧǧe 907) findet sich fol-
gende Tierschutzbestimmung18: 

                                                                                          
18  Topkapı R.1935 Vrk. 96/b, zitiert nach Akgündüz, Ahmet: Osmanlı kanunnâmeleri ve hukukî 

tahlilleri. İstanbul: Fey Vakfı, 1990. 295. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 240 

Und sie [der Marktaufseher und seine Helfer] dürfen kein Lasttier mit verletzten Hufen 
zum Einsatz kommen lassen. Sie müssen die Hufe von Pferden, Maultieren und Eseln 
untersuchen und sich den Packsattel zeigen lassen. Sie dürfen keine zu schwere Last auf-
laden [lassen]; denn die Tiere können [ja] nicht sprechen.19 Womit auch immer es im Argen 
liegt, sollen sie es den Eigentümer richten lassen. Wer sich widersetzt, muß der nötigen 
Strafe zugeführt werden. Und auch die Lastenträger dürfen keine zu schwere Last aufla-
den, achtet darauf! 

Als Teil desselben Gesetzgebungsvorhabens Sultan Bayezits ist auch die Tier-
schutzbestimmung im zeitgleich erlassenen Gesetz zur Regelung der Marktauf-
sicht in Bursa (Qānūnnāme-i iḥtisāb-i Bursa) vom 17.‒26. Juni 1502 (Evāsıṭ-ı Ẕilḥiǧǧe 
907) zu sehen (Topkapı R.1935 Vrk. 43/b, zit. nach Akgündüz 1990: 209).20 Es 
heißt dort: „Die Lastenträger dürfen keine Pferde ohne Hufeisen einsetzen und 
die Berglast nicht um das Doppelte überschreiten.”21 

Diese bislang kaum beachteten Textpassagen der Qānūnnāmes verdienen jedoch 
meines Erachtens näher betrachtet zu werden, da sie für ihren jeweiligen Rege-
lungsbereich in gleich dreierlei Hinsicht ausgesprochen fortschrittlich waren. 
Hierdurch wurden im islamischen Kulturraum des Nahen Ostens bedeutende 
Teilaspekte des Tierschutzes, wenn auch nur punktuell, erstmals auf eine gesetzli-
che Grundlage gestellt, – mehr als 300 Jahre vor den bekannten Kodifizierungs-
projekten für das islamische Recht in Ägypten, British India und im Osmanischen 
Reich während des 19. Jahrhunderts. Bemerkenswert ist aber vor allem der Norm-
zweck der Regelung, der auf die Hilfsbedürftigkeit des Tieres abstellt und damit 
einen überaus modern anmutenden, bio- bzw. pathozentrischen Tierschutzgedan-
ken vertritt, der sich unmittelbar am Wohl des Tieres orientiert. Hierdurch nimmt 
                                                                                                                                                                                                                          

 „[Nr.] 58. Ve ayağı yaramaz bârgiri işletmeyeler. Ve at ve katır ve eşek ayağını gözedeler ve semerin 
göreler. Ve ağır yük urmayalar; zira dilsüz canavardır. Her kangısında eksük bulunursa, sâhibine 
tamam etdüre. Eslemeyeni gereği gibi hakkından gele. Ve hammâllar ağır yük urmayalar; müteʿâref 
üzerine ola.” 

19  Hervorhebung so nicht im Original. 
20  „[Nr.] 74. Ve hamallar naʿlsuz at istihdâm etmeyüb ve dağ yükünün iki yükünden ziyâde götür-

meye.”  
21  Enthielten die Qānūnnāmes generelle Normen zum Schutz von Lasttieren, so finden sich 

aus späterer Zeit Sultanserlasse (firmān), die diese Bestimmungen weiter konkretisieren 
bzw. ergänzen. Hierzu seien drei Beispiele von Erlassen genannt, die zitiert werden bei 
Sungurbey 1993: 165–68: 
1) İstanbūl bāb maḥkemesi, şerʿīye sicilleri, 128/ 92b: 
 [Anordnung] An den Qāḍī von Istanbul und den Marktaufseher (iḥtisāb aǧası): „Wer 

Lasttiere den ganzen Tag ohne Futter und Wasser einsetzt, muss mit Strafe rechnen.” 
(1722) 

2) İstanbūl maḥkemesi, şerʿīye sicilleri, 25/ 251–2: 
 [Anordnung] An den Qāḍī von Istanbul: „Wegen Überladungsgefahr dürfen Pferde 

nicht mit Holzstämmen in einer Weise versehen werden, dass darauf eine ganze Familie 
zusammen zum Vergnügen herumreiten kann.” (1766) 

3) İstanbūl maḥkemesi, şerʿīye sicilleri, 1/ 97: 
 [Anordnung] An den Qāḍī von Istanbul und den Janitscharen-Aǧa: „Zur Schonung der 

Lasttiere wird angeordnet, dass Lasttiere am Freitag nicht verwendet werden dürfen.” 
(30. April 1806). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 241 

dieser Gesetzeserlass neben seiner Bedeutung für die Herausbildung eines Tier-
schutzrechts im Osmanischen Reich auch eine weiterreichende Vorreiterrolle ein 
im gesetzlichen Schutz von Tierrechten in regionsübergreifender rechtshistori-
scher Hinsicht, da vergleichbare gesetzliche Regelungen im Westen in der Regel 
erst deutlich später anzutreffen sind. 

Möchte man beurteilen, inwieweit die Tierschutzregelungen der beiden 
Qānūnnāmes geläufige Vorstellungen des islamischen Rechts widerspiegeln bzw. 
inhaltliche Neuerungen darstellen, so kommt den Rechtskommentaren islami-
scher Rechtsgelehrter in dem oft als Richter- oder Gelehrtenrecht charakterisierten 
islamischen Recht zentrale Bedeutung zu. Die klassischen Kompendien des isla-
mischen Rechts sind nach Themen geordnet, die zum einen Fragen der korrekten 
Religionsausübung, wie etwa die pflichtgemäße Ausübung des Gebets, des Gebens 
von Almosen (zakāt), der Pilgerfahrt oder des Fastens angeht, zum anderen weltli-
che Fragen wie etwa Rechtsgeschäfte, Eheschließung, die Freilassung von Sklaven 
betreffen. Tiere werden im Rahmen dieser Rechtskategorien thematisiert, so dass 
sich ihre rechtliche Behandlung in der Regel in der Frage ihrer Nützlichkeit für 
den Menschen erschöpft, indem es zulässige Formen des Gebrauchs von Tieren 
etwa als Nahrungsmittel oder Jagdobjekt festlegt und nur am Rande Verpflichtun-
gen des Menschen gegenüber dem Tier regelt. 

Der schaf itische Rechtsgelehrte ʿIzz ad-Dīn b. ʿAbd as-Salām as-Sulamī (st. 
1262) bildet mit seinem Rechtskommentar Qawāʿid al-aḥkām fī maṣāliḥ al-anām 
[Beurteilungsrichtlinien in Bezug auf Lebewesen] eine der raren Ausnahmen, in 
dem er hierin die Pflichten des Menschen gegenüber seinen Nutztieren festlegt.22 
Von Gelehrten der im Osmanischen Reich alleinige, offizielle Gültigkeit bean-
spruchenden ḥanafitischen Rechtsschule sind meines Wissens keine vergleichba-
ren Werke bekannt.23 

Wie sieht es jedoch mit Vorbildern aus der Tradition der Ḥisba-Literatur aus? 

Als Verantwortlichen für die Überwachung des gebotenen Umgangs mit Tieren 
bestimmen die Qānūnnāmes den islamischen Marktaufseher (muḥtasib). Der 
Marktaufseher übte ein originär religiöses Amt, das der ḥisba, aus, das ihn mit der 
Aufgabe betraute, das Gute zu fördern und Unheil abzuwenden (amr bi'l-maʿrūf 
wa'n-nahy ʿan al-munkar). Zu den Hauptaufgaben in der Praxis zählten dabei die 
Kontrolle von Maßen und Gewichten, die Zugangskontrolle zu bestimmten Beru-
fen, die Überprüfung der Qualität von Waren, die zum Verkauf auf dem Markt be-
stimmt sind und die Einhaltung der öffentlichen Moral, Hygiene und Ordnung.  

                                                                                          
22  ʿIzz ad-Dīn b. ʿAbd as-Salām as-Sulamī: Qawāʿid al-aḥkām fī maṣāliḥ al-anām. Damaskus: 

Dār at-Ṭabbāʿ, 1992; Englische Übersetzung bei Mawil 2000: 45–6. Eine Auflistung der 
Pflichten des Menschen gegenüber seinen Nutztieren findet sich bei Foltz 2006: 34. 

23  Für eine Auflistung von Tierrechten auf der Basis schiitischen Rechts, s. das Werk des zeit-
genössischen Juristen Haschem Najy Jazayery: Hemāyat az heyvānāt dar eslām [Die Bedeu-
tung der Tiere im Islam]. Qom: Dār as-Saqālīn, 1379 [2000]: 107–09.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 242 

Darauf, dass auch Aspekte des Tierschutzes als originäre Aufgabe dem Muḥtasib 
obliegen, verweist der Umstand, dass bereits das älteste noch erhaltene praktische 
Handbuch für Marktaufseher und ihre Gehilfen von ʿAbd al-Raḥmān b. Naṣr aš-
Šayzarī mit dem Titel Nihāyat ar-rutba fī ṭalab al-ḥisba [Die größte Autorität in der 
Anwendung der Ḥisba] entsprechende Bestimmungen enthält.24 Spätere bedeu-
tende Ḥisba-Handbücher wie etwa die des Ägypters Ibn al-Uḫuwwa (st. 1338), 
Maʿālim al-qurba fī aḥkām al-ḥisba, bauten darauf auf und übernahmen einen 
Großteil des Inhalts, oder, wie bei Ibn Bassām im 14. Jahrhundert, selbst den Titel 
(aš-Šayzarī 1999: 13–14). Über den Autor, aš-Šayzarī, ist wenig bekannt außer, 
dass er in Syrien lebte und vermutlich aus der Stadt Šayzar stammt, falls die häu-
fig mit ihm in Verbindung gebrachte Herkunftsbezeichnung (nisba) „aš-Šayzarī” 
tatsächlich dem Autor zu eigen war; über seinen Beruf – Ḥāǧǧī Ḫalīfa hielt ihn für 
einen Richter in Ṭabariyya (Tiberias)25, während er für Ferdinand Wüstenfeld Me-
diziner in Aleppo war – besteht keine Einigkeit (Wüstenfeld 1840: 100).  

Bezüglich des Umgangs mit Nutztieren schreibt das Ḥisba-Handbuch von aš-
Šayzarī: 

They must not burden their animals with more than they can bear, drive them too 
fiercely when they are carrying loads, beat them too severely nor leave them standing in 
a courtyard with their loads on their backs. For the immaculate Islamic law has forbid-
den all these things. It is also their duty to fear God regarding the feeding and foddering 
of the animals; they should be given enough food to satiate them, not a trifling or neg-
ligible amount. (aš-Šayzarī 1999: 135).  

Aus dem Vergleich mit den Regelungen der Qānūnnāmes wird deutlich, dass der 
Inhalt der Bestimmung sich nicht entscheidend von den entsprechenden Passa-
gen im Handbuch von aš-Šayzarī unterscheidet, sondern lediglich eine Ausfor-
mung und Konkretisierung bestehender Traditionen darstellt. Die entscheidende 
Neuerung für das Amt des Marktaufsehers, die der Gesetzeserlass mit sich brach-
te, war vielmehr eine Frage, die mit dem Amt des Muḥtasibs zu tun hatte. Die ge-
setzliche Regelung bedeutete zum einen die Unterstellung des Muḥtasibs unter 
den Richter und seine damit verbundene institutionelle Einbindung in den staat-
lichen Verwaltungsapparat.26 Die zweite grundlegende Neuerung ist, dass der Sul-
tan als Souverän erstmals das Amt durch Kodifikation regelte, und es somit – 

                                                                                          
24  Frühere Autoren, die sich mit der Ḥisba und dem Muḥtasib befassten, wie vor allem al-

Māwardī (st. 1058) in seinen al-Aḥkām as-sulṭāniyya und al-Ghazālī (st. 1111) in seinen 
Iḥyāʾ ʿulūm al-dīn, befassten sich weniger mit der praktischen Ausübung der Ḥisba als mit 
ihren moralischen, juristischen und religiösen Grundlagen. Zur Einrichtung der Ḥisba in 
praktisch all ihren Aspekten, s. das Monumentalwerk von Cook 2000.  

25  Kâtip Çelebi (1609–57): Kašf al-ẓunūn ʿan asāmī al-kutub wa’al-funūn. Lexicon bibliographicum 
et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallah Katib Jelebi dicto et nomine Haji Khalfa celebrato com-
positum. Ad codicum Vindobonensium, Parisiensium et Berolinensis fidem primum edidit, Latine 
vertit et commentario indicibusque instruxit Gustavus Fluegel. London: R. Bentley for the Ori-
ental Translation Fund of Great Britain and Ireland, 1835–58. 3: 510. 

26  Zum Wandel der Ḥisba als religiöser Pflicht zum staatlichem Amt s. Wittmann 2006: 108–28. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 243 

neben seiner Bedeutung als religiöser Pflicht – auch als hoheitliche, staatliche 
Aufgabe definiert. Für die konkreten Bestimmungen zum Schutz der Lasttiere 
bedeutet dies, dass sie erstmals formale Gesetzeskraft haben, anstatt eine ledig-
lich moralische und religiöse Pflicht darzustellen. 

Nur selten findet sich in Gesetzestexten selbst ein Hinweis darauf, welchen 
Zweck der Gesetzgeber mit der Regelung zu verfolgen beabsichtigt und welches 
Rechtsgut er hierbei für schutzbedürftig erachtet. Die Passage des Gesetzes über 
die Marktaufsicht in Istanbul stellt insofern einen außergewöhnlichen Glücksfall 
dar, da hier die Notwendigkeit der Regelung expressis verbis begründet wird damit, 
dass die Tiere nicht sprechen können. Die Tatsache, dass die Unfähigkeit, das ei-
gene Leid artikulieren zu können, überhaupt erwähnenswert ist, setzt jedoch vor-
aus, dass die Fähigkeit eines Tieres Leid zu empfinden, in diesem Fall sind es 
Lasttiere, grundsätzlich anerkannt und auch als ein Übel angesehen wird, das 
vom Menschen nicht toleriert werden darf. So selbstverständlich eine solche An-
nahme uns heute zu Recht erscheint, so war dies auch beträchtliche Zeit nach 
dem Erlass der Qānūnnāmes von Istanbul und Bursa für manch bedeutende eu-
ropäische Philosophen keineswegs der Fall. 

Für den Philosophen und Juristen Samuel von Pufendorf (1632–91), einen ent-
schiedenen Vertreter des ganz auf den Menschen bezogenen frühneuzeitlichen Na-
turrechts, konnten nur Inhaber von Rechten ein Handeln des Menschen beanspru-
chen. Mangels menschlicher Vernunft waren Tiere nach dieser Ansicht nicht ver-
tragsfähig, was als Voraussetzung der Rechtsinhaberschaft angesehen wurde und 
waren somit auch nicht Teil der Rechtsgemeinschaft mit dem Menschen (Pufendorf 
1744, Bd. 1: 503–12).27 

René Descartes’ mechanistisches Weltbild beeinflusste auch seine Betrachtungs-
weise des Tieres. Nach Descartes’ Auffassung handelte es sich beim Bewusstsein 
um ein vom physischen Universum losgelöstes Phänomen, das den Menschen mit 
dem göttlichen Bewusstsein verbindet. Alle nicht-menschlichen Lebewesen seien 
hingegen lediglich komplexe Maschinen ohne Seele, Geist oder Vernunft. Sie 
könnten zwar sehen und verfügten über einen Tastsinn und ein Gehör, hätten aber 
keinerlei Bewusstsein und seien daher nicht in der Lage, Schmerz oder Leid zu 
empfinden.28 

Ein Umdenken und damit eine Abkehr von einem rein anthropozentrischen 
Verständnis vom Tier und seinen Rechten setzte erst ein mit dem Utilitaristen Je-
remy Bentham (1748‒1832). Für ihn war der Anknüpfungspunkt nicht die mensch-
liche Vernunft, sondern die Leidensfähigkeit der Kreatur, wenn er schreibt: 

                                                                                          
27  Auch Immanuel Kant (1724–1804) gelangte zum gleichen Befund. Für ihn waren Tiere in 

römisch-rechtlicher Tradition nur vernunftlose Sachen, die keine Rechte innehaben konn-
ten, s. Münch 1998: 13. 

28  Descartes, René (1596–1650): Discourse on the Method of Rightly Conducting the Reason, and 
Seeking Truth in the Sciences. Erstauflage 1637, zitiert bei Cottingham 1995: 188–192. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 244 

Der Tag wird kommen, an dem der Rest der belebten Schöpfung jene Rechte erwerben 
wird, die ihm nur von der Hand der Tyrannei vorenthalten werden konnten. Die Fran-
zosen haben bereits erkannt, dass die Schwärze der Haut kein Grund ist, ein menschli-
ches Wesen hilflos der Laune eines Peinigers auszuliefern. Vielleicht wird eines Tages er-
kannt werden, dass die Anzahl der Beine, die Behaarung der Haut oder die Endung des 
Kreuzbeins ebenso wenig Gründe dafür sind, ein empfindendes Wesen diesem Schicksal 
zu überlassen. Was sonst sollte die unüberschreitbare Linie ausmachen? Ist es die Fähig-
keit des Verstandes oder vielleicht die Fähigkeit der Rede? Ein voll ausgewachsenes Pferd 
aber oder ein Hund ist unvergleichlich verständiger und mitteilsamer als ein einen Tag 
oder eine Woche alter Säugling oder sogar als ein Säugling von einem Monat. Doch 
selbst wenn es anders wäre, was würde das ausmachen? Die Frage ist nicht: Können sie den-
ken? Können sie sprechen? Sondern: Können sie leiden?29 

Im Gefolge Benthams konnte sich in der Philosophie durch die Erkenntnis, dass 
alle Lebewesen aufgrund ihrer Leidensfähigkeit Anspruch auf Schutz genössen, ein 
pathozentrisches oder sentientistisches Verständnis des Mensch-Natur-Verhältnisses 
zwar gegenüber dem bisher vorherrschenden Anthropozentrismus rasch durchset-
zen; die konkrete Umsetzung dieser Vorstellung in gesetzlichen Regelungen zum 
Tierschutz verlief indes äußerst schleppend.30 Als erstes Gesetz, das in der westli-
chen Hemisphäre Grausamkeit gegenüber einem Tier unter Strafe stellte, gilt ge-
meinhin der 1822 in Großbritannien erlassene „St. Martin’s Act”. Der vom Parla-
mentarier Richard Martin eingebrachte „Act to Prevent the Cruel and Improper 
Treatment of Cattle” brachte Martin den Spitznamen „Humanity Dick” ein und 
führte zwei Jahre später zur Gründung der weltweit ersten Tierschutzorganisation, 
der „Society for the Prevention of Cruelty to Animals”, deren Gründungsmitglied 
er wurde. Neuere Forschungen haben jedoch bereits vereinzelt frühere Gesetzeser-
lasse aus dem 17. Jahrhundert zum Schutz von Last- und anderen Nutztieren in Ir-
land und im puritanischen Neuengland nachgewiesen.31  

Ein umfassendes Tierschutzgesetz wurde als erstes in Deutschland im Jahre 1933 
mit dem Reichstierschutzgesetz erlassen.32 Vor 1933 war die Misshandlung von 
                                                                                          
29  Bentham, Jeremy (1748–1832): An Introduction to the Principles of morals and Legislation. Lon-

don: Printed for T. Payne, and son, at the Mews Gate, 1789. Zitiert bei Wolf 1990: 43–44.  
30  Biozentrische Ansätze, wie die Tierschutzethik Albert Schweitzers, und physiozentrische 

Modelle gehen in der Anerkennung eines Schutzanspruches sogar noch weiter. Während 
die „moralische Reichweite” der biozentrischen Konzeptionen die gesamte belebte Umwelt 
umfasste, schloss die physiozentrische Version zusätzlich noch die unbelebte Natur mit 
ein. Zu den verschiedenen vertretenen Ansätzen im Einzelnen, s. Badura 1999: 38–62. 

31  Ein irisches Gesetz von 1635, das das Rupfen von Schafswolle vom lebendigen Tier und 
spezielle Arten des Befestigens eines Pfluges am Körper eines Pferdes als grausame Hand-
lungen untersagt, stellt nach Ansicht von Richard D. Ryder die älteste Tierschutzregelung in 
der westlichen Welt dar, s. Ryder 2000: 49. B. E. March wies darauf hin, dass auch die Puri-
taner der Massachusetts Bay Colony in Neuengland bereits 1641 ein Gesetz zum Schutz 
von Tieren vor grausamer Behandlung erließen, s. die Nachweise bei March 1984: 617. 

32  Trotz seiner irreführenden Bezeichnung war der britische „Cruelty to Animals Act” von 
1876 noch kein umfassendes Tierschutzgesetz. Hierzu und zur ersten US-amerikanischen 
Tierschutzbestimmung, dem „28 Hour Law” von 1873, das die Höchstdauer von Rinder-
transporten begrenzte, s. Silberman 1988: 161–67. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 245 

Tieren in Deutschland als Ausformung eines noch anthropozentrisch verstande-
nen Tierschutzes nur dann mit Strafe bedroht, wenn eine Person „öffentlich oder 
in Ärgernis erregender Weise Tiere boshaft quält oder misshandelt“.33 Trotz sei-
ner höchst problematischen Entstehungsgeschichte und der Durchdringung mit 
nationalsozialistischem Gedankengut wurde mit dem Reichstierschutzgesetz 
erstmals das Wohl des Tieres selbst zum Schutzgut einer pathozentrisch verstan-
denen umfassenden Tierschutzgesetzgebung (Jütte 2002: 167–204).  

Wie bei den Tierschutzbestimmungen in den beiden osmanischen Qānūnnāmes 
von 1502 waren es auch in den späteren westlichen Gesetzen zum Schutz von Tie-
ren zunächst in erster Linie Nutz- und Lasttiere, die vor Misshandlung geschützt 
werden sollten, was die besondere Schutzwürdigkeit von Tiergattungen unter-
streicht, die für die Menschen der Vormoderne in erster Linie Arbeitsmittel zur 
Existenzsicherung darstellten. Gegenüber dem frühen 16. Jahrhundert hat sich das 
Bewusstsein und der rechtliche Schutz von Tieren schrittweise entscheidend weiter 
entwickelt hin zu einer inzwischen praktisch flächendeckenden Einführung mo-
derner Tierschutzgesetze – wenngleich dies geschah unter weitgehender Verken-
nung des rechtlichen Status, der Tieren im Recht und in den Traditionen der isla-
mischen Welt zukommt.34 Die Tierschutzregelungen in den osmanischen Gesetzen 
zur Marktaufsicht in Istanbul und Bursa zeichnen sich jedoch in gleich mehrerer 
Hinsicht durch ihren bahnbrechenden Charakter aus. Geprägt von den Vorstellun-
gen, die sich in der islamischen Religions- und Rechtstradition zum Mensch-Tier-
Verhältnis herausgebildet haben, stellen die Qānūnnāmes diese für den islamischen 
Kulturraum erstmals auf eine gesetzliche Grundlage. Durch ihren auf die Unfähig-
keit der Tiere, Leiden selbst „zur Sprache“ zu bringen abstellenden Schutzzweck 
der untersuchten gesetzlichen Bestimmungen, nehmen diese aber über den kon-
kreten osmanischen Kontext hinaus eine rechtshistorische Vorreiterrolle insofern 
ein, als diese bereits vor allen vergleichbaren gesetzlichen Regelungen im Westen 
pathozentrische Tierrechte anerkennen, deren alleiniger Geltungsgrund die Lei-
densfähigkeit der Kreatur darstellt.  

Literatur 

Attar, Farid ud-Din 2008. Die Konferenz der Vögel. Übers. Katja Föllmer. Wiesbaden. 
Akgündüz, Ahmet 1990. Osmanlı Kanunnâmeleri ve Hukukî Tahlilleri. Band 2. 

İstanbul. 
Badura, Jens 1999. Moral für Mensch und Tier. Tierschutzethik im Kontext. München.  

                                                                                          
33  § 360 Nr. 13 Reichsstrafgesetzbuch vom 15. Mai 1871. 
34  Die zeitgenössische Diskussion über Inhalt und Grenzen von Tierrechten wurde vor allem 

in Gang gesetzt durch die Arbeiten von Peter Singer (1975) und Tom Regan (1983). Aktuel-
ler Stand der Diskussion ist dabei unter anderem die Frage, ob Tiere auch vor Gericht ein-
klagbare Rechte besitzen. Siehe hierzu: Dube 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 246 

Baer, Gabriel 1997. The Waqf as a Prop for the Social System (Sixteenth – Twen-
tieth Centuries). In: Islamic Law and Society (4): 264–97. 

Bousquet, Georges-Henri 1958. Des animaux et leur traitement selon le Ju-
daïsme, le Christianisme et l’Islam. In: Studia Islamica (9): 31–48. 

Brayer, A. 1836. Neuf années à Constantinople, observations sur la topographie de cette 
capitale, l’hygiène et les moeurs de ses habitants, l’Islamisme et son influence; la peste, ses 
causes, ses variétés, sa marche et son traitement; la non-contagion de cette maladie; les 
quarantaines et les lazarets. Paris/Londres/St. Pétersbourg. 

Bruyn, Cornelis de 1732. Voyage de Corneille le Bruyn au Levant, c’est-à-dire, dans les 
principaux endroits de l’Asie Mineure, dans les isles de Chio, Rhodes, Chypre, &c. De 
même que dans les plus considérables villes d’Egypte, Syrie, & Terre Sainte ... La Haye.  

Cook, Michael A. 2000. Commanding Right and Forbidding Wrong in Islamic 
Thought. Cambridge, UK/New York.  

Cottingham, John 1995. Art. Descartes, René. In: Ted Honderich (Hrsg.). The Ox-
ford Companion to Philosophy. Oxford.  

Dube, Rebecca 2008. The New Legal Hot Topic: Animal Law. In: The Globe and 
Mail, July 15. 

Du Loir 1654. Les voyages du sieur Du Loir, contenus en plusieurs lettres écrites du Le-
vant, avec plusieurs particularitez qui n’ont point encore esté remarquées touchant la 
Grece, & la domination du Grand Seigneur, la religion & les moeurs de ses sujets. En-
semble ce qui se passa à la mort du feu Sultan Mourat dans le Serrail, les ceremonies de 
ses funerailles; & celles de l’avenement à l’Empire de Sultan Hibraim son frere, qui luy 
succeda. Avec la relation du siege de Babylone fait en 1639, par Sultan Mourat. Paris.  

Eisenstein, Herbert 1998. Mensch und Tier im Islam. In: Paul Münch/Rainer 
Walz (Hrsg.). Tiere und Menschen. Geschichte und Aktualität eines prekären Verhält-
nisses. Paderborn/München u a.: 130–36. 

Foltz, Richard C. 2006 a. Animals in Islamic Tradition and Muslim Cultures. Oxford. 
Foltz, Richard 2006 b. ‘This She-Camel of God is a Sign to You.’ Dimensions of 

Animals in Islamic Tradition and Muslim Culture. In: Paul Waldau/Kimberley 
Patton (Hrsg.). A Communion of Subjects. Animals in Religion and Ethics. New 
York: 149–159.  

Guer, Jean-Antoine 1747. Moeurs et usages des Turcs, leur religion, leur gouvernement 
civil, militaire et politique, avec un abregé de l’histoire ottomane. Paris.  

Haschem Najy Jazayery 1379 h./2000. Hemāyat az heyvānāt dar eslām [Die Bedeu-
tung der Tiere im Islam]. Qom. 

ʿIzz ad-Dīn b. ͑Abd as-Salām as-Sulamī 1992. Qawāʿid al- aḥkām fī maṣāliḥ al-
anām. Damaskus; Englische Übersetzung bei Mawil Izzi Dien: The Environ-
mental Dimensions of Islam. Cambridge: 45–6. 

Jehannot, Guillaume 1732. Voyage de Constantinople pour le rachapt des captifs. Paris. 
Jütte, Daniel 2002. Tierschutz und Nationalsozialismus. Die Entstehung und die 

Auswirkungen des nationalsozialistischen Reichstierschutzgesetzes von 1933. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„DENN SIE KÖNNEN JA NICHT SPRECHEN ...“ 247 

Berichte des Institutes für Didaktik der Biologie der Westfälischen Wilhelms-Universität 
Münster Suppl. 2: 167–204. 

Kâtip Çelebi 1835–58. Kashf al-ẓunūn ʿan asāmī al-kutub wa-al-funūn = Lexicon bi-
bliographicum et encyclopaedicum a Mustafa ben Abdallah Katib Jelebi dicto et nomine 
Haji Khalfa celebrato compositum / ad codicum Vindobonensium, Parisiensium et Be-
rolinensis fidem primum edidit, Latine vertit et commentario indicibusque instruxit 
Gustavus Fluegel. Richard Bentley for the Oriental Translation Fund of Great 
Britain and Ireland. London. 

Khaṭīb al-Tabrīzī, Muḥammad ibn ʿAbd Allāh 1963. Mishkat al-Masabih. Transl. 
With Explan. Notes James Robson. 4 Bde. Lahore.  

Konyalı, İbrahim Hakkı 1976–77. Âbideleri ve kitâbeleriyle Üsküdar tarihi. İstanbul.  
March, B. E. 1984. Animal Welfare, Animal Rights. In: BioScience (34/10): 615–

20. 
Masri, Al-Hafiz B. A. 1987. Islamic Concern for Animals. Petersfield. 
Münch, Paul 1998. Tiere und Menschen. Ein Thema der historischen Grundlagen-

forschung. In: Paul Münch/Rainer Walz (Hrsg.). Tiere und Menschen. Geschichte 
und Aktualität eines prekären Verhältnisses. Paderborn/München u. a.: 9–34. 

Paret, Rudi 19967 [1962]. Der Koran. Stuttgart. 
Pufendorf, Samuel Freiherr von 1744. Sam. L. B. a Pufendorf De jure naturæ et gen-

tium, libri octo. Cum integris commentariis virorum clarissimorum. Jo. Nicolai Hertii, 
atque Joannis Barbeyraci, accedit Eris scandica. Recensuit & animadversionibus illu-
stravit Gottfridus Mascovius. Frankfurt/Leipzig.  

Regan, Tom 1983. The Case for Animal Rights. Berkeley. 
Ritter, Hellmut 1978. Das Meer der Seele. Mensch, Welt und Gott in den Geschichten 

des Farīduddīn ʿAṭṭār. Leiden.  
Ryder, Richard D. 2000. Animal Revolution: Changing Attitudes toward Speciesism. 

Oxford/New York. 
Schimmel, Annemarie (Hrsg.) 1983. Die orientalische Katze. Köln. 
Šayzarī, ʿAbd al-Raḥmān Ibn-Naṣr aš- 1999. The Book of the Islamic Market Inspector. 

Nihāyat al-Rutba fi Ṭalab al-Ḥisba. (The Utmost Authority in the Pursuit of Ḥisba). 
Transl. with an Introduction and Notes by Ronald Paul Buckley. Oxford/ 
New York (Journal of Semitic Studies Supplement 9). 

Sheikh Idris, Jafar 1990. Is Man the Viceregent of God? In: Journal of Islamic Stud-
ies (1/1): 99–110. 

Silberman, Morton S. 1988. Animal Welfare, Animal Rights: The Past, the Present, 
and the 21st Century. In: The Journal of Zoo Animal Medicine (19/4): 161–67. 

Singer, Peter 1975. Animal Liberation: a New Ethics for our Treatment of Animals. 
New York. 

Sungurbey, İsmet 19932. Hayvan hakları. Bir insanlık kitabı. İstanbul. 
Waldau, Paul/Patton, Kimberley (Hrsg.). 2006. A Communion of Subjects. Animals 

in Religion, Sciences and Ethics. New York. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RICHARD WITTMANN 248 

Wittmann, Richard 2006. The Muḥtasib in Seljuq Times. Insights from Four 
Chancery Manuals. In: Harvard Middle Eastern and Islamic Review (7): 108–28. 

Wüstenfeld, Ferdinand 1840. Geschichte der arabischen Ärzte und Naturforscher. Göt-
tingen.  

Wolf, Ursula 1990. Das Tier in der Moral. Frankfurt am Main. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.  
Menschen, Landschaft und Umwelt 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hungersnot in der Steppe 

Mária Ivanics, Szeged/Budapest 

Die erschreckenden Meldungen über Hungersnöte sind in den glücklicheren Tei-
len der Welt vor allem aus Nachrichtensendungen bekannt. Dafür werden mei-
stens naturbedingte Faktoren und sozialpolitische Ursachen verantwortlich ge-
macht. Blickt man zurück in vergangene Jahrhunderte, sind die Quellenaussagen 
keineswegs so eindeutig und einhellig. Im Laufe der Geschichte wurden sowohl 
die sesshaften Ackerbauvölker als auch die wandernden Viehzüchter öfters von 
Hungersnöten heimgesucht. Infolge der umfänglichen Schriftlichkeit sind bei den 
Erstgenannten über solche tragischen hungerbedingten Geschehnisse genügend 
Informationen erhalten geblieben. Dagegen sind die großen Hungerplagen, von 
denen die Nomaden der Steppe betroffen waren, eher fragmentarisch dokumen-
tiert. Sie wurden meistens nur dann überliefert, wenn sich europäische Reisende 
oder Gesandte in den von Hunger betroffenen Steppenregionen aufhielten. Über 
Hungersnöte im Kerngebiet der Steppe, im unteren Wolga-Gebiet, sind ab der 
Mitte des 16. Jahrhunderts türkische, russische und englische Quellen vorhanden. 
Dieses Quellengut bietet eine Gelegenheit, um die Gesetzmäßigkeiten der Entste-
hung, den Ablauf und die Folgen dieser Hungersnöte darzustellen. Einleitend 
möchte ich einen kurzen Überblick über die Typen und Formen der Hungernöte, 
die in der Steppe durch Naturkatastrophen ausgelöst wurden, bieten. 

Typen naturbedingter Hungersnöte in der Steppe 

Am häufigsten riefen Klimakatastrophen eine Hungersnot in der Steppe hervor: 
entweder blieb im Sommer der Regen aus, oder es gab im Winter zu viel Nieder-
schlag in Form von übermäßig viel Schnee. In der sommerlichen Hitze kam das 
Großvieh aus Wassermangel massenhaft um, und dies führte schnell zu Hun-
gersnöten. Um dem vorzubeugen, stand den jeweiligen Anführern der Steppen-
völker – den Khanen, den Mirzen und den Biyen – das äußerst wichtige Recht 
zu, die Nutzungsrechte des Weidelandes und der Wassergewinnung zu verteilen. 
Der früheste Hinweis darauf ist in der „Geheimen Geschichte der Mongolen“ er-
halten geblieben, in der Ögedei Khan folgenden Ausspruch tut: „Weiter will ich 
der Bevölkerung Weidegebiete und Gewässer zuteilen [...] und in der Wüste (čöl) 
Brunnen graben und ummauern lassen.” (Taube 1989: § 279.) Diese Praxis hat 
sich in jedem Staatsgebilde der Steppe eingebürgert. Die Brunnen wurden als 
wichtigste Bestandteile des Weidelandes betrachtet. In den Schenkungsurkunden 
(mülkname) der Khane der Krim wird zum Beispiel der Landbesitz oft zusammen 
mit den Brunnen belehnt (Laškov 1895: 87, No. 4). Die Wichtigkeit der Wasser-
versorgung wird im Khanat der Krim auch dadurch unterstrichen, dass Sklaven, 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÁRIA IVANICS 252 

die nicht verkauft werden konnten, systematisch zum Brunnengraben in der 
Steppe eingesetzt wurden (Broniewski 1867: 357). 

Große Schneefälle konnten die Überwinterung des Viehbestandes besonders 
erschweren. Da keine Futtervorräte gesammelt wurden, musste das Vieh das Gras 
mit seinen Hufen aus dem Schnee kratzen, um mit diesem mageren Futter bis 
zum Frühling zu überleben. Je reichlicher der Schnee war, desto unsicherer wurde 
diese Form der Futtergewinnung. Für die nomadische Viehzucht brachte auch der 
allzu schnelle Eintritt des Frühlings Gefahren mit sich. Wenn das Vieh den Win-
ter gut überstanden hatte und der Frühling mit Erwärmung und schneller Schnee-
schmelze eintrat, drohte die Gefahr, dass erneut auftretender Frost dem ganzen 
Viehbestand großen Schaden zufügte. Yut oder cut nannte man diese gefährliche 
Wettererscheinung. Das vom Herbst übrig gebliebene Gras lag dann unter dickem 
Eis, das vom Vieh nicht mehr mit den Hufen aufgebrochen werden konnte. Wenn 
der Frost einige Wochen andauerte, verendete das im Verlauf des Winters schon 
stark geschwächte Vieh mangels Futter schnell und eine Hungersnot stand bevor.1 
Es darf nicht vergessen werden, dass die muslimischen Religionsvorschriften das 
Verzehren des Fleisches verendeter Tiere verbieten und ihr Abschlachten streng 
regulieren. Wenn ein Tier der Nomaden einen tödlichen Unfall oder eine unheil-
bare Wunde erlitt, durfte es nur dann gegessen werden, wenn es rechtzeitig und 
vorschriftsmäßig ausgeblutet wurden konnte. Diese Regel wurde auch im Falle der 
von Hunger geschwächten Herden eingehalten. Aus einer Beschreibung aus dem 
Khanat der Krim aus dem 18. Jahrhundert ist uns bekannt, dass der Zustand eines 
geschwächten oder verwundeten Tieres scharf beobachtet wurde, um im entspre-
chenden Moment noch zugreifen und das Tier noch vor seinem natürlichen Ver-
enden abschlachten zu können (Baron von Tott 1788: 235). 

Es ist bekannt, dass auf der Steppe neben der Großviehhaltung auch Ackerbau 
betrieben wurde, obwohl nicht in dem Maße, das dadurch eine Hungersnot hätte 
vermieden werden können. Vor allem wurde anspruchslose und trockenresistente 
Hirse angebaut, die geröstet oder gemahlen mit Milch oder Wasser angemacht 
wurde. Der Ackerbau stellte nur eine mäßige Absicherung gegenüber einer Hun-
gersnot dar, weil die Ernte oft durch Heuschreckenzüge vernichtet wurde. Die in 
Südosteuropa heimische Wanderheuschrecke, Locusta migratoria, brütete nämlich 
vor allem am Unterlauf des Donaugebietes und in den Wolgasteppen. Die Heu-
schrecken fraßen nicht nur die Felder, sondern auch Weiden und Gebüsch kahl 
und gefährdeten dadurch auch die Viehzucht. Aber es waren nicht nur die le-
                                                                                          
1  „Wenn im Frühjahr nach dem ersten Tauwetter plötzlich starker Frost eintritt und die dün-

ne Schneeschicht sich in einer Nacht mit einer zolldicken Eiskruste bedeckt (diese Witte-
rungserscheinung nennen die Kirgisen „ujut”), so ist das Vieh nicht im Stande, das Gras 
aus dem Schnee zu scharren und der Besitzer hat keine Möglichkeit, für seine Herde auf 
irgend eine Weise das nöthige Futter herbeizuschaffen; dann fallen oft, wenn die Kälte 
länger anhält, in wenigen Wochen Hunderttausende von Stücken Vieh, und ganze Distric-
te, die in grossem Reichtume lebten, werden plötzlich arm, ja fast vollständig besitzlos.” 
(Radloff 1884: 512). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUNGERSNOT IN DER STEPPE 253  

benden Heuschrecken, die großes Unheil bringen konnten: Heuschrecken-
schwärme konnten nämlich mit gutem Wind das Schwarze Meer überqueren. 
Nicht selten gerieten sie in ein Unwetter, und so landeten öfters nur ihre Überre-
ste am Ufer. Der schon zitierte François Baron de Tott berichtet in seinen Schrif-
ten über die Türken und Tataren, dass die Strände des Schwarzen Meeres oft bis 
zur halben Wade mit Heuschreckenleichen bedeckt waren, deren Verwesung spä-
ter zu Epidemien führte (Baron von Tott 1788: 226). 

Soziale Ursachen von Hungersnöten und ihre politischen Folgen 

Hungersnöte waren nicht nur auf Naturkatastrophen, sondern zumeist auf inter-
ne Kämpfe der Stämme zurückzuführen. Dieser Faktor wird anhand der Ge-
schichte der Nogaier deutlich. Die Nogaier, ein kiptschakisches Turkvolk, gründe-
ten in den 1480-er Jahren unter dem Namen Nogaier-Horde einen bedeutenden 
Stammesverband zwischen den Flüssen Emba, Yaik (Ural) und Wolga.2 Der 
Stammesverband hatte seine Blütezeit in den dreißiger und vierziger Jahren des 
16. Jahrhunderts. Das Aufblühen war dem Pferdehandel mit Russland und dem 
Anzapfen der Zolleinnahmen von Astrachan zu verdanken. Da die nogaischen 
Pferde auf dem russischen Markt zu Zehntausenden verkauft wurden, verbanden 
die wirtschaftlichen Interessen den Anführer des rechten Flügels der Nogaier 
Horde, Mirza Ismail, der aus dem Pferdehandel beträchtliche Einnahmen erziel-
te, mit dem Moskauer Großherzogtum. Ismail verhielt sich deshalb neutral und 
leistete der von den Russen 1552 bedrängten Stadt Kazan keine Hilfe, so dass 
diese binnen kurzem an die russischen Angreifer fiel. Als Dank erhielten seine 
Händler für drei Jahre die Zollfreiheit in den russischen Gebieten.3 Sein Bruder 
Yusuf biy, Anführer des linken Flügels der Nogaier-Horde, und seine Mirzen un-
terhielten dagegen politische und wirtschaftliche Beziehungen mit den transoxa-
nischen muslimischen Zentren und wurden rasch des Zusammenspiels mit den 
Ungläubigen überdrüssig. Als 1554 auch in Astrachan ein prorussischer Mario-
nettenkhan an die Macht kam, brach ein Bruderkrieg unter den Nogaiern aus, in 
dem Yusuf biy zu Tode kam. 1555 wurde Ismail mit russischer Unterstützung 
zum biy gewählt. Er wurde aber von den Mirzen des linken Flügels nicht aner-
kannt. Die Feindseligkeiten der beiden Flügel dauerten über Jahre hinweg, die 
Agrarproduktion wurde durch die wechselseitige Zerstörung der Herrschaftsge-
biete gelähmt. Die gewohnten Wanderrouten konnten nicht benutzt werden, 
weshalb die Tiere keine frischen Weidegebiete und Wasser zu sehen bekamen. 

Die ersten Anzeichen einer Hungersnot waren bereits 1555 zu spüren, und die 
Bevölkerung floh von den bisherigen Weidegebieten massenweise unter den 

                                                                                          
2  Für die Geschichte der Nogaier siehe Trepavlov 2001.  
3  Im Jahre 1534 brachten die Händler, die zu einer großen nogaischen Gesandtschaft des 

Sayyid-Ahmed Biy gehörten, 50 000 Pferde mit nach Moskau (Trepavlov 2001: 611). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÁRIA IVANICS 254 

Schutz anderer nomadischer Herrscher. Da die Stärke eines Stammesverbands 
immer von der Anzahl der ihm unterstellten Völker abhängt, ist es die wichtigste 
Aufgabe des Anführers, ihre Abwanderung mit allen Mitteln zu unterbinden. 
Ismail war dazu nicht stark genug, und bat die Russen um Feuerwaffen, kleine 
Kanonen und Musketen sowie die Unterstützung des neben dem Astrachaner 
Marionettenkhan agierenden russischen Woiwoden, um die Flüchtlinge von der 
Überquerung der Wolga und dem Anschluss an den Khan der Krim abzuhalten 
(Trepavlov 2001: 288, 305). Ismail konnte aber nicht einmal seine eigenen Söh-
ne, geschweige denn die Adelsfamilien daran hindern, auf die krimtatarische Sei-
te der Wolga zu ziehen. Moskau hielt jetzt die Zeit für reif, sich Astrachan einzu-
verleiben. 1556 wurde die Stadt eingenommen, ohne dass ein einziger Schuss 
abgefeuert werden musste. Die Nogaier-Horde verlor dadurch ihre Einkommen 
aus den Zollerträgen der Stadt.4  

Die zweite Gruppe der Nogaier-Föderation floh vor der Hungersnot Richtung 
Osten in das Kasachische Khanat. Da es in diese Richtung keine natürlichen 
Hindernisse gab, verließen große Gruppen die Horde. Die verbliebene und im-
mer kleiner werdende Bevölkerung wurde zur leichten Beute der russischen Ko-
saken, weshalb die Gesandten Ismails ständig darauf drängten, Moskau solle die 
Angriffe der Kosaken verbieten. Die Situation wurde 1557 durch eine große Flut 
an den Flüssen Wolga und Yaik noch verschärft, da die Böden lange unter Wasser 
standen. Obwohl die Nogaier noch hätten fischen können, war der Fluss Wolga 
doch schon russisches Gebiet, wo das Fischereirecht der Nogaier durch den russi-
schen Woiwoden der Stadt Astrachan im Interesse des Fiskus stark eingeschränkt 
wurde (Trepavlov 2001: 516). Die Hungersnot erreichte dann ihren Höhepunkt 
in den Jahren 1558 und 1559. 

Im Juli 1558 traf Anthony Jenkinson, Vertreter der englischen Königin und der 
Londoner Moskowiter Handelskompanie, auf dem Weg nach Buchara in Astra-
chan ein. Er zeichnete ein realistisches Bild der Situation der Nogaier, die in der 
Hoffnung auf Hilfe in Scharen in die Stadt flüchteten, um sich ihren Feinden, 
den Russen zu ergeben. Viele tatarische Eltern boten für einen Laib Brot ihre 
Kinder zum Kauf an. Der Astrachaner Woiwode konnte aber die Hungerflücht-
linge nicht aufnehmen. Die Russen verkauften alle, soweit sie konnten, als Skla-
ven, Schwache und Kranke wurden aus der Stadt verjagt. Jenkinson sah überall 
unbeerdigte Leichen und schätzte die Verluste der Nogaier auf Hunderttausend 
Tote.5 Diese Zahl ist gewiss übertrieben, aber sie kann wohl als Indiz für das 
Ausmaß der Katastrophe gewertet werden. 

                                                                                          
4  In der Mitte des 16. Jahrhunderts wurden die Handelsgüter in Astrachan noch nach der al-

ten Tradition der Goldenen Horde verzollt: aus den Waren wurden je nach Sorten neun 
Stück (tokuz) genommen. Nach der russischen Eroberung der Stadt verlangte Ismail Biy 
Zweidrittel des Zolleinkommens von dem Zaren – ohne Erfolg (Trepavlov 2001: 523). 

5  „And at my being at the said Astracan, there was a great famine and plague among the 
people, and specially among the Tartars called Nagayans, who the same time came thither 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUNGERSNOT IN DER STEPPE 255  

In Moskau wusste man über die Hungersnot Bescheid, aber es gab unter-
schiedliche Auffassungen. Einige, so der Herzog Kurbskij, sah in der Hungersnot 
und der darauf folgenden Pest eine Strafe Gottes (Trepavlov 2001: 286). Die Za-
renregierung war sich aber durchaus bewusst, dass die Weidegebiete entlang der 
Wolga sehr schnell von einem anderen Nomadenvolk in Besitz genommen wer-
den würden, falls ihre Verbündeten sie nicht kontrollieren könnten. Deshalb 
nahmen die zu der Nogaier Horde geschickten russischen Gesandten neben fi-
nanzieller Unterstützung (žalovanie) Hirse, Roggen- und Weizenmehl und Honig 
auf ihren Wagen mit (Trepavlov 2001: 288). Dies konnte natürlich den Bedarf 
nicht decken. Da gemäß der nomadischen Auffassung ein guter Anführer seine 
Untertanen ernähren und kleiden musste6, wandte sich Ismail getrost an den Za-
ren, und bat ihn um einige Schiffsladungen Brot und Getreide. Aus Moskau kam 
schließlich Hilfe in Form von Nahrung und Saatgut (Trepavlov 2001: 518). Der 
1558 begonnene Livländische Krieg machte aber die weitere Unterstützung der 
Verbündeten unmöglich. Der Zar rief dann sogar die zur Bewachung der Wolga-
übergänge bestellten Truppen zurück. Die Maßnahmen und Beihilfen des Zaren 
Iwan IV. reichten nur zum Überleben der Nogaier Elite. Die westlichen Ulus der 
Nogaier Horde wanderten wegen der Hungersnot und der Aussichtslosigkeit in 
das Khanat der Krim oder noch weiter, in litauisch-polnische Gebiete ab. Ihr 
Platz wurde im 17. Jahrhundert von den mongolischsprachigen Kalmücken ein-
genommen. 

Jede Hungersnot ist an sich ein tragisches Ereignis. Die Große Hungersnot des 
Wolga-Gebiets von 1555–1560 wurde hier deshalb untersucht, weil anhand die-
ses Falls der Zusammenhang zwischen Hungersnot und historisch-politischen 
Abläufen dargestellt werden kann. Die erfolgreiche russische Politik hinsichtlich 
der Nogaier kann nämlich als eine wichtige Voraussetzung für den Ausbau der 
russischen Machtstellung im eurasischen Raum betrachtet werden (Bennigsen-
Broxup 1992: 22). Für die Nomadenvölker war das Wolga-Gebiet, die Domäne 

                                                                                                                                                                                                                          

in great numbers to render themselves to the Russes their enemies, & to seek succor at 
their hands, their country being destroyed, as I said before: but they were but ill enter-
tained or relieved, for there died a great number of them for hunger, which lay all the is-
land through in heaps dead, and like to beasts unburied, very pitiful to behold: many of 
them were also sold by the Russes, and the rest were banished from the island. At that 
time it had been an easy thing to have converted that wicked nation to the Christian faith, 
if the Russes themselves had been good Christians: but how should they show compassion 
unto other nations, when they are not merciful unto their own? At my being there I could 
have bought many goodly Tartars’ children, if I would have had a thousand, of their own 
fathers and mothers, to say, a boy or a wench for a loaf of bread worth six pence in Eng-
land, but we had more need of victuals at that time then of any such merchandise. This 
Astracan is the furthest hold that this Emperor of Russia hath conquered of the Tartars 
towards the Caspian Sea, which he keepeth very strong, sending thither every year provi-
sions of men and victuals, and timber to build the castle.” (Jenkinson 1558: 454‒455).  

6  Eine der wichtigsten Aufgaben des Fürsten, die schon in den alttürkischen Inschriften be-
tont wird (Köl Tegin: East, 29): „ I furnished the naked few people with clothes and I made 
the poor people rich and the few people numerous.“ (Tekin 1968). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MÁRIA IVANICS 256 

der einstigen Khane der Goldenen Horde, von ausschlaggebender Bedeutung. 
Wer diesen Schlüsselraum kontrollierte, dem wurden auch die Herrschaftsrechte 
über die ganze Steppe zuerkannt. Aus dieser Überlegung heraus konnten sich die 
russischen Zaren sehr wohl für die Erben der Goldenen Horde halten und ein 
Recht auf Oberhoheit über die Nachfolgekhanate erheben. 

Die Hungersnot auf dem Gebiet der Nogaier-Horde hatte neben der Konsoli-
dierung der russischen Macht über das Wolgagebiet auch Folgen für die Geschichte 
eines geographisch weiter entfernten Territoriums. Die Geschichte Ostmitteleuro-
pas war im 16. und 17. Jahrhundert vom Konflikt zwischen Habsburgern und Os-
manen geprägt. Das Rückgrat der Reiterei der krimtatarischen Hilfstruppen, die an 
der Seite der Osmanen kämpften, bildeten eben die zahlreichen Nogaier, die nach 
der großen Hungersnot in die Krim abgewandert waren (Ivanics 2000: 302–310). 

Das Schicksal der Nogaier veranschaulicht, wie die Hungersnot, ein durch ge-
sellschaftlich-politische Gegensätze hervorgerufenes Phänomen, zum Werkzeug 
der Einflussnahme werden und zu einem Wandel der Herrschaftsverhältnisse bei-
tragen kann. 

Literatur 

Bennigsen-Broxup, Marie (Ed.). 1992. The North Caucasus Barrier: The Russian 
Advance Towards the Muslim World. London. 

Broniewski 1867 = Opisanie Kryma (Tartariæ Descriptio) Martina Bronevskogo 
[Broniewski, Martin]. In: Zapiski Odesskago Obščestva Istorii i Drevnostej (6): 
333–367. 

Ivanics, Mária 2000. The Role of the Crimean Tatars in the Habsburg-Ottoman 
War (1595–1606). In: Güler Eren/Ercüment Kuran/Nejat Göyünç/İlber Ortaylı/ 
Kemal Çiçek (Eds.). The Great Ottoman Turkish Civilisation. Istanbul: 302–310. 

Jenkinson 1558 = The Voyage of Master Anthony Jenkinson, made from the City of 
Mosco in Russia, to the City of Boghar in Bactria, in the Year 1558: Written by 
Himself to the Merchants of London of the Muscovy Company. http://depts. 
washington.edu/silkroad/texts/jenkinson/bukhara.html, zuletzt abgerufen am 
22.7.2007. 

Laškov, Fëdor F. 1895. Istoričeskij očerk krymsko-tatarskogo zemlevladenija 
(Prodolženie). In: Izvestija Tavričeskoj Učennoj Archivnoj Komissii (22): 35–81. 

– 1895. Sbornik dokumentov po istorii Krymsko-tatarskago zemlevladenija. In: 
Izvestija Tavričeskoj Učennoj Archivnoj Komissii (22): 82-115; 87, Dok. No. 4. 

Radloff, Wilhelm 1884. Aus Sibirien. Lose Blätter aus dem Tagebuche eines reisenden 
Linguisten. Bd. I. Leipzig.  

Taube, Manfred (Hrsg.). 1989. Geheime Geschichte der Mongolen. Herkunft, Leben 
und Aufstieg Činggis Qans. Leipzig/Weimar. 

Tekin, Talat 1968. A Grammar of Orkhon Turkic. Bloomington, Indiana. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


HUNGERSNOT IN DER STEPPE 257  

Tott, François du [Baron] 1788 = Baron von Tott’s Nachrichten von den Türken und 
Tataren. II. Teil. Frankfurt und Leipzig.  

Trepavlov, Vadim V. 2001. Istorija Nogajskoj Ordy. Moskva.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mensch und Natur an der Südostgrenze der Türkei1

Barbara Flemming, Den Haag 

Im vorliegenden Beitrag sollen Landschaft, Umwelt und Menschen in einer Ge-
gend betrachtet werden, in der mehr als eine Sprache zu Hause ist. 

Landschaft 

Im äußersten Südosten der Türkei, zwischen dem 44. und 45. Längengrad, liegt der 
Grenz- und Hochgebirgslandkreis Şemdinli.2 Die Berge sind hier zwei- bis dreitau-
send Meter hoch. Tausend Meter tiefer fließt der Hacıbey Suyu. Dieser Fluss könn-
te eines Tages die Außengrenze der Europäischen Union werden. Er fällt dem Ru 
Kuchuk und durch Vermittlung des Großen Zab dem Tigris zu. Beim virtuellen 
Besuch der entlegenen Region mit Google Earth stößt man auf Satellitenbilder 
unbestimmter Herkunft ohne Angaben zu Siedlungen.  

Den Hacıbey Suyu beschrieb im Jahre 2006 Major Erdal Sarızeybek, später 
Oberst, so: „Er entspringt im Dreiländereck. Er schießt zunächst schnell, weiße 
Schaumflocken versprühend, nach Westen. Sobald er in die Gegend von Horyürek 
eintritt, wird er ruhig und fließt langsam erst nach Westen, dann nach Süden. Er 
zieht die Grenze zum Irak. Die Dörfler lieben den Fluss, er hat einen eigenen 
Fisch, und wenn Sie eine Handgranate hineinwerfen, liefert das ein Abendessen für 
eine zehnköpfige Familie. Die Soldaten lieben ihn ‒ er kühlt sie in der ersticken-
den Hitze des Sommers. Auch die Terroristen lieben ihn; wenn sie von Hakurk aus 
in unser Land einsickern, überqueren sie diesen Fluss an einem Strick, von Gasto 
her. Da bauen sie ein Schattenzelt und erholen sich. Niemand stört sie ‒ wenn Sie 
sie sehen wollen, müssen Sie die Kara Dağları übersteigen, an Karakoç vorbeige-
hen, und zwar nachts.“ Sarızeybeks Bericht über zwei Jahre Dienst in Şemdinli 
(1992‒1994) ist auch eine Liebeserklärung ‒ an die Natur und an die Einheimi-
schen, vor allem an die Dorfschützer. General Pamukoğlu, der in der ganzen Pro-
vinz Hakkâri operierte, ließ im März 1995 eine Brücke aus Booten über denselben 
reißenden Hacıbey schlagen, die der Fluss erst zerschlug, die schließlich aber hielt 
und auch zum Rückmarsch der türkischen Truppen nach einer großen Operation 
im Nordirak diente.3 Die Bäche, die die Provinz Hakkâri entwässern,4 sammeln 

1  In den vergangenen Jahren, seit Abhaltung des Symposiums „Die Wunder der Schöpfung. 
Mensch und Natur in der türksprachigen Welt“ im Jahre 2007, hat sich viel ereignet: zum 
Beispiel die politische Öffnung der türkischen Regierung gegenüber der Kurdenfrage und 
das Verbot der DTP (Demokratik Toplum Partisi) durch das Verfassungsgericht im Dezem-
ber 2009. Es kann sich hier nur um eine Momentaufnahme handeln.  

2  Siehe Karte „Südostgrenze der Türkei“. 
3  Erdal Sarızeybek 2006: 166; Osman Pamukoğlu 2004: 288‒289, 295‒296, 301‒330. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 260 

sich in den Flüssen Nehil, Avaşin (Rudbar-i Shin)5 Şemdinli Çayı (Shemdinan)6 
und Hacıbey Suyu. Sie alle münden in den Großen Zab (Zapsuyu, Çığlı), der sei-
nerseits in den Tigris fließt. Berge sind mehrnamig.7 Die Dorfnamen wurden 
durchgängig türkisiert.8 Aber die Einheimischen lieben ihre Saumpfade, keçi yolları, 
patika, Schmuggler und PKK-Kämpfer benutzen sie, und alle halten an den alten 
Ortsnamen fest. Diese muss auch das Militär kennen, das seine eigenen Schotterpi-
sten anlegt und seinen eigenen Karten folgt.9 Ende der 1930er Jahre erkundete der 
Geograph Hans Bobek den majestätischen Cilo Dağı und den Sat Dağı, „ein Ge-
birge von Zacken, Hörnern und Nadeln.“ (Bobek 1938: 152‒162, 215‒228.) Zehn 
Jahre später hat der Geologe Süleyman Türkünal (1915‒1998) viele Ortsbezeich-
nungen auf seinen Karten festgehalten (Türkünal 1953).10 Seit 2002 beschäftigt 
mich die Topographie der Südostgrenze der Türkei. Es muss erst ziemlich viel Ma-
terial zusammenkommen, ehe man selbst etwas beitragen kann. Eine Ortsnamen-
konkordanz ist jedenfalls angebracht. Der Jahreszyklus der Landwirtschaft ähnelte 
nicht unbedingt dem der PKK und des Militärs. Dies führte auch im Winter Krieg. 
Nach der Schneeschmelze, nach Regenfällen und Überschwemmungen konnte der 
Sommer zu militärischen Operationen genutzt werden. Darum gab es keinen 
Almauftrieb, die Yaylas waren geschlossen, das Fest des Schafscherens Kuzu Kırpma 
Şenliğı/Berxbir festivalı im August fiel aus (Çevre Raporu 2005: 88).11 Sarızeybek: 
„Einst gab es grüne Yaylas, die Schafe grasten und hatten Lämmer im Frühling. 
Die Bienen flogen mutig im Hochgebirge umher, ihr Honig hieß kara kovan balı.12 
Dazu aß man trockene Walnüsse. Abends trank man eiskalten Ayran. Wer jetzt 
Walnüsse ernten will, riskiert unter Beschuss von Hubschraubern zu geraten.“ Der 
Transport der Schafherden13 ist ein eigenes trauriges Thema.14 

                                                                                                                                                                                                                          
4  Eine Zusammenschau bietet Çevre Raporu 2005. 
5  Im Oktober 2007 wurde in der türkischen Presse der Fluß bei Dağlıca „Avaçin“ genannt. Er 

heißt auch Rudbar-i Shin, Avarobaşin, Oramar Çayı, Dağlıca Vadisi oder Beyderesi (daher 
aux noms multiples bei S. Türkünal 1953: 32, Fußnote 10). 

6  Der Shemdinan, Şemdinli Deresi oder Şemdinli Çayı (den Pamukoğlu „Küçük Zap“ 
nennt) vereinigt sich mit dem Avaşin in Nordirak unterhalb von Sutuni; so verstärkt, 
mündet der einstige „Avaşin Çayı“ als Rubar-ı Shin bei Suriya in den Großen Zab.  

7  Çevre Raporu 2005: 44 enthält eine Liste der Berge und Erhebungen in der Provinz.  
8  Die Inbesitznahme der Landschaft wird systematisch seit 1956 durch die Ad Değiştirme İhti-

sas Komisyonu betrieben; vgl. Öktem1997: 15‒16; Sanders 1997. 
9  Ein junger Veteran des Kurdenkrieges sagte: „Ich kenne die Namen der Berge nicht, sie ha-

ben andere Namen, ihre örtlichen Namen yöredeki isimleri ändern sich auf den Militärkar-
ten.“ (Mater 2001, Kap. 29: 170). 

10  Die Arbeit ist in Hütteroth 1982: 77 unbeachtet geblieben. 
11  Im August 2005 fand das Fest noch statt, im August 2006 fiel es aus; Yeni Özgür Politika 

21.8.2006. 
12  Zur Bienenzucht Çevre Raporu 2005: 112f. Die Nachfrage nach dem Honig Karakovan balı 

war groß; er wurde von Mesut Ege vertrieben (Milliyet 29. Juli 2007). 
13  Çevre Raporu 2005 über die Einfuhr von Tieren aus Irak und Iran. Schafe (und anderes) 

wurden eingeführt gegen türkische Textilien. Klein- und Großvieh küçük ve büyük baş hay-
van kam massenhaft illegal ins Land (Sarızeybek 2006: 34, 39). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR AN DER SÜDOSTGRENZE DER TÜRKEI 

 

261 

„Die Natur ist wundervoll, einzigartig.“ (Doğa harikadır, eşsiz bir manzaradır bu. 
Sarızeybek 2006: 94).15 Die Gletscher schienen ewig. Einige Soldaten hatten 
noch nie Schnee gesehen. „Im Winter geht hier gar nichts.“16 „In der Schlacht ist 
der erste Feind nicht der Feind“, so General Pamukoğlu, „sondern die Natur“ 
(Pamukoğlu: 184)17. „Eisig und feindselig“ umringte die wilde Szenerie der Kur-
denberge schon die kleinen Dörfer, in denen bis vor neunzig Jahren Nestorianer 
als Clansleute lebten (Chevalier 1985).18 Sie hatten Hängebrücken über den Zab. 
Die Berge haben sich äußerlich nicht verändert, außer dass gelegentlich eine 
Trasse frei gesprengt wird.19 Im Winterkrieg Januar 1994 erstiegen Truppen nachts 
den verschneiten Karanlık (Kato, Kokobuland?). Man fand in drei riesigen Höh-
len eine Ministadt der PKK. Alles wurde zum Einsturz gebracht, die Explosionen 
hörte man bis Hakkâri. Über der Berçelan Yaylası (oberhalb von Koçanıs) sollen 
von Hubschraubern giftige chemische Stoffe abgeworfen worden sein.20 Dies 
führt uns zum Thema Umwelt. 

Umwelt 

Um diese kümmert sich die geltende Verfassung. Sie sieht auch den Schutz der 
Wälder vor (ormanların korunması) ‒ der orman untersteht dem Staat. Im Westen 
des türkischen Staatsgebietes wird über Umwelt und Luftverschmutzung diskutiert.  
 

                                                                                                                                                                                                                          
14  Nahit Eruz, der in seiner Zeit als Oberinspektor des Zoll- und Monopolministeriums Ana-

tolien bereiste, schildert in „Nächtliche Düfte“, in Turan 2005: 230‒236, die Ankunft eines 
Güterzuges aus Tatvan mit achthundert halbtoten Schafen in Çobanbey an der syrischen 
Grenze; die Männer halten ihre Knüppel bereit.  

15  Ein junger Veteran in Mater 2001: 110/2001a: 173 sagte (auf die Nachbarprovinz Şırnak 
bezogen): „Wenn man die Minen los wäre, könnte man hier ein Zentrum für Bergsteiger 
machen, Trekking, Rafting wären denkbar. Ich kann sagen, daß ich die Gegend dort liebe 
...“ Die Bergwelt begeisterte auch Thomas Fuller (2004), von dem zwei Artikel im Oktober 
2004 in der International Herald Tribune erschienen. Çevre Raporu 2005: 57‒64, zeichnet ein 
Zukunftsbild der touristischen Erschließung zur „Schweiz der Türkei“.  

16  Eindrücke von der Natur in Hakkâri finden sich verstreut in den hier (Fußnote 4) schon zi-
tierten Kriegserinnerungen heimgekehrter Soldaten, aufgezeichnet in Mater 2001/2001a. 

17  Das türkische Heer sieht diese Geographie mit feindlichen Augen. Yeni Özgür Politika, 29. 
September 2004. 

18  Hauser 1979: 40 zeigt, wie Karl May (Durchs wilde Kurdistan, 1881) dem Bericht von Sir 
Austin Henry Layard „topographisch außerordentlich präzise“ folgt. 

19  „Eine abrupte Bergwand im Süden von Çukurca gehörte bereits zur Republik Irak“, aber 
türkische Pioniere hatten „eine zusätzliche Trasse freigesprengt, die den türkischen Inter-
ventionstruppen, die in dieser Zone regelmäßig die PKK-Guerilla verfolgten“, erlaubte, 
unmittelbar auf Dohuk vorzustoßen. Straßen wurden eigens für Panzer gebaut. So sah Pe-
ter Scholl-Latour (2001: 52) im August 1998 Çukurca und Umgebung. 

20  Einer Kommission der Menschenrechtsvereinigung (İnsan Hakları Derneği) wurde der Zu-
gang zur Berçelan Yaylası verwehrt. Im Wald starben Wildtiere; Schäfer berichteten von 
verendeten Schafen. Doğaya büyük bir zarar veriliyor hieß es in Yeni Özgür Politika, 29. Sep-
tember 2004. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 262 

Für die muslimischen Intellektuellen, die Barbara Pusch befragt hat, ist der Mensch 
eşref-i mahlukat, das heißt, nach Qazwini, ashraf al-haywanāt wa khulāsat al-
makhlūqāt, „das Lebewesen von höchstem Rang und die Quintessenz der geschaf-
fenen Dinge.“ (Giese 1986: 147.)21 Seine Verantwortung gegenüber der Welt ist ihm 
von Gott aufgetragen. Das Umweltproblem ist ein Problem der verhassten Moder-
ne, des Westens.22 Dörfer setzten sich gegen die Goldminen auswärtiger Firmen 
zur Wehr.23 Das AKP-Ministerium für Umwelt und Wald hat einige Projekte auf 
den Weg gebracht. Gewiss hat sich im Westen der Türkei eine neue Sensibilität für 
die Natur entwickelt. Auch an der Südostgrenze bricht sich dieses Bewusstsein 
Bahn (Çevre Raporu 2005, passim; Yeni Özgür Politika, 29.9.2004).24 Nur sind es hier 
die „Operationen zur inneren Sicherheit“ (iç güvenlik harekâtı) (Sarızeybek 2006: 
79),25 die Mensch und Tier in der offenen Feldflur (kırsal) gefährden, wo mit Hau-
bitzen (obüs) und Mörsern (havan) geschossen wird und beide Seiten Minen legen. 
Manchen kurdischen Rekruten trifft es nicht weit von seinem Heimatort.26 Spreng-
fallen, neuerdings über Funk- bzw. Handysignale gezündete Bomben, zielen auf 
das Militär. Es sterben Gendarmen, Schäfer, Maultiere und wilde Tiere. Das Militär 
setzt neuerdings Minenhunde ein (mayıncı köpekler). Durch die „Gewohnheit“, aus 
Sicherheitsgründen Wälder anzuzünden (orman yakma geleneği),27 verenden unge-
zählte Tiere. Dörfer werden in die militärische Sicherheitszone einbezogen und 

                                                                                          
21  Zu Qazwinis „Wundern der Schöpfung" neuerdings Syrinx von Hees 2002. Für das Zitat 

aus dem arabischen Grundtext und für den Hinweis auf Leif Stenberg 1996 danke ich Frau 
Professor Remke Kruk. 

22  „Die Sonderstellung des Menschen wird auch mit dem Begriff eşref-i mahlukat (edelstes Ge-
schöpf) zum Ausdruck gebracht. Aufgrund dieser Sonderstellung wird dem Menschen eine 
bestimmte Verantwortung gegenüber der Welt auferlegt ...“ Muslimische Intellektuelle 
nehmen das Umweltproblem als ein neues Problem wahr, für das die Moderne den Sün-
denbock abgibt (Pusch 1997: 71, 75‒81; 82, 107f., 175).  

23  Siebzehn Dörfer kämpften gegen eine mit Zyanid arbeitende Goldmine in Ovacık im Ber-
gama-Tal, für die die Regierung in Ankara, sich über ihre eigenen Gesetze hinwegsetzend, 
im Frühjahr 2002 eine Sondergenehmigung erteilt hatte. Das Dorf İnay, İlçe Eşme, Vilayet 
Uşak, kämpfte gegen die Goldmine Kışladağ. Im Juli 2007 urteilte das oberste Verwal-
tungsgericht (Danıştay), dass die positive Umweltbewertung, die das Umweltministerium 
abgegeben hatte, rechtswidrig war, worauf das Dorf die sofortige Schließung der Mine for-
derte (Sabah 16.7.2007). 

24  Der Texilfabrikant Sabri Özel (geb. 1964 in Şemdinli) plädierte dafür, die noch vorhande-
nen Wälder vor dem Abbrennen yakma und Kappen kesme zu retten; Yuksekovahaber.com, 
Zugriff 11. November 2006. 

25  Zum asymmetrischen Krieg (gayri nizami harp taktik ve tekniği) vgl. Pamukoğlu 2004: 46, 
316, 320. 

26  Der Infanterist (Piyade Er) Kasım Beler starb im Juni 2007 durch eine Minenexplosion im 
Bestler-Tal (Şırnak), er wurde in seinem Heimatdorf Andaç (zu Uludere, Şırnak) unter kur-
dischen Totenklagen bestattet (Hürriyet 27. Juni 2007). 

27  „Öyle ki, artık her operasyonda bu yakma işini bir gelenek haline getirdiler.“ Yeni Özgür Politika, 29. 
September 2004. Ein Foto des „aus Sicherheitsgründen“ (‚Güvenlikʽ gerekçesiyle) brennenden 
Şapatan Geçidi im Landkreis Şemdinli druckte Yeni Özgür Politika am 23. August 2005 ab. 
„Der Soldat zündet das Gestrüpp an“ (Mater 2001a: 145). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR AN DER SÜDOSTGRENZE DER TÜRKEI 

 

263 

zum Sperrgebiet Yasak Bölge erklärt.28 Wasser zur Bewässerung von Pflanzen und 
für die Tierversorgung kann von der Gendarmerie abgestellt werden. Im Winter 
fürchtet man in der Stadt die Wölfe, die aus den Bergen herunterkommen. Dass 
man Bären schützen soll, leuchtet nur wenigen ein. Dem Vilayet Hakkâri fehlt 
noch ein National- oder Naturpark, in dem sich etwa Murmeltiere (dağ sıçanı) und 
Gemsen (alp keçisi) aufhalten könnten.29 Im Herbst 2004 soll ein Leopard (plınk < 
pelenk) gesichtet worden sein, der seit Jahrzehnten in freier Natur ausgestorben war. 
Aus Sorge um den schönen Kaukasus-Leoparden (Panthera pardus ciscaucasica) 
wurden in Berlin im März 2006 Umweltberatungen geführt (Roland Knauer, 
Frankfurter Allgemeine Zeitung, 10.3.2006). Öffentlichen Spott erntete die sprachpo-
litische Umbenennung (Ent-Armenisierung) einiger Tiere: das Wildschaf, Ovis ar-
meniana, hieß seitdem Ovis orientalis gmelinii (Christiane Schlötzer, Süddeutsche 
Zeitung, 7. März 2005; Hasip Kaplan, Yeni Özgür Politika, 11. März 2005).30 Aus der 
Flora werden Eichenarten (Quercus aegilops) und immer wieder die geschützte 
Schachblume oder Kaiserkrone, Fritillaria imperialis (ters lale), hervorgehoben.31 
Noch reinigen Bäche und Flüsse die Gegend. So im Talgrund des Großen Zab, wo 
stinkende und qualmende Abfallhalden das Ufer kilometerlang verseuchten 
(Scholl-Latour 2001: 51). Abwässer aus der Kreisstadt Yüksekova belasteten den 
Nehil, der eine weite Hochebene (Yüksekova) bewässert. Die Stadt Hakkâri führte 
im Juli 2006 çöp-Kontrollen durch, um die Müllsäcke (poşet) an bestimmten Tagen 
abzulegen (Sabah, 16.7.2006). Um den kurdischen Bürgermeister von Hakkâri zu 
beschämen, ließ ein Kommandant seine Soldaten demonstrativ Müll einsammeln 
(Sabah, 26.9.2006, mit Fotos). 

Mensch und Sprache 

Womit wir bei den Menschen sind. Im Landkreis Şemdinli, wie auch sonst in der 
Provinz Hakkâri, sind viele Dörfer leer, aus „Sicherheitsgründen“. Das Projekt 
„Rückkehr ins Dorf“ konnte nicht vorankommen.32 Die befristet, meist zwei Jah-

                                                                                          
28  Das Foto einer militärischen Verbotstafel, Kemerli, Boyunyaka und Anılmış in der Provinz 

Şırnak betreffend, ist in Yeni Özgür Politika, 19.6.2007, abgedruckt. 
29  Çevre Raporu 2005: 26 führte Gemsen, Hasen, Bären, Wildschweine, Wölfe und Füchse 

auf. Zu den weiten Sumpfwiesen des Nehil, ein Paradies für einheimische Vögel und Zug-
vögel, vgl. ebenda 56 und 69. Einen Milli Park oder Tabiat Parkları gab es in der Provinz 
nicht, wohl aber wurden zwei Erholungsgebiete angelegt (Çevre Raporu 2005: 15, 50). 

30  Der Rotfuchs (Vulpes vulpes kurdistanica) wurde in Vulpes vulpes, ein Reh (Capreolus ar-
menius) in Capreolus cuprelus capreolus umbenannt. Zeitungen steuerten noch ein Reptil 
namens Timon princeps kurdistanicus bei. 

31  Çevre Raporu 2005: 99‒100, mit farbigem Foto. 
32  Die Zahl der Binnenvertriebenen (IDP = Internally Displaced Persons) wurde in der Türkei 

auf 355.800 bis 1 Million geschätzt (Der Fischer Weltalmanach 2007, Frankfurt 2006: 28). Die 
Dorfbewohner sind in die Kreis- und Großstädte gezogen, manche sind auch in den Nord-
irak geflüchtet. Mehrere tausend hielten sich als Flüchtlinge im Camp Makhmour auf, wo 
sie vom UNHCR (Flüchtlingskommissariat) betreut wurden. Der türkische Staat forderte 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 264 

re, anwesenden Beamten sind türkischsprachig. Kaymakams, Staatsanwälte und 
Schulinspekteure, Ärzte und Hebammen werden abgeschirmt und gehen in Mili-
tärbegleitung ihrer Arbeit nach. Sie verwalten die örtliche Bevölkerung, die vier 
größeren Kurdenstämmen angehört (Khumaru [Humaro], Zarza, Herki und 
Gerdi) und bei der es sich um Bürger handelt, Staatsangehörige, vatandaş, wenn 
man will „Türken, die eine nichttürkische Sprache sprechen“, manchmal boshaft 
„Pseudo-Bürger“ sözde vatandaş benannt. Das wirtschaftliche und gesellschaftliche 
Leben dieser Menschen in ihrer Heimat hat Lale Yalçın-Heckmann eindrucksvoll 
beschrieben (Yalçın-Heckmann 1991; Strohmeier/Yalçın-Heckmann 2003: 
221‒228). Sie bekommen ihre Anweisungen auf Türkisch. Städtische Dienstlei-
stungen dürfen nicht mehrsprachig angeboten werden. Bürger, die kein Türkisch 
können, dürfen mit Dolmetschern vor Gericht erscheinen. In Kommunalwahlen 
wählt die Bevölkerung ihre Bürgermeister. Die Provinz Hakkâri hat keine Grenz- 
und Zollstation nach dem Nordirak (Esendere führt nach Iran). In der Zeit des 
verdienten Valis Orhan Işın wurde der Wunsch vorgetragen, zwei Orte, Üzümlü 
am Großen Zab (Kreis Çukurca) und Derecik (Kreis Şemdinli) zu Grenz- und 
Zollstationen zu erklären.33 Für die kurdischen Clansleute34, Bauern, Schäfer, 
Pilzsammler und Dorfschützer und die nachts einsickernden PKK-(HPG)-Leute 
gilt die Grenze nicht, aus der Şemdinli fast zur Gänze besteht (zum kurdischen 
Nordirak, zu Iran). Der Schmuggel über den Hacıbey wurde zeitweise unterbun-
den.35 Bataillone der Gebirgsjäger- und Kommandobrigade und der 21. Takti-
schen Grenzbrigade der Gendarmerie (Yüksekova) bilden eine starke Militärprä-
senz. Spezialisten unter den Gendarmen können Kurdisch. Sie verwenden Über-
läufer itirafçı als haber elemanı und V-Männer. Die türkischen Offiziere verwenden 
Dolmetscher. Schließlich die Dorfschützer.36 Es sind „glänzende Leute“, pırıl pırıl 
insanlar, sagt unser pensionierter Oberst. Es tut ihm leid, dass er ihnen im Na-
men des Staates befehlen musste, sich zu bewaffnen.  

Ich habe Schulinspektoren erwähnt und fange nochmals bei der Kreisschuldi-
rektion (Milli Eğitim Müdürlüğü) an, weil man sich über ihr Wirken am ehesten 
etwas zu sagen getraut. Die Inspektoren (müfettiş) sorgen dafür, dass die Staats-
bürger ihrer Schulpflicht nachkommen. Die in den Dörfern tätigen Volksschul-

                                                                                                                                                                                                                          

seit Jahren die Rückführung dieser Personen in die Türkei. Zum Thema „Internal Dis- 
placement“ vgl. Yıldız 2005, Jongerden 2007. 

33  2005 hieß es, Derecik sei bereits Grenzpforte, wenn auch nicht offiziell. Der Unternehmer 
Sabri Özel forderte in dem in Fußnote 24 zitierten Interview am 11. November 2006 für 
Hakkâri Grenzstationen, nämlich Derecik und Üzümlü, mit anständiger Zufahrtstraße. 
Das sorge für Handel und legale Einkünfte und würde den Schmuggel überflüssig machen. 

34  Zu 120 Clans vgl. www.etext.org/Politics/Arm.The.Spirit/Kurdistan/Articles/family-clans. 
txt, datiert 2.11.1994. 

35  Sarızeybek 2006: 129-130 berichtet, der Stammeschef und DYP-Abgeordnete Hakkı Töre 
habe dem Schmuggel ein Ende gemacht. 

36  Das Geçici Köy Koruculuğu Sistemi, kurz Koruculuk (GKK), wurde eingeführt durch Gesetz 
vom 26.3.1985 und ein Dorfgesetz. Seitdem unterstehen die Dorfschützer als Marginal-
gruppe der Streitkräfte der Gendarmerie.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR AN DER SÜDOSTGRENZE DER TÜRKEI 

 

265 

lehrer ‒ viele von ihnen wohnten in der Gendarmeriewache (für Sarızeybek wa-
ren sie Helden)37 ‒ bringen türkische Fahnen ins Dorf und singen die National-
hymne mit den Kindern. Der Staat hat den Kurden die Grundschule İlköğretim 
Okulu38 und Internatsschulen YİBO gebracht,39 in denen schulpflichtige Kinder 
in der türkischen Sprache unterrichtet werden, besonders Mädchen im Rahmen 
der erfolgreichen Kampagne „Auf Mädchen! In die Schule!“ Haydi kızlar okula. 
Anfang Oktober 2004 sollten zwanzig junge Mädchen, die drei Jahre an einer 
Berufsschule (Endüstri Meslek Lisesi) von Hakkâri eine Berufsausbildung erhalten 
hatten, nach Deutschland geschickt werden, wie ihr Direktor bekannt gab.40 Der 
Lehrerberuf steht auch zentral in Ferit Edgüs Buch über Hakkâri41 und im dazu-
gehörigen Film.42 Die dargestellten Personen sind naturgemäß fast nur Nichttür-
ken. Ferit Edgü, der übrigens kaum Ortsnamen gibt, konnte sich nicht erlauben, 
von „Kurden“ und „Kurdisch“ zu sprechen.43 Also unterrichtet sein Lehrer „seine 

                                                                                          
37  „Außer den Soldaten ging niemand in die Dörfer. Ich habe niemand getroffen, der in der 

Vilayet- und Kreisverwaltung Dienst tat, der in die Dörfer ging; ausgenommen die Lehrer, 
ausgenommen die Gesundheitsleute (sağlıkçı). Die Lehrer sind Heilige, Helden. Für ein 
Gehalt von ein paar Kuruş kamen sie still in ihre Schulen, unterrichteten so gut es ging, 
lebten mit den Dörflern. Die Aktionen, die bei den Terroristen eine Zeitlang Mode gewor-
den waren, diese heldenhaften und heiligen Landeskinder vatan evlatları zu ermorden, hat-
te die Lehrer ziemlich erschreckt und eingeschüchtert. Mehrere Lehrer wohnten im Kara-
kol, wenn es in dem Dorf eines gab. Für die Gesundheitsleute war die Arbeit etwas leichter. 
Sie kamen mit dem Militär ins Dorf und kehrten mit dem Militär in die Kreisstadt zu-
rück.“ (Sarızeybek 2006: 38). 

38  Lehrende und Lernende der Mehmetçik-Basın İlköğretim Okulu von Kamışlı und der 
Dorfschule von Uğuraçan wurden durch Spendenaufrufe bekannt. Kamışlı wurde von Re-
portern des Sabah besucht (29.10.2007); um Uğuraçan kümmerte sich die Milliyet 
(5.11.2007). 

39  Çevre Raporu 2005: 124‒132 enthält Listen von Grundschulen in den Landkreisen Hakkâri 
Merkez (50), Çukurca (12), Yüksekova (115) und Şemdinli (73) sowie von Liseler, Pensio-
nen, YİBO und Gesundheitsstationen. Eine erfolgreiche YİBO (Yatılı İlköğretim Bölge Okulu) 
war die von Köprülü (19 Kilometer von Çukurca); hier unterrichteten 13 Lehrer die schul-
pflichtigen Kinder von 15 Dörfern. Die Gebäude waren neu und musterhaft; es fehlte nur 
an Büchern (Çapraz 2008). 

40  Die Kosten übernahm der Verein Çağdaş Yaşamı Destekleme Derneğı (ÇYDD). Deutschkurse 
wollten sie auch bald belegen. Die Schülerinnen dankten der Vorsitzenden des ÇYDD, 
Frau Professor Türkan Saylan, und freuten sich: „... Aileler bizleri örnek alıp kızlarını okula 
göndersin. Bizler Almanya’ya gitmekle erken evlendirilmekten de kurtulduk“ diye konuştu. (Hürri- 
yet, 1.10.2004).  

41  Ferit Edgü (geb. 1936): O (1977) bzw. Hakkâri’de bir mevsim, aus dem Türkischen übertra-
gen von Sezer Duru, Ein Winter in Hakkari, Zürich 1987, und von Gertrude Durusoy, Une 
saison à Hakkari, Paris 1989. Peter Scholl-Latour, der Stadt und Provinz Hakkâri im August 
1998 besucht hat, zitiert verschiedentlich aus dem Buch (Scholl-Latour 2001: 19‒35, 
45‒52, 57‒65). 

42  Der Film Hakkari’de bir mevsim wurde 1982 gedreht und 1983 uraufgeführt. Regisseur (yön- 
etmen) war Erden Kıral. Das Buch (senaryo) schrieben Ferit Edgü und Onat Kutlar 
(1936‒1994); Hauptdarsteller war Genco Erkal. Der Film wurde 1983 verschiedentlich aus-
gezeichnet, unter anderem mit dem Silbernen Bären der Berliner Filmfestspiele. 

43  Man konnte dafür ins Gefängnis kommen, memoriert Hasan Cemal, führender Kolumnist 
der Milliyet, in der International Herald Tribune am 23.7.2004. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 266 

eigene Sprache“, und er lernt auch „ihre Sprache“, auch wenn das dem Inspektor 
nicht recht ist (Edgü 1977, Hakkâri’de bir mevsim, Kap. XII „İlk Ders“, Kap. LXIII 
„Müfettiş“). So war es vor dreißig Jahren. Jetzt sind wir wohl in einer Übergangs-
phase von der kategorischen Leugnung (denial)44 zur Anerkennung einer kurdi-
schen „Identität“ (kimlik). Der Vorgang, der etwa siebzig Jahre andauert, wird 
noch Stoff zu mancher Untersuchung abgeben (Somer 2004). Ankara ließ be-
kanntlich einige Stunden kurdischer Programme im Staatsfernsehen und kurdi-
sche Sprachkurse zu.45 Auf Inspektionsreisen sprechen Minister Türkisch, kur-
dischstämmige Abgeordnete und örtliche Funktionäre Kurdisch mit der Bevölke-
rung. In der türkischen Literatur sind seit einigen Jahren bedeutende Verände-
rungen zu beobachten. Als Beispiel sei die Geschichte „Der Spielkamerad“ von 
Ahmet Ümit genannt.46 Die Protagonisten, der türkische Hauptmann Eşref und 
der kurdische Kämpfer Cemşid, unterhalten sich über Funk. Cemşid sagt in ein-
wandfreiem Istanbuler Türkisch: „Ich bin Kurde, ich kann nur kein Kurdisch. Ich 
bin eben von der Türkischen Republik assimiliert worden.“47 

Lernen und Lesen 

Wie weit man mit dem Lehren und Lernen gekommen ist, zeigt sich in den lan-
desweiten Zulassungsprüfungen ÖSS (Öğrenci Seçme Sinavı). Im Juli 2007 hat ein 
Emrah Gündüz aus Kilimli köyü, Yüksekova (an der iranischen Grenze), als Er-
ster aus Hakkâri die Zulassung zur Universität errungen. „Nirgends werden so 
dringend Lehrer gebraucht wie hier“, sagt der Zwanzigjährige, der aus „Sicher-
heitsgründen“ lange Extrajahre für die Schule gebraucht hat, und der nie über 
Van hinausgekommen ist.48 Ohne öffentliche Schulen ‒ Sabri Özel, der Unter-
nehmer, hat ein privates Lise gestiftet ‒ ohne kostenlose Schulbücher und andere 
Bücher, ohne Buchhandlungen würden die Bemühungen der Lehrer ohne Wir-
kung bleiben. Ich kann das Thema nicht verlassen, ohne an zwei Buchhandlun-
gen zu erinnern. Die erste ist fiktiv und gehört dem einzigen Nichtmuslim in Fe-
rit Edgüs Hakkâri-Buch. Es handelt sich um einen älteren Assyrer, dessen Mut-
                                                                                          
44  Zu denial und blanket of silence vgl. Pope 1997: 251f., 265; Erzeren 2007. Die türkische Be-

völkerung sei homogen: mehr als 90 % seien Türken, hatte Professor Orhan Tuna in sei-
nem Beitrag „Türkei“ für das Handwörterbuch der Sozialwissenschaft (1959: 417) behauptet. 

45  Das TRT sendete pro Woche fünf Stunden Radio und vier Stunden Fernsehen in Kur-
mancı und Zaza (Rainer Hermann, Frankfurter Allgemeine Zeitung, 19.7.2005). In Diyarbakır 
fand 2005 ein privater Kürt Dili Kursu statt. 

46  Deutsch in Turan 2005: 237‒262. Über Ahmet Ümit (geb. 1960 in Gaziantep) als Krimi-
nalschriftsteller s. Börte Sagaster 2007: bes. 52f. 

47  „Kurds doomed to be culturally assimilated“ (Pope 1997: 256). Zur Assimilierungspolitik 
vgl. Yegen 2007. 

48  Er war mit 362 Punkten der Letzte, der 2.937ste, in der Türkei. „Dass Hakkâri immer Letz-
ter ist, ist eine Schande für die Türkei .... Wir verdienen das nicht. Wir haben es nötig, 
nicht bemitleidet, sondern verstanden zu werden. Wir sind nicht dumm. Warum sollen wir 
die Letzten sein?“ (Sabah 16. Juli 2007).  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR AN DER SÜDOSTGRENZE DER TÜRKEI 

 

267 

tersprache (ana dil) sogar genannt wird: Süryanice. Dieser Assyrer, also Nestoria-
ner, gibt dem Lehrer zehn Bücher, darunter einen Qazwini. So liest unser Lehrer 
im verschneiten Dorf „Pir“ in zweitausend Meter Höhe aus den Aca’ib al-
makhluqat das Kapitel über die Dattelpalme (hurma ağacı), den gesegneten Baum, 
der nur in muslimischen Ländern wächst (Edgü 1977, Hakkâri’de bir mevsim, Kap. 
XXXII „Kazvinî Hurma Ağacını Anlatıyor“).49 In der Stadt wird unterdessen ein 
Anschlag auf den Buchladen verübt. Wie die paar fremdartigen, fremdsprachigen 
Bücher des Assyrers statt Neugier und Wissensdurst Verdacht und Misstrauen 
wecken, wie sie verbrannt werden, erzählt Ferit Edgü (1977, Kap. LXI „Kentte bir 
gün“). Ihm verdanken wir die Geschichte jener fiktiven Buchhandlung von 
Hakkâri. Die zweite, reale Buchhandlung Umut (Hoffnung) in Şemdinli wartet 
noch auf ihren Dichter oder Romanautor. Die Täterfiguren sind Personen, die für 
den Geheimdienst der Gendarmerie agieren. Einer wirft eine Handgranate. Ein 
Unbeteiligter stirbt, einer wird verwundet. Der Laden wird verwüstet, wiederher-
gestellt. Hauptfigur ist der Inhaber der Buchhandlung; am 21. Juli 2007 war er in 
der ARD zu sehen.50 Weitere Figuren: ein Staatsanwalt, der mit Dienstenthebung 
bestraft wird; die Bevölkerung, die die Täter gestellt hat; die Zivilrichter, die sie 
verurteilten, und die Militärrichter, die sie auf freien Fuß gesetzt haben51; 
schließlich der Ministerpräsident, der Respekt für die Identität der Einheimi-
schen einforderte, indem er erklärte, dass es in der Türkei eine „übergeordnete 
Identität“ aller Staatsbürger gebe, das Land aber ein Mosaik vieler ethnischer 
„Unteridentitäten“ sei (Seufert 2006; Güsten 2007; Grigoriadis 2007). Ich schlie-
ße hier vorläufig und widme dies meiner lieben Freundin und Kollegin Barbara 
Kellner-Heinkele, der wir so viel verdanken. 

Literatur 

Bobek, Hans 1938. Forschungen im zentralkurdischen Hochgebirge zwischen 
Van- und Urmia-See (Süd-Ost-Anatolien und West-Azerbaidschan). In: Peter-
manns geographische Mitteilungen: 152–162; 215–228.  

Bruinessen, Martin van 1996. Violations of Human Rights in Turkish Kurdistan. Re-
port of a Fact-finding Mission of Pax Christi ... to Newroz 1993. Amsterdam. 

Chevalier, Michel 1985. Les montagnards chrétiens du Hakkari et du Kurdistan septen-
trional. Paris. 

                                                                                          
49  Zur Dattelpalme vgl. Giese 1986: 132-135. 
50  In einem Dokumentarfilm des ARD Europamagazins der Redakteure Michael Matting 

und Gunnar Köhne. 
51  Zwischenbericht in Der Fischer Weltalmanach 2007, Frankfurt 2006: 483‒484; das Verfahren 

vor dem Militärgericht Van sollte am 6. Juni 2008 weitergeführt werden; die Feldwebel 
brauchen wegen der Entfernung ihrer neuen Einsatzorte nicht an der Verhandlung teilzu-
nehmen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 268 

Çapraz, Erkan 2008. Köprülü kitap bekliyor. yuksekovahaber.com 17.03. http:// 
www.yuksekovahaber.com/news_detail.php?id=7083, zuletzt abgerufen am 
30.03.2008. 

Çevre Raporu 2005 = Hakkâri Valilıiği, Hakkâri 2005 yılı il çevre durum raporu, 
Hakkâri 2006. www.cedgm.gov.tr/icd_raporlari/hakkari05.pdf, zuletzt abgeru-
fen 01.04.2008. 

Edgü, Ferit 1977. O. Roman. İstanbul. 
– 20025 [1977]. O. Hakkâri’de bir Mevsim. İstanbul. 
– 1987. Ein Winter in Hakkari. Übers. Sezer Duru. Zürich. 
– 1989. Une saison à Hakkari. Übers. Gertrude Durusoy. Paris. 
Erzeren, Ömer 2007. Vielsprachigkeit als separatistisches Verbrechen. Qantara.de 

12.07. http://www.qantara.de/webcom/show_article.php/_c-468/_nr-778/ihtml, 
zuletzt abgerufen 02.04.2008. 

Der Fischer Weltalmanach 2007. Frankfurt 2006. 
Der Fischer Weltalmanach 2008. Frankfurt 2007. 
Fuller, Thomas 2004. Minefields Loom as Turks Await EU. International Herald 

Tribune, 28 October. 
– 2004. On Turkey’s fault lines. International Herald Tribune, 29 October. 
Giese, Alma 1986. Al-Qazwînî. Die Wunder des Himmels und der Erde. Aus dem 

Arabischen übertragen und bearbeitet. Darmstadt. 
Grigoriadis, Ioannis N. 2007. Türk or Türkiyeli? The Reform of Turkey’s Minority 

Legislation and the Rediscovery of Ottomanism. In: Middle Eastern Studies 
(43/3): 423–438. 

Grothusen, Klaus-Detlev (Hrsg.) 1985. Türkei. Südosteuropa-Handbuch Band IV. 
Göttingen. 

Güsten, Susanne 2007. Kurdenpolitik der türkischen Regierungspartei AKP. Zwei 
Schritte vor, einer zurück. Qantara.de. http://www.qantara.de/webcom/show_ 
article.php/_c-297/_nr-79/-p1-/ihtml?, zuletzt abgerufen am 02.04.2008. 

Hauser, Hans 1979. Die Kurden. Stiefsöhne Allahs. Berlin. 
Hees, Syrinx von 2002. Enzyklopädie als Spiegel des Weltbildes. Wiesbaden.  
Hütteroth, Wolf-Dieter 1982. Türkei. Darmstadt. 
– 1985. Geographische Grundlagen. In: Klaus-Detlev Grothusen (Hrsg.). Türkei. 

Südosteuropa-Handbuch Band IV. Göttingen, 13–26. 
– /Höhfeld, Volker 2002. Türkei: Geographie, Geschichte, Wirtschaft, Politik. Darm-

stadt. 
İçişleri Bakanlığı İller Müdürlüğü 1969. Köylerimiz. Ankara. 
Jongerden, Joost 2007. The Settlement Issue in Turkey and the Kurds. An Analysis of 

Spatial Politics, Modernity and War. Leiden/Boston. 
Joseph, John 2000. The Modern Assyrians of the Middle East. Encounters with Western 

Christian Missions, Archeologists, and Colonial Powers. Leiden.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


MENSCH UND NATUR AN DER SÜDOSTGRENZE DER TÜRKEI 

 

269 

Kaya, Semiran 2007. Türkentum als Ideal. Qantara.de 04.02. http://www.qantara. 
de/webcom/show_article.php/_c-297/_nr-58/ihtml, zuletzt abgerufen 02.04.2008. 

Köy Köy Türkiye. Yol atlas. 1/400.000. İstanbul 2004. 
Köylerimiz’in adları. İstanbul 1928. NINO (Nederlands Instituut voor het Nabije 

Oosten) (Fotokopie). 
Mater, Nadire 20015 [1998]. Mehmedin kitabı. Güneydoğu’da savaşmış askerler 

anlatıyor. İstanbul. 
– 2001. Mehmets Buch. Türkische Soldaten berichten über ihren Kampf gegen kurdische 

Guerillas. Übers. Johannes Cassar. Frankfurt. 
– 2005. Voices from the Front: Turkish Soldiers on the War with the Kurdish Guerrillas. 

Transl. Ayse Gul Altinay. New York. 
OtoAtlas Türkiye. Karayolları haritası 1/600.000. İstanbul 2004. 
Öktem, Kerem 2008. Creating the Turk’s Homeland: Modernization, Nationalism and 

Geography in the Late 19th and 20th Centuries. http://www.hks.harvard.edu/ 
kokkalis/GSW5/oktem.pdf, zuletzt abgerufen am 02.04.2008. 

Pamukoğlu, Osman 2004. Unutulanlar dışında yeni bir şey yok. Hakkâri ve Kuzey 
Irak dağlarında askerler. İstanbul. 

Pope, Nicole and Hugh 1997. Turkey Unveiled. Atatürk and After. London. 
Pusch, Barbara 1997. Über den antimodernistischen Umweltdiskurs in der Türkei. Mus-

limische Intellektuelle und Grüne im Vergleich. Frankfurt/Wien. 
Sagaster, Börte 2007. Mord „Alaturka“. Der türkische Kriminalroman seit 1990. 

In: Der Deutschunterricht (LIX/2): 50–56. 
Sanders, J. C. J. 1997. Assyrian-Chaldean Christians in Eastern Turkey and Iran. Their 

Last Homeland Re-charted. Hernen. 
Sarızeybek, Erdal 2006. Şemdinli’de sınırı aşmak!... Ankara. 
Scholl-Latour, Peter 2001. Allahs Schatten über Atatürk. Die Türkei in der Zerreißpro-

be. Berlin 1999. München. 
Selby, Bettina 1993. Beyond Ararat. A Journey through Eastern Turkey. London. 
Seufert, Günter 2006. Tabuisierung der Minderheitenfrage. Qantara.de 22.02. 

http://www.qantara.de/webcom/show_article.php/_c-468/_nr-
484/ihtml?PHPSESSID=5, zuletzt abgerufen am 03.04.2008. 

Somer, Murat 2004. Turkey’s Kurdish Conflict: Changing Context and Domestic 
and Regional Implications. In: Middle East Journal (58): 235–253. 

Stenberg, Leif 1996. The Islamization of Science. Four Muslim Positions Developing an 
Islamic Modernity. Lund. 

Strohmeier, Martin/Yalçın-Heckmann, Lale 2003. Die Kurden. Geschichte, Politik, 
Kultur. München. 

Tuna, Orhan 1959. Türkei. In: Handwörterbuch der Sozialwissenschaft. Bd. X. Göt-
tingen: 417. 

Turan, Tevfik (Hrsg.) 2005. Von Istanbul nach Hakkâri. Eine Rundreise in Geschichten. 
Mit einem Nachwort von Erika Glassen. Zürich. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 270 

Türkünal, Süleyman 1953. Géologie de la région de Hakkâri et de Başkale (Turquie). 
Thèse présentée à la Faculté des Sciences de l’Université de Genève pour ob-
tenir le grade de docteur ès sciences géologiques et minéralogiques. Ankara. 

Yalçın-Heckmann, Lale 1991. Tribe and Kinship among the Kurds. Frankfurt a. M. 
Yegen, Mesut 2007. Grenzen der Assimilierungspolitik. Aus dem Türkischen von 

Monika Carbe. Qantara.de 21.02. http://www.qantara.de/webcom/show_article. 
php/_c-468/_nr-697/ihtml, zuletzt abgerufen 02.02.2008. 

Yıldız, Kerim 2005. The Kurds in Turkey: EU Accession and Human Rights. With a 
Foreword by Noam Chomsky. London. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die landwirtschaftlichen Erfolge  
der koreanischen Zwangsumsiedler  
in Usbekistan 

Adolat Rakhmankulova, Taschkent 

Es gibt viele Studien zum Problem der deportierten Völker in der UdSSR.1 Trotz-
dem bleibt die sozioökonomische Lage der Deportierten in den Umsiedlungsorten 
(vgl. Bruhl 1999; ausführlich Kim 2000), unter anderem in Usbekistan (siehe die 
Arbeiten von Kim 1993; Kim 1999; Rahmankulova 2001, 2005, 2007; Khan 2006), 
nur wenig erforscht. Auch der Beitrag der deportierten Völker zum sozioökönomi-
schen, wissenschaftlichen und kulturellen Leben der Republik Usbekistan wurde 
bisher kaum untersucht, und dieses Thema ist bisher als Forschungsproblem kaum 
erkannt. Dabei sind zum Beispiel folgende Themen von großem Interesse: der 
Anbau von Reis und Kenaf (eine einjährige Faserpflanze aus der Hibiskus-Familie, 
die in Zentralasien für die Textilindustrie angebaut wird) neben Baumwolle durch 
die Koreaner, der Anbau von Treibhauskulturen durch die Krimtataren und der 
Tabakanbau der Meschet-Türken in Usbekistan. Vertreter dieser Völker leisteten ei-
nen bedeutenden Beitrag nicht nur zur Landwirtschaft, sondern auch zu anderen 
Bereichen des wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Lebens Usbekistans.  

In meinem Beitrag möchte ich die Leistungen dieser Völker in der Landwirt-
schaft am Beispiel der Koreaner thematisieren, die im Jahre 1937 vom Fernen 
Osten nach Usbekistan zwangsumgesiedelt wurden.  

Archivdokumente zeigen, dass bis zum 10. November 1937 in den Bezirken 
und Städten der Usbekischen SSR 16.307 koreanische Familien (insgesamt 
74.500 Personen) angesiedelt wurden (CGA RUz, F. 837, Op. 32, D. 593, L. 91). 
Die Ansiedlung verlangte nach der Lösung vieler Probleme, unter anderem der 
sehr schwierigen Wohnungsverhältnisse. Die Koreaner gründeten Kolchosen und 
waren vor allem in der Landwirtschaft tätig. Der Rat der Volkskommissare der 
Usbekischen SSR stellte am 11. Oktober 1937 in seinem Beschluss Nr. 1546 
„Über die Koreaner“ Bewässerungsflächen für die koreanischen Siedlungen zu 
Verfügung, „vor allem durch die Abschaffung einer Reihe von Sowchosen und 
Hauswirtschaften“.2 Letztlich entstanden auf den bereit gestellten bewässerten 
Landflächen der Republik (etwa 17.368 Hektar) 6.929 Höfe, was 74,5 % aller Hö-

1  Siehe beispielsweise: Conquest 1960, Hoffman 1974, Nekrich 1978, Češko 1988, Vormsbe-
cher 1988, Parsadanova 1989, Bugaj 1992, Milova 1992, Poljan 2001, Eisfeld 1995, Pohl 
1999, Williams 2001 und andere Autoren. 

2  Die neu gegründeten Kolchosen bekamen Land von den aufgelösten Sowchosen, ferner 
von Abteilungen der Arbeitsversorgung, den individuellen Höfen und teilweise aus staatli-
chen Landbeständen.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADOLAT RAKHMANKULOVA 272 

fe der umgesiedelten koreanischen Kolchosbauern ausmachte. In Usbekistan, die 
Karakalpakische ASSR eingeschlossen, siedelten in 48 neuen und 148 alten Kol-
chosen 10.210 Familien. Die genannten koreanischen Familien wurden im Gro-
ßen und Ganzen bis zum Beginn der Saatkampagne im Jahr 1938 untergebracht 
(CGA RUz, F. 837, Op. 32, D. 1228, LL. 45–46). 

„Gleichzeitig mit der Organisation der koreanischen Kolchosen verliefen Flurbereini-
gungsarbeiten unter sehr schweren Bedingungen. Bekannt ist, dass bis zum Ende der 
1930er Jahre alle besseren Bewässerungsflächen in Usbekistan für die Baumwollwirt-
schaft genutzt wurden. Die koreanischen Kolchosen jedoch konzentrierten sich auf den 
Reisanbau. Deswegen gab es eine einzige Möglichkeit, sie mit Land zu versorgen: ihnen 
Flächen zuzuweisen, die für den Baumwollanbau ungeeignet waren. Dies waren Neu-
landflächen, Schilfgebiete und Auen an den Ufern der Flüsse Čirčik, Syrdar’ja und 
Amudar’ja. Oft handelte es sich um versumpfte Böden, weswegen man für ihre Bestel-
lung erhöhten Kraftaufwand und finanzielle Mittel benötigte.“ (Kim 1993: 42–43). 

Neben der Neuorganisation ihrer Wirtschafts- und Wohnverhältnisse mussten 
die Koreaner also große Arbeit leisten, um versumpfte Altbrachen sowie mit Rie-
sengras und Schilf bewachsene Neulandflächen zu erschließen und für die Land-
wirtschaft nutzbar zu machen, indem sie diese Landflächen meliorierten.  

In Mittelasien und Kasachstan spielten die Koreaner eine besondere Rolle so-
wohl in der Verbreitung des bewässerten Reisanbaus als auch in der Erschließung 
des Neulands. Um das Neuland zu entsalzen, baute man zunächst bewässerten 
Reis an. Dann säte man das einjährige Süßgras žugara (Sorghumhirse), und erst 
nach einigen Jahren war der Boden für Baumwolle bereit. Nicht zufällig spielten 
in vielen großen Reisbetrieben Mittelasiens und Kasachstans die Koreaner von 
den 1930er bis zu den 1990er Jahren eine bedeutende Rolle. In der Regel leiteten 
sie Reisanbaubrigaden oder Reisanbauabteilungen in Kolchosen mit vielen Wirt-
schaftszweigen. Viele koreanische Reisexperten nahmen an der Verbesserung 
vorhandener und der Züchtung neuer Reissorten teil. 

Usbekistan war in den 1930er Jahren eine der wichtigsten Republiken der 
UdSSR, in der Reis angebaut wurde. Es verfügte über 45 % aller Reisflächen der 
Sowjetunion, der Plan für die Reisernte wurde jedoch in den Jahren 1935–36 
nicht erfüllt. Der Beschluss des Rats der Volkskommissare und des Zentralkomi-
tees (ZK) der Kommunistischen Partei Usbekistans vom 19. August 1936 sah vor, 
bis 1942 die Hektarerträge von Reis auf 40 Dezitonnen zu steigern und die Reis-
anbauflächen von 62.000 Hektar im Jahr 1937 auf 85.400 Hektar im Jahr 1942 zu 
erweitern (Socialističeskaja rekonstrukcija sel’skogo chozjajstva, 1937‒6: 12; Kim 1993: 
47–48). Für die Erfüllung dieses Plans wurden die koreanischen Umsiedler he-
rangezogen, da sie im Reisanbau gute Kenntnisse und Erfahrung vorweisen 
konnten. Die Reisernte Usbekistans betrug im Jahre 1940 510.613 Dezitonnen3, 
was eine Steigerung gegenüber dem Jahr 1939 um 177.000 Dezitonnen darstellte 
(Kim 1970: 24). Die koreanischen Umsiedler versuchten mit enormem Kraftauf-
                                                                                          
3  Eine Dezitonne entspricht 100 Kilogramm. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LANDWIRTSCHAFTLICHE ERFOLGE DER KOREANISCHEN ZWANGSUMSIEDLER 273 

wand in den Jahren 1937 bis 1940 die Basis für ihre wirtschaftlich-technische Tä-
tigkeit sowie für ihre Wohn- und Lebensverhältnisse zu schaffen. Es entstanden 
große Zentren der Landwirtschaft, in denen die Koreaner den Reisanbau betrie-
ben, worin sie bald bemerkenswerte Erfolge erreichten.  

Hier ist zu berücksichtigen, dass die Umsiedler verpflichtet waren, sich an der 
Lösung der Aufgaben zu beteiligen, die die Zentralorgane für die Entwicklung al-
ler Sparten der Volkswirtschaft vorgaben. Mit dem Einkommen der Umsiedler 
sollten einige Probleme entschärft werden, unter anderem die Versorgung der 
Landwirtschaft – vor allem im Baumwollanbau – mit Arbeitskräften. In Überein-
stimmung mit den Beschlüssen des Wirtschaftsrates vom 26. Juni 1939 (Nr. 614–
120-C) sowie des Rates der Volkskommissare und des ZK der Kommunistischen 
Partei Usbekistans vom 14. August 1939 (Nr. 427-C) „Zum Abschluss der wirt-
schaftlichen Organisation der koreanischen Umsiedler“ war geplant, 650 koreani-
sche Familienbetriebe aus den Reihen der Arbeiter und Angestellten, die noch 
keinem Betrieb oder keiner Behörde Usbekistans unterstanden, zur Erschließung 
der Altbrachen in die Hungersteppe zu schicken (CGA RUz, F. 314, Op. 1, D. 6, 
LL. 143; D. 4, LL. 35–36). 

Während des Zweiten Weltkrieges wurden die Koreaner, wie auch andere Bevöl-
kerungsgruppen in Usbekistan, für den Umbau der Wirtschaft zu Kriegszwecken 
mobilisiert. Sie gingen an die so genannte „Arbeitsfront“ und arbeiteten in den Fa-
briken und Werken der Republik sowie in den von West- und Zentralrussland nach 
Usbekistan evakuierten Betrieben, ferner auch in den Kohlegruben nahe der Stadt 
Angren im Achangarantal, auf den Ölfeldern des Ferganatals, beim Bau des Fark-
had-Wasserkraftwerks, des Hüttenwerks in der Stadt Bekabad und anderswo. Um 
die neu erschlossenen Landflächen, auf denen Baumwolle, Reis, Obst und Gemüse 
angebaut werden sollten, mit Wasser zu versorgen, entschied die Regierung der Re-
publik im Jahre 1942, den Nordtaschkenter Kanal zu bauen. Tausende von Kol-
chosarbeitern aus den Bezirken Nižnij Čirčik, Srednij Čirčik und Verchnij Čirčik 
des Taschkenter Gebiets wirkten am Bau des Kanals mit – darunter auch die korea-
nischen Kolchosbauern. Dass die Koreaner für den Bau des Hüttenwerks in Beka-
bad herangezogen wurden, bezeugt unter anderem die Anordnung Nr. 4726 des 
Staatlichen Verteidigungskomitees vom 5. Dezember 1943: 

„Die Hauptverwaltung für die Aufstellung und Komplettierung der Truppen der Roten 
Armee, namentlich der Genosse Smorodinow, soll in der Usbekischen Sozialistischen 
Sowjetrepublik 2.500 wehrpflichtige Koreaner mobilisieren und sie zum 1. Januar 1944 an 
die Arbeit beim Aufbau des ‚Usbekischen Hüttenwerks’ schicken.“ (Knyševskij 1994: 58.) 

In diesem Zusammenhang ist zu erwähnen, dass in all diese Arbeiten auch die 
indigenen Ethnien einbezogen waren, ebenso die später eingetroffenen Zwangs-
umsiedler aus der Krim und dem Kaukasus.4  

                                                                                          
4  Wie die Arbeit der nach Usbekistan deportierten Völker organisiert wurde, bleibt einer 

selbständigen Studie vorbehalten.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADOLAT RAKHMANKULOVA 274 

Wegen des Krieges veränderte sich das Verhältnis zwischen den Saatmengen 
landwirtschaftlicher Kulturen. Das Lebensmittelproblem spitzte sich zu: man 
musste Lebensmittel für die Front, für die eigene Bevölkerung und für die von 
den Frontgebieten evakuierten Menschen bereitstellen. Dies führte zur Vergröße-
rung des Getreide-, vor allem des Reisanbaus. Dabei waren auch neue Kulturen 
zu erschließen, zum Beispiel Zuckerrüben und Kenaf. Auch der Anbau von Obst 
und Gemüse musste erhöht werden. Aber wie in den Vorkriegsjahren spielte die 
Baumwolle die Hauptrolle in der Landwirtschaft Usbekistans.  

Während des Krieges erzielten die koreanischen Kolchosen, beispielsweise „Po-
larstern“ (Poljarnaja zvezda) und „Leuchtturm des Nordens“ (Severnyj majak), große 
Erträge von Reis und anderen landwirtschaftlichen Kulturen. Der Leiter der Abtei-
lung für Organisations- und Ausbildungsarbeit im ZK VKP(b) B. Kozlov berichte-
te dem Sekretär des ZK VKP(b) Malenkov: 

„In der überwiegenden Mehrzahl ist die organisatorisch-wirtschaftliche Lage der koreani-
schen Kolchosen zufrieden stellend. Die Kolchosbauern sorgen gut für die Saat. Die 
Ernteerträge von Baumwolle und vor allem von Reis sind hoch. Die Staatsverpflichtun-
gen, die die landwirtschaftlichen Lieferungen betreffen, werden pünktlich eingelöst.“ 
(RGASPI, F. 17, Op.122, D. 99, L. 42.) 

Der Kolchos Poljarnaja zvezda im Bezirk Mittleres Čirčik erwirtschaftete zum Bei-
spiel 40,1 Zentner Reis pro Hektar, was das zweitbeste Ergebnis in der gesamten 
Republik ausmachte (Istorija Uzbekskoj SSR. T. 4, 1968:105). 

Nach Kriegsende wurden alle Arbeitsressourcen für den Wiederaufbau und die 
Entwicklung der Wirtschaft der Republik mobilisiert. Am 2. Februar 1946 verab-
schiedete der Rat der Volkskommissare der UdSSR den Beschluss „Über Maßnah-
men für die Wiederherstellung und den weiteren Aufbau des Baumwollanbaus in 
den Jahren 1946 bis 1953 in Usbekistan“. Die Tagung des Obersten Rates der Usbe-
kischen SSR verabschiedete am 30. August 1946 das „Gesetz über den Fünfjahres-
plan für den Wiederaufbau und die Entwicklung der Volkswirtschaft der Republik 
in den Jahren 1946 bis 1950“. Die Hauptaufgabe bestand in der Entwicklung des 
Baumwollanbaus. In Übereinstimmung mit dem „Gesetz über den Fünfjahresplan“ 
gehörten für die koreanischen Kolchosen der Baumwollanbau und der Anbau ande-
rer technischer Kulturen zu den wichtigsten Aufgaben. Diese Anordnung aus den 
zentralen Machtorganen bewirkte in den koreanischen Kolchosen eine grundlegen-
de Umstrukturierung in Bezug auf die landwirtschaftlichen Kulturen. Auf Kosten 
der Reisanbauflächen vergrößerten sich die Baumwollplantagen; der Baumwollan-
bau spielte nach und nach die Hauptrolle in den koreanischen Kolchosen.  

An allen Erfolgen der Landwirtschaft Usbekistans lässt sich der Beitrag der ko-
reanischen Kolchosen feststellen, die zu den Hauptlieferanten von Reis in der 
Republik geworden waren. Der Kolchos Poljarnaja zvezda beispielsweise erschloss 
während der vier Kriegsjahre 1.080 Hektar Neuland; die Anbaufläche des Kol-
chos wurde um das Fünfeinhalbfache vergrößert und die Saat von Baumwolle 
und Reis verzehnfacht (Kim 1965: 233). Der Vorsitzende des Kolchos, Kim Pen 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LANDWIRTSCHAFTLICHE ERFOLGE DER KOREANISCHEN ZWANGSUMSIEDLER 275 

Hva, erhielt zweimal die Auszeichnung „Held der sozialistischen Arbeit“. Im 
Staatlichen Taschkenter Gebietsarchiv befindet sich ein die damalige Zeit schil-
lernd charakterisierender Brief von Kim Pen Hva auf eigenem Briefbogen: 

„Der Vorsitzende des Kolchos ‚Poljarnaja zvezda’ des Molotov-Dorfrats im Bezirk Sred-
nij Čirčik, der Abgeordnete des Obersten Rats der Usbekischen SSR  
___________________ 

3. Mai 1948 
DIENSTBERICHT 
an den Rat für die Angelegenheiten der Kolchosen im Gebiet Taškent 
Genossen VOLKOV. 
Ich danke Ihnen herzlich für die Gratulation anläßlich meiner Auszeichnung mit dem 
Regierungstitel ‚Held der sozialistischen Arbeit’. 
Ich verspreche Ihnen, in Zukunft noch intensiver für den Erfolg der sozialistischen 
Landwirtschaft zu arbeiten. 

KIM PEN HVA [=Unterschrift]“ 
(Gosudarstvennyj archiv Taškentskoj oblasti ..., F. 680. Op. 1, D. 53, L. 83.) 

Auch in anderen Bereichen der Landwirtschaft profilierten sich die Koreaner in 
Usbekistan, zum Beispiel beim Anbau von kenaf – einer einjährigen Faserpflanze 
aus der Familie Hibiskus, die in Zentralasien für die Textilindustrie angebaut 
wird. Die Kenaferträge betrugen in den 1920er und 1930er Jahren lediglich 10 bis 
15 Dezitonnen pro Hektar. Die koreanischen Kolchosen jedoch, die den Kenaf- 
anbau in Usbekistan quasi monopolisiert hatten, konnten in den frühen 1950er 
Jahren 70 bis 80 Dezitonnen pro Hektar erwirtschaften (Šin 2003). 

Die neu aufgefundenen Materialien im Staatlichen Archiv des Gebiets Sur-
chandar’ja zeigen, dass die Kenntnisse und Erfahrung der Koreaner im Reisanbau 
auch noch in den 1960er Jahren auf den neu erschlossenen Landflächen benötigt 
wurden. So begann man im Jahre 1961 – nach dem Beschluss des ZK der Kom-
munistischen Partei Usbekistans und des Ministerrats der Usbekischen Republik 
sowie nach den Beschlüssen des Gebietskomitees Surchandar’ja der KP Usbeki- 
stans und des Exekutivkomitees Surchandar’ja – mit der Anlage neuer Felder am 
Fluss Amudar’ja im Bezirk von Termez5, auf denen unbehandelter Reis (šala) und 
andere Nutzpflanzen angebaut wurden. Von 1961 bis 1964 wurden im Tal des 
Amudar’ja drei neue Kolchosen – „Funke“ (Iskra), „Grenzsoldat“ (Pograničnik) 
und „Morgenröte“ (Rassvet) – gegründet, die sich vor allem auf den Reisanbau 
spezialisierten. Damit diese Kolchosen ständig mit Arbeitskräften versorgt waren, 
beschlossen die Gebietsbehörden alljährlich die Umsiedlung einzelner Höfe. 
Diese Umsiedlung erfolgte auf eine so genannte Einladung der Kolchosverwal-
tungen aus dem Gebiet Surchandar’ja sowie aus anderen Gebieten. Von 1961 bis 
1965 wurden 1.370 Höfe in die Reis anbauenden Kolchosen umgesiedelt6, die 

                                                                                          
5  Der Bezirk Termez befindet sich im Gebiet Surchandar’ja im Süden Usbekistans. 
6  In den genannten Kolchosen siedelten sich koreanische Familien aus dem Gebiet Taškent 

an, so dass die ethnische Zugehörigkeit der Kolchosmitglieder koreanisch war.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADOLAT RAKHMANKULOVA 276 

insgesamt 3.234 arbeitende Familienmitglieder zählten. So gingen 750 Höfe (mit 
1.692 arbeitsfähigen Bauern) in den Kolchos Iskra, 439 Höfe (mit 1.098 arbeits-
fähigen Bauern) in den Kolchos Pograničnik und 181 Höfe (mit 455 arbeitsfähi-
gen Bauern) in den Kolchos Rassvet über (Gosudarstvennyj archiv Surchandar’inskoj 
oblasti ..., F. 474, Op. 1, D. 136, LL.: 7–8). 

Für die Erschließung neuer Landflächen, die Durchführung von Bewässe-
rungsarbeiten, den Einkauf von landwirtschaftlichen Geräten, von Baggerma-
schinen, Pumpenanlagen sowie von Transportmitteln und anderem machten die 
Kolchosen lang- und kurzfristige Anleihen bei der Staatsbank, die den Kolchosen 
ein Darlehen unter bestimmten Bedingungen und mit einer bestimmten Rück-
gabefrist gewährte. In den ersten Jahren ihrer Gründung blieb die Rentabilität 
der koreanischen Kolchosen niedrig. Im Kolchos Iskra zum Beispiel sanken bei-
spielsweise die Hektarerträge von šala von 46,8 Dezitonnen im Jahr 1961 auf 
22,9 Dezitonnen im Jahr 1964; die Bruttoernte von šala sank in der genannten 
Zeitperiode um 1.908 Tonnen (a.a.O.: L. 7). Die Rentabilität der Kolchosen be-
trug 1964 insgesamt 68,4 % gegenüber 119,3 % im Jahr 1960. Der Grund für die-
se schlechte Produktivität der koreanischen Kolchosen zu jener Zeit war der Um-
stand, dass die Erschließung der Länder für den Reisanbau sowie den Anbau an-
derer Kulturen ohne Erkundungs- und Projektierungsarbeiten und in der Regel 
von den Kolchosen selbst durchgeführt wurde. Für die Organisation von Pla-
nungsarbeiten und eine vollständige Durchführung von Bewässerungs- und Me-
liorationsarbeiten auf den neuen Landflächen hatten die Kolchosen keine genü-
gende technische und finanzielle Basis (z. B. erfolgte die Wasserzufuhr mit Hilfe 
von Pumpen aus dem Amudar’ja). Aber die Situation dieser Betriebe änderten 
sich in den nachfolgenden Jahren zum besseren und die koreanischen Kolchosen 
erzielten gewisse Erfolge bei der Erschließung von Landflächen für den Anbau 
von Reis und anderen landwirtschaftlichen Kulturen.  

Abschließend lässt sich sagen, dass die umgesiedelten Koreaner die neuen 
Landflächen für den Anbau landwirtschaftlicher Kulturen erschlossen und dabei 
hohe Ergebnisse erreichten – trotz landschaftlicher und klimatischer Unterschie-
de zwischen ihrem Heimatland und den Umsiedlungsgebieten, trotz fehlender 
ökologischer Bedingungen für ihre traditionelle Landwirtschaft und unzurei-
chender finanzieller und technischer Basis. Waren die Koreaner in ihren ersten 
Deportationsjahren gezwungen, Landflächen für ihre Wirtschaft zu erschließen 
und ihr neues Leben am Ort der Deportation zu organisieren, siedelten sie in 
den 1960er Jahren freiwillig im Amudar’ja-Tal, wo es an Arbeitskräften mangelte: 
denn sie waren selbst an dieser Region interessiert. Indem die Koreaner Neuland 
erschlossen und Erfolge in der Landwirtschaft erzielten, leisteten sie einen bedeu-
tenden Beitrag für die Wirtschaft der Republik Usbekistan.  

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


LANDWIRTSCHAFTLICHE ERFOLGE DER KOREANISCHEN ZWANGSUMSIEDLER 277 

Literatur 

Brul’, Viktor 1999. Deportirovannye narody v Sibiri (1935–1965 gg.). Sravnitel’nyj 
analiz. In: I. L. Ščerbakova (Hrsg.). Repressii protiv sovetskich nemcev. Nakazannyj 
narod. Moskva: 95–117. 

Bugaj, Nikolaj F. (Hrsg.). 1992. Iosif Stalin – Lavrentiju Berii: ‛Ich nado deportirovat’. 
Moskva. 

Češko, Sergej V. 1988. Vremja stirat’ „belye pjatna”. In:  Sovetskaja ėtnografija (6): 
3–15. 

CGA RUz = Central’nyj gosudarstvennyj archiv Respubliki Uzbekistan. F. 837, Op. 32, 
D. 593, L. 91. 

– F. 837, Op. 32, D. 1228, LL. 45–46. 
– F. 314, Op. 1, D. 6, LL. 143; D. 4, LL. 35–36. 
Conquest, Robert 1960. The Soviet Deportation of Nationalities. London/New York. 
Eisfeld, Alfred/Herdt, Viktor (Hrsg.) 1995. Deportation, Sondersiedlung, Arbeitsar-

mee: Deutsche in der Sowjetunion 1941 bis 1956. Köln. 
Gosudarstvennyj archiv Surchandar’inskoj oblasti Respubliki Uzbekistan, F. 474, Op. 1, 

D. 136, LL. 7–8. 
Gosudarstvennyj archiv Taškentskoj oblasti Respubliki Uzbekistan, F. 680. Op. 1, D. 53, 

L. 83. 
Hoffman, Joachim 1974. Deutsche und Kalmyken 1942–1945. Freiburg. 
Istorija Uzbekskoj SSR. 1968. V 4-ch tomach. T. 4. Otv. red. Aminova R. Ch. i 

drugie. Taschkent. 
Khan, V. S. 2006. K istoriografii isučenija kobondi. In: Istoriografičeskaja nauka v 

Usbekistane: dostiženija i problemi razvitija. Materialy istoriografičeskich čtenij – 
2004. Taschkent. 

Kim, G. N. 2000. Korjo Saram. Istoriografija i bibliografija. Almaty. 
Kim P. G. 1993. Korejcy Respubliki Usbekistan. Istorija i sovremennost’. Taschkent. 
Kim, P. N. 1970. Dejatel’nost’ Kommunističeskoj partii Uzbekistana po organisacionno-

chozjajstvennomu ukrepleniju korejskich kolchozov (1937–1941 gg.). Avtoreferat na 
soiskanii učenoj stepeni kandidata istoričeskich nauk. Taschkent. 

Kim, Syn Hva 1965. Očerki po istorii sovetskich korejcev. Alma-Ata. 
Kim, V. D. 1999. Pravda – polveka spustja. Tashkent. 
Knyševskij, Pavel N. 1994. Gosudarsvennyj komitet oborony: metody mobili-

zacii trudovych resursov. In: Voprosy istorii (2): 58. 
Milova, O. L. (Hrsg.). 1992. Deportacija narodov v SSSR (1930–1950-е gg.). Mate-

riali k serii “Narody i kul’tura”. Vyp. ХII. T. 1. Moskva. 
Nekrich, Alexander M. 1978. The Punished Peoples. New York. 
Parsadanova, Valentina S. 1989. Deportacija naselenija iz Zapadnoj Ukrainy i 

Zapadnoj Belorussii v 1939–1941 gg. In: Novaja i novejšaja istorija (2): 26–44. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ADOLAT RAKHMANKULOVA 278 

Pohl, J. Otto 1999. Ethnic Cleansing in the USSR, 1937–1949. Westport, CT/ 
London. 

Poljan, Pavel M. 2001. Ne po svoej vole… Istorija i geografija prinuditel’nych migracij v 
SSSR. Moskva. 

Rakhmankulova, Adolat Kh. 2007. Das „Kontingent der koreanischen Aussiedler“ 
oder „Gäste“ in Usbekistan (Über Archivdokumente zur Geschichte der depor-
tierten Koreaner). In: 30th Anniversary Conference of Association for Korean Stud-
ies in Europe (AKSE). Proceedings. Dourdan, France, April 16–20: 202–205. 

– 2005. Iz istorii korejskich pereselenčeskich kolchozov v Uzbekistane (na os-
nove dokumentov archivov Uzbekistana). In: Newsletter of Korean Studies in 
Central Asia (3/11): 74–92. 

– 2001. Dokumenty Central’nogo gosudarstvennogo archiva Respubliki Uzbeki-
stan po istorii deportacii narodov v Usbekistan v 1930-e gody (na primere ko-
rejcev). In: Izvestija koreevedenija Kazakhstana (8): 77–85. 

RGASPI = Rossijskij gosudarstvennyj archiv social’no-političeskoj istorii, F. 17, Op.122, 
D. 99, L. 42. 

Shin, B. N. 2003. Korejskaja obščina Uzbekistana – naibolee krupnaja v stranach 
SNG. Ferghana.ru, 08.04.2003. http://www.ferghana.ru/article.php?id=1547, 
zuletzt abgerufen 10.01.2007. 

Socialističeskaja rekonstrukcija sel’skogo chozjajstva. 1937-6: 12. 
Vormsbecher, Gugo G. 1988. Nemcy v SSSR. In: Znamja (10): 193–203. 
Williams, Brian G. 2001. The Crimean Tatars. The Diaspora Experience and the Forg-

ing of a Nation. Leiden. 
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vom Salzsumpf zum Vogelparadies 
Das geplante Biosphärenreservat  
„Nuratau-Kyzylkum“ in Uzbekistan 

Brigitte Heuer, Berlin 

Blickt man vom höchsten Gipfel des uzbekischen Gebirgszugs Nuratau1 (einer 
von mehreren Ausläufern des südlichen Tienshan-Hochgebirgsmassivs2, die sich 
nach Westen in die Wüste Kyzylkum hinein erstrecken) nach Norden, so bietet 
sich ein phantastischer Ausblick. Auch wenn der Chajat Boši3 mit gerade einmal 
2.169 Meter Höhe eine leicht zu erwandernde Hochgebirgserhebung darstellt, so 
glaubt man sich doch auf dem Dach der Welt und in einem paradiesischen Na-
turzustand. Vor uns fallen in Wellen die Hügel des Nordnuratau steil zur vorge-
lagerten Ebene (einem Teil der Kyzylkum) hin ab, dahinter dehnt sich ein riesiges 
türkisfarbenes Meer aus, das den ganzen Horizont ausfüllt. Nur schwach erahnt 
man im Dunst hinter der ungeheuren Wasserfläche die kazachischen Steppen, 
die sich mehr als tausend Kilometer nach Norden erstrecken. Menschen und 
menschliche Behausungen, die sich in den tief eingeschnittenen und lang gezo-
genen schmalen Tälern des Gebirges weiter talabwärts verstecken, sieht man von 
hier oben nicht, höchstens auf Beutefang kreisende Steinadler oder die seltenen 
Bartgeier, vielleicht auch frei laufende Pferdeherden.  

Dieses Idyll ist jedoch nicht so ungetrübt, wie es auf den ersten Blick erscheint. 
Es ist auch keine naturgegebene Wildnis ‒ wenn es denn überhaupt noch unbe-
rührte Natur gibt. Die Täler des Nurataugebirges stellen vielmehr eine uralte Kul-
turlandschaft dar, welche die Menschen der Natur abgerungen haben, indem sie 
sich durch möglichst optimale Nutzung vorhandener geographisch-klimatischer 
Bedingungen und Ressourcen ihre angepassten Lebensgrundlagen geschaffen ha-
ben. Der erwähnte riesige See, der Ajdarkul, dessen Fläche gegenwärtig größer als 
die des Bodensees ist, existiert erst seit weniger als einem halben Jahrhundert und 
seine Existenz ist nicht zuletzt auch verbunden mit der übermäßigen Wasserent-
nahme aus den Flüssen Zentralasiens zu Zwecken der enormen Ausdehnung des 
wasserintensiven Baumwollanbaus seit den 60er Jahren des 20. Jahrhunderts, 

1  Uzb. Nurota tizmasi (benannt nach der Stadt Nurota), im vilojat (Provinz) Džizaq, ca. 230 
Kilometer südwestlich von Taškent (Luftlinie), ca. 75 Kilometer nördlich von Samarkand 
und 70 Kilometer südlich der kazachischen Grenze. Tadž. qatorkūhi Nurota, russ. Nura-
tinskij chrebet. Die deutsche und englische Bezeichnung „Nuratau“ wurde wohl in Analogie 
zu den nahe gelegenen kleinen Gebirgszügen Aktau, Karatau, Pistalitau gebildet (uzb. togh– 
Berg). 

2  Zur Einteilung und Abgrenzung der zentralasiatischen Gebirgsketten bestehen unter-
schiedliche Auffassungen (vgl. Stöck 1996 5 f.) 

3  Uzb., in etwa „Gipfel von Chajat,“ einem Dorf unterhalb des Berges. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 280 

welche zum Austrocknen und fast völligen Verschwinden des Aralsees führte4, 
des einst viertgrößten Binnengewässers der Welt, – eine ökologische Tragödie 
Zentralasiens, die zum Symbol für eine der größten Umweltkatastrophen in neu-
erer Zeit und für menschliche Hybris wurde (Stadelbauer 1996: 428 ff., National 
Biodiversity Strategy 1998: 98, Micklin 2006: 546–554, Sehring 2007).5 

Das Gebiet, von dem hier die Rede ist, soll in nächster Zukunft den Status eines 
UNESCO-Biosphärenreservats (BR) erhalten – so hoffen noch immer BewohnerIn-
nen, Umweltschützer, ProjektinitiatorInnen und NGOs. Das Nuratau-Kyzylkum-
Biosphärenreservat wäre damit das zweite seiner Art in Uzbekistan (nach dem in 
den Bergen östlich von Taškent gelegenen Čatkal-Biosphärenreservat) und das 
fünfte in Zentralasien.6 Die Anfänge beziehungsweise der Kernbereich des neuen 
Schutzgebiets reichen weit in die sowjetische Zeit zurück und sind schon ein halbes 
Jahrhundert alt: im Jahre 1960 wurde hier zunächst ein Landschaftsschutzgebiet 
(russ. zakaznik), und 1975 ein Naturschutzgebiet (zapovednik)7 mit einer Fläche von 
ca. 260 Quadratkilometern geschaffen, in dessen Kernzone wirtschaftliche Nutzung 
und Siedlungen nicht vorgesehen sind: das Naturschutzgebiet Nuratau.8 

Das Thema Umgang des Menschen mit der Natur in der Sowjetunion wird oft 
assoziiert mit den unvorhergesehenen, lang anhaltenden zerstörerischen Folgen 
des Machbarkeitswahns, der in Phasen der sowjetischen Geschichte dominierte 
(vgl. Stadelbauer 1996, Kap. 5.4: 408 ff.). Es galt, Natur zu erobern und für den 
Menschen nutzbar zu machen. Natürliche Gegebenheiten wurden als domesti-
zierbar, planbar und als beliebig belastbar wahrgenommen, als eine leere Projek-
tionsfläche, die der Mensch nach dem Prinzip der „Umgestaltung der Natur“ (pe-
redelka prirody) formen könne (ebd.: 409). Doch gab es gleichzeitig auch zu sowje-
tischen Zeiten den Naturschutzgedanken, der noch in die vorsowjetische Ära zu-
                                                                                          
4  Auf vielen aktuelleren Karten ist der Aydarkul noch nicht zu finden. Einen Eindruck von 

den Ausmaßen dieses Sees im Vergleich zum geschrumpften Aral bietet die Karte „Usbeki-
stan. Administrative Übersicht“ in Zentralasien-Analysen 37 (2011): 6 (URL: http://www. 
laender-analysen.de/zentralasien/pdf/ZentralasienAnalysen37.pdf; 28.01.2011). 

5  Das rasante Verschwinden des Sees ist dokumentiert in farbigen Satellitenaufnahmen der 
Jahre 2000, 2005, 2008 und 2009, die nunmehr drei kleine Seen als Reste des Aral zeigen. 
Lediglich 8 % des ehemaligen Wasservolumens waren im Jahre noch 2009 erhalten (Ist der 
Aralsee schon verloren? Frankfurter Allgemeine Zeitung, 16. Sept. 2009). Der Syrdar’ja versic-
kert als armseliges Rinnsal etwa 80 Kilometer vor seiner ehemaligen Mündung in der Wü-
ste und illustriert auf traurige Weise das uzbekische Sprichwort „Wo das Wasser endet, en-
det die Erde“.  

6  Tabellarische Übersicht der Naturschutzgebiete mit unterschiedlichem Status in Uzbeki-
stan (Stand 1998) und Erläuterungen zu den Schutzkategorien s. National Biodiversity Stra-
tegy 1998: 45 u. 119 ff. 

7  Gebiet mit höchster Schutzstufe; der Status ist mit einem deutschen Naturschutzgebiet mit 
strikten Auflagen vergleichbar. 

8  Offizielle Bezeichnungen: uzb. Nurota [togh-jonghoq] davlat qŭriqchonasi, tadž. Mamnū’’gohi 
davlatii Nurato, russ. Nuratinskij orecho-plodovoj gosudarstvennyj zapovednik, engl. Nura-
tin/Nuratau Mountain Wallnut Reserve. Eine schematische Farbkarte des geplanten Biosphä-
renreservats einschließlich des ursprünglichen Schutzgebiets von 1960 ist zu finden unter: 
http://www.abasayyoh.com/country/places/nuratau_bioreserve.jpg (20.10.2010). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 281 

rückreicht. Die Idee, bestimmte Landschaften und Naturräume vor weiterer an-
thropogener Einwirkung zu bewahren, das Verschwinden von Arten und Bioto-
pen zu verhindern, verbreitete sich schon im Russischen Reich, und bereits im 
Revolutionsjahr 1917 wurden erste Schritte in diese Richtung getan. Laut Stadel-
bauer wurde in der Sowjetunion eine „sehr fortschrittliche Umweltschutzgesetz-
gebung entwickelt“ (Stadelbauer 1996: 429), an deren Umsetzung es freilich oft 
haperte und welche die großen Umweltschäden aufgrund gravierender Eingriffe 
in den Naturhaushalt nicht verhindern konnte – eine schwerwiegende Erblast des 
„roten Imperiums“ auch in den zentralasiatischen Transformationsländern. In 
sowjetischer Zeit wurden Umweltbelastungen und -gefahren lange Zeit unter Ver-
schluss gehalten und durften nicht öffentlich thematisiert und diskutiert werden. 
Erst in der Spätphase und insbesondere während der Perestrojka entstanden 
Umweltgruppierungen, und Schriftsteller und Journalisten wandten sich dem 
Topos der gefährdeten Natur zu. Der Mythos von der erfolgreichen und gefahr-
losen „Umgestaltung der Natur“ wurde zunehmend entlarvt und die bedrohliche 
Gefährdung der Lebensgrundlagen der Menschen offen angeprangert (so am Bei-
spiel Zentralasiens Seljunin 1989). 

Dessen ungeachtet hatte die Sowjetunion bei der Ausweisung von Schutzge-
bieten theoretisch einen recht hohen Anspruch, der auch internationalen Maß-
stäben, wie den später von der UNESCO entwickelten Konzepten, entsprach. Das 
UNESCO-Programm „Man and Biosphere“ (verabschiedet 1970), das weltweit die 
Schaffung von Biosphärenreservaten (BR) vorsieht, wurde auch von der Sowjet-
union ratifiziert. Einige zentralasiatische Nachfolgestaaten, u. a. Uzbekistan, ha-
ben sich dem Biosphären-Programm angeschlossen. 

Hauptziel bei der Schaffung eines zakaznik im nördlichen Nurataugebirge der 
Sowjetrepublik Uzbekistan im Jahre 1967 und bei der Ausweisung des Gebiets als 
zapovednik im Jahre 1975 war der Schutz des anderenorts durch intensive Beja-
gung schon ausgerotteten endemischen Kyzylkum- oder Severzov-Wildschafs 
(Ovis ammon severtsovi, auch Argali genannt) sowie der Erhalt der jahrhunderteal-
ten Kulturlandschaft mit ihren genetisch wertvollen Walnusswäldern und der viel-
fältigen Flora und Fauna, die sich durch das Zusammentreffen unterschiedlicher 
geographischer Regionen (Pamir-Alai-Gebirgssystem und Kyzylkum-Wüste) her-
ausgebildet hat. Viele der endemischen oder seltenen Pflanzen und Tiere sind im 
„Roten Buch“ Uzbekistans eingetragen. Ursprünglich bestand die typische Vegeta-
tion der höher gelegenen Berghänge aus Zeravšan-Wacholder (Arča – Juniperus sa-
ravschanica) und anderen Nadelbäumen. Schon in antiker Zeit wurden diese Wäl-
der abgeholzt. Heutzutage sind nur noch wenige Restexemplare von riesigen Wa-
choldern und Lebensbäumen (Biota orientalis / Thuja orientalis) erhalten, die auch 
als „Heilige Bäume“ verehrt werden, an die man Wünsche symbolisierende Stoff-
fetzen knüpft (Aleynikova-Tsoy 2005). Die Berghänge sind großteils durch Über-
weidung völlig frei von Vegetation, doch sieht man in der eigentlichen Kern- oder 
Schutzzone des zapovednik, wie sich die Natur regenerieren kann und allmählich 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 282 

die Hänge zurückerobert. In den Talniederungen dominieren anthropogen beein-
flusste Ökosysteme: Obstbaum- und Waldgarten mit Walnüssen (Juglans regia) und 
Aprikosen, an Hängen blühen im Frühjahr Mandelbäume und Pistazien. Die 
Walnusswälder in Zentralasien werden als Relikte aus dem Tertiär angesehen, die 
in dieser Periode der Erdgeschichte weitaus größere Flächen bedeckten. Aufgrund 
veränderter klimatischer Bedingungen konnten sie sich jedoch nur in den ausrei-
chend feuchten Talzonen halten. Hier hat sich in den voneinander isolierten Tä-
lern eine große genetische Vielfalt herausgebildet, bereichert durch von Menschen 
eingeführte, weitere Arten.9 Überhaupt ist Zentralasien Herkunftsgebiet vieler un-
serer europäischen Obstsorten und ein wichtiges genetisches Reservoir.  

Wegen der Trockenheit des Nuratau-Nordhangs musste auch in früheren Jahr-
hunderten mit dem kostbaren Wasser sorglich umgegangen werden. Kleine Was-
serläufe wurden über weite Strecken entlang der Hänge und aquäduktartig um 
Felsvorsprünge herum in kunstvoll aus Schiefergestein geschichteten, mit Lehm 
abgedichteten Kanälen geführt und für die Bewässerung tiefer gelegener Felder 
nutzbar gemacht. Einige der Kanäle funktionieren bis heute, und an den Hängen 
kann man noch immer aufgelassene Kanäle an den Reihen von Maulbeerbäu-
men erkennen, welche die ausgetrockneten Wasserläufe säumen. Die Wasserzutei-
lung war und ist streng geregelt. 

Die menschlichen Siedlungen im Nuratau lagen ursprünglich fast ausschließ-
lich an den Hängen – der Talboden mit fruchtbarem Land war dem Obst- und 
Gemüseanbau vorbehalten. Eine wichtige Nahrungsgrundlage bildeten die er-
wähnten Walnüsse, die bis heute für die Dörfler als Wintervorrat Bedeutung ha-
ben. Im Sommer zog ein Teil der Familien wegen der Hitze ein wenig tiefer in 
die Waldgärten in den Tälern oder begab sich auf die höher gelegenen kleinen 
Sommerweiden; dort stellten sie getrocknete Früchte und Milchprodukte in Tro-
ckenform als Wintervorrat her. 

Zwar ist die Region, abgesehen von den fruchtbaren Gebirgstälern, insgesamt 
dünn besiedelt und liegt heute fernab der Hauptverkehrsadern Uzbekistans, 
doch verliefen auch hier uralte Handelsrouten der Seidenstraße (Muminov 2008: 
957 f.), die das Ferghana- mit dem Zerafšantal verbanden oder weiter nach We-
sten führten. Das Gebirge bildete außerdem eine natürlich Barriere gegen die 
von Norden und Osten immer wieder in die fruchtbaren Ebenen Mawarannahrs 
(Transoxaniens) mit ihren reichen Oasenstädten wie Buchara und Samarkand 
drängenden Nomadenstämme der Steppen (Karmyševa und Peščereva 1964: 7). 

Historisch gesehen gehörten der Nordhang des Nuratau und der südliche Süd-
hang zu Samarkand, die uralte Stadt Nurota am Nordende des Gebirges und der 
nördliche Südabfall zu Buchara. Der nordöstliche Nuratau ist überwiegend von 
ethnischen Tadžiken bewohnt, die Ende der 90er Jahre kompakt in noch 15 Dör-

                                                                                          
9  In Südkyrgyzstan an den nördlichen Vorgebirgen des Ferghanatals existieren noch heute 

sehr viel größere Bestände an Walnusswäldern. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 283 

fern siedelnd etwa 7.000 Personen ausmachten (Beshko u. a. [1999]: 39), während 
der Südnuratau von Uzbeken sowie Turkmenen10 und die den nördlichen Bergen 
vorgelagerte Halbwüste von Viehzucht treibenden Kazachen besiedelt ist. In den 
30er Jahren des vorigen Jahrhunderts sollen es noch mehr tadžikische Dörfer ge-
wesen sein; doch wegen der „freiwilligen“ Umsiedlung von BewohnerInnen in 
die neu erschlossenen Baumwollanbaugebiete in der südlichen Hungersteppe 
(uzb. Mirza-čöl) am Syrdar’ja zwischen Džizaq und Taškent um die Stadt Pachta-
kor (uzb. „Baumwollanbauer“) wurden Dörfer aufgegeben. Ein Teil der Zwangs-
umgesiedelten kehrte später zurück. 

Zur Herkunft dieser relativ isolierten ethnischen Gruppe gibt es verschiedene 
Abstammungsmythen, zusammengetragen von den sowjetischen Ethnologinnen 
Karmyševa und Peščereva (1964: 7–10; siehe auch Ševjakov 2000, II: 19 ff.). Die 
beiden Forscherinnen haben 1959 und 1960 in den Dörfern gelebt, Befragungen 
durchgeführt und Wirtschafts- und Lebensweisen der BewohnerInnen beschrieben 
– eine vom ideologischem Ballast jener Zeit relativ freie Studie, deren Schwerpunkt 
auf der vorsowjetischen Ära liegt. Die meisten BewohnerInnen sind damals wie 
heute zweisprachig (tadžikisch-uzbekisch), viele verfügen auch über Russischkennt-
nisse. Eine genaue Bestandsaufnahme des tadžikischen Dialekts dieser Sprachin-
sel11, der zumindest phonetisch stark turkisiert ist12, wurde jedoch bisher – soweit 
der Autorin bekannt – nicht vorgenommen. Aufgrund der vielfältigen Kontakte 
der Bevölkerung mit ethnischen Uzbeken sowie auch Kazachen ist anzunehmen, 
dass der Dialekt der Nuratautäler ebenfalls lexikalisch, morphologisch und syntak-
tisch, ähnlich wie die nordtadžikischen Dialekte in Tadžikistan und im uzbeki-
schen Teil des Ferghanatals, stark turksprachlich beeinflusst ist13 und womöglich im 
Sinne Doerfers ebenfalls als „Turksprache in statu nascendi“ angesehen werden 
kann (Doerfer 1967: 57 f.). Allerdings enthält Rastorguevas umfassende Be-
standsaufnahme der tadžikischen Dialekte, auf die sich Doerfer stützt, keinen Ver-
weis auf die im Nordnuratau gesprochene Mundart (Rastorgueva 1964).14 Nach 

                                                                                          
10  Eigenbezeichnung uzbek-turkman, vgl. ausführlich dazu Ševjakov 2000, I: 2 f. 
11  Die nächsten TadžikischsprecherInnen leben in der Stadt Nurota am nordöstlichen Ende 

des Nuratau (historisch ein Vorposten des Emirats von Buchara) sowie südlich der Bergket-
ten von Nuratau, Aktau, Kojtaš und Karatau in den zum vilojat Samarkand gehören tu-
mans (Rayons). 

12  Beobachtung der Verfasserin während der Bereisungen in den Jahren 1996, 1997, 1998 und 
bei einem Kurzbesuch 2005. 

13  Johanson weist darauf hin, dass der lange und intensive türkisch-iranische Sprachkontakt 
in Westturkestan weniger stark asymmetrisch ist, als in anderen Sprachkontaktzonen. „Hier 
haben enge ausgeglichenere Beziehungen, u. a. zahlreiche sprachlich gemischte Lebensge-
meinschaften, verbreitete qualifizierte Zweisprachigkeit der beiden Gruppen und sprachli-
chen Einfluß in beiden Richtungen bewirkt.“ (Lars Johanson 1992. Strukturelle Faktoren in 
türkischen Sprachkontakten, Stuttgart: 11 (=173) (Sitzungsberichte der Wissenschaftlichen 
Gesellschaft an der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt am Main; Bd. XXIX, 
Nr. 5)). 

14  Vgl. z. B. die umfangreiche Kartierung der Mundarten in Rastorgueva 1964: 163–182. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 284 

Karmyševa und Peščereva weist die in den tadžikischsprachigen Dörfern des Nura-
tau gesprochene dialektale Variante starke Ähnlichkeiten mit dem Samarkander 
Dialekt auf (Karmyševa und Peščereva 1964: 7), den Rastorgueva zur nördlichen 
Gruppe der tadžikischen Mundarten zählt (Rastorgueva 1964: 156). 

Die Höherstufung der 1960 etablierten Schutzzone durch Schaffung des Staat-
lichen Nuratau-Schutzgebiets mit einer Fläche von 17.750 Hektar im Jahre 1975 
hatte damals zur Folge, dass die örtliche Bevölkerung einen Teil ihrer Waldgärten 
und Sommerweiden aufgeben und dort das Ernten von Walnüssen, Sammeln 
von Feuerholz und die Tierhaltung und Jagd einstellen musste. Wirtschaftliche 
Aktivitäten waren nur noch in der so genannten Pufferzone erlaubt, was nach-
vollziehbar ein nicht ganz harmonisches Verhältnis der Anwohner zum Natur-
schutzgebiet zur Folge hatte, denn Menschen wurden aus ihren angestammten 
Wirtschaftsräumen vertrieben, um allein die Natur zu schützen. Allerdings wur-
den einige Ortsansässige als Ranger angelernt und im zapovednik beschäftigt. 
Doch insgesamt wurde nicht berücksichtigt, dass nachhaltiger Schutz natürlicher 
Vielfalt und natürlicher Ressourcen nur funktionieren kann, wenn die Menschen, 
die in solchen Gebieten oder in ihrer Nähe leben, den Naturschutzgedanken ak-
zeptieren, wenn sie in die Planung und Pflege von Schutzgebieten einbezogen 
sind und wenn sie die Chance haben, soweit ihre Lebensgrundlage gerade in den 
zu schützenden Gebieten liegt, andere Einkommensmöglichkeiten zu erschlie-
ßen.15 Ein solcher Ansatz, der eine diversifizierte und von unten getragene wirt-
schaftliche Entwicklung der ländlichen Bevölkerung einschließt, kam verstärkt 
nach der Unabhängigkeit Uzbekistans durch die Idee der Schaffung eines Bio-
sphärenreservats im Nuratau zum Tragen. 

Schon gegen Ende der Sowjetära wurde deutlich, dass die Biodiversität der Re-
gion und der Erhalt der alten Kulturlandschaft bedroht sind. Traditionelle Land-
nutzung und überlieferte kulturelle Praktiken änderten sich unter sowjetischem 
Einfluss: im Zuge von Kollektivierung und Umsiedlung, des Verfalls der kunstvol-
len Bewässerungsanlagen, der Verdrängung der traditionellen Gartenkulturen und 
des Niedergangs des lokalen Handwerks ging vieles von den tradierten Überle-
bensstrategien und Ressourcen verloren, die Bevölkerung wurde abhängig von Be-
schäftigung in Staatsbetrieben (Sovchozen), subventionierten Gebrauchsgütern 
und Energie (vgl. Stöck 1996: 115 f., Beshko u. a. [1999]: 55 f.). Verbesserte Le-
bensbedingungen, z. B. die ausreichende medizinische Betreuung, hatten außer-
dem die Bevölkerung anwachsen lassen und verstärkten den Druck auf die natürli-
chen Ressourcen. 

Der paternalistische Staat, der seine BürgerInnen versorgte und relative Si-
cherheit gab, ging mit dem Zusammenbruch der Sowjetunion weitgehend unter. 
Einkommensmangel und Verteuerung von Lebensmitteln zwangen zur Umorien-

                                                                                          
15  Auch in vorsowjetischer Zeit bot die Subsistenzwirtschaft nicht allen ein Auskommen, 

über saisonale Wanderarbeit berichten schon Karmyševa und Peščereva 1964: 15 ff. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 285 

tierung und führten zu einer weitgehend auf extensiver Viehwirtschaft (haupt-
sächlich Schafe und Ziegen) mit zu hohen Beständen basierenden Subsi-
stenzwirtschaft mit der Folge noch stärkerer Überweidung, die eine akute Bedro-
hung der Biodiversität, Desertifikationsprozesse und Störung des Wasserhaus-
halts nach sich zog. Wilderei und lizensierter oder auch illegaler Abschuss der ge-
schützten Severzov-Wildschafe durch zahlungskräftige (westliche) Jagdtouristen 
oder hochrangige Regierungsbeamte konterkarierten den Naturschutzzweck16 
(Stöck 1996:104, Beshko u. a. [1999]: 25–26). Das Wegfallen subventionierter 
Energielieferungen führt(e) vermehrt zu Abholzung, welche die Bodenerosion 
und die Degradierung der Hänge verschärft. Der Druck auf die natürlichen Res-
sourcen hatte stark zugenommen: „Pressure on vulnerable areas of the Nuratau 
Range is thus mounting and the sustainability of local livelihoods is in danger in 
the short to medium term.“ (UNDP Uzbekistan 2000: 10). 

So suchten schon in den ersten Jahren der Unabhängigkeit die Mitarbeiter des 
Schutzgebiets und die in den zuständigen Verwaltungen Tätigen (Staatliches 
Komitee für Naturschutz und Staatliches Komitee für Forstwirtschaft)17 gemein-
sam mit den BewohnerInnen nach neuen Lösungen, um Naturschutz  u n d  
ländliche Entwicklungsziele nachhaltig zu integrieren. Im Jahre 1993 unterzeich-
neten die Regierungen Uzbekistans, Kazachstans und Kyrgyzstans mit dem Na-
turschutzbund Deutschlands (NABU) Protokolle über die Unterstützung von 
Modellregionen für ökologisch und sozial verträgliche Entwicklung, für die Ein-
richtung von Biosphärenreservaten entsprechend dem Sevilla-Programm (1995) 
der UNESCO (vgl. Stöck 1996: 4, 149 ff.). 

Seit 1992 bereits arbeiteten Studierende und WissenschaftlerInnen aus Uzbe-
kistan und Deutschland im Naturschutzgebiet Nuratau zusammen und erweiter-
ten das Wissen um die naturräumliche Beschaffenheit und die sozioökonomi-
schen Verhältnisse der Region. Man kann wohl sagen, dass selten das Projekt ei-
nes Biosphärenreservats so umfassend durch langjährige, intensive ehrenamtliche 
Vorarbeiten unterstützt wurde (Stöck 1996, Beshko u. a. [1999]). Von deutscher 
Seite kam die Initiative vor allem von Studierenden aus Halle und Dresden so-
wie Berlin und mündete in die Gründung der Projektgruppe „ProNuratau“ im 
NABU, die viele Bereisungen in das Projektgebiet durchführte (siehe Michel u. 
Stöck 1995, Stöck 1996, Heuer 1997 u. 1998, Heuer und Michel 2000). Um die 
Bevölkerung einzubeziehen, ohne deren Akzeptanz neue Ansätze nicht realisiert 
werden können, wurden zwecks Information über die Notwendigkeit vermehrter 
Anstrengungen zum Naturschutz auch im Sinne des dauerhaften Erhalts ihrer 
Existenzbasis von „ProNuratau“ kleine Broschüren in Tadžikisch, Uzbekisch und 

                                                                                          
16  Von den Lizenzen profitierten weder Ortsansässige noch das Naturschutzgebiet, sondern 

die oberen Behörden.  
17  Russ. Goskompriroda und Goskomles, deren Interessen allerdings nicht immer kongruent wa-

ren. Seit etwa 2000 ist für das Naturschutzgebiet nur noch das Goskomles zuständig.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 286 

Russisch herausgegeben, und durch wissenschaftliche und journalistische Publi-
kationen wurde der internationale Bekanntheitsgrad der Projektregion erhöht.18 

Die Republik Uzbekistan ist 1995 der Internationalen Biodiversitätskonventi-
on beigetreten und ist bemüht, die daraus resultierenden Verpflichtungen in 
praktische Maßnahmen umzusetzen. Mit Unterstützung von Seiten der Entwick-
lungsorganisation der Vereinten Nationen (UNDP) wurde 1998 eine Nationale 
Biodiversitätsstrategie erarbeitet, welche die Hauptprobleme bei der Erhaltung 
der natürlichen Ressourcen in Uzbekistan benannte, die vor allem aus der unge-
hemmten, ökologisch schädlichen Ausweitung des Agrarsektors in der sowjeti-
schen Zeit resultieren (National Biodiversity Strategy 1998, Kap. I.8 „Threats to 
Biodiversity“: 32 ff.). Der weitere Ausbau von Schutzgebieten in Kombination 
mit der Förderung ländlicher Entwicklung in Form von Modellprojekten mit 
Vorbildcharakter wurde beschlossen.  

Das geplante uzbekische Biosphärenreservat „Nuratau-Kyzylkum“ fügt sich in 
diesen Rahmen gut ein, entsprechend dem umfassenden, integrierten Ansatz des 
UNESCO-Programms „Man and Biosphere“ würde es als ein solches Modell für 
den Erhalt der Biodiversität in Uzbekistan funktionieren und wertvolle repräsenta-
tive Naturräume einschließen. Es würde nicht nur das Gebiet des bisherigen zapo-
vednik umfassen, sondern den engen Zusammenhang von Nuratau-Gebirgssystem 
im weiten Sinne (Nuratau, Kojtaš, Karatau und Aktau) und der Kyzylkumwüste be-
rücksichtigen, einschließlich des Ajdarsees, von dem eingangs die Rede war, und 
der zugehörigen Dünen und ökologisch wertvollen Feuchtgebiete. 

Hätte sich Sven Hedin bei einer seiner Erkundungsreisen in Zentralasien am 
Ende des 19. / Anfang des 20. Jahrhunderts auf den eingangs erwähnten höch-
sten Kamm des Nurataugebirges, den Chajat Boši begeben, wäre am Horizont 
jenseits des Nordabfalls des Nuratau und der Ausläufer der Kyzylkum keineswegs 
ein See von den Ausmaßen des Ajdarkul in sein Blickfeld geraten, wie er einlei-
tend beschrieben wurde, sondern eine Salzpfanne: lang gestreckte Salztonerde-
gebiete und Salzsümpfe, je nach Jahreszeit auch kleinere Salzseen (vgl. Stöck 
1996: 17 f.). So zeigt eine Karte Turkestans in einem der Forschungsberichte He-
dins aus dem Jahre 1903 unter der Bezeichnung Tas Kani eine lang gezogene bo-
genförmige Ausdehnung von Salzsümpfen von ca. 180 Kilometer Länge nördlich 
von Džizaq bis etwa auf die Höhe der Stadt Nurota, die wesentlich schmaler als 
der heutige See Ajdar ist, der sie nun bedeckt (Hedin 1903, abgedruckt bei Stöck 
1996: 18). Der alte Schulatlas meines Großvaters aus dem Jahre 188419 verzeich-
net an Stelle des heutigen Ajdarkul und des Tuskankul ebenfalls eine Linie 
schmaler, lang gezogener Sümpfe und kleinerer Seen als Tus-Kane, ein Name, der 

                                                                                          
18  Im Auftrag des Rundfunks Berlin-Brandenburg (RBB) wurde 1999 ein Dokumentarfilm 

über die „Gebirge im Wüstenwind“ gedreht und an Weihnachten 1999 im RBB-Fernsehen 
gezeigt. 

19  Stielers Schul-Atlas. Vollständig neu bearbeitet von Dr. Hermann Berghaus, Gotha: Justus 
Perthes, 1884, 63. Auflage, Tafel 25 „Vorderasien“.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 287 

bereits auf die geologische Beschaffenheit, den Salzgehalt der Böden und Seen, 
hinweist und die iranisch-turksprachige Prägung des Siedlungsraums spiegelt.20 In 
Berichten russischer Kolonialbeamter um 1914 findet sich die Bezeichnung Ajdar 
šör (uzb. Salzboden).21 In späteren Beschreibungen bis in die 60er Jahre des 20. 
Jahrhunderts ist weiterhin die Rede von Salzsümpfen (russ. solonec), welche Teile 
der Arnasajniederung ausfüllen.22 

Doch 1992 nahm der von Menschen geschaffene Ajdarkul bereits eine Fläche 
von 2.230 Quadratkilometern ein (Stöck 1996: 19), also das mehr als das Vierfa-
che der Fläche des Bodensees. Der See ist nun mit dem südöstlich gelegenen 
Tuzkansee durch einen schmalen Zulauf verbunden; die vielen kleinen Seen im 
Arnasaj sind ebenfalls mit dem Ajdar verbunden. Insgesamt hat das Ajdar-
Arnasaj-Seensystem eine Ost-West-Ausdehnung von ca. 200 Kilometern erreicht. 
Sein Wasserspiegel ist im Verlauf der letzten 20 Jahre um acht Meter gestiegen. 

Wie kam es zur Entstehung dieses umfangreichen Seensystems? Ein Blick auf 
die Landkarte zeigt, dass zwischen dem Aralsee und dem etwa 600 Kilometer ent-
fernten Ajdar keinerlei natürliche Verbindung besteht.23 Dennoch könnte man 
zugespitzt formulieren, dass ein Teil des Wassers, welches dem Aralsee entzogen 
wurde, da es ihm in den letzten Jahrzehnten durch den Syrdar’ja nicht mehr zuge-
führt wurde, zur Bildung des Ajdarkul beigetragen hat. In den 60er Jahren wurde 
am Unterlauf des Syrdar’ja nördlich von Taškent und bereits auf dem Gebiet der 
Republik Kazachstan24 zu Bewässerungszwecken der riesige Šardarastausee (kaz. 
Šardara su bögeni)25 gebaut. In den Jahren 1969 und 1970 wurde bei drohenden 
Überschwemmungen des Syrdar’ja im Frühjahr wiederholt Wasser aus dem Šarda-
rareservoir abgeleitet und gelangte aufgrund des Gefälles in das niedrig gelegenere 
Arnasaj. Auch in den Folgejahren wurde, wenn erforderlich, die Senke als Über-
laufbecken benutzt, insbesondere aber in viel größerem Umfang seit Anfang der 

                                                                                          
20  Uzb. tuz – Salz; tadž.-pers. kon – Quelle, (Ort mit reichem) Vorkommen, Fundstelle. 
21  Für diesen Hinweis danke ich Dr. Wolfgang Holzwarth (Berlin / Halle). 
22  Der Ausdruck Arnasajsenke oder -niederung (engl. Arnasoy depression) ist etwas redundant, 

da uzb. und tadž. soj (russ. entlehnt saj) ein (Berg-)Flüsschen bzw. das Tal eines Flüsschens, 
eine Schlucht etc. bedeuten. Ähnliche Verdoppelungen finden sich in den verwendeten 
Bezeichnungen Ajdarkulsee, engl. Lake Ajdarkul (von uzb. kŭl – See) oder auch Kyzylkum-
wüste (uzb. qum – Sand). 

23  Siehe Hinweis auf eine anschauliche Karte, Anm. 4. 
24  Zu Zeiten der Sowjetunion spielten solche Republikgrenzen bei der Wirtschaftsplanung 

kaum eine Rolle: so wurde beispielsweise vernünftigerweise das Ferghanatal als wirtschaft-
geographische Einheit betrachtet und die Infrastruktur entsprechend geplant. Heute sind 
aus Republikgrenzen im Bestand der Union der Sozialistischen Sowjetrepubliken Grenzen 
souveräner Staaten geworden. Die Konflikte um die wichtige Ressource Wasser zählen zu 
den zentralen Streitpunkten zwischen diesen Staaten, denn es geht um Ernährungssicher-
heit, Baumwollproduktion und Energie; sie müssen in regionaler Kooperation gelöst wer-
den, die jedoch nur zögerlich in Gang kommt (vgl. Giese und Sehring 2006, Sehring 
2008). 

25  Uzb. Čordara suv ombori; gelegentlich auf Karten auch Čardar’ja; russ. Čardarinskoe vodo- 
chranilišče. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 288 

90er Jahre (Beshko u. a. [1999]: 10 f.), als sich das Wasserregime der beteiligten 
Staaten änderte. Vermehrt wurde im Winter Wasser zwecks Energieerzeugung aus 
dem Toktogulreservoir in Kyrgyzstan abgelassen (Kudrjašov 2004). Im Jahre 1994 
wurde dem Ajdar mit 9,2 Kubikmetern mehr Wasser zugeführt, als dem Aral 
durch den Syrdar’ja (8,9 Kubikmeter) (Beshko u. a. [1999]: 11). Der starke Anstieg 
des zufällig entstandenen Sees vernichtete Viehzuchtbetriebe, wertvolles Weide-
land, Straßen, Dämme und eine Eisenbahnlinie, aber auch historische Stätten 
und Artefakte (Muminov 2008: 957). 

Außerdem ist Drainagewasser aus den Bewässerungsflächen der früheren Süd-
lichen Hungersteppe in die Niederung abgeleitet worden, anstatt es wieder den 
Flüssen – und letztlich dem Aral – zuzuführen. Aus den Salzsümpfen und klei-
nen Salzseen entstand so ein großes zusammenhängendes, stabiles Seensystem 
mit Feuchtgebieten in den Uferzonen, das im Laufe der Jahre als Brutplatz für 
Vögel und Rastplatz für Zugvögel immer mehr an Bedeutung gewonnen hat26 – 
im Maße, wie große Teile des Aralsees verloren gingen und damit die Vogelwelt 
ein Refugium verlor. An Stelle der seit langem ausgetrockneten südlichen Ufer-
zone des Aral (Priaral’e) sind nun die ähnlich strukturierten Feuchtgebiete am 
Ajdarkul und Tuzkane zu wertvollen Biotopen geworden. Am Tuzkane wurde 
1997 ein Landschaftsschutzgebiet (zakaznik) eingerichtet, um die Ruhe- und Wei-
deplätze von Zugvögeln zu schützen. 

Im Zuge der Verlandung des Aral kam in der Region auch der Fischfang zum 
Erliegen. Da der Salzgehalt des Ajdarkul nicht so stark ist, hat man hier verschie-
dene geeignete Fischarten ausgesetzt, aus denen sich im Laufe der Jahre reiche 
Fischbestände entwickelt haben. 

Das geplante Biosphärenreservat würde durch Einbeziehung der Halbwüste 
und des Ajdarkul-Arnasaj-Seengebiets eine Fläche von ca. 10.750 Quadratkilome-
tern und etwa 41.000 EinwohnerInnen umfassen (UNDP Uzbekistan 2000: 20, 
17).27 Verwaltungsmäßig gehört dieses Gebiet zu drei verschiedenen Provinzen 
(vilojat) – Džizaq, Navoij und Samarkand –, was die Koordinierung der Vorberei-
tungsarbeiten nicht erleichtert(e). Ein erster Schritt auf dem Weg zur Schaffung 
des Biosphärenreservats war die erfolgreiche Antragstellung beim Programm 
„Global Environmental Facility“ (GEF) des Entwicklungsprogramms der Verein-
ten Nationen (UNDP), welches Umweltschutzprojekte in Entwicklungsländern 
finanziert. Das GEF Medium-Sized Projekt (MSP) „Establishment of the Nura-
tau-Kyzylkum Biosphere Reserve as a Model for Biodiversity Conservation in 

                                                                                          
26  Uzbekkino: The World of Birds (Aydar-Arnasay Floods). DVD. www.discovery-

bookshop.com (DVD Summary. Discovery, 2008, pp. 70‒71). S. auch: http://www.discovery- 
central-asia.com/archive/2007/summer2007/sm7.htm (10.06.2008). Auch die Klimaerwär-
mung trägt zur zunehmenden Bedeutung dieses Rastgebiets bei: sie ermöglicht Zugvögeln, 
nördlicher als bisher zu überwintern.  

27  S. Zonierungsplan des geplanten Biosphärenreservats in Bellamy / Marmazinskaya 2007: 18, 
sowie auch: http://www.abasayyoh.com/country/places/nuratau_bioreserve.jpg (20.10.2010). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 289 

Uzbekistan“ (UNDP 2000) sollte die Grundlagen für die Ausweisung des neuen 
Biosphärenreservats legen. Es wurde 2001‒2007 mit einem Budget von 895.000 
US-$ implementiert. Hauptziel war: 

„To conserve the globally important biodiversity, landscapes and cultural assets of the 
Nuratau Mountain Range and adjacent Kyzylkum Desert and to provide a model for 
protected area development in Uzbekistan / the region.“ (UNDP 2000: 2) 

Zu den einzelnen Teilkomponenten und erwarteten Ergebnissen des MSP gehör-
ten (vgl. UNDP 2000): Erarbeitung eines Zonierungsplans (Kern-, Puffer- und 
Entwicklungszonen) und eines integrierten Managementplans für das BR, Ausar-
beitung des administrativen und rechtlichen Rahmens für ein funktionierendes 
BR, Demonstration und Erprobung von gemeinschaftsbasierten Ansätzen einer 
alternativen, nachhaltigen Ressourcennutzung (Pilotprojekte: Forstwirtschaft, 
Viehhaltung, Fischfang, Öko- und Jagdtourismus), Umweltbildung unter Erwach-
senen und in Schulen, Einrichtung eines Besucherzentrums am Verwaltungssitz 
des Naturschutzgebiets in Foriš. Eine partizipative Vorgehensweise, die schon seit 
1995 immer stärker verfolgt wurde, war integraler Bestandteil des MSP. 

Das GEF MSP „Establishment of the Nuratau-Kyzylkum Biosphere Reserve 
(...)“ wurde im Jahre 2007 laut unabhängiger Evaluation insofern mit positivem 
Ergebnis abgeschlossen, als (fast) alle Projektkomponenten im Allgemeinen er-
folgreich umgesetzt wurden (Bellamy und Marmazinskaya 2007: Annex 7 „List 
of Project Achievements“, 80 f.). Es wurde sogar als bestes Projekt des Jahres 2006 
im Entwicklungsprogramm von UNDP Uzbekistan hervorgehoben, und es hieß: 
„Jetzt wartet das gesamte Team von Wissenschaftlern und Enthusiasten ungedul-
dig auf die offizielle Entscheidung, dem Nuratau-Kyzylkum-Biosphärenreservat 
einen staatlichen Status zu geben.“28 (N. N. 2007). Allerdings ist bis heute (2010) 
das neue, wesentlich erweiterte Schutzgebiet (BR) nicht formell durch die Regie-
rung der Republik Uzbekistan etabliert und die notwendigen Dokumente auf 
Einrichtung eines Biosphärenreservats sind von Seiten Uzbekistans nicht bei der 
UNESCO in Paris eingereicht worden, obwohl im Rahmen des Projekts alle dafür 
nötigen Unterlagen schon lange erarbeitet wurden. Auch der Entwurf einer Ver-
ordnung für das Ministerkabinett der Republik Uzbekistan, die das vergrößerte 
Naturschutzgebiet in Kraft setzen würde, ist bereits lange vor Abschluss des Pro-
jekts vorgelegt worden.29 Über die Gründe dieser Verzögerung lässt sich nur spe-
kulieren, sie werden nicht offen benannt oder begründet30 – offenbar ist die Re-
gierung mit gewichtigeren Angelegenheiten beschäftigt oder misst einer nachhal-
tigen Entwicklung doch nicht jene Priorität zu, wie sie in der „Nationalen Strate-

                                                                                          
28  Das Reservat hat jedoch noch nicht den Status eines UNESCO-BR, solange der Antrag 

nicht von der uzbekischen Regierung bei der UNESCO eingebracht und dort positiv ent-
schieden ist.  

29  S. „Road Map for the Establishment of the Nuratau-Kyzylkum Biosphere Reserve 
(NKBR)“ [April 2001 bis Februar 2007]. In: Bellamy und Marmazinskaya 2007: 18, Tab. 

30  Gespräch mit langjährigen Mitarbeitern des zapovednik, Taškent, Dezember 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 290 

gie zur Erhaltung der Biodiversität“ von 1998 hervorgehoben worden war (Na-
tional Biodiversity Strategy 1998: 1, 3 ff.). Eine Rolle bei der bislang ausstehen-
den Entscheidung mag auch spielen, dass die eigentliche Projektimplementation 
– also die offizielle Schaffung eines Biosphärenreservats und sein kontinuierli-
ches, nachhaltiges Management – mit dauerhaft höheren Kosten, die im Staats-
haushalt ausgewiesen werden müssen, verbunden ist.  

Es soll hier zum Schluss noch auf zwei Unterprojekte des GEF MSP eingegan-
gen werden, die offenbar recht Erfolg versprechend angelaufen sind: die Auffor-
stungsmaßnahmen und das Ökotourismuskonzept. 

Mit dem Aufforstungsprojekt sollten Ansätze erarbeitet werden, wie die Boden-
erosion gestoppt und der Verschlechterung des Wasserhaushalts entgegengewirkt 
werden kann. Zugleich lässt sich dadurch die Versorgung mit Bau- und Feuerholz 
für den Eigenbedarf und den Verkauf verbessern, und die (Re-)Kultivierung von 
Obst- und Nussbäumen sowie Setzlingen und das Sammeln von Heilpflanzen 
können ebenfalls zusätzliche Einkommensquellen erschließen. Fehlende Eigen-
tums- beziehungsweise Verfügungsrechte sind jedoch ein strukturelles Problem der 
Landwirtschaft in Uzbekistan. Obwohl Land teilweise privatisiert wurde, bestimmt 
der Staat mittels bestimmter Mechanismen weiterhin in starkem Maße zentrali-
stisch über die landwirtschaftliche Produktion. Bäuerinnen und Bauern sind in ih-
rer Entscheidungsfreiheit, was sie anbauen möchten und für welche Märkte sie 
produzieren, häufig stark eingeschränkt und haben daher nur eine begrenzte in-
trinsische Motivation, den landwirtschaftlichen Output zu verbessern oder sorglich 
und nachhaltig zu wirtschaften. Forstwirtschaft ist generell weiterhin staatlich regu-
liert: Pachtverträge werden laut Gesetz nur für ein Jahr vergeben und nur für de-
gradierte Flächen. Das im Rahmen des GEF-Projekts in Dörfern des Nordnuratau 
durchgeführte Rekultivierungs- und Aufforstungsprojekt hat jedoch wichtige Hin-
weise auf notwendige Bedingungen gegeben, unter denen die Degradierung von 
Waldgebieten aufgehalten oder sogar völlig entwaldete Hänge wieder erfolgreich 
aufgeforstet werden könnten. 

„Unsustainable resource use can often be explained by the undesirable separation of 
ownership responsibilities from user rights. As such, deforestation in Uzbekistan can be 
reversed, at least in part, by aligning these rights and responsibilities. This means giving 
rural households more of a stake in forestry resources, by strengthening their rights to 
those resources.“ (Slay and Volkov 2008: 5) 

Obst- und Nussanbau und insbesondere Forst- bzw. Holzwirtschaft müssen mit 
längeren Planungszeiträumen rechnen als beispielsweise Gemüseanbau. Im Pilot-
projekt wurden neue Formen von Pachtverträgen mit der Staatlichen Forstverwal-
tung getestet, die den PächterInnen einen längeren Nutzungszeitraum (bis zu 10 
Jahren) und einen größeren Eigenbehalt an den erwirtschafteten Erträgen garan-
tieren31, und es wurde Training angeboten, um verloren gegangenes Wissen zu 

                                                                                          
31  Siehe Tabelle der geschätzten Einkommenseffekte für die Pächter, Slay and Volkov 2008: 7. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 291 

reaktivieren. Das Subprojekt wurde als gemeinschaftsbasiertes konzipiert, schon 
ein Jahr nach Projektstart (2004) zeigten sich konkrete positive Entwicklungen, 
und die bisherigen Erfahrungen wurden in 2008 vorsichtig positiv bewertet:  

„The project’s initial results strongly suggest that more secure land tenure, improvements 
in local knowledge about good forestry practices, and better marketing of forestry prod-
ucts, could be keys to reforestation in Uzbekistan.“ (Slay and Volkov 2008: 6)  

Akzeptanz und Resonanz scheint auch das Subprojekt „Development of com-
munities and sustainable livelihoods“ gefunden zu haben, das durch einen Mit-
arbeiter des Deutschen Entwicklungsdienstes unterstützt wurde und weiterhin 
Finanzierung durch diese Organisation bekommt sowie durch das Institut für In-
ternationale Zusammenarbeit des Deutschen Volkshochschulverbands (das in 
Taškent ein Büro unterhält). Dieser „community-based ecotourism“ ist das erste 
Projekt seiner Art in Uzbekistan: „sanfter Naturtourismus“, in Gang gebracht 
nicht durch große Investoren, sondern durch hartnäckige Initiative von Umwelt-
schützern und Ortsansässigen. Viele Reiseunternehmen propagieren inzwischen 
die Kombination einer Bildungsreise in die Hauptstadt Taškent sowie zu den al-
ten historischen Zentren Buchara und Samarkand und ihren beeindruckenden is-
lamischen Baudenkmälern mit „ecological and ethnographic tourism“, also mit 
einigen Tagen Erholung in den ruhigen, idyllischen Tälern des Nuratau und ge-
führten Wanderungen oder auch einem kleinen Badeurlaub und Übernachtung 
in einer Jurte am Ajdarkul. Mittlerweise wurden mindestens neun Gästehäuser 
im Nuratau sowie die erwähnte Jurtenunterkunft errichtet. Die Besitzer der klei-
nen, im traditionellen Stil aus Stein oder Lehm gebauten Gästehäuser haben sich 
in der Selbsthilfeorganisation Tabiati Foriš (tadž., Natur von Foriš) zusammenge-
schlossen, um ihr Marketing zu verbessern und Training für die BesitzerInnen 
und Bergführer anzubieten. Die Assoziation verfügt über einen Internetauftritt 
mit Abbildung der Gästehäuser, einer Fotogalerie, einer Liste seltener Vogelarten 
und Informationen über Land, Leute und Klima sowie Regeln für den Ökotou-
rismus und mit Buchungsmöglichkeit über das Internet.32 

Ausblick 

Verschiedene Szenarien, wie sich die Situation des noch nicht realisierten Nuratau-
Kyzylkum-Naturschutzgebiets gestalten könnte, wurden durchgespielt (Bellamy 
und Marmazinskaya 2007: VII, 40, 42). Sollte das Gebiet offiziell den Status eines 
Biosphärenreservats erhalten, dürfte seine Zukunft mit einiger Wahrscheinlichkeit 
gesichert sein. Im gegenteiligen Fall bleibt abzuwarten, ob die bisherigen Entwick-
lungsimpulse auf lange Sicht selbsttragend und nachhaltig sein werden. Dem Ge-
biet wird möglicherweise nicht mehr so viel nationale und internationale Aufmerk-

                                                                                          
32  Secret hideaway just off the silk road – Why to visit? URL: http://nuratau.com. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 292 

samkeit zuteil werden, und Ressourcen werden spärlicher fließen, mit Konsequen-
zen für die Einhaltung des Naturschutzes, für die Biodiversität der Region. 

Nicht absehbar ist, wie stark sich der globale Klimawandel in Zentralasien aus-
wirken wird: als Schmelzen der Pamirgletscher einerseits, zunehmende Wasserver-
knappung und stärkere Bodendegradierung andererseits, um nur einige Phänome-
ne zu nennen (s. Giese / Sehring 2006: 2 f.; Perelet 2010: 10 ff.). Solche Prozesse 
werden mit Sicherheit Folgen für die empfindlichen Ökosysteme des Nuratau und 
für das zufällig durch den Menschen geschaffene Ajdar-Arnasaj-Seensystem haben, 
das eine gewisse Frischwasserzufuhr benötigt, um sein Wasserniveau zu halten und 
nicht zunehmend zu versalzen – sonst würde ihm dasselbe Schicksal wie dem Aral 
drohen (vgl. Nurbaev o. J.: 2). Zunächst ist allerdings durch das Abschmelzen der 
Gletscher auch ein weiterer Anstieg des Wasserniveaus in den Seen denkbar, in 
Form von anhaltend großem Abfluss aus dem kyrgyzischen Oberlauf des Syrdar’ja 
und wegen Überfüllung des Šardarastaubeckens. Eine neuerliche Ausdehnung der 
Seen würde weitere Anbau- und Weideflächen zerstören, die in Uzbekistan außer-
ordentlich knapp sind, aber auch wertvolle Brutplätze, und sie entzöge dem aus-
trocknenden Aralsee die so dringend benötigte Wasserzufuhr. An diesem Beispiel 
wird noch einmal deutlich, wie immens wichtig für die Zukunft Zentralasiens ein 
länderübergreifendes, regionales Wassermanagement ist. 

Bevölkerungsdruck, Wasser- und Landmangel, fehlende Beschäftigungs- und 
Einkommensmöglichkeiten, welche immer mehr Menschen in Uzbekistan veranlas-
sen, als ArbeitsmigrantInnen in Russland, Kazachstan und anderen Ländern mit 
höherem Lebensstandard ihr Heil zu suchen (Heuer 2010), sind Probleme, die in 
absehbarer Zeit virulent bleiben werden, vermutlich wird es sogar zu mehr sozio-
ökonomischen Spannungen und Konflikten kommen. Umso wichtiger ist es, durch 
Pilotprojekte wie das beschriebene Nuratau-Kyzylkum-Biosphärenreservat eine 
nachhaltige Entwicklung einzuleiten, die sorglich mit den vorhandenen knappen 
Land- und Wasserressourcen umgeht und die zur Armutsreduzierung beitragen 
kann. Es stimmt hoffnungsvoll, dass in Uzbekistan ein Projekt „von unten“, durch 
eine Nichtregierungsorganisation und unter Beteiligung der unmittelbar Betroffe-
nen mindest teilweise realisiert wurde (mit Blick auf den Projektkontext und die po-
litisch-administrativen Bedingungen Uzbekistans kein leichtes Unterfangen) und die 
ländliche Bevölkerung in diesem Prozess Eigeninitiative entwickeln, ihre Kompe-
tenzen erweitern und ihre Lebensbedingungen ansatzweise verbessern konnte.  

Literatur 

Aleynikova-Tsoy, Elmira 2005. Biota of Majerum. Madžerumskaja biota. In:  
Uzbekistan Airways (3): 94–97 [13 Abb.]. 

Bellamy, Jean-Joseph/Marmazinskaya, Natalya 2007. Terminal Evaluation Report of 
the UNDP-GEF Project „Establishment of Nuratau-Kyzylkum Biosphere Reserve Pro-

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 293 

ject as a Model for Biodiversity Conservation in Uzbekistan“. erc.undp.org/ 
evaluationadmin/downloaddocument.html?docid=259, zuletzt abgerufen am 
15.09.2009; http://www.undp.uz/projects/project.php?id=45, zuletzt abgeru- 
fen am 15.09.2009. 

Beshko, Natalya Yurevna/Chernogayev, Evgeniy/Kayumov, Bakhtior/Michel, 
Stefan u. a. o. J. [1999]. Summary Report for GEF MSP „Establishment of Nuratau-
Kyzylkum Biosphere Reserve as a Model for Biodiversity Conservation in Uzbekistan“. 
ProNURATAU c/o NABU-RV Halle/Saalkreis. Halle [hektogr.]. 

Brombacher, Michael, unter Mitarbeit von Thorsten Harder/Stefan Michel 2009. 
Naturschutz in Zentralasien. Weg vom Katastrophenimage – hin zu struktu-
rierten Ansätzen. In: Zentralasien-Analysen (21): 2–7. http://www.laender-
analysen.de, zuletzt abgerufen am 3.06.2010. 

Doerfer, Gerhard 1967. Türkische Lehnwörter im Tadschikischen. Wiesbaden. 
Giese, Ernst/Sehring, Jenniver 2006. Regionalexpertise – Destabilisierungs- und Kon-

fliktpotential prognostizierter Umweltveränderungen in der Region Zentralsien bis 
2020/2050. Gießen/Berlin. http://www.wbgu.de/wbgu_jg2007_ex05.pdf, zu-
letzt abgerufen am 18.10.2008.  

Hedin, Sven 1903. Im Herzen von Asien. Bd. II. Leipzig. [Zit. bei Stöck 1996: 
17 f.] 

Heuer, Brigitte 1997. Ökologie und nachhaltige Entwicklung im Nuratau-Gebirge 
– soziale und wirtschaftliche Probleme einer Mikroregion in Uzbekistan. In: 
Berliner Osteuropa-Info (8): 42–43.  

– 1998. Ecology and Sustainable Development in the Nuratau Mountains. So-
cial and Economic Problems of a Micro-region in Uzbekistan. In: Labyrinth. 
Central Asian Quarterly (5/1): 38–40.  

– 2010. Harte Zeiten für Arbeitsmigranten. Auswirkungen der globalen Rezession 
auf die Arbeitsmigration und die Rücküberweisungen. In: Zentralasien-Analysen 
(29): 2–6. http://www.laender-analysen.de, zuletzt abgerufen am 3.06.2010. 

– /Michel, Stefan 2000: Uzbekistan: Das Biosphärenreservat „Nuratau-Kyzylkum“ 
nimmt konkrete Gestalt an. In: Berliner Osteuropa Info (15): 68–71. 
http://www.oei.fu-berlin.de/media/publikationen/boi/boi_15/21_heuer_michel. 
pdf, zuletzt abgerufen am 08.10.2007. 

–  (Mitarbeit) 1996 (Abschnitt 11, 12, 15): s. Stöck, Matthias 1996. 
Karmyševa, B. Ch./Peščereva, E. M. 1964. Materialy ėtnografičeskogo obsledo-

vanija Tadžhikov Nuratinskogo Chrebta. In: Sovetskaja ėtnografija (1): 6–21. 
Kudrjašov, Andrej 2004. Mir dikoj prirody Uzbekistana v tekuščem veke možet 

značitel’no izmenitsja. Fergana.ru 19. Juli. http://ferghana.ru, zuletzt abgeru-
fen am 18.05.2007. 

– 2004 a. Buduščee vodoemov Uzbekistana: usychanie Arala priostanovilos’; Aj-
darkul’ perepolnen; v Ferganskoj doline planiruetsja sozdanie novych vodochra-
nilišč. Fergana.ru 16. August. http://ferghana.ru, zuletzt abgerufen am 18.05.2007. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BRIGITTE HEUER 294 

Michel, Stefan/Stöck, Matthias 1995. Umwelt und Entwicklung im Nuratau. In: 
scientia halensis (4): 39–40. 

Micklin, Philip 2006. The Aral Sea Crisis and Its Future: An Assessment in 2006. 
In: Eurasian Geography and Economics (47/5): 546–567. 

Muminov, I. T. 2008: Reconstruction of Commercial Ways and Silkroad in 
Nuratau Area. In: The International Archives of the Photogrammetry, Remote Sensing 
and Spatial Information Sciences (XXXVII), Part B 5. Beijing: 957–962. 
http://www.isprs.org/proceedings/XXXVII/congress/5_pdf/166.pdf, zuletzt 
abgerufen am 10.04.2010. 

National Biodiversity Strategy Project Steering Committee, GEF und UNDP 
1998. Republic of Uzbekistan. Biodiversity Conservation. National Strategy and Ac-
tion Plan. Taškent. 

N. N. 2000. Uzbek Environment Chief Calls for Action over Aral Sea Feeder 
Rivers. Excerpts from Report by Uzbek TV on 19th Febuary. Uzbekistan Daily 
Digest, 22. Februar. http://www.eurasianet.org/resource/uzbekistan/hypermail/ 
200002/(...), zuletzt abgerufen am 25.07.2008. 

N. N. 2007. Lučšim proektom PROON v Uzbekistane priznano sozdanie Nura-
tau-Kyzylkumskogo biosfernogo rezervata. Fergana.ru 29. Januar. http:/// 
ferghana.ru, zuletzt abgerufen am 13.02.2007.  

„Nuratinskij zapovednik“ 1990. In: E. E. Syroečkovskij (otv. red.). Zapovedniki 
Central’noj Aziii. Moskva: Sp. 233–245. 

Nurbaev, D. D. o. J. Change in Water Resources of the Aydar-Arnasay Lake System as a 
Result of Changing Priorities of Water Reservoirs in the Syrdarya Basin. http:// 
www4.gvsu.edu/coler/geography/CAC/Abstracts/NurbaevDD.doc, zuletzt abge- 
rufen am 19.09.2008. 

Perelet, Renat 2010. Climate Change and Water Security: Implications for Cen-
tral Asia. In: China and Eurasia Forum Quarterly (8/2): 173–183. 

Rastorgueva, Vera S. 1964. Opyt sravnitel’nogo izučenija tadžikskich govorov. Moskva. 
Sehring, Jenniver 2007. Die Aralsee-Katastrophe. Ein Nachruf auf das Krisen-

management. In: Manfred Sapper et al. (Hrsg.). Machtmosaik Zentralasien. Tra-
ditionen, Restriktionen, Ambitionen. Bonn: 497–510 [=Osteuropa 8–9, 2007]. 

– 2008. Mehr als ein technisches Problem: Wassermanagement in Zentralasien. 
In: Zentralasien-Analysen (8): 2–8. http://www.laender-analysen.de, zuletzt ab-
gerufen am 15.09.2008. 

Seljunin, Vasilij 1989. Vremja dejstvij. In: Novyj mir (5): 213–241. 
Ševjakov, A. I. 2000. Ėtničeskaja istorija. O korennom naselenij Nuratinskich gor 

i prilegajuščich rajonov (Materialy polevych issledovanij 1988–1999 gg.). Teil I, 
II. Vostok. Afro-aziatskie obščestva: Istorija i sovremennost’ 3: 18–33; 4: 17–35. 

Slay, Ben/Volkov, Alexey 2008. Reforestation in Uzbekistan: Lessons from 
Nuratau. In: Development & Transition (9): 5–7. www.developmentandtransition. 
net, zuletzt abgerufen am 23.06.2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VOM SALZSUMPF ZUM VOGELPARADIES 295 

Stadelbauer, Jörg 1996. Die Nachfolgestaaten der Sowjetunion. Großraum zwischen 
Dauer und Wandel. Darmstadt. 

Stöck, Matthias 1996. Vorstudie für die Einrichtung eines UNESCO-Biosphärenreservats 
„Nuratau-Gebirgssystem und angrenzende Kyzylkum-Wüste“ (Republik Uzbekistan, Vi-
loyat Džizak, Navoi und Samarkand) (Vorgelegt im Auftrag und in Zusammenar-
beit mit ProNuratau im Naturschutzbund Deutschland e.V. von Matthias Stöck, 
Halle/Saale, Mimeo 1996). 

UNDP Uzbekistan 2000. GEF/UNDP Medium-sized Project Brief: Establishment of 
the Nuratau-Kyzylkum Biosphere Reserve as a Model for Biodiversity Conservation in 
Uzbekistan. http:www.gefonline.org, zuletzt abgerufen am 23.06.2008. 

UNDP Uzbekistan 2009. Establishment of the Nuratau-Kyzylkum Biosphere Reserve as 
a model for Biodiversity Conservation in Uzbekistan. Projects database http:// 
www.undp.uz/projects/project.php?id=45, zuletzt abgerufen am 15.09.2009. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The Interrelation of Nature and Man  
in the Spiritual Tradition of the Mongols*

Elena V. Boykova, Moscow 

Since olden days the Mongols have had a tradition of love and reverence for the 
Mother Nature, for the flora and fauna of their native land. For centuries the 
Mongols lived in harmony with the environment and traditionally supported the 
balance between Nature and Man. The moderate economic needs of the Mon-
gols, boiling down, as a rule, to provide for the subsistence level only, did not 
conflict with nature.  

In the 12th century the Mongols created their first game parks in the area of 
present-day Ulaanbaatar, and in the 13th century the rules of interaction of man 
with nature were included into the basic law of the Mongols, the Ikh Zasag (Yasa) 
for the first time.1 One of the basic demands of that law was respect for the land 
and caution in dealing with natural resources. There were norms and regulations, 
according to which Mongolian kins and aimag had their own lands and hunted 
on their own territories, and encroaching on other grounds could lead to mutual 
quarrels and lawsuits. In the traditional culture of the Mongols the ruler’s right 
of possession of land meant something more than simply joint property, as the 
patrimonial territory was considered as sacred, belonging not only to the living 
members of the family, but also to those who had already died, right down to 
their mythological primogenitor (Drobišev 2004: 468). For the Mongolian no-
mads pastures and cattle were of primary importance, which explains the respect-
ful attitude towards them. Furthermore, the Mongolian leaders paid close atten-
tion to nomadic cattle breeding. Anyone who spoilt pastures by burning them, 
for instance, was executed. Severe as is may seem, this punishment shows that 
the Mongols thought of future generations, endeavouring to leave unchanged, 
fertile lands to them. Cruelty to horses was punished with the same severity.  

The Mongols valued water as a source of life, and accordingly, the Ikh Zasag 
laid down serious penalties fort the desecration of a river or a well. For example, 
washing or doing the laundry in a river was forbidden. 

Another Mongol custom was not to touch the ground and the water that was 
associated with the worship of the sky and the earth, the sun and the moon. It 
was prohibited to drink water from one’s cupped hands or to immerse one’s 

* The research was supported by the Russian Foundation for Humanities (project
№ 06-01-02106a).

1  For a discussion of the debate on the Yasa, see David Morgan. The “Great Yasa of Chinggis 
Khan” Revisited. In: Reuven Amitai and Michal Biran (eds.): Mongols, Turks, and Others. 
Eurasian Nomads and the Sedentary Word. Leiden 2005, 291-308; the citation is on p. 297. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ELENA V. BOYKOVA 298 

hands in water. There were also strict regulations regarding wild animals. As John 
of Plano Carpini wrote, it was forbidden to kill them with a spear or to touch 
birds’ eggs and the wounding of animals was to be avoided.2 Hunting was per-
mitted at the proper time, for certain needs or out of vital necessity. Thus, the 
correct use of natural resources became one of the most ancient traditions of the 
Mongols. The banning rules of the Ikh Zasag are preserved to this day in the 
form of established customs: People are not allowed to hunt during the repro-
duction period of the animals concerned, and they are to refrain from removing 
a bird's nest. Furthermore, hunting is to begin with an adult barren buck rather 
than with the first animal encountered.  

The underlying idea of all these prohibitions and penalties inflicted for the in-
fringement of the laws regarding land-tenure and the use of natural resources was 
to prevent crimes against nature and society, to teach people to respect their na-
tive soil and to feel responsible for it. Due to the inevitability of punishment 
various interdictions and regulations regarding man’s interaction with nature fi-
nally turned into a binding norm of behaviour, beyond simple formality. The 
laws of the 13th century concerning man’s attitude to nature and its protection 
can be compared to modern ecological thinking.  

The Ikh Zasag deeply penetrated into people's life, and it became a tradition to 
protect the environment. One of the purposes of the law was harmonization of 
the relations between nature and man. 

Harmony in the relations between nature and man led to harmony in rela-
tions among people. Plano Carpini, who visited Mongolia in the 13th century, 
paints an idyllic picture: 

“Fights, brawls, wounding, murder are never met with among them. Nor are robbers and 
thieves who steal on a large scale found there; consequently their dwellings and the carts 
in which they keep their valuables are not secured by bolts and bars. If any animals are 
lost, whoever comes across them either leaves them alone or takes them to men ap-
pointed for this purpose.” (Mission to Asia 1966: 14‒15) 

The Mongols passed on traditions of nomadic civilization in their original form 
from one generation to the next. The correct use of natural resources is one of 
the ancient norms and traditions of Mongolian society, fostering love and re-
spect for the native soil and nature. 

As the ecological tradition of Mongolia consists in acknowledging the sacrality 
of the territory, populated it with landscape spirits and creating a system of in-
terdictions for their protection, the Mongols, as well as the peoples of most of 
the Eastern countries, opted for an adaptive, rather than a destructive attitude to 
nature (Misson to Asia 1966: 13‒14). The focus on nature was dominant in the 
development of the spiritual culture of the Mongols and their cults. Contacts 

                                                                                          
2  “(...) to touch or kill young birds, to strike a horse with a bridle (...).” Cf. Mission to Asia 

1966: 11. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE INTERRELATION OF NATURE AND MAN 299 

with nature and land went beyond plain usage and connected man with the en-
vironment spiritually.  

The Mongols never challenged the environment, did not place themselves 
above nature, but felt a special relationship with it, in spite of the fact that it is, 
perhaps, more hostile than in most places. Due to the harsh climate the natural 
complexes are highly vulnerable, and the ecological systems are fragile and slow 
in restoring themselves. In Mongolia, nature can make life very hard, which ex-
plains the natives’ special character – their unpretentiousness, their ability to 
quickly adapt themselves to new circumstances, their benevolence, their open-
ness to the world, and their contemplative attitude. This opposition – harsh na-
ture versus human kindness – is characteristic of Mongolia.  

In Mongolia nature is an enigma, which has always astonished and does not 
cease to astonish those who see it for the first time. As a rule, Europeans initially 
find the natural environment in Mongolia depressing, due to the monotonous 
scenery, the extreme variation in temperature, the lack of water, etc. The Russian 
merchant Ivan Kudinov, who travelled to Mongolia, described his first impres-
sions of the country as follows: 

“Spring will be over, floods will be over and all water in Mongolia will dry up to the last 
drop. Frequently the need for a drink of water makes the travellers divert far from the di-
rect way, to find a well… With the disappearance of water Mongolia itself grows dead; 
juicy grass… burns down under parching beams of the sun; lots of birds, living in Mon-
golia at the wet period, depart mainly to Siberia and the northern part of China, and only 
the Mongols, these children of the desert, reconciled with all misfortunes, rocking on the 
backs of their camels, despite heat and thirst, cross the steppe in various directions, look-
ing for more convenient pastures for their suffering cattle.” (Kudinov 1887: 76‒77) 

But after a few days of travelling in the countryside he seems to have been enrap-
tured by the landscape and atmosphere, as his complete change of tone shows: 
“These pensive mountains, these transparent woods, as if made of lace, that 
cover these mountains, this silence, this air…” (Kudinov 1887: 158‒159). As we 
can see, the magic of the nature in Mongolia exerted its influence not only on 
the natives, who loved and respected it, but also on foreigners. 

For centuries, nature practically did not change in Mongolia, and the mode of 
life remained the same. It was rather stable and constant up to the beginning of 
the 20th century, when Mongolia began to be influenced by European culture.  

In Mongolia, where cattle-breeders were content with the steppe and semi-
deserted pastures, the respectful and reverential attitude of man to the lands that 
nurtured him and to his natural environment as a whole had become a major 
principle of life. The traditional balance between man and environment in the 
region was preserved until the 20th century, since when considerable changes in 
the life of the inhabitants took place. Many Mongols now prefer to live in cities, 
depriving themselves of the possibility of a permanent dialogue with nature. Un-
til recently, the technical and technological development in Mongolia as a whole 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ELENA V. BOYKOVA 300 

was rather slow and did not influence the environment noticeably. However, 
with the rapid industrial development towards the end of the 20th century the 
situation began to change. 

Yet even though the traditional ecological balance in Mongolia has suffered, 
mainly as a result of prospecting and exploitation of minerals, the country re-
mains an example of the successful interaction between man and nature, where 
man does not thoughtlessly use nature for his purposes, but coexists with it.  

To this day, large parts of the territory of Mongolia have more or less been 
preserved in their original form. As a result, the relations in the system “man ‒ 
nature” remain harmonious. In modern Mongolia much is done for the preserva-
tion of nature. Nature remains a moral landmark for the Mongols, teaching and 
helping them to live and survive.  

Up to the middle of the 20th century the order of priority in the interrelation 
between man and nature in Mongolia was as follows: first Nature and then Man. 
Today, it would be more correct to say that Man takes precedence over Nature, 
even though nature still plays an extremely important role in the spiritual tradi-
tion of the Mongols.  

Bibliography 

Drobišev, Ju. I. 2004: Ėkologiceskie aspekty tradicionnyj kul’tury mongol’skich 
narodov. In: Čelovek i priroda v duchovnoj kul’ture Vostoka. Moskva. 

Kudinov, I. 1887. V čužich krajach. Putešestvie po Mongolii i Kitaju. Moskva. 
Mission to Asia 1966. Narratives and Letters of the Franciscan Missionaries in Mongo-

lia and China in the Thirteenth and Fourteenth Centuries. Ed. Christopher Dawson. 
New York. 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


The “Rites of Passage”  
Among the Azerbaijani Turks: 
Traditional Beliefs and Rituals Linked  
to the Birth of a Child 

Rufat Sattarov, Berlin 

The term “rites of passage” was introduced into scholarly literature by the French 
ethnographer Arnold van Gennep (1873–1957). In his book Les Rites de Passage, 
published in 1909, he used this term to describe ceremonies attached to such 
significant transitional stages in man’s life as conception, birth, puberty, mar-
riage, and death (van Gennep 1960). This paper will examine basic features of 
the rites of passage linked to childbirth, which are peculiar to the Azerbaijani 
Turks living in the Republic of Azerbaijan.  

Introduction 

The rites of passage among the Azerbaijani Turks are distinguished by specific 
historical, religious, and cultural peculiarities. Of special importance in this re-
gard are the rites connected to childbirth. Traditionally, having many children 
has been one of the most distinguishing features of Azerbaijani families.1 Even 
during the Soviet period it was not uncommon to see names of Azerbaijani 
women on the lists of so-called heroine mothers (materi-geroini) – the title con-
ferred upon mothers of ten children or more by the Soviet authorities.2  

To this day, in the majority of Azerbaijani families girls are brought up with 
the idea of being “brides” already from their early years. They have almost no 
childhood, no personal model of life, and they are denied the free choice in mat-
ters of love – “they are born to start a new healthy family” (Kuliev 2002: 44). 
That is why one of the problems an Azerbaijani woman fears most after the 
wedding is to discover that she is sterile.3 Among the common people a sterile 
woman (or man) is called sonsuz (lit. “without end”). A family without children is 
considered to be unfortunate, and it is often said about such a family: 

1  For a comparative perspective on this subject see Firshtein 1978. 
2  According to 1978 data, this title was conferred upon 19.911 Azerbaijani women 

(“Qəhraman Ana” 1979); in 1990, 194 women were granted the title “heroine mother” and 
7.301 received the decoration “glory of motherhood” (Azərbaycan Respublikası Dövlət Sta-
tistika Komitəsi 1991: 17).  

3  Notwithstanding “enlightening” Soviet influence, among the common people sterility is 
still mainly associated with women and rarely with men. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 302 

onlara Allahın qəzəbi gəlmişdir  
(The punishment of Allah has befallen them.) 

Folk wisdom has brought forth the following proverb on this matter: 

balalı ev – bazardır, balasız ev – mazardır  
(A household with children is like a bazaar, a household without children is like a grave. 
Vəliyev 1985: 104) 

As a rule, if a young woman cannot conceive during thirty to forty days after the 
consumption of the marriage, it is said about her: gəlin qırxa düşüb or gəlin çilləyə 
düşüb (the bride has fallen into the forty days’ period). The forty days’ period (qırx) 
referred to here is another Azerbaijani life cycle ritual, namely the period of 
mourning for a deceased person (Sattarov 2009). Thus, the meaning of the phrase 
gəlin qırxa düşüb is that the woman has fallen into a period of mourning, i.e. that 
she is unable to conceive a child. That is why different precautions are taken 
among the relatives of a newly married woman to prevent her from meeting peo-
ple who are observing the forty days of mourning, known as qırxlı (lit. “those keep-
ing the forty days’ mourning”). The same precautions are taken with respect to 
people who have just visited a place where someone has died (Həvilov 1991: 218). 

There is a number of traditional methods aimed at curing cases of sterility 
among women.4 For instance, help is sought by visiting pirs – local holy places 
such as graves of saints, holy trees, stones or other objects of veneration consid-
ered to possess magical power.5 Another common recommendation is that a ster-
ile woman should take seven stones from seven different springs and wash them 
in order to get pregnant (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 38). In many cases fe-
male witch doctors specialising in the treatment of sterility are approached for 
help as well. These witch doctors take their clients either to a local mosque or a 
cemetery and perform a ceremony known as çillə kəsmək (lit. “cutting the forty 
days’ period”, see Həvilov 1991: 218). 

The birth of a child 

Once a woman is pregnant, she is treated with great respect by her relatives and 
neighbours. It is commonly believed that her every wish should be fulfilled. For 
instance, if a person eats something in the presence of a pregnant woman, she is 
to be given the same food.6 The sex of the future child is not only a matter of 
                                                                                          
4  The French ethnographer Henri Massé has pointed out that among some Persians, for in-

stance, a woman fearing sterility would swallow the foreskin of a recently circumcised 
child (Massé 1954: 7). 

5  For more details on beliefs in supernatural forces among the Azerbaijani Turks, see Sat-
tarov 2007. 

6  The same tradition is mentioned by Massé with regard to the Persians: “if a pregnant 
woman comes in while a meal is in progress, she must be invited to join immediately” 
(Massé 1954: 9). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE “RITES OF PASSAGE” AMONG THE AZERBAIJANI TURKS 303 

concern to the pregnant woman, but to all her close relatives. Preference is usu-
ally given to a male child. This can partly be explained by the traditional role of 
boys as helpers and providers of the family in contrast to girls, who sooner or 
later will leave the paternal home. According to traditional Azerbaijani belief 
there are various methods of determining the sex of a future child. One advice is 
that a pregnant woman should spread her shawl in the proximity of turtles: if a 
turtle crawls onto her shawl, she is expecting a boy (Həvilov 1991: 218). It is also 
believed that if a future mother wants to have a boy, she should recite a special 
prayer over a sweet pomegranate in the early stages of her pregnancy and then 
eat one grain of this fruit per day. This is to be continued during the first four 
months of pregnancy.7 According to another belief, if a pregnant woman looks 
at someone while the child is moving in her womb, the child will resemble that 
very person.8 However, if she is looking at an animal, it is said that her child will 
inherit features of the animal in question.9 In order to avoid all these complica-
tions, a pregnant woman is advised to close her eyes when the child moves in-
side her womb (Həvilov 1991: 219).10 

Azerbaijanis regard the birth of a child with a sacred reverence. Accordingly, 
many superstitions are linked to this event. For example, even if a baby is about 
to be born, family members abstain from buying anything for it before the ac-
tual birth. Buying things in advance is considered to be a bad omen that can 
lead to negative consequences such as the sudden death of the baby at birth or 
health defects. When something has already been bought for a yet unborn baby, 
the purchased gift is to be sold for a symbolic price to a close relative with the 
intention of redeeming it once the child is born.  

Precautions against the influence of the “evil eye” (Az. “göz”, “nəzər”) and 
people able to cast such looks (bədnəzər) are also given special importance on the 
part of many Azerbaijanis. For instance, in some rural areas it is a tradition for 
women having difficulties during childbirth (çətin doğan) to jump across a fire in 
order to be cleaned from the possible influence of the “evil eye” (Quliyev and 
Bəxtiyarov 1968: 56). It is also common to put coal under the pillow of such a 
woman in order to drive off evil spirits (ibid.: 57). However, a complicated birth 
is mostly associated with the influence of a supernatural creature known as hal11, 
                                                                                          
7  Here we can observe traces of the Islamic belief as reflected in the Hadith, according to 

which the sex of an unborn child is not established before the end of the fourth month of 
pregnancy (Sattarov 2001). Among the Anatolian Turks eating pomegranates during preg-
nancy is thought to make the future child clever and nice (Serebryakova 1980: 171).  

8  The same belief can be observed among the Anatolian Turks (Serebryakova 1980: 170).  
9  For example, children can be born with hair on their body or with a harelip. 
10  Massé wrote that in (Iranian) Azerbaijan “it is believed that if a pregnant woman accepts 

something to eat from a person, her child will resemble this person; thus she must be be-
waring of strangers” (Massé 1954: 12).  

11  Massé traces the history of this name back to the Turkish word “al” (red). According to 
him this explains a custom among the Persians not to bring anything red into the room of 
a woman in labour. In Iran hal is considered to be a blond-haired creature, which torments 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 304 

hal anası (mother-hal) or hal arvadı (woman-hal). In Azerbaijani folk tradition hal 
is an evil spirit of great height (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 78) that lives by or 
in the water (Izmailova 1980:57) and appears in the guise of a young woman 
with bird-like legs and big breasts, which she carries on her shoulders while walk-
ing (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 78). Sometimes this evil spirit is described as a 
woman with big black eyes (ibid.).12 According to folk belief, the hal’s main task 
is to cause trouble to women in labour and to their children. It enters the room 
of the woman in question and frightens her with its ugly appearance until she 
loses consciousness. Then the hal takes out the heart and liver of the woman and 
puts them into water, which is thought to be the main cause of a woman’s death 
during childbirth. In order to bring the woman back to consciousness, her rela-
tives usually pull her ears, pinch her, and slap her cheeks in order to frighten the 
hal (Pashaev 1998: 134). Sometimes a piece of fresh meat is placed on the back of 
a woman in labour as a precaution against the hal (ibid.). Other precautions 
against this evil spirit include placing a knife or another iron object under the 
bolster of a woman in labour, crying loudly, firing a rifle, and tying a woolen 
cord (sicim) around the bed (Izmailova 1980: 57; Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 
78). If all these measures appear to be ineffective, it is said that the hal is trying to 
take the woman away. In this case, one of the woman’s relatives is to go to a 
nearby river and “cut” the river with a dagger before the hal “washes” the 
woman’s organs in it (Pashaev 1998: 134). Furthermore, a basin with water is to 
be placed near the woman in labour.13 It is believed that sometimes a newborn 
child can also be harmed by the hal (it can even die), if the latter feeds the baby 
with its milk (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 78). If the birth ends successfully for 
mother and child, a certain amount of money or food is to be distributed among 
needy people as a sign of thankfulness to God (Həvilov 1991: 219). 

In rural areas, where to this day births take place at home, only a limited circle 
of the woman’s relatives is present during this event, including her mother, her 
elder sister, and her mother-in-law. Generally speaking, men are not permitted to 
attend the birth. The pregnant woman is taken to a separate room, her arms and 
legs are coloured with henna, a sign of luck and happiness, and a special prayer 
(dua), intended to ease the pains of childbirth and written on a piece of paper, is 
placed on the back of the woman. Traditionally, after the delivery, the exhausted 
woman is served a special dish known as quymaq. It is made of wheat fried in 
butter, honey or sugar, and cinnamon or other spices – ingredients aimed at pro-
viding the woman with power and energy. 

                                                                                                                                                                                                                          

women in labour, removes their liver and devours it (Massé 1954: 22). Among other Turkic 
peoples this creature is known as albasty, described as a young woman who can also take 
the shape of an old woman, a yellow dog, a yellow cow, or a snake (Chvyr’ 1983: 124). 

12  In the Şamaxı region it is described as a woman resembling a man with blond hair (Quli-
yev and Bəxtiyarov 1968: 78). 

13  For the same tradition among the Persians see, for example, Massé 1954: 23. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE “RITES OF PASSAGE” AMONG THE AZERBAIJANI TURKS 305 

In some Azerbaijani regions honey and butter are spread on the newborn child’s 
tongue.14 After the birth, the umbilical cord is traditionally buried by one of the 
mother’s close relatives (usually a sister). In the past, the umbilical cord of a female 
baby used to be buried either at the threshold of the entrance door or in any cor-
ner inside the house, so that the newborn girl would be the mistress of a home one 
day (evdar olsun). The umbilical cord of a male baby was buried in a stable or in a 
mosque for the boy to become the head of a household (Həvilov 1991: 220). In 
the Bərda region, after a baby is born, the mother is not allowed to see it for one 
day, because it is thought that the mother’s milk will turn bitter if she does.15  

The period of qırxı (forty days)16 

For a period of forty days after the birth, known as qırxı or çillə, the mother and her 
baby usually stay in the house of her parents. There is a belief that during this time 
she may not knead dough, prepare food, cook bread, or perform other household 
tasks (Həvilov 1991: 220). During the qırxı period, the mother and the newborn 
child do not appear in public, and only very close relatives are allowed to see them. 
In particular, people in mourning are advised not to visit a newborn child. All these 
precautions are taken in order to avoid the possible influence of the “evil eye”.17 If, 
nevertheless, someone does come to visit, the mother is to bring the newborn child 
from its room to show it to the guest. It is not acceptable to let a guest into the 
child’s room in order to avoid the influence of the “evil eye”. Sometimes visitors are 
stopped at the entrance door and asked to pass under the newborn baby that is held 
up by the mother. Another tradition prescribes taking a newborn baby outside for a 
moment and bringing it in when guests enter the house (Həvilov 1991: 220). In the 
Tovuz region, for instance, bread is used in order to neutralise the influence of the 
“evil eye”. With this aim in mind, a piece of bread is held above the head of a guest 
when he enters the house (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 53). 

As a rule, if a child cries for a long time, it is considered to be under the influ-
ence of the “evil eye”. There are many folk methods to treat the “evil eye”. One 
tradition prescribes that mothers should sprinkle a handful of salt on the head of 
the child three times and then throw the salt into the fire, uttering one of the fol-
lowing spells:  

                                                                                          
14  For a comparison with traditions among the Uzbeks, see Firshtein 1978: 193.  
15  Personal archive of the author, file “Life cycle rituals” (1999–2001). 
16  The symbolic significance of the first forty days after childbirth is characteristic of many 

Muslim peoples. In Central Asia, for example, this period is also known as chillya (Chvyr' 
1983: 124). 

17  Massé, citing Isaac Adams, states that in the Iranian region of Urmia girls were not taken 
out of the house for forty days and boys for three months (Massé 1954: 30, citing I. Ad-
ams, Persia by a Persian. London, 1906: 191). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 306 

Hər kimin sənə nəzəri dəyibsə, gözlərini daş etdim!  
(I have melted the eyes of everyone whose evil eye has fallen on you!)  

Sənə gözü dəyənin gözlərini bu duzla oda atdım!  
(With this salt I have thrown into the fire the eyes of the one who has cast an evil eye 
on you!) (ibid.: 23) 

In many cases coal is used as a means of protecting children against the “evil 
eye”, because it is believed that the devil is afraid of coal. For example, in some 
regions of Azerbaijan parents put coal into the nappy of the child when taking it 
out for a walk in the evening. Another method is to place the coal on the child’s 
forehead (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 57). In many regions bread is used as a 
means of treating the possible fright of a child.18 For this purpose, a piece of 
bread is placed under the head of the child or inside the cradle during its sleep. 
Bread is also put into the nappy of the child when taking it outside (ibid.). 

Usually a woman who has just given birth is exempted from household work 
at least during the period of qırxı. In the Bərda region, a lock is put on the door 
of the room in which a mother and her child are staying until the end of the 
qırxı period.19 It is recommended not to leave the mother alone with her child 
during this period. Usually, the following things are placed under the pillow of a 
newborn baby: a piece of bread, a knife, scissors20, a needle, and a piece of coal. 
This is done, as said before, for the baby not to be frightened. Traditionally, the 
face of a newborn baby is to be covered with gauze while it is asleep. Otherwise, 
so it is believed, either a mystical bird known as beşik quşu (cradle bird) might 
harm the baby, or a spirit known as şaşa might strangle it (Həvilov 1991: 220; 
Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 78).21 According to folk tradition, şaşa is an evil 
spirit of black colour and less than a cat in size, which resembles a woman from 
the side (ibid.: 79). It is believed that şaşa can strangle the newborn baby on the 
sixth day after birth, and precautions are taken in order not to leave the child 
sleeping alone during this period (ibid).22 

                                                                                          
18  The cult of bread is very popular among the Azerbaijanis, and they have treated bread 

with great respect since ancient times. Due to the lack of space here I will limit myself to 
mentioning only one of the many beliefs concerning bread, combining in itself both pa-
gan and Islamic symbolism. According to it, removing the crust of bread is considered to 
bring misfortune. It is said among the people that a person who does so will be forced to 
take the skin off his/her face in the Hereafter (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 52). 

19  Personal archive of the author, file “Life cycle rituals” (1999–2001). 
20  The use of metal objects as a protection against the “evil eye” has also been observed 

among other Caucasian peoples (Pashaev 1998: 135).  
21  According to Persian folk traditions, şaşa (from Pers. “şeş” – six) is a genie that can strangle 

a child on the sixth day unless adequate precautions are taken (Massé 1954: 25). 
22  To this day it is a tradition among some Azerbaijanis that female relatives of the mother 

spend the night of the sixth day after the child’s birth at her house without sleeping and 
turning the light off. They put bread and butter at the entrance door for şaşa to eat, so that 
it will leave the child alone (Quliyev and Bəxtiyarov 1968: 79).  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE “RITES OF PASSAGE” AMONG THE AZERBAIJANI TURKS 307 

In the Qazax region the young women among the close relatives gather for a 
special dinner nine days after the birth of a baby. Every guest brings some food 
and sweets. The mother brings her baby into the room and begins to feed it in 
front of these women. Having done so, the mother hands the baby to every 
woman present, who kisses it in turn. It is believed that a woman to whom the 
baby smiles will have her dream come true (Personal archive of the author, file 
“Life cycle rituals” [1999–2001]). In Baku, when the child is brought from the 
hospital, one of the family members burns the branch of a tree known as üzərlik 
(wild rue) and puts the ash on the child’s forehead to protect it from the influ-
ence of the “evil eye”. Another means of protection against the “evil eye” popu-
lar among many Azerbaijanis is göz muncuğu, a blue stone with a small eye on it, 
which is tied to the cap of a newborn. Sometimes anything made of gold (such 
as a golden ring) is fastened to the cap together with the göz muncuğu, because 
among the common people gold is considered to be able to attract and neutral-
ise evil energy. In the İsmayıllı region a clean vessel is filled with pure water and 
an egg is put into it as a precaution against the “evil eye”. Then this vessel is 
placed under the bed of the child. If the egg crackles, it is said that it has drawn 
the power of the “evil eye” upon itself and has thereby protected the child (ibid.). 

It is recommended to refrain from taking fresh meat into a house in which 
there is a newborn baby or to cut meat in front of it. The latter will prevent its 
neck from becoming strong in due time. It is also believed that showing a mirror 
to the baby can drive it crazy because it will see evil spirits in it (ibid.). 

In many regions people believe that one should not bathe the child or cut its 
nails until the period of qırxı has passed. In some regions, however, a newborn 
child is already washed on the 10th (this ceremony is called on suyu – lit. “the wa-
ter of ten”), 20th, 30th and, finally, on the 40th day after birth. In the Şəki region, 
the child is already washed on the fifth day. In the Ağdam region, the child is 
washed both on the third and on the seventh day after birth. In the Şamaxı re-
gion, when washing the baby on the 10th day after birth, a special formula is ut-
tered: 

Mundarlışın getsin, təmizliyin gəlsin!  
(Let the dirtiness go away, let the cleanliness come!) 

The nails of the child are also cut on this occasion. In Bərda, after cutting the 
nails, some money is to be placed in one of the baby’s hands; otherwise it will 
become a thief (ibid.). 

The end of the forty days’ period 

Once the period of qırxı has passed, two important ceremonies are usually cele-
brated, namely, qırxdan çıxma (lit. “coming out of the forty days”) and ad qoyma 
(naming the child). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 308 

Qırxdan çıxma 

The ceremonies accompanying the end of the forty days’ period are known as 
qırxdan çıxma, the most important of which is the ritual ablution of both mother 
and baby. The period of forty days has a symbolic character, presumably going 
back to the Islamic tradition of ritual purity. Indeed, according to the Shari‘a, the 
end of the forty days’ period coincides with the end of the mother’s state of im-
purity, after which she is to perform a full ritual ablution and resume her reli-
gious practices like prayers and fasting.  

Qırxdan çıxma begins with the ritual ablution (ğüsl) on the part of the mother, 
and after that it is the child’s turn. The bathing of the child on the fortieth day 
after birth takes place in various fashions, depending on the region. In the Ağ-
dam region, for example, the child is wrapped in a piece of fabric and washed 
with water, especially prepared for this purpose beforehand. The vessel with the 
water must contain forty grains of wheat, if the child is female, and forty grains 
of barley, if the child is male. In the absence of either wheat or barley forty small 
sticks can be used instead. After pouring the water on the child, formulas of 
təkbir (Allahu akbar23) and salawat24 (Allahumma salli ‘ala Muhammadin va ‘ala ali 
Muhammad)25 are pronounced (Personal archive of the author, file “Life cycle 
rituals” [1999–2001]). In some regions, upon bathing the child, the phrase qırxını 
tökürəm (literally “I am pouring the water of forty days”) is uttered (ibid.). In the 
Şamaxı region, a vessel with forty spoons of water is prepared and the water is 
poured on the head of the child, after which the formula of the Islamic faith, the 
shahada, is pronounced. In the Şəki region, forty small stones are added to the 
water with the same aim in mind. In the Ordubad region, a vessel inscribed with 
Qur’anic passages is filled with spring water from a local holy place, prayers are 
recited over it, and the child is washed with this water (Pashaev 1998: 136).26 Af-
ter the ritual bathing, the child’s head is usually shaved, because the first hair is 
considered to be impure (murdar).  

Ad qoyma 

Naming the child, known as ad qoyma, is the ceremony that usually follows the 
ritual ablution. In classical Islamic tradition the naming of a child is usually per-
formed either right after its birth or on the seventh day following it (Sattarov 

                                                                                          
23  “Allah is the greatest!” 
24  Salawat is a formula of salutation of the Prophet Muhammad and his family. In Azerbai-

jan this term has lost its basic meaning, signifying today only a process of raising hands 
and then rubbing them along the face with the right hand first and the left hand second 
among Shi‘is and with both hands among Sunnis. 

25  “O Allah, send prayers on Muhammad and his family!” 
26  The same ritual is performed for the benefit of frightened people.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE “RITES OF PASSAGE” AMONG THE AZERBAIJANI TURKS 309 

2001). Among the Azerbaijanis the ad qoyma ceremony takes place either on the 
day of birth, on the seventh day, or as soon as the forty days’ period has passed, 
depending on the region. In the Ordubad region, for instance, ad qoyma takes 
place on the seventh day (Pashaev 1998: 135). In the Bərda region the child is 
named before the fortieth day, because it is believed that if the baby is named 
later, he or she will be a liar (Personal archive of the author, file “Life cycle ritu-
als” [1999–2001]). Generally speaking, however, it is up to the family to decide 
when to name the child, taking into consideration a variety of circumstances.  

The name for the child is agreed upon in advance. In the past names were of-
ten chosen with the help of a ceremony known as Qur’an açma (opening the 
Qur’an); people used to open any page of the Qur’an at random and choose the 
first word encountered as name.27 Today, however, more and more families name 
the baby either in memory of a deceased relative or after a living relative28, al-
though this practice is usually regarded with suspicion and considered as a bad 
omen29. Among the Azerbaijanis of Georgia, for example, if the relatives of the 
baby want to name the child in memory of a deceased relative, a molla is invited 
to read a special prayer on this occasion. This is done in order to purge the name 
of the deceased, thus allowing it to pass to the child in a pure form. In many vil-
lages of the Abşeron peninsula, for instance, if parents want to name their child 
after a deceased relative, sura 36 of the Qur’an (Ya-Sin) is recited for the sake of 
the dead person’s soul. Very often, however, this task is given to a molla, who is 
invited to recite some passages from the Qur’an in order to “relent” the dead and 
to receive his/her “agreement” to pass on his/her name to the newborn child.  

In some cases, if parents wish to have a boy, but only have girls, the last baby 
girl is named either Bəsti (enough)30, Qızyetər (enough of girls) or Kifayyət 
(enough, full). In some regions the child’s name is whispered into its ears by the 
parents or relatives right after its birth. In Şəki, parents turn the child towards 
Mecca for this purpose and whisper the chosen name into its ears, uttering the 
following formula: 

                                                                                          
27  As a result of this tradition, chosen names were often meaningless. For example, a female 

name that is still popular in Azerbaijan, Tükəzban, originates from the Arabic verb in the 
dual form tukadhdhibān (lit. “both of you consider something untrue”). This verb is used as 
a refrain in sura 55 (“al-Rakhmān”) of the Qur’an. Explaining the origin of this name, Os-
man Mirzəyev, in his turn, refers to the repetition of this verb during local funeral cere-
monies. Since this verb aurally resembles traditional Azerbaijani female names such as 
Ummürbanu, Xurşidbanu, Şərəbanı, so he holds, many illiterate people simply adopted it to 
their purposes without understanding its real meaning (cf. Mirzəyev 1986: 224–225).  

28  In Ordubad, in contrast to other regions of Azerbaijan, it is a tradition to name the new-
born child after its living father (Pashaev 1998: 135).  

29  It is believed that this can lead to the death of the relative in question. Massé refers to the 
same tradition among the Persians (Massé 1954: 28).  

30  Massé gives an account of the same practice among Iranian Azerbaijanis, saying that 
“when there are a great many girls in a family, the seventh is called qız-bes – enough girls, 
in the hope that the next child will be a boy” (ibid.). 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 310 

Onun adını biz verdik, taleyini Allah versin!
(We have given to him/her the name; let Allah give to him/her the destiny!) 

In many Abşeron villages a party known as şəbbə-xeyir is given once a baby has 
reached forty days of age (Həvilov 1991: 220). On this occasion close relatives 
and friends of the family gather, and each guest brings a gift for the baby, a 
sheep and some gold accessories (a bracelet or a chain for a boy, earrings for a 
girl). On the same day, the ears of the baby girl are pierced to put on the ear-
rings. As regards boys, circumcision is sometimes also performed on the fortieth 
day. If the name chosen for the child is the name of a deceased relative, halva, a 
dish traditionally associated in Azerbaijan with mourning repast sessions (Sat-
tarov 2009), is cooked along with other festive dishes. Then, by pronouncing the 
phrase halallıq olsun! (Let this be permitted!), the parents ask the molla to recite 
the Qur’an in a mosque for the sake of the deceased (Nəbiyev 1993: 76). On the 
same day relatives and neighbours who, for some reason or another, have not 
been able to have children for a long time sacrifice a sheep. The meat is then dis-
tributed among seven neighbours or close friends together with small gifts (ibid.). 

Usually the right to name a newborn baby lies with one of the close relatives, 
for which he/she is presented with a gift. If it is the first child of a young couple, 
it is usually named either after its father or after close relatives on the part of its 
father. The relative who is chosen to name the child holds it, recites the shahada 
to its ears, followed by the chosen name and, finally, he/she says the following 
phrase: 

Al uşağı, ver uşağı, Tanrı saxlasın bu uşağı!
(Take the child, give the child, let God preserve this child.) 

Then he/she passes the child on to the next person in the circle, and in this way 
the baby is handed around among all those present at the party, with each per-
son pronouncing the above-mentioned formulas (ibid.) in turn. After this cere-
mony, the baby is returned to the mother, while all the guests congratulate her 
by uttering one of the following phrases: 

Adı ilə böyülsün! (Let him/her grow with his/her name!) 

Böyük oğlan/qız olsun! (Let him/her be a big boy/girl!) 

Toyunu görək! (Let us see his/her wedding!) 

In the Nabran region the baby is usually named once its hair and nails have been 
cut on the fortieth day after birth. The name is pronounced into the right ear of 
the baby seven times. In the case of a male baby this is followed by the circumci-
sion rite, after which it is taken to the local pir for blessing. In Nabran, the most 
venerated pir is an old oak tree located at a water spring which is known as a holy 
site of interconfessional importance (Sattarov 2006). The child is given water 
from this spring and a thread is tied to this tree for the child to be healthy. In 
Baku, when all the guests have gathered for the party, the mother brings her 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


THE “RITES OF PASSAGE” AMONG THE AZERBAIJANI TURKS 311 

child to a female molla who declares the desired name to the child. Then she re-
cites the formula of the shahada and other prayers into its ears. 

Conclusion 

Beliefs and rituals connected with childbirth constitute a first stage in the com-
plex of so-called rites of passage related to transitional stages in the lives of the 
Azerbaijani Turks such as circumcision, marriage and death. It should be noted, 
however, that in modern Azerbaijan many beliefs and rituals described in this 
paper have already started to lose their significance. This process is especially no-
ticeable in the urban areas, and in Baku in particular. Nevertheless, some of the 
discussed rituals continue to be practiced, even though they are gradually losing 
their symbolic meaning. 

Bibliography 

Azərbaycan Respublikası Dövlət Statistika Komitəsi 1991. Azərbaycan Qadınları 
və Uşaqları. Bakı. 

Chvyr’, Liudmila A. 1983. Opyt analiza odnogo sovremennogo obryada v svete 
drevnevostochnykh predstavlenii. In: B. A. Litvinskii (Ed.). Srednyaya Aziya, 
Kavkaz i Zarubezhnyi Vostok v drevnosti. Moskva: 124–138. 

Firshtein, L. A. 1978. O nekotorykh obychayakh i pover’yakh, svyazannykh s 
rozhdeniem i vospitaniem rebenka u Uzbekov Yuzhnogo Khorezma. In: S. P. 
Snesarev (Ed.). Sem’ya i semeinye obryady u narodov Srednei Azii i Kazakhstana. 
Moskva: 189–209. 

Gennep, Arnold van 1960. The Rites of Passage. Chicago. [Les Rites de Passage. Paris, 
1909.] 

Həvilov, H. A. 1991. Azərbaycan Ėtnografiyası. Bakı. 
Izmailova, A. A. 1980. Polevye materialy o perezhitkakh arkhaicheskikh verovanii 

v sele Khynalig. Arkheologicheskie i ėtnograficheskie izyskaniya v Azerbaidzhane. AN 
Az. SSR, Institut istorii, Sektor arkheologii i ėtnografii, 1977. Baku: 56–59. 

Kuliev, G. G. 2002. Arkhetipichnye Azeri: Liki mentaliteta. Baku. 
Massé, Henri 1954. Persian Beliefs and Customs. New Haven. 
Mirzəyev, O. 1986. Adlarımız. Bakı. 
Nəbiyev, A. (Ed.). 1993. Mərasimlər, ədətlər və Alqışlar. Bakı. 
Pashaev, Aslan 1998. Gorod Ordubad v XIX–nachale XX vv. (Istoriko-ėtnograficheskoe 

issledovanie). Baku. 
“Qəhraman Ana” 1979. In: Quliyev, C. B. (Ed.). Azərbaycan Sovet Ėnsiklopediyası. 

Vol. 3. Bakı: 145. 
Quliyev, A./Bəxtiyarov, A. 1968. Azərbaycanda Qədim Dini Ayınlar və Onların 

Məişətdə Qalıqları. Bakı. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RUFAT SATTAROV 312 

Sattarov, Rufat 2001. Obryady i ritualy, svyazannye s rozhdeniem rebenka v 
musul’manskom prave. In: Khazar View (98), 15 January: 28–29; (99), 1 Febru-
ary: 28–29. 

– in print. Between Supernatural and Natural: Aspects of Folk Beliefs among 
the Azerbaijani Turks. In: Barbara Kellner-Heinkele, Brigitte Heuer, Elena 
Boykova (Ed.). Proceedings of the 49th Permanent International Altaistic Conference 
(PIAC), 30 July – 4 August 2006. Berlin. 

– forthcoming. Rites of Passage among the Azerbaijani Turks: Traditional Beliefs 
and Rituals Linked to Death. 

Serebryakova, M. N. 1980. O nekotorykh predstavleniyakh svyazannykh s se-
meino-obryadovoi praktikoi sel’skikh turok. In: Simvolika kul’tov i ritualov 
narodov Zarubezhnoi Azii. Moskva: 165–177. 

Vəliyev, V. 1985. Azərbaycan Folkloru. Ali Məktəb üçün Dərslik. Bakı.  
 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die AutorInnen und HerausgeberInnen 

A n e t s h o f e r ,  He l g a .  Turkologin (PhD, Universität Wien, 2001). Unterrichtet 
Türksprachen an der University of Chicago, Department of Near Eastern Lan-
guages and Civilizations. Forschungsinteressen: Altanatolischtürkisch, türkisch-
iranische Sprachbeziehungen, Gender-Fragen in altanatolischtürkischer Literatur, 
sprachwissenschaftliche Gesamtturkologie. 

B o y k o v a ,  E l e n a  V.  Mongolist (PhD in history). Senior Researcher, Institute 
of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences (Moscow) since 1971. Editor-
in-chief of Altaica. Fields of research interest: modern history of Mongolia, Rus-
sian-Mongolian relations.  

Du f f t ,  C a t h a r i n a .  Turkologin (Dr. phil. Freie Universität Berlin, 2007). Ju-
niorprofessorin am Asien-Afrika-Institut, Universität Hamburg. Forschungsinter-
essen: Literatur der Türkischen Republik und der spätosmanischen Zeit, kompa-
ratistische autobiographische Themen in der modernen Literatur des Vorderen 
Orients, Literaturtheorie. 

F l e m m i n g ,  B a r b a r a .  Islamkunde/Turkologie. 1977 bis 1997 Professorin für 
Turkologie an der Universität Leiden, Niederlande. Neuere Publikationen: mit 
Jan Schmidt, The Diary of Karl Süssheim (1878–1947), 2002; Über Teilnahme 
von Frauen in der älteren islamischen Mystik: WZKM 93 (2003): 35–94; „Am 
Circip: Einst und jetzt“. In Hendrik Fenz (Hg.), Strukturelle Zwänge ‒ Persönli-
che Freiheiten. Gedenkband zu Ehren Petra Kapperts, 2009: 145‒167. 

G i e r l i ch s ,  J o a ch i m .  Dr. phil., Islamische Kunstgeschichte. 2007–2010 
Kurator am Museum of Islamic Art, Doha (Qatar). Langjährige Lehrtätigkeit am 
Institut für Turkologie der Freien Universität Berlin. Forschungsinteressen: Kunst 
und Architektur der anatolischen Seldschuken, timuridische Kunst und Architek-
tur, islamische Ikonographie (figürliche Aspekte), Geschichte der islamischen 
Kunstgeschichte.  

G l a s s e n ,  E r i k a .  Islamwissenschaftlerin (Promotion 1968, Habilitation 1977, 
Universität Freiburg i. Br.). Ebenda Professorin der Islamwissenschaft bis zum 
Ruhestand 1999. Direktorin des Orient-Instituts der DMG in Beirut/Libanon 
1989‒1994 und Aufbau einer Zweigstelle in Istanbul. Hrsg. (mit J. P. Laut) der 
„Türkischen Bibliothek“. Forschungsgebiete: u.a. religiöse Bewegungen im Islam, 
Persische und türkische Literatur unter sozial- und mentalitätshistorischen Ge-
sichtspunkten, autobiographisches Schrifttum. 

H a u e n s ch i l d ,  I n g e b o r g .  Turkologin (Dr. h. c. der Johann Wolfgang Goe-
the-Universität Frankfurt a. M.). Forschungsgebiet: gesamtturkologische Lexiko-
logie, speziell Pflanzen- und Tierbezeichnungen. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORINNEN UND HERAUSGEBERINNEN 314 

H a z a i ,  G y ö r g y.  Turkologe. Professor emeritus der University of Cyprus 
(1999). Mitglied der Ungarischen Akademie der Wissenschaften. Präsident der 
International Union of Oriental and Asian Studies. Forschungsinteressen: Ge-
schichte der Türksprachen, Bibliographie der turkologischen Studien. 

He u e r ,  B r i g i t t e ,  Studienassessorin, Soziologin. Mitarbeiterin im For-
schungsprojekt “Language Reforms in the Ex-Soviet Muslim States”, Institut für 
Turkologie, Freie Universität Berlin; Lehrtätigkeit ebd. sowie an der Humboldt-
Universität zu Berlin und am Osteuropa-Institut der FU Berlin. Forschungs-
schwerpunkte: Soziale Entwicklungen in Zentralasien, insbes. (Arbeits-)Migration 
und Menschenhandel; Ethnizität, Minderheiten u. Diaspora; Sprachenpolitik; 
Gender. 

I v a n i c s ,  M á r i a .  DSc in Geschichte. Professor für Turkologie und Leiterin 
des Instituts für Altaische Studien, Universität Szeged (Ungarn); Leiterin der 
Turkologischen Forschungsgruppe der Ungarischen Akademie der Wissenschaf-
ten, Universität Szeged. Forschungsinteressen: Geschichte der Türkvölker, insbe-
sondere Khanat der Krim und Goldene Horde, türksprachige Quellen der Step-
penvölker, Geschichte der europäischen Vasallenstaaten des Osmanischen Rei-
ches.  

K a s a i ,  Yu k i y o .  Turkologin (Dr. phil. Freie Universität Berlin, 2005). Wissen-
schaftliche Mitarbeiterin im Akademievorhaben Turfanforschung, Berlin-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, Berlin. Forschungsschwerpunk-
te: Alttürkische Philologie und Geschichte, Edition der alttürkischen buddhisti-
schen Texte aus Zentralasien (10.‒14. Jh.). 

Ke l l n e r - He i n k e l e ,  B a r b a r a .  1990–2007 Professorin für Turkologie, Freie 
Universität Berlin. Mitherausgeberin des „Turkologischen Anzeigers“. For-
schungsinteressen: Kulturgeschichte der Türkvölker, insbesondere Osmanisches 
Reich und Zentralasien, türksprachige biographische und autobiographische 
Quellen. 

K l e i n m i ch e l ,  S i g r i d .  Turkologin (Dr. sc. in Turkologie, Humboldt-
Universität zu Berlin). Früher tätig an der Humboldt-Universität zu Berlin, der 
Akademie der Wissenschaften der DDR und am Institut für Turkologie der Frei-
en Universität Berlin. Forschungsinteressen: Sprachen und Literaturen der Turk-
völker, insbesondere mittelasiatische Literaturen. 

R a k h m a n k u l o v a ,  Ad o l a t .  PhD in Geschichtswissenschaften. Dozentin, 
Fakultät für Geschichte, Staatliche Pädagogische Nizami-Universität, Taschkent, 
Usbekistan; Wissenschaftliche Mitarbeiterin, Institut für Geschichte, Akademie 
der Wissenschaften. Forschungsschwerpunkte: Gesellschaft und Politik in Usbe-
kistan (1900‒1950); Deportationen während der Stalinzeit; deportierte Völker in 
Usbekistan (1930–2000): ethnokulturelle und sozioökonomische Aspekte. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DIE AUTORINNEN UND HERAUSGEBERINNEN 

 

315 

S a t t a r o v,  Ru f a t .  Turkologe (Dr. phil., Freie Universität Berlin, 2005). Lehr-
beauftragter und Research Fellow am Institut für Turkologie, Freie Universität 
Berlin. Forschungsinteressen: Islam bei den türksprachigen Völkern der ehemali-
gen Sowjetunion, Geschichte und Kultur Aserbaidschans, Ökokultur, islamisches 
Recht, Islam in den modernen Medien.  

S ch ö n i g ,  C l a u s .  (Prof. Dr.). Seit 2007 Professor für Turkologie an der Freien 
Universität Berlin, Forschungsinteressen: Klassifikation und Geschichte der Türk-
sprachen, türkisch-mongolische Sprachbeziehungen, südsibirisches Türkisch, Ba-
bur-name, türkische Identitäts- und Geschichtskonstruktionen. 

S ch w e i ß g u t ,  K a r i n .  Turkologin (Dr. phil., Freie Universität Berlin, 2004). 
Wissenschaftliche Assistentin am Institut für Turkologie, Freie Universität Berlin, 
Forschungsschwerpunkte: Moderne türkische Literatur, kulturwissenschaftliche 
Fragestellungen in Bezug auf Prosa der Türkei. 

S e m e t ,  A b l e t .  Turkologe (Dr. phil., Universität Göttingen, 2002). Research 
Fellow am Seminar für Turkologie und Zentralasienkunde, Universität Göttingen. 
Forschungsinteressen: Sprachkontakte der Türksprachen zum Chinesischen und 
Mongolischen, Sprache und Kulturkontakte innerhalb der islamischen Türkvölker. 

Te t i k ,  Ay ş e .  M.A. in Turkologie. Lektorin am Institut für Turkologie der Frei-
en Universität Berlin. Zu ihren Arbeitsschwerpunkten gehören Didaktik des Tür-
keitürkischen, türkische Grammatik, türkische Sprachreform und moderne Türk-
sprachen. 

Wh i t e ,  J e n n y  B .  PhD in social anthropology. Associate professor of anthro-
pology at Boston University, former president of the Turkish Studies Association. 
Author of Islamist Mobilization in Turkey (2002), Money Makes Us Relatives: 
Women’s Labor in Urban Turkey (2004), and the Kamil Pasha historical mystery 
series. Fields of research interest: Political and economic anthropology, urban an-
thropology, Islam and Islamic politics, ethnicity, nationalism, gender in the Mid-
dle East, with special emphasis on Turkey, Muslim minorities in Europe. 

Wi t t m a n n ,  R i ch a r d .  Islamwissenschaftler (PhD in History and Middle East- 
ern Studies, Harvard University 2008). Seit 2008 wissenschaftlicher Referent am 
Orient-Institut Istanbul. Forschungsschwerpunkte: Islamisches Recht im Osma-
nischen Reich und bei den Seldschuken; Rechts- und Sozialgeschichte Anatoli-
ens; Zusammenleben von Muslimen und Nichtmuslimen im Osmanischen 
Reich und der Republik Türkei; Narrative Quellen und Selbstzeugnisforschung. 

Z i e m e ,  Pe t e r .  Turkologe (Dr. sc. in Turkologie, Humboldt-Universität zu 
Berlin). Bis 2007 Leiter des Akademievorhabens Turfanforschung, Berlin-
Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, Berlin. Honorarprofessor am 
Institut für Turkologie, Freie Universität Berlin. Forschungsschwerpunkt: Philo-
logie der Alten Türken in Zentralasien.  

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abbildungen 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BARBARA FLEMMING 318 

K
ar

te
: S

üd
os

tg
re

nz
e 

de
r T

ür
ke

i (
K

ar
to

gr
ap

hi
e:

 G
. F

rit
ze

nw
en

ge
r,  

Be
rli

n 
20

11
) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 319 

 

1. Dābbat al-arḍ  
(Albumblatt. Bibliothèque Nationale, Paris. Dep. 
des Estampes et de la Photographie, Inv. OD 2641. 
Quelle: Kat. Paris 2001: 290, Kat.nr. 192) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 320 

2. al-Burāq
(Darīr: Kitāb-i Siyer-i Nebī. New York Public Library, Spencer, Turk. ms. 3. Quelle: Schmitz
1992: pl. XVIII)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 321 

 

 

3.
a 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

, D
et

ai
l 

(T
er

cü
m

e-
i 

M
ift
āḥ

 J
efr

 e
l-J
ām

iʿ.
 T

op
ka

pı
 S

ar
ay

ı M
üz

es
i, 

Is
ta

n-
bu

l, 
B.

 3
73

, f
ol

. 2
19

 b
. Q

ue
lle

: A
nd

 1
99

8:
 2

85
, r

ec
ht

e 
Fa

rb
-

ab
b.

) 

  

3.
 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

 
(T

er
cü

m
e-

i 
M

ift
āḥ

 J
efr

 e
l-J
ām

iʿ.
 T

op
ka

pı
 S

ar
ay

ı 
M

üz
es

i, 
Is

ta
nb

ul
, 

B.
 3

73
, 

fo
l. 

21
9 

b.
 Q

ue
lle

: A
nd

 1
99

8:
 2

85
, r

ec
ht

e 
Fa

rb
ab

b.
) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 322 

4.
a 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

, D
et

ai
l 

(T
er

cü
m

e-
i M

ift
āḥ

 Je
fr 

el-
Jā

m
iʿ.

 Q
ue

lle
: I

st
an

bu
l Ü

ni
ve

rs
ite

si 
K

üt
üp

ha
ne

si,
 T

 6
62

4.
 Q

ue
l-

le
: A

nd
 1

99
8:

 2
86

, F
ar

ba
bb

.) 

4.
D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

(T
er

cü
m

e-
i 

M
ift
āḥ

 J
ef

r 
el-

Jā
m

iʿ.
 I

st
an

bu
l 

Ü
ni

-
ve

rs
ite

si 
K

üt
üp

ha
ne

si
, T

 6
62

4.
 Q

ue
lle

: A
nd

19
98

: 2
86

, F
ar

ba
bb

.)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 323 

 
 
 
 
 

 
 
 

5.
a 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

, D
et

ai
l 

(A
ḥv
āl

-i 
K

iy
ām

et
. 

Sü
le

ym
an

iy
e 

K
üt

üp
ha

ne
si,

 
Is

ta
nb

ul
,

H
af

id
 E

fe
nd

i 
13

9.
 Q

ue
lle

: 
A

nd
 1

99
8:

 2
85

, 
lin

ke
 F

ar
b-

ab
b.

) 

  

5.
 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

 
(A

ḥv
āl

-i 
K

iy
ām

et
. 

Sü
le

ym
an

iy
e 

K
üt

üp
ha

ne
si,

Is
ta

nb
ul

, 
H

af
id

 E
fe

nd
i 

13
9.

 Q
ue

lle
: 

A
nd

 1
99

8:
28

5,
 li

nk
e 

Fa
rb

ab
b.

) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 324 

6.
a 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

, D
et

ai
l 

(M
aj

m
aʿ

 a
l-G

ha
rā

ʾib
. 

Re
cu

ei
l 

de
 c

ho
se

s 
ra

re
s 

et
pr

éc
ie

us
es

, C
he

st
er

 B
ea

tty
 L

ib
ra

ry
, D

ub
lin

, M
s. 

9,
fo

l. 
64

 v
). 

Q
ue

lle
: K

at
. P

ar
is 

20
01

: 5
7, 

K
at

.-N
r. 

35
) 

6.
D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

(M
aj

m
aʿ

 a
l-G

ha
rʾ

ib
. 

Re
cu

ei
l 

de
 c

ho
se

s
ra

re
s 

et
 p

ré
ci

eu
se

s, 
C

he
st

er
 B

ea
tty

 L
ib

-
ra

ry
, 

D
ub

lin
, 

M
s. 

9,
 f

ol
. 6

4 
v.

 Q
ue

lle
:

K
at

. P
ar

is 
20

01
: 5

7, 
K

at
.-N

r. 
35

)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 325 

 

 

7.a
 D

āb
ba

t a
l-a

rḍ
, D

et
ai

l 
(F
āl

nā
m

e. 
To

pk
ap

ı 
Sa

ra
yı

 M
üz

es
i, 

Is
ta

nb
ul

, 
H

. 1
70

3.
 Q

ue
lle

: 
A

nd
 1

99
8:

28
3,

 F
ar

ba
bb

.) 

  
7. 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

 
(F
āl

nā
m

e. 
To

pk
ap

ı 
Sa

ra
yı

 M
üz

es
i, 

Is
ta

nb
ul

, 
H

. 1
70

3.
 

Q
ue

lle
: A

nd
 1

99
8:

 2
8,

 F
ar

ba
bb

.) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


JOACHIM GIERLICHS 326 

8.
a 

D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

, D
et

ai
l 

(F
āl

-i 
Ḳ

ur
ʾā

n.
 T

op
ka

pı
 S

ar
ay

ı M
üz

es
i, 

Is
ta

nb
ul

, H
. 1

70
2.

 Q
ue

lle
: 

A
nd

 1
99

8:
 2

84
,

Fa
rb

ab
b.

) 

8.
D
āb

ba
t a

l-a
rḍ

(F
āl

-i 
Ḳ

ur
ʾā

n.
 T

op
ka

pı
 S

ar
ay

ı M
üz

es
i, 

Is
ta

nb
ul

, H
.

17
02

. Q
ue

lle
: A

nd
 1

99
8:

 2
84

, F
ar

ba
bb

.)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 

 
327 

 

2.
 U

 1
94

4 
(T

 I
II

 M
 1

74
) v

er
so

 (T
ex

t A
) 

  

 

1.
 U

 1
94

4 
(T

 I
II

 M
 1

74
) r

ec
to

 (T
ex

t A
) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 328 

4.
U

 1
94

2 
(T

 I
II

 M
 1

74
) v

er
so

 (T
ex

t B
)

3.
U

 1
94

2 
(T

 I
II

 M
 1

74
) r

ec
to

 (T
ex

t B
)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 

 
329 

 

5. U 1923 (T III M 174) recto (Text C) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 330 

6. U 1923 (T III M 174) verso (Text C)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 

 
331 

 
 

 

8.
 U

 1
13

5a
 (T

 I
II

 M
 1

48
) v

er
so

 (T
ex

t D
) 

  

 

7.
 U

 1
13

5a
 (T

 I
II

 M
 1

48
) r

ec
to

 (T
ex

t D
) 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


PETER ZIEME 332 

10
.U

 1
13

5b
 (T

 I
II

 M
 1

74
) v

er
so

 (T
ex

t E
)

9.
U

 1
13

5b
 (T

 I
II

 M
 1

74
) r

ec
to

 (T
ex

t E
)

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ORIENT-INSTITUT 
ISTANBUL 

_________________ 
 

ISTANBULER TEXTE UND STUDIEN 
 

1. Barbara Kellner-Heinkele, Sigrid Kleinmichel (Hrsg.), Mīr ʿAlīšīr Nawāʾī. Akten des 

Symposiums aus Anlaß des 560. Geburtstages und des 500. Jahres des Todes von Mīr ʿAlīšīr 

Nawāʾī am 23. April 2001. Würzburg 2003. 

2. Bernard Heyberger, Silvia Naef (Eds.), La multiplication des images en pays d’Islam. De 

l’estampe à la télévision (17e-21e siècle). Actes du colloque Images : fonctions et langages. 
L’incursion de l’image moderne dans l’Orient musulman et sa périphérie. Istanbul, 

Université du Bosphore (Boğaziçi Üniversitesi), 25 – 27 mars 1999. Würzburg 2003. 

3. Maurice Cerasi with the collaboration of Emiliano Bugatti and Sabrina D’Agostiono, 
The Istanbul Divanyolu. A Case Study in Ottoman Urbanity and Architecture. Würzburg 
2004. 

4. Angelika Neuwirth, Michael Hess, Judith Pfeiffer, Börte Sagaster (Eds.), Ghazal as 

World Literature II: From a Literary Genre to a Great Tradition. The Ottoman Gazel in Con-

text. Würzburg 2006. 

5. Alihan Töre Şagunî, Kutlukhan-Edikut Şakirov, Oğuz Doğan (Çevirmenler), Kutluk-
han-Edikut Şakirov (Editör), Türkistan Kaygısı. Würzburg 2006. 

6. Olcay Akyıldız, Halim Kara, Börte Sagaster (Eds.), Autobiographical Themes in Turkish 

Literature: Theoretical and Comparative Perspectives. Würzburg 2007. 

7. Filiz Kıral, Barbara Pusch, Claus Schönig, Arus Yumul (Eds.), Cultural Changes in the 

Turkic World. Würzburg 2007. 

8. Ildikó Bellér-Hann (Ed.), The Past as Resource in the Turkic Speaking World. Würzburg 

2008. 

9. Brigitte Heuer, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.), „Die Wunder der 

Schöpfung“. Mensch und Natur in der türksprachigen Welt. Würzburg 2012. 

10. Christoph Herzog, Barbara Pusch (Eds.), Groups, Ideologies and Discourses: Glimpses of 

the Turkic Speaking World. Würzburg 2008. 

11. D. G. Tor, Violent Order: Religious Warfare, Chivalry, and the ʿAyyār Phenomenon in the 

Medieval Islamic World. Würzburg 2007. 

12. Christopher Kubaseck, Günter Seufert (Hrsg.), Deutsche Wissenschaftler im türkischen 

Exil: Die Wissenschaftsmigration in die Türkei 1933-1945. Würzburg 2008. 

13. Barbara Pusch, Tomas Wilkoszewski (Hrsg.), Facetten internationaler Migration in die 

Türkei: Gesellschaftliche Rahmenbedingungen und persönliche Lebenswelten. Würzburg 2008. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14. Kutlukhan-Edikut Şakirov (Ed.), Türkistan Kaygısı. Faksimile. In Vorbereitung.

15. Camilla Adang, Sabine Schmidtke, David Sklare (Eds.), A Common Rationality:

Muʿtazilism in Islam and Judaism. Würzburg 2007.

16. Edward Badeen, Sunnitische Theologie in osmanischer Zeit. Würzburg 2008.

17. Claudia Ulbrich, Richard Wittmann (Eds.): Fashioning the Self in Transcultural Settings:

The Uses and Significance of Dress in Self-Narrative. Würzburg 2015.

18. Christoph Herzog, Malek Sharif (Eds.), The First Ottoman Experiment in Democracy.

Würzburg 2010.

19. Dorothée Guillemarre-Acet, Impérialisme et nationalisme. L’Allemagne, l’Empire ottoman

et la Turquie (1908 –1933). Würzburg 2009.

20. Marcel Geser, Zwischen Missionierung und „Stärkung des Deutschtums“: Der Deutsche

Kindergarten in Konstantinopel von seinen Anfängen bis 1918. Würzburg 2010.

21. Camilla Adang, Sabine Schmidtke (Eds.), Contacts and Controversies between Muslims,

Jews and Christians in the Ottoman Empire and Pre-Modern Iran. Würzburg 2010.

22. Barbara Pusch, Uğur Tekin (Hrsg.), Migration und Türkei. Neue Bewegungen am Rande

der Europäischen Union. Würzburg 2011.

23. Tülay Gürler, Jude sein in der Türkei. Erinnerungen des Ehrenvorsitzenden der Jüdischen Ge-

meinde der Türkei Bensiyon Pinto. Herausgegeben von Richard Wittmann. Würzburg
2010. 

24. Stefan Leder (Ed.), Crossroads between Latin Europe and the Near East: Corollaries of the

Frankish Presence in the Eastern Mediterranean (12th – 14th centuries). Würzburg 2011.

25. Börte Sagaster, Karin Schweißgut, Barbara Kellner-Heinkele, Claus Schönig (Hrsg.),
Hoşsohbet: Erika Glassen zu Ehren. Würzburg 2011.

26. Arnd-Michael Nohl, Barbara Pusch (Hrsg.), Bildung und gesellschaftlicher Wandel in der

Türkei. Historische und aktuelle Aspekte. Würzburg 2011.

27. Malte Fuhrmann, M. Erdem Kabadayı, Jürgen Mittag (Eds.), Urban Landscapes of

Modernity: Istanbul and the Ruhr. In Vorbereitung.

28. Kyriakos Kalaitzidis, Post-Byzantine Music Manuscripts as a Source for Oriental Secular

Music (15th to Early 19th Century). Würzburg 2012.

29. Hüseyin Ağuiçenoğlu, Zwischen Bindung und Abnabelung. Das „Mutterland“ in der Pres-

se der Dobrudscha und der türkischen Zyprioten in postosmanischer Zeit. Würzburg 2012.

30. Bekim Agai, Olcay Akyıldız, Caspar Hillebrand (Eds.), Venturing Beyond Borders – Re-

flections on Genre, Function and Boundaries in Middle Eastern Travel Writing. Würzburg
2013. 

31. Jens Peter Laut (Hrsg.), Literatur und Gesellschaft. Kleine Schriften von Erika Glassen zur
türkischen Literaturgeschichte und zum Kulturwandel in der modernen Türkei. Würzburg
2014. 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Tobias Heinzelmann, Populäre religiöse Literatur und Buchkultur im Osmanischen Reich. 
Eine Studie zur Nutzung der Werke der Brüder Yazıcıoġlı. In Vorbereitung. 

33. Martin Greve (Ed.), Writing the History of “Ottoman Music”. Würzburg 2015. 

 

 

https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956506741 - am 28.01.2026, 20:46:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506741
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorwort
	1. Horizonte der Literatur
	Catharina Dufft: „Naturschönheit“ und Ort der Begegnung: Die Prinzeninseln um 1900 in ausgewählter Literatur des 20. Jahrhunderts
	Erika Glassen: Die Wahrnehmung der Natur im frühen türkischen Istanbul-Roman
	Karin Schweißgut: Jenseits der Zivilisation: Mensch und Natur in Anatolien anhand von ausgewählten Werken der türkischen Literatur
	Jenny B. White: Creating Turks in Fiction and Ethnography
	Sigrid Kleinmichel: Atmosphäre an der „Peripherie“. Zur Dichtung in Usbekistan nach 1990

	2. Sprachliche Erfassung von Natur
	Yukiyo Kasai: Die alttürkischen Wörter aus Natur und Gesellschaft in chinesischen Quellen (6. und 9. Jh.). Der Ausgangsterminus der chinesischen Transkription tū jué 突厥
	Helga Anetshofer: Neues zur altanatolisch-türkischen Pferdeterminologie
	Ablet Semet: Natur und Mensch als Maßeinheiten in den Türksprachen
	Ayşe Tetik: ‚Mensch‘, ‚Mann‘, ‚Frau‘ 
in den modernen Türksprachen

	3. Von (Fabel-)Tieren und Pflanzen
	Joachim Gierlichs: Zur Ikonographie des dābbat al-arḍ
	György Hazai: Natur und Tierwelt in zwei frühosmanischen Werken
	Peter Zieme: Über Wunschbäume, Schlangen und eine altuigurische Erzählung
	Ingeborg Hauenschild und Claus Schönig: Drogen im Bābur-nāme
	Richard Wittmann: „Denn sie können ja nicht sprechen ...“. Ein frühes Beispiel gesetzlich verordneten, pathozentrischen Tierschutzes in der islamischen Welt

	4. Menschen, Landschaft und Umwelt
	Mária Ivanics: Hungersnot in der Steppe
	Barbara Flemming: Mensch und Natur an der Südostgrenze der Türkei
	Adolat Rahmankulova: Die landwirtschaftlichen Erfolge der koreanischen Zwangsumsiedler in Usbekistan
	Brigitte Heuer: Vom Salzsumpf zum Vogelparadies. Das geplante Biosphärenreservat „Nuratau-Kyzylkum“ in Uzbekistan
	Elena V. Boykova: The Interrelation of Nature and Man in the Spiritual Tradition of the Mongols
	Rufat Sattarov: The “Rites of Passage” Among the Azerbaijani Turks: Traditional Beliefs and Rituals Linked to the Birth of a Child

	Die AutorInnen und HerausgeberInnen
	Abbildungen
	Verzeichnis der Abbildungen

