
Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

In diesem Bereich historischen Lernens untersuchen wir Akteur:innenperspektiven in

Museen und Gedenkstätten, die sich als Agenten von »Geschichtskultur in der Zweiten

Moderne« (Beier 2000) als wirkmächtige Institutionen der Aushandlung von Divided,

Shared und Conflicting Memories etabliert haben (siehe Kapitel 1.2). Wir gehen davon

aus, dass Museen und Gedenkstätten als öffentliche oder zumeist öffentlich geförderte

Einrichtungen Repräsentanten einer hegemonialen Erinnerungskultur sind und diese

sowohl widerspiegeln als auch reproduzieren. Gleichzeitig sind Mitarbeiter:innen an

diesen Orten in ihrer Arbeitsweise unabhängiger als etwa in Institutionen der schuli-

schen Bildung, verstehen die eigenen Institutionen oftmals auch als Orte der wissen-

schaftlichen Archivierung oder Forschung und entwerfen Bildungskonzepte, die sich

bewusst als außerschulische Angebote verstehen.

Museen und Gedenkstätten sind in den vergangenen Jahren zu einem intensiv be-

arbeiteten Feld empirischer kulturwissenschaftlicher und geschichtsdidaktischer For-

schung geworden. Insbesondere Joachim Baur et al. (2015) bieten Ansätze an, mit de-

nen Museen und ihre Ausstellungen unter museologischen, semiotischen, narratologi-

schen und geschichtswissenschaftlichen Fragestellungen untersucht werden können.

Susanne Popp und Bernd Schönemann haben bereits 2007 das Museum als außerschu-

lischen Lernort unter derMaßgabe der Kompetenzorientierung beschrieben und analy-

siert (Popp/Schönemann 2017). Zuletzt hat Vasco Kretschmann (2017) ein Analyseraster

vorgelegt, mit dem das Konzept der Geschichtskultur auch auf die Analyse von ver-

gangenen Geschichtsausstellungen bezogen werden kann, also auf museale Orte, die

in unserer Gegenwart nicht mehr erfahrbar sind. Diesen Ansätzen fehlt jedoch eine ak-

teur:innenbezogene Perspektive, die nicht die Rezipierenden, das Museum als Institu-

tion oder dessen materielle Ausdrucksformen ins Zentrum der Analyse stellt, sondern

den Blick auf diejenigen richtet, die in den Institutionen die Produktion und Repro-

duktion von historischen Narrationen und den Transfer von historischem Wissen in

die Gesellschaft verantworten und gestalten.

3.2 Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen

und ihre Perspektiven auf geschichtskulturellen

Wandel in der Migrationsgesellschaft

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Wir untersuchen deshalb, wie Akteur:innen in Museen und Gedenkstätten, die

im Spannungsverhältnis von institutionellen Zwängen, fachlichen Ansprüchen und

Bildungszielen tätig sind, bei der Konzeption von Museums- und Ausstellungsinhalten

und Bildungsprogrammen im pädagogischen Alltag auf die Pluralisierung historischer

Sinnbildung angesichts vonMigration und Vielfalt reagieren.Wir fragen, nach welchen

Gesichtspunkten sie Ausstellungsinhalte und pädagogische Materialien (etwa Schü-

ler:innenworkshops, Print- und Onlineangebote, Ausstellungsbegleitungen) entwerfen

und nach ihrem Selbstverständnis in einem Prozess der Pluralisierung historischer

Sinnbildung: Sehen sie sich als Agierende oder Reagierende? Welche Agency weisen

sie sich selbst als Akteur:innen zu? Aus diesem Erkenntnisinteresse heraus haben wir

konkrete Leitfragen für unsere Befragung der Akteur:innen entwickelt: Welche Aus-

prägungen geschichtskulturellen Wandels nehmen die Akteur:innen an Museen und

Gedenkstätten wahr? Welche Rolle spielen ihnen zufolge dabei Migrationsprozesse?

Wie bewerten sie die Relevanz der eigenen Institution und ihre eigene Rolle? Mit

welchen Erinnerungspraktiken agieren sie selbst im geschichtskulturellen Wandel,

welche Wirksamkeit sprechen sie ihren Aktivitäten zu und wie äußert sich das in der

Gestaltung historischer Bildungsangebote?

Dazu befragten wir insgesamt 30 Akteur:innen in acht Institutionen, die die Band-

breite der historisch-politischen Bildung in Deutschland widerspiegeln. Im Verlauf der

Auswertung haben wir unsere Analyseergebnisse an Akteur:innen des Forschungsfeldes

zurückgespielt und in Workshops gemeinsam reflektiert. Neben den hiermit vorgeleg-

ten Forschungsergebnissen sind auf Grundlage der Auswertung der Interviews Mate-

rialien für die historisch-politische Bildungsarbeit entstanden. Unsere Ergebnisse prä-

sentieren wir hier in drei Panoramen: Geschichtskultureller Wandel,Migrationsgesellschaft

sowie Erinnerungspraktiken und historisches Lernen.

3.2.1 Perspektiven auf geschichtskulturellen Wandel

Es hat sich was verändert. Es ist furchtbar langsam und ich glaube tatsächlich, dass

die nächsten Generationen ein bisschen schneller sein werden. Das geht aber paral-

lel, ne? Also, dass wir eine Stärkungmarginalisierter Positionen haben und eine laute-

re Stimme und gleichzeitig irgendwie diesen Rechtsruck, diesen national-identitären

Wunsch, sich selbst wieder zu finden und deutsche Visionen zu fantasieren. Das geht

immer parallel und da bin ich gespannt, wie sich das entwickelt in den nächsten Jah-

ren. (BII14: 83)

Im Interviewmaterial beschreiben die Befragten Geschichtskultur als beständigen Aus-

handlungsprozess, in dem sie auch ihr eigenes Handeln positionieren. Dieser Prozess

ist geprägt von einem allgemeinen politischen Wandel und ihrem eigenen Vermögen

(ihrer Agency), diesen Wandel mitzugestalten. In der Betrachtung dieser Prozesse er-

scheint gerade das Nachdenken über Gesellschaft als Migrationsgesellschaft eine Per-

spektivverschiebung zu ermöglichen: In einer pluralen Gesellschaft, in der Zugehörig-

keiten und Selbstverständnisse stetig ausgehandelt werden, besteht eine Vielzahl von

Geschichtserzählungen, mithilfe derer Individuen und Gruppen vielfältige Identitäten

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 131

konstruieren.Welche Erzählungen sich dabei Geltung verschaffen und welche Perspek-

tiven ungehört bleiben – so die Auffassung vieler Interviewter –, ist abhängig von ge-

sellschaftlichen Macht- und Repräsentationsstrukturen. Um die Fragen, was genau die

von uns befragten Akteur:innen unter geschichtskulturellemWandel verstehen, welche

Entwicklungen sie beschreiben, wie sie darüber sprechen und wie sie ihre eigene Rolle

in diesen Prozessen bewerten, wird es im Folgenden gehen.

Indikatoren des Wandels

Nach geschichtskulturellem Wandel gefragt, beziehen sich die Befragten in ihren Ant-

worten v.a. auf gegenwärtige Entwicklungen, die sie aus ihrer jeweiligen Position in

ihrer Institution beleuchten. Relevant sind dabei v.a. die Konsequenzen, die für ihr

eigenes professionelles Handeln aus demWandel resultieren. So beschreiben die inter-

viewten Expert:innen,wie geschichtskulturelle Entwicklungen ihre Arbeit beeinflussen,

und vereinzelt auch, inwiefern die eigene Institution als aktive Gestalterin dieses Wan-

dels auftritt. Dabei sprechen nicht alle Interviewten dem geschichtskulturellen Wandel

direkte Auswirkungen auf die Institution zu. Die institutionelle Rahmung erscheint

hier als eine Grenze zwischen einem Inneren – Museum oder Gedenkstätte – und ei-

nem Äußeren, der Gesellschaft.

Allgemein besteht eine gewisse Unsicherheit darüber, woran sich dieser Wandel

festmachen lässt. Viele Akteur:innen stellen infrage, ob es sich bei den von ihnen wahr-

genommenen Prozessen tatsächlich um geschichtskulturelle Entwicklungen der Gesell-

schaft handelt oder ob sich ihre Wahrnehmung von Geschichtskultur verändert hat.

So benennt bspw. BII8 zunächst die wachsende Bedeutung von Gedenkstätten und be-

klagt, diese würden dabei zunehmend gleichgesetzt und ihres spezifischen historischen

Kontexts enthoben. Sie schränkt aber sogleich ein: »Das ist ein gesamtes geschichtskul-

turelles Phänomen, was ich als gestiegen wahrnehme, wo ich aber nicht sagen kann, ob

das nicht ein Prozess der eigenen gestiegenen Empfindlichkeiten [ist]. Das spielt da

sicherlich auch mit rein« (BII8: 37).

In nahezu allen Interviews wird hervorgehoben, dass geschichtskulturelle und ge-

sellschaftliche Entwicklungen sich wechselseitig bedingen. So schreibt z.B. BII14 (83)

die Existenz neuer geschichtskultureller Narrative und einer größeren Sichtbarkeit viel-

fältiger Perspektiven einem veränderten gesellschaftlichen Selbstverständnis als plurale

Gesellschaft zu. Gleichzeitig tragen geschichtskulturelle Veränderungen ihren Teil zu

einem solchen veränderten Selbstverständnis bei: BII16 (69) unterstreicht die Bedeu-

tung der Bestrebungen, nationalgeschichtliche Ansätze durch verflechtungsgeschicht-

liche zu ersetzen, was ermögliche, Nation als ein Konstrukt zu betrachten, das über

seine Grenzen hinaus in globale Entwicklungen eingebettet ist. Umgekehrt, so führt

BII7 aus, diene eine Besinnung auf Nationalgeschichte Akteur:innen wie der AfD als

Instrument, das Bild einer homogenen nationalen Einheit zu konstruieren (BII7: 12).

Beschreiben die Akteur:innen geschichtskulturellen Wandel, benennen sie unter-

schiedliche Indikatoren. Gemeinsam ist ihnen dabei, dass der Wandel v.a. als Verschie-

bung gesellschaftlicher Diskurs- und Repräsentationsverhältnisse beschrieben wird.

Dabei weist BII27 jedoch darauf hin, dass zwar im Sprechen über Geschichte eine grö-

ßere Stimmenvielfalt herrsche, es jedoch wichtig sei, zwischen der Präsenz vielfältiger

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Stimmen und deren Repräsentation zu differenzieren. Auch wenn in einer pluralen

Gesellschaft immer vielfältige Erzählungen gegeben seien, sei es nicht selbstverständ-

lich, dass diese auch gehört werden (BII27: 47). Veränderungen der Geschichtskultur

bestehen einigen Befragten zufolge jedoch auch darin, dass sich neue Narrative ihren

Weg bahnen. Erzählungen über die Geschichte der DDR sowie des Nationalsozialis-

mus charakterisieren die Befragten einhellig als festen Bestandteil deutscher National-

geschichte: »Das ist so ein Kanon, der sich durchzieht« (BII3: 43). Inzwischen hielten

jedoch auch immermehr verflechtungsgeschichtliche Ansätze Eingang in die bestehen-

den Narrative, die mit dem Bild einer linearen Nationalgeschichte brechen (BII16). Ne-

ben Migrationsgeschichte werde hier Kolonialgeschichte zunehmend relevant.

Das rückt auch den Konstruktionscharakter von Geschichte ins Sichtfeld, wodurch

sich die Art und Weise, wie Geschichte erzählt wird, verändert. Durch die Erkenntnis,

dass Geschichte stets aus einer gegenwärtigen Perspektive und den jeweils zeitgenös-

sischen Bedürfnissen und Bedarfen heraus erzählt wird, erhalten Gegenwartsbezüge

in der – bspw. musealen – Konstruktion von Erzählungen einen neuen Stellenwert.

So äußert bspw. BII15 (18), auch in Gedenkstätten werde zunehmend darüber nachge-

dacht, »wie man im 21. Jahrhundert historische Bildung mit Bildung für die Gegenwart

verbinden kann« und »Fragen für die Gegenwart, für gegenwärtige gesellschaftliche

Verhältnisse, für ein gesellschaftliches Zusammenleben stellen kann«.

Geschichtskultureller Wandel besteht den befragten Expert:innen zufolge dem-

entsprechend in einer Veränderung, wessen Geschichten durch wen und auf welche

Weise erzählt werden. Uneinigkeit besteht in Bezug darauf, ob sich dabei auch die

Relevanz von Geschichte für die Gegenwart verändere. Während bspw. BII30 und

BII17 konstatieren, die öffentliche Bezugnahme auf Geschichte habe zugenommen,

vermutet BII25 (97), die Herausforderungen der Klimakrise würden dazu führen,

dass Geschichte künftig zunehmend irrelevant werde: »Also vielleicht bin ich da ein

bisschen schwarzmalerisch. Aber ich glaube, dass die nächsten Jahrzehnte für uns alle

eine große Herausforderung werden. Ich weiß nicht, wie viel man dann überhaupt

noch Zeit haben wird, sich mit Geschichte zu beschäftigen.«

Konzeptionen von Wandel

Veränderungen von Geschichtskultur erweisen sich in den Interviews als deren zen-

trales Charakteristikum: »Ich weiß gar nicht, ob wir jemals Jahre hatten, wo das kon-

stant geblieben ist« (BII17: 31), formuliert es eine:r1 unserer Befragten. Legt man einen

Querschnitt durch das Material, kristallisieren sich Entwicklungen heraus, die sich als

geschichtskultureller Wandel charakterisieren lassen. Dabei fällt auch auf, welche Fra-

gen die interviewten Akteur:innen im Bereich Museen und Gedenkstätten laut ihren

Aussagen nicht beschäftigen. So wird bspw. vielfach darauf verwiesen, dass die Zeit-

zeug:innendebatte keine neue Herausforderung darstelle, sondern ein »wirklich alte[s]

Thema, was wir auch schon seit 25 Jahren diskutieren, und was wir aber einfach nicht

1 Um die Anonymisierung der Befragten zu gewährleisten, haben wir uns für eine Genderschreib-

weise bei deren Benennung entschieden, die nicht aufdeckt, welchem Geschlecht sich die Person

zuordnet.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 133

ändern können« (BII17: 23). Dementsprechend wird es in den Interviews zwar ange-

schnitten, aber nicht vertieft.

Zudem scheinen in unserem Sample der Medienwandel und die Digitalisierung in

Hinblick auf Wandel kaum Gewicht zu haben; beides wird am ehesten im Rahmen von

Äußerungen zu Partizipation in Museen thematisiert. Im Vergleich zu den Akteur:in-

nen in Schulen und im Bereich der Bildungsmedienproduktion wird von den von uns

Befragten der Digitalisierung jedoch eine geringere Bedeutung beigemessen. Im Fol-

genden möchten wir darstellen, welche Konzeptionen von Wandel sich im Material als

besonders ausgeprägt erweisen.

Pluralisierung von Erzählungen und Erinnerung

Ich glaube, man findet das, wenn man darauf achtet, dass Geschichten, die in der Ge-

sellschaft einfach da sind, gerade mit Blick auf Migrationsgesellschaft, total divers

sind. Aber inwieweit die immer auch eine öffentliche Plattform sozusagen bekommen

und repräsentiert werden, ist, glaube ich, nochmal eine andere Frage. Also da tut sich,

glaube ich, viel in dem ganzen pädagogischen Bereich auch. […] Ich glaube, da ist ei-

ne ganz große Menge so am Rühren, um auch da diesen Kontext von Pluralität immer

mitzudenken. (BII27: 47)

Gesellschaft ist stets durch eine Vielzahl von Positionen, Lebenssituationen und

Perspektiven geprägt. Dabei ist Migrationserfahrung oder ein sog. ›Migrationshin-

tergrund‹ auch in den Interviews zwar das meistgenannte, jedoch nur eines von

zahlreichen Kriterien, über die gesellschaftlich Differenz hergestellt wird. Eine neue

Entwicklung, die in vielen Interviews benannt wird, sei jedoch, dass die bestehende

Perspektivenvielfalt auch Gehör findet, oder anders formuliert: dass Akteur:innen, de-

ren Perspektiven lange marginalisiert wurden, sich ihre Repräsentation erstreiten. Auf

diese Weise wird Multiperspektivität für einen Großteil der Akteur:innen in Museen

und Gedenkstätten in der Ausstellungsgestaltung, aber auch in der pädagogischen Ar-

beit, zur obersten Maxime. Dementsprechend gelte es, Zeugnissen von Gruppen, die in

bisherigen Geschichtserzählungen marginalisiert wurden, nachzuspüren, »Vielfalt zu

sammeln« und »abzubilden« (BII21: 25), wie es ein:e Befragte:r formuliert. Gleichzeitig

sei zu hinterfragen, welche Quellenlücken zu Repräsentationsdefiziten führen. Nur

so kann in den Augen eines Großteils der befragten Expert:innen eine Bildungsarbeit

gelingen, die die Pluralität der Erfahrungen der Besucher:innen spiegelt und vielfäl-

tige Anknüpfungspunkte sowie Identifikationsangebote bereitstellt. Um eine solche

inklusive Erinnerungsarbeit zu gewährleisten, müssten, so fordert BII26 (13), auch Ein-

und Ausschlüsse in der eigenen Institution analysiert und hinterfragt sowie Barrieren

abgebaut werden.

Demokratisierung

Also ein ganz neuer Ansatz ist unsere Fläche der Vermittlung, wo wir jetzt wirklich

das Museum zum Diskurs stellen, einladen, mit uns über das Museum der Zukunft

zu diskutieren, wo man sein eigenes Objekt ausstellen kann, wo man seine Geschich-

te bringt, wo wir aktiv Gruppen aufsuchen, die vielleicht bisher noch nicht kommen.

(BII19: 21)

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Wie im letzten Abschnitt, aber auch im Zitat deutlich wird, beschreiben die meisten

interviewten Expert:innen eine Öffnung für neue Perspektiven und Narrative. Indem

diese Eingang in die jeweilige Institution finden, wird eine Demokratisierung von Ge-

schichtskultur gefördert und vorangetrieben. Dabei etablieren die befragten Akteur:in-

nen partizipative Ansätze von unterschiedlicher Reichweite. Fast alle betonen, es sei

wichtig, in ihren pädagogischen Formaten in Dialog mit den Besucher:innen zu treten

und diesen kein vorgefertigtes Narrativ zu präsentieren. Auffällig ist dabei jedoch, dass

die Befragten in ihren Schilderungen häufig einer klassischen Rollenverteilung und da-

mit einer Hierarchie zwischen Expert:in und Besucher:in verhaftet bleiben. Formate,

die explizit mit dieser Verteilung brechen, indem bspw. die Besucher:innen die Aus-

stellung kommentieren und diese Kommentare Teil der Ausstellung werden, bleiben

dabei eher die Ausnahme. Vereinzelt werden auch Ansätze der Co-Kreation angeführt,

bei der Besucher:innen selbst die Ausstellung gestalten, Objekte auswählen und ihre

Deutung präsentieren. Dabei handelt es sich laut BII21 (29) um »die extremste Form«

der Partizipation, die jedoch nur selten umgesetzt werde.

Von zentraler Bedeutung hinsichtlich einer Förderung von Partizipation und damit

einer Demokratisierung von Geschichtskultur erscheinen digitale Formate, die es er-

möglichen, eine neue Vielfalt an Perspektiven bereits auf Quellenebene zu archivieren.

Diese können darüber hinaus den Besucher:innen zur Verfügung gestellt werden, die so

selbst auswählen können, womit sie sich beschäftigen wollen. Dabei handelt es sich um

eine Entwicklung, die von manchen Befragten billigend in Kauf genommen, von ande-

ren gezielt vorangetrieben wird. Vor allem ein:e Befragte:r berichtet von den eigenen

Erfahrungen mit E-Culture, die so weit reichen, dass Museumsdaten in einem Hacka-

thon freigegeben und zur Diskussion gestellt werden (BII23). Die Schilderungen der

eigenen Demokratisierungsbestrebungen sind dabei von Abwägungen durchzogen, wo

eine solche Demokratisierung an Grenzen stößt. So gelte es insb. in Gedenkstätten, be-

stimmte Regeln einzufordern und notfalls durchzusetzen. Auch alternative Deutungen

könnten nur so lange zugelassen werden, wie sie nicht die Menschenwürde verletzten

(BII8: 23).

Pädagogisierung

Ich glaube, dass meistens auf der fachwissenschaftlichen Leitungsebene die Bedeu-

tung der Bildungsarbeit unterschätzt wird. Dass so ein bisschen die Idee ist, da gibt es

dann die Wissenschaftler:innen, die ihre Wissenschaft erforschen, in Ausstellungen

vorstellen und wir seien dann diejenigen, die das in die Bildungsarbeit runterbrechen

auf die Jugendlichen. […]Und ich glaube, in diesemHerunterbrechen, dieserWahrneh-

mung, ist schon ein Stück Gewalt drin und eine merkwürdige hierarchische Haltung,

die ich nicht für ganz sinnvoll halte. (BII9: 5)

Verbunden mit dem Prozess der Demokratisierung ist ein Ausbau pädagogischer Ab-

teilungen. Dieser lässt sich in allen von uns untersuchten Institutionen verzeichnen,

scheint denDarstellungen in den Interviews zufolge jedoch unterschiedlich weit fortge-

schritten. Einige Befragte beklagen, dass die Vernetzung zwischen wissenschaftlicher

und pädagogischer Abteilung zwar für beide Seiten sehr gewinnbringend, häufig aber

strukturell schwierig sei. Wie es in dem oben zitierten Interviewabschnitt anklingt,

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 135

wird kritisiert, dass die Aufgabe der Pädagogik als reine Reduktion und Vermittlung

fachwissenschaftlicher Inhalte angesehen werde. Andere Interviewte sehen sich (be-

reits) in der Position, bei der Gestaltung von Ausstellungen mitzuwirken. Insbesondere

in Gedenkstätten sei die Pädagogik inzwischen »der wichtigste Bestandteil« (BII17: 9).

Denn ohne Pädagogik als Schnittstelle zur Gesellschaft, die die präsentierten Narrative

aufbereite und damit deren breite Rezeption ermögliche, sei die Relevanz der eigenen

Einrichtung nicht gegeben (ebd.). Um einemöglichst große Bandbreite an Besucher:in-

nen zu erreichen, gelte es, rezipient:innenorientierte Angebote zu machen, sich also

danach zu richten, was die Besucher:innen (und nicht die Mitarbeiter:innen) als rele-

vant ansehen. In dieser Zielsetzung spiegelt sich eine Begleiterscheinung der Pädagogi-

sierung, die insb. BII19 thematisiert: Indem mehr öffentliche Gelder für pädagogische

Programme zur Verfügung gestellt werden,werden neue Besucher:innen als Zielgruppe

angesehen. Ökonomische Maßstäbe flössen so in die Reflexion der eigenen Arbeit ein.

Damit begäben sich pädagogische Abteilungen in eine Vermarktungslogik, der zufolge

Angebote so ausgerichtet werdenmüssen, dass möglichst viele Besucher:innengruppen

damit erreicht werden. Insbesondere Kinder und Jugendliche »verkommen« (BII19: 39)

hier zu einer Zielgruppe, die es zu erreichen gelte. Auf diese Weise gerieten zudem die

verschiedenen Institutionen in ein Konkurrenzverhältnis darum, die jeweils eigenen

Themenbereiche geschichtskulturell möglichst gut zu platzieren (BII10: 56).

Bedeutung nationalgeschichtlicher Narrative

Und wir haben natürlich, also wir haben hier die Durchschnittsschulklassen, die hier-

herkommen, und das ist dann natürlich eine bunte Klasse, die Migrationsgesellschaft

spiegelt, die ganz unterschiedlichen Biografien aus ganz unterschiedlichenHerkunfts-

ländern usw. mitbringen, und deswegen ist es sozusagen auch in unserem Interesse,

das zu berücksichtigen, um diesen Kindern irgendwas anbieten zu können, […] auch

wenn natürlich die Ausgangsbasis diese deutsche Geschichte bleibt, ja. (BII2: 53)

Nationalgeschichtliche Erzählungen erscheinen den meisten der befragten Expert:in-

nen als »überholt« und sollten deshalb hinterfragt werden (BII8: 67). So halten

neue Ansätze der Geschichtserzählung Einzug in die Institutionen. Gerade in NS-

Gedenkstätten – die, wie ein:e Befragte:r feststellt, aufgrund des Stellenwerts, den die

Geschichte des Nationalsozialismus in der deutschen Nationalgeschichte einnimmt,

noch immer sehr »mehrheitsdeutsch« (BII14: 45) geprägte Orte darstellten – wür-

den mittlerweile verflechtungsgeschichtliche Ansätze gefördert. Dabei würden bspw.

Kolonial- und NS-Geschichte zueinander in Verbindung gesetzt. Auch mit Blick auf

die Häftlingsgruppen werde deutlich, dass die Geschichte der nationalsozialistischen

Konzentrationslager keine ausschließlich deutsche Geschichte sei und deshalb ei-

ne Erzählung der Geschichte des Nationalsozialismus als Nationalgeschichte deren

Komplexität nicht gerecht werde (BII17: 15).

Darüber hinaus finden sich selbst in stark nationalgeschichtlich ausgerichtetenMu-

seen Ansätze, Nationalgeschichte zu dekonstruieren. So schildert ein:e Mitarbeiter:in

im Interview die Versuche, historische Ereignisse eher auf zugrunde liegende Mecha-

nismen zu untersuchen, die sich über den spezifischen historischen und nationalen

Kontext hinaus verallgemeinern ließen (BII2: 55). Wie das oben stehende Zitat dersel-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

ben Person zeigt, bleibt jedoch häufig die »Ausgangsbasis« »die deutsche Geschichte«.

Hier scheint ein Widerspruch auf: Einerseits werden Gedenkstätten und Museen zu-

meist ins Leben gerufen, um einen spezifischen nationalgeschichtlichen historischen

Kontext zu behandeln, andererseits sehen die Befragten die Notwendigkeit, ebendiese

Ausrichtung zu hinterfragen.

Politische Polarisierung

Na ja gut, ein geschichtskultureller Wandel, […] der mir sehr stark auffällt, ist einfach,

dass es auch in der Öffentlichkeit […] einfach ein hart rechtes Geschichtsverständnis

gibt, was artikuliert wird und was Zustimmung erhält, und revisionistische Positionen

mit Schlussstrichforderungen, die nicht neu sind, die aber jetzt nochmal präsenter

sind, auch sehr viel mediale Aufmerksamkeit erhalten. Also Geschichte, Nationalge-

schichte als Ressource, um Ausschlüsse zu legitimieren. Eine völkische Geschichtspo-

litik vonseiten der AfD und gleichzeitig in Bezug auf Migrationsgesellschaft, also ich

würde behaupten, das ist eine Antwort auf stärkere Sichtbarkeit vonMenschen, die als

Migrant:innen markiert werden. […] Ich glaube tatsächlich, dass Rechte laut und im-

mer lauter werden, ist eine Reaktion auf gesellschaftliche Veränderung, auf Diversität

und auf Sichtbarkeit von Diversität und Heterogenität, so eine Art Backlash. (BII26:

45ff.)

Außer auf Entwicklungenwie eine Pluralisierung von Erzählungen, die von denmeisten

Befragten begrüßt werden, verweisen diese oft gleichzeitig auf eine politische Polari-

sierung, die BII26 im oben stehenden Zitat als Reaktion auf eine steigende Präsenz

verschiedener, insb. auch migrationsgeschichtlicher Narrative und Perspektiven deu-

tet. Als Reaktion auf eine Verunsicherung in Bezug auf das gesellschaftliche Selbstver-

ständnis und den Verlust eines vorgegebenen »Erinnerungskorridors« (BII21: 67) dia-

gnostizieren viele Befragte bei den Vertreter:innen rechter Positionen wie der AfD den

»Wunsch nach einer heilen, nationalen Identität« (BII26: 71). Es bestehe der »national-

identitäre Wunsch«, »sich selbst wieder zu finden und deutsche Visionen […] zu fan-

tasieren« (BII14: 83). Laut vielen Befragten scheint also den Bestrebungen, eine plurale

und diverse Gesellschaft auch geschichtskulturell zu gestalten, der Versuch gegenüber-

zustehen, durch die Berufung auf Nationalgeschichte das Bild einer homogenen Ge-

sellschaft aufrechtzuerhalten und damit Ausschlüsse zu legitimieren.

Gerade Gedenkstätten, so betonen die pädagogischen Mitarbeiter:innen an diesen

Institutionen, seien angesichts dieser Entwicklungen herausgefordert, klar Stellung zu

beziehen, den eigenen gesellschaftspolitischen Anspruch zu definieren und sich auch

in politischen Diskursen zu positionieren. Damit gewinnt an dieser Stelle die politische

Dimension des gesellschaftlichen Umgangs mit Geschichte an Bedeutung (Rüsen 2013:

237f.).

Motoren des Wandels: Woher kommt Veränderung?

Wandel, so zeigt sich in den Ausführungen der Befragten, erscheint diesen als zentraler

Wesenszug von Geschichtskultur. Doch worin liegen die von ihnen beschriebenen Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 137

änderungen begründet? Wie werden die Prozesse, die sie beobachten, vorangetrieben?

Was also stellt sich aus Sicht der Befragten als Motor eines solchen Wandels dar?

Grundsätzlich gibt es in den Interviews unterschiedliche Ansichten dazu, wie sich

geschichtskultureller Wandel vollzieht. Teilweise wird dieser im Sinne einer geneti-

schen Sinnbildung (Rüsen 2013: 212f., siehe Abschnitt 1.3.3) als Fortschrittsgeschich-

te erzählt, in der sich zunehmend ein Bewusstsein für Diversität und Diskriminierung

bildet.Wandel erscheint hier als fortschreitender Prozess der Diversifizierung und Sen-

sibilisierung; an dessen Ende steht zumeist das Idealbild einer pluralen und demokra-

tischen Geschichtskultur und Gesellschaft. Ein solcher Fortschritt erscheint in einigen

Interviews geradezu als organischer Prozess. So betont bspw. BII21, ein zentralerMotor

des Wandels sei der Wechsel der Generationen, da jede Generation neue Perspektiven

und Ziele einbringe:

Also das ist auch so eine Entwicklung, die ich beobachtet habe, das hängtmit einer ge-

wissen Generationenfrage [zusammen]. Dass die Kolleginnen und Kollegen, die jetzt

ins Museum kommen, um hier zu arbeiten […], diese Diskussion rund um Vielfalt, Mi-

grationsgesellschaft, umDiversität [mitbringen]. Die ist sozusagen ganz natürlich ver-

ankert im Denken und auch in der Ausbildung. Dass man sagt: Okay, das muss man

nicht mühsam lernen […], wie vielleicht noch ältere Kollegen, die das eben erst mit-

bekommen, weil sie merken, okay, das ist jetzt gerade Thema. Sondern das kommt

ganz automatisch mit […]. Also von daher, das ist meine Hoffnung, dass sozusagen, je

mehr jüngere Leute insMuseum kommen, desto organischer oder natürlicher funktio-

niert das, ohne dass man Förderprogramme braucht oder so. Ja. Die Jugend macht es.

(BII21: 93)

An anderen Stellen zeigt sich jedoch auch, dass viele Befragte Veränderungen als Er-

gebnis jahrelanger, wenn nicht jahrzehntelanger Kämpfe kennzeichnen, deren Errun-

genschaften immer neu verteidigt werdenmüssen. So sei bspw. Diversifizierung in den

Institutionen ein mühsamer Prozess, der gegen viele Widerstände durchgesetzt wer-

den müsse (BII11). Als Faktoren, die einen Wandel bewirken können, benennen die In-

terviewten hier gezielte Einstellungspolitiken, politische Entscheidungen über die Be-

willigung finanzieller Mittel und nicht zuletzt die Initiativen und Kämpfe einzelner

Akteur:innen für eine Anerkennung marginalisierter Geschichte(n) und Erfahrungen.

Auch wenn zahlreiche Interviews von einem Grundvertrauen darauf geprägt sind,

dass sich Geschichtskultur und Gesellschaft in eine für sie positive Richtung entwi-

ckeln, äußern einige Befragte Skepsis gegenüber allzu optimistischen Prognosen.Wan-

del erscheint hier weniger als Fortschrittsgeschichte, sondern eher als dynamische Ab-

folge von Fort- und Rückschritten, die immer »gewissen Konjunkturen« unterworfen

sei (BII7: 50).

Solche Positionen finden sich auch in Bezug auf die Geschichte des geschichtskultu-

rellen Umgangs mit dem Nationalsozialismus. Insbesondere Mitarbeiter:innen in Ge-

denkstätten blicken kritisch auf den sog. Aufarbeitungsstolz, der die Auseinanderset-

zung mit der nationalsozialistischen Vergangenheit als gradlinigen und konsequenten

Prozess beschreibt, und betonen die vielen Steine, die dieser Entwicklung in den Weg

gelegt wurden. So weist bspw. BII7 in Bezug auf die juristische Verfolgung von NS-

Täter:innen auf die Tatsache hin, »dass jetzt diese letzten Prozesse stattfinden, weil die

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

eben jahrzehntelang nicht stattfanden«, und schlussfolgert, »dann ist das doch viel-

leicht nicht alles [die Aufarbeitung, Anm. d. V.] so gut gewesen« (BII7: 16). Darüber

hinaus negiere eine Fortschrittserzählung die Tatsache, dass es sich bei der Etablie-

rung einer geschichtskulturellen Auseinandersetzungmit demNationalsozialismus um

einen jahrzehntelangen Kampf seitens zivilgesellschaftlicher Akteur:innen und Überle-

bender handele (BII7: 31). Deren Errungenschaften gelte es immer noch zu verteidi-

gen, wie insb. die gegenwärtige Delegitimierung geschichtskultureller Errungenschaf-

ten seitens rechter Akteur:innen beweise: »Jetzt nochmal diese Polarisierung auch mit

der aufkommenden AfD, wo ja bestimmte geschichtskulturelle Errungenschaften und

auch ein Konsens, ein vermeintlicher, vielleicht ein bisschen aufgebrochen wird von

Akteuren, die auch in Parlamenten sind« (BII17: 12).

Die eigene Rolle – Positionierung zum Wandel

Die skizzierten Perspektiven auf gesellschaftliche und geschichtskulturelle Entwicklun-

gen bestimmen maßgeblich, wie die Akteur:innen ihre eigene Rolle in diesen Prozes-

sen konzipieren. Auch hier zeigen sich im Material große Unterschiede. Je nachdem,

welche Veränderungen die Befragten wahrnehmen und worin sie diese Veränderungen

begründet sehen, beziehen sie Position zu diesen Prozessen und schätzen ihreMöglich-

keiten, aktiv daran teilzuhaben und sie mitzugestalten, unterschiedlich ein. So lassen

sich bspw. unter den interviewten Mitarbeiter:innen von Gedenkstätten Bestrebungen

feststellen, eine Pluralität der Erzählungen zu fördern, indem sie eine große Band-

breite an Quellenmaterial nutzen, um den Besucher:innen vielfältige Bezugnahmen zu

ermöglichen. Durch die steigende gesellschaftliche Sensibilität für Diversität und Dis-

kriminierung sei es einfacher, so ein:e Befragte:r, diese Bestrebungen zu legitimieren,

da diese inzwischen selbst von politischer Seite gefördert würden (BII19: 39). Gleichzei-

tig werden andere Aspekte geschichtskulturellenWandels in derMigrationsgesellschaft

durchaus kritisch betrachtet. So werden Entwicklungen wie eine politische Polarisie-

rung gerade durch Gedenkstättenmitarbeiter:innen als Gefahr wahrgenommen, da der

Stellenwert der Institution herausgefordert werde (BII8: 13).

In Museen zeigen sich deutliche Unterschiede im Hinblick auf die Wahrnehmung

der eigenen Rolle im Wandlungsprozess. Während einige Befragte geschichtskulturel-

len Wandel in der Migrationsgesellschaft zum Anlass nehmen, diesen Wandel auch in

den Institutionen gezielt voranzutreiben und die eigene Institution radikal selbst zu

hinterfragen, beschreibt eineMehrheit der interviewtenMitarbeiter:innen, insb. solche

aus größeren Institutionen, ihr Wirken imWandel eher als abwartend und reagierend.

Insgesamt lassen sich im Material drei verschiedene Positionierungen zum ge-

schichtskulturellen Wandel in der Migrationsgesellschaft herausarbeiten. Sie stellen

angesichts der aufgezeigten Komplexität der Prozesse, die als Wandel wahrgenommen

werden, lediglich idealtypische Modellierungen dar.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 139

Kap. 3.2, Tab. 1: Positionierungen zum geschichtskulturellen Wandel in der Migrationsgesell-

schaft, eigene Darstellung

Position Beispielhaftes Zitat

Wandel gezielt fördern und ge-

stalten

»Aber Diversität, da gehört das ja auch rein. Was Barrierefreiheit

anbelangt, da bewegt sich auch einiges. Also da habe ich das Ge-

fühl, dass da Projekte stattfinden, in denenMenschen auch Gehör

finden. Aber ich glaube, das ist ein Prozess und wir sind erst ganz

amAnfang. Also ich glaube, biswirwirklich sagen können, dass be-

stimmte Stimmen hier gehört werden, müssen wir noch ganz viel

an uns selbst arbeiten und auch noch aktiver einladen« (BII11: 19).

abwarten und beobachten, re-

agieren statt agieren

»Also wir sind nicht die Tagesthemen, die reagieren, wenn mor-

genwaspassiert,unddannmachenwirübermorgendazueineAus-

stellung. […] Also ich kann nicht die Gegenwartmusealisieren oder

historisieren, ich muss ja auch erst mal gucken, was bleibt, was ist

wichtig anThemen, dieunsheutebewegen, sinddie in zehn Jahren

auch noch relevant. Das beeinflusst unsere Ausstellungs- und auch

unsere Sammlungspolitik natürlich ganz extrem, aber imMoment

habe ich dasGefühl, stehenwir an einerwirklich großenWelle, der

wir uns irgendwie stellen müssen: Wie gehen wir damit um? Mit

der Globalisierung, mit der Flüchtlingspolitik und so weiter« (BII4:

67).

Wandel verhindern, Errungen-

schaften bewahren

»Tatsächlich glaube ich, wowieder in Frage gestellt wird, also auch

von Bundestagsabgeordneten bestimmter Parteien, wie der Um-

gang mit der NS-Vergangenheit sein muss, [ist,] glaube ich, umso

wichtiger, dass es diese Institutionen gibt, die das verteidigen und

immerwiederaufdieTagesordnungrufen,wie relevantdaseinfach

ist, denNationalsozialismus auch imkollektivenGedächtniswach-

zuhalten und da die politischen Schlüsse draus zu ziehen« (BII27:

13).

Die Positionierung zumWandel, das verdeutlicht auch die hier vorgenommene ide-

altypische Konstruktion von drei Positionen, erlaubt keine oder nur sehr beschränkt

Aufschlüsse über politische Grundhaltungen: So ist der Wunsch, Wandel zu fördern,

nicht zwangsläufig mit einer aus normativer Sicht progressiven Grundhaltung verbun-

den. Ebenso muss das Ziel, Errungenschaften zu bewahren, also eine im Kern konser-

vative Idee, nicht mit einer politischen Verortung im konservativen Lager einhergehen.

Fazit

Aushandlungsprozesse, die das gesellschaftliche Selbstverständnis und eine Kritik be-

stehender Machtverhältnisse betreffen, spiegeln sich, so zeigt es die skizzierte Auswer-

tung des Interviewmaterials, auch im Blick der Akteur:innen auf geschichtskulturelle

Entwicklungen. Dabei ist auffällig, dass Geschichtskultur zunächst äußerst dynamisch

erscheint. Es ist zu betonen, dass trotz der Fokussierung auf Wandel die Akteur:innen

auch zahlreicheWiderstände und eine Starrheit geschichtskultureller Strukturen schil-

dern. Diese wird von den interviewten Expert:innen teilweise durchaus positiv bewer-

tet,wenn etwa beschriebenwird, dass sich in Bezug auf denUmgangmit der Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

des Nationalsozialismus ein Konsens herausgebildet habe. Stabilität als Eigenschaft ge-

schichtskultureller Strukturen garantiert eine gewisse Sicherheit, dass bestehende Ver-

hältnisse nicht von heute auf morgen ins Wanken geraten können. Zugleich erscheint

Wandel, gerade in Bezug auf eine neue Sichtbarkeit der Pluralität von Erzählungen, als

produktive Beunruhigung, die das Potenzial einer Innovation und Transformation der

eigenen Institution beinhaltet, deren Strukturen sich jedoch entgegen diesen Bestre-

bungen als äußerst starr erweisen. Einige Befragte haben sich ganz dieser Entwicklung

– und damit der gezielten Förderung und Gestaltung des Wandels – verschrieben und

versuchen, sie in den Institutionen zu verankern und voranzutreiben. Andere nehmen

eine eher skeptische Distanz zu diesen Prozessen ein. So gesteht bspw. BII4 (105), dass

gegenwärtige Entwicklungen auch »Angst machen« könnten.

3.2.2 Perspektiven auf Migrationsgesellschaft

Im Interviewwurden dieMitarbeiter:innen inGedenkstätten undMuseen dazu befragt,

wie sie ihre Rolle als Akteur:innen im geschichtskulturellen Wandel in der deutschen

Migrationsgesellschaft wahrnehmen. Der Interviewleitfaden greift damit auf das theo-

retische Konzept der Migrationsgesellschaft (siehe Kapitel 1) zurück und leitet daraus

die Annahme ab, dass sich Geschichtskultur in diversen Gesellschaften in einem steti-

gen Wandel befindet und die Akteur:innen sich mit ihrer Arbeit in diesen sich verän-

dernden Strukturen bewegen und positionieren. Doch wie konzipieren die Befragten

selbst die Gesellschaft, in der sie leben und wirken? Und wie wirken Geschichte und

Gesellschaft in ihren Augen zusammen?

Das Stichwort Migrationsgesellschaft erweist sich dabei als wertvoller Analyse-

schlüssel, um offenzulegen, wie die Interviewten Gesellschaft konzipieren. Dabei

werden auch Ein- und Ausschlüsse sichtbar, die in diesen Konzeptionen von Gesell-

schaft vorgenommen werden.

Umgang mit dem Begriff

Der Begriff derMigrationsgesellschaft wird von der Interviewerin zu Beginn kontextua-

lisiert, indem das Forschungsinteresse beschrieben wird. Viele der Interviewten greifen

im Anschluss selbst darauf zurück, um die Rahmenbedingungen ihres Wirkens zu be-

schreiben. Dabei unterscheidet sich die Selbstverständlichkeit, mit der die Akteur:in-

nen mit diesem Begriff operieren, deutlich. Für einige scheint er ein oft verwendetes

Werkzeug zu sein, dessen theoretische Grundlagen bekannt sind. Häufig wird dann

auch auf weitere Begriffe des Theoriehorizonts wie bspw. »natio-ethno-kulturell« (Me-

cheril 2010: 14, siehe Abschnitt 1.3.1) zurückgegriffen und auf Autor:innen verwiesen,

die sich mit Migrationsgesellschaft und Erinnerungskultur beschäftigen. Begriffe wie

»mehrheitsdeutsch« oder »Migrationshintergrund« werden dabei teils explizit dekon-

struiert, teils mit Gesten oder verbal mit Anführungszeichen versehen. Teilweise ent-

scheiden sich die Interviewten auch dazu, statt von Migrationsgesellschaft von einer

»postmigrantischen Gesellschaft« (BII14: 49) oder einer »Gesellschaft der Vielen« (BII27:

25) zu sprechen.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 141

In anderen Interviews mit Personen, die nicht selbst von migrantisierenden Zu-

schreibungen betroffen sind, lässt sich eine gewisse Unsicherheit im Umgang mit Be-

grifflichkeiten verzeichnen. Die gesamtgesellschaftliche Perspektive, welche die analy-

tische Kategorie Migrationsgesellschaft eröffnet, wird häufig auf die Berücksichtigung

migrantisierter Menschen und ihrer Geschichten reduziert. So fragt bspw. BII7 gegen

Ende des Interviews: »Und ich meine, es geht ja auch um Migration, ich weiß nicht,

kommen da jetzt noch Fragen eigentlich zu dieser Migrationsgeschichte?« (BII7: 38).

Migrantisierte Menschen werden dabei von vielen Interviewten mit verschiedenen Zu-

schreibungen versehen, wobei Begriffe bzw.Wendungen wie »Ausländer«, »Migrant:in-

nen« und »Menschen mit Migrationshintergrund« verwendet werden. Differenz wird

hierbei nicht nur über Migrationserfahrung hergestellt, sondern auch über Kategori-

en wie »Kultur« und »Ethnie«, wobei sich die von Paul Mecheril beschriebene Verqui-

ckung verschiedener Differenzkategorien zu natio-ethno-kulturellen Zuschreibungen

beobachten lässt. Begriffe werden dabei nicht konsequent verwendet, sondern häufig

korrigiert und durch andere ersetzt. Diese eigene Unsicherheit hinsichtlich der ange-

messenen Begriffe wird in den Interviews z.T. auch offengelegt: »Ich bin mir unsicher

mit den Begriffen, also welche jetzt den Stand der Forschung abbilden, ich sage jetzt

mit Absicht sowohl Minderheiten, was Ethnie angeht, aber auch Subkulturen […], also

alle, die nicht dieses klassische Bildungsbürgertum [sind]« (BII21: 59). Gerade dieses Zi-

tat zeigt, dass BII21 zwar bestrebt ist, einen möglichst großen Personenkreis in seiner

Diversität anzusprechen, aber auch, dass hier natio-ethno-kulturelle Zuschreibungen

genutzt werden, um »Migrationsandere« (Mecheril 2010: 17) zu konstruieren, die einen

Gegenentwurf zu den klassischen bildungsbürgerlichen Besucher:innen von Museen

und Gedenkstätten darstellen und somit für die befragte Person die Gesamtheit der

Zielgruppen zu verkörpern scheinen, die die Institution bisher noch nicht erreicht.

In diesem Kontext wird in den Interviews auch der Begriff der »Mehrheitsgesell-

schaft« verwendet, durch den das Bild einer homogenen Nation, zu der durch Migra-

tion etwas ›Anderes‹ hinzukommt, reproduziert wird. Das ist mitunter auch dann der

Fall, wenn es den Befragten explizit darum geht, ebendiese Vorstellung zu dekonstruie-

ren. Sowird häufig auch von einemunspezifischen gesellschaftlichen ›Wir‹ gesprochen,

demMenschen mit Migrationsgeschichte oder einem zugeschriebenen Migrationshin-

tergrund nicht zugerechnet werden, wobei zugleich Akzeptanz angemahnt wird:

Ja, ab wann zählt denn der Hintergrund? Ist es, wenn ein Elternteil woanders, also das

finde ich in unserer Gesellschaft völlig idiotisch, weil [wenn man] die wahre Zusam-

mensetzung sich anguckt, da haben wir diese Diskussion eigentlich schon in der Rea-

lität längst überschritten. Die Frage ist nicht, wie gehen wir damit um, sondern wie

akzeptieren wir das einfach, ne? (BII19: 75)

Die unterschiedlichen Umgangsweisen mit Begriffen und die bestehenden Unsicher-

heiten, die z.T. auch die Ziele des Interviews und das Forschungsinteresse des Projek-

tes betreffen, scheinen durch verschiedene Faktoren begründet. Dabei spielen u.a. die

Selbstverortung in einer marginalisierten Gruppe und eigene Diskriminierungserfah-

rungen ebenso eine Rolle wie die absolvierte Ausbildung und der beruflicheWerdegang.

Auch Alter wird von einigen Interviewten als relevanter Einflussfaktor genannt: Da ei-

ne Sensibilisierung für Diversität und damit auch eine diversitätssensible Sprache erst

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

langsam Eingang in die Ausbildung erhalte, sei die Selbstverständlichkeit im Umgang

mit entsprechenden Begriffen bei jungen Menschen deutlich größer (BII21: 93).

Diversität im Allgemeinen und Migration im Besonderen

Grundsätzlich scheint der Begriff der Migrationsgesellschaft in den Schilderungen der

Interviewten eine gegenwärtige gesellschaftliche Realität zu beschreiben, die durch Di-

versität geprägt ist. Denn Gesellschaft, so formuliert es bspw. BII22 (17), sei ja gerade

»das Zusammenkommen […] von Unterschieden«. Um diese Diversität zu beschreiben,

greifen die Interviewten auf unterschiedliche Differenzkriterien zurück, die sich nicht

allein auf natio-ethno-kulturelle Zuschreibungen beschränken: Auch Alter, Gender, so-

zioökonomischer Hintergrund wie Bildungshintergrund, regionale Unterschiede, Re-

ligion und race werden genannt. Dennoch liegt in den Interviews – naheliegenderwei-

se durch den Begriff der Migrationsgesellschaft – ein deutlicher Fokus auf den Dif-

ferenzkriterien Nationalität, Flucht- und Migrationserfahrung sowie ›Migrationshin-

tergrund‹. Die Diversität der sie umgebenden Gesellschaft wird für die Befragten v.a.

im Hinblick auf die Zielgruppe(n) ihrer Tätigkeit relevant und in Bezug auf die Frage,

inwiefern diverse Positionen in der eigenen Institution repräsentiert werden.

So beklagt bspw. BII4 (45), das entsprechende Museum habe »wahnsinnige Defi-

zite, was gerade Migranten angeht«. Hier wird wiederum die Vermengung von natio-

ethno-kulturellen Zuschreibungen sichtbar, mit der das Bild einer homogenen Grup-

pe der Migrationsanderen kreiert wird. Ebendiese Vermengung und Homogenisierung

wird zugleich von einigen Befragten als Othering kritisiert (so z.B. durch BII26). Mit-

unter wird auch die intersektionale Überschneidung, die im Begriff ›Migrationshinter-

grund‹ unsichtbar gemacht wird, offengelegt. So führt ein:e Interviewte:r aus, dass es

bei dieser Zuschreibung eigentlich um andere Differenzkriterien gehe, nicht um eige-

neMigrationserfahrung, über die auch seine:ihre eigene Familie verfüge, die aus einem

deutschsprachigen Nachbarland eingewandert ist:

Es geht nicht darum, ob duMigrationshintergrund hast. Meine Kinder haben nach die-

ser Definition Migrationshintergrund. Es geht um ganz andere […] Komponenten. […]

In der Statistik gelte ich als Ausländer:in, aber wenn wir von den Zugewanderten re-

den oder von den Personen mit Migrationshintergrund, denken wenige an mich. Son-

dern jeder denkt an bildungsferne Schichten oder an ja, das vor allem. […] Ich halte

da überhaupt nichts davon, diese Einteilung, das sind die Deutschen und das sind die

Zugewanderten und das sind die mit Migrationshintergrund, zwar auch Deutsche. Es

geht um andere Voraussetzungen. (BII3: 81)

Zuschreibungen anhand von Differenzkriterien werden in den Interviews also einer-

seits reproduziert, gerade um die Defizite der eigenen Arbeit offenzulegen, z.T. aber

auch kritisiert und dekonstruiert. In vielen Interviews wird beklagt, dass die Zuschrei-

bungen, die die gesellschaftlichen Diskurse umMigration bestimmen, der gesellschaft-

lichen Diversität nicht gerecht werden:

Also das ist so ein Weltbild, das davon ausgeht, dass es eine einzige Erzählung gibt

und dass das die einzige wahre Geschichte ist und auch so eine sehr homogene

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 143

Gruppe von Deutschen wird hier gedacht. […] Wir sind doch nicht eine Gemein-

schaft, sondern wir sind viele Gemeinschaften und da sind dann noch Unterge-

meinschaften, also das ist so. Und jede Person hat verschiedene Identitäten und

gehört verschiedenen Gemeinschaften an, also ich bin irgendwie alleinziehende

Mutter und dann bin ich auch noch Museumstante und dann bin ich noch keine

Ahnung – in einer Selbstorganisation, das ist ja nicht so, […] dass ich da von einer

Gemeinschaft sprechen kann. (BII11: 57)

Beschreiben die Befragten ihre Arbeit im Kontext gesellschaftlicher Diversität, schwan-

ken viele zwischen einerseits der von ihnen wahrgenommenen – und häufig auch ge-

sellschaftlich betonten –Notwendigkeit, Zuschreibungen vorzunehmen und bspw. spe-

zifische Programme für migrantisierte Menschen zu schaffen, und andererseits dem

Anspruch, sich in der eigenen Arbeit nicht von Zuschreibungen leiten zu lassen. Ein Bei-

spiel hierfür, das v.a. im Gedenkstättenbereich immer wieder auftaucht, ist die Gefahr,

Schüler:innen ein besonderes Interesse an einer bestimmten Opfergruppe zu unterstel-

len, da sie der gleichen marginalisierten Gruppe angehören (so beschrieben in Inter-

view BII7). Ein anderes Beispiel benennt BII8 (33), wenn er:sie kritisiert, dass Geflüch-

teten pauschal antisemitische Einstellungen unterstellt würden, wobei der Gedenkstät-

tenbesuch als notwendige Gegenmaßnahme gesehen werde. Auch BII15 betont, in der

eigenen Bildungsarbeit sei es eine Herausforderung, für die Unterschiedlichkeit von

Erfahrungen und Perspektiven sensibel zu sein und zugleich Zuschreibungen zu un-

terlassen:

Es gibt ja […] so Vorstellungen, die vor allem inmedialen Diskursen immer wieder ver-

breitet werden, ne? Man macht dann irgendwie Bildungsmaterialien zu nicht-weißen

Menschen, damit auch nicht-weißeMenschen sich angesprochen fühlen. Und dasmag

sein, dass dem so ist, das muss aber überhaupt nicht sein, glaube ich, und ich glaube,

letztendlich sitzt da ein problematischer Kern in dieser Annahme. […] Also warum sol-

len diese Geschichten nicht alle möglichen Leute ansprechen? (BII15: 41)

Ein Phänomen der Gegenwart mit langer Geschichte

Die Befragten stimmen darin überein, dass Diversität ein grundlegendes Merkmal von

Gesellschaft sei, weshalb in ihren Augen die Idee einer homogenen Nation nicht an-

gemessen ist. Viele betrachten es als grundlegend, in ihrer Arbeit die Pluralität der

Gesellschaft zu berücksichtigen. Verbreitet ist auch die Kritik an Narrativen, die Natio-

nalgeschichte als objektive Vergangenheit darstellen, wobei eine Vielzahl an Perspekti-

ven ausgeschlossen werde (so bspw. BII26: 45). Auch sei Migration als dynamisierendes

Element von Gesellschaft kein neues Phänomen. Vielmehr sei insb. die deutsche Ge-

sellschaft schon immer davon geprägt gewesen:

Ich finde es halt gut, […] wenn das Land auch als Einwanderungsland oder so wahr-

genommen wird, weil ich meine letztendlich, das ist ja auch so absurd, also dieses in

Anführungszeichen Homogene, was man so kurze Zeit hatte nach dem Zweiten Welt-

krieg, also dass man so ein deutsches in Anführungszeichen Land hatte, das ist ja ei-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

gentlich auch ein historischer Sonderfall, also das, was hier von weiß ich nicht, Höcke

oder sonst wem also Normalbild dargestellt wird, das ist es ja auch nicht. (BII13: 68)

Die Vorstellung einer homogenen Gesellschaft würde durch nationalgeschichtliche Er-

zählungen von großer Wirkmacht gestützt, tatsächlich jedoch seien Gesellschaften im-

mer vielfältig. Somit sei es notwendig, Migration »nicht immer nur als Sonderfall oder

als exotisches Etwas« darzustellen, »sondern dass sowas einfach Teil wird, weil, es ge-

hört dazu. […] Also, dass das einfach mitgedacht wird« (BII13: 60). Ihre Aufgabe als

geschichtskulturelle Akteur:innen sehen einige Befragte darin, durch Geschichte(n) zu

verdeutlichen, dass Gesellschaft »schon viel länger heterogen ist, als viele Leute das

annehmen« (BII15: 43). Auf diese Weise schaffen die Befragten eine traditionale Sinn-

bildung, die den Ausgangspunkt für einen Selbstentwurf als diverse Gesellschaft dar-

stellt und die sie bestehenden traditionalen Sinnbildungen, die eine homogene Nation

beschwören, entgegenstellen (Rüsen 2013: 191ff., siehe Abschnitt 1.3.3).

Ein weiterer Blick ins Material zeigt jedoch, dass Narrationen, denen zufolge Mi-

gration schon immer Bestandteil deutscher Geschichte war und die die Vielfalt als Nor-

malfall darstellen, sich mit Erzählungen abwechseln, die Migration als relativ neues

Phänomen und als Herausforderung der Gegenwart abbilden:

Undwasmich sehr beeindruckt hat, ist, dass ich irgendwann in den letzten Jahren gele-

sen habe, dass 25 Prozent der deutschen Gesellschaft von dieser Migrationserfahrung

in der eigenen Familiengeschichte geprägt sind. Das heißt, so Leute wie der widerli-

che Björn Höcke und seine AfD, die sind objektiv zum Scheitern verurteilt, weil die

deutsche Gesellschaft eben eine andere Gesellschaft ist, als sie das in den 20er oder

in den 50er oder in den 70er Jahren noch war. Und das ist ja immerhin was Positives.

(BII22: 53)

Während BII22 in der deutschen Gesellschaft eine Entwicklung hin zur Migrationsge-

sellschaft in den letzten fünfzig bis siebzig Jahren feststellt, sehen viele Befragte weit

kürzer zurückliegende Ereignisse als Zäsur, die den Übergang zur Migrationsgesell-

schaft markieren. So wird in vielen Interviews das Jahr 2015 und der sog. Sommer der

Migration als Ereignis beschrieben, mit dem neue gesellschaftliche Realitäten geschaf-

fen wurden. Ein Teil der Befragten nimmt diese Entwicklung als Chance wahr: So be-

nennt BII26 (5) auf pragmatischer Ebene den Vorteil, nun deutlich mehr Fördermittel

für diversitätssensible Bildungsarbeit zur Verfügung zu haben. Andere Befragte verste-

henMigration als Herausforderung, wie sich bspw. im Interviewmit BII4 zeigt, der:die

von einer »wirklich großenWelle« spricht, der dasMuseum sich stellenmüsse (BII4: 67).

In Formulierungen wie dieser zeigt sich, dass die Vorstellung einer homogenen Gesell-

schaft, die durch Migration herausgefordert wird, auch in den Köpfen der Interviewten

fortwirkt.

Ob Herausforderung oder Chance, in allen Interviews wird auf einen gestiegenen

Bedarf verwiesen, die eigene Institution zu hinterfragen, Barrieren abzubauen, Par-

tizipation zu ermöglichen und vielfältige Anknüpfungspunkte in den Geschichten zu

schaffen, die in der eigenen Einrichtung erzählt werden. Zudem wird gegenwärtig eine

verstärkte Aufmerksamkeit für diversitätssensible Bildung festgestellt; Positionen, die

bereits seit Langem vertreten werden, fänden nun auf einmal Gehör (BII26: 47). Schlüs-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 145

sel bei der Umsetzung der angestrebten Öffnung der Institutionen sind den Befragten

zufolge einerseits die Auseinandersetzung mit gesellschaftlichen Machtstrukturen und

Diskriminierungsmechanismen, andererseits ein multiperspektivischer Blick auf Ge-

schichte.

Inwiefern Migrationsgesellschaft als Ausgangspunkt für die eigene Ausstellungs-

und Bildungspraxis berücksichtigt wird, scheint in der Verantwortlichkeit einzelner

Akteur:innen zu liegen, die dieses Thema in die Institution einbringen, und ist damit

auch stark abhängig von der Personalpolitik der Institution. Dabei schildern die Ak-

teur:innen, dass ihnen die sich hartnäckig haltende monoperspektivische Vorstellung

einer linear verlaufenden Nationalgeschichte bei der Realisierung ihrer Ziele im We-

ge stehe. Dies zeigt sich insb. in NS-Gedenkstätten: Die Zugehörigkeit zur deutschen

Gesellschaft, so beschreiben es die Interviewten, scheint stark an die Anerkennung der

Geschichte des Nationalsozialismus als eigene Geschichte und die Übernahme von Ver-

antwortung für ebendiese Geschichte gebunden zu sein: Gedenkstätten, so formuliert

es BII14 (49) »hinken hinterher«, »weil es deutsche Geschichtsorte sind. Und dieses Ver-

ständnis aufzugeben, fällt denen extrem schwer.«

Migrationsgesellschaft als gesellschaftliche Realität, politisches Programm

undUtopie

Für alle Interviewten beschreibt der Begriff Migrationsgesellschaft als Erstes eine ge-

sellschaftliche Realität, auch wenn diese von der politischen Rechten in Deutschland

oft geleugnet werde (BII22: 53). Dabei finden sich jedoch in den Äußerungen einiger

Interviewter Formulierungen, die dieser Grundannahme widersprechen und die davon

zeugen, dass die Vorstellungen, die sie kritisieren, im eigenen Denken fortwirken. So

ist bspw. von einer Mehrheitsgesellschaft die Rede, in die durch Migration etwas Neues

und/oder ›Anderes‹ hinzukommt:

Also ich denke, dass beispielsweise ganz viel sich dahingehend geändert hat, dass die

Bevölkerung auch bunter geworden ist, ich meine hautfarbenmäßig. Also das heißt,

dunkelhäutigeMenschen sindheute überhaupt nichts Besonderesmehr, auchOstasia-

ten nicht mehr, also das ist von mir so empfunden […]. Also das sind auch wir. Also ich

glaube, dieMehrheitsgesellschaft, wenn es die denn so gibt, ist einfach da ganz anders

aufgeschlossener als früher. Also das ist nichtmehr irgendwie: »Huh, ein Fremder […]«.

Also wir können es auch nicht mehr machen, weil wir jemand anders geworden sind.

(BII20: 61)

Hier wiederholt der:die Interviewte Vorstellungen von ›Wir‹ und den ›Anderen‹ und

konstatiert doch im selben Atemzug, ebendieses ›Wir‹ sei anders geworden. Eine

scheinbare Normalität der Migrationsgesellschaft steht hier der Reproduktion von

Zuschreibungen entgegen. Auf ähnliche Weise wird mit Blick auf Geschichte deren Re-

duktion auf die monoperspektivisch und linear erzählte Nationalgeschichte und damit

ein positivistisches Geschichtsverständnis kritisiert, zugleich aber reproduziert. Auch

Akteur:innen, die bspw. die Aufnahme migrantischer Geschichte(n) in die Nationalge-

schichte fordern, verwenden oft binäre und nationale Kategorien. Dabei zeigt sich ein

direkter Zusammenhang zwischen Vorstellungen von Geschichte und Konzeptionen

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

von Gesellschaft: Ebenso wie die Dominanz nationalstaatlich ausgerichteter Narrative

in den Schilderungen der Interviewten fortwirkt, lässt sich auch die damit verbundene

Vorstellung eines homogenen nationalen ›Wir‹ feststellen, das auf Exklusion beruht.

Und so zeugen die Ausführungen der Interviewten als Zweites davon, dass der Be-

griff Migrationsgesellschaft eben nicht nur auf die Diversität von Gesellschaft verweist,

sondern auch die Machtstrukturen offenlegt, die diese prägen und die sich in den Dis-

kursen um Migrationsgesellschaft und damit auch im Sprechen der Interviewten nie-

derschlagen. Migrationsgesellschaft beschreibt in den Interviews nicht nur einen Ist-

Zustand. Viele Befragte verwenden das dahinterstehende Konzept als analytische An-

näherung an Gesellschaft, die offenlegt, wie ungleich Repräsentationsmöglichkeiten,

Identitätsangebote und Partizipationsmöglichkeiten verteilt sind. Ebenso wird deut-

lich, dass auch geschichtskulturelle Aushandlungsprozesse nicht in einem luftleeren

Raum, sondern im Kontext gesellschaftlicher Machtstrukturen stattfinden. Viele Inter-

viewte verwenden den Begriff Migrationsgesellschaft als Analysefolie, um Ungerech-

tigkeiten zu identifizieren und zu kritisieren, wie unterschiedlich sich die Zugangsvor-

aussetzungen, über die geschichtskulturelle Akteur:innen verfügen, gestalten. So be-

schreibt BII11 (13), dass bestimmte Gruppen »einfach ganz klar nicht den Raum kriegen,

um sich zu präsentieren, und nicht besprochen werden«. Insbesondere migrantische

Perspektiven erhielten keine Plattform und seien in der Museums- und Gedenkstät-

tenlandschaft kaum »verortet« (ebd.). Trotz erschwerter Rahmenbedingungen würden

neue Akteur:innen aber präsenter und forderten Mitbestimmung ein, berichtet BII26.

Dabei wird allerdings der eigenen Institution ein Verzug attestiert, was bedauerlich sei,

da Diversifizierung einen Gewinn darstelle. Zusammenfassend beschreibt BII26 Ge-

schichte als eine Ressource, die ungleich verteilt ist und für deren Umverteilung er:sie

sich einsetzt: »Ich würde mir generell wünschen, dass Geschichte als gesellschaftliche

Ressource gesehen wird und Menschen zugänglich gemacht wird, genauso wie ande-

re Ressourcen. Und in einer Migrationsgesellschaft, in der Menschen als Migrant:in-

nen markiert werden, strukturell, institutionell benachteiligt sind, würde ich mir wün-

schen, dass esmehrMöglichkeiten gibt, die Gesellschaft einfachmitzugestalten« (BII26:

79).

Im Interviewmaterial zeigt sich darüber hinaus noch ein dritter Rückgriff auf das

Konzept der Migrationsgesellschaft. Hier wird Migrationsgesellschaft zum normati-

ven Begriff, mit dessen Hilfe eine gesellschaftliche Utopie entworfen wird. Die Befrag-

ten skizzieren ein Idealbild gesellschaftlichen Zusammenlebens, an dem sie ihr eigenes

Handeln ausrichten. Geschichtskultur ist in einem solchen Gesellschaftsentwurf plural

und multiperspektivisch. »Geschichte als Ressource« (BII26) wäre allgemein zugäng-

lich, was bedeutet, dass individuelle Bezugnahmen ermöglicht werden und vielfältige

Erzählungen nebeneinander bestehen können. So betont auch BII11:

Undda sindwir darauf gekommen, dasswir daswichtigfinden, dass einNebeneinander-

Stehen möglich ist. So von verschiedenen Perspektiven. […] Also wenn man den

Mauerfall nimmt, sind es natürlich zwei völlig unterschiedliche Wahrnehmungen.

Wenn man aus westdeutscher Perspektive guckt und sich freut, dass man endlich

eine Einheit ist. Wennman vielleicht aus ostdeutscher Perspektive aus der Opposition

schaut und dann sagt: Okay, da ist ein Verlust von einem Land […]. Oder auch […] aus

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 147

migrantischer Perspektive, da war einfach der Staat von ganz viel Nationalismus, Ras-

sismus und versteckter Asylgesetzgebung, also verschlimmerter Asylgesetzgebung

[geprägt]. Und dann sind das halt Geschichten, die alle einen Wahrheitsgehalt für

sich haben, ne? Und nebeneinanderstehen müssen. Das ist uns bewusst, dass das so

sein muss. (BII11: 25)

Für BII26 sind zentrale Schritte in Richtung einer Utopie, dass gesellschaftliche Plura-

lität als Tatsache anerkannt wird, dass ein Bewusstsein für unterschiedliche Positionen

und Perspektiven entsteht und marginalisierte Narrationen damit neue Aufmerksam-

keit erfahren. In eine ähnliche Richtung geht die Beobachtung von BII17, der:die her-

vorhebt, dass gegenwärtig eine Geschichtspolitik herrsche, die keine »Ausreißer« dulde,

obwohl »diese Varianz an verschiedenen Blickwinkeln auf ein und dieselbe Sache« doch

nur hilfreich sein könne: »Wenn ich mir das von außen angucke und ich habe, sagen

wir mal, 250 Erzählungen über weiß ich was, ein Event hier oder so, wenn wir hier-

herkommen, auf diese Geschichte kommen und so. Und dann kann ich mir doch ein

Bild vielleicht, ein eigenes machen, das 251. Auch wenn mir vielleicht einige von diesen

Aussagen nicht passen oder wenn sie mir gegen den Strich gehen« (BII17: 53).

Der letzte Satz verweist auf ein Dilemma, das viele Befragte benennen und aus dem

sie unterschiedliche Schlüsse ziehen: Wenn alle Perspektiven gleichberechtigt bestehen

können, kommt es auch zu Aussagen, dieman ablehnt. Dabei beziehen sich diemeisten

Interviewten jedoch nicht auf marginalisierte Perspektiven, sondern v.a. auf politisch

rechte Positionen, die in den letzten Jahren ebenfalls erstarkt seien. BII17 (53) schil-

dert, in dieser Frage »streiten mein Kopf und mein Bauch«, da er:sie eigentlich nicht

wolle, dass »Nazis sagen dürfen, was sie sagen«. Dieser Zwiespalt findet sich in zahlrei-

chen Interviews. Ganz die Kontrolle darüber abgeben, welche Narrative sich ihren Weg

bahnen, wollen die Akteur:innen nicht. Die Utopie einer Migrationsgesellschaft, die sie

entwerfen, bedeutet also kein allgemeines Laissez-faire, sondern kennzeichnet einen

Ort, an dem Shared, Divided und Conflicting Memories (Lücke 2016, siehe Kapitel 1.2)

auf besonders spannungsreiche Weise verhandelt werden. Gewisse Rahmenbedingun-

gen müssen den Befragten zufolge gewahrt werden, um ebendiese Vielfalt der Gesell-

schaft vor Versuchen, durch Geschichtserzählungen eine homogene nationale Einheit

herzustellen, zu schützen:

Ist natürlich immer so eine Sache, ne? Also jetzt könnteman sagen, wennman aufmul-

tiperspektivische Weise Geschichte erzählen will, bietet das nicht auch ein Einfallstor

für rechte Perspektiven, die darin auch Anknüpfungspunkte finden wollen, aber so

funktioniert es ja nicht. Also weil sozusagen grundsätzlich jemand wie Björn Höcke

möchte ja keine multiperspektivische Geschichtserzählung. Der will nur die eine. Und

insofern ist da dann auch die Gegenerzählung, die auf Vielfalt baut, die ist eine Ge-

generzählung zu dem, was er anstrebt. Und das starkzumachen, also wenn man das

gegen diese Versuche, Geschichte umzuschreiben und […] zu einer positiv aufgelade-

nen, national gefluchteten Geschichte irgendwie zurückzukehren, wenn wir […] dem

erfolgreich was entgegensetzen können, dann wäre ich sehr erleichtert. (BII15: 77)

Hierbei wird der eigenen Institution eine zentrale Rolle zugesprochen (BII14: 45). Ei-

nerseits müsse man hier akzeptieren, dass »dieser hegemoniale kulturelle Anspruch

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

wegfällt« (BII22: 51), andererseits gelte es Bindungskräfte zu gewährleisten, um Diffe-

renzen und Pluralität »auszuhalten« (ebd.). Als entscheidend dafür wird in zahlreichen

Interviews die Bereitschaft genannt, sich in andere Perspektiven hineinzuversetzen,

ein empathischer Umgang miteinander und eine Anerkennung der Unterschiedlichkeit

von Erfahrungen:

Und gerade vielleicht […] auch für Menschen, die nach Deutschland gekommen sind,

vielleicht auch noch gar nicht so lange hier leben, eine völlig andere kulturelle Prägung

und Sozialisation als Hintergrund haben. Damüsste drüber nachgedacht werden, wie

kannman Geschichte, deutsche Geschichte auch so auf eine Art undWeise vermitteln,

dass es auch irgendeinen Anknüpfungspunkt an Menschen bekommt, die völlig, also

woganz anders aufgewachsen sindundeine ganz andere Erfahrunggesammelt haben.

[…]Alsowie schafftmanesda, auch andieseMenschen so anzuknüpfen, dass sie sagen:

Da fühle ich mit. (BII23: 51)

Formulierungenwie »Pluralität aushalten« und die Forderung nach »Bindungskräften«,

einem »Grundkonsens« (BII2: 79) oder aber auch »Hilfestellung« für Migrant:innen,

»um ein Zusammenleben zu finden, was für alle akzeptabel ist« (BII4: 103), zeigen den-

noch, dass viele Akteur:innen aus einer Perspektive sprechen, in der die Vorstellung

einer ›Mehrheitsgesellschaft‹ fortwirkt, in der eine Teilhabe nur durch die Annahme

bestimmter Regeln möglich wird.

Fazit

Migrationsgesellschaft erscheint in den Interviews zum einen als Status quo, zum an-

deren als ein gesellschaftliches Idealbild, aus dem die Akteur:innen die Ziele ihrer ei-

genen Arbeit ableiten. Hierbei ist von Partizipation und Repräsentation sowie einer

Diversifizierung der eigenen Institution die Rede. Migration soll dabei als Regelfall

der Geschichte normalisiert werden und wird zugleich als neues Phänomen behandelt.

Die gewandelte gesellschaftliche Realität einer Migrationsgesellschaft lässt es notwen-

dig werden, die eigenen Praktiken und die Strukturen der Institution zu hinterfragen.

Durch den Abgleich von Realität undWunschvorstellung identifizieren die Interviewten

Defizite und formulieren ihre Ziele. Im Hinblick auf die Betrachtung von Geschichts-

kultur ermöglicht ein Nachdenken über Migrationsgesellschaft eine Dynamisierung.

Indem kontinuierliche Aushandlungsprozesse zwischen Conflicting, Shared und Divi-

ded Memories in den Blick geraten, tritt der prozesshafte Charakter von Geschichts-

kultur zutage.

Die Frage, wie geschichtskulturelle Aushandlungsprozesse geführt werden können,

um Schritte in Richtung des entworfenen Idealbilds einer Migrationsgesellschaft zu

gehen, beschäftigt die Akteur:innen nachhaltig. Die Antwort darauf, so resümieren

verschiedene Interviewte, kann nur eine kontinuierliche Hinterfragung und Reflexion

der eigenen Praxis sein. Denn eines kommt in den Interviews deutlich zum Ausdruck:

Die Akteur:innen nutzen das Konzept von Migrationsgesellschaft, um diskriminieren-

de Strukturen und Ungleichheitsverhältnisse in kritischer Absicht sichtbar zu machen.

Zugleich spiegeln sich jedoch ebendiese Verhältnisse in ihren Schilderungen. Zuschrei-

bungen werden zugleich kritisiert und reproduziert. In ihrer Praxis bewegen sich viele

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 149

der befragten Expert:innen zwischen dem Anspruch, eine bestimmte Zielgruppe zu er-

reichen, und jenem, Bildungsarbeit »für alle« anzubieten. In ihrer Arbeit positionieren

sie sich in geschichtskulturellen Aushandlungsprozessen kontinuierlich neu, wobei sie

geschichtskulturelle Strukturen umgestalten, aber immer auch zu einem Teil reprodu-

zieren. Somit verdeutlichen die Interviews auch, dass das Bekenntnis zum Ideal ei-

ner Migrationsgesellschaft keinesfalls über hegemoniale Verhältnisse und Machtstruk-

turen der gegenwärtigen Geschichtskultur hinwegtäuschen sollte. Geschichte und Ge-

sellschaft sind untrennbar verbunden und gleichermaßen von Ungleichheiten geprägt.

Somit gleichen die Akteur:innen das Verfolgen der eigenen Ziele stetig mit einer ge-

sellschaftlichen Realität ab, die sich vielfach anders gestaltet, als sie es sich wünschen.

Eine Überwindung dieser Realität scheint sich jedoch nicht auf den Kampf gegen die

Starrheit der eigenen Institution, gegen die Dominanz nationalgeschichtlicher Narra-

tive oder gegen die rechte Sehnsucht nach einer homogenen, auf Ausschluss beruhen-

den Gesellschaft zu beschränken. Wie viele Befragte hervorheben, richtet sie sich auch

gegen internalisierte gesellschaftliche Strukturen und Mechanismen. Die Herausfor-

derungen für die Migrationsgesellschaft stellen sich auch in Form von Selbstreflexi-

on und einer Auseinandersetzung mit eigenen Denk- und Verhaltensmustern. So zeigt

sich auch in den Interviews, dass viele Akteur:innen in ihren Schilderungen der Idee ei-

ner vermeintlichen Mehrheitsgesellschaft verhaftet bleiben, etwa, wenn sie äußern, es

brauche einen Rahmen und gewisse Regeln, eine »Begleitung«. Insofern stellt sich die

Frage, ob das gesellschaftliche ›Wir‹ tatsächlich so anders geworden ist, wenn weiter-

hin die Frage diskutiert wird, ob es sich bei Migration um eine Herausforderung oder

Chance handelt. Das notwendige Umdenken, das Mecheril mit dem Begriff Migrati-

onsgesellschaft anstoßen will, ist, wie die Interviews zeigen, in vollem Gange. Nähert

man sich dem Interviewmaterial mit Migrationsgesellschaft als heuristischem Analyse-

instrument, zeigt sich ebenfalls, welche Vorannahmen unhinterfragt bleiben und wel-

che Grenzen die Interviewten ziehen, wodurch sie ein bestehendes homogenes Bild der

Gesellschaft reproduzieren.

3.2.3 Agieren im Wandel – Perspektiven auf Erinnerungspraktiken und
historisches Lernen

Unsere Interviewpartner:innen sind geschichtskulturelle Akteur:innen, die sich im

Rahmen ihrer beruflichen Tätigkeit innerhalb geschichtskultureller Strukturen bewe-

gen und auf vielfältige Weise auf diese einwirken: Sammlungsleiter:innen bestimmen

durch die Auswahl von Objekten, welche Geschichten überliefert werden; Ausstellungs-

macher:innen konstruieren Erzählungen, mit denen die Besucher:innen konfrontiert

werden; Provenienzforscher:innen legen die Herkunft von Kunstwerken offen und

prägen damit neue Narrative, während Pädagog:innen die Besucher:innen in ihren

Auseinandersetzungen begleiten. Mitarbeiter:innen im Outreach hingegen versuchen,

institutionelle Strukturen zu verändern, die den Rahmen all dieser Tätigkeiten bilden.

Trotz unterschiedlicher Positionen haben unsere Befragten eines gemeinsam: Sie

alle gestalten mit ihrem Wirken Geschichtskultur und damit die Rahmenbedingungen

für Prozesse des historischen Lernens in Gedenkstätten und Museen. Die Art, wie Ak-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

teur:innen auf geschichtskulturelle Strukturen einwirken, welche Ziele sie dabei verfol-

gen und ob bzw. wie sie ihr Handeln auf geschichtskulturellen Wandel in der Migra-

tionsgesellschaft beziehen, unterscheidet sich jedoch stark. Ebenso lassen sich deut-

liche Unterschiede in Bezug darauf verzeichnen, wie sich die Interviewten im Spre-

chen über ihr Handeln als geschichtskulturelle Akteur:innen – ob mit großer oder eher

eingeschränkter Agency – entwerfen. Agency stellt dabei jedoch keine feststehende Ei-

genschaft eines Individuums dar; vielmehr wird sie im Verlauf des Interviews narrativ

hergestellt (siehe dazu Abschnitt 1.3.5, Raithelhuber 2008). Mal erscheint dabei die ei-

gene Person, mal das Team oder aber auch die Institution als handelnde Instanz, der

Agency zugeschrieben wird.

Blickt man unter diesen Gesichtspunkten auf das Interviewmaterial, lassen sich aus

der Vielzahl der geschilderten Aktivitäten des »doing memory« (siehe dazu Abschnitt

1.3.4, Macgilchrist et al. 2015) vier Formen des Agierens der Interviewten abstrahie-

ren: Zum einen gibt es Praktiken, die auf Prozesse und Veränderungen innerhalb der

Institution abzielen. Zum anderen positionieren die Expert:innen sich in aktuellen ge-

schichtskulturellen Diskursen und beschreiben die eigenen Institutionen als diskursive

Verhandlungsräume. Als Drittes agieren die von uns Befragten, indem sie Narrationen

entwickeln, aufgreifen und vor Ort repräsentieren, also Geschichte(n) erzählen und da-

mit narrativ tätig sind. Diese drei Formen der Erinnerungspraktiken bieten den Rah-

men für die vierte Form des DoingMemory, auf der der Fokus der Interviews liegt: Hier

handelt es sich um die Gestaltung von Angeboten historischen Lernens in Gedenkstät-

ten und Museen, bei denen nicht nur die eigenen pädagogischen, methodischen und

didaktischen Praktiken, sondern auch die der historisch Lernenden thematisiert wer-

den.

Institutionelle Praktiken: Der Umgang mit den Rahmenbedingungen

Gedenkstätten und Museen sind geschichtskulturelle Institutionen, die (besonders ab

einer bestimmten Größe) zunehmend komplexe Gefüge mit verschiedenen Abteilun-

gen, internen Hierarchien und multiprofessionalen Teams darstellen. Als gewachse-

ne Institutionen, die ihren Status häufig erst erringen mussten, sind Gedenkstätten

und Museen auf Dauer und Stabilität angelegt. Ihre Aufgabe besteht nach Ansicht ei-

nes Großteils der Befragten im Sammeln und Bewahren von Objekten und Narrativen

(BII29) und in der geschichtskulturellen Repräsentation eines bestimmten historischen

Zusammenhangs (BII27). Somit sind die institutionellen Strukturen in Gedenkstätten

und Museen häufig durch eine gewisse Starrheit geprägt, wie bspw. BII4 (67) zum Aus-

druck bringt, indem er:sie betont, die eigene Institution sei »ein Tanker« und »unsere

Mühlen mahlen sehr langsam«.

Diese institutionelle Starrheit kollidiert in den Schilderungen der Befragten häufig

mit dem Wunsch oder der wahrgenommenen Notwendigkeit, auf geschichtskulturel-

len Wandel einzugehen. Ausnahmslos sehen die von uns befragten Expert:innen sich

gegenwärtig herausgefordert, eine Sensibilisierung für Diversität und für diskriminie-

rende Strukturen im professionellen Handeln der Mitarbeiter:innen ihrer Institution

zu etablieren. Es bestehen jedoch deutliche Unterschiede in der Auffassung darüber,

ob Wandel von außen an die Institution herangetragen oder aber auch aus der Insti-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 151

tution heraus vorangetrieben wird. Ebenso unterscheidet sich, als wie tiefgreifend die

Veränderungen verstanden werden, die eine solche Entwicklung mit sich bringt: Wäh-

rend BII4 gegenwärtige Aushandlungen umMigration,Diversität undDiskriminierung

lediglich auf die Notwendigkeit bezieht, neue Angebote zu schaffen, besitzen diese Ent-

wicklungen in den Augen anderer Befragter eine weitaus größere Schlagkraft hinsicht-

lich einer Veränderung des institutionellen Selbstverständnisses: »Also generell finde

ich, kann man hinterfragen, ob Museen nicht verzichtbar sind. Also warum eigentlich

nicht? Wer maßt sich an zu sagen, das müssen wir jetzt auf ewig aus Steuergeldern

bezahlen? Wenn wir [aber] die Relevanz schaffen für die Gesellschaft und nicht für uns

selbst, dann können wir einen wertvollen Beitrag in der Gesellschaft leisten« (BII19: 19).

Einig sind sich die Befragten jedoch in Bezug darauf, dass Veränderungen innerhalb

der Institution nur in einem langsamen und stetigen Prozess zu verwirklichen sind.

Dabei spiele eine Rolle, wie neue Stellen besetzt werden. Grundsätzlich sei es wün-

schenswert, dass das Team die Migrationsgesellschaft in ihrer Pluralität widerspiegele.

Dies wird zugleich in allen Interviews als bisher nicht erfülltes Desiderat genannt:

Unser Kollegium hier ist nicht unbedingt ein Abbild der Gesellschaft, es ist sehr elitär

natürlich, es ist akademisch geprägt, es ist sehr weiß. Und die Gesellschaft sieht aber

eigentlich ganz anders aus. Und mein Ziel wäre es dann schon, dass unser Kollegium

sich verändert, dass Realität, gesellschaftliche, da auch abgebildet wird und Hetero-

genität und Diversität. (BII26: 11)

Gerade die Tatsache, dass die eigenen Institutionen sehr »mehrheitsdeutsch« (BII14:

45) geprägt seien, stehe einer Sensibilisierung und der Öffnung der Strukturen imWe-

ge. Hier wird noch einmal deutlich, dass viele Befragte in ihren Beschreibungen ein

Inneres und ein Äußeres konstruieren. Während außen, also in der Gesellschaft, die

Migrationsgesellschaft längst Realität ist, spiegelt sich dies innen – in den institutio-

nellen Strukturen – nur wenig.

Insgesamt sehen sich viele Befragte mit Hürden und Widerständen konfrontiert,

wenn sie sich bemühen, Diversität als Ausgangspunkt und Zielperspektive der eigenen

Arbeit anzusehen. BII11 ist bspw. der Auffassung, ihre:seine Outreach-Aufgaben nur

erfüllen zu können, wenn auch die Institution von innen und von Grund auf verändert

werde:

Also ich glaube, ich habe die Stelle wie gesagt erstmal bekommen, weil es darum ging,

dass bestimmte Leute hier fehlen. […] Und ich glaube, die erste Vorstellung von eini-

gen war, ich bring dann einfach Leute her und dann sind die da und dann passiert das

schon. Aber dazu gehört ja noch ein anderer Prozess, nämlich sich auch selber zu öff-

nen, ne? […] Also ich habe immer wieder Aushandlungsgespräche darüber, ob das jetzt

wirklichmeine Aufgabe ist, hier intern irgendwie Inhalte nochmal zu streuen, aber ich

denke schon, dass das meine Aufgabe ist. Wenn man nachhaltig […] Diversifizierung

oder wie auch immer man das nennen möchte oder Rassismuskritik oder Diskrimi-

nierungskritik […] in den Raum bringen will, dann muss das halt von allen getragen

werden. (BII11: 11)

Und so versucht BII11 durchWorkshops, Fortbildungen und interne Newsletter das Kol-

legium für Diversität und Diskriminierungskritik zu sensibilisieren, wobei er:sie auf

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

viele Widerstände, aber auch auf offene Türen stoße. BII21 schätzt individuelle Trans-

formationsbestrebungen hingegen als nur begrenzt wirkmächtig ein. Vielmehr müss-

ten diese Prozesse von der Leitung gewollt und initiiert werden,wodurchMitarbeitende

befähigt würden, sie umzusetzen:

Von daher sind wir eher gezwungen, die Vielfalt, die jetzt sozusagen der Kern [der

Stadt] ist, […] auch irgendwie zu sammeln. […] Aber dieses mit dem Sammeln odermit

dem Aufstellungsprogramm, das ist von uns vorgegeben durch die Leader im Haus.

Die sagen, wir müssenMuseum neu denken. Das ist wirklich top down, alsomussman

wirklich sagen. Und bei einigen Leuten trifft das auf etwas, was sie sowieso wollen,

ja? Also endlich sagt es mal einer, endlich muss ich mich nicht mehr verstecken mit

meinemAnsatz. Aber […] ohne jemanden, der sagt, Sammlungskonzeptmuss jetzt auf

Vielfalt ausgerichtet sein, hätte es das nicht gegeben, ja. Also diese Entwicklungen hin

zu mehr Offenheit […] sind echt verordnet, muss ich sagen. (BII21: 71)

Während einige Befragte also eine schleichende Transformation institutioneller Struk-

turen als unumgänglich und z.T. schon als im vollenGange ansehen, beschreiben andere

sie als Kraftakt, der nur funktionieren kann, wenn er von der ganzen Institution, insb.

von Personen in entscheidenden Stellen, getragen wird.

Diskursive Praktiken

Museen und Gedenkstätten existieren nicht isoliert. Sie sind Teil von Geschichtskultur,

was impliziert, dass ihnen in geschichtskulturellen Diskursen Bedeutung zugeschrie-

ben wird. Dabei gelten insb.Museen traditionell als Orte, an denen Besucher:innen sich

»über Geschichte informieren« (BII4: 29) können und die in ihren Darstellungen einen

Wahrheitsgehalt und eine gewisse Objektivität versprechen: »Es ist diese Haltung, ich

gehe dahin, mir wird was geboten, ich schreite vielleicht von Vitrine zu Vitrine und

nehme das so hin. Und die Museen haben ein ganz hohes Gut, das aber aus meiner

Sicht ziemlich gefährlich ist: Und zwar nehmen oder beurteilen die meisten Menschen

Museen oder was inMuseen ausgestellt wird alsWahrheit« (BII19: 27). Die Relevanz, die

geschichtskulturellen Institutionen zugeschrieben wird, legitimiert zwar die eigene Ar-

beit, kann aber, wie die von uns interviewten Mitarbeiter:innen von NS-Gedenkstätten

betonen, gleichzeitig zur Belastung werden. Angesichts der immer präsenteren Diskur-

se um den Stellenwert des Nationalsozialismus in der Migrationsgesellschaft sehen sie

sich mit Aufgaben und Bedeutungszuschreibungen konfrontiert, die sie weder erfüllen

wollen noch können:

Auf so einer gesamtgesellschaftlichen Ebene sehe ich als ganz großeBelastung auch so

fürmich persönlich, dass die Bedeutungder KZ-Gedenkstätten politisch immerwieder

abqualifiziert wird und angegriffen wird – und zeitgleich die KZ-Gedenkstättenmit so

Bedeutungen überlastet werden. Alle Geflüchteten müssen mal in die KZs, weil dann

wird ihnen der Antisemitismus ausgetrieben. Ja und jedes AfD-Mitglied, eigentlich

dürfen die auf keinen Fall kommen oder nein, eigentlich sollten sie ja doch kommen,

weil dann lernen sie ja die richtige Einstellung und das macht mich echt fertig, das ist

so, als wäre es so immer noch das Allheilmittel. Wo ich denke: Was soll das? (BII8: 33)

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 153

Während die von uns befragten Mitarbeiter:innen in Museen also die Bedeutung, die

ihrer Institution zugeschrieben wird, als Legitimation ihrer Arbeit begreifen und ledig-

lich die damit verbundene Deutungshoheit problematisieren, sehen sich Gedenkstät-

tenmitarbeiter:innen mit deutlich normativeren Ansprüchen konfrontiert, von denen

sie sich entschieden abgrenzen.

Hier zeigt sich, dass Museen und Gedenkstätten nicht als bloße Projektionsflächen

fungieren, die diskursiv mit Bedeutung versehen werden, sondern auch selbst Orte

diskursiver Aushandlung darstellen, indem sie eine Plattform für geschichtskulturelle

Auseinandersetzungen schaffen. Eine solche diskursive Teilhabe reicht von Gesprächen

im Rahmen von Führungen mit Kurator:innen bis zu Ansätzen, bei denen das Museum

selbst »zum Diskurs« gestellt wird und die Besucher:innen z.B. eingeladen sind, selbst

Objekte einzubringen (BII19: 21). Museen und Gedenkstätten werden so Orte »für Dis-

kurs« (BII23: 15), die Geschichtskultur nicht nur aufgreifen und abbilden, sondern auch

eigene Impulse setzen, indem mit Ausstellungen geschichtskulturelle Leerstellen mar-

kiert werden, Tagungen vor Ort Diskussionsräume zu bestimmten Themen eröffnen

und marginalisierte Perspektiven einen institutionellen Rahmen und damit eine Öf-

fentlichkeit finden (BII11, BII19).

Darüber hinaus sind Museen und Gedenkstätten auch selbst eigenständige Ak-

teur:innen in geschichtskulturellen Diskursen. Für viele der Befragten bietet der

institutionelle Rahmen die Möglichkeit, »eine Stimme zu sein, die irgendwie da ist

und sich positioniert und auch in die Gesellschaft reinwirken kann« (BII27: 11). Ins-

besondere die interviewten Mitarbeiter:innen an Gedenkstätten fordern angesichts

der Erkenntnis, dass Bildungsarbeit die Anforderung, »aus Rechten Demokraten zu

machen«, nicht erfüllen könne (BII9: 5), eine deutliche politische Positionierung gegen

rechtsrevisionistische Tendenzen seitens der Leitungen von Gedenkstätten:

Und ich habe den Eindruck, diese Orte müssen sich jetzt gegenwartspolitisch laut po-

sitionieren. Obwohl es viele Gründe gibt, warum – ich will nicht sagen wir, aber – viele

das vielleicht nicht wollen oder nicht gewollt haben. Ich sehe das aber als was, was

an die Orte mehr herangetragen wird […]. Ich würde das gut finden, wenn die Leitun-

gen dieser Orte solche Statements machen. Ich will nicht hier stehen und einer achten

Klasse [aus der Region] erzählen: »Jetzt passt aber auf, die bösen Nazis!« und so. Ich

würde es aber durchaus spannend finden, wenn die Leitungen von Stiftungen, die sol-

che Orte betreuen, feste Positionen haben und sich gegen [so]was politisch äußern.

Und das ist, glaube ich, noch relativ neu. (BII8: 41)

Als Orte, die an die nationalsozialistischen Verbrechen erinnern, schreiben Gedenkstät-

tenmitarbeiter:innen der eigenen Institution gesellschaftlichen Einfluss zu. Sie seien

verpflichtet, den Umgang mit NS-Geschichte in der Gegenwart aktiv mitzugestalten

und »einfach eine Stimme zu sein, in diesem ganzen, gerade richtig abgefuckten poli-

tischen und populistischen Diskurs, der so stattfindet« (BII27: 9).

Narrative Praktiken

Eine weitere Form, Geschichtskultur zu gestalten, besteht für die Akteur:innen in der

Schaffung von Narrationen durch die Sammlung von Quellen und Objekten, durch

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

deren Auswahl, die Gestaltung von Ausstellungen und von pädagogischen Formaten.

Überlegungen darüber, wer auf welcheWeise Geschichte erzählt und wie der Konstruk-

tionscharakter von Geschichte dabei sichtbar wird, stellen für alle Befragten einen zen-

tralen Bestandteil des Nachdenkens über das eigene professionelle Wirken dar.

Ausgangspunkt der Geschichtserzählungen sollte in den Augen vieler Befragter die

Gegenwart sein: »Ich will mir nicht von der Vergangenheit diktieren lassen, was mich

heute interessiert« (BII4: 97). Vielmehr gehe es darum, zu untersuchen, »welche Pro-

bleme, welche Themen sind uns heute wichtig und die sozusagen in die Vergangenheit

verfolgen und zu gucken, woher kommt das« (ebd.). Die Auseinandersetzung mit Ge-

schichte wird als bereichernde Perspektive auf die Gegenwart verstanden, da sie ermög-

liche, zu erklären, »wie die Gesellschaft zu dem geworden ist, was sie ist« (BII3: 3). So

könnten gegenwärtige Entwicklungen auf ihre Ursachen zurückgeführt werden: »Diese

Entwicklung, die jetzt gerade passiert, liegt an A, B, C, D – was in der Vergangenheit

passiert ist« (ebd.). Während diese erklärende Funktion von Geschichte in den meisten

Interviews betont wird, findet sich vereinzelt auch der Ansatz, dass eine Auseinander-

setzung mit Geschichte auch eine Hinterfragung gegenwärtiger Gegebenheiten und

damit deren Überschreitung ermögliche.

Sinnbildungen

Hegemoniale Narrative werden in den Interviews selbst von Mitarbeiter:innen in

großen, nationalgeschichtlich ausgerichteten Museen als ausschließend und mono-

perspektivisch kritisiert. So distanziert sich bspw. BII2 (29) von einem »Erfolgsmas-

ternarrativ der deutschen Geschichte«. Auch BII4 problematisiert Erzählungen, die

Entwicklungen als linear und unumgänglich darstellen, wenn etwa die Wiederver-

einigung als »Ziel der deutschen Geschichte« (BII4: 33) charakterisiert werde; diese

Erzählung diene dem Zweck, Bestehendes zu legitimieren und nationale Selbstver-

gewisserung zu gewährleisten. Viele der Befragten fordern, Geschichte stattdessen

als dynamischen Prozess zu betrachten, der Vor- wie Rückschritte und damit immer

Brüche beinhalte (BII20: 61), mit Jörn Rüsen gesprochen: traditionale Sinnbildungs-

muster zu hinterfragen und durch genetische Sinnbildungen zu ersetzen (Rüsen 1983,

Abschnitt 1.3.3).2

Während jedoch manche Nationalgeschichte gänzlich überwinden wollen, schrän-

ken andere ein, die »Ausgangsbasis« (BII2: 53) müsse die deutsche Geschichte bleiben.

Um den damit verbundenen Ausschlüssen entgegenzuwirken, vielfältige Anknüpfungs-

punkte und damit Identitätsangebote bereitzustellen, müssten jedoch auch »typisch

deutsche Themen, oder die in der deutschen Geschichtsvermittlung lange Zeit Platz-

hirschewaren, alsoNationalsozialismus,Holocaust, vielleicht dann auch SED-Diktatur,

Stasiaufarbeitung« (BII2: 55) nicht ausschließlich als deutsche Geschichte erzählt, son-

dern im Hinblick auf dahinterstehende Mechanismen betrachtet werden:

2 Mit Rüsens Konzeptualisierung unterschiedlicher Erzählweisen von Geschichte in der Geschichts-

kultur aus den 1980er Jahrenwird in der Geschichtsdidaktik weiterhin gearbeitet. Zur Kritik an der

Idee einer »Sinnbildung« sowie an Rüsens Systematisierung siehe etwa die Debatte ›Sinnbildung

über Zeiterfahrung‹ – eine Leerformel? auf Public History Weekly (Sauer 2014).

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 155

[S]olche Fragen eben zu verallgemeinern, also dass man sich dem Holocaust eben

nicht über die Schuldfrage der Deutschen nähert und der Verantwortungsfrage der

Deutschen nähert, sondern »Wie funktioniert Exklusion, wie funktioniert Integrati-

on?«, also über Erfahrungen, die keine deutsche Sozialisation voraussetzen, sondern

vielleicht sogar noch viel stärker tatsächlichMigrantenoderMinderheiten ansprechen,

die diese Erfahrungen ja eben machen, natürlich nicht des Holocaust oder des Natio-

nalsozialismus aber, also das ist ein Anknüpfungspunkt, Muster zu beschreiben, Re-

gelwerke, wie funktionieren Diktaturen, wie funktionieren totalitäre Systeme und das

kann man am Beispiel des Nationalsozialismus natürlich sehr gut machen, aber unter

der Fragestellung, was ist davon eigentlich allgemeingültig und hat Gültigkeit unab-

hängig von der deutschen Geschichte zwischen ’33 und ’45. Wo sind solche Mecha-

nismen am Werk, die mit der Diskriminierung von Minderheiten arbeiten, was ja ein

allgemeingültiger Mechanismus ist. (BII2: 55)

Nach Rüsen lassen sich jene Erzählungen als exemplarische Sinnbildungen charakteri-

sieren, mittels derer aus einem historischen Zusammenhang eine überzeitliche Regel

abgeleitet wird. Die exemplarische Sinnbildung wird von BII2 zur Überwindung einer

traditionalen, auf Ausschluss beruhenden Narration vorgeschlagen.

Das eigene Erzählen, das die Befragten bestehenden Erzählungen entgegenstellen,

lässt sich auch als kritische Sinnbildung charakterisieren, die Rüsen zufolge bewusst

geläufige Deutungen infrage stellt. Insbesondere an NS-Gedenkstätten sehen sich die

Mitarbeiter:innen mit vorgefertigten und – wie sie beklagen – meist vereinfachenden

und pauschalisierenden Erzählungen konfrontiert, die die Besucher:innen mitbringen

und die ihre Erwartungen bestimmen. So sieht es bspw. BII7 (22) als seine:ihre Auf-

gabe an, den »Erzählungen« und »Bilder[n], die schon da sind«, »Gegenerzählungen

entgegenzusetzen«.

An verschiedenen Stellen lässt sich eine Diskrepanz zwischen den Erzählformen,

die die Befragten fordern, und denen, die sie tatsächlich verwenden, wahrnehmen.

In ihren Versuchen, bestehenden Narrationen kritische Gegenerzählungen entgegen-

zusetzen, entwerfen einige der interviewten Expert:innen zwar einerseits genetische

Sinnbildungen als Gründungsmythos der Migrationsgesellschaft und Gegenerzählung

zu traditionalen Sinnbildungen, die von einer statischen und homogenen Gesellschaft

erzählen,wenn sie etwa konstatieren: »Wir selbst, ja wir sind ja nunwieder andere auch

geworden« (BII20: 61).

Andererseits zeigt sich imMaterial auch eine Vielzahl kritisch-traditionaler Sinnbil-

dungen. Den kritisierten traditionalen Erzählungen einer homogen vorgestellten Na-

tion wird die Erzählung einer pluralistischen Gesellschaft mit einer langen Tradition

entgegengesetzt, wie bspw. in folgendem Zitat:

Wir brauchen uns nicht wieder selber finden, wir haben uns gefunden, nämlich mit

dem Bekenntnis zu dieser pluralistischen Gesellschaft, zu den Grundwerten und un-

seren Überzeugungen, ja, wir haben uns auch darin selber entdeckt, nämlich indem

Deutschland seine demokratischen Traditionen entdeckt hat, auch vor dem Kaiser-

reich, auch in der, auch sich selber als Einwanderungsgesellschaft, wie Sie eingangs

gesagt haben, dass es immerwar. […]Wir haben uns schon entdeckt, wir sindwir selbst

geworden, nämlich demokratisch und pluralistisch. (BII22: 47)

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Umgang mit Quellen

Den »Grundstoff, aus dem wir schöpfen« (BII9: 9), bilden für diese Erzählungen so-

wohl in Gedenkstätten als auch in Museen die historischen Quellen. Damit sind die

hier entstehenden Erzählungen bereits an ihrem Ausgangspunkt bestimmt durch die

Auswahl der Quellen, die den Akteur:innen zur Verfügung stehen. Doch gerade an-

gesichts des geschichtskulturellen Wandels in der Migrationsgesellschaft nehmen fast

alle Befragten eine steigende Notwendigkeit wahr,multiperspektivisch zu erzählen. Sie

wollen auf Quellen- wie auf Deutungsebene verschiedene Blickwinkel auf Vergangen-

heit zeigen. Doch bestimmte historische Perspektiven, so wird beklagt, blieben häufig

durch die schlechte Quellenlage verschlossen. So erklärt BII4 (31), der eigene Anspruch,

»die ganze Gesellschaft in den Blick« zu nehmen, sei oft nicht umsetzbar. Während

die »Herrschenden« gut dokumentiert seien, gebe es bspw. aus dem Mittelalter kaum

Überlieferungen über die Perspektiven derer, »die beherrscht wurden« (ebd.). Aus die-

sem Mangel leitet BII21 die Notwendigkeit ab, die eigene Sammlungspraxis für die

Zukunft zu hinterfragen, um auf diese Weise neue und stärker multiperspektivische

Erzählungen zu ermöglichen:

Es hat eine Veränderung stattgefunden im Sammeln […]. Dass wir nicht nur Gegenwart

sammeln, sondern Vielfalt. So das ist eine große Veränderung. […] Da gibt es ja keinen

wirklichen Mainstream mehr, an dem man sich festhalten kann, also diese diversifi-

zierte Gesellschaft, also vor 100 Jahren wusste ich noch, okay, ich brauche das Porträt

von demHerrscher, ichmuss wissen, wie so ein prototypisches Zimmer bei einer Groß-

familie oder bei einem Großbürger ausgesehen hat – und jetzt: Was steht denn jetzt

stellvertretend für [die Stadt]? Das ist ja total schwierig zu beantworten. Von daher

sind wir eher gezwungen, die Vielfalt, […] auch irgendwie zu sammeln. Also wir haben

die Sicherheit verloren, dass wir wissen, was wir sammeln. (BII21: 71)

Dennoch bleibt der Umgang mit Quellenlücken eine Herausforderung, der Mitarbei-

ter:innen von Gedenkstätten und Museen sich stellen müssen. Gerade in Gedenkstät-

ten in ehemaligen Konzentrationslagern gibt es Perspektiven, die verschlossen bleiben.

Insbesondere BII15 beschäftigt sich intensiv mit der Frage, inwiefern es möglich sei,

Perspektiven, »die sowieso marginalisiert sind in der Erinnerung«, »trotzdem zu er-

zählen«. Er:sie spricht sich dafür aus, »die blinden Flecken auch aufzuzeigen und zu

sagen, ja, es hat auch seinen Grund, warum diese Geschichten nicht bekannt sind«

(BII15: 35).

Mitarbeiter:innen in Museen und Gedenkstätten verfügen über Gestaltungsmacht.

Sie verstehen es als ihre Aufgabe, zur Verfügung stehende Überlieferungen und Objek-

te anzuordnen, zu kontextualisieren und auf diese Weise Erzählungen zu generieren.

Um verantwortungsvoll mit dieser Deutungshoheit umzugehen, sei es wichtig, so be-

tonen viele der Interviewten, Geschichte als Narration offenzulegen sowie transparent

zu machen, dass bereits die Auswahl der Objekte eine Deutung darstelle. Dabei müsse

auch, wie BII19 fordert, klar werden, dass die auswählende Person immer »ein Mensch

in einer bestimmten Situationmit einem bestimmtenHintergrund« sei und »dass jeder

aus dieser Vielfalt andere Objekte auswählen würde. Und selbst bei den gleichen aus-

gewählten Objekten andere Fragen [an diese] richten würde« (BII19: 27). Insbesondere

angesichts der Erkenntnis, dass die Gesellschaft, in der die Befragten agieren, eine Mi-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 157

grationsgesellschaft darstelle, erscheine diese Deutungshoheit dennoch problematisch:

Denn in den meisten Fällen, so kritisiert BII11 (17), sei es die »weiße Mittelklasse, die

hier sprechen kann, […] Historiker eben, ausgebildete«. Marginalisierte Perspektiven

hingegen würden maximal auf der Ebene von Quellen repräsentiert. Insgesamt hande-

le es sich dabei jedoch um einen ersten Schritt in Richtung einer Diversifizierung der

Erzählungen in der eigenen Institution (BII11: 17).

Reflexion der eigenen Agency und des Umgangs mit eigener Deutungshoheit

Die Machtposition, in der die interviewten Expert:innen sich befinden, bildet einer-

seits die Grundlage der eigenen Arbeit. Die befragten Ausstellungskurator:innen und

pädagogischen Mitarbeiter:innen bereiten Quellen auf, konzipieren Narrationen und

präsentieren diese den Besucher:innen, wodurch deren Auseinandersetzung mit Ge-

schichte überhaupt erst möglich wird. Andererseits impliziert diese Ausgangssituation

ein Machtungleichgewicht zwischen den Produzent:innen und den – vermeintlich pas-

siven – Rezipient:innen historischer Erzählungen:

Ich habe auch keine Ausstellung bei uns erlebt zumindest, wo das auch so transparent

wird. Also der Besuchermuss damit leben, dass er diese eine Interpretation bekommt.

[Das ist] gar nicht böser Wille, würde ich jetzt mal unterstellen, sondern es kommt

uns gar nicht mehr in den Kopf, diese Praxis, Objekte einfach zu nehmen und unsere

eigene Bedeutung reinzuschreiben, ist so in Fleisch und Blut übergegangen. (BII21: 35)

Gleichzeitig konstatiert BII21, sei es eben diese Praxis, die die Besucher:innen im Mu-

seum auch erwarten. Die Mitarbeiter:innen der Institution müssten zwar ihre eigene

Deutungshoheit hinterfragen, zugleich sollten aber auch die Besucher:innen lernen,

»dass nicht das, was auf der Tafel steht, die einzig mögliche Interpretation ist« (BII21:

43).

Um verantwortungsvoll mit der eigenen Deutungshoheit umzugehen und eine Hin-

terfragung derselben zu ermöglichen, sprechen sich viele Befragte dafür aus, vielstim-

mig zu erzählen und zugleich die Interpretation den Besucher:innen zu überlassen. In

diesem Zusammenhang bezieht sich BII9 explizit auf den Beutelsbacher Konsens: Es

gehe darum,möglichst wenig Deutung vorzugeben, wozu bspw. auch zähle, Überwälti-

gung zu verhindern. So schildert bspw. BII2 den Versuch, »auf eine explizite Narration«

zu verzichten und »demonstrativ« eine »neutrale Sachlichkeit« als Form der Darstellung

zu wählen. Gleichzeitig erkennt er:sie an, dass diese Sachlichkeit »natürlich auch nicht

neutral« sei. Man habe jedoch versucht, »bewusst auf Positionierungen zu verzichten,

um sich eben nicht den Vorwurf machen zu lassen, dass man hier ein bestimmtes Nar-

rativ an denMann bringenwill« (BII2: 39). Die »Kunst des Ausstellungsmachens«, so be-

schreibt es BII29 (24), bestehe darin, »Exponate so zueinander anzuordnen, dass etwas

zum Sprechen kommt«, ohne dass dabei »plumpe Vorgaben« gemacht würden, damit

die Besucher:innen sich selbst ein Bild machen könnten. Ausstellungen stellen in die-

ser Schilderung also nicht nur Orte dar, in denen bestehende Erzählungen aufgegriffen

und repräsentiert werden. Gleichermaßen werden eigene Erzählungen konstruiert und

Besucher:innen motiviert, an diesen Prozessen mitzuwirken.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Pädagogische Praktiken: Die Gestaltung historischen Lernens

Obwohl die Befragten mitunter eine Spaltung zwischen fachwissenschaftlichen und

pädagogischen Abteilungen der Institutionen wahrnehmen, zeichnet sich in ihren

Schilderungen eine Entwicklung ab: Deutlich wird, dass Bildung und Vermittlung

zunehmend in der Sammlungs- und Ausstellungskonzeption mitgedacht werden, da

sie die Rahmenbedingungen historischen Lernens bilden. Mitarbeiter:innen von Mu-

seen und Gedenkstätten agieren an der Schnittstelle zwischen Geschichtskultur und

dem Geschichtsbewusstsein der am Bildungsprozess beteiligten Akteur:innen. Eine

Diskrepanz, die sich im Interviewmaterial herauskristallisiert, besteht dabei zwischen

Aussagen, die historisches Lernen v.a. als eine Einführung in Geschichtskultur denken,

und solchen, bei denen das Orientierungsbedürfnis der am Bildungsprozess beteiligten

Subjekte im Vordergrund steht (siehe dazu Abschnitt 1.3.3 Meyer-Hamme 2018). So

geht es bspw. vielen Mitarbeiter:innen von NS-Gedenkstätten darum, die Erzählungen

der Überlebenden und die Geschichte der Orte »im kollektiven Gedächtnis wachzuhal-

ten« (BII27: 13). In Museen wird wiederum das Ziel genannt, »das, was schon da ist,

hier an den Mann zu bringen und zu vermitteln« (BII2: 17). Gleichzeitig, konstatiert

ein:e Mitarbeiter:in derselben Institution, gehe es eben nicht darum, »den Leuten

irgendwie von A bis Z ein Welt- und Geschichtsbild vorzulegen, was man als wahr

verkauft« (BII4: 41). Vielmehr sollten die Fragen und subjektiven Anknüpfungspunkte

der Besucher:innen den Ausgangspunkt der eigenen Arbeit bilden.

Multiperspektivität auf allen Ebenen

Wie die Befragten berichten, bemühen sie sich bereits bei der Entwicklung von Nar-

rationen, eine große Perspektivenvielfalt zu berücksichtigen und Geschichtserzählun-

gen als Konstruktionsprozess sichtbar zu machen. Dieser Anspruch tritt in der päd-

agogischen Interaktion noch deutlicher zutage. Obwohl die Besucher:innenschaft ho-

mogener ist, als viele Befragte sich wünschen, kommen Menschen sehr unterschiedli-

cher Verortungen in die Institutionen. Insbesondere Schulklassen betrachten die Inter-

viewten dabei als ein Abbild der diversen und pluralen Gesellschaft (BII19: 33). Damit

Besucher:innen die Möglichkeit haben, eigene Anknüpfungspunkte zu den präsentier-

ten Erzählungen zu entwickeln, müsse ihnen eine möglichst große Perspektivenvielfalt

präsentiert werden: »Und das ist mir wichtig, dass wir nicht nur multiperspektivisch

[erzählen, Anm. d. V.], sondern auch in den Zugängen für die Jugendlichen Multiper-

spektiven sozusagen ermöglichen. […] Und dass es dann wirklich auch wichtig ist, eine

breite Varianz an Angeboten zu machen« (BII19: 13).

Indem das geschichtsdidaktische Prinzip der Multiperspektivität, auf das sich viele

Befragte explizit berufen, auf Quellen- und Deutungsebene gewährleistet werde, könne

auch auf Ebene der Rezipient:innen historischer Bildungsangebote eine Mulitperspek-

tivität erreicht werden, indem diese eigene Perspektiven entwickeln. Das eigene päd-

agogische Handeln beschreibt BII17 (15) deshalb v.a. als »Reagieren« auf das, was die

Besucher:innen in den Aushandlungsprozess einbringen.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 159

Um pädagogische Veranstaltungen als Aushandlungsprozess zu gestalten, sollten

sie idealerweise zu einer – unter Umständen auch kontroversen – Auseinandersetzung

anregen, wie BII23 betont:

[Das heißt,] dass dieser Dialog mit dem Publikum immer sehr stark im Fokus liegen

soll. Also das soll nicht eine reine Frontalvorstellung sein: Jetzt sehen wir das, jetzt

sehen wir das, sondern es sollen immer die Erfahrungen, die das Publikum mitbringt

ins Museum, mit einbezogen werden […], weil die [Ausstellungen] auch sehr, sehr un-

terschiedlichwahrgenommenwerden. Das ist immer das Spannende.Man denkt,man

machtwas,man siehtwas und eswird so und sowahrgenommen. Aberwenn zehn Leu-

te kommen, gibt es zehn verschiedeneWahrnehmungen, wie so was funktioniert. Und

im Bestfall ist es so, dass es unterschiedlich wahrgenommen wird, dass darüber ge-

sprochen wird und diskutiert wird. Weil, wenn alle das gleich gut oder gleich schlecht

finden, dann ist es, glaube ich, langweilig und dann gibt es keine Debatte und keine

Meinungsvielfalt. (BII23: 21)

Dabei finden sich im Interviewmaterial unterschiedliche Aussagen darüber, was die-

ser Anspruch unter migrationsgesellschaftlichen Gesichtspunkten bedeutet und wel-

che Rolle dabei die Diversität möglicher Sinnbezüge spielt. Einige Befragte schildern

den Versuch, spezifische Formate für Zielgruppen anzubieten, die bisher nur wenig er-

reicht werden. Gleichzeitig findet sich bei anderen Befragten der Anspruch, dass die

›Hintergründe‹ der Besucher:innen im Bildungsprozess keine große Rolle spielen und

Bildungsangebote generell an einer gesellschaftlichen Diversität ausgerichtet sein soll-

ten:

Und das würde ich mir eigentlich wünschen, dass wir gar nicht mehr darüber reden

müssen, was für eine Gruppe kommt jetzt da, woher kommt die? Und diese ganzen ab-

strusen Dinge von: Sind das Menschen mit Migrationsgeschichten oder nicht? – Dass

es gar keine Rolle spielt, wenn man verstanden hat, jede Besucherin, jeder Besucher,

alle Menschen, die hier hinkommen, sind von Grund auf verschieden. […] Und sie sind

divers, wie jede andere Person auch. Und deswegen brauchen wir uns gar nicht diese

ganzen abstrusen Gedankenmachen.Weil, alles, was wir hier entwickeln an Bildungs-

material und Bildungsarbeit, ist für alle relevant, da wir uns auf die Gesellschaft der

Vielen beziehen. (BII27: 63)

Empathie und Identifikation

In diesen Überlegungen zur Bedeutung gesellschaftlicher Pluralität für Bildungsange-

bote vor Ort zeichnet sich eine Grundannahme über das Wesen historischen Lernens

ab: Anknüpfungspunkte in den präsentierten Narrativen zu entdecken, funktioniert in

den Augen vieler Befragter nur über persönliche Bezüge. Diese entständen zumeist

dadurch, dass die Rezipient:innen sich mit historischen Akteur:innen identifizierten.

Dabei ist die nationale Zugehörigkeit der Besucher:innen insofern relevant, als sie als

relevantes Merkmal in der eigenen Identitätskonstruktion verhandelt wird. Wird in ei-

nemMuseum oder einer Gedenkstätte Geschichte als Nationalgeschichte erzählt, bietet

diese Erzählung laut den Befragten v.a. Identitätsangebote für Besucher:innen, die sich

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

der Nation, deren Geschichte hier erzählt wird, zugehörig fühlen und die präsentierte

Geschichte damit als ›eigene‹ wahrnehmen.

Darüber hinaus wird im Material jedoch deutlich, dass nationale Zugehörigkeit in

den Augen der Befragten zwar ein wirkmächtiges Element der Identitätskonstruktion

darstellt, jedoch angesichts der Komplexität und Vielfalt von Identitäten lange nicht das

einzige. So konstatiert BII17, es gebe immer Bezüge zum Leben der Besucher:innen –

undwenn diese nicht »biologistisch« seien, »dann gibt es die vielleicht, weil sie plötzlich

sehen, dass viele Häftlinge sehr jung waren, dass die auch Geschwister hatten, dass sie

auch eine Stiefmutter hatten, dass sie, was weiß ich, gerne Swing-Musik gehört haben,

[…] dass sie schwul waren« (BII17: 15). Es sei wichtig anzuerkennen, dass Anknüpfungs-

punkte der Besucher:innen nicht vorhersagbar seien; auch deshalb dürfe diesen niemals

ein Interesse aufgrund von Zuschreibungen unterstellt werden (BII7, BII9). Ein:e ande-

re:r Interviewte:r mahnt an, es gelte zu berücksichtigen, dass zwar alle Interessen und

Fragen »gleichermaßen relevant seien«, sich jedoch einige Fragen aufgrund der Quel-

lenlage leichter beantworten ließen als andere (BII15: 41). In solchen Überlegungen zu

zielgruppenspezifischen Angeboten zeigt sich das Spannungsfeld zwischen einer Nor-

malisierung von Differenzkategorien und deren Dekonstruktion, auf das auchMai-Anh

Boger (2015) mit ihrer Theorie der trilemmatischen Inklusion hinweist. Zugleich tangieren

diese Überlegungen Fragen danach, welche Rolle Identifikation im historischen Ler-

nen spielt, wie weit eine Identifikation mit historischen Akteur:innen reichen soll und

ob es beim historischen Lernen überhaupt um ein Sich-Hineinversetzen in historische

Akteur:innen geht (siehe dazu Brauer 2013).

Gerade in Gedenkstätten betonen viele Befragte den Versuch, einer »reinen Vikti-

misierung« in der Darstellung der Inhaftierten entgegenzuwirken. Das sei nicht leicht,

»weil natürlich sie hier entwürdigt wurden und man dann irgendwie es hinkriegen

muss, ihre Geschichte so zu erzählen, dass die Gewalt und die Verbrechen drin vor-

kommen, aber […] dass es trotzdem vielleicht die Möglichkeit einer Empathie gibt und

nicht eine weitere Viktimisierung in der Darstellung« (BII16: 43). BII17 äußert sich in

eine ähnliche Richtung und verweist ergänzend darauf, dass deswegen versucht werde,

die ganze Lebensgeschichte der Inhaftierten zu thematisieren und auch Handlungs-

spielräume hervorzuheben (BII17: 13, 33). Hier scheint die Darstellung historischer Per-

sonen als handelnde Akteur:innen, denen eine Agency zugesprochenwird, empathische

Zugänge ermöglichen zu sollen.

Insgesamt zeigt sich, dass in den Interviews Prozessen des historischen Lernens

explizit gesellschaftliche Relevanz und damit auch eine normative Komponente zuge-

schrieben wird – denn Empathie und gegenseitiges Verständnis nennen viele Befragte

als zentrale Zielsetzung ihres pädagogischen Handelns:

Dementsprechend würde ich hoffen oder mir wünschen, dass […] noch mal ein biss-

chenmehr Fokus gelegt wird auf Empathie undMitgefühl. […] Empathie ist eigentlich,

glaube ich, der richtige Ausdruck, dass man den Menschen noch mehr in den Mittel-

punkt rückt. Also dieses Verständnis, was Menschen […], so wie du und ich, in denMit-

telpunkt rückt und sagt: Das haben Menschen erfahren müssen oder erleiden müssen

oder Schicksale ertragen müssen, und dass man über solche Zugänge einfach auch

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 161

Verständnis auch schafft. Ja, genau, das wollte ich auch noch sagen, Verständnis, Ver-

ständnis für Geschichte, Empathie für Geschichte. (BII23: 51)

Historisches Lernen wird in den Dienst eines demokratischen Zusammenlebens in ei-

ner pluralen Gesellschaft gestellt. Dennoch gehe es bei Empathie nicht darum, sich un-

eingeschränktmit historischen Personen zu identifizieren, sondern den eigenen Stand-

punkt im Blick zu behalten, schließlich sei es »anmaßend zu denken, dass man deren

Erfahrungswerte nachempfinden kann« (BII8: 79).

Damit geht es hier gleichermaßen um eine Identifikation und um eine Alteritäts-

erfahrung, also auch um die Anerkennung der Tatsache, dass historische Erfahrungen

sich nicht nachfühlen lassen. An dieser Stelle findet sich in den Augen der Verfasser:in-

nen eine interessante Gleichsetzung des Umgangs mit einer historischen und einer

gegenwärtigen gesellschaftlichen Perspektivenvielfalt. Denn auch in der Gegenwart sei

es zentral, Perspektivenvielfalt zu erfahren und anzuerkennen, dass bestimmte Erfah-

rungen zwar nachvollziehbar, jedoch nicht nachfühlbar seien.

Historisches Lernen als »Befähigungsveranstaltung«?

Neben einer Konzeption historischen Lernens als Einführung in Geschichtskultur und

einer solchen, die die Reflexion der subjektiven Bedeutung seitens der am historischen

Bildungsprozess Beteiligten in den Vordergrund stellt, findet sich in einigen Interviews

auch ein Verständnis historischen Lernens als »Befähigungsveranstaltung« (siehe Ab-

schnitt 1.3.3). Eine solche Konzeption historischen Lernens zielt darauf, den am Bil-

dungsprozess beteiligten Akteur:innen zu ermöglichen, die Fähigkeit auszubilden, ei-

genständig und kritisch reflektierend in geschichts- und erinnerungskulturellen Struk-

turen zu agieren: »[G]erade so dieser riesengroße Kofferbegriff Erinnerungskultur ist ja

nun mal auch nicht statisch, sondern es geht darum, das zu gestalten, und […] das hat

wasmit einem demokratischenMiteinander zu tun und hat wasmit Vergesellschaftung

oder sich in einer Gesellschaft bewegen können zu tun, wennman erinnerungskulturell

diskursfähig ist« (BII26: 13).

Betrachtet man allerdings die Art, wie viele Interviewte die pädagogische Inter-

aktion schildern, scheint der Anspruch, einen demokratischen Aushandlungsprozess

zu gestalten, in dem Besucher:innen selbst als geschichtskulturelle Akteur:innen ak-

tiv werden, mit normativen Zielsetzungen zu kollidieren. So betont bspw. BII19, er:sie

verstehe die eigene Rolle nicht als »Vermittler:in«, sondern als »Mentor:in«, deren Auf-

gabe darin bestehe, als »Türöffner das Museum zu öffnen und als Forschungsraum zur

Verfügung zu stellen« und »Freiräume [zu] schaffen« (BII19: 35). Doch einen offenen

Aushandlungsprozess zu ermöglichen, würde implizieren, die Ergebnisoffenheit der

Prozesse historischen Lernens und eine Vielfalt möglicher Bezugnahmen zu akzeptie-

ren. Hier verfügen viele Mitarbeiter:innen jedoch über genaue Vorstellungen, was am

Ende dieses Aushandlungsprozesses stehen soll, auch wenn sich diese Resultate nicht

kontrolliert herbeiführen ließen. BII4 beschreibt bspw., man könne schließlich nicht

»in die Köpfe der Besucher« gucken und sei keine »Gesinnungsmaschine« (BII4: 39).

Zugleich sollen ihm:ihr zufolge die Besucher:innen doch durchaus »auf die Spur« ge-

setzt werden, damit sie »keinen falschen Eindruck« gewinnen (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Was in Museen als verkraftbarer Widerspruch erscheint, wird in NS-Gedenkstätten

zum Dilemma, denn hier sind die normativen Ziele deutlich höher gesteckt. Auch ge-

sellschaftlich gibt es genaue Vorstellungen davon, was in diesen Orten gelernt werden

soll: Von einem »Nie wieder« ist die Rede, und sowohl Migrant:innen als auch Neonazis

und AfD-Mitglieder sollen durch einen Gedenkstättenbesuch auf einen gesellschaftli-

chen Wertekonsens eingeschworen werden. So problematisch diese Gleichsetzung ist,

zeigt sie doch die Absurdität der Ansprüche, die ein häufig nicht länger als zweistündi-

ger Besuch am historischen Ort erfüllen soll. Auch viele Gedenkstättenmitarbeiter:in-

nen grenzen sich von solchen Erwartungen ab, da Gedenkstättenbesuche keinem »ge-

sellschaftlichen Recycling« (BII9: 21) dienen sollten und können.

Gleichzeitig geben viele Mitarbeiter:innen in Gedenkstätten selbst eine klare mora-

lische Motivation für die Wahl ihres Berufs an. Dieser sei nicht bloß ein »Broterwerb«

(BII17: 57), sondern geschehe aus einer klaren antifaschistischen Haltung heraus. Dem-

entsprechend hoch sind auch die Ansprüche an die eigene Arbeit: Kontinuitäten und

Lösungen aufzeigen, dabei politisches Bewusstsein fördern, eine kritische Haltung ge-

genüber Indoktrination. Der überladene und überfordernde gesellschaftliche Auftrag

an die Institutionen, sie mögen eine antifaschistische Erziehung gewährleisten, wirkt

fort bis ins professionelle Selbstverständnis. Dementsprechend geraten die Mitarbei-

ter:innen mit den zuvor skizzierten Konzeptionen historischen Lernens mitunter in

Konflikt. Sie wollen die Fragen der historisch Lernenden zum Ausgangspunkt nehmen,

diese zu eigenständigen Sinnbildungen anregen und sie so über selbstbestimmte Lern-

prozesse zur Teilhabe an Geschichtskultur befähigen – und zugleich durch die päd-

agogische Arbeit vor Ort den Fortbestand geschichtskultureller Strukturen und Narra-

tionen garantieren, indem die Besucher:innen diese anerkennen und reproduzieren.

So beschreibt bspw. auch BII12, besonders gut würden Formate funktionieren, bei de-

nen die Teilnehmenden »stark involviert« seien und »Gestaltungsspielraum haben« (53),

schränkt jedoch gleichzeitig ein: »Oder dass sie zumindest das Gefühl haben, dass sie

diesen Gestaltungsspielraum haben, weil wir da eine Dramaturgie drübergelegt haben«

(ebd.).

Die Frage, ob es darum geht, den Teilnehmenden tatsächlich Agency zuzusprechen,

oder ob ihnen lediglich das Gefühl vermittelt werden soll, über diese zu verfügen, zieht

sich durch das gesamte Material. Sie wird häufig in demselben Interview auf verschie-

dene, oft widersprüchliche Weise beantwortet. Fällt in der praktischen Arbeit die Wahl

auf die erste Variante – und es wird lediglich der Eindruck von Agency erweckt –,

werden bestehende Strukturen reproduziert und die Machtposition der Gestalter:in-

nen historischer Bildungsprozesse bleibt unangetastet.

Fazit

Mitarbeiter:innen von Museen und Gedenkstätten agieren in Institutionen, die ihnen

spezifische Möglichkeiten bieten, auf geschichtskulturellen Wandel – auch außerhalb

der Institution – Einfluss zu nehmen. Sie arbeiten an den innerinstitutionellen Struk-

turen, eröffnen Diskursräume, fordern ein, dass sich die Institutionen in geschichts-

kulturellen Diskursen positionieren und kreieren Narrative, die durch die Wirkmacht

ihrer Position in die Geschichtskultur eingespeist werden. Einen besonderen Stellen-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 163

wert in ihrer Arbeit besitzt das historische Lernen, das es Besucher:innen ermöglicht,

an geschichtskulturellen Aushandlungsprozessen teilzuhaben. Dabei werden die Rezi-

pient:innen durch die Art geprägt, wie sie in den Programmen der Gedenkstätten und

Museen an Geschichten herangeführt werden. Das Wirken der Akteur:innen reicht al-

so von der gesellschaftlichen Makroebene bis in die Mikroebene des individuellen Ge-

schichtsbewusstseins der Besucher:innen.

Die spezifische Position, aus der heraus Mitarbeiter:innen an Gedenkstätten und

Museen agieren, ist durch die Charakteristiken der jeweiligen Institutionen geprägt.

Die Akteur:innen bewegen sich innerhalb gewachsener Strukturen, die ihnen bestimm-

te Handlungsräume und durch die Reichweite der jeweiligen Institution eine gewisse

Wirkmacht verleihen, zugleich aber ihre Handlungsoptionen auch einschränken. Hier

zeigen sich deutliche Unterschiede in Bezug darauf, in welchemMaße das eigene Agie-

ren auf einen geschichtskulturellen Wandel in der Migrationsgesellschaft ausgerich-

tet ist. Neben dem professionellen Selbstverständnis der Person spielt hier eine Rol-

le, inwiefern eine solche Ausrichtung auch vonseiten der Leitungen der Institutionen

eingefordert wird. Museen und Gedenkstätten werden in vielen Interviews als »mehr-

heitsdeutsche« (z.B. BII14: 54) Orte charakterisiert, die durch ihren Stellenwert und ihre

weitgehend unhinterfragte Legitimation zumeist selbst entscheiden können, ob Diver-

sität und Migrationsgesellschaft in ihrem Wirken Relevanz zukommen soll und wie –

auch gesellschaftspolitisch – transformatorisch sie agieren wollen.

Die von uns befragten Akteur:innen bewegen sich mit ihren Erinnerungspraktiken

zwischen der Reproduktion und Transformation von geschichtskulturellen Strukturen

auf institutioneller wie gesellschaftlicher Ebene. Gedenkstätten und Museen, so wird

deutlich, sind in vielfacher Hinsicht in die Geschichtskultur eingebunden und wirken

zugleich in diese hinein. Sie formen den Blick auf Geschichte(n) und bieten gleichzeitig

einen Raum, um in Austausch zu treten und sich aktiv mit Geschichtskultur und deren

Wandel auseinanderzusetzen.

3.2.4 Ausgewählte Fallbeschreibungen

Im Folgenden stellen wir drei unserer Fälle – also drei interviewte Personen – ausführ-

licher vor. Dabei geht es uns auch darum, zu verdeutlichen, wie sich die im vorherigen

Teil des Kapitels getroffenen verallgemeinernden Aussagen beispielhaft in einzelnen

Fällen zeigen – und in welcher Ambivalenz die jeweiligen Aussagen zutage treten. Ein

solches Vorgehen ermöglicht zudem eine fallspezifische Betrachtung der Verbindungs-

linien zwischen den drei untersuchten Themenkomplexen geschichtskultureller Wan-

del, Migrationsgesellschaft sowie Erinnerungspraktiken und historisches Lernen.

»Wir sind hier nicht die Tagesthemen«

BII4 arbeitet in einem Museum, das im Interview aufgrund seiner Größe häufig als

»Tanker« (BII4: 67) beschrieben wird. Er:sie ist seit vielen Jahren im Bereich der Samm-

lung und Ausstellungskonzeption beschäftigt. Im Interview hebt BII4 hervor, dass die

eigenen Äußerungen subjektiv seien und lediglich Aufschluss über die eigene Perspek-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

tive gäben. Besonders die persönlichenWertvorstellungen führt BII4 (99) auf die eigene

»bundesrepublikanische« Sozialisation zurück. Diese Prägung könne man zwar nicht

ablegen, aber reflektieren und sich der damit verbundenen Privilegien bewusst wer-

den: »Ich bin bundesrepublikanisch sozialisiert. Ich kann davon nicht weg. Also ich

kann mir das klarmachen, wie ich so geworden bin, dass ich so bin, wie ich jetzt bin,

aber ich kann davon ja nicht weg. Ich kann mich reflektieren, aber natürlich ist mei-

ne Lebenserfahrung eine komplett andere und natürlich auch eine sehr komfortable«

(BII4: 99).

Migrationsgesellschaft nennt BII4 in einem Atemzug mit Globalisierung, Flücht-

lingspolitik und Diversität. Damit umreißt BII4 einen Themenkomplex, der die Mit-

arbeiter:innen des Museums »damals [zur Zeit der Entstehung der Dauerausstellung,

Anm. d. V.] wirklich nicht so bewegt« habe, »wie er uns heute bewegt« (BII4: 33). Es

handele sich dabei um eine »große Welle, der wir uns irgendwie stellen müssen, wie

gehenwir damit um« (BII4: 67).Hier wird deutlich, dass BII4 dieMigrationsgesellschaft

und damit verbunden ein steigendes Bewusstsein für Diversität als neue Phänomene

wahrnimmt. Diesem Wandel müsse sich die Gesellschaft im Allgemeinen, aber auch

das einzelne Museum stellen:

Grundsätzlich, glaube ich, gibt es einfach wahnsinnig viel zu tun, es gibt wahnsinnig

viel zu tun, uns als Gesellschaft zu öffnen, aber auch gewisse Regeln einzufordern. Und

daran, ich glaube, daran krankt es eben sehr. Wir bieten zu wenig Anhaltspunkte. Also

wir fangen auch zu wenig auf und geben zu wenig Hilfestellung. Ich sage jetzt nicht

Deutschwerden, aber quasi umein Zusammenleben zufinden,was für alle akzeptabel

ist eben auf der Grundlage, die wir haben. (BII4: 103)

Einerseits sei also eine Öffnung nötig, andererseits sei es aber auch notwendig, »Hilfe-

stellung« zu geben und einen Rahmen zu setzen. Die Formulierung »Wir« verweist auf

eine binäre Opposition zwischen einer imaginierten ›Mehrheitsgesellschaft‹ und den

hinzukommenden ›Migrationsanderen‹.

Das Museum spielt nach Ansicht von BII4 in dieser Entwicklung trotz seiner Grö-

ße und Wirkmacht eine nur marginale Rolle. Es sei bisher am Prozess dieser Öffnung

kaum beteiligt. So gebe es bspw. »wahnsinnige Defizite, was Migranten angeht« (BII4:

45). Es beständen zwar einzelne Formate, die es sich zur Aufgabe gemacht hätten, die-

se Defizite auszugleichen – solche Versuche ständen jedoch noch ganz am Anfang und

erwiesen sich häufig als schwierig. Ein Format für Frauen aus einer migrantisch ge-

prägten Gegend z.B. beschreibt BII4 als nicht geglückt: »[D]as war für die eine Welt-

reise und die waren total verunsichert. Und da hat man auch ganz deutlich gemerkt,

das funktioniert so nicht, wir müssen uns ganz anders aufstellen, weil wir genau diese

Personen überhaupt nicht erreichen oder nur schwer« (BII4: 45).

Bestrebungen, ein »Museum für alle« zu werden, weist BII4 jedoch entschieden zu-

rück. Dieses Ziel sei nicht realistisch und deshalb nicht umsetzbar: »Ich finde [diesen

Begriff] ganz schrecklich, weil das gibt es nicht. Man macht Angebote auf verschiede-

nen Ebenen und natürlich möchte man so viele Besucher wie möglich haben, aber das

gelingt uns nicht, das weiß ich auch« (ebd.).

Generell sei das Museum keine Institution, die gesellschaftlichen Wandel voran-

treibe. Veränderungen seien schnelllebig, was dem Charakter der Institution Museum

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 165

diametral entgegenstehe: »[S]o schnell kann man gar nicht gucken, da ist schon wieder

irgendein Despot an der Macht und es gibt eine neue Flüchtlingskrise, in Anführungs-

zeichen« (BII4: 67).Museenmüssten sich diesenThemen langfristig zwar stellen, jedoch

seien sie nicht »die Tagesthemen, die reagieren, wenn morgen was passiert« (BII4: 67).

Vielmehr sei das Museum »ein Tanker und unsere Mühlen mahlen extrem langsam«

(ebd.). Dieses Charakteristikum begründet sich BII4 zufolge imWesen von Ausstellun-

gen: Diese würden aus einem bestimmten historischen Kontext heraus konzipiert, der

in die Gestaltung einfließe, seien dann aber statisch und ein Relikt aus vergangenen

Zeiten, das nicht flexibel auf neue Entwicklungen reagiere. Und so sieht BII4 es als

Aufgabe des Museums an, Wandel zunächst zu beobachten und anschließend zu eva-

luieren, welche Entwicklungen als Geschichte relevant bleiben: »Also Geschichte ist ja

auch etwas, was auch sich immer erst mal, also ich kann nicht die Gegenwart museali-

sieren oder historisieren, ich muss ja auch erst mal gucken, was bleibt, was ist wichtig

an Themen, die uns heute bewegen, sind die in zehn Jahren auch noch relevant« (BII4:

67).

Migrationsgesellschaftliche Entwicklungen schlagen sich BII4 zufolge bereits im

Museum nieder: Es finde bspw. zunehmend eine Auseinandersetzung mit Kolonialge-

schichte, Rassismus und Provenienz statt. Die ihm:ihr bekannten Ausstellungen dazu

sieht BII4 nicht nur positiv: Häufig sei die Auseinandersetzung mit Kolonialgeschichte

von »zu viel Gesinnung« (BII4: 71) geprägt.

Die Aufgabe der eigenen Institution sieht BII4 also eher darin, zeitversetzt aufWan-

del zu reagieren und diesen zu musealisieren. Ein Museum und damit auch dessen An-

gestellte stellen demnach keine treibende Kraft im geschichtskulturellen Wandel dar,

sondern befinden sich primär auf einer Beobachter:innenposition. Trotz dieser eher

passiven Position verfüge das Museum jedoch über eine ausgeprägte geschichtskultu-

relle Wirkmacht: BII4 hebt hervor, dass die eigene Institution über eine große Reich-

weite verfüge, stark vernetzt sei und er:sie deshalb die eigene Arbeit »als relativ wichtig

einschätzen kann«, »was einem manchmal ein bisschen Angst macht« (BII4: 25). Die

Institution verfüge über viel Raum und große finanzielle Mittel (BII4: 27), woraus sich

»unglaubliche Freiheiten« (BII4: 61) und Handlungsspielräume ergäben.

Auch wenn BII4 die Aufgabe des Museums v.a. im Dokumentieren und Museali-

sieren sieht, sollten Ausstellungen ihm:ihr zufolge nicht einfach »Erwartungen bedie-

nen«, sondern »überraschen« (BII4: 97) und Kontroversen schaffen: »Ehrlich gesagt,

ich finde nichts schlimmer, als wenn jemand über eine Ausstellung sagt: ›Sie war ganz

nett.‹ Also ich finde, eine Ausstellung [gibt] immer Anregungen zum Streiten und Sich-

Auseinandersetzen, weil wir ja wie gesagt keine Wahrheiten verkaufen. Und ich finde,

das gehört sich auch so, dafür sind wir da« (BII4: 69): Indem sie einen Diskussionsraum

schaffen, erscheinen Ausstellungen hier als Orte geschichtskultureller Aushandlungs-

prozesse. Dabei scheint es jedoch ein schmaler Grat zu sein, wie weit eine Ausstellung

Position beziehen darf. Es sei eben nicht gewünscht, Besucher:innen ,richtige‹ Inter-

pretationen vorzugeben. Ziel der Ausstellungsgestaltungen und -führungen sei es, »ins

Gespräch zu kommen«, wobei sowohl Besucher:innen als auch er:sie selbst »eigene Po-

sitionen immer wieder infrage […] stellen« (BII4: 41). Es gehe nicht darum, »den Leuten

irgendwie von A bis Z ein Welt- und Geschichtsbild vorzulegen, was man als wahr ver-

kauft«. Vielmehr sei wesentlich, zu akzeptieren, dass es verschiedene Sichtweisen gebe

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

(ebd.). BII4s Schilderungen solcher eigenen Interaktionen mit Besucher:innen verwei-

sen auf ein Paradox. Auf der einen Seite gehe es nicht darum, dass diese unhinter-

fragt durch dasMuseumpräsentierte Perspektiven übernähmen.Dies sei auch gar nicht

möglich:

Also ich weiß nicht, was die mitnehmen, wenn die rausgehen und wenn die sagen:

»Oh Hitler war ja eigentlich doch ganz toll […]«, das kann ich ja nicht verhindern. Also

das, ich finde das sehr schwierig, weil ich gucke ja nicht in die Köpfe der Besucher. Wir

können so quasi ja nur so gut, wie es geht, […] durch Texte, durch Führungen, durch

Begleitmaterialien die Leute auf die Spur setzen, wie sie sich mit Geschichte oder wie

wir unsmitGeschichte auseinandersetzen, damit sie jetzt keinen falschenEindruck ge-

winnen, aber letztendlich kann ich, ich sage jetztmal, so einem gestandenenNeonazi,

der wird auch jetzt kein Demokrat, wenn er durch unsere Dauerausstellung gegangen

ist. Wir sind ja auch kein, wir sind ja keine Gesinnungsmaschine. (BII4: 39)

Auf der anderen Seite lässt die von BII4 hier gewählte Formulierung »auf die Spur set-

zen« darauf schließen, dass er:sie durchaus eine Einflussnahme intendiert.Hier scheint

ein ähnliches Spannungsfeld auf wie jenes, das bereits in BII4s Auseinandersetzungmit

dem migrationsgesellschaftlichen Wandel sichtbar wurde: Zum einen gehe es darum,

die Besucher:innen ernst zu nehmen, ihnen Anknüpfungspunkte zu bieten und somit

offen für ihre Positionen zu sein. Zum anderen müsse es einen festen Rahmen für die-

se Auseinandersetzung geben, sei es eine »Hilfestellung« (BII4: 103) oder ein »auf die

Spur setzen«, damit kein »falscher Eindruck« entstehe (BII4: 39). Historisches Lernen

erscheint hier als eine Einführung in die Geschichtskultur, soll aber zugleich eigene

Denkprozesse initiieren und damit ein Weiterdenken ermöglichen.

»Der Ort steht an erster Stelle«

BII8 arbeitet in einer Gedenkstätte in der Abteilung Gedenkstättenpädagogik und be-

schreibt, bereits durch ein von der 68er-Bewegung geprägtes Elternhaus ein Interes-

se an NS-Geschichte entwickelt zu haben. Den eigenen Bildungsweg und beruflichen

Werdegang, der zur heutigen Tätigkeit führte, charakterisiert BII8 (3) als »chaotisch«

und von Zufällen geprägt. So sei er:sie nach einer »sehr langen, sehr zerquälten« Zeit

mit vielen Bewerbungen in der Gedenkstättenpädagogik »gelandet« und »hängen ge-

blieben« (BII8: 5). Die Arbeit im Feld der Gedenkstättenpädagogik schätzt BII8 als sehr

prekär ein: Es gebe wenige, nicht sonderlich gut bezahlte Stellen, man sei viel mit der

Einwerbung von Drittmitteln beschäftigt und auch der Stellenwert der pädagogischen

Abteilung in der Gedenkstätte sei gering.Weiterhin gebe es häufig Schwierigkeiten be-

züglich der Vernetzung zwischen den Abteilungen, »obwohl sich das ja sehr oft anbietet,

und wenn wir das hinkriegen, uns da zu vernetzen, ich glaube, dass das auch alle als

Gewinn oder halt als befriedigend wahrnehmen« (BII8: 11).

Als starken Widerspruch zu dieser prekären Aufstellung nimmt BII8 die Anfor-

derungen wahr, die durch gesellschaftliche Diskurse an Gedenkstätten herangetragen

werden:

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 167

Auf so einer gesamtgesellschaftlichen Ebene sehe ich als ganz großeBelastung auch so

fürmich persönlich, dass die Bedeutungder KZ-Gedenkstätten politisch immerwieder

abqualifiziert wird und angegriffen wird – und zeitgleich die KZ-Gedenkstättenmit so

Bedeutungen überlastet werden. Alle Geflüchteten müssen mal in die KZs, weil dann

wird ihnen der Antisemitismus ausgetrieben. Ja und jedes AfD-Mitglied, eigentlich

dürfen die auf keinen Fall kommen oder nein, eigentlich sollten sie ja doch kommen,

weil dann lernen sie ja die richtige Einstellung, und das macht mich echt fertig, das ist

so, als wäre es so immer noch das Allheilmittel. Wo ich denke: Was soll das? (BII8: 33)

Angesichts der Infragestellung der Relevanz von Gedenkstätten ist BII8 sich nicht si-

cher, ob »in 50, 100 Jahren diese Verbrechen noch als erinnerungswürdig eingestuft wer-

den, wie das war, als ich aufgewachsen bin«, da bestimmte politische Prämissen zum

Umgang mit dieser Vergangenheit »ausgehebelt wurden« (BII8: 13). In starkem Kon-

trast zu dieser Herabsetzung des Stellenwerts von Gedenkstätten stehe die Annahme,

dass Gedenkstättenbesuche eine Lösung oder ein »Allheilmittel« gegen gesellschaftliche

Probleme wie Antisemitismus und das Erstarken rechter Positionen seien. Solche Maß-

nahmen charakterisiert BII8 als absurd und widersprüchlich, wenn etwa zur gleichen

Zeit gefordert wird, AfD-Mitglieder sollten von Gedenkstättenbesuchen ausgeschlos-

sen werden,müssten zugleich aber auch Gedenkstätten aufsuchen, um ihre politischen

Ansichten zu revidieren.

Die Formulierungen, die BII8 wählt, um diese geschichtskulturellen Veränderun-

gen zu beschreiben, verweisen darauf, dass er:sie Wandel als massiv und übermäch-

tig wahrnimmt: NS-Verbrechen werden »als erinnerungswürdig eingestuft«, Selbstver-

ständlichkeiten »ausgehebelt« (BII8: 13), Gedenkstätten »abqualifiziert« und »mit Be-

deutung überlastet« (BII8: 33). An anderer Stelle ist die Rede davon, dass der eigenen Ar-

beit viel Bedeutung »aufgezwängt oder angedichtet« werde (BII8: 11). Die eigene Hand-

lungsfähigkeit scheint angesichts dieser übermächtigen Entwicklungen, Erwartungen

und Zuschreibungen zunächst begrenzt.

Dennoch bezieht BII8 dagegen Stellung und konstatiert, sich gegen solche Erwar-

tungen zu wehren (ebd.). Auch darüber hinaus stellen BII8s Schilderungen im Inter-

view den Versuch dar, sich von solchen Zuschreibungen und Ansprüchen aktiv abzu-

grenzen, indem er:sie eine Eingrenzung des eigenen Tätigkeitsbereichs sowie die For-

mulierung eigener Ziele und eines pädagogischen Selbstverständnisses vornimmt. In

der Beschreibung ihrer:seiner Tätigkeit zeigt sich, dass BII8 die pädagogische Interak-

tion vor Ort als Prozess wahrnimmt, bei dem die Schüler:innen sich eigenständig mit

den ihnen präsentierten Narrativen auseinandersetzen, diese kritisch hinterfragen und

selbst Geschichte(n) erzählen. »Relativ zufrieden«, beschreibt BII8, »[bin ich,] wenn ich

sehe, dass da bei Einzelnen in kleinen Gruppen oder in der Gesamtgruppe manchmal

sogar, eine Auseinandersetzung mit der Geschichte des Ortes passiert ist, wo Baure-

likte verknüpft werden mit Geschichte und tiefergehend mit Objekten, Zeichnungen,

Biografien und so weiter« (BII8: 29).

Indem BII8 mit der eigenen Arbeit einen Raum schafft, mit dem er:sie sich von

gesellschaftlichen Ansprüchen abgrenzt und in dem eine selbstbestimmte Auseinan-

dersetzung mit der Geschichte des Ortes möglich wird, versucht er:sie Schüler:innen

zur Teilhabe an Geschichtskultur und zu eigensinnigen Prozessen historischen Lernens

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

zu befähigen. Die eigene Handlungsfähigkeit im Angesicht eines als übermächtig er-

lebten geschichtskulturellen Wandels besteht also darin, Räume zu schaffen, in denen

andere ihre geschichtskulturelle Agency ausbauen können.

Um eine eigenständige Auseinandersetzung mit der Vergangenheit zu gewährleis-

ten, sei es notwendig, den Konstruktionscharakter von Geschichte offenzulegen, indem

bestehende Erzählungen hinterfragt und kontextualisiert werden (BII8: 21). Zu diesem

Zweck legt BII8 in pädagogischen Formaten auch die eigene Herangehensweise und

Motivation offen und geht transparent mit der von ihm:ihr konstruierten Erzählung

um. BII8 erwähnt bspw., bei der Thematisierung von Sterben »Scheu« (BII8: 21) zu ver-

spüren, und betont, das eigene Empfinden in Bezug auf Regeln oder Verhaltensweisen

in der Gedenkstätte sei lediglich die eigene Position und dass Grenzen stetig neu ausge-

handelt werden müssten (BII8: 23). Im Interview benennt BII8 eine solche Transparenz

als Bedingung dafür, dass die Schüler:innen selbst die gesellschaftliche Bedeutung des

Ortes herstellten:

Und wenn ich mit einer Gruppe da irgendwann hinkomme, so sind das für mich sehr

befriedigende und sehr spannendeMomente, weil dannmein hehres, so idealistisches

pädagogisches Ziel ist, die Gruppe kann auf den Weg gehen, sich eine eigene Erzäh-

lung zu konstruieren, um den Ort zu aktualisieren. Und vielleicht sogar in der Gegen-

wart dahinzukommen zu entscheiden, wie sie [mit] diesem Ort in der Zukunft gehen

wollen, gedenken wollen. Und diese gesellschaftliche Bedeutung, nach der du gefragt

hast, selber wiederherstellen. Weil ich das auch unbefriedigend finde, dass wir das

machen. Ich meine, die anderen sind durchgehend älter als ich, die haben irgendwie

Gedenkstättenmitgeprägt […], ich aber auch dringendmöchte, dass sich das auch ver-

ändert und in eine neue Phase übergeht. (BII8: 21)

Hier zeigt sich, dass BII8 historisches Lernen keinesfalls als Übernahme bestehen-

der Narrationen, sondern als Befähigung zur Auseinandersetzung mit diesen konzi-

piert. Pädagogische Veranstaltungen in Gedenkstätten haben demnach einen demo-

kratischen und partizipativen Charakter, was sich auch in der Beschreibung der eige-

nen Tätigkeit als »Gruppenbegleitung« (BII8: 19) oder in Formulierungen wie »mit der

Gruppe dahinkommen, etwas zu sehen« (BII8: 21) zeigt.

Wenn BII8 Ziele der eigenen Arbeit formuliert, konzentriert er:sie sich dabei aus-

schließlich auf die pädagogische Interaktion vor Ort: Er:Sie versuche, einen Aushand-

lungsraum zu gestalten, der von überhöhten Ansprüchen und normativen Ausrichtun-

gen frei bleibe, da diese einer Instrumentalisierung der Pädagogik, aber auch des Ortes

selbst und seiner Geschichte gleichkämen. So gebe es bspw. gerade vonseiten der Lehr-

kräfte ein großes Bedürfnis, an die Gegenwart anzuknüpfen und Vergleiche zwischen

dem Nationalsozialismus und gegenwärtigen politischen Entwicklungen anzustellen.

Zwar erkennt BII8 dieses »Gegenwartsbedürfnis« an, sieht aber die Gefahr einer Pau-

schalisierung und Verallgemeinerung, bei der die »Verpflichtung gegenüber den Über-

lebenden und den Toten, […] ihre Geschichte zu erzählen«, nach hinten gedrängt werde

(BII8: 37). Aus diesem Grund vermeidet BII8 in der eigenen Arbeit Gegenwartsbezüge.

Diese herzustellen und damit im öffentlichen Diskurs über die Bedeutung von Gedenk-

stätten und denNationalsozialismus in der Gegenwart Stellung zu beziehen, sieht er:sie

als Aufgabe der Leitungen an:

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 169

Wo ich aber einen interessanten Punkt sehe, auch wenn ich gerade selber gesagt ha-

be, ich will nicht Gegenwarts-Statements machen, dann sind wir wieder bei dem gan-

zen antifaschistischen Widerstandskämpfen, blablabla, DDR ganz schnell drin. Dass

ich aber durchaus interessant finde, dass zum Beispiel die US-amerikanischen Erinne-

rungsorte immer wieder Gegenwartsereignisse kommentieren. Und sagen: »Das Mas-

saker in der Synagoge: antisemitisch, kommt zu uns, lernt darüber.« Und ich auch da

einen Shift sehe, […] und dass diese Aufgabe an die KZ-Gedenkstätten explizit heran-

getragen wird. Und ich habe den Eindruck, diese Orte müssen sich jetzt gegenwarts-

politisch laut positionieren. Obwohl es viele Gründe gibt, warum – ich will nicht sagen

wir, aber – viele das vielleicht nicht wollen oder nicht gewollt haben. Ich sehe das aber

als was, was an die Orte mehr herangetragen wird […]. Ich würde das gut finden, wenn

die Leitungen dieser Orte solche Statements machen. Ich will nicht hier stehen und

einer achten Klasse [aus der Region] erzählen: »Jetzt passt aber auf, die bösen Nazis!«

und so. Ich würde es aber durchaus spannend finden, wenn die Leitungen von Stiftun-

gen, die solche Orte betreuen, feste Positionen haben und sich gegen [so]was politisch

äußern. Und das ist, glaube ich, noch relativ neu. (BII8: 41)

Gedenkstätten können und sollten laut BII8 also durchaus als wirkmächtige geschichts-

kulturelle Akteurinnen fungieren, indem sie sich politisch positionieren; dies sei jedoch

Aufgabe der Leitungen und nicht der pädagogischen Mitarbeiter:innen. Trotz einer

starken normativen Verpflichtung, die BII8 gegenüber dem Ort, den Ermordeten und

ehemaligen Inhaftierten des Konzentrationslagers empfindet – oder aber auch gerade

deswegen –, versucht BII8 die Aushandlungsprozesse in der pädagogischen Arbeit vor

Ort so offen wie möglich zu gestalten, damit der Ort »aktualisiert« werde.

Dabei ist BII8 zwar sensibel für verschiedene Differenzkategorien und die »Plura-

lität der Erfahrungen« (BII8: 13) in Geschichte und Gegenwart, möchte jedoch »ganz

offenhalten«, an wen er:sie sich mit der eigenen Arbeit richte, bzw. richte er:sie sich

an »jede Person, jede Gruppe, die sich hier anmeldet und um eine Betreuung bittet.

Wer die sind, ist mir ziemlich egal« (BII8: 27). Er:Sie hebt allerdings hervor, dass sich

die Ansätze der Gedenkstätte besonders für Schüler:innen eignen, die nicht so »text-

affin« und »lesekompetent« sind (ebd.). Zudem betont BII8, dass Menschen mit sehr

unterschiedlichen Biografien und Erfahrungen ihre jeweiligen Anknüpfungspunkte in

der Gedenkstätte fänden:

Ich habe bei Personen, die entweder eigene Fluchtgeschichten haben oder halt […] so-

was, was ich immer als Migrationsstatus zumindest wahrnehmen würde, immer wie-

der gesehen, dass es eine große emotionale Nähe zu den Häftlingen gibt. Und auch so

ein persönliches Entsetzen über Geschichten, wo sie Verbindung sehen zu ihren eige-

nen. Ob das während der Verfolgung ist oder oft auch in der Zeit danach. Wo ja viele

Leute auch viele Fluchten hatten. (BII8: 75)

BII8 selbst sieht es als Stärke an, diese Nähe nicht zu fühlen, er könne allerdings aus

seiner:ihrer Position heraus nachvollziehen, warum Personen Aufseher:innen gewor-

den oder zur SS gegangen sind, was vielleicht das »unangenehmere Nachvollziehen

sein könnte« (BII8: 75). Um der Vielfalt möglicher Annäherungen und Erfahrungen eine

Vielfalt an Narrativen entgegenzustellen, ist es BII8 ein Anliegen, in der Gedenkstät-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

te marginalisierte Narrative über Opfergruppen, die geschichtskulturell kaum präsent

sind, wie bspw. als ›asozial‹ Verfolgte (BII8: 69) oder die Erfahrungen von inhaftierten

Frauen (BII8: 13), sichtbar zu machen. Dabei sei es nicht nur wichtig, in Führungen de-

ren Erfahrungen einzubeziehen, sondern auch, dass diese in den Ausstellungen selbst

durch Exponate sichtbar würden, damit in der pädagogischen Arbeit darauf zurückge-

griffen werden kann: »Solche Erzählungen explizit zu haben, die ich nicht selber gene-

rieren muss und so herleiten muss« (BII8: 69). Ein solcher Prozess der Einbeziehung

weiterer Perspektiven sei gegenwärtig an der Gedenkstätte im Gange; es sei »wahnsin-

nig anstrengend«, aber auch »aufregend«, neue Erzählungen zu generieren (BII8: 67).

»Ein Tropfen auf den heißen Stein«

Der:die Befragte BII11 arbeitet zum Zeitpunkt des Interviews in einer Gedenkstätte im

Outreach-Bereich. Durch seine:ihre Familie verfügt BII11 über einen sehr politischen

Blick auf Geschichte: So berichtet er:sie, in dem Bewusstsein aufgewachsen zu sein,

dass in der Geschichtsschreibung bestimmte Perspektiven fehlten. Als eine Motivati-

on für die Auseinandersetzung mit Geschichte beschreibt BII11 auch die Beschäftigung

mit der eigenen Familiengeschichte und der Zugehörigkeit zu einer Gruppe, die im

Nationalsozialismus verfolgt wurde und weiterhin Diskriminierung erfährt. Jedoch sei

er:sie froh, nun in einer Gedenkstätte tätig zu sein und sich nicht auch noch beruflich

ausschließlich mit der »eigenen Geschichte« auseinanderzusetzen: »Und jetzt muss ich

ehrlich sagen, bin ich wieder raus aus [der Geschichte einer marginalisierten Grup-

pe], weil das einfach sehr intensiv, sehr persönlich ist und ich ganz froh bin, nicht nur

die eigene Geschichte zu machen sozusagen, und bin jetzt ganz froh, auf dieser Stelle

gelandet zu sein« (BII11: 3).

Als Outreach-Mitarbeiter:in sieht BII11 es als Auftrag an, »Leute an die Stiftung

heranzubringen, die bisher noch nicht hier waren«, was ihm:ihr die Möglichkeit biete,

»über verschiedene Diskriminierungserfahrungen übergreifend arbeiten zu können«

(BII11: 7). Primär werde er:sie dabei als »eine Schnittstelle nach außen zum Unbekann-

ten, zu einer unbekannten Community« wahrgenommen (BII11: 11). In der Definition

des eigenen Aufgabenbereichs richtet BII11 den Blick jedoch eher nach innen auf die

eigene Institution:

Also ich glaube, ich habe die Stelle wie gesagt erstmal bekommen, weil es darum ging,

dass bestimmte Leute hier fehlen. […] Und ich glaube, die erste Vorstellung von eini-

gen war, ich bring dann einfach Leute her und dann sind die da und dann passiert das

schon. Aber dazu gehört ja noch ein anderer Prozess, nämlich sich auch selber zu öff-

nen, ne? […] Also ich habe immer wieder Aushandlungsgespräche darüber, ob das jetzt

wirklichmeine Aufgabe ist, hier intern irgendwie Inhalte nochmal zu streuen, aber ich

denke schon, dass das meine Aufgabe ist. Wenn man nachhaltig […] Diversifizierung

oder wie auch immer man das nennen möchte oder Rassismuskritik oder Diskrimi-

nierungskritik […] in den Raum bringen will, dann muss das halt von allen getragen

werden. (BII11: 11)

Grundlage dafür, dass die Outreach-Bestrebungen der Institution gelingen, sei dem-

nach nicht nur, »aktiver einzuladen« (BII11: 19), sondern v.a. auch die Institution von

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 171

innen heraus zu verändern und nachhaltig ein Bewusstsein für Diversität und Diskri-

minierung zu verankern. Und so versucht BII11 durch Newsletter, interne Workshops

und externe Beratungsgremien sichtbar zu machen, welche Perspektiven in der Ge-

denkstätte nicht berücksichtigt werden und welche Barrieren einer inklusiven Gedenk-

stättenarbeit imWege stehen.Gegenwärtig finde diesbezüglich einWandel statt, jedoch

stehe der Prozess noch »ganz am Anfang«: »Also ich glaube, bis wir wirklich sagen kön-

nen, dass bestimmte Stimmen hier gehört werden, müssen wir noch ganz viel an uns

selbst arbeiten und auch noch mehr aktiver einladen« (ebd.).

Allgemein sei es in der Gedenkstättenlandschaft so, »dass bestimmte Gruppen ein-

fach ganz klar nicht den Raum kriegen, um sich zu präsentieren, und nicht bespro-

chen werden« (BII11: 13). Zwar gebe es selbstorganisierte Initiativen, wo Akteur:innen

»sich mit wenig Geld und wenig Möglichkeiten« ehrenamtlich engagierten und die oft

unter »Projektitis« litten. Aber »es gibt nicht so wirklich eine Struktur, also es gibt ja

keine vergleichbare Gedenkstätte zu Kolonialismus oder eine Gedenkstätte zu Romani-

Geschichte« (ebd.). Es sei sehr auffällig, dass es zwar Selbstorganisation und viele In-

itiativen gebe, »die ganz viel Inhalte und wichtige Positionen haben«, diesen würde

jedoch »keine Plattform« gegeben (ebd.).

Diese geschichtskulturellen Strukturen werden in BII11s Augen der gesellschaftli-

chen Realität nicht gerecht. Es herrsche ein »Weltbild, das davon ausgeht, dass es eine

einzige Erzählung gibt und dass das die einzige wahre Geschichte ist und dass auch so

eine sehr homogene Gruppe von Deutschen« existiere. Dabei bestehe Gesellschaft im-

mer aus vielen Gemeinschaften und jede Person habe »verschiedene Identitäten« und

gehöre zu verschiedenen Gemeinschaften (BII11: 57). BII11 entwirft also Identität als

fluide und vielfältig und lehnt bestehende Zuschreibungen als unzureichend ab. Er:Sie

stellt das eigene professionelle Wirken in den Dienst einer gesellschaftlichen Utopie,

in der vielfältige Perspektiven gehört werden, marginalisierte Akteur:innen ihre Po-

sitionen sichtbar machen können und Identitäten als flexible wie plurale Konstrukte

gedacht werden. Geschichtskulturelle Strukturen, wie sie sich gegenwärtig gestalten,

sieht BII11 dabei als Hürde, die es zu überwinden gelte. In der Definition des eigenen

Aufgabenbereichs nimmt BII11 damit eigenständig eine Erweiterung vor. Er:Sie nutzt

die Stelle im Outreach, um eine gesamtgesellschaftliche Veränderung geschichtskultu-

reller Strukturen zu erwirken, wobei der Fokus sich zunächst auf die eigene Institution

richtet. Diese sei noch lange nicht so weit, dass Diversität – auch nur auf Ebene histo-

rischer Erzählungen – berücksichtigt werde:

Also, das ist aber fast noch eine Außenwahrnehmung, weil so lange bin ich jetzt auch

noch nicht hier, aber bisher ist es die weiße Mittelklasse, die hier sprechen kann, die

hier den Raum kriegt. Historiker eben, ausgebildete. Es gibt so bisschen Versuche der

Öffnung z.B. in [Name der Ausstellung], habe ich das Gefühl, da gab es so denWunsch,

auch mal Leute zu hören, aber halt nicht als Schaffende, ne? Die marginalisierten Per-

spektiven verharren noch so maximal auf der Ebene von Quellen. So und da müssen

wir aber auch erstmal hinkommen, also wir müssen also erstmal marginalisierte Per-

spektiven auf die Quellenebenen bringen, damit wir die überhaupt dann in den Aus-

stellungen haben können. (BII11: 17)

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Ebendiese Defizite müssten jedoch von allen Mitarbeiter:innen der Institution erkannt

und behoben werden. Da in BII11s Worten »Diversifizierung keine Standardausbildung

für jegliche Intellektuelle ist« (BII11: 39), fehle vielenMitarbeiter:innen ein Grundwissen

zum Thema. So existiere auch eine große Vorsicht vor einer Auseinandersetzung mit

Rassismus und Diskriminierung, »was sicherlich sinnvoll ist, wenn man sich auf den

Erhalt der [Name der Institution] fokussiert, was [aber] nicht so sinnvoll ist, wenn man

politisch was reißen will« (BII11: 41). Damit kritisiert BII11 ein Merkmal von Institu-

tionen, das auch in anderen Interviews anklingt: Das Ziel des eigenen Wirkens ist für

Mitarbeiter:innen der Einrichtungen häufig der Erhalt derselben. Eine Berücksichti-

gung von geschichtskulturellem Wandel oder gar ein Vorantreiben von Veränderungen

dient häufig bloß der Sicherung der eigenen Arbeitsgrundlage sowie des Arbeitsplatzes.

BII11 schildert, v.a. auf der Leitungsebene Widerständen zu begegnen, da es kein

Bewusstsein dafür gebe, welche Ressourcen für eine nachhaltige Sensibilisierung nötig

wären:

Aber in der Leitungsebene gibt es so eine Resistenz, einfach auch weil ihnen vielleicht

nicht bewusst ist, wie allumfassend die Thematik ist und wie tief sie greift, wie viel

Raum und Zeit sie auch braucht. Also es ist regelmäßig ein Zeit- und Raumthema.

Wie wir jetzt diesen Outreach-Workshop gemacht haben, [hatten] wir drei Stunden

für. Den hätte ich auch lieber in drei Tagen gemacht. Aber das könnte ich auch total

vergessen […], also weil alle auch zu viel zu tun hatten mit dem Basisgeschäft. Und

man halt eine Priorität setzen muss und sagen muss: Okay, dann ist jetzt nicht das ei-

ne Priorität, 1000 Veranstaltungen zu machen, sondern es ist eher eine Priorität, sich

in sich zu kehren und nachzudenken. Und dafür muss halt regelmäßig Raum geschaf-

fen werden. Das ist so ein bisschen, wo ich so intern immer wieder an Grenzen stoße.

(BII11: 39)

Während er:sie in diesen Bestrebungen »von oben gebremst« (BII11: 39) werde, nimmt

BII11 zugleich gegenwärtig einen gesellschaftlichen Druck auf die Institution wahr,

»auch mal in Richtung Diversifizierung zu denken« (ebd.). Dieser komme der eigenen

Arbeit zugute und führe zu mehr Aufgeschlossenheit der Mitarbeiter:innen für neue

Auseinandersetzungen. Die eigene Vorgehensweise beschreibt BII11 dabei als »strate-

gisch« (BII11: 41):

Ja, also ich komme jetzt auch nicht mit meinem politischen Selbstorganisationsan-

spruch, […] zu einem gewissen Grad [ja], aber ich weiß auch, dass der seine Grenzen

hat, ne? Also ich weiß, dass ich bestimmte Sachen – wir werden jetzt nicht nächste

Woche eine Veröffentlichung machen zu Bleiberecht und warum das wichtig ist, auch

für Geflüchtete heute oder so, was wir durchaus inhaltlich machen könnten und ich

auch total wichtig und richtig fände. Aber das ist jetzt eben leider nicht der Fokus und

ich glaube, das macht auch Sinn, das erstmal später zu machen, wenn wir eine andere

Stiftung sind. […] Ich will jetzt auch nicht die Chancen, die da sind, verlieren, weil ich

bestimmte Themen wichtig finde sozusagen. (Ebd.: 45)

Hier reflektiert BII11 die Konsequenzen der Entscheidung, sich in institutionelle Struk-

turen zu begeben. ImVergleich zu seinen:ihren Erfahrungen in der Selbstorganisierung

bietet der institutionelle Rahmen neue Handlungsoptionen. Einer etablierten Institu-

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 173

tion ständen bspw. andere finanzielle Mittel zur Verfügung. Zudem verfüge diese über

die Macht, bestimmten Positionen eine Plattform zu geben und damit Gehör zu ver-

schaffen.

Gleichzeitig werden BII11s Handlungsspielräume durch institutionelle Logiken, Ab-

läufe und Strukturen begrenzt. Er:Sie verfolgt ambitionierte Ziele, sieht jedoch auch,

dass deren sofortige Umsetzung innerhalb der starren institutionellen Strukturen nicht

möglich ist. Um die Handlungsmacht der Institution zugunsten der eigenen Ziele zu

nutzen, geht BII11 Schritt für Schritt vor. Dabei wird auch die eigene Positionierung

strategisch eingesetzt:

Also ich habe keinen Migrationshintergrund, das sehe ich nicht so. Ich weiß aber, wie

die Bundesregierung das definiert, und finde es auch manchmal wichtig, das zu be-

nutzen. Also wenn wir jetzt einen Antrag stellen und die reden von Migrationshin-

tergrund, dann habe ich kein Problem damit, auch einen Migrationshintergrund zu

haben. Wenn es heißt, dass bestimmte Leute von dem Geld profitieren. (BII11: 85)

Die Zugehörigkeit zu einer »Community« (BII11: 83) stellt für BII11 ein wichtiges Netz-

werk dar. Zudem verschaffe seine:ihre Anstellung an der Gedenkstätte der Institution

ein gewisses Vertrauen bei vielen Akteur:innen, die mit der Outreach-Arbeit erreicht

werden sollen (ebd.). BII11 unternimmt also den Versuch, die eigene gesellschaftliche

Positionierung gezielt einzusetzen. Zugleich sei es ihm:ihr jedoch wichtig, insb. inner-

halb der Institution nicht auf diese reduziert zu werden:

So nach innen hat es so ein bisschen was damit zu tun, dass ich sehr darauf achte, mei-

ne Arbeit von meiner Identität zu trennen. Also ich hab wenig Lust darauf, am Ende

die Diskriminierungskritik zu machen, nur weil ich selbst von Diskriminierung betrof-

fen bin. Also, […] das ist meine interne Motivation, aber das ist nicht, wie ich wahrge-

nommen werden möchte, ich möchte gerne mit meiner Kompetenz wahrgenommen

werden. […] Was immer so ein bisschen Spagat auch ist. (BII11: 83)

Hier verweist BII11 auf Widersprüche, die sich ergeben, wenn man innerhalb gesell-

schaftlicher Machtstrukturen darauf hinwirkt, selbige zu verändern. Die eigenen Dis-

kriminierungserfahrungen sind zwar von Bedeutung für das politische Wirken; zu-

gleich sollen die Zuschreibungen, auf denen diese Erfahrungen beruhen, überwunden

und keinesfalls reproduziert werden.

Insgesamt sind die Ausführungen durchaus vonOptimismus in Bezug auf die Reali-

sierbarkeit der eigenen Zielsetzungen geprägt. Zugleich nimmt BII11 Einschränkungen

in der Einschätzung der eigenen Agency vor:

Man muss mit Utopien anfangen, um die Realitäten zu ändern, das ist realisierbar,

das ist alles nicht so kompliziert, ja? Also das kann man alles machen, das meiste da-

von kostet noch nicht mal Geld, das ist nur eine Frage von Fokus. Ja, aber das ist halt

eine Frage vonWille und Zeit undWunsch. Und keine Ahnung, wie die Gedenkstätten-

landschaft aussieht, wenn ich in Rente gehe. Dann ist bestimmt nochmal was passiert.

Kommt auch drauf an, wen wir in der nächsten Bundestagswahl wählen. (BII11: 81)

In Bezug auf die geschichtskulturellen und gesellschaftlichen Auswirkungen, die Ver-

änderungen in der Institution bewirken können, äußert sich BII11 skeptisch.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Aber selbst, also selbst wenn diese Stelle total erfolgreich ist und soweiter, ne? Undwir

in zehn Jahren ein super diverses Museum sind, in dem diverse Inhalte repräsentiert

werden, ist es noch immer ein Tropfen auf den heißen Stein. Also ich glaube, dann sind

wir jetzt noch nicht so weit, dass wir sagen können, hier, Diskriminierung gibt es nicht

mehr. Also ich glaube, deswegen bin ich ein bisschen vorsichtigmit gesellschaftlichem

Einfluss. Klar, man macht halt, was man macht, […] man merkt auch, dass das so eine

politische Agenda-Setzung ganz wichtig ist. Also dass es Outreach-Stellen überhaupt

gibt, hat ja was damit zu tun, dass [die Landesregierung] erkannt hat, dass bestimmte

Leute Kulturangebote nicht nutzen. Ne? Und wenn das halt nicht passiert, dann gibt

es bestimmte Möglichkeiten der Arbeit auch wieder nicht und dann ist die Frage, wer

wird das nächste Mal gewählt, und dann ist das so. (BII11: 13)

In beiden Zitaten wird deutlich, dass BII11 den Erfolg seiner:ihrer Bestrebungen auch

von externen Faktoren abhängig macht. Politische Entwicklungen und Wahlergebnisse

bestimmen, inwiefern die eigene Arbeit als relevant anerkannt wird und ob weiterhin

Mittel dafür zur Verfügung gestellt werden. Und so kann BII11 zwar als aktive:r Ge-

stalter:in von Wandel charakterisiert werden, bezeichnet die eigene Wirkmacht jedoch

gleichzeitig als »Tropfen auf den heißen Stein«.

Fazit

Was zeigt die Auswertung der von uns geführten Interviews in einer Zusammenschau?

Deutlich wurde, dass bereits durch den doppelten Auftrag vonMuseen und Gedenkstät-

ten – sowohl bestimmte (meist hegemoniale) Narrative zu repräsentieren als auch kon-

krete pädagogische Vermittlungsarbeit zu leisten – Widersprüche quasi schon in der

DNA dieser geschichtskulturellen Institutionen angelegt sind. Migrationsgesellschaft

als heuristische Sehhilfe und als Analyseinstrument fördert diese Widersprüche zuta-

ge, legt dabei einen Fokus auf eine mögliche Pluralisierung von Erzählungen und zeigt

die Machtstrukturen, die in den Institutionen ebenso wie in der Gesellschaft zu finden

sind. Kontrovers werden dabei meist die Fragen diskutiert, wie weit ConflictingMemo-

ries reichen dürfen, in welchem Umfang Shared Memories (überhaupt noch) benötigt

werden und ob Divided Memories generell problemhaft sind. Diese Fragen beziehen

sich im Kern auf die Inhalte historischer Sinnbildungen in der Migrationsgesellschaft.

Indem sie gestellt werden, bringen die Akteur:innen in Museen und Gedenkstätten im

Prinzip ihre eigene Bereitschaft zum Wandel zum Ausdruck; dadurch geraten sie po-

tenziell in Konflikt mit den Institutionen, die meist über starre, auf Dauer angelegte

Strukturen verfügen. In diesem nur begrenzt offenen Handlungsraum sondieren die

Akteur:innen ihre Möglichkeiten und handeln entsprechend, positionieren sich also –

als Akteur:innenmit Agency – im geschichtskulturellenWandel. Insgesamt weisen sich

die interviewten Expert:innen aufgrund des Stellenwerts, der Museen und Gedenkstät-

ten gesellschaftlich beigemessen wird, eine durchaus ausgeprägte Handlungsmacht zu.

Diese zeigt sich aber eher reaktiv und nicht als eine aktive Interventionskompetenz in

Bezug auf geschichtskulturellen Wandel.

Die Befragten selbst beschreiben Grenzen der eigenen Agency im Bereich ihrer kon-

kreten Vermittlungstätigkeit: Historisch Lernende als Akteur:innen ernst zu nehmen,

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Akteur:innen in Gedenkstätten und Museen 175

bedeutet, dass Vermittlung nicht unbedingt in der intendierten Weise funktioniert,

denn Agency muss im Zuge der postulierten Subjektorientierung an die Lernenden

abgegeben werden. Das schränkt die eigene Handlungsmacht in Bezug auf Einfluss-

nahme auf Ergebnisse der Lernprozesse ein, wie auch eindrücklich in folgendem Zitat

des:der Interviewten BII9 deutlich wird:

[A]ber dass wir auch noch eine zweite Subjektorientierung starkmachen, das ist die

auf die Objekte im Bildungsprozess. Und das heißt, beispielsweise die Teilnehmen-

den, ob das nun die Jugendlichen sind oder junge Erwachsene oder Erwachsene, dann

auch diemitreisenden Lehrkräfte und ganz deutlich auch uns als Subjektewahrzuneh-

men. Und dann auch zu wissen, dass diese Auseinandersetzung mit dieser Geschichte

eigentlich ein dauernder Aushandlungsprozess ist und dass wir nach Formen suchen,

dass Jugendliche beispielsweise auch die Chance bekommen, tatsächlich als Akteure

an Erinnerungskultur zu partizipieren. (BII9: 11)

Es zeigt sich auch, dass unsere Interviews den Befragten einen Raum für Selbstrefle-

xion eröffnen, sie motivieren, allgemeiner über das Verhältnis zwischen Gesellschaft

und Geschichtskultur nachzudenken und ihre Ziele in diesem Kontext zu konkretisie-

ren. Dabei werden immer wieder Bezüge zu gesellschaftlichen Strukturen, zu aktuellen

(kultur-)politischen Debatten und Kontroversen hergestellt. So spiegeln sich in der Aus-

einandersetzung der Akteur:innen mit geschichtskulturellem Wandel die Diskurse um

ein (verändertes) gesellschaftliches Selbstverständnis, dessen Aushandlung, wie folgen-

des Zitat beschreibt, in vollem Gange ist:

Na ja, also dass Geschichte über einen Verhandlungsprozess ständig neu und anders

entsteht, glaube ich, das ist so. […] Und das finde ich auch wichtig, das transparent

zu machen. […] Wenn wir unsere derzeitige Situation uns angucken und welche Ge-

schichten erzählt werden in der Geschichtsvermittlung und welche nicht erzählt wer-

den oder gar nicht erzählt werden können, weil wir über bestimmte Personen oder

Personengruppen nicht ausreichend was wissen, und wir aber feststellen, dass es da-

durch auch Auseinandersetzungen drum gibt und Forderungen, dass bestimmte Per-

spektivenmitberücksichtigtwerden sollen, ist es imZweifel jawas,was total produktiv

ist erstmal. Und auch total eng verknüpft einfach mit heutigen gesellschaftlichen Fra-

gen. Und das tatsächlich auch offenzulegen und miteinander zu verbinden, das finde

ich eigentlich wichtig. Also dass man nicht so tut, als wäre irgendwie Geschichte was

Neutrales, das einfach da ist. Sondern tatsächlich in der Vermittlungsarbeit verdeut-

licht, dass Geschichte was Gemachtes ist. Also dass Erinnerung was Gemachtes ist und

ganz eng verbunden ist mit gesellschaftlichen Fragen. (BII15: 39)

Literatur

Baur, Joachim (Hg.) (2015): Museumsanalyse.Methoden und Konturen eines neuen For-

schungsfeldes, Bielefeld: transcript.

Beier, Rosemarie (2000): Geschichtskultur in der zweiten Moderne, Frankfurt a.M.:

Campus.

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Cornelia Chmiel, Martin Lücke und Alina Welp

Bergmann,Klaus (2000): Multiperspektivität. Geschichte selber denken, Schwalbach im

Ts.: Wochenschau.

Boger, Mai-Anh (2015): »Theorie der trilemmatischen Inklusion«, in: Irmtraud Schnell

(Hg.), Herausforderung Inklusion –Theoriebildung und Praxis, Bad Heilbrunn: Ju-

lius Klinkhardt, S. 51-62.

Brauer, Juliane (2013): »Empathie und historische Alteritätserfahrungen«, in: Juliane

Brauer/Martin Lücke (Hg.), Emotionen, Geschichte und historisches Lernen. Ge-

schichtsdidaktische und geschichtskulturelle Perspektiven, Göttingen: V&R uni-

press, S. 75-92.

Kretschmann, Vasco (2017): Breslaumuseal. Deutsche und polnische Geschichtsausstel-

lungen, Köln/Weimar/Wien: Böhlau.

Lücke, Martin (2016): »Auf der Suche nach einer inklusiven Erinnerungskultur«, in:

Bettina Alavi/Martin Lücke (Hg.), Geschichtsunterricht ohne Verlierer!? Inklusion

als Herausforderung für die Geschichtsdidaktik, Schwalbach im Ts.: Wochenschau,

S. 58-67.

Macgilchrist, Felicitas/Christophe, Barbara/Binnenkade, Alexandra (2015): »Introduc-

tion. Memory Practices and Schooling«, in: Journal of Educational Media, Memory

and Society 7, S. 1-9.

Mecheril, Paul (2010): »Migrationspädagogik. Hinführung zu einer Perspektive«, in:

Paul Mecheril/Maria Mar Castro Varela/Inci Dirim/Annita Kalpaka/Claus Melter

(Hg.), Migrationspädagogik, Weinheim/Basel: Beltz, S. 7-22.

Meyer-Hamme, Johannes (2018): »Was heißt historisches Lernen? Eine Begriffsbe-

stimmung im Spannungsfeld gesellschaftlicher Anforderungen, subjektiver Bedeu-

tungszuschreibungen und Kompetenzen historischen Denkens«, in: Thomas Sand-

kühler/Charlotte Bühl-Gramer/Anke John/Astrid Schwabe/Markus Bernhardt (Hg.),

Geschichtsunterricht im 21. Jahrhundert: eine geschichtsdidaktische Standortbe-

stimmung, Göttingen: V&R unipress, S. 75-92.

Popp, Susanne/Schönemann, Bernd (Hg.) (2009): Historische Kompetenzen und Muse-

en (= Schriften zur Geschichtsdidaktik, Band 25), Idstein: Schulz-Kirchner.

Raithelhuber, Eberhard (2008): »Von Akteuren und agency – eine sozialtheoretische Ein-

ordnung der structure/agency-Debatte«, in: Günther Homfeldt, Cornelia Schweppe,

Wolfgang Schröer (Hg.), Vom Adressaten zum Akteur. Soziale Arbeit und Agency,

Opladen/Berlin/Toronto: Barbara Budrich, S. 17-46.

Rüsen, Jörn (2013): Historik.Theorie der Geschichtswissenschaft, Köln: Vandenhoeck &

Ruprecht.

Rüsen, Jörn (1983): Historische Vernunft. Grundzüge einer Historik I. Die Grundlagen

der Geschichtswissenschaft, Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Sauer, Michael (2014): »›Sinnbildung über Zeiterfahrung‹ – eine Leerformel?«, in:

Public History Weekly – The Open Peer Review Journal 2 vom 30.01.2014, https://p

ublic-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(0

1.09.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839457924-005 - am 14.02.2026, 14:36:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://doi.org/10.14361/9783839457924-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)
https://public-history-weekly.degruyter.com/2-2014-4/sinnbildung-ueber-zeiterfahrung/(01.09.2021)

