Die drei Bedeutungen des Begriffs

»Unterschied«

Der Kern von Bourdieus Erkenntnistheorie liegt im Begriftf »Unter-
schied«. Dessen drei Bedeutungen als Machtbeziehung zwischen Iden-
titdt und Differenz entwickelt Bourdieu in kritischer Diskussion der
Werke Emile Durkheims, Max Webers und Karl Marx’.? In den
Theorien dieser Klassiker findet Bourdieu wesentliche Elemente, die
es ihm erlauben, seine Konzeption von »Unterschied« in der Tradition
der Soziologie zu verankern und seine Erkenntnistheorie gleichzeitig
als eine soziologische Erkenntnistheorie zu legitimieren. »Je stirker er
[der Soziologe; CP] wissenschaftlich geriistet ist, je besser er das von
seinen Vorgingern — Marx, Durkheim, Weber und vielen anderen —
akkumulierte Kapital an Begriffen, Methoden und Techniken zu nut-
zen weifd und je >kritischer« er ist, je subversiver die ihn antreibende
unbewufite oder bewuflte Intention ist, je grofer sein Interesse ist,
das in der sozialen Welt Zensierte, Verdringte aufzudecken« (Bour-
dieu 1993: 22), umso iiberzeugender wird diese Legitimation ausfal-
len. Bourdieu greift in diesem Bemiihen insbesondere auf Durkheims
Konzeption von Solidaritit, Webers Konzeption von Sinn und Marx’
Konzeption von Macht zuriick.

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | BOURDIEU LESEN

Emile Durkheim

Von den drei genannten Autoren ist Durkheim derjenige, auf den sich
Bourdieu in seinem Werk am stirksten bezieht (vgl. Wacquant 1995).
Durkheim ist bekanntlich der Griindervater der institutionellen Sozio-
logie in Frankreich, die seither im methodologischen Begrift des sozia-
len Tatbestandes und allgemein in der Konzeption des sozialen Kol-
lektivs als »Gesellschaft« ihre wissenschaftliche Besonderheit und
Legitimitit findet. Wie ist Gesellschaft méglich? Die Antwort Durk-
heims auf diese Frage ist wohlbekannt; sie besteht in zwei zentralen
Begriffen, Solidaritit und Zwang, deren Bedeutung Bourdieu disku-
tiert, um seine Konzeption des Unterschieds als Differenzierungs-
prinzip zu erarbeiten.

Solidaritat

Solidaritit ist bei Durkheim ein allgemeines Beziehungsprinzip, das
die Verbindung bezeichnet, die das Individuum stirker oder schwi-
cher mit der Gesellschaft einerseits wie auch mit der Natur anderer-
seits verkniipft (Durkheim 1996: 73). Die erste Beziehung nennt
Durkheim »soziale Solidaritit«. Sie verweist darauf, dass »eine gewis-
se Anzahl von Bewuftseinszustinden allen Mitgliedern einer und
derselben Gesellschaft gemeinsam ist« (Durkheim 1977: 150). Die
Beziehung des Menschen mit der Natur wird als »reale Solidaritit«
bezeichnet, die »die Sachen direkt mit den Personen, aber nicht die
Personen untereinander [verbindet]« (ebd.: 157). Reale Solidaritit ist
eine »negative Solidaritit«, weil sie keine soziale Integration leistet.
Soziale Solidaritit dagegen integriert den Menschen in die Gesell-
schaft und wird deshalb »positive Solidaritit« genannt (ebd.: 169f.).
Durkheim unterscheidet weiterhin zwei Typen der positiven Solidari-
tit: mechanische und organische Solidaritit. Mechanische Solidaritit
verbindet das Individuum unmittelbar mit der Gesellschaft: »Die Soli-
daritit, die aus den Ahnlichkeiten entsteht, erreicht ihr Maximum,
wenn das Kollektivbewufitsein unser ganzes Bewufitsein genau deckt
und in allen Punkten mit ihm tbereinstimmt: aber in diesem Augen-
blick ist unsere Individualitit gleich Null« (ebd.: 181f.). Das Individu-
um gehort dann der Gesellschaft wie ein »Ding« an (Durkheim 1996:

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | II

100). Organische Solidaritit hingegen entsteht durch die soziale Ar-
beitsteilung. Dies setzt voraus, dass die Individuen »sich untereinan-
der unterscheiden. [...] Das Kollektivbewuftsein muf also einen Teil
des Individualbewuftseins frei lassen, damit dort spezielle Funktio-
nen entstehen, die es nicht regeln kann. Je grofler diese Region [des
Kollektivbewufltseins; CP] ist, um so groRer ist die Kohision, die aus
dieser Solidaritit entspringt« (Durkheim 1977: 171f)). Mechanische
und organische Solidaritit konnen zwar in der sozialen Wirklichkeit
nebeneinander existieren. Konzeptionell bilden sie jedoch gegensitzli-
che Pole. Im Prozess der sozio-kulturellen Ausdifferenzierung dringt
die organische Solidaritit in jede soziale Beziehung ein und dringt die
mechanische Solidaritit an den Rand der alltiglichen sozialen Ver-
hiltnisse (ebd.: 222ff.). So 16st beispielsweise die industrielle Arbeit
das Handwerk ab, ohne es véllig zu ersetzen. Das Handwerk existiert
weiter, aber eben nicht mehr als dominierende Form der Arbeit, son-
dern eher als Relikt, als hoch spezialisierte Arbeit oder (hiufig tradi-
tionelles) Kunsthandwerk.

Wie schlieRt Bourdieu an diese Uberlegungen an? Er spricht zwar
nicht explizit von »Solidaritit«, doch er greift Durkheims Schema auf,
um es zu erweitern: Bourdieu sieht nicht nur eine funktional-quanti-
tative Differenz, die zwischen den archaischen Gesellschaften der
mechanischen Solidaritit und den modernen Gesellschaften der orga-
nischen Solidaritit besteht. Er verweist vielmehr auch auf eine qualita-
tive Differenz von Solidaritit: Der Differenzierungsprozess der mo-
dernen Gesellschaft produziert danach nicht nur funktional die Dis-
tribution und Spezialisierung der sozialen Akteure in die verschie-
denen gesellschaftlichen Bereiche, sondern er hat dariiber hinaus
auch eine Ungleichheit zwischen diesen Akteuren zur Folge. Diese
tibernehmen nicht nur immer mehr gesellschaftliche Funktionen,
sondern sie entwickeln auch eine spezifische Identitit und entspre-
chend differenzierte Verhaltensweisen: »So kann man beobachten,
Durkheim hat immer wieder daran erinnert, daf soziale Universen,
die bei uns differenziert sind (wie Religion, Kunst, Wissenschaft),
urspriinglich, das heifst in den archaischen und auch noch in vielen
vorkapitalistischen Gesellschaften, noch undifferenziert sind, so dafl
man dort eine Polysemie und Multifunktionalitit [...] des menschli-
chen Verhaltens beobachtet« (Bourdieu 1998: 148). Die im Zeitalter

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | BOURDIEU LESEN

der organischen Solidaritit produzierten Differenzen diirfen dann
nicht als neutrale Differenzen begriffen werden, sondern als Unter-
schiede im eingangs genannten Sinne. Der Begriff »Unterschied«
verweist also auf den Differenzierungsprozess der modernen Gesell-
schaften. Zur weiteren Erliuterung des Differenzierungsprozesses
greift Bourdieu auf den Begrift des »Zwangs« bei Durkheim zuriick,
den dieser als Apriori seiner Soziologie wihlte. Er kennzeichnet auch
Durkheims Solidarititsbegriff.

Zwang

Mit Zwang bezeichnet Durkheim den unilateralen Einfluss von Ele-
menten der Gesellschaft (von Glaube, sozialer Praxis, kollektiven Vor-
stellungen, Gewohnheiten usw.) auf die Individuen (vgl. Durkheim
1996: XXI-XXII). Zwang ist die Grundform der »Macht« der sozialen
Solidaritit und im Allgemeinen die soziale Kraft der Gesellschaft
gegeniiber den Individuen: »Die erste Macht, die sich die Menschen
als solche vorgestellt haben, scheint also die Macht gewesen zu sein,
die die Gesellschaft iiber ihre Mitglieder ausiibt. Die Uberlegung be-
stitigt dieses Ergebnis der Beobachtung. Man kann in der Tat zeigen,
warum uns dieser Begriff der Macht, der Wirksambkeit, der titigen
Kraft aus keiner anderen Quelle gekommen sein kann« (Durkheim
1981: 489f.). Bourdieu nimmt diese Konzeption des Zwangs auf, um
zu erkliren, wie der Unterschied als Differenzierungsprinzip eine
Sozialordnung schaftt, die die individuellen Wahrnehmungskatego-
rien und die sozialen Kategorien harmonisiert: »Sichtbar wird hier,
welchen entscheidenden Beitrag zur Wahrung der etablierten Sozial-
ordnung der von Durkheim bezeichnete >logische Konformismus«
leistet, d.h. die wechselseitige Abstimmung der Kategorien zur Wahr-
nehmung der sozialen Welt, die, angepaflt den Teilungen und Gliede-
rungen der herrschenden Ordnung (und damit den Interessen der
iiber sie Herrschenden) und gemeinsames Gut aller gleichsinnig
strukturierten Bewufdtseine, sich mit allem Schein objektiver Notwen-
digkeit aufzwingen« (Bourdieu 1982: 7735).

Dieser Konformismus ist jedoch nicht nur ein logischer, wie er
von Durkheim aufgefasst wurde. Er ist nicht nur das blof8 funktionale
Ergebnis der Sozialordnung, das durch den Differenzierungsprozess

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | I3

in den modernen Gesellschaften institutionalisiert wird. Er schafft
auch Unterschiede, indem der gesellschaftliche Zwang, den er voraus-
setzt, nicht von allen in gleicher Weise, sondern unterschiedlich er-
lebt, hingenommen und ausgeiibt wird (Bourdieu 1998: 116ff.). Da-
rum geniigt es Bourdieu nicht, von »logischem Konformismuse, d.h.
von einer nur funktionalen Anpassung der sozialen Akteure an den
gesellschaftlichen Differenzierungsprozess und die durch ihn produ-
zierte Sozialordnung zu sprechen, sondern er betont zudem einen
sozio-logischen Konformismus der Anpassung an den Prozess der
gesellschaftlichen Unterschiede.

So kann Bourdieu dank der Durkheim’schen Begriffe »Solidari-
tit« und »Zwang« den Unterschied als Differenzierungsprozess — und
im Allgemeinen: als Beziehungsprinzip der modernen Gesellschaft —
konzipieren, indem er funktional-quantitative und qualitative soziale
Differenzierung zusammendenkt, was Durkheim so nicht vermochte.
Den Grund dafiir sieht Bourdieu in Durkheims metaphysischer Kon-
zeption von Gesellschaft, die er einer Kritik unterzieht. Ziel seiner
Kritik ist es, den Begriff »Unterschied« in Bezug auf die Praxis zu
konzipieren und damit die eigene erkenntnistheoretische Perspektive
von derjenigen Durkheims abzusetzen. Bourdieu sucht also nach
einer pragmatischen Fassung seines Begriffs des Unterschieds.

Konkrete Gesellschaft als Praxis der Unterschiede

Zu Anfang der Reflexiven Anthropologie (Bourdieu/Wacquant 1996a)
definiert Bourdieu — ganz im traditionellen Sinne Auguste Comtes
und Emile Durkheims — Soziologie als die Wissenschaft der Gesell-
schaft. Die »Gesellschaft« ist der Topos im Denken Durkheims, aus
dem die Ideen des Kollektivs sui generis, der Gruppen, und der Bezie-
hungen zwischen Individuen entstehen. »Wenn wir [...] die Natiirlich-
keit des sozialen Lebens behaupten, so geschieht das nicht deshalb,
weil wir dessen Quelle in der Natur des Individuums finden, sondern
weil es unmittelbar aus dem kollektiven Sein abzuleiten ist, das an
sich ein Wesen sui generis darstellt« (Durkheim 1976: 203).> Trotz
seiner Affinititen zu den Werken von Rousseau und Montesquieu,
iiber die er seine lateinische Dissertation geschrieben hat (1892), be-
tonte Durkheim, dass die Gesellschaft weder auf einem Konsens

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

I4 | BOURDIEU LESEN

beruht noch das Ergebnis der Verschrinkung individueller Willen
oder Interessen ist (Durkheim 1996: 180), sondern vielmehr als Idee
zu begreifen sei: »Sie ist nur in dem Mafle wirklich, als sie einen Platz
im menschlichen Bewufitsein einnimmt« (Durkheim 1981 469).
Nach der Auffassung Durkheims hat die Gesellschaft eine unmittelba-
re und zwingende Kraft, die einseitig auf die Menschen wirkt. Diese
Konzeption der Ubermacht der Gesellschaft iiber die Individuen wird
in der Tradition der Soziologie allgemein als holistisch bezeichnet.
Der Holismus Durkheims gilt als »Soziologismus«.* Von diesem
Soziologismus setzt Bourdieu sich ab.

Wie Durkheim versteht auch Bourdieu unter dem Objekt der
Soziologie die »Gesellschaft«, aber er formuliert an diesem Punkt eine
grundsitzliche Kritik. Nehmen wir an, so Bourdieu, dass die Gesell-
schaft, wie Durkheim sie konzipiert, die zwingende Substanz ist, die
jeder in sich tragen muss. Wenn also die Gesellschaft an sich schon
wirkend ist und soziale Differenzierung selbsttitig produziert, dann
wire ein Beziehungsbegriff, wie der der Solidaritit, und im Allgemei-
nen ein Beziehungsprinzip, das soziale Differenzierung erkliren
koénnte, tiberfliissig. Dann aber verléren die beiden Begriffe der me-
chanischen und der organischen Solidaritit ihre theoretische raison
d’étre und ihre Produktivitit fiir die soziologische Erkenntnistheorie.
Und im gleichen Zuge wiirde das Beziehungsprinzip der sozialen
Differenzierung auf eine blofle Tatsache der Entwicklung moderner
Gesellschaften reduziert.

Das hat zwei Folgen: Erstens kann die Soziologie Durkheims die
sozialen Phinomene nicht unter Beriicksichtigung ihrer Beziehungen
in der Wirklichkeit begreifen’, sondern nur unter dem »ewigen Ge-
setz« der Allgemeinwirkung einer metaphysischen Gesellschaftsidee
(vgl. Bourdieu 1993: 91). Und zweitens ist die Erkenntnistheorie
Durkheims zu einem naiven Realismus gezwungen, der sich, »statt
bei den Relationen anzusetzen, an die Realititen hilt, in denen diese
sich auf der Erscheinungsebene manifestieren« (Bourdieu 1998: 28).
Die Wirklichkeit, die uns als reale Wirklichkeit gilt, ist jene, die aus
den Beziehungen der Akteure entsteht. Gesellschaft ist darum fiir
Bourdieu nur als konkrete Gesellschaft moglich, d.h. als praktische
Konstruktion aufeinander bezogener sozialer Akteure (ebd.: 99).

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | I§

Konstruktion praktischer Unterschiede

Die Unterschiede und die sozial-individuellen Identititen und Diffe-
renzen, auf die der Begriff »Unterschied« verweist und die er mitein-
ander verbindet, entstehen also nicht aus einem als a priori gesetzten
Kollektiv. Sie hingen vielmehr von den Konstruktionsprozessen der
sozialen Akteure ab, in denen sie als praktische Unterschiede erst
produziert werden. Ansonsten blieben die Begriffe »Unterschieds,
»Identitit« und »Differenz« blofe soziologische Artefakte, etwas,
das nur im Kopf der Soziologen existiert, ohne Bezug auf alltigliche
Beziehungen, auf existierende Individuen oder Gruppen (Bourdieu
1998: 50).° Bourdieu kritisiert die methodologische Auffassung
Durkheims, die sozialen Tatbestinde als »Dinge« zu behandeln, weil
auf diese Weise die praktische Konstruktion der Unterschiede verfehlt
wiirde: »Die berithmte Vorschrift Durkheims, >soziale Tatsachen wie
Dinge [zu] behandeln, enthilt ihre eigene Negation: Es liegt auf der
Hand, daf} es unnétig wire, mit groflem Getose ein solches methodo-
logisches Manifest zu verkiinden, wiirde die Alltagswahrnehmung,
selbst eine soziale Tatsache und zugleich an der Hervorbringung der
sozialen Tatsache beteiligt, tatsichlich die sozialen Tatbestinde so
behandeln, wie die Wissenschaft es wiinscht« (Bourdieu 1982: 398f,,
Fufnote 30).

»Die sozialen Tatbestinde so behandeln, wie die Wissenschaft es
wiinscht«, bedeutet nach Bourdieu, die sozialen Tatsachen als prakti-
sche Konstruktionen zu verstehen und diese Konstruktionen unter dem
Beziehungsprinzip des Unterschieds zu begreifen, d.h. in der Verbin-
dung von Identititen und Differenzen. Damit argumentiert Bourdieu
jenseits des Dualismus zwischen einer objektiven und einer subjekti-
ven erkenntnistheoretischen Ebene. Diesen Dualismus zu iiberwin-
den, nennt er die »wichtigste Absicht« seiner Arbeit (Bourdieu 1992b:
137). Die soziale Konstruktion der Wirklichkeit’ bedeutet, dass die
subjektiven Eigenschaften von Individualitit objektive Differenzen
in den praktischen Beziehungen schaffen (siehe unten Kapitel 2), und
dass diese objektiven Differenzen wiederum die subjektiven Identiti-
ten strukturieren. Zum Beispiel hingt die Bedeutung des Wortes
»Wasser« nicht von der chemischen Synthese von Wasserstoff und
Sauerstoff ab, sondern vom Gebrauch dieses Wortes in unseren alltig-

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | BOURDIEU LESEN

lichen sozio-kulturellen Verhiltnissen. Die Objektivitit von »Wasser«
wirkt in unserem Sprachgebrauch mit unserer Subjektivitit zusam-
men. Sie verbindet sich mit der subjektiven Erfahrung des Wassers,
und die daraus entstehende Bedeutung kann von Fall zu Fall unter-
schiedlich sein. Jeder weif} eben, was ihm »Wasser« eigentlich bedeu-
tet. Objektivitit und Subjektivitit sind also nur in praktischen Bezie-
hungen der sozialen Akteure méglich und verstindlich, d.h. fiir Bour-
dieu: in gemeinsam konstruierten Unterschieden begriindet.

Relationale Wahrheit

Nach Durkheims Auffassung werden Individuen und Gruppen von
einer transzendentalen Gesellschaft beherrscht — verstanden als ein
Sammelbecken der sozio-kulturellen Kategorien, mittels derer sie die
Welt begreifen und klassifizieren. Das »Kollektivgefithl« enerviert
individuelles Bewusstsein »spontan« und von »auflen« und gibt das
Material und die Elemente vor, um soziales Leben konkret zu gestal-
ten (Durkheim 1976: 157ff.). Diese enervierende »Kraft« der Gesell-
schaft (Durkheim 1981: 493ff.) lisst Bourdieu nicht mehr in der meta-
physischen Figur der Gesellschaft entstehen. In seiner Konzeption
griindet sie vielmehr in der praktischen Konstruktion sozialer Unter-
schiede, die die subjektiven Mentalstrukturen mit der Objektivitit
menschlicher Beziehungen vermittelt: »Dies ist die Grundlage der
spezifischen Ontologie der sozialen Gruppen (Familien, Ethnien oder
Nationen): Da sie sowohl in die Objektivitit der sozialen Strukturen
als auch in die Subjektivitit der objektiv auf diese abgestimmten men-
talen Strukturen eingegangen sind, prisentieren sie sich der Erfah-
rung, obgleich sie das Produkt von Konstruktionsakten sind, [...] mit
der Undurchlissigkeit und Widerstindigkeit von Dingen« (Bourdieu
1998: 129). So bestimmt z.B. die Familie als soziale Gruppe die sub-
jektive Idee von Familie; diese Idee wiederum bestimmt die konkrete
Existenz und die praktische Relevanz der sozialen Gruppe Familie fiir
die Akteure (vgl. Bourdieu 1998).

Damit bricht Bourdieu mit dem Wahrheits-Korrespondenz-
Verhiltnis zwischen Ideen und Wirklichkeit, das Durkheim anhand
der aristotelischen Logik noch verteidigte (Durkheim 1981: 196ff.).
Weder gleicht das Wort der Sache, noch erschafft es sie. Die Soziolo-

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 17

gie Bourdieus interessiert sich nicht mehr fiir die Wahrheit der Worter
und ihre Korrespondenz zur Wirklichkeit, sondern fiir die konstruier-
ten Bedeutungen der Wirklichkeit, deren Wahrheit in diesem Kons-
truktionsprozess selbst liegt (vgl. Bourdieu 1990). Die Korrespondenz
der Bedeutungen liegt also im gesellschaftlichen Beziehungsprinzip
des Unterschieds. Wenn die Akteure sich durch Unterschiede aufein-
ander beziehen, dann produzieren sie dabei immer auch Sinn. Der
Begriff »Unterschied« setzt also zugleich Sinn in der praktischen
Konstruktion der Gesellschaft voraus. An diesem Punkt greift Bour-
dieu auf das Werk Max Webers zuriick. 8

Max Weber

Das soziologische Werk Webers unterscheidet sich von der Soziologie
Durkheims in einem zentralen Punkt. Nach Weber zielt die Grund-
frage der Soziologie auf das Handeln: »Soziologie [...] soll heiflen: eine
Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und da-
durch in seinem Ablauf und seinen Wirkungen ursachlich erkliren
will« (Weber 1972: 1). Handeln definiert Weber als »menschliches
Verhalten (einerlei ob dufleres oder innerliches Tun, Unterlassen oder
Dulden) [...], wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm
einen subjektiven Sinn verbinden« (ebd.; Hervorhebung im Original).
Mit seiner Definition von Soziologie macht Weber deutlich, dass diese
nicht mit einer Idee der Gesellschaft zu beginnen habe, sondern mit den
handelnden Akteuren, und zwar mit den Individuen, »da diese allein
fiir uns verstindliche Trager von sinnhaft orientiertem Handeln sind«
(ebd.: 6). Die Soziologie Webers wird deshalb auch als >methodologi-
scher Individualismus< bezeichnet.® Mit der Definition von »Han-
deln« prizisiert Weber das Objekt soziologischer Untersuchung. Seine
verstehende Soziologie interessiert sich fiir den »subjektiven« Sinn,
den die Akteure mit ihrem Handeln verbinden. Was bedeutet in die-
sem Zusammenhang Sinn?

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | BOURDIEU LESEN

Sinn zwischen Erkenntnistheorie und Praxis

Weber versteht unter Sinn eine Kategorie der soziologischen Erkennt-
nistheorie und einen Tatbestand der Praxis, den er auf die Subjektivi-
tit der Akteure bezieht. Er verweist damit auf Phinomene, die entwe-
der »typische« oder »tatsichliche« Erscheinungen vom »subjektiv
gemeinten Sinn« im Kern des Handelns sind (Weber 1972: 1f.). Weber
will damit nicht sagen, dass der Soziologe nach einem »objektiv >rich-
tigen< oder einem metaphysisch ergriindeten >wahren< Sinn« suchen
soll (ebd.). Seine Aufgabe liege vielmehr darin, diesen subjektiven
Sinn des Handelns zu verstehen und zu deuten: »Wir verlangen die
Interpretation auf den >Sinn«< des Handelns hin« (Weber 1988: 6g).
Wie soll diese Interpretation durchgefiihrt werden?

Nach Weber muss zunichst klar zwischen einer erkenntnistheore-
tischen Konzeption vom Sinn des Handelns und der praktischen Er-
scheinung dieses Sinns unterschieden werden. Auf der Ebene der
Erkenntnistheorie ist Handeln verstehbar, weil und insofern es einen
Sinn hat. Auf der Ebene der Praxis ist der Sinn des Handelns in seiner
Totalitit jedoch schwer zu begreifen und keineswegs immer voll-
kommen verstindlich. »Verstehbare und nicht verstehbare Bestandtei-
le eines Vorgangs sind oft untermischt und verbunden« (Weber 1972:
2). Sie unterscheiden sich nach der »Evidenz des Verstehens« (ebd.).
Nach Weber sind die verstindlichsten Handlungen diejenigen, die der
Wissenschaftler als rationale Handlungen rekonstruieren kann. Diese
Rekonstruktion setzt voraus, dass das Handeln Zwecke hat, die die
Akteure mit verschiedenen Mitteln zu erreichen suchen. »Jede Deu-
tung eines derart rational orientierten Zweckhandelns besitzt — fiir das
Verstindnis der angewendeten Mittel — das Hochstmafl von Evidenz«
(ebd.). Handeln, das nicht nach diesem Muster der Zweckrationalitit
verstandlich ist, ist entweder wertrationales, affektuelles oder traditio-
nelles Handeln, dessen »Sinnzusammenhinge [...] am iibersehbarsten
als >Ablenkungen< von einem konstruierten rein zweckrationalen
Verlauf desselben erforscht und dargestellt« (ebd.) werden kénnen.
Weber begreift diese Pluralitit des Sinns von Handeln, die Pluralitit
von Handeln selbst und die verschiedenen Weisen des Verstehens
vom Sinn des Handelns als dessen »Sinnzusammenhinge«, »deren
Verstehen wir als ein Erkliren des tatsichlichen Ablaufs des Handelns

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | IQ

ansehen« (ebd.: 4). Die Erklirung des Soziologen muss darum den
Sinnzusammenhang erfassen, in den »ein aktuell verstindliches
Handeln hineingehort« (ebd.).

Webers Frage ist also nicht: Was ist Sinn?, sondern: Wie kann der
Sinn des Handelns soziologisch konzipiert werden? Auch Bourdieu
fragt nicht danach, was Sinn »objektiv« bedeutet. Seine Konstruktion
von Sinn fillt jedoch anders aus als die Webers.

Subjektiver Sinn und praktischer Sinn

Wenn Weber von subjektivem Sinn spricht, verweist er nicht auf den
psychologischen Sinn des Handelns, sondern auf Handlungsmotive
und -griinde. »Motiv« heifdit bei Weber »ein Sinnzusammenhang,
welcher dem Handelnden selbst oder dem Beobachtenden als sinnhaf-
ter >Grund« eines Verhaltens erscheint« (Weber 1972: 5). Als erkennt-
nistheoretische Kategorie verweist Sinn allgemein auf die »einzelnen
Personen, die zweckrational, bewusst oder unbewusst, nach Werten
oder Affekten usw. handeln (ebd.: 6). Der Soziologe muss Begriffe
konstruieren, die sinnadiquat sind. Dafiir muss er Handeln so konzi-
pieren, als ob es »tatsichlich bewufit sinnorientiert verliefe« (ebd.: 11).
Jedoch: Ein »wirklich effektiv, d.h. voll bewufst und klar, sinnhaftes
Handeln ist in der Realitit stets nur ein Grenzfall« (ebd.: 10).
Bourdieu wiirde dieser Position Webers zunichst zustimmen.
Auch fur ihn sind den Akteuren Sinn und Zwecke ihres Handelns
selten voll bewusst. »Der Logozentrismus und Intellektualismus der
Intellektuellen [...] haben die Einsicht verhindert, daf$ wir Menschen,
laut Leibniz, »in Dreiviertel unserer Handlungen Automaten sind<«
(Bourdieu 1982: 740). Aber dieser Tatbestand hat nicht nur mit der
Komplexitit und der Vielfalt von Sinn oder mit der Pluralitit des
Handelns zu tun. Nach Bourdieu ist er primir in der praktischen
Situation der Akteure begriindet. Damit kritisiert Bourdieu die indivi-
dualistische Erkenntnistheorie Webers, dessen Trennung zwischen
Sinn und Handeln, mit der Handeln von Verhalten unterschieden
wird, er nicht nachvollzieht. Fiir Bourdieu sind Sinn und Handeln
vielmehr gleichermafen »praktisch« — die Akteure »stehen nicht wie
Subjekte vor einem Objekt [...]; sie sind, wie man so sagt, ganz bei der
Sache (ganz bei dem, was sie zu tun haben): Sie sind prisent fiir das,

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | BOURDIEU LESEN

was zu kommen hat, zu tun ist, was ihre Sache (griechisch pragma)
ist, ein unmittelbares Korrelat der Praxis (praxis), das keine gedankli-
che Setzung, kein planvoll ins Auge gefafites Mogliches ist, sondern
etwas, das angelegt ist in der Gegenwart des Spiels« (Bourdieu 1998:
144).

Mit dem Wort »Spiel« verweist Bourdieu auf die verschiedenen
Bereiche der sozialen Wirklichkeit (»die sozialen Universen«; ebd.:
146), in denen die Akteure Sinn entwickeln. Er spricht darum nicht
von subjektivem Sinn, sondern vom »Sinn fiir das Spiel« (ebd.: 148).
»Die Akteure, die um der jeweiligen Ziele willen aufeinander ein-
schlagen, kénnen von diesen Zielen besessen sein. Sie konnen fiir
diese Ziele zu sterben bereit sein, unabhingig von jedem Gedanken
an finanzielle, karrierebezogene oder sonstige spezifische Profite«
(ebd.: 1477f.). Damit betont Bourdieu, dass »Sinn« zwar auch »subjekti-
ver Sinn« bedeutet, aber nicht auf den Akteur bezogen werden soll,
sondern auf dessen konkrete soziale Situation in der Gesellschaft, d.h.
in den Spielen, an denen er teil hat, zu suchen sei. Sinn wird verstan-
den als ein »erworbenes Priferenzensystem, ein System von Wahr-
nehmungs- und Gliederungsprinzipien [...], von dauerhaften kogniti-
ven Strukturen [...] und von Handlungsschemata, von denen sich die
Wahrnehmung der Situation und die darauf abgestimmte Reaktion
leiten 1aft« (ebd.: 41). Erkenntnistheoretisch ldsst er sich als »Praxis-
sinn« definieren.

Praktischer Sinn und sinnhafte Unterschiede

Durch die Konzeption des »praktischen Sinns« setzt Bourdieu das Ziel
seiner Erkenntnistheorie von derjenigen Webers ab. Nach Weber soll
die Untersuchung tiber Sinn ein Klassifikationssystem von Sinn und
Handeln ergeben, aus dem sich eine soziologische Begrifflichkeit
entwickeln lisst. Weber versucht, eine »Ausdrucksweise zu formulie-
ren, was jede empirische Soziologie tatsichlich meint, wenn sie von
den gleichen Dingen spricht« (Weber 1972: 1). Wo Weber eine Be-
griffsklirung im Dienste einer soziologischen Kasuistik des Sozialen
schaffen will, zielt Bourdieu darauf ab, eine Art von »Psychoanalyse
des Sozialen« (Bourdieu 1982: 31; 1993: 277) anzubieten. Die soziologi-
sche Erkenntnistheorie soll dazu dienen, »verborgene und manchmal

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 21

verdringte Dinge« aufzudecken (Bourdieu 1993: 20). Mit Hinweis auf
Gaston Bachelard sagt Bourdieu: » Wissenschaft gibt es nur vom
Verborgenen«« (ebd.: 22). Er stimmt Weber darin zu, dass die sinnhaf-
ten und sinnfremden Komponenten des Handelns — also die einer
verstehenden Soziologie greifbaren bzw. nicht greifbaren subjektiven
Elemente des Handelns — im Handeln vermischt sind. Der »prakti-
sche Sinn« bei Bourdieu setzt dies ebenfalls voraus. Aber dieser Be-
grift soll nicht zur Klarung der Sprache der Soziologie fiithren, son-
dern zur Klirung der Sprache der Praxis. »Sie [die Soziologie; CP]
verweist auf die objektiven Bedingungen, die vereinigt sein miissen,
damit diese oder jene soziale Praktik wirksam werden kann. [...] Sie
darf nicht vergessen, dafy, damit das Ganze funktioniert, der Akteur
glauben muf, selbst Prinzip der Wirksamkeit seines Handelns zu
sein« (ebd.: 32). Hier findet sich wieder, was mit dem Ausdruck »Sinn
fiir das Spiel« gemeint war. Der Sinn entsteht aus den sozialen Bezie-
hungen. Er ist ein Konstrukt von Akteuren, die aufeinander und auf
gesellschaftliche Bereiche bezogen sind. Diesen Praxissinn kann der
Soziologe begreifen, wenn seine erkenntnistheoretische Konstruktion
die Prinzipien und Bedingungen der Konstruktionsarten (auf einer
individuellen Ebene) und der Formen dieser gemeinsamen Konstruk-
tion (auf einer gesellschafilichen Ebene) erfasst. Der praktische Sinn
entsteht in der Beziehung zwischen der sozialen Identitit und den
Differenzen der Akteure, d.h. in ihren Unterschieden, deren Wirkung
durch die Konstruktion der sozialen Wirklichkeit Sinn erhilt. Das
methodologische Interesse der Soziologie liegt also nicht in der ver-
stehenden Rekonstruktion der Motivationen und Griinde des Han-
delns, sondern im Begreifen des praktisch-sinnhaften Bezugs der
individuellen und sozialen Unterschiede sowie der Prinzipien ihrer
Strukturierung, auf denen die Konstruktion der Gesellschaft beruht.
Die aufgezeigten Differenzen bedeuten jedoch nicht, dass Bour-
dieu sich von Weber vollstindig entfernt hat. In einem wichtigen
Punkt stimmt er dessen methodologischem Programm zu: Auch
Bourdieu geht davon aus, dass der Soziologe seine Erkenntnistheorie
anhand empirischer Analysen und statistischer Modelle verifizieren
muss, um zu priifen, ob sie die Erfahrung sozialer Akteure addquat
begreifen lisst. Wie Weber™ verfolgt auch Bourdieu im Rahmen
seiner Typenmethodologie eine wissenschaftlich-kritische Konstruk-

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | BOURDIEU LESEN

tion sozialer Praxis: »Konstruiert man den sozialen Raum, diese un-
sichtbare, nicht herzeigbare und nicht anfaflbare, den Praktiken und
Vorstellungen der Akteure Gestalt gebende Realitit, gewinnt man
damit zugleich auch die Moglichkeit, theoretische Klassen von grofit-
moglicher Homogenitit in bezug auf die beiden Hauptdeterminanten
der Praktiken und aller sich aus ihnen ergebenden Merkmale zu kon-
struieren. [...] Eben diese Trennschirfe der Klassifikation aber birgt die
Gefahr, daf man theoretische Klassen, fiktive Gruppierungen, die nur
auf dem Papier bestehen, kraft einer im Kopfe gefillten Wissenschaft-
lerentscheidung als reale Klassen wahrnimmt, als reale, in der Realitit
als solche bestehende Gruppen« (Bourdieu 1998: 23).

Mit dieser Konzeption der soziologischen Erkenntnistheorie be-
hilt Bourdieu eine grundsitzliche Inspiration Webers bei: Es gibt kein
unmittelbares Verhiltnis zwischen der Analyse des Soziologen und
der Wirklichkeit. Der Soziologe muss jedoch, so Bourdieu, ein Ins-
trumentarium entwickeln, das ihm erlaubt, ein >Bild« der Gesellschaft
zu konstruieren, das nicht nur wissenschaftlich tiberzeugt, sondern
gleichzeitig Moglichkeiten politischer Praxis aufzeigt. »Indem man
bewuflt mit der Logik der sozialen Welt spielt, kann man die Méglich-
keiten sich ereignen lassen, die in dieser Logik nicht angelegt schei-
nen. Wirkliches politisches Handeln besteht darin, sich der Kenntnis
des Wahrscheinlichen zu bedienen, um die Chancen des Moglichen
zu vergroflern« (Bourdieu 1993: 45).

Diese Auseinandersetzung mit Webers Theorie des Sinns bereitet
den Weg firr Bourdieus Beschiftigung mit der Sozialphilosophie von
Marx, aus der heraus er die normative Eigenschaft seines Begriffs
»Unterschied« als Bezeichnung einer Machtbeziehung zwischen Iden-
titit und Differenz entwickelt.”

Karl Marx

Marx konzipiert Macht in sozial-anthropologischer Perspektive als
Fihigkeit des Menschen, nicht nur »dies und jenes zu meiden, son-
dern »seine wahre Individualitit geltend zu machen« (Marx 1972a:
138). Diese Fihigkeit ist jedoch abhingig von der Entwicklung sozialer
Machtverhiltnisse: »Wenn der Mensch von Natur gesellschaftlich ist,

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED



https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 23

so entwickelt er seine wahre Natur erst in der Gesellschaft, und man
mufl die Macht seiner Natur nicht an der Macht des einzelnen Indivi-
duums, sondern an der Macht der Gesellschaft messen« (ebd.). We-
sentlich ist hier die Rolle der Arbeitsteilung, die fiir Marx Bedingung
der Differenzierung der Gesellschaften ist und als »eine der Haupt-
michte der bisherigen Geschichte« (Marx 1969: 46) gilt. Marx ver-
steht Arbeitsteilung jedoch nicht wie Durkheim als funktionalen Dif-
ferenzierungsprozess der Gesellschaften innerhalb des Kontinuums
von mechanischer und organischer Solidaritit. Fiir ihn liegt die Ar-
beitsteilung in der praktischen Auseinandersetzung des Menschen
mit der Natur begriindet. Die erste Form der Arbeitsteilung ist dieje-
nige zwischen den Geschlechtern. Sobald aber die Menschen begin-
nen, ihre Lebensmittel zu produzieren, entwickeln sie auch die Pro-
duktivkrifte. Jede qualitativ neue Produktivkraft fithrt zu einer neuen
Ausbildung der Arbeitsteilung. Damit gehen nicht nur funktionale
Ungleichheiten einher, sondern daraus entstehen auch soziale Un-
gleichheiten und Machtverhiltnisse, die sich in der Entwicklung von
Eigentums- und schlieflich von Klassenverhiltnissen niederschlagen.

Von der sozialen Macht zum Kampf

Marx begreift diesen Prozess als dialektische Entwicklung im Wider-
spruch zwischen den Produktivkriften und den Produktionsverhilt-
nissen. Durch die Erfahrung ihrer Klassenlage werden sich die unter-
driickten Klassen der Widerspriiche der Arbeitsteilung bewusst. Sie
geraten in Bewegung zum Kampf gegen die soziale Macht: »Freier
und Sklave, Patrizier und Plebejer, Baron und Leibeigener, Zunftbiir-
ger und Gesell, kurz, Unterdriicker und Unterdriickte standen in
stetem Gegensatz zueinander, fithrten einen ununterbrochenen, bald
versteckten, bald offenen Kampf, einen Kampf, der jedesmal mit einer
revolutiondren Umgestaltung der ganzen Gesellschaft endete oder mit
dem gemeinsamen Untergang der kimpfenden Klassen« (Marx/
Engels 1972c: 462).

In der modernen Gesellschaft, die geprigt ist von dem durch die
industrielle Revolution verursachten Antagonismus zwischen der
besitzenden Klasse der Bourgeoisie und dem besitzlosen »modernen
Proletariat« (Marx 1972b: 141), gewinnt dieser Kampf eine besondere

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | BOURDIEU LESEN

Bedeutung. Der Kampf des Proletariats gegen die Bourgeoisie zielt auf
eine kommunistische Ordnung, in der »die Arbeit nicht mehr in Kapi-
tal, Geld, Grundrente, kurz, in eine monopolisierbare gesellschaftliche
Macht verwandelt werden kann, d.h. [...] wo das personliche Eigentum
nicht mehr in biirgerliches umschlagen kann« (Marx 1972c: 477).
Dieser Kampf wird zu einem »Kampf ums Daseink, in dem »die Lei-
tung der gesellschaftlichen Produktion und Verteilung der dazu unfi-
hig gewordenen herrschenden Kapitalistenklasse abgenommen und
der produzierenden Masse iibertragen wird« (Engels 1962: 565f.).
Kampfe entwickeln sich des Weiteren nicht nur zwischen Bourgeoisie
und Proletariat, sondern auch innerhalb der Bourgeoisie selbst, da
deren Reichtum nicht nur »unter Schaffung eines stets wachsenden
Proletariats«, sondern auch »unter fortgesetzter Vernichtung des
Reichtums einzelner Glieder dieser Klasse« (Marx 1971: 141) erzeugt
wird.

Bourdieu folgt der Marx’schen These eines permanenten gesell-
schaftlichen Kampfes. Auch er begreift die soziale Wirklichkeit als ein
Verhiltnis dauernder Auseinandersetzungen: »Gegenstand der So-
zialwissenschaft ist eine Wirklichkeit, die alle individuellen und kol-
lektiven Kampfe umfafit, welche die Wirklichkeit bewahren oder ver-
indern wollen« (Bourdieu 1987: 258). Aber dieser Kampf ist fiir Bour-
dieu nicht nur durch die 6konomische Lage gesellschaftlicher Klassen
bedingt.

Kampf um Unterscheidung

Bei Marx und Engels wird der Arbeitsteilung ein exklusiv 6konomi-
scher Sinn zugeschrieben, indem sie als 6konomische Spezialisierung
aufgefasst wird, bewirkt durch die produktiven Titigkeiten der Men-
schen und durch die Ausbildung des Besitzes von Produktionsmitteln.
Die darin von Individuen und Klassen entwickelten Interessen verste-
hen Marx und Engels als sozio-6konomisch motiviert.

Bourdieu konzipiert die Logik des Kampfes zunichst sehr dhnlich:
Der gesellschaftliche Kampf existiert, weil es Klassen gibt, die die so-
ziale Macht besitzen und sich andere Klassen unterwerfen. Aber vom
Kampf sind nicht nur antagonistische Klassen betroffen, sondern alle
Individuen und alle sozialen Gruppen der Gesellschaft. Denn Bour-

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 25

dieu konzipiert soziale Macht nicht nur als sozio-6konomische Macht,
sondern als gesellschaftliche Macht. Weiterhin: Die Macht ist zwar
eine soziale Macht — und ist damit nahe beim sozial-anthropologi-
schen Konzept von Marx; sie ist aber gleichzeitig eine Macht der Ein-
zelnen, sich von den anderen Akteuren zu unterscheiden und diese
Unterscheidung gesellschaftlich bedeutend zu machen (vgl. Bourdieu
1987: 249). Die Dynamik des gesellschaftlichen Kampfes wird nicht
mehr im Skonomischen Primat von Besitzenden/Besitzlosen gedacht,
sondern im gesellschaftlich umkimpften Privileg der Definitions-
macht der sozial-individuellen Unterschiede ausgemacht. Obwohl
Bourdieu keine explizite Definition von Macht formuliert, findet er
den Kern des Begriffs im Unterschied: Macht besteht darin, die eigene
Differenz in der Gesellschaft geltend zu machen, womit sie in der Ge-
sellschaft Sinn macht. Diese Differenz macht dann Sinn, wenn sie von
den anderen Akteuren anerkannt wird.

Gesellschaftliche Generalisierung von Macht und die
Relativierung des Klassenkampfes

Macht wirkt in jeder sozialen Beziehung, in jedem Unterschied, der
die Anerkennung durch die anderen verlangt, um als sinnhafte Diffe-
renz in der Gesellschaft zu gelten. Mit dieser Verallgemeinerung von
Macht kritisiert Bourdieu das Bild des Klassenkampfes bei Marx und
Engels. Diese leugnen, dass die Arbeiterklasse die biirgerliche Herr-
schaft anerkennt, die aber nur als anerkannte Herrschaft praktisch
wirksam sein und gestiirzt werden kann. Anders formuliert: Marx und
Engels vernachlissigen das subjektive Wahrheitsmoment, die sinnhaf-
te Facette der Differenzen, der Macht und des Klassenkampfes, der die
gegenseitige Anerkennung der Einsitze und der Regeln des Kampfes
durch die beteiligten Klassen voraussetzt. Darum sagt Bourdieu:
»Marx hat aus seinem Modell die subjektive Wahrheit der sozialen
Welt eliminiert und gegen sie die objektive Wahrheit dieser Welt als
Krifteverhiltnis gestellt. Wire nun aber die soziale Welt auf ihre
Wabhrheit als Krifteverhiltnis reduziert, wire sie nicht auch als legitim
anerkannt, wiirde das Ganze nicht funktionieren. Die subjektive Vor-
stellung der sozialen Welt als legitime gehort mit zur vollstindigen
Wahrheit dieser Welt« (Bourdieu 1993: 25).

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | BOURDIEU LESEN

Mit dem Wort »legitim« bezeichnet Bourdieu »eine Institution
oder eine Handlung oder einfen] Brauch, der herrscht und als herr-
schender nicht erkannt, also stillschweigend anerkannt wird« (ebd.:
105); oder anders gewendet: eine Definition von Unterschied, die von
der Mehrheit der Akteure einer sozialen Gruppe oder einer Gesell-
schaft angenommen wird, d.h. fur sie Sinn macht, und als »giiltige
Definition« des Unterschieds fiir diese Gruppe gilt, d.h. sie sinnhaft
von anderen Gruppen differenziert.

Nehmen wir ein fiktives Beispiel. Ich trage eine Tatowierung auf
dem Arm. Zwar denken meine Freunde dhnlich wie ich, dass es heute
kein Problem mehr ist, seinen Kérper in der Offentlichkeit zu zeigen.
Die Titowierung jedoch konnen einige von ihnen nicht verstehen.
Aber kann mir das nicht egal sein, wenn ich sie schon finde? »Schén«
gilt hier als Definition meines Unterschieds, titowiert zu sein, die fiir
mich Sinn macht, und die mich darin von anderen unterscheidet.
»Meine Titowierung schon finden« ist auch eine Machtstellung ge-
genliber denjenigen, denen Titowierungen nicht gefallen, d.h. die
mein gesellschaftliches Recht, zu sein, wie ich bin, bestreiten kon-
nen, die also meine Definition dieser Eigenschaft meiner Person und
im Weiteren dessen, was ich als Unterschied, als differenzierte Identi-
tit bedeute, nicht anerkennen wollen.

Nach Bourdieu muss eine soziologische Erkenntnistheorie die
ganze Vielfalt der Erscheinungsformen von Macht begreifbar machen.
Der Begriff »Unterschied« gibt ihm die Basis dafiir. Die Aufgabe einer
kritischen, politisch-engagierten Soziologie liegt fiir ihn jetzt nicht
mehr in der blofen Betrachtung des Klassenkampfes, sondern in der
wissenschaftlichen Analyse der Strukturen sozialer Machtdynamik,
d.h. in der Untersuchung der Definitions- und Verteilungsprozesse
der sozial-individuellen Unterschiede, also der Klassifikationen, die
die Akteure konstruieren und die die Gesellschaft strukturieren. »Die
sreale< Klasse, sofern iiberhaupt jemals eine Klasse >real< existiert hat,
ist immer nur die realisierte, das heif’t mobilisierte Klasse, Ergebnis
des Klassifizierungskampfs als eines genuin symbolischen (und politi-
schen) Kampfs um die Durchsetzung einer Sicht der sozialen Welt
oder besser einer Art und Weise ihrer Konstruktion in der Wahrneh-
mung und in der Realitit und einer Konstruktion der Klassen, in die
sie zu unterteilen ist« (Bourdieu 1998: 25). Damit gibt es so viele Klas-

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE DREI BEDEUTUNGEN DES BEGRIFFS »UNTERSCHIED« | 27

sen, wie es Gruppen von sozialen Akteuren gibt, die sich in der Defini-
tion eines besonderen sozial-individuellen Unterschieds treffen, also
Ahnlichkeiten in der Wahrnehmung und Klassifikation eines be-
stimmten (gesellschaftlichen) Gegenstandes oder Ereignisses aufwei-
sen. Der Definitionsprozess — also das Erkennen eines Unterschieds —
geschieht nach Mustern wie: gut/schlecht, schén/nicht schon, wich-
tig/unwichtig, grob/fein usw. Hierfiir miissen die Akteure nicht
zusammenleben oder einander bekannt sein. Eine Klasse kann z.B.
auch die Gruppe derjenigen sein, die gern Bordeaux trinkt und sich
von einer anderen Gruppe unterscheidet, die lieber Chardonnay ge-
nieflt und diesen fiir »feiner« (Machtmerkmal des Unterschieds) als
Bordeaux hilt.

Ein konstruktivistischer Strukturalismus

Die Aufnahme und produktive Anverwandlung klassischer Grundbe-
griffe der Soziologie von Durkheim, Weber und Marx erlauben es
Bourdieu, sein erkenntnistheoretisches Prinzip des Unterschieds in
seinen drei Bedeutungen zu begriinden. Der Unterschied ist das Prin-
zip der konstruierten Machtbeziehungen zwischen Identitit und Dif-
ferenz, die die Gesellschaft strukturieren. Daraus erklirt sich das Eti-
kett der Erkenntnistheorie Bourdieus, die er selbst einen »konstrukti-
vistischen Strukturalismus« nennt: »Hitte ich meine Arbeit in zwei
Worten zu charakterisieren, das heifst, wie es heute oft geschieht, sie
zu etikettieren, wiirde ich von strukturalistischem Konstruktivismus
oder von konstruktivistischem Strukturalismus sprechen [...]. Mit dem
Wort >Strukturalismus«< oder »strukturalistisch< will ich sagen, da es
in der sozialen Welt selbst — und nicht blo in den symbolischen Sys-
temen, Sprache, Mythos usw. — objektive Strukturen gibt, die vom
Bewufdtsein und Willen der Handelnden unabhingig und in der Lage
sind, deren Praktiken oder Vorstellungen zu leiten und zu begrenzen.
Mit dem Wort >Konstruktivismus< ist gemeint, dass es eine soziale
Genese gibt einerseits der Wahrnehmungs-, Denk- und Handlungs-
schemata, die fiir das konstitutiv sind, was ich Habitus nenne, an-
dererseits der sozialen Strukturen und da nicht zuletzt jener Phino-
mene, die ich als Felder und als Gruppen bezeichne, insbesondere

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | BOURDIEU LESEN

die herkémmlicherweise sogenannten sozialen Klassen« (Bourdieu
1992b: 135). Diese Erkenntnistheorie entwickelt Bourdieu weiter,
indem er das Prinzip des Unterschieds systematisch auf die Individua-
litat, die gesellschaftlichen Bereiche und die Gesellschaft selbst be-
zieht.

- am 14.02.2026, 23:24:57. OEEED


https://doi.org/10.14361/9783839401026-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

