
„Menschenwürde“ im Konzept der Regulierung
medialer Gewaltdarstellungen

Symbolischer Gebrauch, Fehlgebrauch und Missbrauch eines Rechtsbegriffs

Wolfgang Schulz

A) Einleitung 

Nicht nur bei Psycho-Talkshows oder Sendeformaten wie Big Brother rekurriert Me-
dienpolitik auf „Menschenwürde“. Auch in der Diskussion um Gewaltdarstellungen im
Rundfunk macht der Begriff schon lange Karriere und hat Eingang in rechtliche Nor-
mierungen gefunden. Dieser Regelungskomplex soll als Referenz für die folgenden
Überlegungen dienen. 

Das Thema Recht und mediale Gewaltdarstellungen zerfällt in zwei Themenkomple-
xe. Der eine befasst sich mit den Maßstäben, von denen ausgehend beurteilt wird, ob ein
bestimmter Medieninhalt in einer bestimmten Form frei verbreitet werden darf oder
aber ob er Verbreitungsbeschränkungen oder sogar einem Verbreitungsverbot unter-
fällt. Der zweite befasst sich mit den Schutzkonzepten, mit denen sichergestellt werden
soll, dass die Maßstäbe bei unterschiedlichen Verbreitungsformen und mit Blick auf die
verschieden großen Gefahren möglichst effektiv durchgesetzt werden können. Auf den
ersten Blick mag es überraschen, dass die Zahl der Zeilen, die mit wissenschaftlicher Ab-
sicht zum zweiten Themenkomplex veröffentlicht wurden, die Länge der Ausführun-
gen zum ersten Themenkomplex bei weitem übersteigt. Gerade in jüngster Zeit finden
sich zahlreiche Ausführungen zu der Frage, welche Zugangsvermittler für die Verbrei-
tung von unzulässigen Gewalt- oder Pornographiedarstellungen im Internet zur Ver-
antwortung gezogen werden können oder in welchem Ausmaß Filmverleiher darauf
vertrauen können, dass von der FSK bewertete Filme nicht von den Strafverfolgungs-
behörden als strafbar gemäß § 131 oder § 184 Strafgesetzbuch (StGB) eingestuft werden,
oder welche Rolle zukünftig der Selbstkontrolle oder dem Selbstschutz von Rezipien-
ten zukommt. Die geringe Zahl juristischer Ausführungen zu den Maßstäben muss nicht
auf einen Mangel verweisen. Vielmehr tut Recht in vielen Fällen gut daran, nicht die
Maßstäbe vorzugeben, sondern vielmehr nur die Verfahren zu steuern, aus denen Maß-
stäbe gewonnen werden können. Die verstärkte Diskussion um den Pornographiebe-
griff im Jahre 1998 zeigt aber, dass zumindest das Verhältnis der gesetzlichen Schutz-
ziele zueinander zu einem praktischen Problem werden kann. Ein Ziel der folgenden
Darstellungen ist es zu zeigen, ob für den Gewaltbegriff ein Defizit rechtlicher Ausein-
andersetzung mit den Maßstäben besteht und ob eine hinreichende Konkretisierung
durch Verfahrenssteuerung möglich erscheint. 

Reflexionen zum Begriff der Menschenwürde im Medienrecht kommen nicht ohne
Annahmen zur Autonomie von Rezipienten oder Darstellern aus. Der Jurastudent in
Rom, der in den Bekenntnissen des Augustinus1 von seinen Komilitonen zu Gladiato-
renspielen mitgeschleppt wird, glaubt an seine Rezipientensouveränität: „Si corpus

M&K 48. Jahrgang 3/2000

354

1 Aurelius Augustinus, Confessiones, Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum, 33, ed. 
P. Knöll, Wien, 1896, Liber VI Caput 8. 

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 354

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meum in locum illum trahitis, numquid et animum et oculos meos in illa spectacula po-
testis intendere?“2 Diese Souveränität der Erwachsenen und auch die Autonomie der
Person in anderen Dingen wird im folgenden als Ausgangspunkt der kritischen Analy-
se (C.) gewählt. Zunächst sind aber kurz die Schutzkonzepte – beschränkt auf Gewalt-
darstellungen – auf den unterschiedlichen rechtlichen Ebenen darzustellen (B.), um zu
zeigen, inwieweit in die Schutzkonzepte der Rückbezug auf den Menschenwürdeschutz
eingebaut ist.

B) Schutzkonzepte

I) Europarechtliche Normen

Auf europarechtlicher Ebene bemüht man sich um eine Harmonisierung des Schutzes
auch vor medialen Gewaltdarstellungen. Dies geschieht schon seit 1989 für Darstellun-
gen im Fernsehen durch – verhältnismäßig allgemein gehaltene – Regelungen in der
Fernsehrichtlinie (Art. 22, Art. 22 a). Der Richtliniengeber ging davon aus, dass gerade
im Bereich des Jugendschutzes kulturelle Unterschiede in den einzelnen Mitgliedstaa-
ten eine Rolle spielen, sodass die Ausgestaltung im Einzelnen nationalstaatlicher Regu-
lierung überlassen blieb.3 Weitere Harmonisierungsbemühungen, die auch auf die Be-
reiche der Online-Kommunikation zielen, machen deutlich, dass – ebenso wie in
Deutschland – auf europäischer Ebene die Behandlung von Gewaltdarstellungen zwei
Wurzeln hat, nämlich die Gewährleistung des Jugendschutzes und den Schutz der Men-
schenwürde.4 Darauf wird bei den Maßstäben noch einmal zurückzukommen sein. An-
ders als z. T. in Deutschland wird dabei von vornherein deutlich gemacht, dass es sich
um zwei selbstständige Schutzziele handelt.5

II) Verfassungsrechtliches Schutzkonzept

Das System der Grundrechte kann bei allen Modernisierungstendenzen als ein in libe-
raler Tradition stehendes angesehen werden.6 Es wird daher üblicherweise von den
Grundrechten her entfaltet, denen durch staatliche Regulierungsbemühungen Beein-
trächtigungen drohen – hier also vor allem die Kommunikationsfreiheiten – nicht etwa
von den Grundrechten, die vor Angriffen Privater durch die staatlichen Regelungen ge-
schützt werden sollen – hier also vor allem Jugendschutz und Menschenwürde. Die in
allen Fällen zwischen diesen Schutzgütern erforderlichen, durch die Verfassungsdog-
matik gesteuerten Abwägungen bestimmen die Maßstäbe und Verfahren, die im Einzel-
fall zur Regulierung von Gewaltdarstellungen Anwendung finden dürfen.

Regelungen zur Beschränkung von Gewaltdarstellungen in den Medien können alle

Schulz · „Menschenwürde“

355

2 „Wenn ihr auch meinen Körper an jenen Ort schleppt und dort festhaltet, könnt ihr auch mei-
nen Geist und meine Augen auf jenes Schauspiel wenden?“

3 Zur Umsetzung der Jugendschutzbestimmungen nach der Fernsehrichtlinie 97/36/EG in den
Mitgliedstaaten vgl. A. Bundschuh, Fernsehen und Jugendschutz in Europa, Baden-Baden 1999;
S. 148 ff.; zu den unterschiedlichen Maßstäben s. U. Hasebrink, Jugendmedienschutz im inter-
nationalen Vergleich, Media Perspektiven 1998, S. 454.

4 Vgl. Grünbuch „Jugendschutz und Schutz der Menschenwürde in den audiovisuellen und den
Informationsdiensten“ KOM (1996) 483 endg.

5 M. Liesching, TV Diskurs 7/98, S. 81 ff.
6 Statt vieler B. Pieroth/B. Schlink, Grundrechte, 14. Aufl., Heidelberg 1998, Rz. 57 ff.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 355

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Art. 5 Abs. 1 Grundgesetz (GG) normierten Kommunikationsfreiheiten tangieren.
Die Meinungsäußerungs- und Verbreitungsfreiheit – auch Kommunikatorfreiheit ge-
nannt – des Art. 5 Abs. 1 Satz 1, 1. Alternative GG schützt die Kundgabe von Kommu-
nikaten weitgehend, insbesondere unabhängig von gesellschaftlichem Schaden oder
Nutzen, und erfasst somit prinzipiell auch Äußerungen, die etwa zur Gewalt anstacheln
oder diese verherrlichen. Nicht geschützt sind lediglich bewusst oder bewiesen unwah-
re Tatsachenbehauptungen; 7 dies kann im Einzelfall einmal eine Gewaltschilderung aus
dem Bereich des Krieges oder der NS-Diktatur aus dem Schutzbereich fallen lassen. 

Von großer Bedeutung ist schließlich auch die Informationsfreiheit des Art. 5 Abs. 1
Satz 1, 2. Alternative GG, auch Rezipientenfreiheit genannt. Auch wenn sie in der
Rechtsprechung des Bundesverfassungsgerichtes selten eine Entscheidung beeinflusst
hat, so misst das Gericht ihr doch erhebliche Bedeutung bei.8 Aus der Rezipientenfrei-
heit hat das Bundesverfassungsgericht eine absolute Grenze für Konzepte des Jugend-
schutzes abgeleitet: Vertriebsbeschränkungen, die dem Schutz der Jugend vor ihnen
durch die Schriften drohenden Gefahren dienen, dürfen nicht so weit gehen, dass auch
Erwachsenen diese Schriften überhaupt nicht mehr zugänglich sind.9

Greift die Regulierung schließlich in die Form der massenmedialen Vermittlung ein,
sind die Medienfreiheiten (Presse, Rundfunk und Film) – geschützt in Art. 5 Abs. 1 
Satz 2 GG – einschlägig. Daraus wird unter anderem abgeleitet, dass eine Beschränkung
von Berichterstattung, die ein öffentliches Informationsinteresse ernsthaft befriedigt,
besonders hohen Anforderungen unterliegen.10

Alle diese Grundrechte sind zum Schutze der Jugend gemäß Art. 5 Abs. 2 GG ein-
schränkbar, darüber hinaus können verfassungsimmanente Beschränkungen greifen.
Dies ist insbesondere für Maßnahmen zur Sicherung der Menschenwürde anerkannt.11

Unter welchen Voraussetzungen nun Regulierungen, die in ein oder mehrere der ge-
nannten Grundrechte eingreifen, verfassungsrechtlich gerechtfertigt sind, dazu haben
Rechtsprechung und Literatur differenzierte Kriterien entwickelt. In der Verfassung
selbst festgelegt ist, dass sich kein Eingriff in die Kommunikationsgrundrechte als „Zen-
sur“ darstellen darf, also als systematische, staatliche Vorkontrolle, von der die Veröf-
fentlichung abhängt.12 Auch wenn staatliche oder staatlich initiierte Maßnahmen nicht
direkt eine Veröffentlichung unterbinden, kann bereits dann das Zensurverbot als
äußerste Grenze tangiert sein, wenn diese einen „Selbstzensureffekt“ bei den Betroffe-
nen auszulösen vermögen.13

Schließlich können die Kommunikate, die Regelungen zur Beschränkung von Ge-
waltdarstellungen unterworfen sind, sich als Kunst darstellen. Das Problem, zu bestim-
men, wovon sich Kunst unterscheidet, durchzieht die Rechtsprechung zu Art. 5 Abs. 
3 GG, der u. a. die Kunstfreiheit schützt. Ohne auf die viel diskutierte Frage des Kunst-

M&K 48. Jahrgang 3/2000

356

7 BVerfGE 61, 1 (8) – Wahlkampf „CSU: NPD Europas“.
8 Vgl. BVerfGE 27, 71 (81) – Leipziger Volkszeitung.
9 Vgl. BVerfGE 30, 336 (348).

10 Vgl. nur W. Schulz, Gewaltdarstellungen im Fernsehen im Spannungsfeld zwischen Jugend-
schutz und Kommunikationsgrundrechten, RuF 1993, 339 (346 ff.).

11 Statt vieler H. Schulze-Fielitz in H. Dreier (Hrsg.), Grundgesetz Kommentar, Tübingen 1996,
Art. 5 Rz. 121 (m.w.N.).

12 Vgl. H. Schulze-Fielitz in H. Dreier (Hrsg.), Grundgesetz Kommentar, Art. 5 Rz. 138 ff.; einen
weiteren Zensurbegriff vertritt insbesondere W. Hoffmann-Riem, in R. Wassermann (Hrsg.),
Alternativkommentar, 2. Auflage, Neuwied 1989, Art. 5 Rz. 75.

13 Vgl. die Ausführungen in BVerfGE 87, 209 (230 ff.) – „Tanz der Teufel“.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 356

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


begriffs einzugehen14, kann man sagen, dass exzessive Gewaltschilderungen einer Dar-
stellung nicht per se den Charakter eines Kunstwerkes nehmen. Im parallelen Fall der
Pornographie hat das Bundesverfassungsgericht dies in der Mutzenbacher-Entschei-
dung explizit festgestellt.15 Dabei macht es unter Rückgriff auf ältere Entscheidungen
seinen Kunstbegriff deutlich: „Das Werk weist aber die der Kunst eigenen Struktur-
merkmale auf: Es ist Ergebnis freier schöpferischer Gestaltung, in der Eindrücke, Er-
fahrungen und Phantasien des Autors in der literarischen Form des Romans zum Aus-
druck kommen (vgl. BVerfGE 30, 173 (188 f.); 67, 213 (226))“.16

Die Einstufung als Kunst hat gewisse Bedeutung, da die Schranken des Absatz 2, also
auch der Jugendschutz, nach ganz herrschender Meinung für die Kunstfreiheit nicht gel-
ten.17 Die Einstufung, ob eine kommunikative Äußerung als Kunst zu qualifizieren ist
oder nicht, hat aber dadurch an Bedeutung verloren, dass die Rechtsprechung – nicht
zuletzt, um die Einstufungsprobleme zu vermeiden – die Belange etwa des Jugend-
schutzes in Form von verfassungsimmanenten Schranken weitgehend auch zur Be-
schränkung der Kunstfreiheit ausreichen lässt. Insofern muss auch für Kunstwerke nicht
zwingend auf Menschenwürde rekurriert werden, um Begrenzungen zu rechtfertigen.
Allerdings gibt es weiterhin kunstspezifische Besonderheiten; so hat etwa das Bundes-
verwaltungsgericht festgestellt, dass Werke, die der Kunstfreiheit unterfallen, nicht ei-
ner gesetzlichen Vorabindizierung unterfallen dürfen, sondern ihre Jugendgefährdung
im Einzelfall zu prüfen ist.18

Nicht nur die Kommunikations- und Medienfreiheiten, auch die entgegenstehenden
Rechtsgüter haben Verfassungsrang. Jugendschutz und auch Menschenwürdeschutz
werden als Berechtigung oder sogar Verpflichtung zum staatlichen Handeln gegenüber
Gewaltdarstellungen ins Feld geführt. Der verfassungsrechtliche Kinder- und Jugend-
medienschutz hat seinen Kern in Art. 2 Abs. 1 in Verbindung mit Art. 1 Abs. 1 GG, in
dem das allgemeine Persönlichkeitsrecht auch im Hinblick auf die ungestörte Entwick-
lung der Persönlichkeit geschützt wird.19 Dies beinhaltet als objektive Komponente
auch einen verfassungsrechtlichen Auftrag an den Staat, Kinder und Jugendliche so zu
schützen, dass sie sich zu eigenständigen, sozial verantwortlichen Persönlichkeiten ent-
wickeln können.20

Die in Art. 1 Abs. 1 GG geschützte Menschenwürde ist zwar kein „normales“ Grund-
recht; die Verbürgung beinhaltet aber wie ein Grundrecht neben einer das staatliche

Schulz · „Menschenwürde“

357

14 Vgl. die Überblicke bei J. Würkner, Das Bundesverfassungsgericht und die Freiheit der 
Kunst, München 1994; P. Haeberle, Die Freiheit der Kunst im Verfassungsstaat, AöR 110
(1985), S. 577 ff.

15 BVerfGE 83, 130 (138) – Josephine Mutzenbacher; vgl. auch BGH, NJW 1990, S. 3026 (3027) –
Opus Pistorum. 

16 BVerfGE 83, 130 (138).
17 So auch das Bundesverfassungsgericht etwa in BVerfGE 30, 173 (191f.) – „Mephisto“.
18 BVerwGE 91, 211 (212 f.), anders noch BVerwGE 77, 75 (83); vgl. auch G. Rödding, Men-

schenwürde und Gewaltdarstellung im Fernsehen, Medienpsychologie 1994, S. 323 (334).
19 Dies kann hier nicht näher ausgeführt werden, vgl. grundlegend S. Engels, Das Recht der Rund-

funkwerbung für Kinder, Baden-Baden/Hamburg 1997, S. 58 ff.; ders., Kinder- und Jugend-
schutz in der Verfassung, AöR 122 (1997), S. 220 ff.; W. Hoffmann-Riem/S. Engels/W. Schulz,
Rechtliche Regulierung von Fernsehwerbung für Kinder, in M. Charlton/K. Neumann-
Braun/S. Aufenanger/W. Hoffmann-Riem (Hrsg.), Fernsehwerbung für Kinder, Opladen 1995,
S. 313; vgl. auch BVerfGE 83, 130 (140).

20 S. Engels, Kinder- und Jugendschutz in der Verfassung, AöR 122 (1997), S. 228.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 357

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln begrenzenden Funktion auch Handlungsgebote, um Risiken für eine Verlet-
zung der Menschenwürde zu begegnen.21 Anders als bei anderen Grundrechten enthält
der Verfassungstext in Art. 1 Abs. 1 GG sogar einen expliziten Schutzauftrag. Der Staat
soll Angriffe auf die Menschenwürde durch Private durch rechtliche Regeln verhin-
dern.22 Wegen der besonderen Rolle dieser Verbürgung und dem ausdrücklichen
Schutzauftrag zieht das Bundesverfassungsgericht – wie eben bei dem Jugendschutz ge-
sehen – Art. 1 Abs. 1 GG auch zur Begründung heran, wenn es aus anderen Grund-
rechten objektive Gehalte wie Schutzaufträge herausliest. 

III) Strafrechtliche Regelungen

Wer grausame oder sonst unmenschliche Gewalttätigkeiten gegen Menschen schildert,
wird nach § 131 Abs. 1, 2. Alternative StGB bestraft, wenn sich darin eine Gewaltver-
herrlichung oder -verharmlosung zeigt oder die Darstellung in einer die Menschenwür-
de verletzenden Weise geschieht.23 Um auch Live-Sendungen einzubeziehen, bestimmt
Absatz 2 ausdrücklich die Anwendbarkeit auf jede Darstellung mittels Rundfunk. Wer
nach § 131 StGB strafrechtlich haftet, bestimmt sich nach den allgemeinen Grundsätzen;
in Betracht kommen Produzenten, Regisseure, Drehbuchautoren und auch Darsteller.24

Sofern Vorgänge des Zeitgeschehens oder der Geschichte geschildert werden, ist der
Tatbestand des § 131 nicht erfüllt. Die Auseinandersetzung mit Gewalt in journalistisch-
berichtenden Formen soll durch die Vorschrift möglichst nicht beeinträchtigt werden.
Die Norm berücksichtigt so in verfassungsrechtlich gebotener Weise die Belange der
massenmedialen Berichterstattung.25 Auch die Kunstfreiheit muss ggf. bei der Prüfung
der Frage, ob strafwürdiges Unrecht vorliegt, berücksichtigt werden.26

Wann eine Gewaltdarstellung den Tatbestand erfüllt, soll bei den Maßstäben weiter
diskutiert werden. Schon hier kann man feststellen, dass der § 131 StGB eine Fülle von
auslegungsbedürftigen Tatbestandsmerkmalen enthält („grausam“, „unmenschlich“,
„Verherrlichung“, „Verharmlosung“ etc.). Das Bundesverfassungsgericht hat zwar der
aktuellen Fassung von § 131 StGB hinreichende Bestimmtheit bescheinigt27, dabei aber
deutlich gemacht, dass die entsprechenden Tatbestandsmerkmale im Hinblick auf das
Bestimmtheitsgebot aus Art. 103 Abs. 2 GG, aber auch mit Rücksicht auf die betroffe-
nen Grundrechte eng auszulegen sind. Dies führt etwa dazu, dass unter Gewalt „gegen
Menschen“ in der Regel nicht Gewalt gegen menschenähnliche Monster („Zombies“) zu
verstehen ist.

§ 131 StGB bezieht seine Bedeutung nicht nur daraus, dass er weitgehend alle Ver-
breitungsarten erfasst, mit dem immer noch scharfen Schwert strafrechtlicher Sanktio-
nen droht und die Einziehung der betroffenen Schriften ermöglicht. Es nehmen darüber

M&K 48. Jahrgang 3/2000

358

21 Die Rechtsnatur von Art. 1 Abs. 1 GG ist verfassungsrechtlich hoch umstritten. Dieser Streit
kann hier nicht entfaltet werden, allerdings wird ein Aspekt später (C. II.1) noch einmal aufge-
griffen. Vgl. aktuell U. Di Fabio, Der Schutz der Menschenwürde durch Allgemeine Pro-
grammgrundsätze, München 1999, S. 17 ff. m. w. N. 

22 H. Schulze-Fielitz in H. Dreier (Hrsg.), Grundgesetz Kommentar, Art. 5 Rz. 122.
23 Vgl. nur K. Lackner/K. Kühl, Strafgesetzbuch, 23. Aufl., München 1999, § 131 Rz. 6 f.
24 K. Lackner/K. Kühl, Strafgesetzbuch, § 131, Rz. 11.
25 W. Schulz, Gewaltdarstellungen im Fernsehen im Spannungsfeld zwischen Jugendschutz und

Kommunikationsgrundrechten, RuF 1993, S. 352.
26 Vgl. ebd., S. 352 f. (m.w.N.).
27 BVerfGE 87, 209 – „Tanz der Teufel“.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 358

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hinaus verschiedene medienspezifische Jugendschutzvorschriften auf strafrechtliche
Vorschriften (z. T. allerdings nicht mehr explizit auf § 131 StGB) Bezug, etwa § 3 Abs.
1 Nr. 1 RStV, § 8 Abs. 1 Nr. 2 MDStV und § 6 GjSM.

IV) Medienspezifische Regelungen

Während § 131 StGB – gerade nach der Erweiterung der Definition der Schrift in § 11
Abs. 3 StGB – das Zugänglichmachen von Gewaltdarstellungen sehr weitgehend und
unabhängig vom Verbreitungsmedium erfasst, existieren daneben Regelungen, die an die
Form des Zugänglichmachens anknüpfen. Die Konzeption unterscheidet derzeit zwi-
schen dem öffentlichen Vorführen von Inhalten – dies wird im Hinblick auf den Ju-
gendschutz durch das Gesetz zum Schutz der Jugend in der Öffentlichkeit (JÖSchG)
geregelt –, der Verbreitung jugendgefährdender Schriften und Medieninhalte, geregelt
durch das Gesetz über die Verbreitung jugendgefährdender Schriften und Medien
(GjSM) sowie der fernmeldetechnischen Verbreitung von Inhalten, geregelt in §§ 3, 4
Rundfunk-Staatsvertrag (RStV), § 8 Mediendienstestaatsvertrag (MDStV). Die vormals
verhältnismäßig einfache Abgrenzung der Geltungsbereiche dieser unterschiedlichen
Regelungen zum Schutz der Jugend (bzw. auch anderer Rechtsgüter, s. u. C. I) ist durch
die viel diskutierte Konvergenz der Medienangebote zunehmend problematisch gewor-
den. Neuregelungen wie der Mediendienstestaatsvertrag oder Änderungen des GjSM
durch das Informations- und Kommunikationsdienstegesetz konnten dieses Problem
zumindest nach Auffassung der rechtswissenschaftlichen Literatur kaum auffangen.28

Die Darstellung soll sich hier auf die Regelungen bei fernmeldetechnischer Verbrei-
tung beschränken. 

Die Regulierung in Deutschland differenziert zwischen zwei Formen von Verbrei-
tung von Inhalten auf fernmeldetechnischem Wege an die Allgemeinheit: Rundfunk und
Mediendiensten. Die Abgrenzung ist schwierig, was allerdings zumindest für die Maß-
stäbe des Jugendschutzes wenig Bedeutung hat, da § 3 RStV und § 8 MDStV weitgehend
parallel konstruiert sind. Die Vorschriften stufen in den Folgen nach der Art und In-
tensität der Jugendgefährdung ab. Absolute Verbote bestehen für Inhalte, die den Tat-
bestand von § 131 StGB erfüllen und für solche, die den Krieg verherrlichen (auf Por-
nographie wird hier nicht weiter eingegangen). Im Dritten Rundfunkänderungsstaats-
vertrag aufgenommen wurde als Verbotstatbestand die Darstellung von Sterben oder
schweren körperlichen oder seelischen Leiden, sofern sie in einer die Menschenwürde
verletzenden Weise erfolgt und ein tatsächliches Geschehen wiedergibt, ohne dass ein
überwiegendes berechtigtes Interesse gerade an dieser Form der Berichterstattung vor-
liegt. Der Gesetzgeber hat dies von der Einwilligung der Betroffenen unabhängig ge-
macht (jetzt Abs. 1 Nr. 4). Seit dem Vierten Rundfunkänderungsstaatsvertrag sind nun
auch Sendungen unzulässig, die „in sonstiger Weise die Menschenwürde verletzen“
(Abs. 1 Nr. 5). 

„Unterhalb“ dieses Gefährdungsniveaus sollen Zugangsbeschränkungen für diejeni-
gen Sendungen greifen, die geeignet sind, das körperliche, geistige oder seelische Wohl

Schulz · „Menschenwürde“

359

28 Vgl. etwa W. Schulz, Jugendschutz bei Tele- und Mediendiensten, MMR 1998, S. 182 ff.; allge-
mein zu den Abgrenzungsproblemen vgl. G. Gounalakis, Der Mediendienstestaatsvertrag der
Länder, NJW 1997, S. 2993 ff.; S. Engel-Flechsig/F. A. Maennel/A. Tettenborn, Das neue
IuKDG, NJW 1997, S. 2981 ff.; C. v. Heyl, Teledienste und Mediendienste nach TDG und
MdStV, ZUM 1998, S. 115 (118).

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 359

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Kindern und Jugendlichen zu beeinträchtigen. Hier hat der Veranstalter bzw. der
Anbieter dafür Sorge zu tragen, dass Kinder oder Jugendliche der betroffenen Alters-
stufe die Inhalte üblicherweise nicht wahrnehmen, etwa durch Einhaltung von Zeit-
grenzen oder auf „sonstige Weise“. 

Für Mediendienste, die Abrufdienste darstellen, sind Vorkehrungen zur Sperrung
durch den Nutzer obligatorisch; außerdem wird ebenso wie bei dem novellierten GjSM
die Pflicht zur Bestellung eines Jugendschutzbeauftragten bzw. die Partizipation an ei-
ner Selbstkontrollinstitution festgelegt.

Kontrolliert werden die Regelungen durch die Landesmedienanstalten (Aufsichtsin-
stanzen mit plural oder sachverständig besetzten Gremien)29, soweit es sich um priva-
ten Rundfunk handelt, und durch Jugendschutzbehörden nach Landesrecht, soweit
Mediendienste in Rede stehen. Auch diese Zersplitterung der Aufsicht hat Kritik her-
vorgerufen.30

Schließlich werden – ebenfalls durch den Vierten Rundfunkänderungsstaatsvertrag
eingefügt – die ARD-Rundfunkanstalten, das ZDF und alle bundesweit verbreitenden
Veranstalter durch § 2a RStV verpflichtet, „in ihren Sendungen die Würde des Menschen
zu achten und zu schützen.“

C) Inhaltliche Maßstäbe

Wie bereits angedeutet, hat sich die rechtswissenschaftliche Debatte stark auf Aspekte
der Regelungskonzepte fokussiert und dabei die Fragen inhaltlicher Maßstäbe eher
schwach ausgearbeitet. Der Durchgang durch die Regelungsmaterien hat gezeigt, dass
für die konkrete Beurteilung, ob ein Medieninhalt im Einzelfall den gesetzlichen Krite-
rien entspricht, bei der medienspezifischen Regelung in allen Bereichen sachkundige In-
stanzen etabliert wurden, die zur Beurteilung berufen sind. Ausgangspunkt bleibt auch
bei dieser Prozeduralisierung aber das, was in den Gesetzen begrifflich vorgegeben ist.
Daher soll im Folgenden analysiert werden, welcher Gewaltbegriff den gesetzlichen Re-
gelungen zugrunde liegt, welche Form von Darstellungen als problematisch angesehen
werden und vor allem welche Ziele die Regulierung in diesem Feld verfolgt. In Betracht
kommen als Ziele insbesondere der Jugendschutz, aber auch der Schutz der Menschen-
würde. Welche Ziele im Einzelfall verfolgt werden und wie sich die Ziele zueinander
verhalten, ist jüngst im parallelen Fall der Auslegung des Pornographiebegriffes kon-
trovers diskutiert worden.31

Konzentriert werden soll die Darstellung auf den Menschenwürdeschutz und sein
Verhältnis zum Jugendschutz im Rahmen der dargestellten Schutzkonzepte. 

I) Gewaltbegriff der gesetzlichen Regelungen

Die zentrale Norm stellt – wie oben gesehen – § 131 StGB dar. Dies nicht nur unmittel-
bar, sondern auch durch direkte Bezugnahme anderer medienspezifischer Regelungen
auf diesen Straftatbestand. 

M&K 48. Jahrgang 3/2000

360

29 Zu Rechtsgrundlagen, Aufgaben und Aufbau der Landesmedienanstalten vgl. allgemein 
U. Bumke, Die öffentliche Aufgabe der Landesmedienanstalten, München 1995.

30 Vgl. W. Schulz, Jugendschutz bei Tele- und Mediendiensten, MMR 1998, S. 184 f.
31 E.-G. Mahrenholz, Brauchen wir einen neuen Pornographiebegriff?; ZUM 1998, S. 525 ff. (an-

dere Gutachten sind leider bislang unveröffentlicht). 

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 360

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Gewalt im Sinne dieser Vorschriften sind aggressive Aktivitäten zu verstehen, mit
denen unmittelbar oder mittelbar physisch auf den Körper eines anderen eingewirkt
wird.32 Der Gesetzgeber beschränkt den Tatbestand des § 131 StGB auf Gewalttätig-
keiten gegen Menschen; in der bereits oben angesprochenen Entscheidung des Bundes-
verfassungsgerichts wird deutlich, dass eine Anwendung auf menschenähnliche Wesen
(„Zombies“) sowie auf Tiere oder Sachen nicht in den Tatbestand fällt.343Offenbar wird
das Rechtsgut (vgl. dazu sogleich) nur durch derartige Darstellungen beeinträchtigt. An-
ders als andernorts im Strafrecht kommt nur körperliche Gewalt in Betracht; nur ange-
merkt sei, dass damit die Unterstellung einhergeht, die geschützten Rechtsgüter seien
durch die Darstellung psychischer Gewalt weniger gefährdet. 

Nicht die Darstellung, sondern die gezeigte Gewalttätigkeit selbst muss grausam
oder sonst unmenschlich sein. Dies ist etwa dann der Fall, wenn in ihr eine menschen-
verachtende und rücksichtslose Tendenz zum Ausdruck kommt.34 Schließlich muss 
die Schilderung eine bestimmte Qualität haben, nämlich eine Verherrlichung oder 
Verharmlosung solcher Gewalttätigkeiten ausdrücken oder aber das Grausame oder
Unmenschliche des Vorganges in einer die Menschenwürde verletzenden Weise dar-
stellen. 

Hier verdient besonders das Merkmal der die Menschenwürde verachtenden Art und
Weise der Darstellung Beachtung. Dass durch die Darstellung die Würde eines konkre-
ten Menschen verletzt wird, ist eigentlich nur in bestimmten Fällen denkbar: Die Dar-
stellung der Folterung eines Menschen kann wie die Folterung selbst seine Würde ver-
letzen, indem sie diesen Moment von Leid, Scham und Ausgeliefertsein Fremden zu-
gänglich macht. Daran ist aber offenbar nicht primär gedacht; der Gesetzgeber hat viel-
mehr – in wie sich zeigen wird bedenklicher Weise – einen abstrakten Rechtswert
„Menschenwürde“ der Norm zugrunde gelegt.35 Es reicht daher nach Auffassung des
historischen Gesetzgebers und der vorherrschenden Meinung in der Wissenschaft aus,
dass exzessive Schilderungen von Gewalttätigkeiten Bestandteil der Darstellung sind,
etwa das genüssliche Verharren der Kamera auf einem leidverzerrten Gesicht oder auf
den aus einem aufgeschlitzten Bauch herausquellenden Gedärmen.37 Insofern können
auch Darstellungen fiktiver Art menschenverachtend sein (in welchem Verhältnis dies
zum Begriff der Menschenwürde in Art. 1 Abs. 1 GG steht, vgl. unten III.)

Vielfältig sind die Vorstellungen darüber, welches Rechtsgut § 131 StGB zu schützen
intendiert. In Betracht kommen:

– der öffentliche Friede,37

– der Schutz der Gesellschaft vor sozial schädlicher Aggression,38

Schulz · „Menschenwürde“

361

32 Vgl. BVerfGE 87, 209 (227); in der Literatur wird offenbar eine Beschränkung auf unmittelba-
re physische Aggressivität favorisiert, vgl. etwa H.-J. Rudolphi/E. Horn/A. Günther/E. Samson
(Hrsg.), Systematischer Kommentar zum StGB, 6. Auflage, 47. Lieferung, Stand Februar 1999,
§ 131 Rz. 6; H. Tröndle/Th. Fischer, Strafgesetzbuch, 49. Auflage, München 1999, § 131 Rz. 5
und § 113 Rz. 29.

33 Vgl. BVerfGE 87, 209 (225) – „Tanz der Teufel“.
34 Dies war jedenfalls die Vorstellung des Gesetzgebers, vgl. BT-Drs. 10/2546, S. 22.
35 Vgl. BT-Drs. 10/2546, S. 23, A. Schönke/H. Schröder, Strafgesetzbuch, 25. Aufl., München 1997

§ 131 Rz. 15.
36 Vgl. ebd., Rz. 15.
37 Vgl. K. Lackner/K. Kühl, Strafgesetzbuch, § 131 Rz. 1; A. Schönke/H. Schröder, Strafgesetz-

buch, § 131 Rz. 1.
38 Vgl. A. Schönke/H. Schröder, Strafgesetzbuch, § 131 Rz. 1.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 361

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– der Schutz des Einzelnen davor, aggressive Verhaltensweisen oder Einstellungen an-
zunehmen,39

– der Jugendschutz.40

Je nachdem, welches Regelungsziel der Interpret unterstellt, kann bereits die Grund-
konstruktion der Norm einer Kritik unterzogen werden. Geht man davon aus, dass
der Schutz des Einzelnen oder der Gemeinschaft vor Verletzung von Rechtsgütern, die
durch Nachahmungstäter oder mittelbar kausal durch eine Steigerung von Gewaltak-
zeptanz der Gewaltdarstellung zuzurechnen ist, so ergeben sich verfassungsrechtliche
Bedenken. Denn zum einen wird dadurch die Strafbarkeit sehr weit vorverlegt – in 
ein Feld, wo ein konkretes Risiko für eine Verletzung des Rechtsgutes durch eine 
Tathandlung (also die Verbreitung der Schrift) kaum nachweisbar ist. Zum anderen
setzt diese Überlegung voraus, dass überhaupt eine Ursache für bestimmte sozial
schädliche Erfolge in derartigen Gewaltdarstellungen gesehen werden kann.41 Insbe-
sondere angesichts der durch § 131 StGB beschränkten Grundrechte und der Vagheit
der in der Norm umschriebenen Tatbestandsmerkmale kann hier mit guten Gründen
infrage gestellt werden, ob der Gesetzgeber dies als strafwürdiges Unrecht definieren
kann. 

Die Orientierung an den Folgen steigender Gewaltbereitschaft macht deutlich, war-
um nur die Gewalt gegen Menschen erfasst wird; die implizite Prämisse – die Darstel-
lung von Gewalt gegen Menschen führe zu einer größeren Gefahr von realer Gewalt ge-
gen Menschen als die Darstellung von Gewalt gegen Tiere oder Sachen – ist allerdings
nicht trivialerweise wahr. Eine abschließende Beurteilung bedürfte der Bestimmung der
Einschätzungsprärogative des Gesetzgebers, die von dem Regelungsbereich abhängt
und bei Bestimmungen, die strafrechtliche Sanktionen auslösen, eng begrenzt ist. 

So weit die Regelungen des JÖSchG und des GjSM – jenseits der Bezugnahme auf
§ 131 StGB und des dort beschriebenen Gewaltbegriffs – Gewaltdarstellungen mit um-
fassen, ist der Zweck der Regelung auf Jugendschutz konzentriert. Dies kann zu Ab-
weichungen in der Beurteilung gegenüber den im Zusammenhang mit § 131 StGB ge-
schilderten Verständnis führen. Auch ist innerhalb dieser Regelungen zwischen Ju-
gendgefährdung und Jugendbeeinträchtigung und zwischen Rezeptions- und Spätwir-
kungen zu differenzieren. Ein Film, der wie oben ausgeführt, etwa eine Folterszene
zeigt, kann dies in einer kritischen Weise tun, sodass weder Aggressivität bei Kindern
und Jugendlichen erweckt noch eine soziale Desorientierung gefördert wird. Sie kann
dennoch Kinder und Jugendliche beeinträchtigen, da die Darstellung wegen schockie-
render oder übererregender Wirkung der Brutalität die Kinder oder Jugendlichen in der
Rezeptionssituation überfordert.42

Sofern sich die Maßstäbe im Strafrecht und in den primär dem Jugendschutz dienen-
den Regelungen auf Gewalt beziehen, handelt es sich daher keineswegs nur um ein un-
terschiedliches Niveau der Exzessivität der Darstellung; es sind eigenständige, wenn
auch nicht losgelöst voneinander zu betrachtende Kriterien. Schon diese kurze Sichtung

M&K 48. Jahrgang 3/2000

362

39 Vgl. H.-J. Rudolphi/E. Horn/H.-L. Schreiber/E. Samson (Hrsg.), Systematischer Kommentar
zum StGB, § 131 Rz. 2.

40 Dies wird überwiegend als zusätzliches Regelungsziel vor einem oder mehreren der Vorge-
nannten angenommen, vgl. etwa A. Schönke/H. Schröder, Strafgesetzbuch, § 131 Rz. 1.

41 Zur Kritik vgl. H.-J. Rudolphi/E. Horn/H.-L. Schreiber/E. Samson (Hrsg.), Systematischer
Kommentar zum StGB, § 131 Rz. 2.

42 Vgl. etwa H. v. Hartlieb, Handbuch des Film-, Fernseh- und Videorechts, S. 45.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 362

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Literatur zeigt, wie wenig Klarheit über das Schutzgut (geht es um öffentlichen Frie-
den oder den „Seelenfrieden“) und die zu Schützenden (reale Opfer, die Gegenstand 
der Berichterstattung werden oder der Zuschauer) bei den einzelnen Vorschriften be-
steht.43 Insgesamt ist der Bezug auf die Menschenwürde in den Normen ein mittelbarer
und entsprechend ungeklärt.

II) Zum Verhältnis von Jugendschutz und Menschenwürdeschutz

1) Der umstrittene Begriff der Menschenwürde

Wenn in rechtlichen Konzepten von Menschenwürde die Rede ist, dann verweist dies in
aller Regel auf Art. 1 Abs. 1 GG, wenn sich nicht durch Auslegung ergibt, dass ein be-
sonderes Verständnis zugrunde zu legen ist. Der dort verankerte Begriff von Men-
schenwürde ist seit jeher in seinen Konturen und auch in seiner Funktion für das Ver-
fassungsverständnis und das Rechtsverständnis überhaupt umstritten. Die sicher immer
noch herrschende Auffassung unter Juristen ist diejenige, dass der Begriff der Men-
schenwürde auf eine vorpositive Bestimmung von Würde zumindest verweist – sie viel-
leicht auch übernimmt –, die darin besteht, dass dem Menschen kraft seiner geistigen
Struktur, seiner Fähigkeit, seine Umwelt selbst zu gestalten und seines freien Willens,
über sich selbst zu bestimmen, eine eigenständige Persönlichkeit anerkennt, der eine
Würde zugesprochen wird, die von allen anderen zu achten ist.44 In welchem vorrecht-
lichen Gedankengebilde der Fixpunkt der Menschenwürde gesehen wird, hängt von
dem außerrechtlichen Koordinatensystem des Interpreten ab. So wird die Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen von christlich orientierten Juristen als Wurzel gesehen; 
Georg Jelinek etwa spricht der Idee eines unveräußerlichen Menschenrechts nicht poli-
tischen, sondern religiösen Ursprung zu.45 Und auch Josef Isensee verweist auf den
christlichen Glauben als Begründung der dignitas humana.46

Am häufigsten wird aber wohl die Orientierung in der Menschenwürdevorstellung
von Immanuel Kant gesucht. Es scheint weitgehend anerkannt, dass die Konzeption des
Grundgesetzes von der Menschenwürde als zumindest in der Tradition der kantischen
Philosophie stehend begriffen werden muss47, wenn auch vielfach betont wird, dass da-
mit nicht die kantische Philosophie faktisch zur Staatsphilosophie erhoben sei.48 Der
unverfügbare Eigenwert jedes einzelnen Menschen als personenhaftes, mit geistig-sitt-

Schulz · „Menschenwürde“

363

43 Auf die Notwendigkeit sauberer Differenzierung verweisen am rundfunkrechtlichen Beispiel
auch D. Dörr und M. D. Cole, „Big Brother“ – oder: Menschenwürde als Grenze der Pro-
grammfreiheit, K & R 2000, S. 369 ff.

44 Vgl. G. Rödding, Menschenwürde und Gewaltdarstellung im Fernsehen, Medienpsychologie
1994, S. 329, vgl. auch aktuell U. Di Fabio, Der Schutz der Menschenwürde durch Allgemeine
Programmgrundsätze, München 1999, S. 20 ff.

45 Vgl. G. Jelinek, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte, 3. Aufl., 1919, S. 57.
46 J. Isensee, Die Katholische Kritik an den Menschenrechten, in W. Böckenförde/R. Spaemann,

Menschenrechte und Menschenwürde, München 1987, S. 165; vgl. zu dieser Einstufung G. Röd-
ding, Menschenwürde und Gewaltdarstellung im Fernsehen, Medienpsychologie 1994, S. 326.

47 So T. Geddert-Steinacher, Menschenwürde als Verfassungsbegriff, Berlin 1990, S. 33; K. Stern,
Menschenwürde als Wurzel der Menschen- und Grundrechte, in N. Achterberg/W. Krawietz/
D. Wyduckel (Hrsg.), Recht und Staat im sozialen Wandel, Berlin 1983, S. 631 f.

48 Vgl. etwa R. Zippelius in R. Dolzer, Bonner Kommentar zum Grundgesetz, Heidelberg, Art. 1,
Rz. 10.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 363

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Selbstbestimmungs- und Entscheidungsfähigkeit begabtes Wesen wird damit zum
normativen Angelpunkt des Rechts.49 Damit tritt eine Konzeption in den Vordergrund,
die im Begriff der Menschenwürde eine Verknüpfung von Selbstbestimmung, Persona-
lität und Verantwortlichkeit vornimmt und auf den einzelnen Menschen – nicht eine ab-
strakte Idee oder die Menschheit als Ganzes – bezogen ist.50 In Abgrenzung dazu ent-
wickelt eine an der Systemtheorie orientierte Schule Menschenwürde gerade nicht an der
Subjektqualität des Einzelnen; nicht das allen Menschen Gemeinsame, sondern gerade
die individuelle Persönlichkeit und ihre Entwicklung soll geschützt werden.51 Neben
der häufig kritisierten Schwäche dieser Auffassung, nur der Würde empirisch „gelunge-
ner“ Selbstdarstellungen den Schutz des Art. 1 Abs. 1 GG zu gewähren, verkennt sie,
dass die Persönlichkeitsdifferenz die Einheit – also das Subjekt – immer schon voraus-
setzen muss.52

Dürig hat in Anlehnung an die kantische Formulierung des kategorischen Imperativs
als pragmatischem Imperativ53 die viel zitierte und kritisierte Objektformel geprägt, die
besagt, der Mensch dürfe niemals nur Objekt (insbesondere) staatlichen Handelns
sein.54 Das Bundesverfassungsgericht hat eine modifizierte Objektformel in zahlreichen
Entscheidungen zugrunde gelegt55, dabei aber deutlich gemacht, dass die Formel den
Grundrechtsgehalt nicht vollständig bestimmen kann. 

Die Menschenwürde bezeichnet bei Kant das, was jedem pragmatischen Nutzenkal-
kül der anderen entzogen ist, weil es einen davon unabhängigen Eigenwert hat.56 Das
einzige rechtliche Verhältnis gegenüber der Würde des Menschen ist das, sie nicht zum
Gegenstand pragmatischer (und erst recht nicht rechtlicher) Verhältnisse zu machen.
Den Betreffenden selbst trifft Kant zufolge die moralische Pflicht, sich selbst nicht zum
Objekt zu machen57; daraus erwächst aber keine Berechtigung der anderen (oder des
Staates), dies gegen seinen Willen zu verhindern. 

Folgt man der herrschenden Auffassung und nimmt man die Orientierung an der Sub-
jektqualität des Menschen ernst, so folgen daraus einige Begrenzungen im Hinblick auf

M&K 48. Jahrgang 3/2000

364

49 K. Stern, Menschenwürde als Wurzel der Menschen- und Grundrechte, S. 628 f.
50 Insofern ist die Kritik unverständlich, es sei unklar, ob Kant Einzelnen Menschenwürde zu-

spricht oder vielleicht nur der Menschheit als Ganzer, so G. Rödding, Menschenwürde und Ge-
waltdarstellung im Fernsehen, Medienpsychologie 1994, S. 326. Es ist lediglich das, was der Ein-
zelne mit den Anderen gemeinsam hat, was mithin auch ein Begriff wie „Menschheit“ mit In-
halt füllen könnte, was den Achtungsanspruch auslöst, Gegenstand dieses Anspruchs ist aber
jeder einzelne Mensch. Deutlich in I. Kant, Metaphysik der Sitten, zitiert nach W. Weischedel,
Frankfurt/M. 1974 ff., S. 569.

51 Vgl. N. Luhmann, Grundrechte als Institution, 1. Auflage, Berlin 1965, S. 53 ff. insbesondere 
S. 61; im Anschluss daran A. Podlech, in R. Wassermann (Hrsg.), Alternativkommentar zum
Grundgesetz, Art. 1, Rz. 15 ff.

52 Damit habe ich mich an anderer Stelle befasst, vgl. W. Schulz, Gewährleistung kommunikativer
Chancengleichheit als Freiheitsverwirklichung, Baden-Baden 1998, S. 159 ff.

53 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, zitiert nach W. Weischedel, Frankfurt/M. 
1974 ff., S. 60f.

54 G. Dürig in Th. Maunz/G. Dürig, Grundgesetz Kommentar, München 1993, Art. 1 Rz 28.
55 Etwa BVerfGE 5, 85 (204); 7, 198 (205); 27, 1 (6); 50, 167 (175); 56, 37 (43); 74, 102 (122). 
56 I. Kant, Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, zitiert nach W. Weischedel, Frankfurt/M. 

1974 ff., S. 68.
57 Die mutiert etwa bei H. Gersdorf zur Rechtspflicht, vgl. Medienrechtliche Zulässigkeit des

TV–Formates „Big Brother“, Heidelberg 2000, S. 23 f. 

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 364

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Objektivierung der Menschenwürde. So kann der Menschenwürdeschutz nicht ge-
gen die Selbstbestimmung des Einzelnen gewendet werden, indem er ihm etwa als „Wür-
deschutz gegen sich selbst“ Tätigkeiten untersagt, die mit einer von anderen gesetzten
Vorstellung, was Menschen mit sich machen lassen dürfen, nicht übereinstimmt. Dies
rückte den Menschenwürdeschutz in die Nähe eines Bewahrens von Sitte und Anstand.
Eine solche Auffassung von Menschenwürde hat das Bundesverwaltungsgericht in sei-
ner ersten Peepshow-Entscheidung zugrunde gelegt, in dem es das Verbot von be-
stimmten Darbietungen gestützt auf Art. 1 Abs. 1 GG als zulässig ansah, unabhängig
von dem subjektiven Willen und dem Selbstverständnis der agierenden Darstellerinnen.58

Diese Entscheidung hat – zu Recht – in der Literatur heftige Kritik hervorgerufen; das
Bundesverwaltungsgericht hat in einer folgenden Entscheidung auch nicht mehr Art. 1
Abs. 1 GG zur Begründung herangezogen.59 Vorraussetzung einer autonomen Ent-
scheidung ist aber natürlich die Freiwilligkeit; an dieser kann in einigen der Fälle, in de-
nen Gerichte auf ein objektiviertes Verständnis der Menschenwürde zurückgegriffen ha-
ben, gelegentlich durchaus Zweifel bestehen. Einen Schutz des autonom-freiwillig Han-
delnden gegen sich selbst aber kennt das Grundgesetz nicht. Nichtsdestotrotz ist das Be-
dürfnis unter Juristen offenbar weit verbreitet, in Art. 1 Abs. 1 GG ein Bollwerk zu sehen,
das Sitte und Anstand gegen die Flut von Schmutz und Schund verteidigt. Selbst ein Kri-
tiker des ersten Peepshow-Urteils endet seine Ausführung mit der Wendung „allerdings
wird man gewisse Tabuverletzungen als äußerste Grenze anerkennen müssen“.60 Offen
bleibt, warum. Die Kritik, mit einem derartigen, an der Autonomie des Einzelnen ori-
entierten Würdeverständnisses könne die Menschenwürde inhaltlich nicht mehr be-
stimmt werden, sondern nur noch formal in der Freiheit zur Selbstbestimmung beste-
hen, hat gleichzeitig Recht und Unrecht.61 Sicher ist damit der Rückgriff auf eine ob-
jektive, die freie Selbstbestimmung begrenzende Werteordnung ausgeschlossen. Kei-
neswegs ausgeschlossen, sondern mit umfasst, ist aber der Schutz der Bedingungen, die
eine solche freie Selbstbestimmung für alle garantiert. Der Sicherung dieser Bedingun-
gen dient dem Grunde nach die gesamte Rechtsordnung. Daraus folgt auch, dass die
Menschenwürde sowohl als Begrenzung als auch als Movens staatlichen Handelns sel-
ten direkt in Betracht kommen wird; andere Grundrechtsverbürgungen dienen nämlich
dem weiter gehenden Schutz von Aspekten, die ihren Grund in der Menschenwürde ha-
ben (Persönlichkeit, Körperliche Integrität, Ehre, Kommunikationsteilhabe etc.). 

2) Würde als Autonomiesicherung im medienrechtlichen Kontext

So verstanden tritt die Menschenwürde als Schutzziel von medienrechtlichen Regelun-
gen etwa gegen Gewaltdarstellungen nur selten in den Vordergrund. Im Hinblick auf die
Menschen vor der Kamera wird die Frage nach dem Schutz ihrer Würde überführt in die
Problematik, die Bedingungen autonomer Einwilligung in medialen Kontexten zu be-

Schulz · „Menschenwürde“

365

58 Vgl. BVerwGE 64, 274 (280).
59 Vgl. BVerwGE 84, 317; zur Kritik an der ersten Entscheidung vgl. nur H. Olshausen, Men-

schenwürde im Grundgesetz: Wertabsolutismus oder Selbstbestimmung? NJW 1982, S. 2221 ff.
In die Richtung des ersten Peepshow-Urteils gehen auch OVG Koblenz GewArch 1994, 374;
LG Mannheim, NJW 1995, S. 3398.

60 Dreier in H. Dreier (Hrsg.), Grundgesetz Kommentar, Art. 1, Rz. 91.
61 Zu einem solchen Verständnis G. Rödding, Menschenwürde und Gewaltdarstellung im Fern-

sehen, Medienpsychologie 1994, S. 330 f.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 365

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmen – eine Frage, die auch im Bereich des Daten- und Persönlichkeitsschutzes noch
keineswegs als befriedigend geklärt gelten kann.62

Nicht vorschnell in die Ecke derer, die ein Sitte-und-Anstand-Konzept der Men-
schenwürde vertreten, sollten diejenigen gestellt werden, die die Menschenwürde ver-
letzt sehen, „wenn sich der Betrachter wegen der Behandlung oder des Benehmens des
Betroffenen für ihn schämen muss“.63 Wird dies so verstanden, dass ein Menschenwür-
deverstoß darin liegen kann, dass sich der Betrachter einer Darstellung, indem er sich
mit dem gezeigten Menschen identifiziert, in seiner eigenen Selbstachtung verletzt sieht,
so ist dies durchaus mit der hier vertretenen Konzeption vereinbar. Schutzbedürftig
kann der Betrachter hier aber nur insoweit sein, als er nicht autonom-freiwillig die Dar-
stellung rezipiert. Auch hier wird in wissenschaftlichen Untersuchungen leider nicht im-
mer differenziert.64

Was bedeutet dies alles nun für Gewaltdarstellungen? Die Gewalteinwirkung auf den
Körper eines Menschen gegen dessen Willen stellt ein Musterbeispiel für das „Zum-Ob-
jekt-Machen“ dar, da der Körper eines Menschen losgelöst von dessen Selbstbestim-
mung eigenen Zwecken eines Dritten untergeordnet wird.65

Des Weiteren wird man festhalten können, dass ein Verstoß gegen die Menschen-
würde, der eventuelle Schutzberechtigungen oder gar -aufträge des Staates auslöst, bei
fiktionalen Darstellungen – sofern alle Darsteller autonom-freiwillig teilnehmen – kaum
in Betracht kommt. Weder stellt die Szene selbst eine Würdeverletzung dar, noch ist dar-
in eine Verletzung zu erblicken, dass die Darstellung Dritten zugänglich gemacht wird.
Gleiches gilt, wenn etwa der freitägliche Besuch bei einer Domina vom Betroffenen zum
Gegenstand medialer Darstellung gemacht wird. Dass die Szenen geschmacklos sind
oder gegen ein irgendwie geartetes objektives Verständnis von Menschsein verstoßen,
spielt nach dem eben Gesagten keine Rolle. In Betracht kommt allerdings eine Würde-
verletzung des Betrachters in den oben genannten Fällen, in denen die Identifikation mit
den Dargestellten seine Würde verletzt. Diese Möglichkeit spricht etwa dafür, Regelun-
gen zu schaffen, die gewährleisten, dass eine überraschende Rezeption von Gewaltsze-
nen, bei denen eine solche Würdeverletzung des Betrachters möglich ist, vermieden
wird. Damit tritt ein zusätzliches Argument hervor, das etwa Kennzeichnungspflichten
für Gewaltdarstellungen beinhaltende Medieninhalte stützt.

Im Bereich der nonfiktionalen Darstellungen ergeben sich durchaus Risiken für Men-
schenwürdeverletzungen, denen mit rechtlicher Regulierung begegnet werden muss.
Muss ein Mensch gegen seinen Willen Gewalt erleiden, so wird es regelmäßig eine – wei-
tere – Verletzung seiner Würde darstellen, wenn diese Szene gegen seinen Willen Drit-
ten zugänglich gemacht wird. Indem er zum Objekt der Sensationslust der Zuschauer
wird, leidet sein Achtungsanspruch erneut. Es erscheint sogar denkbar, dass eine an sich

M&K 48. Jahrgang 3/2000

366

62 Gerade im Datenschutz wird die Frage allerdings seit langem diskutiert vgl. etwa A. Geiger, Die
Einwilligung in die Verarbeitung von persönlichen Daten als Ausübung des Rechts auf infor-
mationelle Selbstbestimmung, NVwZ 1989, S. 36 ff.

63 F. Münch, Das Grundrecht der Menschenwürde, Kirche in der Welt 1952, S. 193; vgl. G. Röd-
ding, Menschenwürde und Gewaltdarstellung im Fernsehen, Medienpsychologie 1994, S. 328,
der allerdings eine solche Nähe der Positionen sieht. 

64 Dass etwa ein die Entstehung eines „die Menschenwürde beeinträchtigenden Menschenbildes“
durch Fernsehprogramme die Menschenwürde des Rezipienten verletzt, wird in Untersuchun-
gen zu „Big Brother“ unbegründet unterstellt, vgl. D. Dörr und M. D. Cole, „Big Brother“ –
oder: Menschenwürde als Grenze der Programmfreiheit, K&R 2000, S. 377. 

65 Vgl. A. Podlech, Der Leib als Weise des In-der-Welt-Seins, Diss. Bonn 1955, S. 140 ff.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 366

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eher unerhebliche Gewalteinwirkung auf den Körper – bei einer Gameshow wird einem
Beteiligten ohne wirksame Einwilligung das Haupthaar rasiert – durch den Umstand,
dass die Szene zur Belustigung des Vorabendpublikums in alle Haushalte übertragen
wird, den Charakter einer Würdeverletzung erhält.

Nicht ausgeschlossen ist natürlich, dass die im Vorgehenden als nichtwürdeverletz-
tend eingestuften Darstellungen aus Gründen des Jugendschutzes staatlichen Regulie-
rungen bis hin zu Verboten unterliegen müssen. Zu dem Verhältnis von Menschenwür-
de und Jugendschutz soll im Folgenden Stellung genommen werden.

3) Menschenwürde und Jugendschutz

Das Verhältnis von Menschenwürde und Jugendschutz hat jüngst in der parallelen Por-
nographie-Debatte eine zentrale Rolle gespielt. Dabei ging es insbesondere um die Fra-
ge, inwieweit eine Darstellung, die gegen die Menschenwürde des dargestellten Indivi-
duums verstößt, bereits per se auch eine solche ist, die negative Auswirkungen auf die
Werteorientierung von Kindern und Jugendlichen hat, oder ob Letzteres gesondert ge-
prüft und im Konfliktfall bewiesen werden muss.66 Die gleiche Frage kann natürlich bei
die Menschenwürde verletzenden Gewaltdarstellungen gestellt werden. Auch die Ant-
wort ist die gleiche. Sicherlich unabhängig voneinander zu beurteilen ist, ob das Ge-
schehen selbst die Würde des Betroffenen verletzt oder aber die Darstellung des Ge-
schehens das Wohl von Kindern und Jugendlichen beeinträchtigen kann. Es ist zumin-
dest denkbar, dass eine Darstellung mit Zustimmung des Betroffenen erfolgt, sie aber in
einer Art und Weise erfolgt, dass die Entwicklung von Kindern und Jugendlichen nega-
tiv beeinflusst wird oder sie in der Rezeptionssituation überfordert erscheinen. Ist die
Darstellung selber würdeverletzend, so ist der Zusammenhang zum Wohl von Kindern
und Jugendlichen in der Rezeption schon enger. Es ist schwer vorstellbar, dass eine Sze-
ne, die so dargestellt ist, dass sie den Betreffenden in seiner Würde verletzt, wenn sie
durch Kinder und Jugendliche betrachtet wird, nicht zumindest das Risiko beeinhaltet,
dass ein derartiger Umgang mit Menschen als Normalität erscheint. Letzteres wäre si-
cherlich als negative Auswirkung auf die Werteorientierung zu beurteilen.

Der ganze – nach der hier vertretenen Konzeption aus dem Bereich des Menschen-
würdeschutzes herausfallende – Bereich fiktionaler Darstellungen, die natürlich die
meisten Jugendschutzprobleme evozieren, ist nach dem Gesagten ausschließlich nach
Kriterien des Jugendschutzes zu beurteilen.67 Hier können die objektivierenden Auf-
fassungen zur Menschenwürde mittelbar ihre Bedeutung erlangen. Denn fiktionale Sze-
nen, die – wenn das Dargestellte Realität wäre – sich den Betreffenden gegenüber als
Menschenwürde verletzend darstellen würden, können bei Kindern und Jugendlichen,
die die Szenen entweder als Realität wahrnehmen oder aber für sich so konstruieren,
dass das dort Vermittelte ihr Verhältnis zur Realität (etwa Rechtfertigung von Gewalt
bei Konfliktlösungen) beeinflusst, jugendschutzrelevante Folgen auslösen. Diese Fragen
können nur geklärt werden, wenn medienpädagogische und die Medienwirkung betref-
fende Fakten rechtlich verarbeitet werden; welche Spielräume der Gesetzgeber bei der
Gestaltung von Jugendschutzregeln im Hinblick auf diese Fragen hat, wurde oben schon
angesprochen. 

Schulz · „Menschenwürde“

367

66 Vgl. die Kurzfassung eines Gutachtens von E.-G. Mahrenholz, Brauchen wir einen neuen Por-
nographiebegriff?; ZUM 1988, S. 525 ff.

67 Zu einer getrennten Beurteilung vgl. auch M. Liesching, TV-Diskurs 7/98, S. 81 ff.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 367

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4) Wertewandel, Gesellschaftswandel, Medienwandel – Würdewandel?

Schon der Begriff „Menschenwürde“ und der Bezug auf vorrechtliche Normen 
verleihen jeder Erörterung einen Hauch von Jenseitigkeit; dies geht für zeitgenössische
Leser oft mit der (hoffentlich widerlegbaren) Vermutung einher, dass die Relevanz 
der Argumente im Hier und Jetzt eher gering bleibt. Das oben entfaltete Verständ-
nis von Menschenwürde besitzt eine Stärke darin, dass es die Würde als Entfaltungs-
prinzip des Rechts versteht, mit der Folge, dass die Bedeutung von Art. 1 Abs. 1 GG
für positiv-rechtliche Normierungen gering bleibt. Folgt man der Konzeption, so darf
zwar dieses Prinzip im Wandel der Gesellschaft nicht verloren gehen, die konkreten –
in Einzelgrundrechten konkretisierten – Schutzgehalte aber können (und müssen) 
sich den gesellschaftlichen Veränderungen anpassen. Da die Persönlichkeit des 
Menschen sich in Interaktion mit anderen, im Verhältnis zu sozialen Institutionen
formt, wird auch das, was konkret an Geltungsanspruch, an Voraussetzungen an 
die Sozialisation der Jugend usw. zu schützen ist, zeitlich kontingent. Das Menschen-
würdeprinzip nötigt den Gesetzgeber jedenfalls nicht, ein Bild vom Menschsein 
kontrafaktisch zu stabilisieren – es zwingt ihn im Gegenteil dazu, seine Schutzkonzep-
te den Veränderungen der Schutzgüter (und natürlich der Gefährdungen) anzupas-
sen. 

III) Schlussfolgerungen

1) Kritik an den Maßstäben und Folgerungen für die Auslegung

Kritisch sind bei allen Normen Ziele zu hinterfragen, die einen Schutz des Menschen vor
sich selbst beinhalten; sofern dies für § 131 StGB vertreten wird, kann dem nicht gefolgt
werden. 

Der Schutz der Menschenwürde als Ziel von Normen, die Gewaltdarstellungen ein-
dämmen, kommt eher selten in Betracht (vertreten wird dies wie gesehen für § 131 StGB
sowie für § 3 RStV und § 8 MDStV), denn wohlverstanden kann es hier nur um den
Schutz der Würde konkreter Personen gehen. Sofern eine objektive Vorstellung von
Menschenwürde geschützt werden soll, geht es der Sache nach um „Sitte und Anstand“
oder um den Schutz der Jugend. Auch Ersteres zu befördern ist dem Staat sicher nicht
verwehrt; einen derart schweren Eingriff in die o. g. Grundrechte, wie sie die hier ange-
führten Normen zur Begrenzung von Gewaltdarstellungen mit sich bringen, kann die-
ses Ziel indes nicht rechtfertigen. Diese Erwägungen sind in die Auslegung einzubezie-
hen, wenn es etwa darum geht, ob eine Darstellung in einer die Menschenwürde verlet-
zenden Weise erfolgt. 

Das absolute Verbot, bestimmte Darstellungen realen Leidens im Rundfunk oder in
Mediendiensten zu zeigen, unabhängig von der Einwilligung des Betroffenen, kann nach
dem hier Gesagten nur aus Gründen des Jugendschutzes gerechtfertigt werden. Ein
Menschenwürdeschutz gegen sich selbst ist nicht anzuerkennen. Ob die beschriebene
Fallgruppe tatsächlich grundsätzlich ein den anderen Fallgruppen vergleichbares Risi-
kopotenzial beinhaltet, sodass ein Verbot auch angesichts der Interessen erwachsener
Rezipienten berechtigt sein kann, scheint fraglich. Es handelt sich bei der Norm eher um
eine der politischen Symbolik dienende legislative Geste (entschiedenes Handeln gegen
Reality-TV). Dies gilt erst recht für § 3 Abs. 1 Nr. 5 RStV.

Was den Schutz von Kindern und Jugendlichen angeht, hat der Gesetzgeber allerdings
einen weiten Spielraum, insbesondere bei der Frage, welche Risikobewertung er zu-

M&K 48. Jahrgang 3/2000

368

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 368

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grunde legt und an welchen (etwa besonders gefahrgeneigten) Kindern und Jugendli-
chen er sich bei der Gewinnung der Maßstäbe orientiert. 

Diese Anmerkungen sollen genügen. Es bleibt die Ausgangsfrage, inwieweit die Maß-
stäbe hinreichend bestimmt sind. Interpretiert man die Normen vor dem Hintergrund
der verfassungsrechtlichen Vorgaben, so ergeben sie hinreichend viel Gehalt, um sach-
kundigen Entscheidungsgremien eine Leitlinie zu bieten, an der die Maßstäbe für die
konkret anzuwendenden Entscheidungsregeln im Spannungsfeld der betroffenen Grun-
drechte entwickelt werden können. Die Frage, ob die Verfahren so gestaltet, die Gremi-
en so zusammengesetzt sind, dass sie diese Konkretisierung optimal, oder auch nur in
verfassungskonformer oder auch nur sachgerechter Weise leisten können, ist nicht Ge-
genstand dieser Untersuchung. 

2) Menschenwürde schützende Normen mit symbolischer Funktion in der Ausgestal-
tung der Medienordnung

Die vorstehenden Ausführungen haben versucht, Menschenwürde in ihrem individuel-
len Schutzgehalt herauszuarbeiten und auf die Normen zu beziehen, die der Gesetzge-
ber zum Schutz erlassen hat. Ein Teil der Probleme scheint mir daher zu rühren, dass
dies in der rechtswissenschaftlichen Diskussion mit Fragen der Ausgestaltung der
Rundfunkordnung vermischt wird. Es ist eine von der Würdeverletzung Einzelner zu
unterscheidende Frage, ob der Gesetzgeber das Ziel verfolgen darf – oder von Verfas-
sungs wegen sogar dazu verpflichtet ist – die Rundfunkordnung so zu regulieren, dass
ein bestimmtes Menschenbild bewahrt bleibt oder entsteht. Dies wäre strukturell der
Frage nach einer „angemessenen“ Darstellung von Frauen im Fernsehen vergleichbar.68

Diese Verwirrung entsteht durch Normen wie § 2a RStV. Die Rechtswissenschaft deu-
tet diese überwiegend als bindende Rechtssätze.69 Welche Funktion diese Grundsätze
wirklich haben, wäre Gegenstand weiterer Untersuchung; Vesting hat am Beispiel der
Programmgrundsätze von der Bedeutung von „Konsensfiktionen“ bei der Rundfunk-
regulierung gesprochen.70 Inwieweit der Rekurs auf Menschenwürde im Sinne von Art.
1 Abs. 1 GG hier Sinn macht, wäre zu untersuchen. Jedenfalls wäre auch in diesem Kon-
text das Umschalten von der subjektiven Lesart der Menschenwürde auf eine verfas-
sungsrechtliche „Werteordnung“71 wenig produktiv. Lassen sich aus Art. 1 Abs. 1 GG
für die Rundfunkregulierung überhaupt Ziele gewinnen, so dürften sie weniger in die
Richtung einer Festschreibung menschlicher Verhaltensmuster weisen, als vielmehr auf
die Sicherung von Kommunikationsstrukturen drängen, die Autonomie – also vor allem
demokratisch vermittelte Selbstgesetzgebung – auch unter veränderten gesellschaftli-
chen Bedingungen stabilisieren. 

Schulz · „Menschenwürde“

369

68 Dieses Beispiel wählt auch U. Di Fabio, Der Schutz der Menschenwürde durch Allgemeine Pro-
grammgrundsätze, München 1999, S. 42 ff. Vgl. zur Möglichkeit der Regulierung von Ge-
schlechterbildern im Rundfunk A .v. Kalckreuth, Geschlechtsspezifische Vielfalt im Rundfunk,
Baden–Baden 2000. 

69 U. Di Fabio, Der Schutz der Menschenwürde durch Allgemeine Programmgrundsätze, Mün-
chen 1999, S. 67 ff.; W. Bosmann, Programmgrundsätze für den privaten Rundfunk, ZUM 1989,
S. 6 ff.

70 T. Vesting, Prozedurales Rundfunkrecht, Baden-Baden 1997, S. 285 ff.
71 So U. Di Fabio, Der Schutz der Menschenwürde durch Allgemeine Programmgrundsätze,

München 1999, S. 41 ff.

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 369

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3) Selbstkritischer Ausblick

Die Kritik wurde von einem Rechtsverständnis aus vorgetragen, das natürlich in seinen
Prämissen angreifbar ist. So ist die Annahme der Rezipientenautonomie Erwachsener,
wenn auch meines Erachtens zumindest als Unterstellung zwingend, so doch durchaus
empirisch brüchig, wie auch das oben zitierte Beispiel aus den Confessiones des Augu-
stinus zeigt: „Ut enim vidit illum sanguinem, inmanitatem simul ebibit; et non se aver-
tit, sed fixit aspectum, et hauriebat furias at nesciebat, et delectabatur scelere certaminis,
et cruenta voluptate inebriabatur. Et non erat iam ille, qui venerat, sed unus de turba, ad
quam venerat, et verus eorum socius, a quibus adductus erat.“ 72 Vielleicht hilft mehr
Medienkompetenz. 

M&K 48. Jahrgang 3/2000

370

72 Aurelius Augustinus, Confessiones, Corpus scriptorum ecclesiasticorum Latinorum, 33, ed. 
P. Knöll, Wien, 1896, Liber VI Caput 1: „Denn als er das Blut sah, da sog er zugleich den Blut-
durst ein und wandte sich nicht mehr ab, sondern richtete sein Gesicht daran, schlang die Wut
in sich und wusste es doch nicht und ergötzte sich an dem frevelhaften Kampfe und ward be-
rauscht von dem blutigen Vergnügen. Nun war er nicht mehr derselbe, als welcher er gekom-
men war, sondern einer des Schwarmes, zu dem er gekommen war, und der echte Spießgeselle
derer, die in hergeführt hatten.“

Bredow, Medien 3-2000,U331-415  03.05.2007  12:41 Uhr  Seite 370

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354 - am 20.01.2026, 04:26:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/1615-634x-2000-3-354
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

