
Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-

philosophischen Historiographie1

Grundlegende Überlegungen zu einer interkulturell

orientierten Philosophie

Ram A. Mall

1. Ein Wort zuvor: Interkulturelle Philosophie oder
zur »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie oder zur Pluralität
der Geburtsorte der Philosophie

»Why Philosophy Must Go Global« A Manifesto – Jonardon Ganeri2

 

»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europäischen Philosophie durch die

Dämmerung unserer Zeit zur Morgenröte der Weltphilosophie.« – Karl Jaspers

(1977, 121)

Diese fast prophetisch klingenden Worte dieser beiden weltphilosophisch orien-

tierten Philosophen mögen manchen ein wenig gestelzt erscheinen, aber sie wei-

sen auf die Notwendigkeit eines längst überfälligen weltphilosophischen Diskurses

hin. Der europäische philosophische Diskurs ist zweifelsohne ein großartiger Dis-

kurs, aber er ist kein Menschheitsdiskurs.

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt, geschieht

dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache und an einem be-

stimmten Ort. Dies heißt »Orthaftigkeit« der Philosophie. Philosophie aber geht in

keiner bestimmten Sprache, in keiner Tradition und an keinem Ort ausschließlich

1 Dieser Aufsatz ist eine überarbeitete, erweiterte und aktualisierte Fassungmeines Vortrages

»Interkulturelle Philosophie –was sie ist undwas sie nicht ist«, gehalten am 14. 4. 2017 an der

Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg im Rahmen der Vortragsreihe »Jenseits.Warum

die Philosophie keine Heimat hat. Beiträge zur interkulturellen Philosophie.«

2 »The world of academic philosophy is now entering a new age, one defined neither by colo-

nial need for recognition nor by postcolonial wish to integrate… We are entering what we

might call ›the age of re-emergence‹ […]« (Ganeri 2016, 136).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Ram A. Mall

auf: das heißt »Ortlosigkeit« der Philosophie. Wenn es eine ›de perenni philoso-

phia‹ gibt, und es gibt sie zumindest im Sinne einer regulativen Idee, im Sinne

eines ›noematischen Korrelats‹ oder im Sinne eines Leuchtturms, der alle Philo-

sophien anzieht, dann geht sie allerdings in keiner Philosophie restlos auf. Alle

Philosophien der Welt sind daher Kompasse zu diesem einen Leuchtturm hin. Es

ist eine hausgemachte, je selbstverschuldete Anmaßung derwestlichen Philosophie

gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug zu universalisieren. Die-

ser selbstverschuldete Anspruch war und ist eine Art theoretische Gewalt, die als

Anspruch theoretisch lächerlich seinmag, aber deren tragische Seite darin besteht,

dass er sich in der Komplizenschaft mit der kolonialen Macht weltweit durchge-

setzt hat. Nicht dass es keine Widerstände dagegen gab und gibt, aber die theore-

tisch besseren Argumente konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht

nicht durchsetzen.Die Rede von der ›Macht der besseren Argumente‹ ist zwar rech-

tens und verständlich, aber sie erlebt ihre Grenze dort, wo die Argumente selbst die

Form der Gewalt annehmen. Und genau dies geschah im Namen der ›kolonialen

Vernunft‹ in der lang andauernden Zeit des Kolonialismus.

2. Zur interkulturellen Philosophie

Die Konzeption einer interkulturellen Philosophie, einer interkulturellen philoso-

phischen Orientierung möchte ich hier kurz folgendermaßen darstellen: Erstens,

was sie nicht ist und zweitens, was sie ist.

Was sie nicht ist:

1. Interkulturelle Philosophie ist nicht ausschließlich der Name einer bestimmten

philosophischen Konvention, einer bestimmten philosophischen Disziplin, sei

sie europäisch oder nicht-europäisch, denn eine solche Sicht führt zum Kultu-

ralismus, zum Provinzialismus und verhindert einen offenen interkulturellen

Diskurs im weltphilosophischen Kontext.

2. Unsere These von der »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie lehnt die uni-

verselle Singularität eines bestimmten Geburtsortes der Philosophie ab und

plädiert für die These von einer Pluralität der Ursprungsorte wie z. B. China,

Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte der Philosophie zu nennen.

3. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der verschiedenen

philosophischen Traditionen, deren Darstellung nebeneinander über die Phi-

losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst heute noch zu finden

ist.

4. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine bloße Abstraktion, formal-lo-

gisch und per definitionem dingfest gemacht. Eine solche methodologisch-

apriorische, ja essentialistische wie ideologische Bestimmung hilft uns wenig.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 135

5. Angesichts der de facto bestehenden pluralistischen Situation der philosophi-

schen Szene in dem heutigen Weltkontext der Kulturen geht es bei der inter-

kulturellen Philosophie auch nicht um einen Notbehelf. Mit anderen Worten

darf die interkulturelle Philosophie nicht auf ein bloßes, aus der Not gebore-

nes philosophisches Konstrukt reduziert werden.

6. Bei der interkulturellen Philosophie geht es auch nicht um eine Ästhetisierung,

um ein schwärmerisch romantisches und exotisch dilettantisches Interesse für

das Außereuropäische. Dafür ist das Anliegen der interkulturellen Verständi-

gung viel zu ernst.

7. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Ort der Kompensation, bei dem

anderen das zu finden,was einem zuHause fehlt. In diesemSinne hatman auf-

grund von Vorurteilen und Unkenntnissen von der europäischen Philosophie

und von der‹ asiatischenWeisheit‹ gesprochen (Philosophie und Philousia).Das

Außereuropäische war dabei das Exotische, das anzieht und auch abstößt.

8. Interkulturelle Philosophie ist auch kein Ableger der Postmodernität, auch

wenn diese jene bejaht und unterstützt. Es ist freilich richtig, dass ein

gewisser Zusammenhang besteht zwischen interkulturell-philosophischer

Dekolonisierung und Dekonstruktion.

9. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine trans-kulturelle Philosophie,

wenn dieser Terminus eine außerhalb respektive oberhalb der mannigfaltigen

philosophischen Traditionen stehende apriorische Instanz meinen soll. Eine

solche Sicht wäre philosophisch ideologisch, essentialistisch und apriorisch.

10. Es ist ein grundverkehrtes Missverständnis zu meinen, interkulturelle Philoso-

phie sei eine Beschäftigung mit außereuropäischen Kulturen und Philosophi-

en.

11. Es gibt namhafte europäische Philosoph*innen, die aus mangelhafter Kenntnis

und aus selbstverschuldeter Universalisierung der europäischen Philosophie

die pluralen Geburtsorte der Philosophie singularisieren und Griechenland als

den einzigen Geburtsort der Philosophie betrachten.

12. Die beiden griechischen Philosophiehistoriker Lukian von Samosata und Dio-

genes Laertius (2./3. Jh. n. Chr.) vertraten zwei entgegengesetzte Positionen

hinsichtlich des eigentlichen Geburtsorts der Philosophie. Lukian von Samosa-

ta postulierte‹ dass die Königin der Philosophie zuerst den Inder*innen, dann

den Äthiopier*innen und schließlich den Griech*innen erschienen sei. Dem-

gegenüber behauptete Diogenes Laertius, Philosophie sei ausschließlich eine

griechische Leistung und nicht eine der Barbaren. Husserl, Heidegger, Gada-

mer u. a. übernahmen die Ansicht von Diogenes Laertius.

13. Es mutet seltsam an, wenn europäische Fachphilosoph*innen der indischen

Philosophie z. B. vorwerfen, sie sei zu religiös, zu spirituell, während dieTheo-

log*innen die indischen Religionen für zu philosophisch halten. In beiden Fäl-

len wird der »tertium comparationis« vor allem Vergleich ab ovo dingfest ge-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Ram A. Mall

macht. Mit anderen Worten ist für die Philosoph*innen Philosophie eine aus-

schließlich europäische Leistung,während für dieTheolog*innen die eigentlich

wahre Religion nur das Christentum ist. Man begeht hier den Fehler ›partem

prototo‹.

14. Philosophie qua Philosophie macht keine Sprache zu ihrer einzigen Mutter-

sprache. Sie ist polylogisch und spricht z. B. chinesisch, Sanskrit, griechisch

oder auch deutsch. Es ist zwar wahr, dass Sprachstrukturen die jeweilige

Denkstruktur bestimmen. Diese fesseln sie jedoch nicht ganz. Ein Studium

der Philosophiegeschichte unterschiedlicher Traditionen belegt dies. Lao Tzu

und Konfuzius, Nagarjuna und Shankara, Parmenides und Heraklit, Hegel

und Schopenhauer, Kant und Nietzsche belegen dies. Was Philosoph*innen

aller Traditionen dabei verbindet, sind eher die philosophischen Probleme und

Fragestellungen als die Antworten.

Was interkulturelle Philosophie ist

1. Interkulturelle Philosophie ist der Name einer geistigen und philosophischen

Einstellung, Einsicht, Überzeugung und Attitude, die alle kulturellen Prägun-

gen der einen ›philosophia perennis‹ wie ein Schatten begleitet und verhindert,

dass sich die kulturellen Prägungen in den absoluten Stand setzen.

2. Methodisch verfährt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unnötig privile-

giert, für einen methodisch-epistemischen Pluralismus plädiert und stets auf

eine begriffliche Konkordanz aus ist.

3. So leistet sie einen wesentlichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Man

könnte analog zur »befreiendenTheologie« von einer interkulturell orientierten

»befreienden Philosophie« sprechen. Es ist eine hausgemachte Angst zu mei-

nen, interkulturelle Philosophie dekonstruiere die Begriffe Wahrheit, Kultur,

Religion und Philosophie. Was sie jedoch deutlich werden lässt, ist der extrem

essentialistische und verabsolutierende Gebrauch, der von diesen Begriffen ge-

macht worden ist und zum Teil immer noch gemacht wird. Ist Philosophie

etwas Universelles, was sie zweifelsohne ist, so kann sie nicht die Verabsolutie-

rung einer bestimmten philosophischen Konvention sein. Wird Relativismus

verabsolutiert, so wird er zum Absolutismus.Mit diesem Anspruch hat das Ad-

jektiv »europäisch« lange gelebt.

4. Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die ver-

nachlässigten philosophischen Kulturen, die lange aus Ignoranz, Arroganz

und auch wegen diverser außerphilosophischer Faktoren missverstanden

und unterdrückt wurden, im heutigen Weltkontext der Philosophie ihre

Gleichberechtigung einklagen. Und dies tun sie zu Recht.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 137

5. Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die nicht-euro-

päischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen Fragestellungen

und Lösungsansätzen am weltphilosophischen Diskurs beteiligen wollen.

6. So stellt interkulturelle Philosophie auch einen Emanzipationsprozess dar, wo-

bei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um eine Emanzipation im engeren

Sinne der innereuropäischen Emanzipation im Zeitalter der Aufklärung geht,

sondern um eine Emanzipation des nicht- und außereuropäischen Denkens

von seinen Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende alten in Europa entstandenen

einseitigen Bildern. Die europäische Aufklärung ist zwar eine großartige Leis-

tung gewesen, aber sie war auch janusköpfig, denn sie verletzte gerade die

Ideale der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit im Zeitalter der europäischen

Kolonialisierung. Die Hauptrichtung (der Mainstream) der europäischen Auf-

klärung, verbundenmit so großen Namen wie z. B. Locke, Voltaire, Kant,Mon-

tesquieu, Smith undHumewar philosophisch zutiefst fundamentalistisch, un-

demokratisch, menschenrechtsfeindlich und sogar rassistisch. Denn hat nicht

Kant die weiße Rasse als die Kulmination der Menschheit bezeichnet, Hume

die Schwarzen mit Papageien verglichen? War nicht Locke, der sogenannte Va-

ter der Toleranzphilosophie, ein Aktionär in einer Sklavenhandelsfirma?3 Für

diese viel zu eurozentrischen Mainstreamaufklärer war Vernunft ausschließ-

lich europäisch. Freilich gab es auch eine radikal humanistische, demokrati-

sche und an Menschenrechten orientierte aufgeklärte Aufklärung. Hier sind

Namen wie z. B. D’holbach, Diderot, Condorcet und Spinoza zu nennen. Diese

radikale, menschenrechtsfreundliche Aufklärung wurde von allen damaligen

Regierungen und von allen Kirchen verurteilt, weil sie für universale Gleich-

heitsrechte plädierte und für die Emanzipation schwarzer Menschen eintrat

(vgl. Israel 2001).

7. Interkulturelle Philosophie ist dann die Einsicht in die Notwendigkeit, Philoso-

phiehistorie von Grund auf neu zu konzipieren und zu gestalten. Mit anderen

Worten geht es um eine interkulturell-philosophisch orientierte ›Konzeption

einer Historiographie der Philosophie‹. Hegels ›Historiographie der Philoso-

phie‹ ist eine großartige Leistung und ist eine der wenigen umfassenden Ein-

leitungen in die ›Geschichte der Weltphilosophie‹. Sie ist jedoch heute zu eng,

zu eurozentrisch. Es muss heute vielmehr darum gehen, eine ›weltphiloso-

phische Orientierung‹ in die Geschichte der Philosophie hineinzutragen. Die

interkulturelle Universalität der philosophischen Rationalität zeigt sich so in

verschiedenen philosophischen Traditionen, transzendiert diese jedoch auch.

3 Vgl. Därmann 2020, 81 und zur Auseinandersetzungmit Lockes philosophischen Begründun-

gen für den Kolonialismus vgl. ebd., 81-103.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 Ram A. Mall

8. Bei der interkulturellen Philosophie geht es um die Konzeption einer Philoso-

phie, die das eine Omnipräsente der ›philosophia perennis‹ in vielen Kulturen

und Sprachen hörbar macht.

9. So wehrt die interkulturelle Philosophie die mächtige Tendenz einiger Phi-

losophien, Kulturen, Religionen und politischen Weltanschauungen ab, sich

zu globalisieren. Die Einheitlichkeit der ›Hardware‹ der europäischen tech-

nologischen Formation darf sich nicht die gesunde Vielfalt der ›Software‹

der Kulturen einverleiben. ›Verweltlichung‹ ist nicht ohne weiteres ›Euro-

päisierung‹. Man möchte fast von einem ›Mythos‹ der ›Europäisierung der

Menschheit‹ sprechen. Die diesbezüglichen Positionierungen der Philosophen

Hegel, Husserl undHeidegger, um nur einige exemplarisch zu nennen, belegen

dies.

10. Interkulturelle Philosophie plädiert daher für Einheit ohne Einheitlichkeit. Es

geht nicht um ›Einheit in der Vielfalt‹ oder ›Einheit und Vielfalt‹, noch um ›Ein-

heit oder Vielfalt‹ oder ›weder Einheit noch Vielfalt‹, sondern um ›Einheit an-

gesichts der Vielfalt‹. Die Transkulturalität der formalen, technologischen und

naturwissenschaftlichen Begriffsapparate darf nicht verwechselt werden mit

dem Geist der Interkulturalität.

11. Zum Wesen der interkulturellen Philosophie gehört das Kultivieren der Ein-

sicht in die erkenntnistheoretische, methodologische, metaphysische, ethisch-

moralische, politische und religiöse Bescheidenheit des je eigenen Zugangs

zum regulativen Einen mit seinen vielen Namen.

12. In der Abwesenheit eines allseitig akzeptablen archimedischen Punktes behan-

delt die interkulturelle Philosophie die verschiedenen Philosophien als zwar

unterschiedliche, aber nicht radikal unterschiedliche Wegweiser zur wahren

Philosophie (zumindest im Sinne einer ›regulativen Idee‹).Was Philosophie ist,

macht die interkulturelle Philosophie, wie schon erwähnt, eher an den Frage-

stellungen als an den Antworten der Philosoph*innen dingfest. Und dies tut

sie sowohl inter- als auch intrakulturell. Die Singularisierung der Rede von der

einen europäischen, indischen oder chinesischen Philosophie ist idealisierend;

sie ist reduktiv und nimmt parten pro toto.

13. Interkulturelle Philosophie zielt so auf eine Transformation der Philosophie

jenseits ihrer bloßmonokulturellen Zentriertheit. Es geht um eine Erweiterung

des Begriffs ›Philosophie‹ im weltphilosophischen Kontext.

14. Interkulturelle Philosophie stellt dann die notwendige Bedingung für die Mög-

lichkeit der Disziplin der komparativen Philosophie dar, denn die letztere ist

und bleibt ohne die erstere ein bloßes Nebeneinander der Philosophien. Hegel

hat zwar die außereuropäischen Philosophien, Religionen und Kulturen ver-

gleichend dargestellt, aber das ›tertium comparationis‹ machte er ausschließ-

lich in der europäischen Tradition fest. Interkulturelle Philosophie entwirft so

einModell der Philosophie, das die allgemeine Anwendbarkeit des Begriffs Phi-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 139

losophie unter legitimer Anerkennung der Vielfalt der philosophischen Zentren

wie Ursprünge bejaht.

15. Interkulturelle Philosophie deckt den historischen, eurozentrischen Kontin-

genzcharakter einer philosophisch-historiographischen Praxis auf, die alle

nichteuropäischen Philosophien im Rahmen und einzig vom Standpunkt der

europäischen Philosophie her thematisiert. Interkulturelle Philosophie bildet

daher Kritik, Korrektur und Entwurf in einem.

16. Dass es einen Orientalismus an westlichen Universitäten und keinen Okziden-

talismus an nicht-europäischen Universitäten gibt, ist eine historische Kontin-

genz. Interkulturelle Philosophie ist sich zwar des Eurozentrismus des westli-

chen Orientalismus bewusst und schätzt das Verdienst von Edward Said hoch.

Sie möchte aber nicht das Kind mit dem Bade ausschütten und zielt auf einen

interkulturellen Diskurs ab, der die alte Konstellation der Orient-Okzident Di-

chotomie hinter sich lässt und Zentren zwar bejaht, dabei aber Zentrismen

ablehnt.

17. In einem Brief an Karl Jaspers spricht Hannah Arendt von der Notwendig-

keit einer »Deprovinzialisierung« der westlichen Philosophie«. Die Universa-

lität der interkulturellen philosophischen Einstellung verlangt daher die Rück-

nahme einer jeden Verabsolutierung des okzidentalen oder orientalen Geistes.

Sehr zu Recht spricht daher Plessner von einem »schöpferischen Verzicht«, oh-

ne die universale Sinnsuche der Philosophie aufzugeben (vgl. Plessner 1979,

332).

18. Interkulturelle Philosophie weist die Enge und die metonymische Ungenauig-

keit bei der Feststellung der Philosophie zurück, weil die Sache der Philosophie

in demNamen, in demAusdruck Philosophie nicht ganz aufgeht.Denn der Na-

me Philosophie ist zwar griechisch-europäisch, nicht aber die Sache der Philo-

sophie. Es macht wenig Sinn, das philologische, das lexikalische Argument so

weit zu dehnen. So sind etwa Kochen, Tanzen, Musizieren und Wissenschaft

betreiben deutsche Ausdrücke, aber alle diese Tätigkeiten sind dabei nicht nur

deutsche.

19. Interkulturelle Philosophie weist auch die unbegründeten Ansprüche des soge-

nannten linguistischen Arguments zurück, dass eine bestimmte Sprachstruk-

tur, z. B. die indo-europäische, sich essentiell mit demphilosophischenDenken

verbindet. Hier hat Gadamer Recht, wenn er sagt, dass das, was in einer Spra-

che gesagt wird, auch in einer anderen Sprache gesagt werden kann. Freilich

bleiben dabei die Art und Weise des Sagens kaum übersetzbar.

20. Zuletzt plädiert interkulturelle Philosophie für die Erarbeitung, Entwicklung

und Kultivierung (inTheorie und Praxis) einer interkulturellen philosophischen

Kompetenz, die die eine konkrete Philosophie mit universeller Geltung weder

kennt, noch anerkennt.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140 Ram A. Mall

21. Ferner weist sie die alte, liebgewordene Gewohnheit zurück, den heutigen phi-

losophischen, kulturellen und religiösen Reichtum durch eine gewaltsame Zu-

ordnung zum Eigenen zum Verstummen zu bringen.

22. Mit anderen Worten weist sie damit die Enge und die Unfruchtbarkeit eines

bloß historisierenden Diskurses zurück und fordert von den Philosoph*innen

und ihren Diskursen, dass sie eine monolithische, monologische Hermeneu-

tik aufgeben. Der philosophische Geist ist unparteiisch und ›weht, wo er will‹.

Der europäische philosophische Diskurs, wenn es so etwas überhaupt gibt, ist

letztlich nur ein Diskurs und nicht der Menschheitsdiskurs.

Fazit

Das Adjektiv »Interkulturell« lässt die Universalität, sprich die »Ortlosigkeit«, und

die Partikularität, sprich die »Orthaftigkeit« der Philosophie, Hand in Hand gehen

undweist auf ihre grundsätzlichen Gemeinsamkeiten und erhellendenDifferenzen

hin, und dies sowohl intra- als auch interkulturell. Im Grunde genommen ist in-

terkulturelle Philosophie fast eine Tautologie. Sie ist stets interkulturell, weil es ihr

immer um unterschiedliche Arten zu philosophieren geht, ob inter- oder intrakul-

turell und ob dies nun zwischen Platon und Aristoteles, Descartes und Hume, Hei-

degger und Carnap, Nagarjuna und Shankara, Lao Tzu und Konfuzius stattfindet.

So besteht eine Entsprechung zwischen der inter- und intrakulturellen Philoso-

phie. Ein Denker wie Schopenhauer etwa steht einem buddhistischen Philosophen

in Indien näher als bei sich zu Hause einem Hegel. Philosophische Denksysteme

wie z. B. den Idealismus, Materialismus oder Skeptizismus gibt es sowohl inter-

als auch intrakulturell.

3. Zur Konzeption einer »interkulturell orientierten analogischen
Hermeneutik« oder zu unserem hermeneutischen Motto:
Das ›Verstehen-wollen‹ und das ›Verstanden-werden-wollen‹
gehören zusammen

Das heutige reziproke ›Angesprochen-sein‹ der Kulturen, Philosophien, Religionen

und der diversenWeltanschauungen ist von ganz anderer Qualität als das bis dahin

Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heutigen postkolonialen Angesprochen-

sein Asiens, Afrikas und Lateinamerikas durch Europa und Europas durch Asien,

Afrika und Lateinamerika besteht darin, dass die nicht-europäischen Kulturen mit

ihren je eigenen Stimmen am heutigen Gespräch beteiligt sind. Die Jahrhunderte

des Kolonialismus dagegen kannten und erlaubten keinen Dialog.

Das heutige ›post-koloniale‹ Gespräch führt hinüber zu einem vierdimensio-

nalen hermeneutisch-dialektischen Dialog: 1. Das Selbstverständnis, die Selbsther-

meneutik Europas, 2. Das Fremdverständnis Europas, 3. Das Selbstverständnis der

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 141

nicht-europäischen Kulturen und 4.Das Fremdverständnis der nicht-europäischen

Kulturen.

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Überzeugung ausgegangen, dass die

Europäer*innen nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern auch die Nicht

-Europäer*innen besser verstehen könnten als diese sich selbst. Was für eine ›her-

meneutische Anmaßung‹! In diesem Sinne erfand der europäische, koloniale Geist

den altbekannten Ausdruck von der ›europäischen Verpflichtung‹ Nicht-Europa ge-

genüber (White man’s burden).

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa heute

auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewürdigt wird. Dieses

Interpretierbargewordensein Europas durch Nichteuropa ist eine Zäsur und über-

rascht die Europäer*innen mehr als die Nicht-Europäer*innen, denn Europa hat

oft im Namen des Dialogs eine monologische Hermeneutik betrieben. Heute aller-

dings, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung, ist Hermeneutik

keine Einbahnstraßemehr. Unser Philosophierenmuss sich heute ›ent-europäisie-

ren‹ und nicht ›anti-europäisieren‹. Der bekannte lateinamerikanische Philosoph

Leopoldo Zea wirft, und dies zu Recht, der griechisch-europäischen Philosophie-

geschichtsschreibung eine selbstverschuldete Universalisierung des griechischen

Logos vor und spricht von einem griechisch-europäischen ›magistralen‹ Anspruch

auf den Logos. Diese einseitige Vereinnahmung des Logos sprach den Barbaren

jede Fähigkeit des Logos ab, denn sie konnten nur stottern, d. h. für die Griechen

nur unverständlich reden. Zea dreht hier den Spieß mit Recht um und fragt:

»Wenn der Grieche sich in einer anderen Sprache, die nicht die seinige ist, aus-

zudrücken hätte, müsste dies dem Barbaren barbarisch erscheinen, als ein Stam-

meln, als ein ebenfalls schlechtes Sprechen. Aber gerade dies interessiert nicht

den Menschen, der die Geschichte macht, interessiert nicht den Griechen, der sie

erzählt« (Zea 1989, 19).

Hat sich an diese Situation etwas geändert? Die Antwort könnte eher ›jein‹ lauten.

Jenseits einer »Identitätshermeneutik«, die unter Verstehen eine Verdoppelung

des Selbstverstehens impliziert und ebenso jenseits einer radikalen »Differenzher-

meneutik«, die Differenz viel zu radikal auffasst und Verstehen ob ovo verunmög-

licht, vertritt die hier vertretene »analogische Hermeneutik der Überlappung« das

Vorhandensein kleiner und großer Überlappungen. Diese ermöglichen ein Verste-

hen in voller Anerkennung der Gemeinsamkeiten wie auch der Differenzen.

Das interkulturelle hermeneutische Subjekt ist kein zweites, ›transzendentales

Subjekt‹. Von gerade diesem Anspruch hob sich das koloniale Subjekt ab. Das in-

terkulturell orientierte hermeneutische Subjekt ist der Name einer höherstufigen

reflexiv-meditativen Instanz und Einstellung. Diese befähigt uns, unser Gebun-

den-sein am hermeneutischen Zirkel zu durchschauen und zu durchbrechen. Alle

unsere Auslegungen sind angesiedelt zwischen den beiden Fiktionen einer totalen

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 Ram A. Mall

Kommensurabilität und einer radikalen Inkommensurabilität. Sehr zu Recht heißt

es bei Dilthey:

»Die Auslegung wäre unmöglich, wenn die Lebensäußerungen gänzlich fremd

wären. Sie wäre unnötig, wenn in ihnen nichts fremd wäre« (Dilthey 1973, 225).

4. Zu den vier Dimensionen der Interkulturalität

Interkulturelle Philosophie kennt eine vierfache Perspektive: 1. eine philosophi-

sche, 2. eine theologische, 3. eine politische und 4. eine pädagogische.

Unter philosophischer Optik bedeutet interkulturelle Philosophie, dass es falsch ist,

die philosophische Wahrheit exklusiv durch eine bestimmte Tradition und eine

bestimmte Tradition durch philosophischeWahrheit definieren zu wollen.Mutatis

mutandis gilt dies auch für Kulturen und diverseWeltanschauungsformen. Gerade

diesen Fehlschritt beging und begeht das westliche Denken, wenn es für sich die

westliche Art zu philosophieren als die einzig richtige Art deklariert. Dabei vergisst

das westliche Denken, dass es ›das singuläre westliche Denken‹ im Singular nie

gegeben hat und auch nicht gibt. Und ebenso verhält es sich mit philosophischen

Traditionen der Welt.

Unter religiöser Optik ist die Interreligiosität ein anderer Name der Interkulturali-

tät. Auch die eine religio perennis (Hindus mögen es ›Sanâtana dharma‹ nennen)

trägt unterschiedliche theologische Gewänder. Es gibt nicht die eine Religion für

die gesamte Menschheit (und diese hat es auch nie gegeben), es sei denn, man

erhebt den Anspruch, die einzige wahre Religion mit universeller Geltung zu be-

sitzen. Was tun, wenn mehrere Religionen diesen alleinseligmachenden Anspruch

erheben und diesen Anspruch auch noch durchsetzen wollen? Immer, wenn meh-

rere Absolutheitsansprüche aufeinanderprallen, relativieren sich diese gegenseitig.

Freilich sollte man in einer solchen Situation und im Geist unserer interkulturell

orientierten Interreligiosität, ja ›Proto-Religiosität‹, glauben und glauben lassen

jenseits eines exklusiven Universalitätsanspruches. Ferner mag jeder seine eigene

Religion für sich und für die seinigen als die einzig wahre, absolute ansehen. Ge-

ben wir diesem Absolutheitsanspruch den Namen einer »Absolutheit nach innen«.

Sie gilt jedoch für alle Diskursparteien. Aber sobald dieser jeweilige »Absolutheits-

anspruch nach innen« zu einem »Absolutheitsanspruch nach außen« wird, artet

er aus in einen Krieg aller gegen alle. Mahatma Gandhi soll gesagt haben: ›Meine

Mutter ist für mich die schönste und die beste, aber deine Mutter für dich ebenso.‹

Interreligiosität ist selbst aber nicht eine bestimmte Religion, der man ange-

hören kann. Sie ist eine protoreligiöse Überzeugung, Haltung, die uns offen und

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 143

tolerantmacht. Ferner hilft sie uns, standhaft gegen Versuchungen des Fundamen-

talismus jedweder Art zu sein.

Unter der politischen Optik ist die Interkulturalität ein anderer Name für eine plu-

ralistisch-demokratische, republikanische Überzeugung, die auch die politische

Wahrheit keiner Gruppe, Klasse und Partei allein zubilligt. Interkulturelle Orien-

tierung plädiert daher ebenso für eine säkulare Pluralität, die auch die politische

Weisheit nicht einer einzigen Partei zuschreibt. Wer nicht so verfährt, übt bereits

eine Art ›theoretische Gewalt‹ aus,weil hier schon auf der theoretischen Ebene alles

andere zurückgewiesen wird. Es gehört zu einem ›proto-demokratischen Ethos‹,

allen theoretisch-politischen Gewaltformen schon auf der Ebene der pädagogi-

schen Erziehung in Schulen und Hochschulen zu begegnen. Denn wer allein selig

macht, macht nicht nur die anderen unselig.

Die pädagogische Perspektive, in einer Hinsicht sogar die wichtigste, ist der prak-

tische Versuch, die Einsichten und Ansichten der drei anderen Perspektiven in Fa-

milie und Gesellschaft, von den Kindergärten bis zur Universität im Denken und

Handeln, in Lehre und Forschung zu lernen und zu lehren. Nur so kannman gegen

die Fundamentalismen auf jedwedem Gebiet wirken; denn sobald die Fundamen-

talismen die praktisch-politische Bühne beherrschen, ist es für die Pädagogik zu

spät. Hitlers Buch »Mein Kampf« z. B. war in den Bücherregalen – hierauf wurde

und wird immer wieder mit Recht hingewiesen – schlimm genug, weil es schon

voller theoretischer Gewalt war. Aber die Jüdinnen und Juden, Sinto und Sintiz-

ze, Rom*nija und Andersdenkende lebten noch. Nach der Machtübernahme wur-

de aus der ›theoretischen Gewalt‹ eine praktische. Daher ist, wie oben erwähnt,

eine theoretisch-argumentative Bekämpfung der theoretischen Gewalt, des theo-

retischen Fundamentalismus in Lehre und Forschung eine zentrale pädagogische

Aufgabe. Ferner ist eine Institutionalisierung interkulturellen Philosophierens ein

Gebot der Stunde. Ernst Cassirers Analysen der symbolischen Formen mit seiner

Definition des Menschen als ›animal symbolicum‹ verleihen der interkulturell ori-

entierten Philosophie die notwendige Flexibilität und bewahrt sie vor der Gefahr,

die dynamischen Inhalte und Strukturen der Philosophien, Kulturen und Religio-

nen künstlich und einförmig zu vereinnahmen.

5. Zur Aufgabenstellung der interkulturellen Philosophie

1. Die interkulturelle Sicht hat deutlich gemacht, dass es den absoluten Anspruch

des einen nicht gibt, es sei denn, man zeichnet aus Vorurteilen und/oder Un-

kenntnissen einen Ort, eine Zeit, eine Sprache, eine Religion oder eine Philo-

sophie aus.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 Ram A. Mall

2. Die begriffliche und inhaltliche Klärung der interkulturellen Philosophie hat

ferner gezeigt, dass die Philosophiegeschichte selber ein unendliches Reservoir

unterschiedlicher Interpretationen darstellt. Philosophiegeschichte ist ein so

unermesslicher, reicher hermeneutischer Ort.

3. Hieraus folgt, dass es keine bloß apriorische, per definitionem dingfest ge-

machte Bestimmung der Philosophie und Kultur geben kann und soll.

4. Wer den Terminus »interkulturelle Philosophie« jedoch für ungenau hält, weil

er exakte Kriterien vermisst, vergisst, dass bei der Identifizierung der Kulturen,

Philosophien, Religionen und politischenWeltanschauungen ein gewissesMaß

an Traditionsgebundenheit und persönlicher Entscheidung nicht zu leugnen

ist. Philosophie ist nicht nur, sondern auch eine Temperamentsache.

5. Wer von philosophischen Argumenten allgemeine Akzeptanz, unbedingte

Überzeugungskraft und Einstimmigkeit erwartet, überfrachtet jene. Auch im

Kampf der philosophischen Argumente spielen die philosophischen Dispo-

sitionen und Sozialisationen eine zum Teil sogar entscheidende Rolle (vgl.

Mall 1996). Auch die Rede von der ›Macht der besseren Argumente‹ hilft nicht

viel weiter, weil Philosoph*innen unterschiedlicher Couleur diese Macht der

besseren Argumente gleichzeitig beanspruchen.

6. Interkulturelle Philosophie ist auch,wie schon erwähnt, eine notwendige Kritik

und Korrektur des in Europa praktizierten Projekts der komparativen Philoso-

phie, das seine kolonialistischen, eurozentrischen, ja sogar rassistischen Wur-

zeln nicht leugnen kann. Der bekannte indische Historiker und postkoloniale

Theoretiker Chakrabarti spricht, nicht ganz zu Unrecht, von einer »colonial in-

dology«, die von einem Gefühl der Überlegenheit und Überheblichkeit ausgeht

(vgl. Chakrabarti 1997, 1).

7. Die eurozentrische und kolonialistische Historiographie der Philosophie (hier-

zu mehr im 6. Unterkapitel dieses Aufsatzes) zeigt sich auch in der Ablehnung

eines Geschichtsdenkens außerhalb Europas. Die Weltgeschichte ist europäi-

sche Geschichte, und Hegel legt auch den Gang der Weltgeschichte vom Orient

nach Okzident fest.

8. In der Euphorie der erfolgreichen europäischen Expansion im 18. und 19. Jh.

schreibt Hegel:

»Mit dem Eintritt des christlichen Prinzips ist die Erde für den Geist geworden.

Die Welt ist umschifft und für die Europäer ein Rundes. Was noch nicht von ih-

nen beherrscht wird, ist entweder nicht der Mühe wert oder aber noch bestimmt,

beherrscht zu werden« (Hegel 1955, 763).

Manmöchte gern erfahren,wieHegel auf das postkoloniale Zeitalter reagiert hätte.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 145

9. In respektvoller Anerkennung der großartigen philosophischen LeistungenHe-

gels möchte man dennoch nicht verschweigen, dass wenn große Leute Feh-

ler machen, diese Fehler dann oft ebenso groß sind. Mit anderen Worten: Wir

können die großartigen philosophischen Leistungen von Philosophen wie z. B.

Hume, Kant, Hegel anerkennen und müssen dennoch sagen dürfen, dass sie

vom Rassismus nicht ganz frei waren. Hegel, und nicht nur Hegel erblickte in

der erfolgreichen, universellen Verbreitung der europäischen Kultur im Zeit-

alter des Imperialismus, Kolonialismus und Missionarismus eine Bestätigung

einer rechtmäßigen undmoralisch verpflichtenden Europäisierung. Hegel ver-

gaß dabei aber, dass die Gründe dafür nicht in der Überzeugungskraft der eu-

ropäischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der Anwendung von Gewalt in

diversen Formen.

10. Mircea Eliade hat die interessante und heute noch aktuelle Frage aufgeworfen,

wie es dazu kam, dass es dem asiatischen Geist nicht gelungen ist, in Europa

Fuß zu fassen, so wie es in der ersten Renaissance der gräko-lateinischen Kul-

tur gelungen ist. Eliade spricht von einer ›zweiten missglückten Renaissance‹

und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache, der Upanishaden und

des Buddhismus amEnde des 18. und im 19. Jh. in Europa (vgl. Eliade 1973, 75f.).

Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch diese Entdeckung Asiens er-

wartet. Die deutschen Romantiker, die Hegel ein Dorn im Auge waren, träum-

ten von einer solchen Erneuerung Europas durch Asien. Der Hauptgrund des

Fehlschlags besteht für Eliade darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz

zur ersten eine Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den Fachphilo-

soph*innen,Theolog*innen, Literat*innen, Künstler*innen und Historiker*in-

nen kaum beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde. Es ist eigentlich

unverständlich, ja bedauerlich, dass sich an dieser Situation bis heute wenig bis

gar nichts geändert hat.

11. Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt (wie der von heute)

an der Schwelle einer »dritten Renaissance« stehen (und vieles spricht dafür),

so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orientalist*innen und Ethnolog*in-

nen, als vielmehr ein Ergebnis der historischen Präsenz der nicht-europäischen

Kulturen in der globalen Situation heute. Sollte dieser dritten Renaissance ein

Erfolg beschieden sein, so sind wir alle im Geiste der Interkulturalität berufen,

den notwendigen Beitrag unseres je eigenen Standorts zu leisten. Möge die

»verbindlich verbindende« interkulturelle Sicht uns dabei helfen. Unsere Kon-

zeption einer dekolonialisiertenHistoriographie der Philosophie ist ein Beitrag

dazu.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 Ram A. Mall

6. Zur Konzeption einer interkulturell orientierten
›Historiographie der Philosophie‹ als Kritik, Korrektur und Entwurf

Einige europäischen Philosoph*innen haben sich ein sehr trickreiches, hausge-

machtes und sogar billiges Argumentationsmuster zurechtgelegt, wenn sie die eu-

ropäische Philosophie als die einzige Philosophie beweisen wollen. Auf die Fra-

ge: Können Nicht-Europäer*innen philosophisch denken? sagen die Europäer*in-

nen: Ja, aber ist die außereuropäische Philosophie so wie die europäische, dann

ist sie bloß eine Wiederholung und daher redundant. Ist sie dagegen nicht so wie

die europäische Philosophie, dann ist sie keine Philosophie. Sie vergessen dabei,

dass Wenn – Dann Sätze, wenn sie ›konditional apriorisch‹ verfahren, das zu Be-

weisende voraussetzen und den logischen Fehler ›petitio principi‹ begehen. Ferner

vergessen sie dabei, dass ein solches Argumentationsmuster allzeitig anwendbar

ist. Auf die Frage: Can non-Europeans think? meint der bekannte Philosoph Ha-

mid Dabashi, dass selbst einige der Matadoren der europäischen Philosophie die

lang andauernde schlechte Gewohnheit vererbt hätten, die eigene besondereWeise

zu philosophieren nicht nur zu singularisieren, sondern auch zu universalisieren

(vgl. Dabashi 2013). Ferner vergessen sie anscheinend absichtlich, dass es die eine

singuläre Art zu philosophieren auch in Europa nicht gibt.

Solche Ansichten markieren die Spitze eines Kulturalismus, ja eines Provinzia-

lismus, der sich, bedingt durch Machtfaktoren wie z. B. den Kolonialismus oder

den Imperialismus, universalisiert hat, aber im Sinne einer historischen Kontin-

genz. Den chinesischen Philosophen Chaung Tzu kontextuell variierend, könnte

man hier von einer ›Brunnenfroschperspektive‹ sprechen, und dies zu Recht. Es

gleicht einer philosophischen Unkultur, ja einer Borniertheit, wenn ein*e Philo-

soph*in, ob nun in Oxford, Freiburg oder Varanasi (Indien) sagt: Philosophie sei

nur europäisch oder nur indisch oder nur chinesisch.

Fast alle Bücher über die Geschichte der Philosophie in der westlichen Hemi-

sphäre stellen de facto eine Geschichte der europäischen Philosophie dar, ohne sie

so zu betiteln. Bertrand Russell ist eine seltene Ausnahme, da er seinem Buch die

Überschrift »History of Western Philosophy« gibt. Das Adjektiv »europäisch« hat

sich dabei mit Hilfe außer-philosophischer Faktoren universalisiert. Diese Fakto-

ren liegen im Wesentlichen in den Machfaktoren der kolonialen Herrschaft des

Westens über Asien, Afrika und Lateinamerika. Diese Machtfaktoren besitzen eine

koloniale, kulturelle, imperialistische, ja auch rassistische Natur und haben da-

zu geführt, dass das Adjektiv ›europäisch‹ sich de facto universalisieren konnte.

So ist der Universalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine historische

Kontingenz (vgl. Cooper 1996; Eliot 1997; Smart 1998; Plott 1963-89; Gupta/Mohanty

2000). Daher besitzt die ›koloniale Vernunft‹ eine lange, janusköpfige Geschichte.

Einige der philosophischen Großmeister des 18. und 19. Jh. lieferten den Koloni-

alherren intellektuelle, moralische, politische, ja sogar rassistische Fundierungen

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 147

und Rechtfertigungen. Selbst die Idee der Vernunft, die die Gründerväter der eu-

ropäischen Emanzipation vertraten, ist viel zu eurozentrisch und sogar rassistisch.

Samuel Huntington, eigentlich ein eurozentrischer Denker par excellence,

spricht als ein Realpolitiker von den unsäglichen Brutalitäten der Kolonialzeit. Er

schreibt:

»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Überlegenheit seiner Ideen oder

Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehörige anderer Kulturen

bekehrten), sondern vielmehr durch seine Überlegenheit bei der Anwendung von

organisierter Gewalt. Oftmals vergessenWestler diese Tatsache;Nichtwestler ver-

gessen sie niemals« (Huntington 1996, 68).

Habermas ist noch deutlicher und spricht in einem Interview von einer ›unheiligen

Trinität von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus‹ und nennt diese die

Kehrseite der europäischen Mission, der Modernität (vgl. Habermas 2002, 152).

Es gibt nicht ›die‹ eine singuläre Geschichte, auch nicht ›die‹ eine Geschichte

der Philosophie. Und dies gilt für alle philosophischen Traditionen über die Kul-

turgrenzen hinaus. Es kann mehrere methodische Zugänge zumThema »Historio-

graphie der Philosophie« geben. Und es gibt sie in der Tat. Einige seien hier kurz

erwähnt: Die chronologische Vorgehensweise ist am meisten vertreten. Es kann

ferner eine systematische Orientierung geben. Oder man kann die verschiedenen

Schulen der Philosophie als einen Zugang wählen. Man kann auch mit individu-

ellen Philosoph*innen und ihren Philosophien anfangen. Karl Jasper ist ein Bei-

spiel hierfür. Zusätzlich zu diesen pluralenmethodologischen Zugängen gibt es die

problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Philosophie, die ich im

Ganzen und hier im Besonderen vorziehe, weil sie es uns erlaubt, die philosophi-

schen Themen, Fragestellungen und Lösungsansätze im Geiste einer interkultu-

rellen philosophischen Orientierung zu stellen und diese im weltphilosophischen

Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestellungen weisen eine grundsätzli-

chere Gemeinsamkeit unter den Philosoph*innen derWelt aus (anders als ihre Ant-

worten). Eine interkulturell orientierte Historiographie der Philosophie verfährt

weder bloß induktiv noch deduktiv. Es geht ihr vielmehr um die Komplementa-

rität der philosophischen Standpunkte mit Ähnlichkeiten, Differenzen und Über-

lappungen.

Die eurozentrische Historiographie der Philosophie hat lange, ja viel zu lange,

wie Mohanty mit Recht kritisch anmerkt, von einem Mythos gelebt. Es ist der My-

thos von einer für die gesamte westliche Philosophie verbindlichen Grundidee der

Philosophie, der sich folgendermaßen explizieren lässt: Philosophie ist griechisch-

europäisch und nur griechisch-europäisch. Es ist mehr als fraglich, ob es eine sol-

che »Urstiftung« (Husserl) je gegeben hat. Und wenn es sie je gegeben hat, dann in

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 Ram A. Mall

pluralisierter Form. Hegel, Husserl, Heidegger und Gadamer u. a. gehen von einer

solchen einmaligen »Urstiftung« aus.4

Zum Wesen unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie gehört

wesentlich die philosophisch grundlegende Überzeugung von einer ›orthaften Ort-

losigkeit‹ der Philosophie. Die Universalität des philosophischen Denkens steht

nicht in einem Widerspruch zur Partikularität dieses Denkens, es sei denn, eine

bestimmte philosophische Tradition oder ein bestimmter Ort setzen sich in den

absoluten Stand und beanspruchen für sich eine Universalität. Mit Recht weisen

Heinz Hülsmann und ich einen solchen Anspruch zurück und schreiben:

»Der Hinweis auf die dreifache Geburt der Philosophie versucht deutlich zu ma-

chen, dass es den absoluten Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Aus-

zeichnung eines Ortes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die

ausgezeichnete Zeit sollten uns fixieren« (Mall/Hülsmann 1989, 13; vgl. auch Mall

2006; Elberfeld 2017).

So stellt sich unsere interkulturell-philosophisch orientierte Historiographie der

Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz ›Okzident – Orient‹

und plädiert zweitens für ein ›orthaft-ortloses‹ philosophisches Denken, das sich

jenseits dieses Gegensatzes befindet. Eine interkulturelle Historiographie der Phi-

losophie weist daher den selbstverschuldeten Mythos eines unüberbrückbaren Ge-

gensatzes zwischen Okzident und Orient zurück und sieht Philosophie und ih-

re Geschichte in unterschiedlichen Gestalten der Gemeinsamkeiten, Differenzen

und Überlappungen realisiert. Diese Überlappungen, mögen sie noch so klein, ja

manchmal sogar sehr formal sein, stellen eine andere Art zu philosophieren dar. Sie

sind nicht ›nicht-philosophierend‹, sondern eben anders philosophierend. Wenn

Hegel und Schopenhauer argumentieren oder wenn Nagarjuna und Shankare ar-

gumentieren, sind ihre Argumente auch dann Argumente, wenn sie sich gegensei-

tig widersprechen. Wäre dies nicht der Fall und die Praxis, wie könnte man dann

Descartes, Hume Kant, Hegel und Schopenhauer, Heidegger und Ryle, Shankare

und Nagarjuna, Lao-Tzu und Konfuzius, um einige Beispiele zu nennen, Philoso-

phen nennen?

Der Ausdruck ›interkulturelle Historiographie der Philosophie‹, hier zwar im

Singular gebraucht, hypostasiert eben nicht eine bestimmteHistoriographie. Recht

verstanden ist damit eine Pluralität der Historiographie der Philosophie(n) ge-

meint. Die Berechtigung, den Singular dennoch zu verwenden, scheint mir in der

gemeinsamen interkulturellen philosophischen Orientierung zu liegen, die unpar-

teiisch und offen den Geist der Philosophie überall wehen lässt. Interkulturelle phi-

4 »It is only a myth of a particular brand of historiography of philosophy that there was a root

idea underlyingWestern philosophy. There is no such root idea, no such primal »Urstiftung«

(Mohanty 2001, 77; vgl. darüber hinaus Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 149

losophische Orientierung ist eine proto-methodologische epistemische Instanz,

Haltung, die mit einem epistemischen Pluralismus einhergehen kann und auch

gehen wird.

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftsweisend. Er

schreibt:

»Ich habe sehr oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht endlos nur

innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen ohne provinziell zu werden« (Eliade

1973, 208; vgl. auchMall 1997 und 2006; Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

Diese Worte Eliades, so möchte ich hinzufügen, gelten mutatis mutandis für alle

philosophischen Traditionen – chinesische, indische, afrikanische oder lateiname-

rikanische, falls diese sich universalisieren.

Unsere Theorie und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der

Philosophie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerichtet.

Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab. Hinzu kommt,

dass eine europäische Historiographie der Philosophie nur in einer eurozentri-

schen Art undWeise zum Ausdruck kommen kann. Freilich gilt dies für alle Histo-

riographien der Philosophie, falls sie ihren Provinzialismus universalisieren. Sin-

gularisierung und Universalisierung dürfen und sollen nicht zusammen gehen.

Unsere interkulturelle, philosophische Orientierung impliziert eine Art ›Koper-

nikanische Wende‹ in unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie.

Für lange Zeit hat die europäische Philosophie sich als die eine einzige ›Sonne

der Philosophie‹ präsentiert und alle anderen außereuropäischen philosophischen

Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europäischen Philosophie. In

unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist heute die europäische Stimme

nur eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die eine Sonne

der einen ›philosophia perrennis‹, zumindest als eine regulative Idee, im Zentrum

und alle Philosophien, ob europäische oder nicht-europäische, drehen sich um die-

se eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist. Es geht hierbei um ein Modell der

Inklusion und nicht der Exklusion.

Es gibt eine lange Reihe von Ausdrücken, die die lange Periode der eurozen-

trischen Historiographie beschreiben (und zu bekämpfen versuchen): Dekoloni-

sierung, Dekonstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung, Dekonzep-

tualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang dauernden Kolonialzeit

war (und ist es stellenweise noch), dass sie zu der Fiktion führte: Philosophie ist

westlich, ist weiß. Unsere interkulturelle Perspektive schreibt der Philosophie kei-

ne bestimme Farbe oder Sprache zu. Selbst solche erstklassigen Philosophen wie

z. B. Kant sprechen leider von den vier Farben ›rot, schwarz, gelb und weiß‹ mit

dem Zusatz, die weiße Farbe sei die beste in fast allen Gebieten. Es ist heute

hinlänglich bekannt und belegt, dass Philosophen wie Kant und Hegel u. a. aus

rassistischen Gründen den schwarzen Menschen das philosophische Denken ab-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Ram A. Mall

sprachen. In diesem Zusammenhang möchte ich kurz auf den Fall Anton Wilhelm

Amo hinweisen. Amo, der sich auch Afer nannte, kam als (mutmaßlich versklavtes)

Kind 1707 aus dem heutigen Ghana nach Holland, wo er dem Herzog Anton Ulrich

von Braunschweig-Wolfenbüttel geschenkt wurde. Anton Ulrich war jedoch sehr

großzügig, förderte den Jungen und ließ ihn in Halle studieren. Amo beherrschte

nicht nur die deutsche Sprache, er las und schrieb auch in lateinischer Sprache und

brachte es bis zur Privatdozentur.5 Manmöchte anmerken: Kant und Hegel hätten

nicht allzu weit zu gehen und allzu lange zu suchen brauchen, um diesen schwar-

zen Kollegen zu treffen. Aber ihre apriorische eurozentrische, historiographische

philosophische Brille musste dies verhindert haben.

Neulich haben die Student*innen der weltbekannten Institution »School of

Oriental and African Studies (SOAS)« in London protestiert und verlangt, dass

Philosophen wie z. B. Kant und andere aus dem Philosophiecurriculum entfernt

werden sollen. Aber hier ist eine kritische Anmerkung erlaubt. Man darf nicht das

Kind mit dem Bade ausschütten. Denn es ist nur das Wasser, das schmutzig ist

und nicht das Kind. Das Philosophie-Kind muss gerettet werden. Interkulturel-

le philosophische Orientierung ist nicht anti-europäisch. Sie ist eine epistemische

Strategie, um eineHaltungmit der Fähigkeit und Forderung zu philosophieren und

philosophieren zu lassen zu verbinden (und dies, ohne einen exklusiven Anspruch

zu erheben) (vgl. Chakrabarty 2000; Mall 1998 und 1999).

Paul Ricoeur stellt die Frage: Warum ist es unmöglich ein Hegelianer zu sein?

Und seine Antwort lautet:

»Ich bin Philosoph und wähle den Sinn; umso schlimmer für den Un-sinn, der üb-

rig bleibt. Aber weitaus bedenklicher ist, daß ich nicht nur den Unsinn draußen

gelassen habe, sondern einen ›anderen Sinn‹, eine andere Art, Sinn zu haben. Aus

diesemGrunde ist es unmöglich, einHegelianer zu sein (…) In der Tat vergewaltige

ich die Philosophien, wenn ich sie in dieses Prokrustesbett hineinzwinge« (Rico-

eur 1974, 74).

7. Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie
in Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch
orientierten Curriculum

Oft wird, hauptsächlich seitens der Philosophiestudierenden und des Mittelbaus

die Frage gestellt:Warumwerden außereuropäische Philosophien nicht in das Cur-

riculum des Philosophiestudiums an den Hochschulen aufgenommen? Ist nicht

5 Vgl. Suchier 1916. Zur Biographie Amos vgl. Ette 2014, 9ff. Kritisch zum Verhältnis von Amo

und Anton Ulrich äußert sich Mabe (vgl. Mabe 2007, 13f.).

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 151

eine Transformation des philosophischen Lehrplans an den Universitäten schon

längst überfällig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur zutiefst verpflichtet,

ein Philosophiestudium im Kontext der Weltphilosophien zu gestalten? Sind nicht

höhere Schulen undHochschulen grundsätzlich verpflichtet, die Studierenden dar-

über zu informieren, wie die philosophischen Fragestellungen und Lösungsansät-

ze in anderen weltphilosophischen Traditionen aussehen? Es zeugt in der Tat von

keiner großen akademischen Offenheit, wenn unsere Philosophiestudenten*innen

ihren B. A. oder M. A. machen oder gar ihre Promotion in Philosophie ablegen

und Philosophen wie z. B. Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Nietzsche u. a.

kennen, ohne jedoch jemals die Namen außereuropäischer Philosophen wie z. B.

Lao Tzu, Konfuzius, Nagarjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali gehört zu

haben. Ähnlich verhält es sich, wenn es um philosophische Probleme, Fragestel-

lungen, Systeme und dergleichen geht.

Wir stellen hier die Frage nach den Implikationen eines interkulturell-philo-

sophisch orientierten Curriculums. Was wir heute dringend brauchen, ist eine

nicht-eurozentrische (nicht eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um die phi-

losophischen Themen im Geiste einer interkulturellen Orientierung zu diskutie-

ren. Diese interkulturelle Orientierung ist eine ›proto-methodologische‹ epistemi-

sche Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts ihrer Vielfalt zum Thema

macht.

Das Lernen und Lehren der Philosophie im interkulturellen Geist würde auch

bedeuten, dass die Studierenden (und nicht nur Studierende) lernen, dass wir stets

philosophischer Argumente bedürfen, aber dies heißt nicht, dass diese Argumente

von Natur aus für alle überzeugend sein müssen. Die Argumente sind notwen-

dig, nicht jedoch unbedingt hinreichend für die Überzeugung. Wer philosophi-

sche Argumente nur dann philosophisch sein lassen will, wenn sie überzeugend

sind, findet sich in der schwierigen Lage wieder, keine Argumente zu finden, die

alle Philosoph*innen überzeugen können. Was wir daher heute brauchen, ist ei-

ne pluralistische Kartographie der Philosophiegeschichte. Selbst das oft erwähnte

Diktum, Philosophie kann es nur in einer schriftlichen Tradition geben, ist viel

zu logozentrisch. Hinzukommt, dass Philosophie keine Sprache zu ihrer einzigen

Muttersprache macht. Sprache gehört den Menschen, die sie sprechen und nicht

umgekehrt. Es war und ist immer noch oft eine europäisch-philosophische Einäu-

gigkeit zu meinen, Philosophie spreche nur griechisch und deutsch.

Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Perspektive braucht

ferner interkulturell orientierte Lehrer*innen und Forscher*innen. Es kommt ei-

ner epistemischen Gewalt gleich, wenn unsere Universitäten den großen Reichtum

der Weltphilosophie in Lehre und Forschung nicht einbauen. Die westliche poli-

tische und epistemische Macht und Dominanz mit Unterstützung der kolonialen

Erziehungsstrategie hat das koloniale Curriculum überall institutionalisiert. Als

die Kolkata Universität in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts von der britischen

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Ram A. Mall

Kolonialmacht gegründet wurde, existierten dort viele Fakultäten. An den Univer-

sitäten Cambridge, Oxford, London u. a. war indische Philosophie kein Teil des

philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaftliche Begründung lautete,

Philosophie sei ja nur griechisch-europäisch. Die großen indischen Philosophen

wie z. B. K. C. Bhattacharya lehrten nur Kant und Hegel u. a. und nicht etwa auch

Shankara und Nagarjuna. Die indische Kunst soll für die viktorianischen Kolonial-

herren viel zu ›erotisch‹ gewesen sein um als ein universitäres akademisches Fach

institutionalisiert zu werden.

Die heutige Internationalisierung z. B. der Studierendenschaft hat das Philo-

sophieren polyzentrisch gemacht, und dies ist eine sehr willkommene Situation

(auch im Sinne der interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung).

Unser Ansatz einer interkulturell orientierten Historiographie der Philosophie

ist eine Kritik und Korrektur der langjährigen hegemonialen, eurozentrischenHis-

toriographie der Philosophie, welche das Philosophie-Curriculum weltweit domi-

nierte. Hier möchte ich einige Gründe nennen, warum es wichtig und notwendig

ist, mit einer interkulturell orientierten, pädagogischen Wende in Lehre und For-

schung anzufangen. Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philoso-

phiestudent*innen eine Darstellung der philosophischen Themen ausgehend von

einer weltphilosophischen Perspektive brauchen. Auch auf die Gebiete der For-

schung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem Zuwachs von

neuen Erkenntnissen dienlicher sein als die alte, enge und hegemoniale Histo-

riographie der Philosophie. Heute bedürfen wir eines philosophischen Diskurses

jenseits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und ei-

ne solche Wende ist nicht nur wünschenswert und notwendig, sie stellt sich sogar

als unvermeidlich dar. Hierfür sind die richtigen Adressat*innen die philosophi-

schen Fachbereiche, die Philosophielehrer*innen und nicht zu vergessen die Erzie-

hungsministerien. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende Philosoph*innen in

westlichen Ländern, die der Ansicht sind, es gibt genuin außereuropäische Denk-

systeme, die ohne Wenn und Aber das Prädikat ›Philosophie‹ verdienen.

Während meiner fast 40-jährigen Lehrtätigkeit, hauptsächlich an verschiede-

nen Universitäten in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Student*innen

der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehrpersonal

selbst. Beschwerlich kommt hinzu, dass außereuropäische Philosophie schon de

jure nicht ein Teil des Philosophiecurriculums ist. Eher sind Fachbereiche wie

z. B. Indologie, Sinologie, Afrikanistik und dergleichen dafür verantwortlich, die

Student*innen über indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen,

Religionen und dergleichen zu informieren. Nicht nur der großen Mehrheit der

Philosophielehrer*innen an den Universitäten mangelt es an Kenntnissen über

chinesische, indische oder afrikanische Philosophie. Was noch tragischer ist,

ist die Tatsache, dass sie felsenfest davon überzeugt sind, dass Philosophie nur

griechisch-europäisch ist und sein kann. Dies ist ein apriorisches Argument, das

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 153

transzendentalphilosophisch und methodologisch vorgeht und nicht falsifiziert

werden kann. Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an

einer deutschen Universität. Sie wollte ihre Masterarbeit über die Philosophien

Nagarjunas (ein buddhistischer Philosoph) und Meister Eckharts schreiben. Ich

billigte ein. Sie musste aber ihr Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekom-

men. Von demDekanat aber erfuhr sie, dass sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich

Philosophie, sondern nur in den Fachbereichen Indologie oder Sinologie reali-

sieren könne. In einem meiner Seminare konnte ich dann der Versuchung nicht

widerstehen und stellte den Student*innen die Frage: Wenn ich über Hegel oder

Kant mein Magister machen will, sollte ich hierfür in den Fachbereich Germa-

nistik gehen? Die Student*innen merkten, dass irgendetwas hier grundsätzlich

schiefläuft. Die hausgemachte eurozentrische Überzeugung von der europäischen

Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das Grundübel, das keinen

horizontalen Bezug zwischen europäischer und außereuropäischer Philosophie

zulässt.

Der Philosoph J. N.Mohanty, der sowohl in der europäischen als auch in der in-

dischen Philosophie zu Hause ist, kommentiert diese missliche Lage in deutlichen

Worten:

»It is indeed sickening to find philosophers argue a thesis about a field about

which they know almost next to nothing – and so inevitably using arguments that

follow a priori from their methodological premises, expecting that no empirical

evidence could show them wrong« (Mohanty 1993, 318).

Der koloniale, ja eurozentrische Gebrauch der Vernunft hat sich durchgesetzt, oh-

ne die anderen philosophischen Kulturen zu überzeugen. Nicht zu Unrecht spricht

Habermas von einer ›unheiligen Trinität von Kolonialismus, Christentum und Eu-

rozentrismus‹. So war es die koloniale Macht, die Pate gestanden hat, die eurozen-

trische Sicht von der europäischen Philosophie als der einzig wahren Gestalt der

Philosophie durchzusetzen. Auch die Christianisierung der Kolonien verdankte ih-

ren Erfolg zum großen Teil der kolonialen Macht.

Dennoch ist und bleibt die philosophische Einäugigkeit der meisten westli-

chen Philosoph*innen ursächlich daran mitbeteiligt, philosophisches Denken aus-

schließlich europäisch zu vereinnahmen. Während meiner Lehrtätigkeit an der

Universität Heidelberg Anfang der 1990er Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten

mit dem Vater der modernen Hermeneutik, Hans Georg Gadamer, zu sprechen.

In meinem Buch »Die drei Geburtsorte der Philosophie- China – Indien – Euro-

pa« hatte ich die Hermeneutik Gadamers eine ›reduktive‹ genannt. Im Laufe des

Gesprächs kamen wir einmal darauf zu sprechen, ob indische Philosophie auch ei-

ne genuine Gestalt der Philosophie sei. Sehr wohlwollend sagte Gadamer: »Herr

Kollege, auch wenn indische Philosophie keine genuine Philosophie im Sinne der

europäischen ist, sie ist eine großartige Weisheitstradition.« Höflich protestierte

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 Ram A. Mall

ich. Aber dann beruhigtemich Gadamer in seiner beneidenswertenHöflichkeit mit

seinem oft gebrachten ›Mantra‹: »Unsere Gespräche werden uns eines Tages den

Ausweg zeigen.«

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet, dass wir die Frage nach den

Sprachkenntnissen stellen müssen. Alle philosophischen Traditionen der Welt be-

handeln in ihrer problem- und themenorientierten Vorgehensweise Themen wie

Erfahrung, Vernunft, Ethik, Logik, Ästhetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Phi-

losoph*innen in der ganzen Welt schreiben über diese und ähnliche Themen in

verschiedenen Sprachen. Oft höre ich seitens vieler Kolleg*innen, dass uns und

unseren Student*innen die Sprachkenntnisse fehlen. Es ist richtig: Die Fähigkeit,

die Texte in Originalsprachen lesen zu können, ist unsere erste und beste Wahl.

Aber es ist fast blauäugig zu glauben, dass die Fähigkeit, so viele Sprachen zu

beherrschen, von der großen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar

ist. Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wünschbar, aber realiter eher

scheinheilig. In einem diesbezüglichen Gespräch stellte ich an meine Kolleg*innen

einmal die Frage: »Liest nicht die überwältigende Zahl unserer Student*innen hier

in Deutschland z. B. Platon in Übersetzung? Warum dann ein Bedenken, wenn es

um außereuropäische Philosophien geht?« Hinzukommt, dass wir heute sehr kom-

petente Übersetzungen außereuropäischer Philosophien in europäische Sprachen

haben, und dies sowohl von den Europäer*innen als auch von den jeweiligen Mut-

tersprachler*innen.

Die Geschichte der Philosophie kennt Beispiele dafür, dass man auch durch die

Lektüre von Übersetzungen ein großer Kenner werden und sein kann.Thomas von

Aquin, der keine oder mangelhafte Kenntnisse der griechischen Sprache hatte, war

einer der besten Kenner der aristotelischen Philosophie. Ein anderes leuchtendes

Beispiel unserer Zeit ist der Philosoph Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren

seiner Lehrtätigkeit an der Universität Basel Seminare und Vorlesungen über chi-

nesische und indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Auf das

bekannte Gespräch mit einem Journalisten zu diesem Thema sei hier kurz hinge-

wiesen: Auf die Frage des Journalisten, »Herr Professor, wie können sie ohne die

Kenntnis des Chinesischen über chinesische Philosophie Seminare und Vorlesun-

gen halten«, antwortete Jaspers:

»Sehen Sie, hier habe ich eine große Zahl der Übersetzungen z. B. des Tao Te King

von Lao Tzu. Alle diese habe ich gelesenund zu verstehen versucht. DenStudenten

erzähle ich, was ich verstanden habe und auch, dass eine bestimmte Übersetzung

mir ammeisten zusagt, wofür ich dann meine eigenen Gründe gebe.«

Hinzukommt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu können nicht unbe-

dingt eine Garantie für ein einheitliches Verständnis der Materie darstellt. Denn

wäre es so, wie könnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer Hegel so unter-

schiedlich, ja sogar konträr verstehen und deuten? Es sieht so aus: Sprachverste-

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 155

hen ist eine notwendige, nicht jedoch hinreichende Bedingung für das Sachver-

stehen. Man hat in diesem Sinne manchmal den Indolog*innen vorgeworfen (und

dies nicht ganz zuUnrecht), dass siemit ihren kompetenten Sprachkenntnissen die

philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophischen Inhalte hervorgehoben

haben. In einem diesbezüglichen Gespräch fragte ich einen deutschen Kollegen,

ob er eigentlich Bücher über indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er

habe die Urteile der deutschen Indologen als begründet angenommen, dass Indi-

en zwar großartige Religiosität, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte

meine Gegenfrage nicht zurückhalten und fragte ihn: »Würden Sie dann auch das

Urteil eines Germanisten über die Kritik der reinen Vernunft ohne weiteres über-

nehmen?«

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphilosophischen

Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das interkulturelle Verstehen

zu fördern, besteht darin, dass nationale und internationale philosophische Tex-

te aus verschiedenen philosophischen Traditionen in andere Sprachen übersetzt

werden. Trotz aller Einschränkungen hinsichtlich der Übersetzungen werden die

Philosophiestudent*innen und Philosophielehrer*innen eine umfassendere Sicht

der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Lösungsansätze im welt-

philosophischenMaßstab erhalten. So könnten zumBeispiel die Student*innen im

Fachbereich Logik lernen, dass die indische syllogistische Theorie nicht nur den

dreigliedrigen europäischen Syllogismus kennt, sondern von einem fünfgliedrigen

Syllogismus ausgeht. Zusätzlich zu den zwei- und dreiwertigen Logiken erfahren

die Student*innen ferner, dass die indische Jain-Philosophie z. B. von einer ›sie-

benwertigen Logik‹ (Saptbhanginaya) ausgeht.

Zusätzlich zu der größeren Verfügbarkeit der Übersetzungen möchte ich hier

auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, nämlich dass Philosophielehrer*innen

der interkulturellen philosophischen Orientierung gegenüber offen sind und den

Geist der Philosophie überall wehen lassen. Und diese Vorgehensweise, wie ich

wiederholt unterstrichen habe, plädiert für eine ›proto-hermeneutische‹ Überzeu-

gung zu lesen, zu interpretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der

Versuchung zu unterliegen, irgendeine bestimmte Interpretation in einen abso-

luten Stand zu setzen. Eine arithmetische Singularisierung der Interpretation ist

stets ein Wunschdenken gewesen. Philosophielehrer*innen sollen gut informiert

und belesen sein bezüglich der weltphilosophischen Traditionen, auch wenn dies

zum Teil durch Übersetzungen zustande kommt.

8. Resümee

Am Ende bin ich versucht, einige interkulturell-philosophisch orientierte Impera-

tive zum Philosophieren im weltphilosophischen Kontext zu wagen:

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 Ram A. Mall

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, sondern wie mit

ihnen umzugehen ist. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss scheint

der eigentlich geeignete Weg zu sein. Interkulturelle Orientierung sorgt dafür,

dass die Kompromisse soweit wie möglich nicht faul werden.

2. Übe die philosophische (und nicht nur philosophische) Tugend der Verzicht-

leistung auf jedwedem Absolutheitsanspruch sowohl in der Theorie als auch in

der Praxis, sowohl im Denken als auch im Handeln.

3. Lasse alle Lesarten zu bis auf die Lesart, die neben sich keine andere zulässt

und lerne so die Kunst zu philosophieren und philosophieren zu lassen.

4. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu üben sowohl im Sinne einer theoreti-

schen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt, denn es gibt sowohl eine

theoretische intellektuelle als auch eine praktische Gewalt.

5. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, sondern nur die

Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes.

Mit den sehr lehrreichen Worten zweier Dichterphilosophen, Hölderlin und Tago-

re, möchte ich schließen:

 

Hölderlin schreibt in einem Brief an Hegel:

»Einig zu sein, ist göttlich und gut; woher ist die Sucht denn/Unter denMenschen,

dass nur einer und eines nur sei« (Hölderlin 1970, 241).

In einem Vortrag zum »Parlament der Religionen« (1937) schreibt Tagore:

»Wenn je eine solche Katastrophe über dieMenschheit hereinbrechen sollte, dass

eine einzige Religion, (Kultur, Philosophie, Politik u. a., d. A.) alles überschwemm-

te, dann müsste Gott für eine zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschöpfe vor

seelischer Vernichtung zu retten« (Tagore 1966, 178).

Beide Dichterphilosophen geben uns den Ratschlag, unsere gut gemeinte und ver-

ständliche »Sehnsucht« nach Einheit nicht mit der ›Sucht‹ nach Einheitlichkeit,

nach Einförmigkeit zu verwechseln.Diese Ratschläge gelten für alle Unternehmun-

gen des menschlichen Geistes.

Das Projekt »interkulturelle Philosophie« zielt so auf einen Paradigmenwechsel

im Diskurs der Weltphilosophien ab und stellt damit eigentlich ein Prolegomenon

dar. Mein Traum, hoffentlich nicht zu utopisch, ist, dass das Philosophieren im

Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald der Leiter der inter-

kulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkulturelle Philosophie – so mein

Fazit – ist nicht nur eine intellektuelle akademische Tätigkeit, sondern ebenso eine

ethische Verpflichtung im weltphilosophischen Diskurs.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie 157

Literaturverzeichnis

Chakrabarti, Dipesh. 1997. Colonial Indology. Sociopolitics of the Ancient Indian Past.

New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishing.

Chakrabarty, Dipesh. 2000. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical

Differences. Princeton: University Press.

Collins, Randall. 1998. The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual

Change. Cambridge u. a.: Belknap Press of Harvard University Press.

Cooper, David. 1996. World Philosophies. An historical Introduction. Oxford, Cam-

bridge: Blackwell.

Copleston, Frederick Charles. 1980. Philosophies and Cultures. Oxford u. a.: Oxford

University Press.

Dabashi, Hamid. 2013. »Can non-Europeans think?« Letzter Zugriff 07.12.2020.

https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html.

Därmann, Iris. 2020. Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie. Ber-

lin: Matthes & Seitz.

Deutsch, Eliot. 1997. Introduction to World Philosophies, herausgegeben von dems.

New York: Prentice Hall.

Dilthey, Wilhelm. 1973. »Der Aufbau der geschichtlichen Welt.« In Gesammelte

Schriften, Bd. 7, herausgegeben von Karlfried Gründer. Göttingen: Vandenhoeck

& Ruprecht.

Elberfeld, Rolf. 2017. Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transfor-

mativen Phänomenologie. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eliade, Mircea. 1973. Die Sehnsucht nach dem Ursprung. Wien: Europaverlag.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:

Kadmos.

Ganeri, Jonardon. 2016. »Why Philosophy Must Go Global: A Manifesto.« An Online

Journal of World Philosophie (June): 134-141, 164-186.

Gupta, Bina und JitendranathMohanty. 2000. Philosophical Questions. East andWest,

herausgegeben von dens. New York u. a.: Rowman & Littlefield Publishers.

Habermas, Jürgen. 2002. Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and Moder-

nity, herausgegeben von Eduardo Mendieta. Cambridge: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Vorlesungen über die Philosophie der Weltge-

schichte. Hamburg: Meiner.

Huntington, Samuel. 1996. Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im

21. Jahrhundert. München, Wien: Europa Verlag.

Israel, Jonathan. 2001. Radical Enlightenment. Philosophy and the making of modernity.

Oxford: Oxford University Press.

Jaspers, Karl. 1977. Philosophische Autobiographie. München: Piper.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. AntonWilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:

Traugott Bautz.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html


158 Ram A. Mall

Mall, Ram Adhar und Heinz Hülsmann. 1989. Die drei Geburtsorte der Philosophie.

China, Indian, Europa. Bonn: Bouvier.

Mall, Ram Adhar. 1996. »Was konstituiert philosophische Argumente?« Bremer Phi-

losophica 1, Universität Bremen.

Mall, Ram Adhar. 1997. »Interkulturelle Philosophie und Historiographie.« In Eth-

nozentrismus, herausgegeben vonManfred Brocker, Heino Heinrich Nau, 69-89.

Darmstadt: WBG.

Mall, Ram Adhar. 1998. »Philosophy and Philosophies – Cross culturally Consid-

ered.« Topoi 17, 1: 15-27.

Mall, Ram Adhar. 1999. »Europa im Spiegel der Weltkulturen oder ein nicht-

europäische Entdeckung Europas: Vom Mythos der Europäisierung der

Menschheit.« Gymnasium. Zeitschrift für Kultur der Antike und humanistische Bil-

dung 6 (November): 481-499.

Mall, Ram Adhar. 2006. »Zur orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationa-

lität.« In Kreativität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie, herausgegeben von

Günter Abel, 492-519. Hamburg: Meiner.

Mohanty, Jitendranath. 1993.Essays on Indian Philosophy. Traditional andModern, her-

ausgegeben von Purushottama Bilimoria. Delhi u. a.: Oxford University Press.

Mohanty, Jitendranath. 2001.Explorations in Philosophy. IndianPhilosophy.NewDelhi

u. a.: Oxford University Press.

Plessner, Helmuth. 1979. Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.

Plott, John. 1963-89. Global History of Philosophy. Vol. 1-5. New Delphi: Motilal Banar-

sidass.

Ricoeur, Paul. 1974. Geschichte und Wahrheit. München: List.

Smart, Ninian. 2000.World Philosophies. London u. a.: Routledge.

Smart, Ninian. 2002.Weltgeschichte des Denkens. Die geistigen Traditionen der Mensch-

heit. Darmstadt: Primus.

Suchier, Wolfram. 1916. »A. W. Amo. Ein Mohr als Student und Privatdozent der

Philosophie in Halle, Wittenberg und Jena 1727-1740.« Akademische Rundschau

(9/10).

Zea, Leopoldo. 1989. Signale aus dem Abseits. Eine lateinamerikanische Philosophie der

Geschichte. München: Eberhard.

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010 - am 14.02.2026, 07:37:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

