Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-
philosophischen Historiographie!
Grundlegende Uberlegungen zu einer interkulturell
orientierten Philosophie

Ram A. Mall

1. Ein Wort zuvor: Interkulturelle Philosophie oder
zur »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie oder zur Pluralitat
der Geburtsorte der Philosophie

»Why Philosophy Must Go Global« A Manifesto — Jonardon Ganeri®

»Wir sind auf dem Wege vom Abendrot der europiischen Philosophie durch die
Dammerung unserer Zeit zur Morgenrote der Weltphilosophie.« — Karl Jaspers
(1977,121)

Diese fast prophetisch klingenden Worte dieser beiden weltphilosophisch orien-
tierten Philosophen mégen manchen ein wenig gestelzt erscheinen, aber sie wei-
sen auf die Notwendigkeit eines lingst iiberfilligen weltphilosophischen Diskurses
hin. Der europdische philosophische Diskurs ist zweifelsohne ein grofartiger Dis-
kurs, aber er ist kein Menschheitsdiskurs.

Immer wo und immer wenn Philosophie konkrete Gestalt gewinnt, geschieht
dies in einer bestimmten Kultur, in einer bestimmten Sprache und an einem be-
stimmten Ort. Dies heif3t »Orthaftigkeit« der Philosophie. Philosophie aber geht in
keiner bestimmten Sprache, in keiner Tradition und an keinem Ort ausschlieRlich

1 Dieser Aufsatz ist eine Gberarbeitete, erweiterte und aktualisierte Fassung meines Vortrages
»Interkulturelle Philosophie —was sie ist und was sie nicht ist«, gehaltenam14. 4. 2017 an der
Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg im Rahmen der Vortragsreihe »)enseits. Warum
die Philosophie keine Heimat hat. Beitrage zur interkulturellen Philosophie.«

2 »The world of academic philosophy is now entering a new age, one defined neither by colo-
nial need for recognition nor by postcolonial wish to integrate.. We are entering what we
might call sthe age of re-emergence«[..]« (Ganeri 2016, 136).

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Ram A. Mall

auf: das heifdt »Ortlosigkeit« der Philosophie. Wenn es eine >de perenni philoso-
phia« gibt, und es gibt sie zumindest im Sinne einer regulativen Idee, im Sinne
eines >noematischen Korrelats< oder im Sinne eines Leuchtturms, der alle Philo-
sophien anzieht, dann geht sie allerdings in keiner Philosophie restlos auf. Alle
Philosophien der Welt sind daher Kompasse zu diesem einen Leuchtturm hin. Es
ist eine hausgemachte, je selbstverschuldete Anmafiung der westlichen Philosophie
gewesen, sich zu singularisieren und in einem Atemzug zu universalisieren. Die-
ser selbstverschuldete Anspruch war und ist eine Art theoretische Gewalt, die als
Anspruch theoretisch licherlich sein mag, aber deren tragische Seite darin besteht,
dass er sich in der Komplizenschaft mit der kolonialen Macht weltweit durchge-
setzt hat. Nicht dass es keine Widerstinde dagegen gab und gibt, aber die theore-
tisch besseren Argumente konnten sich gegen die kolonial-imperialistische Macht
nicht durchsetzen. Die Rede von der >Macht der besseren Argumente« ist zwar rech-
tens und verstindlich, aber sie erlebt ihre Grenze dort, wo die Argumente selbst die
Form der Gewalt annehmen. Und genau dies geschah im Namen der >kolonialen
Vernunft« in der lang andauernden Zeit des Kolonialismus.

2. Zur interkulturellen Philosophie

Die Konzeption einer interkulturellen Philosophie, einer interkulturellen philoso-
phischen Orientierung mochte ich hier kurz folgendermafien darstellen: Erstens,
was sie nicht ist und zweitens, was sie ist.

Was sie nicht ist:

1. Interkulturelle Philosophie ist nicht ausschlieRlich der Name einer bestimmten
philosophischen Konvention, einer bestimmten philosophischen Disziplin, sei
sie europdisch oder nicht-europdisch, denn eine solche Sicht fithrt zum Kultu-
ralismus, zum Provinzialismus und verhindert einen offenen interkulturellen
Diskurs im weltphilosophischen Kontext.

2. Unsere These von der »orthaften Ortlosigkeit« der Philosophie lehnt die uni-
verselle Singularitit eines bestimmten Geburtsortes der Philosophie ab und
plidiert fiir die These von einer Pluralitit der Ursprungsorte wie z. B. China,
Indien, Europa, um nur einige Geburtsorte der Philosophie zu nennen.

3. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Eklektizismus der verschiedenen
philosophischen Traditionen, deren Darstellung nebeneinander iiber die Phi-
losophiegeschichte fast im Sinne einer Buchbinderkunst heute noch zu finden
ist.

4. Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine blofie Abstraktion, formal-lo-
gisch und per definitionem dingfest gemacht. Eine solche methodologisch-
apriorische, ja essentialistische wie ideologische Bestimmung hilft uns wenig.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10.

11.

12.

13.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Angesichts der de facto bestehenden pluralistischen Situation der philosophi-
schen Szene in dem heutigen Weltkontext der Kulturen geht es bei der inter-
kulturellen Philosophie auch nicht um einen Notbehelf. Mit anderen Worten
darf die interkulturelle Philosophie nicht auf ein blofRes, aus der Not gebore-
nes philosophisches Konstrukt reduziert werden.

Bei der interkulturellen Philosophie geht es auch nicht um eine Asthetisierung,
um ein schwirmerisch romantisches und exotisch dilettantisches Interesse fiir
das Auflereuropdische. Dafiir ist das Anliegen der interkulturellen Verstindi-
gung viel zu ernst.

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht ein Ort der Kompensation, bei dem
anderen das zu finden, was einem zu Hause fehlt. In diesem Sinne hat man auf-
grund von Vorurteilen und Unkenntnissen von der europiischen Philosophie
und von der« asiatischen Weisheit< gesprochen (Philosophie und Philousia). Das
Auflereuropiische war dabei das Exotische, das anzieht und auch abstof3t.
Interkulturelle Philosophie ist auch kein Ableger der Postmodernitit, auch
wenn diese jene bejaht und unterstiitzt. Es ist freilich richtig, dass ein
gewisser Zusammenhang besteht zwischen interkulturell-philosophischer
Dekolonisierung und Dekonstruktion.

Interkulturelle Philosophie ist auch nicht eine trans-kulturelle Philosophie,
wenn dieser Terminus eine auflerhalb respektive oberhalb der mannigfaltigen
philosophischen Traditionen stehende apriorische Instanz meinen soll. Eine
solche Sicht wire philosophisch ideologisch, essentialistisch und apriorisch.
Esist ein grundverkehrtes Missverstindnis zu meinen, interkulturelle Philoso-
phie sei eine Beschiftigung mit auflereuropiischen Kulturen und Philosophi-
en.

Es gibt namhafte europdische Philosoph*innen, die aus mangelhafter Kenntnis
und aus selbstverschuldeter Universalisierung der europiischen Philosophie
die pluralen Geburtsorte der Philosophie singularisieren und Griechenland als
den einzigen Geburtsort der Philosophie betrachten.

Die beiden griechischen Philosophiehistoriker Lukian von Samosata und Dio-
genes Laertius (2./3. Jh. n. Chr.) vertraten zwei entgegengesetzte Positionen
hinsichtlich des eigentlichen Geburtsorts der Philosophie. Lukian von Samosa-
ta postulierte« dass die Konigin der Philosophie zuerst den Inder*innen, dann
den Athiopier*innen und schliefllich den Griech*innen erschienen sei. Dem-
gegeniiber behauptete Diogenes Laertius, Philosophie sei ausschliefilich eine
griechische Leistung und nicht eine der Barbaren. Husserl, Heidegger, Gada-
mer u. a. itbernahmen die Ansicht von Diogenes Laertius.

Es mutet seltsam an, wenn europdische Fachphilosoph*innen der indischen
Philosophie z. B. vorwerfen, sie sei zu religios, zu spirituell, wihrend die Theo-
log*innen die indischen Religionen fiir zu philosophisch halten. In beiden Fil-
len wird der »tertium comparationis« vor allem Vergleich ab ovo dingfest ge-

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

135


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Ram A. Mall

14.

macht. Mit anderen Worten ist fiir die Philosoph*innen Philosophie eine aus-
schliefilich europdische Leistung, wihrend fiir die Theolog*innen die eigentlich
wahre Religion nur das Christentum ist. Man begeht hier den Fehler >partem
prototox.

Philosophie qua Philosophie macht keine Sprache zu ihrer einzigen Mutter-
sprache. Sie ist polylogisch und spricht z. B. chinesisch, Sanskrit, griechisch
oder auch deutsch. Es ist zwar wahr, dass Sprachstrukturen die jeweilige
Denkstruktur bestimmen. Diese fesseln sie jedoch nicht ganz. Ein Studium
der Philosophiegeschichte unterschiedlicher Traditionen belegt dies. Lao Tzu
und Konfuzius, Nagarjuna und Shankara, Parmenides und Heraklit, Hegel
und Schopenhauer, Kant und Nietzsche belegen dies. Was Philosoph*innen
aller Traditionen dabei verbindet, sind eher die philosophischen Probleme und
Fragestellungen als die Antworten.

Was interkulturelle Philosophie ist

1.

Interkulturelle Philosophie ist der Name einer geistigen und philosophischen
Einstellung, Einsicht, Uberzeugung und Attitude, die alle kulturellen Prigun-
gen der einen >philosophia perennis< wie ein Schatten begleitet und verhindert,
dass sich die kulturellen Prigungen in den absoluten Stand setzen.
Methodisch verfihrt sie dabei so, dass sie kein Begriffssystem unnotig privile-
giert, fiir einen methodisch-epistemischen Pluralismus pladiert und stets auf
eine begriffliche Konkordanz aus ist.

So leistet sie einen wesentlichen Beitrag zu einem befreienden Diskurs. Man
konnte analog zur »befreienden Theologie« von einer interkulturell orientierten
»befreienden Philosophie« sprechen. Es ist eine hausgemachte Angst zu mei-
nen, interkulturelle Philosophie dekonstruiere die Begriffe Wahrheit, Kultur,
Religion und Philosophie. Was sie jedoch deutlich werden lisst, ist der extrem
essentialistische und verabsolutierende Gebrauch, der von diesen Begriffen ge-
macht worden ist und zum Teil immer noch gemacht wird. Ist Philosophie
etwas Universelles, was sie zweifelsohne ist, so kann sie nicht die Verabsolutie-
rung einer bestimmten philosophischen Konvention sein. Wird Relativismus
verabsolutiert, so wird er zum Absolutismus. Mit diesem Anspruch hat das Ad-
jektiv »europdisch« lange gelebt.

Interkulturelle Philosophie indiziert demnach einen Konflikt, weil die ver-
nachlissigten philosophischen Kulturen, die lange aus Ignoranz, Arroganz
und auch wegen diverser auflerphilosophischer Faktoren missverstanden
und unterdriickt wurden, im heutigen Weltkontext der Philosophie ihre
Gleichberechtigung einklagen. Und dies tun sie zu Recht.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Interkulturelle Philosophie stellt auch einen Anspruch dar, weil die nicht-euro-
piischen Philosophien und Kulturen sich mit ihren je eigenen Fragestellungen
und Losungsansitzen am weltphilosophischen Diskurs beteiligen wollen.

So stellt interkulturelle Philosophie auch einen Emanzipationsprozess dar, wo-
bei festzuhalten bleibt, dass es hierbei nicht um eine Emanzipation im engeren
Sinne der innereuropdischen Emanzipation im Zeitalter der Aufklirung geht,
sondern um eine Emanzipation des nicht- und auflereuropiischen Denkens
von seinen Jahrhunderte, ja sogar Jahrtausende alten in Europa entstandenen
einseitigen Bildern. Die europiische Aufklirung ist zwar eine grof3artige Leis-
tung gewesen, aber sie war auch januskopfig, denn sie verletzte gerade die
Ideale der Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit im Zeitalter der europiischen
Kolonialisierung. Die Hauptrichtung (der Mainstream) der europiischen Auf-
klirung, verbunden mit so groflen Namen wie z. B. Locke, Voltaire, Kant, Mon-
tesquieu, Smith und Hume war philosophisch zutiefst fundamentalistisch, un-
demokratisch, menschenrechtsfeindlich und sogar rassistisch. Denn hat nicht
Kant die weifle Rasse als die Kulmination der Menschheit bezeichnet, Hume
die Schwarzen mit Papageien verglichen? War nicht Locke, der sogenannte Va-
ter der Toleranzphilosophie, ein Aktionir in einer Sklavenhandelsfirma?® Fiir
diese viel zu eurozentrischen Mainstreamaufklirer war Vernunft ausschlief3-
lich europiisch. Freilich gab es auch eine radikal humanistische, demokrati-
sche und an Menschenrechten orientierte aufgeklirte Aufklirung. Hier sind
Namen wie z. B. D'holbach, Diderot, Condorcet und Spinoza zu nennen. Diese
radikale, menschenrechtsfreundliche Aufklirung wurde von allen damaligen
Regierungen und von allen Kirchen verurteilt, weil sie fir universale Gleich-
heitsrechte plidierte und fiir die Emanzipation schwarzer Menschen eintrat
(vgl. Israel 2001).

Interkulturelle Philosophie ist dann die Einsicht in die Notwendigkeit, Philoso-
phiehistorie von Grund auf neu zu konzipieren und zu gestalten. Mit anderen
Worten geht es um eine interkulturell-philosophisch orientierte sKonzeption
einer Historiographie der Philosophie«. Hegels »Historiographie der Philoso-
phiecist eine grofRartige Leistung und ist eine der wenigen umfassenden Ein-
leitungen in die >Geschichte der Weltphilosophie«. Sie ist jedoch heute zu eng,
zu eurozentrisch. Es muss heute vielmehr darum gehen, eine >weltphiloso-
phische Orientierung« in die Geschichte der Philosophie hineinzutragen. Die
interkulturelle Universalitit der philosophischen Rationalitit zeigt sich so in
verschiedenen philosophischen Traditionen, transzendiert diese jedoch auch.

3

Vgl. Darmann 2020, 81 und zur Auseinandersetzung mit Lockes philosophischen Begriindun-
gen fiir den Kolonialismus vgl. ebd., 81-103.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

137


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Ram A. Mall

10.

11.

12.

13.

14.

Bei der interkulturellen Philosophie geht es um die Konzeption einer Philoso-
phie, die das eine Omniprisente der >philosophia perennis« in vielen Kulturen
und Sprachen horbar macht.

So wehrt die interkulturelle Philosophie die michtige Tendenz einiger Phi-
losophien, Kulturen, Religionen und politischen Weltanschauungen ab, sich
zu globalisieren. Die Einheitlichkeit der sHardware« der europiischen tech-
nologischen Formation darf sich nicht die gesunde Vielfalt der >Software«
der Kulturen einverleiben. >Verweltlichung« ist nicht ohne weiteres >Euro-
pdisierung«. Man mdochte fast von einem >Mythos«< der >Europiisierung der
Menschheit« sprechen. Die diesbeziiglichen Positionierungen der Philosophen
Hegel, Husserl und Heidegger, um nur einige exemplarisch zu nennen, belegen
dies.

Interkulturelle Philosophie plidiert daher fiir Einheit ohne Einheitlichkeit. Es
geht nicht um >Einheit in der Vielfalt« oder >Einheit und Vielfalt¢, noch um >Ein-
heit oder Vielfalt« oder >weder Einheit noch Vielfalt, sondern um >Einheit an-
gesichts der Vielfalt«. Die Transkulturalitit der formalen, technologischen und
naturwissenschaftlichen Begriffsapparate darf nicht verwechselt werden mit
dem Geist der Interkulturalitit.

Zum Wesen der interkulturellen Philosophie gehort das Kultivieren der Ein-
sicht in die erkenntnistheoretische, methodologische, metaphysische, ethisch-
moralische, politische und religiose Bescheidenheit des je eigenen Zugangs
zum regulativen Einen mit seinen vielen Namen.

In der Abwesenheit eines allseitig akzeptablen archimedischen Punktes behan-
delt die interkulturelle Philosophie die verschiedenen Philosophien als zwar
unterschiedliche, aber nicht radikal unterschiedliche Wegweiser zur wahren
Philosophie (zumindest im Sinne einer >regulativen Idee<). Was Philosophie ist,
macht die interkulturelle Philosophie, wie schon erwihnt, eher an den Frage-
stellungen als an den Antworten der Philosoph*innen dingfest. Und dies tut
sie sowohl inter- als auch intrakulturell. Die Singularisierung der Rede von der
einen europdischen, indischen oder chinesischen Philosophie ist idealisierend;
sie ist reduktiv und nimmt parten pro toto.

Interkulturelle Philosophie zielt so auf eine Transformation der Philosophie
jenseits ihrer blofy monokulturellen Zentriertheit. Es geht um eine Erweiterung
des Begriffs »Philosophie« im weltphilosophischen Kontext.

Interkulturelle Philosophie stellt dann die notwendige Bedingung fiir die M6g-
lichkeit der Disziplin der komparativen Philosophie dar, denn die letztere ist
und bleibt ohne die erstere ein blofles Nebeneinander der Philosophien. Hegel
hat zwar die aufdereuropiischen Philosophien, Religionen und Kulturen ver-
gleichend dargestellt, aber das >tertium comparationis< machte er ausschlief3-
lich in der europiischen Tradition fest. Interkulturelle Philosophie entwirft so
ein Modell der Philosophie, das die allgemeine Anwendbarkeit des Begriffs Phi-

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

15.

16.

17.

18.

19.

20.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

losophie unter legitimer Anerkennung der Vielfalt der philosophischen Zentren
wie Urspriinge bejaht.

Interkulturelle Philosophie deckt den historischen, eurozentrischen Kontin-
genzcharakter einer philosophisch-historiographischen Praxis auf, die alle
nichteuropdischen Philosophien im Rahmen und einzig vom Standpunkt der
europdischen Philosophie her thematisiert. Interkulturelle Philosophie bildet
daher Kritik, Korrektur und Entwurf in einem.

Dass es einen Orientalismus an westlichen Universititen und keinen Okziden-
talismus an nicht-europdischen Universititen gibt, ist eine historische Kontin-
genz. Interkulturelle Philosophie ist sich zwar des Eurozentrismus des westli-
chen Orientalismus bewusst und schitzt das Verdienst von Edward Said hoch.
Sie mochte aber nicht das Kind mit dem Bade ausschiitten und zielt auf einen
interkulturellen Diskurs ab, der die alte Konstellation der Orient-Okzident Di-
chotomie hinter sich lisst und Zentren zwar bejaht, dabei aber Zentrismen
ablehnt.

In einem Brief an Karl Jaspers spricht Hannah Arendt von der Notwendig-
keit einer »Deprovinzialisierung« der westlichen Philosophie«. Die Universa-
litat der interkulturellen philosophischen Einstellung verlangt daher die Riick-
nahme einer jeden Verabsolutierung des okzidentalen oder orientalen Geistes.
Sehr zu Recht spricht daher Plessner von einem »schopferischen Verzicht«, oh-
ne die universale Sinnsuche der Philosophie aufzugeben (vgl. Plessner 1979,
332).

Interkulturelle Philosophie weist die Enge und die metonymische Ungenauig-
keit bei der Feststellung der Philosophie zuriick, weil die Sache der Philosophie
in dem Namen, in dem Ausdruck Philosophie nicht ganz aufgeht. Denn der Na-
me Philosophie ist zwar griechisch-europdisch, nicht aber die Sache der Philo-
sophie. Es macht wenig Sinn, das philologische, das lexikalische Argument so
weit zu dehnen. So sind etwa Kochen, Tanzen, Musizieren und Wissenschaft
betreiben deutsche Ausdriicke, aber alle diese Tatigkeiten sind dabei nicht nur
deutsche.

Interkulturelle Philosophie weist auch die unbegriindeten Anspriiche des soge-
nannten linguistischen Arguments zuriick, dass eine bestimmte Sprachstruk-
tur, z. B. die indo-europdische, sich essentiell mit dem philosophischen Denken
verbindet. Hier hat Gadamer Recht, wenn er sagt, dass das, was in einer Spra-
che gesagt wird, auch in einer anderen Sprache gesagt werden kann. Freilich
bleiben dabei die Art und Weise des Sagens kaum tibersetzbar.

Zuletzt pladiert interkulturelle Philosophie fir die Erarbeitung, Entwicklung
und Kultivierung (in Theorie und Praxis) einer interkulturellen philosophischen
Kompetenz, die die eine konkrete Philosophie mit universeller Geltung weder
kennt, noch anerkennt.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Ram A. Mall

21. Ferner weist sie die alte, liebgewordene Gewohnbheit zuriick, den heutigen phi-
losophischen, kulturellen und religiosen Reichtum durch eine gewaltsame Zu-
ordnung zum Eigenen zum Verstummen zu bringen.

22. Mit anderen Worten weist sie damit die Enge und die Unfruchtbarkeit eines
blof3 historisierenden Diskurses zuriick und fordert von den Philosoph*innen
und ihren Diskursen, dass sie eine monolithische, monologische Hermeneu-
tik aufgeben. Der philosophische Geist ist unparteiisch und >weht, wo er will.
Der europiische philosophische Diskurs, wenn es so etwas iiberhaupt gibt, ist
letztlich nur ein Diskurs und nicht der Menschheitsdiskurs.

Fazit

Das Adjektiv »Interkulturell« lisst die Universalitit, sprich die »Ortlosigkeit«, und
die Partikularitit, sprich die »Orthaftigkeit« der Philosophie, Hand in Hand gehen
und weist auf ihre grundsitzlichen Gemeinsamkeiten und erhellenden Differenzen
hin, und dies sowohl intra- als auch interkulturell. Im Grunde genommen ist in-
terkulturelle Philosophie fast eine Tautologie. Sie ist stets interkulturell, weil es ihr
immer um unterschiedliche Arten zu philosophieren geht, ob inter- oder intrakul-
turell und ob dies nun zwischen Platon und Aristoteles, Descartes und Hume, Hei-
degger und Carnap, Nagarjuna und Shankara, Lao Tzu und Konfuzius stattfindet.
So besteht eine Entsprechung zwischen der inter- und intrakulturellen Philoso-
phie. Ein Denker wie Schopenhauer etwa steht einem buddhistischen Philosophen
in Indien niher als bei sich zu Hause einem Hegel. Philosophische Denksysteme
wie z. B. den Idealismus, Materialismus oder Skeptizismus gibt es sowohl inter-
als auch intrakulturell.

3. Zur Konzeption einer »interkulturell orientierten analogischen
Hermeneutik« oder zu unserem hermeneutischen Motto:
Das »>Verstehen-wollen< und das »Verstanden-werden-wollenc
gehdren zusammen

Das heutige reziproke >Angesprochen-sein« der Kulturen, Philosophien, Religionen
und der diversen Weltanschauungen ist von ganz anderer Qualitat als das bis dahin
Gewesene. Das qualitativ Neue an dem heutigen postkolonialen Angesprochen-
sein Asiens, Afrikas und Lateinamerikas durch Europa und Europas durch Asien,
Afrika und Lateinamerika besteht darin, dass die nicht-europiischen Kulturen mit
ihren je eigenen Stimmen am heutigen Gesprich beteiligt sind. Die Jahrhunderte
des Kolonialismus dagegen kannten und erlaubten keinen Dialog.

Das heutige >post-koloniale« Gesprich fithrt hintiber zu einem vierdimensio-
nalen hermeneutisch-dialektischen Dialog: 1. Das Selbstverstindnis, die Selbsther-
meneutik Europas, 2. Das Fremdverstindnis Europas, 3. Das Selbstverstindnis der

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

nicht-europiischen Kulturen und 4. Das Fremdverstindnis der nicht-europiischen
Kulturen.

Europa ist lange, ja viel zu lange von der Uberzeugung ausgegangen, dass die
Européer*innen nicht nur sich selbst am besten verstehen, sondern auch die Nicht
-Europier®innen besser verstehen konnten als diese sich selbst. Was fiir eine >her-
meneutische Anmafiung<! In diesem Sinne erfand der europiische, koloniale Geist
den altbekannten Ausdruck von dereuropidischen Verpflichtung« Nicht-Europa ge-
geniiber (White man’s burden).

Das postkoloniale Zeitalter hat jedoch mit sich gebracht, dass Europa heute
auch von Nichteuropa interpretiert, kritisiert und auch gewiirdigt wird. Dieses
Interpretierbargewordensein Europas durch Nichteuropa ist eine Zisur und iiber-
rascht die Europder*innen mehr als die Nicht-Européder*innen, denn Europa hat
oft im Namen des Dialogs eine monologische Hermeneutik betrieben. Heute aller-
dings, im Zeitalter des Postkolonialismus und der Globalisierung, ist Hermeneutik
keine Einbahnstrafe mehr. Unser Philosophieren muss sich heute >ent-europdisie-
ren< und nicht »anti-europiisieren. Der bekannte lateinamerikanische Philosoph
Leopoldo Zea wirft, und dies zu Recht, der griechisch-europiischen Philosophie-
geschichtsschreibung eine selbstverschuldete Universalisierung des griechischen
Logos vor und spricht von einem griechisch-europiischen >smagistralen< Anspruch
auf den Logos. Diese einseitige Vereinnahmung des Logos sprach den Barbaren
jede Fihigkeit des Logos ab, denn sie konnten nur stottern, d. h. fir die Griechen
nur unverstindlich reden. Zea dreht hier den Spiefd mit Recht um und fragt:

»Wenn der Grieche sich in einer anderen Sprache, die nicht die seinige ist, aus-
zudriicken hitte, musste dies dem Barbaren barbarisch erscheinen, als ein Stam-
meln, als ein ebenfalls schlechtes Sprechen. Aber gerade dies interessiert nicht
den Menschen, der die Geschichte macht, interessiert nicht den Griechen, der sie
erzihlt« (Zea 1989, 19).

Hat sich an diese Situation etwas gedndert? Die Antwort konnte eher >jein< lauten.

Jenseits einer »Identititshermeneutik«, die unter Verstehen eine Verdoppelung
des Selbstverstehens impliziert und ebenso jenseits einer radikalen »Differenzher-
meneutik, die Differenz viel zu radikal auffasst und Verstehen ob ovo verunmog-
licht, vertritt die hier vertretene »analogische Hermeneutik der Uberlappung« das
Vorhandensein kleiner und grofRer Uberlappungen. Diese erméglichen ein Verste-
hen in voller Anerkennung der Gemeinsamkeiten wie auch der Differenzen.

Das interkulturelle hermeneutische Subjekt ist kein zweites, stranszendentales
Subjekt«. Von gerade diesem Anspruch hob sich das koloniale Subjekt ab. Das in-
terkulturell orientierte hermeneutische Subjekt ist der Name einer hoherstufigen
reflexiv-meditativen Instanz und Einstellung. Diese befihigt uns, unser Gebun-
den-sein am hermeneutischen Zirkel zu durchschauen und zu durchbrechen. Alle
unsere Auslegungen sind angesiedelt zwischen den beiden Fiktionen einer totalen

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

141


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Ram A. Mall

Kommensurabilitit und einer radikalen Inkommensurabilitit. Sehr zu Recht heifst
es bei Dilthey:

»Die Auslegung wire unmdglich, wenn die Lebensdufierungen ginzlich fremd
waren. Sie wire unndétig, wenn in ihnen nichts fremd ware« (Dilthey 1973, 225).

4, Zuden vier Dimensionen der Interkulturalitat

Interkulturelle Philosophie kennt eine vierfache Perspektive: 1. eine philosophi-
sche, 2. eine theologische, 3. eine politische und 4. eine pidagogische.

Unter philosophischer Optik bedeutet interkulturelle Philosophie, dass es falsch ist,
die philosophische Wahrheit exklusiv durch eine bestimmte Tradition und eine
bestimmte Tradition durch philosophische Wahrheit definieren zu wollen. Mutatis
mutandis gilt dies auch fiir Kulturen und diverse Weltanschauungsformen. Gerade
diesen Fehlschritt beging und begeht das westliche Denken, wenn es fir sich die
westliche Art zu philosophieren als die einzig richtige Art deklariert. Dabei vergisst
das westliche Denken, dass es >das singulire westliche Denken< im Singular nie
gegeben hat und auch nicht gibt. Und ebenso verhilt es sich mit philosophischen
Traditionen der Welt.

Unter religidser Optik ist die Interreligiositit ein anderer Name der Interkulturali-
tat. Auch die eine religio perennis (Hindus mdgen es >Sanitana dharma< nennen)
tragt unterschiedliche theologische Gewander. Es gibt nicht die eine Religion fir
die gesamte Menschheit (und diese hat es auch nie gegeben), es sei denn, man
erhebt den Anspruch, die einzige wahre Religion mit universeller Geltung zu be-
sitzen. Was tun, wenn mehrere Religionen diesen alleinseligmachenden Anspruch
erheben und diesen Anspruch auch noch durchsetzen wollen? Immer, wenn meh-
rere Absolutheitsanspriiche aufeinanderprallen, relativieren sich diese gegenseitig.
Freilich sollte man in einer solchen Situation und im Geist unserer interkulturell
orientierten Interreligiositit, ja >Proto-Religiositit¢, glauben und glauben lassen
jenseits eines exklusiven Universalititsanspruches. Ferner mag jeder seine eigene
Religion fiir sich und fir die seinigen als die einzig wahre, absolute ansehen. Ge-
ben wir diesem Absolutheitsanspruch den Namen einer »Absolutheit nach innenc.
Sie gilt jedoch fiir alle Diskursparteien. Aber sobald dieser jeweilige »Absolutheits-
anspruch nach innen« zu einem »Absolutheitsanspruch nach auflen« wird, artet
er aus in einen Krieg aller gegen alle. Mahatma Gandhi soll gesagt haben: sMeine
Mutter ist fiir mich die schénste und die beste, aber deine Mutter fiir dich ebenso.«

Interreligiositit ist selbst aber nicht eine bestimmte Religion, der man ange-
héren kann. Sie ist eine protoreligiése Uberzeugung, Haltung, die uns offen und

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

tolerant macht. Ferner hilft sie uns, standhaft gegen Versuchungen des Fundamen-
talismus jedweder Art zu sein.

Unter der politischen Optik ist die Interkulturalitit ein anderer Name fiir eine plu-
ralistisch-demokratische, republikanische Uberzeugung, die auch die politische
Wahrheit keiner Gruppe, Klasse und Partei allein zubilligt. Interkulturelle Orien-
tierung pladiert daher ebenso fiir eine sikulare Pluralitit, die auch die politische
Weisheit nicht einer einzigen Partei zuschreibt. Wer nicht so verfihrt, tibt bereits
eine Art>theoretische Gewalt< aus, weil hier schon auf der theoretischen Ebene alles
andere zuriickgewiesen wird. Es gehort zu einem s>proto-demokratischen Ethos:,
allen theoretisch-politischen Gewaltformen schon auf der Ebene der pidagogi-
schen Erziehung in Schulen und Hochschulen zu begegnen. Denn wer allein selig
macht, macht nicht nur die anderen unselig.

Die padagogische Perspektive, in einer Hinsicht sogar die wichtigste, ist der prak-
tische Versuch, die Einsichten und Ansichten der drei anderen Perspektiven in Fa-
milie und Gesellschaft, von den Kindergirten bis zur Universitit im Denken und
Handeln, in Lehre und Forschung zu lernen und zu lehren. Nur so kann man gegen
die Fundamentalismen auf jedwedem Gebiet wirken; denn sobald die Fundamen-
talismen die praktisch-politische Bithne beherrschen, ist es fiir die Pidagogik zu
spat. Hitlers Buch »Mein Kampf« z. B. war in den Biicherregalen — hierauf wurde
und wird immer wieder mit Recht hingewiesen — schlimm genug, weil es schon
voller theoretischer Gewalt war. Aber die Jidinnen und Juden, Sinto und Sintiz-
ze, Rom*nija und Andersdenkende lebten noch. Nach der Machtitbernahme wur-
de aus der >theoretischen Gewalt« eine praktische. Daher ist, wie oben erwihnt,
eine theoretisch-argumentative Bekimpfung der theoretischen Gewalt, des theo-
retischen Fundamentalismus in Lehre und Forschung eine zentrale pidagogische
Aufgabe. Ferner ist eine Institutionalisierung interkulturellen Philosophierens ein
Gebot der Stunde. Ernst Cassirers Analysen der symbolischen Formen mit seiner
Definition des Menschen als »animal symbolicum« verleihen der interkulturell ori-
entierten Philosophie die notwendige Flexibilitit und bewahrt sie vor der Gefahr,
die dynamischen Inhalte und Strukturen der Philosophien, Kulturen und Religio-
nen kiinstlich und einférmig zu vereinnahmen.

5. Zur Aufgabenstellung der interkulturellen Philosophie

1. Die interkulturelle Sicht hat deutlich gemacht, dass es den absoluten Anspruch
des einen nicht gibt, es sei denn, man zeichnet aus Vorurteilen und/oder Un-
kenntnissen einen Ort, eine Zeit, eine Sprache, eine Religion oder eine Philo-
sophie aus.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M

Ram A. Mall

Die begriffliche und inhaltliche Klirung der interkulturellen Philosophie hat
ferner gezeigt, dass die Philosophiegeschichte selber ein unendliches Reservoir
unterschiedlicher Interpretationen darstellt. Philosophiegeschichte ist ein so
unermesslicher, reicher hermeneutischer Ort.

Hieraus folgt, dass es keine blof apriorische, per definitionem dingfest ge-
machte Bestimmung der Philosophie und Kultur geben kann und soll.

Wer den Terminus »interkulturelle Philosophie« jedoch fiir ungenau hilt, weil
er exakte Kriterien vermisst, vergisst, dass bei der Identifizierung der Kulturen,
Philosophien, Religionen und politischen Weltanschauungen ein gewisses Maf3
an Traditionsgebundenheit und personlicher Entscheidung nicht zu leugnen
ist. Philosophie ist nicht nur, sondern auch eine Temperamentsache.

Wer von philosophischen Argumenten allgemeine Akzeptanz, unbedingte
Uberzeugungskraft und Einstimmigkeit erwartet, iiberfrachtet jene. Auch im
Kampf der philosophischen Argumente spielen die philosophischen Dispo-
sitionen und Sozialisationen eine zum Teil sogar entscheidende Rolle (vgl.
Mall 1996). Auch die Rede von der >Macht der besseren Argumente« hilft nicht
viel weiter, weil Philosoph*innen unterschiedlicher Couleur diese Macht der
besseren Argumente gleichzeitig beanspruchen.

Interkulturelle Philosophie ist auch, wie schon erwihnt, eine notwendige Kritik
und Korrektur des in Europa praktizierten Projekts der komparativen Philoso-
phie, das seine kolonialistischen, eurozentrischen, ja sogar rassistischen Wur-
zeln nicht leugnen kann. Der bekannte indische Historiker und postkoloniale
Theoretiker Chakrabarti spricht, nicht ganz zu Unrecht, von einer »colonial in-
dologyx, die von einem Gefiihl der Uberlegenheit und Uberheblichkeit ausgeht
(vgl. Chakrabarti 1997, 1).

Die eurozentrische und kolonialistische Historiographie der Philosophie (hier-
zu mehr im 6. Unterkapitel dieses Aufsatzes) zeigt sich auch in der Ablehnung
eines Geschichtsdenkens auflerhalb Europas. Die Weltgeschichte ist europii-
sche Geschichte, und Hegel legt auch den Gang der Weltgeschichte vom Orient
nach Okzident fest.

In der Euphorie der erfolgreichen europiischen Expansion im 18. und 19. Jh.
schreibt Hegel:

»Mit dem Eintritt des christlichen Prinzips ist die Erde fiir den Geist geworden.
Die Welt ist umschifft und fiir die Europaer ein Rundes. Was noch nicht von ih-
nen beherrscht wird, ist entweder nicht der Miihe wert oder aber noch bestimmt,
beherrscht zu werden« (Hegel 1955, 763).

Man moéchte gern erfahren, wie Hegel auf das postkoloniale Zeitalter reagiert hitte.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9.

10.

11.

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

In respektvoller Anerkennung der grofRartigen philosophischen Leistungen He-
gels mochte man dennoch nicht verschweigen, dass wenn grofie Leute Feh-
ler machen, diese Fehler dann oft ebenso grof3 sind. Mit anderen Worten: Wir
konnen die grofRartigen philosophischen Leistungen von Philosophen wie z. B.
Hume, Kant, Hegel anerkennen und miissen dennoch sagen diirfen, dass sie
vom Rassismus nicht ganz frei waren. Hegel, und nicht nur Hegel erblickte in
der erfolgreichen, universellen Verbreitung der europiischen Kultur im Zeit-
alter des Imperialismus, Kolonialismus und Missionarismus eine Bestitigung
einer rechtmifigen und moralisch verpflichtenden Europiisierung. Hegel ver-
gaft dabei aber, dass die Griinde dafiir nicht in der Uberzeugungskraft der eu-
ropdischen Ideen lagen, sondern vielmehr in der Anwendung von Gewalt in
diversen Formen.

Mircea Eliade hat die interessante und heute noch aktuelle Frage aufgeworfen,
wie es dazu kam, dass es dem asiatischen Geist nicht gelungen ist, in Europa
Fuf zu fassen, so wie es in der ersten Renaissance der griko-lateinischen Kul-
tur gelungen ist. Eliade spricht von einer >zweiten missgliickten Renaissance«
und meint damit die Entdeckung der Sanskrit-Sprache, der Upanishaden und
des Buddhismus am Ende des 18. und im 19. Jh. in Europa (vgl. Eliade 1973, 75f.).
Es wurde sogar eine Erneuerung Europas durch diese Entdeckung Asiens er-
wartet. Die deutschen Romantiker, die Hegel ein Dorn im Auge waren, trium-
ten von einer solchen Erneuerung Europas durch Asien. Der Hauptgrund des
Fehlschlags besteht fiir Eliade darin, dass die zweite Renaissance im Gegensatz
zur ersten eine Angelegenheit der Orientalisten blieb und von den Fachphilo-
soph*innen, Theolog“innen, Literat*innen, Kiinstler*innen und Historiker*in-
nen kaum beachtet, geschweige denn ernst genommen wurde. Es ist eigentlich
unverstindlich, ja bedauerlich, dass sich an dieser Situation bis heute wenig bis
gar nichts geindert hat.

Sollten wir in einer nie dagewesenen globalisierten Welt (wie der von heute)
an der Schwelle einer »dritten Renaissance« stehen (und vieles spricht dafiir),
so ist dies nicht so sehr das Verdienst der Orientalist*innen und Ethnolog*in-
nen, als vielmehr ein Ergebnis der historischen Prisenz der nicht-europiischen
Kulturen in der globalen Situation heute. Sollte dieser dritten Renaissance ein
Erfolg beschieden sein, so sind wir alle im Geiste der Interkulturalitit berufen,
den notwendigen Beitrag unseres je eigenen Standorts zu leisten. Moge die
»verbindlich verbindende« interkulturelle Sicht uns dabei helfen. Unsere Kon-
zeption einer dekolonialisierten Historiographie der Philosophie ist ein Beitrag
dazu.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Ram A. Mall

6. Zur Konzeption einer interkulturell orientierten
>Historiographie der Philosophie« als Kritik, Korrektur und Entwurf

Einige europiischen Philosoph*innen haben sich ein sehr trickreiches, hausge-
machtes und sogar billiges Argumentationsmuster zurechtgelegt, wenn sie die eu-
ropdische Philosophie als die einzige Philosophie beweisen wollen. Auf die Fra-
ge: Konnen Nicht-Europier*innen philosophisch denken? sagen die Europier*in-
nen: Ja, aber ist die aufdereuropiische Philosophie so wie die europiische, dann
ist sie blof} eine Wiederholung und daher redundant. Ist sie dagegen nicht so wie
die europiische Philosophie, dann ist sie keine Philosophie. Sie vergessen dabei,
dass Wenn - Dann Sitze, wenn sie >konditional apriorisch« verfahren, das zu Be-
weisende voraussetzen und den logischen Fehler spetitio principi< begehen. Ferner
vergessen sie dabei, dass ein solches Argumentationsmuster allzeitig anwendbar
ist. Auf die Frage: Can non-Europeans think? meint der bekannte Philosoph Ha-
mid Dabashi, dass selbst einige der Matadoren der europiischen Philosophie die
lang andauernde schlechte Gewohnheit vererbt hitten, die eigene besondere Weise
zu philosophieren nicht nur zu singularisieren, sondern auch zu universalisieren
(vgl. Dabashi 2013). Ferner vergessen sie anscheinend absichtlich, dass es die eine
singulire Art zu philosophieren auch in Europa nicht gibt.

Solche Ansichten markieren die Spitze eines Kulturalismus, ja eines Provinzia-
lismus, der sich, bedingt durch Machtfaktoren wie z. B. den Kolonialismus oder
den Imperialismus, universalisiert hat, aber im Sinne einer historischen Kontin-
genz. Den chinesischen Philosophen Chaung Tzu kontextuell variierend, konnte
man hier von einer >Brunnenfroschperspektive« sprechen, und dies zu Recht. Es
gleicht einer philosophischen Unkultur, ja einer Borniertheit, wenn ein“e Philo-
soph*in, ob nun in Oxford, Freiburg oder Varanasi (Indien) sagt: Philosophie sei
nur europdisch oder nur indisch oder nur chinesisch.

Fast alle Biicher iiber die Geschichte der Philosophie in der westlichen Hemi-
sphire stellen de facto eine Geschichte der europiischen Philosophie dar, ohne sie
so zu betiteln. Bertrand Russell ist eine seltene Ausnahme, da er seinem Buch die
Uberschrift »History of Western Philosophy« gibt. Das Adjektiv »europiisch« hat
sich dabei mit Hilfe auf3er-philosophischer Faktoren universalisiert. Diese Fakto-
ren liegen im Wesentlichen in den Machfaktoren der kolonialen Herrschaft des
Westens iiber Asien, Afrika und Lateinamerika. Diese Machtfaktoren besitzen eine
koloniale, kulturelle, imperialistische, ja auch rassistische Natur und haben da-
zu gefithrt, dass das Adjektiv seuropiisch« sich de facto universalisieren konnte.
So ist der Universalisierungsanspruch der westlichen Philosophie eine historische
Kontingenz (vgl. Cooper 1996; Eliot 1997; Smart 1998; Plott 1963-89; Gupta/Mohanty
2000). Daher besitzt die >koloniale Vernunft« eine lange, januskopfige Geschichte.
Einige der philosophischen Grofimeister des 18. und 19. Jh. lieferten den Koloni-
alherren intellektuelle, moralische, politische, ja sogar rassistische Fundierungen

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

und Rechtfertigungen. Selbst die Idee der Vernunft, die die Griinderviter der eu-
ropaischen Emanzipation vertraten, ist viel zu eurozentrisch und sogar rassistisch.

Samuel Huntington, eigentlich ein eurozentrischer Denker par excellence,
spricht als ein Realpolitiker von den unsiglichen Brutalititen der Kolonialzeit. Er
schreibt:

»Der Westen eroberte die Welt nicht durch die Uberlegenheit seiner Ideen oder
Werte oder seiner Religion (zu der sich nur wenige Angehorige anderer Kulturen
bekehrten), sondern vielmehr durch seine Uberlegenheit bei der Anwendung von
organisierter Gewalt. Oftmals vergessen Westler diese Tatsache; Nichtwestler ver-
gessen sie niemals« (Huntington 1996, 68).

Habermas ist noch deutlicher und spricht in einem Interview von einer >unheiligen
Trinitit von Kolonialismus, Christentum und Eurozentrismus< und nennt diese die
Kehrseite der europiischen Mission, der Modernitit (vgl. Habermas 2002, 152).

Es gibt nicht »die« eine singulire Geschichte, auch nicht >die« eine Geschichte
der Philosophie. Und dies gilt fiir alle philosophischen Traditionen iiber die Kul-
turgrenzen hinaus. Es kann mehrere methodische Zuginge zum Thema »Historio-
graphie der Philosophie« geben. Und es gibt sie in der Tat. Einige seien hier kurz
erwihnt: Die chronologische Vorgehensweise ist am meisten vertreten. Es kann
ferner eine systematische Orientierung geben. Oder man kann die verschiedenen
Schulen der Philosophie als einen Zugang wihlen. Man kann auch mit individu-
ellen Philosoph*innen und ihren Philosophien anfangen. Karl Jasper ist ein Bei-
spiel hierfiir. Zusitzlich zu diesen pluralen methodologischen Zugingen gibt es die
problemorientierte, themenorientierte Historiographie der Philosophie, die ich im
Ganzen und hier im Besonderen vorziehe, weil sie es uns erlaubt, die philosophi-
schen Themen, Fragestellungen und Losungsansitze im Geiste einer interkultu-
rellen philosophischen Orientierung zu stellen und diese im weltphilosophischen
Kontext zu diskutieren. Philosophische Fragestellungen weisen eine grundsitzli-
chere Gemeinsamkeit unter den Philosoph*innen der Welt aus (anders als ihre Ant-
worten). Eine interkulturell orientierte Historiographie der Philosophie verfihrt
weder blof3 induktiv noch deduktiv. Es geht ihr vielmehr um die Komplementa-
ritit der philosophischen Standpunkte mit Ahnlichkeiten, Differenzen und Uber-
lappungen.

Die eurozentrische Historiographie der Philosophie hat lange, ja viel zu lange,
wie Mohanty mit Recht kritisch anmerkt, von einem Mythos gelebt. Es ist der My-
thos von einer fir die gesamte westliche Philosophie verbindlichen Grundidee der
Philosophie, der sich folgendermafien explizieren lisst: Philosophie ist griechisch-
europiisch und nur griechisch-europdisch. Es ist mehr als fraglich, ob es eine sol-
che »Urstiftung« (Husserl) je gegeben hat. Und wenn es sie je gegeben hat, dann in

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

147


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Ram A. Mall

pluralisierter Form. Hegel, Husserl, Heidegger und Gadamer u. a. gehen von einer
solchen einmaligen »Urstiftung« aus.*

Zum Wesen unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie gehort
wesentlich die philosophisch grundlegende Uberzeugung von einer >orthaften Ort-
losigkeit« der Philosophie. Die Universalitit des philosophischen Denkens steht
nicht in einem Widerspruch zur Partikularitit dieses Denkens, es sei denn, eine
bestimmte philosophische Tradition oder ein bestimmter Ort setzen sich in den
absoluten Stand und beanspruchen fiir sich eine Universalitit. Mit Recht weisen
Heinz Hillsmann und ich einen solchen Anspruch zuriick und schreiben:

»Der Hinweis auf die dreifache Geburt der Philosophie versucht deutlich zu ma-
chen, dass es den absoluten Anspruch des Einen nicht geben kann ohne die Aus-
zeichnung eines Ortes und einer Zeit. Weder der ausgezeichnete Ort noch die
ausgezeichnete Zeit sollten uns fixieren« (Mall/Hilsmann 1989, 13; vgl. auch Mall
2006; Elberfeld 2017).

So stellt sich unsere interkulturell-philosophisch orientierte Historiographie der
Philosophie erstens gegen den selbstverschuldeten Gegensatz >Okzident — Orient«
und pladiert zweitens fir ein >orthaft-ortloses< philosophisches Denken, das sich
jenseits dieses Gegensatzes befindet. Eine interkulturelle Historiographie der Phi-
losophie weist daher den selbstverschuldeten Mythos eines uniiberbriickbaren Ge-
gensatzes zwischen Okzident und Orient zuriick und sieht Philosophie und ih-
re Geschichte in unterschiedlichen Gestalten der Gemeinsamkeiten, Differenzen
und Uberlappungen realisiert. Diese Uberlappungen, mégen sie noch so klein, ja
manchmal sogar sehr formal sein, stellen eine andere Art zu philosophieren dar. Sie
sind nicht >nicht-philosophierends, sondern eben anders philosophierend. Wenn
Hegel und Schopenhauer argumentieren oder wenn Nagarjuna und Shankare ar-
gumentieren, sind ihre Argumente auch dann Argumente, wenn sie sich gegensei-
tig widersprechen. Wire dies nicht der Fall und die Praxis, wie kénnte man dann
Descartes, Hume Kant, Hegel und Schopenhauer, Heidegger und Ryle, Shankare
und Nagarjuna, Lao-Tzu und Konfuzius, um einige Beispiele zu nennen, Philoso-
phen nennen?

Der Ausdruck >interkulturelle Historiographie der Philosophie, hier zwar im
Singular gebraucht, hypostasiert eben nicht eine bestimmte Historiographie. Recht
verstanden ist damit eine Pluralitit der Historiographie der Philosophie(n) ge-
meint. Die Berechtigung, den Singular dennoch zu verwenden, scheint mir in der
gemeinsamen interkulturellen philosophischen Orientierung zu liegen, die unpar-
teiisch und offen den Geist der Philosophie iiberall wehen lasst. Interkulturelle phi-

4 »Itis only a myth of a particular brand of historiography of philosophy that there was a root
idea underlying Western philosophy. There is no such root idea, no such primal »Urstiftung«
(Mohanty 2001, 77; vgl. dariiber hinaus Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

losophische Orientierung ist eine proto-methodologische epistemische Instanz,
Haltung, die mit einem epistemischen Pluralismus einhergehen kann und auch
gehen wird.

Die folgenden Worte Mircea Eliades sind warnend und zukunftsweisend. Er
schreibt:

»lch habe sehr oft betont: Die westliche Philosophie kann sich nicht endlos nur
innerhalb ihrer eigenen Tradition bewegen ohne provinziell zu werden« (Eliade
1973, 208; vgl. auch Mall1997 und 2006; Smart 2002; Copleston 1980; Collins 1998).

Diese Worte Eliades, so mochte ich hinzufiigen, gelten mutatis mutandis fiir alle
philosophischen Traditionen — chinesische, indische, afrikanische oder lateiname-
rikanische, falls diese sich universalisieren.

Unsere Theorie und Praxis der interkulturell orientierten Historiographie der
Philosophie ist nicht gegen die westlichen historiographischen Modelle gerichtet.
Sie lehnt nur ihren exklusiven Zentrismus und Provinzialismus ab. Hinzu kommt,
dass eine europiische Historiographie der Philosophie nur in einer eurozentri-
schen Art und Weise zum Ausdruck kommen kann. Freilich gilt dies fiir alle Histo-
riographien der Philosophie, falls sie ihren Provinzialismus universalisieren. Sin-
gularisierung und Universalisierung diirfen und sollen nicht zusammen gehen.

Unsere interkulturelle, philosophische Orientierung impliziert eine Art »Koper-
nikanische Wende« in unserer interkulturellen Historiographie der Philosophie.
Fiir lange Zeit hat die europiische Philosophie sich als die eine einzige >Sonne
der Philosophie« prisentiert und alle anderen auflereuropiischen philosophischen
Traditionen drehten sich um diese eine Sonne der europiischen Philosophie. In
unserem postkolonialen, globalisierten Zeitalter ist heute die europiische Stimme
nur eine Stimme in der Vielfalt der Stimmen. Daher steht heute die eine Sonne
der einen >philosophia perrennis¢, zumindest als eine regulative Idee, im Zentrum
und alle Philosophien, ob europiische oder nicht-europiische, drehen sich um die-
se eine Sonne, die niemandes Besitz allein ist. Es geht hierbei um ein Modell der
Inklusion und nicht der Exklusion.

Es gibt eine lange Reihe von Ausdriicken, die die lange Periode der eurozen-
trischen Historiographie beschreiben (und zu bekimpfen versuchen): Dekoloni-
sierung, Dekonstruktion, Interkulturalisierung, Rekontextualisierung, Dekonzep-
tualisierung. Eine der verheerenden Wirkungen der lang dauernden Kolonialzeit
war (und ist es stellenweise noch), dass sie zu der Fiktion fithrte: Philosophie ist
westlich, ist weif3. Unsere interkulturelle Perspektive schreibt der Philosophie kei-
ne bestimme Farbe oder Sprache zu. Selbst solche erstklassigen Philosophen wie
z. B. Kant sprechen leider von den vier Farben srot, schwarz, gelb und weif3« mit
dem Zusatz, die weifle Farbe sei die beste in fast allen Gebieten. Es ist heute
hinlinglich bekannt und belegt, dass Philosophen wie Kant und Hegel u. a. aus
rassistischen Griinden den schwarzen Menschen das philosophische Denken ab-

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

149


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Ram A. Mall

sprachen. In diesem Zusammenhang méchte ich kurz auf den Fall Anton Wilhelm
Amo hinweisen. Amo, der sich auch Afer nannte, kam als (mutmafSlich versklavtes)
Kind 1707 aus dem heutigen Ghana nach Holland, wo er dem Herzog Anton Ulrich
von Braunschweig-Wolfenbiittel geschenkt wurde. Anton Ulrich war jedoch sehr
grof3ziigig, forderte den Jungen und lie ihn in Halle studieren. Amo beherrschte
nicht nur die deutsche Sprache, er las und schrieb auch in lateinischer Sprache und
brachte es bis zur Privatdozentur.” Man méchte anmerken: Kant und Hegel hitten
nicht allzu weit zu gehen und allzu lange zu suchen brauchen, um diesen schwar-
zen Kollegen zu treffen. Aber ihre apriorische eurozentrische, historiographische
philosophische Brille musste dies verhindert haben.

Neulich haben die Student*innen der weltbekannten Institution »School of
Oriental and African Studies (SOAS)« in London protestiert und verlangt, dass
Philosophen wie z. B. Kant und andere aus dem Philosophiecurriculum entfernt
werden sollen. Aber hier ist eine kritische Anmerkung erlaubt. Man darf nicht das
Kind mit dem Bade ausschiitten. Denn es ist nur das Wasser, das schmutzig ist
und nicht das Kind. Das Philosophie-Kind muss gerettet werden. Interkulturel-
le philosophische Orientierung ist nicht anti-europiisch. Sie ist eine epistemische
Strategie, um eine Haltung mit der Fahigkeit und Forderung zu philosophieren und
philosophieren zu lassen zu verbinden (und dies, ohne einen exklusiven Anspruch
zu erheben) (vgl. Chakrabarty 2000; Mall 1998 und 1999).

Paul Ricoeur stellt die Frage: Warum ist es unmdglich ein Hegelianer zu sein?
Und seine Antwort lautet:

»Ich bin Philosoph und wahle den Sinn; umso schlimmer fiir den Un-sinn, der ib-
rig bleibt. Aber weitaus bedenklicher ist, dafs ich nicht nur den Unsinn draufRen
gelassen habe, sondern einensanderen Sinng, eine andere Art, Sinn zu haben. Aus
diesem Grunde istes unméglich, ein Hegelianer zusein (..) In der Tat vergewaltige
ich die Philosophien, wenn ich sie in dieses Prokrustesbett hineinzwinge« (Rico-
eur 1974, 74).

7. Ein Vorschlag zur Globalisierung der interkulturellen Philosophie
in Lehre und Forschung und zu einem interkulturell-philosophisch
orientierten Curriculum

Oft wird, hauptsichlich seitens der Philosophiestudierenden und des Mittelbaus
die Frage gestellt: Warum werden auflereuropiische Philosophien nicht in das Cur-
riculum des Philosophiestudiums an den Hochschulen aufgenommen? Ist nicht

5 Vgl. Suchier 1916. Zur Biographie Amos vgl. Ette 2014, off. Kritisch zum Verhaltnis von Amo
und Anton Ulrich dufert sich Mabe (vgl. Mabe 2007, 13f.).

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

eine Transformation des philosophischen Lehrplans an den Universititen schon
lingst uberfillig? Sind wir nicht der philosophischen Kultur zutiefst verpflichtet,
ein Philosophiestudium im Kontext der Weltphilosophien zu gestalten? Sind nicht
héhere Schulen und Hochschulen grundsitzlich verpflichtet, die Studierenden dar-
iber zu informieren, wie die philosophischen Fragestellungen und Lésungsansit-
ze in anderen weltphilosophischen Traditionen aussehen? Es zeugt in der Tat von
keiner grofien akademischen Offenheit, wenn unsere Philosophiestudenten*innen
ihren B. A. oder M. A. machen oder gar ihre Promotion in Philosophie ablegen
und Philosophen wie z. B. Platon, Aristoteles, Kant, Hume, Hegel, Nietzsche u. a.
kennen, ohne jedoch jemals die Namen aufdereuropiischer Philosophen wie z. B.
Lao Tzu, Konfuzius, Nagarjuna, Shankara oder Avicenna und Al-Ghazali gehort zu
haben. Ahnlich verhilt es sich, wenn es um philosophische Probleme, Fragestel-
lungen, Systeme und dergleichen geht.

Wir stellen hier die Frage nach den Implikationen eines interkulturell-philo-
sophisch orientierten Curriculums. Was wir heute dringend brauchen, ist eine
nicht-eurozentrische (nicht eine anti-eurozentrische) Vorgehensweise, um die phi-
losophischen Themen im Geiste einer interkulturellen Orientierung zu diskutie-
ren. Diese interkulturelle Orientierung ist eine >proto-methodologische« epistemi-
sche Instanz, die die Einheit der Philosophie angesichts ihrer Vielfalt zum Thema
macht.

Das Lernen und Lehren der Philosophie im interkulturellen Geist wiirde auch
bedeuten, dass die Studierenden (und nicht nur Studierende) lernen, dass wir stets
philosophischer Argumente bediirfen, aber dies heifit nicht, dass diese Argumente
von Natur aus fir alle iiberzeugend sein miissen. Die Argumente sind notwen-
dig, nicht jedoch unbedingt hinreichend fiir die Uberzeugung. Wer philosophi-
sche Argumente nur dann philosophisch sein lassen will, wenn sie iiberzeugend
sind, findet sich in der schwierigen Lage wieder, keine Argumente zu finden, die
alle Philosoph*innen iiberzeugen kénnen. Was wir daher heute brauchen, ist ei-
ne pluralistische Kartographie der Philosophiegeschichte. Selbst das oft erwihnte
Diktum, Philosophie kann es nur in einer schriftlichen Tradition geben, ist viel
zu logozentrisch. Hinzukommt, dass Philosophie keine Sprache zu ihrer einzigen
Muttersprache macht. Sprache gehort den Menschen, die sie sprechen und nicht
umgekehrt. Es war und ist immer noch oft eine europiisch-philosophische Eindu-
gigkeit zu meinen, Philosophie spreche nur griechisch und deutsch.

Unsere interkulturell-philosophische und postkoloniale Perspektive braucht
ferner interkulturell orientierte Lehrer*innen und Forscher*innen. Es kommt ei-
ner epistemischen Gewalt gleich, wenn unsere Universititen den grofen Reichtum
der Weltphilosophie in Lehre und Forschung nicht einbauen. Die westliche poli-
tische und epistemische Macht und Dominanz mit Unterstiitzung der kolonialen
Erziehungsstrategie hat das koloniale Curriculum wberall institutionalisiert. Als
die Kolkata Universitat in der ersten Halfte des 19. Jahrhunderts von der britischen

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

151


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Ram A. Mall

Kolonialmacht gegriindet wurde, existierten dort viele Fakultiten. An den Univer-
sititen Cambridge, Oxford, London u. a. war indische Philosophie kein Teil des
philosophischen Fachbereichs. Die kolonialherrschaftliche Begriindung lautete,
Philosophie sei ja nur griechisch-europiisch. Die grofien indischen Philosophen
wie z. B. K. C. Bhattacharya lehrten nur Kant und Hegel u. a. und nicht etwa auch
Shankara und Nagarjuna. Die indische Kunst soll fiir die viktorianischen Kolonial-
herren viel zu »erotisch« gewesen sein um als ein universitires akademisches Fach
institutionalisiert zu werden.

Die heutige Internationalisierung z. B. der Studierendenschaft hat das Philo-
sophieren polyzentrisch gemacht, und dies ist eine sehr willkommene Situation
(auch im Sinne der interkulturellen Philosophie in Lehre und Forschung).

Unser Ansatz einer interkulturell orientierten Historiographie der Philosophie
ist eine Kritik und Korrektur der langjahrigen hegemonialen, eurozentrischen His-
toriographie der Philosophie, welche das Philosophie-Curriculum weltweit domi-
nierte. Hier mochte ich einige Griinde nennen, warum es wichtig und notwendig
ist, mit einer interkulturell orientierten, pidagogischen Wende in Lehre und For-
schung anzufangen. Es ist notwendig, weil die neuen Generationen der Philoso-
phiestudent®innen eine Darstellung der philosophischen Themen ausgehend von
einer weltphilosophischen Perspektive brauchen. Auch auf die Gebiete der For-
schung wird eine interkulturell-philosophische Orientierung dem Zuwachs von
neuen Erkenntnissen dienlicher sein als die alte, enge und hegemoniale Histo-
riographie der Philosophie. Heute bediirfen wir eines philosophischen Diskurses
jenseits der engen Grenzen dieser oder jener philosophischen Tradition. Und ei-
ne solche Wende ist nicht nur wiinschenswert und notwendig, sie stellt sich sogar
als unvermeidlich dar. Hierfiir sind die richtigen Adressat*innen die philosophi-
schen Fachbereiche, die Philosophielehrer*innen und nicht zu vergessen die Erzie-
hungsministerien. Erfreulicherweise gibt es ernstzunehmende Philosoph*innen in
westlichen Lindern, die der Ansicht sind, es gibt genuin auflereuropiische Denk-
systeme, die ohne Wenn und Aber das Pradikat >Philosophie« verdienen.

Wihrend meiner fast 40-jihrigen Lehrtitigkeit, hauptsichlich an verschiede-
nen Universititen in Deutschland, habe ich oft erfahren, dass die Student*innen
der Philosophie wissbegieriger und interessierter waren als das Lehrpersonal
selbst. Beschwerlich kommt hinzu, dass aulereuropiische Philosophie schon de
jure nicht ein Teil des Philosophiecurriculums ist. Eher sind Fachbereiche wie
z. B. Indologie, Sinologie, Afrikanistik und dergleichen dafiir verantwortlich, die
Student*innen iiber indische, chinesische und afrikanische Sprachen, Kulturen,
Religionen und dergleichen zu informieren. Nicht nur der grofen Mehrheit der
Philosophielehrer*innen an den Universititen mangelt es an Kenntnissen iiber
chinesische, indische oder afrikanische Philosophie. Was noch tragischer ist,
ist die Tatsache, dass sie felsenfest davon iiberzeugt sind, dass Philosophie nur
griechisch-europdisch ist und sein kann. Dies ist ein apriorisches Argument, das

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

transzendentalphilosophisch und methodologisch vorgeht und nicht falsifiziert
werden kann. Ich erinnere mich lebhaft an den Fall einer Studentin von mir an
einer deutschen Universitit. Sie wollte ihre Masterarbeit tiber die Philosophien
Nagarjunas (ein buddhistischer Philosoph) und Meister Eckharts schreiben. Ich
billigte ein. Sie musste aber ihr Vorhaben von dem Dekanat genehmigt bekom-
men. Von dem Dekanat aber erfuhr sie, dass sie ihr Vorhaben nicht im Fachbereich
Philosophie, sondern nur in den Fachbereichen Indologie oder Sinologie reali-
sieren konne. In einem meiner Seminare konnte ich dann der Versuchung nicht
widerstehen und stellte den Student*innen die Frage: Wenn ich tiber Hegel oder
Kant mein Magister machen will, sollte ich hierfiir in den Fachbereich Germa-
nistik gehen? Die Student*innen merkten, dass irgendetwas hier grundsitzlich
schiefliuft. Die hausgemachte eurozentrische Uberzeugung von der europiischen
Philosophie als der einzigen Gestalt der Philosophie ist das Grundiibel, das keinen
horizontalen Bezug zwischen europdischer und auflereuropiischer Philosophie
zulisst.

Der Philosoph J. N. Mohanty, der sowohl in der europdischen als auch in der in-
dischen Philosophie zu Hause ist, kommentiert diese missliche Lage in deutlichen
Worten:

»It is indeed sickening to find philosophers argue a thesis about a field about
which they know almost next to nothing—and so inevitably using arguments that
follow a priori from their methodological premises, expecting that no empirical
evidence could show them wrong« (Mohanty 1993, 318).

Der koloniale, ja eurozentrische Gebrauch der Vernunft hat sich durchgesetzt, oh-
ne die anderen philosophischen Kulturen zu iiberzeugen. Nicht zu Unrecht spricht
Habermas von einer >unheiligen Trinitit von Kolonialismus, Christentum und Eu-
rozentrismus<. So war es die koloniale Macht, die Pate gestanden hat, die eurozen-
trische Sicht von der europiischen Philosophie als der einzig wahren Gestalt der
Philosophie durchzusetzen. Auch die Christianisierung der Kolonien verdankte ih-
ren Erfolg zum grofRen Teil der kolonialen Macht.

Dennoch ist und bleibt die philosophische Einiugigkeit der meisten westli-
chen Philosoph*innen ursichlich daran mitbeteiligt, philosophisches Denken aus-
schlieRlich europiisch zu vereinnahmen. Wihrend meiner Lehrtitigkeit an der
Universitit Heidelberg Anfang der 1990er Jahre hatte ich mehrere Gelegenheiten
mit dem Vater der modernen Hermeneutik, Hans Georg Gadamer, zu sprechen.
In meinem Buch »Die drei Geburtsorte der Philosophie- China — Indien — Euro-
pa« hatte ich die Hermeneutik Gadamers eine >reduktive« genannt. Im Laufe des
Gesprichs kamen wir einmal darauf zu sprechen, ob indische Philosophie auch ei-
ne genuine Gestalt der Philosophie sei. Sehr wohlwollend sagte Gadamer: »Herr
Kollege, auch wenn indische Philosophie keine genuine Philosophie im Sinne der
europiischen ist, sie ist eine groflartige Weisheitstradition.« Hoflich protestierte

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

153


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Ram A. Mall

ich. Aber dann beruhigte mich Gadamer in seiner beneidenswerten Hoflichkeit mit
seinem oft gebrachten >Mantra« »Unsere Gespriche werden uns eines Tages den
Ausweg zeigen.«

Meine interkulturelle Vorgehensweise beinhaltet, dass wir die Frage nach den
Sprachkenntnissen stellen miissen. Alle philosophischen Traditionen der Welt be-
handeln in ihrer problem- und themenorientierten Vorgehensweise Themen wie
Erfahrung, Vernunft, Ethik, Logik, Asthetik, Gerechtigkeit und dergleichen. Phi-
losoph*innen in der ganzen Welt schreiben iiber diese und ihnliche Themen in
verschiedenen Sprachen. Oft hore ich seitens vieler Kolleg“innen, dass uns und
unseren Student*innen die Sprachkenntnisse fehlen. Es ist richtig: Die Fihigkeit,
die Texte in Originalsprachen lesen zu konnen, ist unsere erste und beste Wahl.
Aber es ist fast blaudugig zu glauben, dass die Fahigkeit, so viele Sprachen zu
beherrschen, von der groRen Mehrheit der Lernenden und Lehrenden erreichbar
ist. Ferner ist dieser Grund idealiter vertretbar und wiinschbar, aber realiter eher
scheinheilig. In einem diesbeziiglichen Gesprich stellte ich an meine Kolleg*innen
einmal die Frage: »Liest nicht die tiberwiltigende Zahl unserer Student*innen hier
in Deutschland z. B. Platon in Ubersetzung? Warum dann ein Bedenken, wenn es
um aufereuropdische Philosophien geht?« Hinzukommt, dass wir heute sehr kom-
petente Ubersetzungen auflereuropiischer Philosophien in europiische Sprachen
haben, und dies sowohl von den Europder*innen als auch von den jeweiligen Mut-
tersprachler*innen.

Die Geschichte der Philosophie kennt Beispiele dafiir, dass man auch durch die
Lektiire von Ubersetzungen ein grofler Kenner werden und sein kann. Thomas von
Aquin, der keine oder mangelhafte Kenntnisse der griechischen Sprache hatte, war
einer der besten Kenner der aristotelischen Philosophie. Ein anderes leuchtendes
Beispiel unserer Zeit ist der Philosoph Karl Jaspers. Er hielt in den letzten Jahren
seiner Lehrtitigkeit an der Universitit Basel Seminare und Vorlesungen iiber chi-
nesische und indische Philosophie, ohne die Texte im Original zu lesen. Auf das
bekannte Gesprich mit einem Journalisten zu diesem Thema sei hier kurz hinge-
wiesen: Auf die Frage des Journalisten, »Herr Professor, wie kénnen sie ohne die
Kenntnis des Chinesischen iiber chinesische Philosophie Seminare und Vorlesun-
gen halten«, antwortete Jaspers:

»Sehen Sie, hier habe ich eine groe Zahl der Ubersetzungen z. B. des Tao Te King
von Lao Tzu. Alle diese habeich gelesen und zu verstehen versucht. Den Studenten
erzihle ich, was ich verstanden habe und auch, dass eine bestimmte Ubersetzung
mir am meisten zusagt, woflr ich dann meine eigenen Griinde gebe.«

Hinzukommyt, dass einen Text in der Originalsprache lesen zu kénnen nicht unbe-
dingt eine Garantie fiir ein einheitliches Verstindnis der Materie darstellt. Denn
wire es so, wie konnten deutsche Rechts- und Linkshegelianer Hegel so unter-
schiedlich, ja sogar kontrir verstehen und deuten? Es sieht so aus: Sprachverste-

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

hen ist eine notwendige, nicht jedoch hinreichende Bedingung fiir das Sachver-
stehen. Man hat in diesem Sinne manchmal den Indolog“innen vorgeworfen (und
dies nicht ganz zu Unrecht), dass sie mit ihren kompetenten Sprachkenntnissen die
philologische Seite zu sehr auf Kosten der philosophischen Inhalte hervorgehoben
haben. In einem diesbeziiglichen Gesprich fragte ich einen deutschen Kollegen,
ob er eigentlich Biicher tiber indische Philosophie gelesen habe. Er antwortete, er
habe die Urteile der deutschen Indologen als begriindet angenommen, dass Indi-
en zwar groflartige Religiositit, aber keine echte Philosophie besitze. Ich konnte
meine Gegenfrage nicht zuriickhalten und fragte ihn: »Wiirden Sie dann auch das
Urteil eines Germanisten iiber die Kritik der reinen Vernunft ohne weiteres iiber-
nehmen?«

Ein anderer gangbarer Weg, philosophische Themen im weltphilosophischen
Kontext interkulturell philosophisch zu lesen und so das interkulturelle Verstehen
zu fordern, besteht darin, dass nationale und internationale philosophische Tex-
te aus verschiedenen philosophischen Traditionen in andere Sprachen iibersetzt
werden. Trotz aller Einschrinkungen hinsichtlich der Ubersetzungen werden die
Philosophiestudent*innen und Philosophielehrer*innen eine umfassendere Sicht
der verschiedenen philosophischen Fragestellungen und Losungsansitze im welt-
philosophischen Mafstab erhalten. So konnten zum Beispiel die Student*innen im
Fachbereich Logik lernen, dass die indische syllogistische Theorie nicht nur den
dreigliedrigen europdischen Syllogismus kennt, sondern von einem fiinfgliedrigen
Syllogismus ausgeht. Zusitzlich zu den zwei- und dreiwertigen Logiken erfahren
die Student*innen ferner, dass die indische Jain-Philosophie z. B. von einer »sie-
benwertigen Logik« (Saptbhanginaya) ausgeht.

Zusitzlich zu der groferen Verfiigbarkeit der Ubersetzungen méchte ich hier
auf das wichtigste Erfordernis hinweisen, nimlich dass Philosophielehrer*innen
der interkulturellen philosophischen Orientierung gegeniiber offen sind und den
Geist der Philosophie iiberall wehen lassen. Und diese Vorgehensweise, wie ich
wiederholt unterstrichen habe, plidiert fiir eine >proto-hermeneutische« Uberzeu-
gung zu lesen, zu interpretieren und lesen und interpretieren zu lassen, ohne der
Versuchung zu unterliegen, irgendeine bestimmte Interpretation in einen abso-
luten Stand zu setzen. Eine arithmetische Singularisierung der Interpretation ist
stets ein Wunschdenken gewesen. Philosophielehrer*innen sollen gut informiert
und belesen sein beziiglich der weltphilosophischen Traditionen, auch wenn dies
zum Teil durch Ubersetzungen zustande kommt.

8. Resiimee

Am Ende bin ich versucht, einige interkulturell-philosophisch orientierte Impera-
tive zum Philosophieren im weltphilosophischen Kontext zu wagen:

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

155


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Ram A. Mall

1. Frage nicht, wie Differenzen aus der Welt zu schaffen sind, sondern wie mit
ihnen umzugehen ist. Konsens soll sein, Dissens ist da. Kompromiss scheint
der eigentlich geeignete Weg zu sein. Interkulturelle Orientierung sorgt dafiir,
dass die Kompromisse soweit wie moglich nicht faul werden.

2. Ube die philosophische (und nicht nur philosophische) Tugend der Verzicht-
leistung auf jedwedem Absolutheitsanspruch sowohl in der Theorie als auch in
der Praxis, sowohl im Denken als auch im Handeln.

3. Lasse alle Lesarten zu bis auf die Lesart, die neben sich keine andere zulisst
und lerne so die Kunst zu philosophieren und philosophieren zu lassen.

4. Lerne die Kunst der Gewaltlosigkeit zu itben sowohl im Sinne einer theoreti-
schen als auch im Sinne einer praktischen Gewalt, denn es gibt sowohl eine
theoretische intellektuelle als auch eine praktische Gewalt.

5. Beachte: Nicht die Standpunkthaftigkeit ist ein Skandalon, sondern nur die
Verabsolutierung eines bestimmten Standpunktes.

Mit den sehr lehrreichen Worten zweier Dichterphilosophen, Hélderlin und Tago-
re, mochte ich schlieflen:

Holderlin schreibt in einem Brief an Hegel:

»Einig zu sein, ist gottlich und gut; woher ist die Sucht denn/Unter den Menschen,
dass nur einer und eines nur sei« (Holderlin 1970, 241).

In einem Vortrag zum »Parlament der Religionen« (1937) schreibt Tagore:

»Wenn je eine solche Katastrophe tiber die Menschheit hereinbrechen sollte, dass
eine einzige Religion, (Kultur, Philosophie, Politik u. a., d. A.) alles {iberschwemm-
te, dann misste Gott fiir eine zweite Arche Noah sorgen, um seine Geschopfe vor
seelischer Vernichtung zu retten« (Tagore 1966, 178).

Beide Dichterphilosophen geben uns den Ratschlag, unsere gut gemeinte und ver-
stindliche »Sehnsucht« nach Einheit nicht mit der >Sucht« nach Einheitlichkeit,
nach Einférmigkeit zu verwechseln. Diese Ratschlige gelten fiir alle Unternehmun-
gen des menschlichen Geistes.

Das Projekt »interkulturelle Philosophie« zielt so auf einen Paradigmenwechsel
im Diskurs der Weltphilosophien ab und stellt damit eigentlich ein Prolegomenon
dar. Mein Traum, hoffentlich nicht zu utopisch, ist, dass das Philosophieren im
Geiste der interkulturellen philosophischen Orientierung bald der Leiter der inter-
kulturellen Philosophie nicht mehr bedarf. Interkulturelle Philosophie - so mein
Fazit — ist nicht nur eine intellektuelle akademische Tatigkeit, sondern ebenso eine
ethische Verpflichtung im weltphilosophischen Diskurs.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur Dekolonialisierung der eurozentrisch-philosophischen Historiographie

Literaturverzeichnis

Chakrabarti, Dipesh. 1997. Colonial Indology. Sociopolitics of the Ancient Indian Past.
New Delhi: Munshiram Manoharlal Publishing.

Chakrabarty, Dipesh. 2000. Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical
Differences. Princeton: University Press.

Collins, Randall. 1998. The Sociology of Philosophies. A Global Theory of Intellectual
Change. Cambridge u. a.: Belknap Press of Harvard University Press.

Cooper, David. 1996. World Philosophies. An historical Introduction. Oxford, Cam-
bridge: Blackwell.

Copleston, Frederick Charles. 1980. Philosophies and Cultures. Oxford u. a.: Oxford
University Press.

Dabashi, Hamid. 2013. »Can non-Europeans think?« Letzter Zugriff 07.12.2020.
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html.

Dirmann, Iris. 2020. Undienlichkeit. Gewaltgeschichte und politische Philosophie. Ber-
lin: Matthes & Seitz.

Deutsch, Eliot. 1997. Introduction to World Philosophies, herausgegeben von dems.
New York: Prentice Hall.

Dilthey, Wilhelm. 1973. »Der Aufbau der geschichtlichen Welt.« In Gesammelte
Schriften, Bd. 7, herausgegeben von Karlfried Griinder. Géttingen: Vandenhoeck
& Ruprecht.

Elberfeld, Rolf. 2017. Philosophieren in einer globalisierten Welt. Wege zu einer transfor-
mativen Phinomenologie. Freiburg i. Br.: Karl Alber.

Eliade, Mircea. 1973. Die Sehnsucht nach dem Ursprung. Wien: Europaverlag.

Ette, Ottmar. 2014. Anton Wilhelm Amo. Philosophieren ohne festen Wohnsitz. Berlin:
Kadmos.

Ganeri, Jonardon. 2016. »Why Philosophy Must Go Global: A Manifesto.« An Online
Journal of World Philosophie (June): 134-141, 164-186.
Gupta, Bina und Jitendranath Mohanty. 2000. Philosophical Questions. East and West,
herausgegeben von dens. New York u. a.: Rowman & Littlefield Publishers.
Habermas, Jirgen. 2002. Religion and Rationality. Essays on Reason, God, and Moder-
nity, herausgegeben von Eduardo Mendieta. Cambridge: MIT Press.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Vorlesungen iiber die Philosophie der Weltge-
schichte. Hamburg: Meiner.

Huntington, Samuel. 1996. Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im
21. Jahrhundert. Miinchen, Wien: Europa Verlag.

Israel, Jonathan. 2001. Radical Enlightenment. Philosophy and the making of modernity.
Oxford: Oxford University Press.

Jaspers, Karl. 1977. Philosophische Autobiographie. Miinchen: Piper.

Mabe, Jacob Emmanuel. 2007. Anton Wilhelm Amo interkulturell gelesen. Nordhausen:
Traugott Bautz.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -

157


https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html
https://www.aljazeera.com/indepth/opinion/2013/01/2013114142638797542.html

158

Ram A. Mall

Mall, Ram Adhar und Heinz Hiilsmann. 1989. Die drei Geburtsorte der Philosophie.
China, Indian, Europa. Bonn: Bouvier.

Mall, Ram Adhar. 1996. »Was konstituiert philosophische Argumente?« Bremer Phi-
losophica 1, Universitit Bremen.

Mall, Ram Adhar. 1997. »Interkulturelle Philosophie und Historiographie.« In Eth-
nozentrismus, herausgegeben von Manfred Brocker, Heino Heinrich Nau, 69-89.
Darmstadt: WBG.

Mall, Ram Adhar. 1998. »Philosophy and Philosophies — Cross culturally Consid-
ered.« Topoi 17, 1: 15-27.

Mall, Ram Adhar. 1999. »Europa im Spiegel der Weltkulturen oder ein nicht-
europdische Entdeckung Europas: Vom Mythos der Europdisierung der
Menschheit.« Gymnasium. Zeitschrift fiir Kultur der Antike und humanistische Bil-
dung 6 (November): 481-499.

Mall, Ram Adhar. 2006. »Zur orthaften Ortlosigkeit der philosophischen Rationa-
litdt.« In Kreativitit. XX. Deutscher Kongress fiir Philosophie, herausgegeben von
Giinter Abel, 492-519. Hamburg: Meiner.

Mohanty, Jitendranath. 1993. Essays on Indian Philosophy. Traditional and Modern, her-
ausgegeben von Purushottama Bilimoria. Delhi u. a.: Oxford University Press.

Mohanty, Jitendranath. 2001. Explorations in Philosophy. Indian Philosophy. New Delhi
u. a.: Oxford University Press.

Plessner, Helmuth. 1979. Zwischen Philosophie und Gesellschaft. Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Plott, John. 1963-89. Global History of Philosophy. Vol. 1-5. New Delphi: Motilal Banar-
sidass.

Ricoeur, Paul. 1974. Geschichte und Wahrheit. Miinchen: List.

Smart, Ninian. 2000. World Philosophies. London u. a.: Routledge.

Smart, Ninian. 2002. Weltgeschichte des Denkens. Die geistigen Traditionen der Mensch-
heit. Darmstadt: Primus.

Suchier, Wolfram. 1916. »A. W. Amo. Ein Mohr als Student und Privatdozent der
Philosophie in Halle, Wittenberg und Jena 1727-1740.« Akademische Rundschau
(9/10).

Zea, Leopoldo. 1989. Signale aus dem Abseits. Eine lateinamerikanische Philosophie der
Geschichte. Miinchen: Eberhard.

14.02.2028, 07:37:52. https:/fwwwiinllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839456972-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

