
1.	 Der Entstehungsherd des 				  
	 gastrosophischen Denkens				  
	 oder »Die Meisten leben um zu essen, 		
	 ich hingegen esse um zu leben.« (Sokrates)

Vorbemerkung

Von Michel Foucault, dessen Spätwerk sich einer intensiven Auseinandersetzung 
mit der antiken Ethik der Lebenskunst widmet, gingen am Ende des 20. Jahrhun-
derts zweifelsohne die nachhaltigsten Impulse zu einer Renaissance der sokrati-
schen Philosophie aus. Seitdem wächst das Interesse an dem »Typ« Sokrates.1 Die 
allgemeine Aufmerksamkeit gilt vorrangig jenen Aspekten des sokratischen Phi-
losophierens, welche unmittelbar alltagsweltliche und ethisch-praxische Lebens-
fragen betreffen. Ein gastrosophischer Blick ist auf die sokratische Philosophie 
bislang noch nicht geworfen worden. Einen solchen Blick zu wagen, wird belohnt: 
Man entdeckt ein von der diätmoralischen Tradition der westlichen Geistesge-
schichte ignoriertes Stück echter Sokratik. Nämlich eine Lebenskunst des guten 
Essens als konstitutiver Bestandteil der Ethik eines guten Lebens, wie sie Sokrates 
selbst verkündet und verkörpert. 

Dazu passt, dass von dem Begründer der abendländischen Philosophie auch 
der vielleicht wirkungsmächtigste Grundgedanke der westlichen Ernährungsphi-
losophie ausgeht. Diogenes Laertius berichtet, Sokrates habe »behauptet, dass die 
Menschen sonst leben, um zu essen, er hingegen esse, um zu leben.«2 Während 
das vorangegangene erste Hauptstück meiner Studie den klassischen Stationen 
und Reflexionsstufen einer diätmoralischen Interpretation dieser sokratischen 
Maxime gewidmet ist, wonach das Essen – grob gesagt – nicht zu den wichtigen 
Dingen unseres Lebens gehört, wird der folgende Teil ein gastrosophisches Ver-

1 | Vgl. Böhme, Der Typ Sokrates; Figal, Sokrates; Nehamas, Die Kunst zu leben; Wulf, Die 

Suche nach dem guten Leben; Villa, Socratic Citizenship; Morkel, Der politische Sokrates.

2 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 34.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens316

ständnis dieses Grundgedankens erarbeiten, wonach das Essen eine wesentliche 
Praxisform eines ethisch guten Lebens (gr. euzên) ist.

Das, was ich als sokratische Gastrosophie darstellen werde, versteht sich als 
programmatischer Gegensatz und Widerspruch zur beschriebenen platonischen 
Diätmoral. Freilich lässt Platon die eigene Philosophie durch seinen ›Sokrates’ 
vertreten. Wie aber soll dann eine sokratische und zugleich antiplatonische Philo-
sophie des Essens möglich sein? Diese Ungereimtheit berührt das in der Literatur 
viel diskutierte Sokrates-Problem, das Dilemma, dass die historische Wahrheit 
der sokratischen Philosophie uns, neben den einschlägigen Texten von Xenophon 
und Diogenes Laertius, hauptsächlich aus Platons Dialogen bekannt ist, in denen 
die sokratische Philosophie mit platonischer Fiktion vermischt wird.3 Daher ge-
nügt es hier festzuhalten, dass die ›sokratische Philosophie‹ von jeher eine Kom-
position aus Dichtung und Wahrheit darstellt. Diesen Umstand kann man sich in 
gastrosophischer Absicht zu Nutze machen.

Weil die besagte Behauptung des Sokrates, dass die Menschen sonst leben, 
um zu essen, er hingegen esse, um zu leben, in einer platontisch geprägten Tradi-
tion leicht (nämlich diätmoralisch) missverstanden wird, soll der Versuch unter-
nommen werden, den gastrosophischen Sinn dieser Äußerung aufzuspüren. Da-
für werden vier Aspekte der sokratischen Philosophie des Essens thematisiert. 
Es handelt sich dabei um: Die kulinarische Zubereitung und die theoretischen 
Grundlagen der Kochkunst. Als Voraussetzung der Küche bzw. der kulinarischen 
Praxis sind außerdem Fragen des Einkaufs und der ethischen Ökonomie zu be-
rücksichtigen sowie darüber hinaus die Auswirkungen des Essens auf die Land-
wirtschaft bzw. das agrikulturelle Naturverhältnis des Menschen zu erörtern. 
Das abschließende Themenfeld behandelt das gemeinsame Mahl als das ideelle 
Zentrum einer gastrosophischen Esskultur. 

Mit diesem vielfältigen Spektrum erreicht die sokratische Gastrosophie 
eine umfassende Betrachtung der menschlichen Ess-existenz, die philosophie-

3 | Die Forschung hat sich daran gewöhnt, zwischen ›zweieinhalb Platons‹ zu unterschei-

den – mit einer entsprechenden Anzahl an platonischen Sokrates-Figuren: Der ›frühe Pla-

ton‹, der versucht den historischen Sokrates selber sprechen zu lassen, der ›späte Platon‹, 

der die eigene Philosophie dem historischen Sokrates bloß in den Mund legt, und schließ-

lich der ›Platon der mittleren Schrif ten‹, in denen sich diese beiden Philosophien – trotz 

ihrer denkbaren Gegensätzlichkeit – vermischen. Zu den frühen Dialogen werden, Nehamas 

zufolge, »Apologie, Charmides, Euthyphron, Hippias Minor, Ion, Kriton, Laches, Protagoras 

gerechnet. Etwas später folgen dann Gorgias, Hippias Maior, Lysis, Menexenos, Menon. Sie 

sind mit den Frühdialogen verbunden, wobei die Problemstellung oft ähnlich ist, jedoch er-

ste Hinweise auf neue Lösungsmöglichkeiten aufblitzen. Zu den mittleren Dialogen rechne 

ich (in möglicher chronologischer Reihenfolge): Symposion, Phaido, Politeia, Euthydemus, 

Kratylos, Parmenides, Phaidros, Theaitetos. Zu den Spätdialogen gehören (wiederum in 

möglicher chronologischer Reihenfolge): Timaios, Kritias, Sophistes, Politikos, Philebos, 

Nomoi.« Vgl. Nehamas, Die Kunst zu leben, 305.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 317

geschichtlich weder in der vorsokratischen Zeit noch in der nachsokratischen 
Entwicklung des westlichen Denkens zu finden ist. Mit den angesprochenen 
Themenfeldern ist auch die Systematik einer allgemeinen Theorie der gastroso-
phischen Praxis umrissen: Eine Philosophie des guten Essens – oder eben eine 
Gastrosophie – reflektiert die Welt- und Selbstbezüge der menschlichen Essistenz 
im Kontext einer Ethik des guten Lebens und begründet den normativen Begriff 
des gastrosophisch Guten durch das Wissen um die allgemeinen landwirtschaft-
lichen, politisch-ökonomischen, alltagskulturellen und gesundheitlichen Impli-
kationen des Essens.

Der Quirl oder die Fr age nach der Küchentechnik

Dass Sokrates durchaus – und anders als in den meisten Darstellungen Platons 
(siehe I.1) – in der Kochkunst eine Tätigkeit sieht, die auf begründetem Wissen 
und auf sachkundiger Erfahrung beruht, und dass Sokrates mithin dem Essen-
machen nicht prinzipiell das kunstvolle Erwirken von Gutem in Form von »bes-
ten Speisen« (Sokrates) abspricht, ist trotz aller Spärlichkeit der überlieferten 
Äußerungen nachweislich belegt. Zumal die sokratischen Ansätze zu einer philo-
sophischen Weisheit des Essens wenig erstaunen müssen angesichts der Sorgfalt, 
die er den alltäglichen Kleinigkeiten einer richtigen Lebensführung ohnehin ent-
gegenbringt. Zu diesen Angelegenheiten gehören eben auch Fragen des richtigen 
Einkaufsortes ebenso wie die kluge Wahl der Lebensmittel und deren geistreiche 
Zubereitungsart. 

So beschäftigt sich der Begründer der abendländischen Philosophie mit tech-
nischen Details der Zubereitung von Hirsebrei und dem Einsatz eines sachgemä-
ßen Küchengerätes. In einem Gespräch verwickelt Sokrates einen Freund in die 
subtile Erörterung, ob ein Quirl aus Gold zweckmäßiger sei als einer aus Feigen-
holz. Sokrates urteilt feinschmeckerisch und heuristisch (kulinarisch-technisch) 
angemessen: »Offenbar doch der von Feigenholz? Denn er gibt […] dem Hirsebrei 
einen besseren Geruch«.4 Seinem Gegenüber scheint die Debatte über »solche 
Dinge« (ebd.) und Erkenntnisgegenstände wie den Küchenutensilien offenbar 
peinlich, wenigstens will er weiter kein Gespräch darüber führen. Auf seine ty-
pisch ironische Art signalisiert Sokrates für diese ungastrosophische Haltung 
zwar höfliches Verständnis, versäumt jedoch nicht ausdrücklich zu betonen, dass 
ihm selbst über solche vermeintlich nebensächlichen Alltagsdinge zu sprechen 
im Gegenteil »nichts ausmache«. (Ebd.)

Was aber hat es mit dem Quirl als Erkenntnisgegenstand auf sich? Es ist anzu-
nehmen, dass Walter Benjamin sich Sokrates’ Urteil über den Vorzug eines Quirls 
aus natürlichem Material angeschlossen hätte. Jedenfalls erwähnt Benjamin in 
seinem Bericht vom »Geheimnis der Maulbeer-Omelette und allen Zutaten, von 

4 | Platon, Hippias I 290c.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens318

der gemeinen Kresse bis zum edlen Thymian« den Gebrauch eines Quirls aus 
Feigenholz beziehungsweise aus Buchsbaumholz.5 Ein weiterer Sachkenner, der 
die sokratische Diskussion über die richtige Wahl der Küchengeräte, beispiels-
weise eines Quirls und dessen Beschaffenheit, soll hier zu Worte kommen. Er er-
gänzt, neben der Materialgerechtigkeit, einen anderen Aspekt der Sache, nämlich 
den Aspekt Handarbeit versus Maschineneinsatz. Nach der Lektüre der Kochbü-
cher von renommierten Küchenmeistern und Schaumschlägern, namentlich von 
Jeau-Claude Bourgeuils Philosophie der Grossen Küche sowie von Dieter Müllers 
Geheimnisse aus meiner Drei-Sterne-Küche, verschafft der Gastrokritiker Wolfram 
Siebeck seiner Enttäuschung deutlichen Ausdruck mit dem vernichtenden Urteil: 
»Beide Köche schäumen ihre Saucen gerne mit dem Mixer auf, was ich bisher für 
eine schlechte Angewohnheit unbegabter Kantinenköche hielt.«6 

Mit anderen Worten, unter Gastrosophen und echten Kochkünstlern haben 
solche Dinge und Erkenntnisgegenstände wie ein Quirl eine philosophische Rele-
vanz – bezüglich der lebenspraktischen Frage nach dem Guten, in diesem Fall der 
guten Küche. Ebenso wäre mit Bezug auf gutes kulinarisches Werkzeug und die 
Frage nach der Küchentechnik sogar an Heideggers eindringliche Betrachtungen 
zum Wesen beispielsweise eines schlichten Kruges als eines philosophisch rele-
vanten Dinges zu erinnern.7 So gesehen, materialisiert sich in der Ästhetik der 
Küche und in ihren zweckdienlichen Gegenständen allenthalben gastrosophische 
Sachkenntnis ebenso, wie in deren »würdigem Gebrauch« (wie manche philoso-
phische Kollegen wissen) sich kulinarische Weisheit versinnlicht und vergegen-
ständlicht.8 

Wer hingegen in Sokrates’ Beschäftigung mit gutem Küchengerät »eine Sinn-
lichkeit des Alltags [sieht], von der wir in unserem distanzierten Umgang mit den 
Dingen himmelweit entfernt sind«, wie Sokrates-Biograph Gernot Böhme (sicher-
lich stellvertretend für eine verbreitete Meinung) zu bedenken gibt9, lässt einen 
Mangel an eigenen Erfahrungen in diesem Handlungsfeld vermuten. Jedenfalls 
lässt jemand wie Sokrates, der sich über kulinarische Materialgerechtigkeit beim 
Einsatz von zweckmäßigen und tauglichen Küchengerät Gedanken macht, er-
kennen, dass die kulinarisch-ästhetischen Urteilsfragen des besten Geschmacks 
ernst genommen werden. Wer Essen macht und sich in der Kunst des Kochens 
übt, agiert zwangsläufig als Qualitäts- und Geschmacksforscher und ist auf das 

5 | In seiner Erzählung vom König und dem Koch lässt Benjamin letzteren sagen, er kenne 

»den Vers, den man beim Rühren zu sprechen hat und wie der Quirl aus Buchsbaumholz 

immer nach rechts muss gedreht werden, damit er uns nicht zuletzt um den Lohn aller Mühe 

bringt.« Vgl. Benjamin, Maulbeer-Omelette, 80f.

6 | Siebeck, Die Schaumschläger, 61.

7 | Vgl. Heidegger, Das Ding und Die Frage nach der Technik.

8 | Vgl. Meyer-Abich, Praktische Philosophie, 424.

9 | Böhme, Atomsphäre, 51.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 319

spezifische Wissen bedacht, welches dem Gegenstandsbereich seiner Tätigkeit 
innewohnt.10

Was aber begeistert Sokrates an der Küchentechnik, der téchne des Essenma-
chens? Ist es die Suche nach einer bestmöglichen Praxis in den Dingen des All-
tags – eines Alltagslebens, welches weder nebensächlich noch unwichtig, sondern 
ethisch relevant und bedenkenswert ist? Aus dem Gespräch über den Hirsebrei 
und den Gebrauch sachgerechten Werkzeugs für die beste Zubereitung lässt sich 
jedenfalls beiläufig die Einsicht gewinnen, dass als Voraussetzung für die Koch-
kunst nicht zwingend teure Küchengeräte (aus Edelmetall) erforderlich sind. Die 
Geräte müssen tauglich und das Werkzeug zweckdienlich sein; was gastroso-
phisch zählt, ist ihr Gebrauchswert und Dingcharakter. Wie Xenophon in seiner 
Schrift zum Haushaltswesen berichtet, lässt sich der lernwillige Sokrates in einer 
Unterredung mit Ischomachus unter anderem über die sachkundige Aufbewah-
rung der »Gerätschaft an einem gewissen Orte« in der Küche belehren. Demnach 
sei in Betracht zu ziehen, ob »die Töpfe wohl gestellt« sind und sich »in guter 
Ordnung befinden« wie auch alle »anderen Werkzeuge zum Kochen und Speisen 
[…] und zum Backen«.11 Eine gewisse logische Ordnung der kulinarischen Dinge 
gewährleistet deren vernünftigen Gebrauch und ein gutes Arbeiten in der Küche. 

Sokr ates der Begründer der Neuen Küche

Der nahe liegende Eindruck, dass Sokrates’ kulinarische Lebenskunst über eine 
bloß gelegentliche Beschäftigung hinaus geht und durchaus mit wissenschaft-
licher Gründlichkeit betrieben wird, scheint sich durch weitere Äußerungen zu 
erhärten. So beispielsweise durch seine einschlägige These, »das Essen schme-
cke am besten, wenn man am wenigsten Würze nötig habe«, von der Xenophon 
berichtet. (Ebd., II 27) Deshalb muss die Produktion guten Essens weder hin-
sichtlich der eingesetzten Zutaten kostspielig noch hinsichtlich der angewandten 
Zubereitungstechnik zeitaufwändig sein. Der maßgebliche Wert ist primär eine 
sachkundige und künstlerische Zubereitung des Mahls sowie die gute Qualität 
der verwendeten Zutaten. Worin besteht diese Kunst und Wissenschaft? Bedauer-
licherweise ist uns nicht überliefert, was Simon von Athen, ein Freund des Philo-
sophen, in seinem Dialog Über das gute Essen schreibt.12 Dass im unmittelbaren 
Freundeskreis von Sokrates derartige Literatur überhaupt entsteht, mag auf den 
ersten Blick erstaunen, erscheint nach dem Gesagten indes nicht mehr ganz so 

10 | Trotz vielversprechender neuer Ansätze (vgl. Hörning, Experten des Alltags – die Wie-

derentdeckung des praktischen Wissens; This-Benckhard, Rätsel und Geheimnisse der 

Kochkunst; Dollase, Kulinarische Intelligenz) ist das kulinarische Alltagswissen immer 

noch weitestgehend eine erkenntnistheoretische terra incognita. 

11 | Xenophon, Ökonomikos VIII 18, 19 und IX 7.

12 | Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 122; II 71.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens320

verwunderlich. Auch die Tatsache, dass Sokrates den Autor eines Buches über 
Kochkunst namentlich erwähnt – »Mithaikos, der über die sizilianische Koch-
kunst geschrieben hat«13 –, belegt ein aufmerksames Interesse an feiner Küche. 
Jedenfalls bestätigt sich, dass es für Sokrates durchaus in den Kompetenzbereich 
eines echten Philosophen gehört, »eine Speise schmackhaft zubereiten« zu kön-
nen, wie sogar Platon in seiner Darstellung einfließen lässt.14 

Darum scheint mir die folgende Behauptung nicht unbegründet: Mit seiner 
Einsicht, dass Essen am besten schmecke, wenn es nur wenig gewürzt werden 
muss, dass also gutes Essen allgemein von einer geschmacklich guten Zuberei-
tung abhänge, kann Sokrates als der Begründer einer Neuen Küche angesehen 
werden. Einer Kulinarik, die auf eine den Eigengeschmack der Zutaten bewah-
rende, die Inhalts- und Wirkstoffe schonende Zubereitung bedacht ist. Sollte dies 
stimmen, dann leistet die sokratische Philosophie der Kochkunst (des kulinari-
schen Wohlgeschmacks) eine ähnliche wissenschaftliche Grundlegung dieser 
Praxis wie zur gleichen Zeit der Arzt und Naturforscher Hippokrates für den 
Bereich des physischen (leiblichen) Wohls eine neue Heilkunst begründet. Wie 
wir sehen werden, liefert die hippokratische Lehre tatsächlich wichtige physio-
logische und trophologische Erkenntnisse einer gesunden Diät. 

In der Nouvelle Cuisine der sokratischen Gastrosophie – hier einmal als des-
sen unüberlieferte Lehre vorgestellt – kommt eine kulinarische Ästhetik zum Tra-
gen, deren Stilprinzip lautet: Wie es wenig bedarf, damit etwas wohlschmeckt, so 
ist Weniges von wirklich Gutem und Vollwertigem zu nehmen besser, als durch 
Vieles und Minderwertiges dieses Gute zu verfehlen. Im Grunde genommen fasst 
die sokratische Philosophie mit dieser Maxime nur den letzten Stand der Küchen-
wissenschaft und Esskultur seiner Zeit in Gedanken.15 Worum geht es dabei? Es 
geht um die gastrosophische Lebenskunst, sich den alltäglichen und vermeintlich 
kleinen Dingen zu widmen und die kulinarische Ästhetik der so hervorgebrach-
ten Wirklichkeit (respektive ihrer agrikulturellen Metaphysik) zu bedenken. Es 
geht darum, in den kulinarischen Dingen zwecks der täglichen Praxis eines gu-
ten Lebens gut zu werden und gut tätig zu sein, indem man weiß, weshalb man 
etwas (ethisch Relevantes) so oder anders tut. So verweist die Einschränkung, 
dass die sokratische Gastrosophie nur den letzten Stand der aktuellen Kochkunst 
seiner Zeit in Gedanken fasst, vor allem auf den krassen Gegensatz zwischen 
der philosophischen Lebenspraxis eines Sokrates einerseits und dem diätmorali-
schen Selbstverständnis eines Platon oder Aristoteles andererseits. Die akademi-
sche Philosophie16 ist sich für solche gastrosophischen Dinge eines guten Alltags-

13 | Platon, Gorgias 518b.

14 | Platon, Theaitetos 175e.

15 | Vgl. Burckhardt, Über die Kochkunst der späten Griechen; Hirschfelder, Europäische 

Esskultur.

16 | Bekanntlich hat Platon das buchstäblich marktgängige Geschäft des sokratischen 

Philosophierens mit der Gründung der Akademie genannten Lehranstalt zu einem eigenen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 321

lebens und für ein systematisches Nachdenken über ethisch gutes Essen zu fein. 
Sokratisch gesehen, sind gerade die angeblich unwürdigen und niedrigen Praxen 
des Alltags vollwertig und gewichtig, weil die Art und Weise, wie sie gelebt wer-
den, darüber entscheidet, ob das Gute im Sinne des menschlichen Wohls (gr. to 
eû) in die Welt kommt oder nicht. Ob das eigene gute Tätigsein (gr. eupraxia) jenes 
Wohlleben (euzên) aktiviert, über dessen allgemeine Erkenntnis und praxische 
Verwirklichung sich die Philosophie als Weisheitslehre (Euzenologie) definiert. 
Wenn das Streben nach Weisheit die Aufgabe jedes Menschen sein sollte, wie Pla-
ton (Euthydemos 278e-282d) in Übereinstimmung mit Sokrates zurecht fordert, 
dann kann uns dies durch Gastrosophie gelingen als einer alltäglich praktikablen 
Form der eudaimonia. 

Ein Beispiel der sokratischen Kulinarik betrifft die damals übliche Kurz-Gartech-
nik, welche der berühmte Gastronomiekritiker und Rezeptsammler Archestratos 
von Gela in seiner Abhandlung über die Gutesserei erwähnt.17 Sein Rezept für 
eine geglückte Zubereitung von Ährenfischen empfiehlt: »Der Ährenfisch darf 
das Feuer gerade nur sehen. Er ist bereits gar in dem Augenblick, in dem das Öl 
schäumt.«18 Die Kunst einer geschmackvollen Küche liegt folglich darin, die Kon-
sistenz der Rohstoffe, die Textur ihrer Substanz, ihre natürlichen Eigenschaften, 
insbesondere ihren vollen Eigengeschmack, nicht durch handwerklich falsche 
Eingriffe oder Unterlassungen zunichte zu machen. Für die sachkundige Be-
handlung einer Geißbrasse heißt dies: »Begieße sie mit Essig, denn dieser Fisch 
ist von Natur trocken. Denke daran, jeden Fisch mit harten Muskeln so zu be-
handeln. Aber den, dessen Fleisch von Natur gut, zart und fett ist, darfst du nur 
mit Salz bestreuen und danach mit Öl begießen, denn er verfügt selbst über die 
Qualitäten, die ihn schmackhaft machen.« (Ebd.) 

Unternehmen institutionalisier t. Platon ist der erste akademische Philosoph, während So-

krates in diesem präzisen Sinne zeitlebens als freier Philosoph lebt. Platon schenkt mit der 

Gründung der Akademie der abendländischen Kultur zwar die erste Universität, wenn man 

so will. Freilich zu dem beträchtlichen Preis, dass anstelle der tägliche Aktivität einer philo-

sophischen Praxis, die Sokrates als eine ethisch-politische Bewegung gegen die Hegemo-

nie einer kommerziellen Sophisterei stark machte, nun eine Bildungs- und Forschungsin-

stitution trat und der frei tätige Lebensphilosoph durch den berufstätigen Akademiker und 

schließlich den bezahlten Universitätsprofessor ersetzt wurde. 

17 | Über den genauen Titel dieses Werkes von Archestratos, einem Zeitgenossen des 

Perikles, scheint bis heute keine Klarheit zu bestehen. Ob es sich bei seinem Kochbuch 

um die »fragmentarisch erhaltene Hedypatheia (Gutesserei)« handelt (Kleinspehn, Wa-

rum sind wir so unersättlich?, 36), oder ob »je nach Hellenist das Buch Gastronomie oder 

Gastrologie genannt« wird (Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 53), 

ist hier allerdings nicht von Belang. Bemerkenswert ist vielmehr, dass die Philosophie des 

Epikur von der Hedypatheia beeinflusst gewesen sein kann.

18 | Archestratos, in Revel, Erlesene Mahlzeiten, 34.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens322

Ein den Eigengeschmack der Zutaten wahrendes bzw. kulinarisch bewahrhei-
tendes »gutes Essen« wird von keiner Künstelei geschaffen, welche »nicht weiß, 
warum sie anwendet, was sie anwendet und was es seiner Natur nach ist«, wie 
selbst Platon für den Fall einer in diesem Sinne schlechten Kochkunst einwendet. 
Dass der Aspekt einer (Natur-)Ästhetik des Eigengeschmacks zu einer von den 
antiken Köchen bewusst praktizierten techne der guten Küche gehört, wird von 
Archestratos am Beispiel der Meeräschen veranschaulicht. »Brate sie, damit sie 
zart bleiben, mit samt den Schuppen und serviere sie in einer Salzlake. Hüte dich 
aber, das Gericht durch einen Sizilianer oder einen Italiener zubereiten zu lassen, 
denn diese sind nicht im Stande, Fische so zu würzen, dass sie mit Vergnügen 
gegessen werden können. Sie verderben alles durch ungeschickten Umgang mit 
Käse oder durch Übergießen mit Essig oder ihrem salzigen Silphion.« Trotz seiner 
eindringlichen Warnung vor den italienischen und sizilianischen Kochkünsten 
weiß Archestratos deren Kulinarik in anderer Hinsicht durchaus zu würdigen. 
Denn sie seien beispielsweise »unübertroffen in der Zubereitung von kleinen Fel-
senfischen oder von zahlreichen kleinen Beigerichten und süßen Naschereien.« 
(Ebd.) Neben Archestratos von Gela bührt hier Athenäus aus Naukratis, ein ägyp-
tischer Sammler, Erwähnung. Von ihm stammt eines der wenigen überlieferten 
Kochbücher der Antike. Sein Deipnosophistai, das Abendmahl der Gelehrten, ist 
im dritten nachchristlichen Jahrhundert verfasst und enthält Schilderungen zu 
altgriechischen Gebräuchen und Esssitten von bis zu 800 Schriftstellern.19 Die in 
Form von Tischgesprächen vorgetragenen Zitate enthalten nur wenige konkrete 
Küchenrezepte, dennoch beschäftigt sich Athenäus’ Abhandlung zum größten 
Teil mit dem Essen und seiner Zubereitung bzw. Beurteilung.20 Daher zählt das 
Abendmahl der Gelehrten, wie auch Archestratos’ Gutesserei, zu den Klassikern der 
gastrosophischen Literatur und darf als heidnische Vorlage für das christliche 
Abendmahlthema gelten. An diesem Verhältnis zwischen dem Original und sei-
ner Nachahmung lässt sich leicht erfassen, wie stark die griechische Gastmahl-
praxis durch die christliche Abendmahltheologie religiös verfremdet wurde.

Vor dem Hintergrund der verfeinerten Kulinarik der klassischen Griechen ge-
bührt Sokrates das Verdienst, sich – als Akt der philosophischen Selbstbesinnung 
– die gastrosophischen Grundsätze dieser kulinarischen Ästhetik klarzumachen. 
Als einen Grundsatz erkennt er ausdrücklich, dass jemand, der alles willkürlich 
in einen Topf wirft, durch dieses Tun offenbart, wie wenig er sich auf eine gute 
Behandlung des Eigengeschmacks und der verschiedenen Eigenschaften der Zu-
taten versteht und wie sehr er das Kochen ohne kulinarische Weisheit betreibt. 
Dem Lysis stellt Sokrates die rhetorische Frage, ob jemand demjenigen, der, 
»wenn Fleisch gekocht wird, eher erlauben wird, alles in die Brühe zu werfen, 
was er nur hineinwerfen will, als uns, wenn wir nämlich zu ihm kämen und ihm 

19 | Vgl. Äthenäus, Das Gelehrtenmahl.

20 | Vgl. Goody, Cooking, Cuisine and Class, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 323

zeigten, dass wir uns besser als er auf die Zubereitung der Speisen verständen?«21 
Lysis’ Antwort scheint wenig zu überraschen: Selbstverständlich sind diejenigen 
in der betreffenden Praxis besser, die darin sachkundig und geübt sind, während 
demjenigen, der sich darin nicht auskennt und darin nicht tätig ist, solches Gut-
sein fehlt. 

Um diese praxisphilosophische Fundierung des kulinarischen Tätigseins als 
individuelle Lebenskunst zu betonen, wiederholt Sokrates daraufhin zur Begrün-
dung noch einmal, dass nur der in einer Tätigkeit gut sein und besser werden 
kann, der sie häufig praktiziert und darin zur Weisheit gelangt. Bezogen auf die 
delikate Materie des guten Kochens, des Abschmeckens und Würzens und des 
Sinns für guten Geschmack würde, wie Sokrates klarstellt, jeder Sachverständi-
ge zu einem entsprechenden Urteil kommen. Jenen Unsachkundigen und kuli-
narisch Untätigen zwar würde der Sachkundige und gute Koch auch »nicht das 
mindeste hineinwerfen lassen, uns [den Sachkundigen und guten Köchen] aber, 
wollten wir auch ganze Hände voll Salz nehmen, ließe er doch hineinwerfen.« 
(Ebd.) 

Göt ter in der Küche und die Weisheit des Kochs

Es wäre keineswegs ungewöhnlich oder ehrenrührig gewesen, hätte Sokrates im 
Einklang mit den eigenen Idealen die Kochkunst als philosophische Lebenskunst 
täglich selbst praktiziert. Beispielsweise ist bekannt, dass der Kyniker Diogenes 
sich das Essen selber machte und man allenthalben dessen Praxis beiwohnen 
konnte, wie er täglich »sein Gemüsekraut abspülte«.22 Weitere große heroische 
Vorbilder stehen für die Würde der kulinarischen Selbsttätigkeit ein. Ein Chronist 
berichtet: »Der berühmte griechische Held Achilles hatte in eigner hoher Person 
ein sonderbares Belieben zur Kochkunst getragen; denn als die Fürsten Ulysees, 
Ajax und Phönix zu ihm kamen, zwischen ihm und dem Agamemnon Frieden zu 
stiften, kleidete er sich selbst an als ein Koch, ging in die Küche, richtete unter-
schiedliche herrliche Speisen zu und bewirtete damit seine Gäste angenehm.«23 
Ebenso hätte sich Sokrates an dem von ihm sehr geschätzten Freigeist Herak-
lit ein Beispiel nehmen können. Eine Anekdote – von deren Fehldeutung durch 
Aristoteles bereits die Rede war (siehe I.1) – berichtet von einer entsprechenden 
Begebenheit.24 Die Version, die Meyer-Abich vorträgt, lautet: »›Kommt nur her-
ein, auch hier sind Götter!‹, sagte Heraklit zu den Gästen, die ihn unerwartet am 

21 | Platon, Lysis 210a.

22 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 68.

23 | Weigel, in Heckmann, Die Freude des Essens, 180.

24 | Sokrates bemerkt zum Werk Heraklits: »Was ich verstanden habe, ist großartig, und 

ich glaube auch das, was ich nicht verstanden habe, denn ein delischer Taucher ist nötig, 

um auf den Grund zu kommen.« Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 22.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens324

Küchenofen antrafen.«25 Den gastrosophischen Tiefsinn dieser Heiligsprechung 
und scheinbar grundlosen Vergötterung der Küche durch Heraklit kommentiert 
Meyer-Abich mit weisen Worten. »Umgekehrt heißt das: Die klügste Philosophie 
taugt nichts, wenn sie sich nicht auch in der Küche bewährt.« (Ebd.)26 – Anders 
gesagt: Eine Gastrosophie versucht die Gottheiten der Küche und die Heiligkeit 
der Herdarbeit zu huldigen. Unter den westlichen Philosophen ist es Epikur – der 
Philosoph, der den »Gott des Bauches« lehrt – gewesen, der die hedonistische 
Wertschätzung der Küche als »Tempel« und der Küchenarbeit als »Gottesdienst« 
fortsetzt. Daher kann der gastrosophische Epikureismus, über den ausführlich 
zu sprechen sein wird, am ehesten beanspruchen, die eigentliche Nachfolge und 
Weiterentwicklung dieses Teiles des sokratischen Erbes angetreten zu haben. 

Auch wenn Sokrates selbst die Küche nicht als göttliche Wirkstätte aktiviert 
haben sollte, ist in Erinnerung zu rufen, dass die Tätigkeit des Essenmachens 
in der ganzen Antike als ehrwürdige Arbeit und Kulturtechnik geschätzt wird. 
Während in Ägypten und bei einigen griechischen Stämmen, wie Herodot be-
richtet, der Beruf des Kochs erblich ist und in Rom anfangs die Küchenarbeit als 
Sklavenarbeit angesehen wird, kann in der griechischen Gesellschaft zur Zeit 
des Sokrates nur der Freie auch Berufskoch (mageiros) werden.27 In einer früh-
neuzeitlichen Übersicht über die bedeutendsten Köche und Gourmets des Alter-
tums wird festgestellt: »Zu Athen (nach Athenaios’ und Aelians Bericht) hatten 
die Köche eine sonderbare Zunft und wurden dabei zu öffentlichen Ehrenämtern 
erhoben.«28 Mithaikos von Syrakus, dessen Schriften Sokrates, wie wir bereits im 
Abschnitt zu Platon gesehen haben, nicht unbekannt sind, behauptet, seine Koch-
kunst wäre höher zu achten als die des berühmten Bildbauers Phydias. 

Abgesehen von den kulinarischen Anspielungen und Beschreibungen in der 
klassischen Literatur und den populären Theaterstücken, in denen erstaunlich 
häufig Köche eine Rolle spielen, gibt es im Altertum zahlreiche spezielle Koch-
bücher und namhafte Köche, von denen der Gastrosoph Athenäus berichtet: 
»Timbron, einer der am frühesten erwähnten griechischen Köche; Timachidas 
von Rhodos, Koch und Poet zugleich, der seine Arbeit in Versen besang; und 
Hegemon von Thasos, sein Schüler, der feine Linsenpürees kochte; Chromenes, 

25 | Meyer-Abich, Was sind wir schuldig, 234.

26 | Auf die Gegenwart bezogen erläuter t Meyer-Abich die Gründe, die ihn zu dieser von 

der üblichen aristotelischen Interpretation völlig abweichenden Deutung bewogen: »In der 

Naturkrise der wissenschaftlich-technischen Welt geht es in erster Linie um die Bewährung 

unseres Natur- und Menschenbildes in der Ernährung bzw. in der Wir tschaft überhaupt, 

beiläufig aber doch auch um einen Prüfstein für unsere Philosophie. Denn eine Küche, die 

sich vor den Göttern, und eine Philosophie, die sich in der Küche bewährt, könnten dazu 

beitragen, dass sich unser Leben wieder eher in Freude er füllt. Dann hätte wohl auch die 

Natur wieder mehr Freude an uns.«

27 | Vgl. Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 55.

28 | Christoph Weigel, in Heckmann, Die Freude des Essens, 180.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 325

der bei einem Wettbewerb den Preis für seine Trüffel in Teig gewann; Soterides, 
der falsche Sardellen herstellen konnte, Aigis von Rhodos, als Meister des gebra-
tenen Fisches überliefert; Nereus von Chio, der mit Seeaalsuppe berühmt wurde; 
Anaxagoras, der die Armee Alexanders des Großen als Chronist begleitete und 
ebenfalls hervorragend Seeaal kochen konnte; der Athener Charias, bekannt für 
ein Eimosaik in weißer Sauce; sein Landsmann Charides, dessen Hackfleisch ein 
Schlager war; Epainetos, Ragout-Spezialist; Philoxen von Cythere, reisender Poet, 
Kuchenbäcker und Koch, der sich darauf spezialisiert hatte, die Speisen anderer 
Gastgeber zu würzen, und mit Sklaven herumzog, die Öl, Wein, Fischsauce, Essig 
und Gewürze trugen; Namensvetter Philoxen von Leukadia, der seine Rezepte 
unter dem Titel Das Bankett niederschrieb (viel zitiert von Platon).«29 Außerdem 
wären zu erwähnen: Archytas aus Tarent oder Erasistratos, der Fischspezialist, 
Hegesippos, auch aus Tarent, die beiden Herakleiden aus Syrakus, Aphtonitas, 
der Erfinder der Blutwurst30, und Nereus aus Chios, der »einen Meeraal auf so 
köstliche Weise in der Brühe zu kochen verstand, dass man ihn den Göttern hätte 
vorsetzen können«.31 

An den durchweg männlichen Namen solcher Küchengötter tritt ein Sach-
verhalt hervor, der für die gesellschaftliche Entwicklung der traditionellen west-
lichen Kochkultur und ihrer geschlechterspezifischen Arbeitsteilung von fun-
damentaler Bedeutung ist. Dieser Sachverhalt verbindet den gastrosophischen 
Diskurs mit der Gender-Thematik. Die Geschlechterlogik der patriarchalen Ge-
sellschaften forciert eine Ausdifferenzierung der Kochkunst einerseits in die na-
hezu ausschließlich für Männer vorgesehene und bezahlte Praxis einer berufs-
tätigen, professionellen Koch-Hochkultur im öffentlichen Dienste der Reichen 
und andererseits in die Koch-Volkskultur einer unfreiwilligen Alltagsküche und 

29 | Athenäus, Das Gelehrtenmahl in Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Es-

sens, 53.

30 | Kochkunsthistoriker haben behauptet, die griechische Küche hätte für Fleisch im 

Wesentlichen nur drei Zubereitungsarten gekannt: neben dem Kochfleisch, das Braten 

und Ragouts. Die Kunst des Verwurstens sei den klassischen Griechen jedoch unbekannt 

gewesen. Dünnebier und von Paczensky führen als Begründung für diese (irr tümliche) 

Vorstellung an: »Damals kannten sie noch nicht die weit von ihnen entfernt im heutigen 

Frankreich hausenden Gallier, die eine später in ganz Mittel- und Nordeuropa geschätz-

te und praktizier te besondere Wurstkultur entwickelt hatten.« (Dünnebier/von Paczensky, 

Kulturgeschichte des Essens, 55) Dass die Alten durchaus mit dem Wurstmachen ver traut 

waren, ist nicht nur durch die Künste des Aphtonitas belegt, sondern wird unter anderem 

auch durch Äußerungen von Sokrates gestützt. Wegen der treuen Verbundenheit und Hilfs-

bereitschaft des Aischines (er, und nicht Krition, soll Sokrates geraten haben, sich vor dem 

sicheren Tod zu retten und aus dem Gefängnis zu fliehen) habe der Philosoph zu sagen 

gepflegt: »Nur der Sohn des Wurstmachers weiß mich wirklich zu würdigen.« Vgl. Diog. Laer-

tius, Leben und Lehre der Philosophen, II 60

31 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 31.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens326

privaten Hausarbeit, die ausschließlich Frauen leisten. Trotz dieser klaren Akti-
vitäts- und Identitätszuweisungen existiert auch schon zu Sokrates’ Zeiten ein 
gewisser Spielraum. Den Frauen bot sich die Möglichkeit, als demiurgia »für Sü-
ßigkeiten aller Art« zuständig zu sein32 und unter den kulinarisch aktiven Män-
nern befanden sich nicht nur Berufsköche, sondern auch Alltagspraktiker (wie 
die oben erwähnten Beispiele des Heraklit und Diogenes zeigen), Privatmänner 
und Heroen, die sich der gemeinhin unmännlichen Sache des Essenmachens 
widmeten. – Sokrates’ kulinarischer Sachverstand lässt zumindest die Vermu-
tung zu, dass auch er zu diesen emanzipierten Feinschmeckern und kochenden 
Philosophen gehörte. 

Bevor ich dieser Vermutung nachgehen werde, bleibt der einfache Gedanken 
hervorzuheben, auf dem die sokratische Gastrosophie aufbaut. Danach gilt: Die 
Kochkunst beruht, wie jede andere praktische Kunst auch, auf Sachkenntnis, Er-
fahrungswissen und einer Weisheit, zu der jeder fähig ist, der diese erlangen will 
und entsprechend tätig ist. Als individuelle Lebenskunst, die traditionell vorgege-
bene und gesellschaftlich aufgezwungene Lebensweisen (männlicher oder weib-
licher Identität) durchquert, ist die kulinarische Praxis auch in dieser Hinsicht die 
Tugend einer philosophischen Ethik, deren praxische Vernunft sich in der Küche, 
im kulinarischen Selbsttätigsein veralltäglicht. Wenn – aus diesen Gründen – die 
Zubereitung von gutem Essen auf Kunst und Wissenschaft basiert, entstehen aus 
den praktischen Kenntnissen und Erfahrungen in der Sache die Voraussetzun-
gen und Grundlagen für ein vernünftiges Geschmacksurteil. Der Gastrosoph Va-
erst stellt über den Zusammenhang zwischen der Weisheit kulinarischer Praxis 
und der geschmacksästhetischen Urteilskraft ganz richtig fest (allerdings, statt 
sich auf die sokratische Gastrosophie zu beziehen, unter irrtümlicher Berufung 
auf den von ihm hochverehrten Platon): »Sagt nicht der göttliche Platon selbst: 
Wer schmausen will, ohne sich auf die Kochkunst zu verstehen, wird von den 
Gastmählern kein zuverlässiges Urteil fällen können.«33 

Der Altphilologe und Griechenlandexperte Friedrich Nietzsche klärt darüber 
auf, dass das griechische Wort sophos, ›der Weise‹, etymologisch verbunden ist mit 
sapio, ›ich schmecke‹, und sapiens, ›der Schmeckende‹, beziehungsweise sysyphos, 
womit ›ein Mensch mit feinsinnig ausgebildetem Geschmacksurteil‹ beschrie-
ben wird. Dementsprechend umfasst im antiken Griechenland der Begriff sophia 
sowohl die Philosophie als auch jene Weisheit, die den gastrosophischen Sinn 
für guten Geschmack ausmacht. In dieser inhärenten Verschränkung von Philo-
sophie und Geschmack im griechischen Begriff der Weisheit, so Nietzsche, drü-
cke sich die allgemeine Vorstellung aus, dass ein scharfsinniges Herausmerken 
und Unterscheiden – vielleicht gerade auch in den kulinarischen Dingen – »nach 

32 | Vgl. Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 55.

33 | Vaerst, Gastrosophie, II, 225.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 327

dem Bewusstsein des Volkes, die eigentümliche Kunst des Philosophen« sei.34 Als 
philosophische Lebenskunst bildet sich folglich die gastrosophische Urteilskraft 
im geschmacksästhetischen Erkenntnisvermögen als individuell erworbene und 
kultivierte Form eines lebensklugen und wohlgemäßen Praxiswissens oder kurz: 
als Weisheit aus. Und nichts anderes scheint Sokrates zu verfolgen: Die Koch-
kunst und den Sinn für Wohlgeschmack zu einer philosophischen Kunst und 
Wissenschaft zu erheben, sprich: die kulinarische Tätigkeit als eine konstitutive 
Praxisform eines guten Lebens zu kultivieren und als eine ebenso geschmacks-
sinnliche wie rational sinnvolle Weisheit zu würdigen. Trotzdem bleibt Sokrates, 
»dieser Typ«35, gerade wegen seiner Lust an gastrosophisch gutem Essen und 
vollmundigen Gaumenfreuden ein Mann des Volkes. Dessen tägliche Praxis und 
eigentümliche Kunst des ›philosophischen Lebens‹, die nur wenig mit der asketi-
schen Moral seiner Kollegen zu tun hat, berührt mit der größten Selbstverständ-
lichkeit »die Kochkunst ohne Scham und Furcht, wie jeden anderen Gegenstand, 
der mehr oder minder auf das Wohlsein der Menschen einwirkt.«36 Rückblickend 
stellt sich daher die pauschale Abwertung der Kochkunst, die Platon in die Welt 
setzt, in einen geradezu bornierten Gegensatz zum kulinarischen Wissensstand 
und zum Alltagsleben der griechischen Esskultur, einschließlich der seines gro-
ßen Vorgängers Sokrates.

Gastrosophische Vernünf tigkeit einer  
diätmor alischen Unvernunf t

Im augenfälligen Kontrast zu dem asketischen Vernunftideal einer mäßigen Kü-
che, wie es Platon und Aristoteles lehren, verkörpert der beleibte Sokrates ein radi-
kal anderes Verständnis von praktischer Vernunft und gutem Leben. Er hält in kei-
ner Hinsicht Maß: Sokrates verhält sich in den Dingen des sinnlichen Genusses 
maßlos, unmäßig und gelegentlich sogar exzessiv. Wie wir unter anderem aus der 
platonischen und xenophontischen Darstellung der sokratischen Gastmahlpraxis 
wissen, distanziert er sich keineswegs von den bacchantischen Gewohnheiten sei-
ner Zeitgenossen. Er spricht dem Wein zu und verträgt davon problemlos größere 
Mengen, obwohl die Ernährungs- und Humoraltheorie seiner Zeit besonders un-
gemischter und im Übermaß getrunkener Wein als berüchtigtes Mittel gilt, die 

34 | Nietzsche, Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen I, 816.

35 | Zum ›Typischen‹ der sokratischen Lebenspraxis erläutert Gernot Böhme: »Er war ein Typ, 

aber doch nicht ein Original. Er machte sich zum Typ. Was dieser Mensch ist, ist er absicht-

lich, seine Erscheinungsform ist ein Produkt lebenslanger Stilisierungsarbeit. Sokrates, das 

Individuum, der schlechthin singuläre Mensch, verschwindet hinter dem Typ Sokrates. Die-

ses einzigartige Sein wird mit ihn zum Allgemeinen: auch andere können hinfort so sein wie 

Sokrates.« Vgl. Böhme, Der Typ Sokrates, 25.

36 | Rumohr, Geist der Kochkunst, 27.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens328

Harmonie der Säfte und Körperkräfte zu zerrütten. Offenbar gehört Sokrates, wie 
Kant, zu jenen Philosophen, die sich die berauschende Wirkung von alkoholhalti-
gen Genussmitteln für ihre geistige Arbeit zu nutzen wissen. 

»Ja, das Trinken ist mir auch recht, ihr Freunde,« erklärt Sokrates der Tafel-
runde, »weil in der Tat der Wein, wenn er die Seele netzt, alle Kümmernisse, wie 
Mandragora die Menschen, einwiegt und alle Herzlichkeit, wie Öl die Flamme, 
weckt.«37 Wie Sokrates gelegentlich über den Durst säuft und sich durch sein 
großes »Trinkvermögen« auszeichnet38, so sind auch seine Ernährungsgewohn-
heiten in rein diätetischer Hinsicht zweifelsohne immer wieder unvernünftig; 
auch sind sie in tierethischer Hinsicht moralisch unkorrekt. Jedenfalls steht seine 
Leidenschaft für Fleischspeisen im deutlichen Selbstwiderspruch zu seinem an-
sonsten konsequenten Gerechtigkeitsdenken. Entsprechend rügt der hellenisti-
sche Pythagoreer Porphyrios dieses Kennzeichen der sokratischen Gastrosophie. 
»Wer aber die Gerechtigkeit auf den Menschen beschränkt, der wird in seiner Be-
schränktheit leicht ungerecht werden, [weshalb] die pythagoreische Zukost doch 
angenehmer ist als die sokratische.«39 

Anders als Sokrates, für den nicht nur der Hunger die beste, sondern auch 
das Fleisch die schmackhafteste Zukost ist, meint der konsequente, aber in die-
sem Punkt eben auch rigorose Moralist Porphyrios: »Niemanden Unrecht tun, 
der Gerechtigkeit aber sich freuen, das sei die beste Zukost! Denn das Vermeiden 
des Tieressens ist das Vermeiden der Ungerechtigkeit in der Ernährung.« (Ebd.) 
Sokrates lässt sich – wider besseres Wissen – die Wurst und den saftigen Braten 
schmecken. Bei aller derber Kritik wird Nietzsche diesem Sokratismus bereitwil-
lig folgen (siehe II.5). Daher nimmt Sokrates auch keinen Abstand vom Brauch-
tum des Tieropfers, wie sein letzter Wunsch vor seinem Schierlingstrunk, man 
möge dem Asklepios einen Hahn zum Opfer bringen40, erkennen lässt. Freilich 
ist davon auszugehen, dass sein Fleischkonsum wegen seiner allgemeinen Be-
scheidenheit und seiner bewussten Ernährung sich auf ein gelegentliches Ver-
gnügen beschränkte. Auch die Tatsache, dass er trotz seiner körperlichen Fitness 
und seiner zu Extremleistungen neigenden sportlichen Aktivitäten keine hagere, 
dem antiken Schlankheitsideal entsprechende Erscheinung ist, sondern durch-
aus eine gewisse durchtrainierte Wohlbeleibtheit zur Schau stellt, spricht für 
seine ausgeprägte und kultivierte Esslust. Allerdings schließt diese gelegentliche 
Unmäßigkeit gerade nicht aus – wie es das diätmoralische Denken glaubt –, dass 
eine solche gastrosophische Lebenspraxis sehr wohl eine gesundheitliche Maxi-
me umfasst. Nicht zuletzt auch durch diese ›gastrosophische Diätetik‹, derge-
mäß er die ursprüngliche hippokratische Diätologie praktiziert (und antizipiert), 
lebt Sokrates beispielhaft. Sein Freund und Biograph Xenophon führt in dessen 

37 | Xenophon, Das Gastmahl, 19.

38 | Platon, Symposion 176c.

39 | Porphyrios, Von der Enthaltsamkeit beseelter Wesen, 161.

40 | Platon, Phaidon 118a.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 329

ethisch-pädagogischen Dialog Kyroupaideia die gesundheitliche Bedeutung der 
eigenen Ernährungsweise mit größter Selbstverständlichkeit an. Was bereits, wie 
wir im nächsten Kapitel sehen werden, auf eine allgemeine Bekanntheit der neu-
en Gesundheitslehre des Hippokrates rückschließen lässt. Der Medizinhistoriker 
Bergdolt bemerkt dazu, dies zeige, dass eine philosophisch fundierte díaita (im 
Sinne einer Lehre der guten Ernährungsweise) offenbar »zur Zeit Xenophons – 
vielleicht bereits unter hippokratischem Einfluss – längst Allgemeingut war.«41

Jedenfalls beinhaltet Sokrates’ Ethik des guten Lebens ausdrücklich die »Sor-
ge um die eigene Gesundheit«42, die sein etwas jüngerer Zeitgenosse Hippokrates 
zur Grundlage einer umfassenden Gesundheitsphilosophie machen wird. Die-
se Sorge stützt sich allenthalben auf das medizinische und ernährungswissen-
schaftliche Wissen, welches der Einzelne sich zwecks der Kenntnis des diätetisch 
Richtigen anzueignen hat. Für diese Heilkunde, die eine gastrosophische Sok-
ratik statt eine platonische Diätmoral erkennen lässt, ist die Bereitschaft erfor-
derlich, »von Sachkundigen so viel wie möglich zu lernen«. (Ebd.) Freilich ist 
ein, über allgemeine Gesundheitsregeln hinausgehendes, auf das je individuelle 
Wohlergehen bezogenes Wissen nur (worauf, wie wir sahen, Kant zurecht be-
harrte) aus der diätetischen Selbsterkenntnis der eigenen Ernährungsgewohn-
heiten bzw. Lebensumstände sowie der singulären Eigenheiten des persönlichen 
Wohlbefindens zu gewinnen. Insofern gilt die sokratische Maxime ›Erkenne dich 
selbst!‹ im besondere Maße für das gastrosophische Selbst. »Auch soll«, so lehrt 
Sokrates, »ein jeder an sich selbst das ganze Leben hindurch beobachten, welche 
Speise, welches Getränk und welche Übung ihm gut bekommen und wie er bei 
entsprechender Lebensweise möglichst gesund bleiben könne.« (Ebd., IV 7,9) 

Diese diätetische Sorge um die eigene Gesundheit und um eine gesunde Ernäh-
rung ist – zusätzlich zu kulinarisch Gutem – ein konstitutiver Bestandteil der 
gastrosophischen Lebenskunst als einer Ethik, die auch das physische Wohl (gr. 
díaita) umfasst. Damit ist in der sokratischen Gastrosophie von vorne herein jener 
Streitpunkt gelöst oder gegenstandslos, welchen den Philosophen Kant unnötig, 
wie sich herausstellte, gegen den Mediziner Hufeland aufbrachte. Folgt man So-
krates, ist eine auf das eigene körperliche (oder physische) Wohlergehen bedachte 
Alltagspraxis mit dem dafür notwendigen Wissen des ethisch Guten sowie des 
für einen selbst weniger Guten verbunden. Auf diesen Zusammenhang kommt 
Michel Foucault in seiner Studie zur antiken Diätetik zu sprechen. »Die gute Pra-
xis des Körpers muss«, resümiert Foucault, »um zur Lebenskunst zu werden, in 
einer selbstreflektierten, selbstbewussten Form ausgeübt werden, eine tägliche 
Arbeit oder Aktivität, die das Selbst an sich zu vollziehen hat; dadurch wird es eine 
Autonomie erlangen können und mit weiser Klugheit wählen können, was gut 

41 | Bergdolt, Leib und Seele, 30.

42 | Xenophon, Memorabilien IV 7,10.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens330

und schlecht ist.«43 Xenophon fügt diesem Passus die Wendung hinzu, dass auch 
in dieser alltäglichen Selbsterkenntnis des gesundheitlichen Wohls »die mensch-
liche Weisheit« beruhe. So wenig jedoch wie Sokrates der Idee einer praktischen 
Vernunft anhängt, die kategorisch jede Unmäßigkeit moralisch verurteilt, ebenso 
wenig reduziert sein gastrosophisches Selbstverständnis die Weisheit des Essens 
auf die Praxis einer gesunden Diät. 

Auch sonst, nicht nur in seinem gelegentlich (rein gesundheitlich betrach-
tet) durchaus unvernünftigen Genussverhalten, zeigt sich Sokrates gegenüber 
den vorherrschenden körperlichen Schönheitsnormen und gesellschaftlichen 
Werten unkonform. Der ordnungsliebende und gut betuchte Bürger Aristoteles 
moniert in seinen moralischen Schriften die, gelinde gesagt, schlichte Kleidung 
des Sokrates. Mit diesen Abweichungen von den gesellschaftlichen Normen und 
botmäßigen Äußerlichkeiten hängt Sokrates’ Auffassung zusammen, dass einige 
Menschen »bei ihrer hübschen Leibesgestalt ganz häßlichen Seelen« hätten, und 
umgekehrt einer gut und schön sein könne, auch wenn die Gestalt seines Leibes 
nicht eben augenscheinlich schön sei.44 Ein weiteres, mit seinem körperlichen 
Aussehen paradox verbundenes und sogar dem eigenen Verständnis nach unver-
nünftiges (weil wenig selbstbeherrschtes) Verhalten zeigt sich in seinen sexuel-
len Interessen: Ob Frauen- oder Männergeschichten, Sokrates guckt den jungen 
– äußerlichen – Schönheiten, wie Charmides oder Alkibiades, gerne »unter das 
Gewand«.45 Neben seiner Frau soll er, wie Diogenes Laertius zu berichten weiß, 
mindestens eine Geliebte gehabt haben. Seine lasziven Ansichten sind selbstre-
dend; so vertritt er die von Platons rationalistischen Anthropologie denkbar ferne 
Auffassung, der eigentliche Unterschied der Menschen von den Tieren bestün-
de insbesondere darin, dass den Tieren Liebesfreuden auf bestimmte Zeiten des 
Jahres beschränkt, »uns diese jedoch ununterbrochen bis zum Alter gewährt« 
seien.46 Sokrates lässt es auch in anderen Dingen am üblichen rechten Maß feh-
len. Denn gemessen an den allgemeinen Vorstellungen und Normalitäten ist er 
zweifelsohne faul und ökonomisch nachlässig: Er arbeitet so wenig wie möglich, 
Hauptsache es bleibt genug Zeit, um sein philosophisches Leben zu führen. 

Trotz dieser unüblichen Beschäftigung – oder gerade wegen ihr – behauptet 
Sokrates ernsthaft, sich vielleicht als einziger darauf zu verstehen, richtig gut zu 
leben, weil für ihn bei der alltagspraxischen Verwirklichung einer ethischen Exis-

43 | Foucault macht deutlich, dass das aufklärerische Motiv, sich sein eigener Arzt zu sein 

(als einer Aufgabe in der alltäglichen Praxis einer gastrosophischen Mündigkeit) sokrati-

schen und nicht etwa kantischen Ursprungs ist. »Wer derar t auf sich selbst achtet, für den 

ist es eine schwere Aufgabe, so sagt Sokrates zu seinen Freunden, einen Arzt für sich zu 

finden, der das für seine Gesundheit Zuträgliche besser zu beurteilen wisse als er selbst.« 

Vgl. Foucault, Gebrauch der Lüste, 140.

44 | Xenophon, Ökonomikos VI 16; VII 2.

45 | Platon, Charmides 155d.

46 | Xenophon, Memorabilien, I 4,12.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 331

tenz nicht gelegentliche Eskapaden oder exzessive Situationen maßgeblich sind. 
Maßgeblich und formgebend sind vielmehr die, aufs Ganze gerechnet, überwie-
gende Häufigkeit sowie die alltäglich kultivierte Gewohnheit (gr. ethos) der rich-
tigen Lebenspraxen. 

Hier zeigt sich die eigentümlich komplizierte Art der sokratischen Ethik: Er 
praktiziert eine bestimmte Weise, zu leben, deren Bewahrheitung nicht in allen 
Situationen und deren Universalität nicht in jeder Handlung auf dem Spiel steht. 
Gelegentlich und vorübergehend unvernünftig zu sein, verträgt sich mit einer 
ansonsten tagtäglich in praxi gelebten Vernunft, deren partielle Unwirksamkeit 
nicht ihre ganze Form widerlegt. Tatsächlich gibt sich die von Sokrates verkörper-
te Weisheit darin zu erkennen, wie wenig es ihrem Ethos um einen moralischen 
Rigorismus bzw. einen mikrologischen Moralismus geht und wie viel mehr es 
ihr um eine, in manchem vielleicht aporetische, doch im habitualisierten Ganzen 
konsequente Lebenskunst zu tun ist. Kein Wunder, dass die nicht leicht fassbare 
und ungewöhnliche Existenzweise dieses Typs schnell Missverständnis erregt, 
ihr soziales Umfeld beunruhigt – und ärgert. Die Form der sokratischen Existenz 
wirkt nicht zuletzt auch deshalb provokant, weil sie, trotz ihrer radikalen Anders-
heit und ihrer formalen Richtigkeit, in einigem eine augenscheinliche Ähnlich-
keit zu der vorherrschenden Lebensweise der Meisten behält. Wenn Sokrates sagt, 
»dass die Menschen sonst leben um zu essen, er hingegen esse um zu leben«, 
wie Diogenes berichtet, dann geht es ihm mit dieser Kritik an der vorherrschen-
den Gefräßigkeit und der geschmacklosen Völlerei seiner Mitbürger nicht dar-
um, eine moralphilosophische Antinomie zu konstruieren, die dem »viehischen 
Leben der körperlichen Genüsse« (Aristoteles) das »reine Glück eines geistigen 
Lebens« (Aristoteles) kategorisch gegenüberstellt, wozu »nur die wenigen« (Pla-
ton) fähig sind.

Im Unterschied zu der logozentrischen Anthropologie seiner Nachfolger ver-
tritt Sokrates keinen Zwei-Welten-Glauben und nicht den philosophiegeschicht-
lich dominant gewordenen Idealismus, dass das wahre Menschsein ausschließ-
lich in der Erfüllung eines theoretischen Genusslebens zu suchen sei. In seiner 
unbefangenen Bejahung sinnlicher Vernunft und der Weisheit eines Essens mit 
Leib und Seele zeigt sich Sokrates als ein Mensch des Volkes – als ein Zeitgenosse 
jener populären Genusskultur, welche in gutem Essen (worin auch immer dies 
auch bestehen mag) eine allgemeine Gestalt erfüllten Wohllebens und mensch-
lichen Selbstgenusses zu schätzen weiß. Dennoch wahrt seine scharfe Kritik an 
der ungastrosophischen Ernährungsweise der Meisten eine grundsätzliche Dis-
tanz zum vulgären Hedonismus gesellschaftlicher Völlerei und Sauferei. Daher 
plädiert gerade der angeblich unmäßige Sokrates (im Gegensatz zum angeblich 
trockenen Kant) für ein vernünftiges, maßvolles Trinkverhalten im Alltag: »Ich 
glaube, dass es dem menschlichen Leib ähnlich geht wie den Gewächsen der Erde. 
Die können sich auch nicht aufrichten, wenn der Gott sie zu reichlich tränkt, 
und kein Hauch kann sie durchblasen; trinken sie aber, soviel ihnen wohltut, so 
wachsen sie schön aufrecht und tragen Blüten und reifen ihre Frucht. So auch 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens332

wir: schenken wir uns das Getränk zu reichlich ein, so liegen uns Leib und Seele 
bald am Boden, und wir können kaum mehr frei atmen, geschweige denn reden; 
so uns aber die Knaben aus kleinen Kelchen häufig beträufeln, so wird uns der 
Wein, statt gewaltsam zum Rausch, verführerisch zu Spiel und Scherz geleiten.«47 

Auch Sokrates’ anscheinend unmännliche Würdigung der kulinarischen Pra-
xis als einer philosophischen Lebenskunst macht ihn letztlich zu einem Außen-
seiter, der von den vorherrschenden geschlechterspezifischen Normalitäten ab-
weicht und die gesellschaftliche Konstruiertheit männlicher oder weiblicher 
Tätigkeiten und Identitäten einräumt. Er räumt nicht nur ein, dass Frauen die 
vermeintlich männliche Schwertkunst ebenso gut beherrschen können wie Män-
ner; auch bekümmert es ihn nicht, woran sich Xenophon erinnert, darüber aus-
gelacht zu werden, dass er gerne tanze, obwohl dies angeblich etwas Weibliches 
sei.48 Der Herausgeber von Xenophons Gastmahl kommentiert hier: »Wir dürfen 
den tanzenden Sokrates für historisch nehmen.« – Mit ähnlicher Berechtigung 
können wir den kochenden Sokrates wenigstens vermuten. 

Gendertrouble im Hause Sokr ates’ und X anthippes

Die diätmoralisch geprägte Überlieferung schweigt darüber, ob Sokrates selbst 
gekocht hat und wie weit diesbezüglich seine eigenen Praxiserfahrungen gehen. 
Freilich scheint der Sachverhalt, dass er ausgerechnet über die Zubereitung von 
einfachem Hirsebrei fachsimpelt, jedoch nicht über die technisch anspruchsvol-
le Kunst etwa des Brotmachens philosophiert49, auf keine große Gourmandise 
hinzuweisen. Vermutlich ist der Sokrates-Biograph Platon für diese Ungereimt-
heit verantwortlich, dessen ausdrückliche Verachtung der Kochkunst und dessen 
programmatische Unkenntnis in Sachen kulinarischen Selbsttätigseins in dem 

47 | Xenophon, Das Gastmahl, 20; vgl. Platon, Symposion, 176d.

48 | Vgl. Xenophon, Das Gastmahl, 15ff.

49 | Es ist allgemein bekannt, dass zu den historisch herausragenden Errungenschaften 

der attischen Küche die Kunst des Backens zählt. Der Kochkunsthistoriker Revel erinnert 

an die antike Brotbackkultur: »Erst mit den Griechen hielt das Brot seinen Einzug in die 

Geschichte der Ernährung.« Und weiter: »Sie beherrschten völlig die Kunst des Mahlens, 

beziehungsweise des Ausmahlens, und konnten daher nach Belieben mehr oder weniger 

weißes Mehl für die verschiedensten Zwecke produzieren, vom groben Schwarzbrot bis zum 

feinsten Konditoreigebäck. Sie führten den großen Backofen ein und verbesserten ihn der-

ar t, dass unser heutiger im Wesentlichen jenem Ofen gleicht, der in der Antike etwa seit 

dem 6. Jahrhundert benutzt wurde. Und vor allem kamen die Griechen schließlich darauf, 

dem Brot allerlei Kräuter und wohlriechende Gewürze sowie ein große Auswahl von Ölen 

und Früchten beizumischen.« (Revel, Erlesene Mahlzeiten, 58) Der Autor eines griechi-

schen Kochbuchs erwähnt 73 verschiedene Brotsorten. Vgl. Goody, Cooking, Cuisine and 

Class, 103.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 333

patriarchalen Selbstverständnis mündet, über solche Dinge (einer Gastrosophie) 
zu schweigen. Allerdings verdankt die Überlieferung dem Xenophon eine ein-
schlägige Darstellung, welche die Vermutung zu bestätigen scheint, dass Sok-
rates selbst nicht am Herd stand. Es ist bekannt, dass Xanthippes Ärger über 
ihren Mann durchaus mit der Vernachlässigung seiner Haushaltspflichten auf 
Kosten seiner buchstäblich brotlosen Kunst und seiner scheinbar nutzlosen Öf-
fentlichkeitsarbeit zu tun hat. Daraus lässt sich rückschließen, dass Sokrates die 
alltägliche Haus- und Herdarbeit, also das Ökonomische, ganz seiner Frau alleine 
überlässt. Jedenfalls ist einer der häufigen Anlässe zu den berühmt-berüchtig-
ten Meinungsverschiedenheiten des Paares50 tatsächlich der Streit über diese ge-
schlechterspezifische Arbeitsteilung. Vielleicht hat der Umstand, dass Sokrates 
die Geschlechterverhältnisse explizit problematisiert, mit dieser patriarchalen 
Kultur zu tun, deren üblichen Lebensgewohnheiten er bei dieser Angelegenheit 
ausnahmsweise unkritisch folgt. Leider liefert die (immer noch spärliche) Lite-
ratur zu dieser Problematik der antiken Philosophie und ihrer soziokulturellen 
Bedingungen keine weiteren Auskünfte.51 

Immerhin: In Xenophons Ökonomikos – wörtlich übersetzt Der Hausmann – 
berühren Sokrates und sein Gegenüber Critobulus die Frage der Umgangsformen 
der Ehepaare und deren Aufgaben für die gemeinsame Haushaltsführung. Indes-
sen fällt diese interessante Diskussion sehr kurz aus, weil Sokrates dergleichen 
»hier nicht untersuchen will«, wie er nach einigen und sehr allgemein gehalte-
nen Ausführungen einräumt. Er rechtfertigt Critobulus die eigene defensive Hal-
tung mit dem zweischneidigen Hinweis, dass es diesbezüglich am sinnvollsten 
sei, eine befreundete Frau aufzusuchen, namentlich Aspasiam, weil »die dich von 
diesem allem weit besser unterrichten wird.«52 Insgesamt scheint Sokrates in der 
Diskussion um die Geschlechterrollen im Kontext der Haushaltsaufgaben eine ge-
wisse Zurückhaltung zu zeigen. In den spärlichen Ausführungen, zu denen es 
dann doch noch kommt, präsentiert er ausdrücklich nicht seine eigene Meinung – 
vielleicht im Bewusstsein seiner Lage als männlicher Vollbürger der griechischen 
Gesellschaft. So referiert er in der Unterredung mit Critobulus nur indirekt im 
Umweg über den Standpunkt eines Fremden den Inhalt des ebenso problemati-
schen wie repräsentativen Gesprächs, das er mit Ischomachus zu diesem Thema 
geführt hat. Trotz dieser bewussten Distanznahme macht Sokrates gleichzeitig 
unmissverständlich deutlich, dass es sich bei der Geschlechterproblematik für 
ihn um das Thema der kulturellen Auseinandersetzung und um entscheidende 
soziale Kämpfe handelt, »denn ich werde dies mit größerer Lust von dir anhören, 
als wenn du von dem besten Zweikampf, oder dem schönsten Reiterturnier eine 

50 | Beispielsweise: »Zu Xanthippe, die ihn mal beschimpfte, und dann noch mit Wasser 

übergoß, bemerkte er: ›Hab ich nicht immer gesagt, dass Xanthippe, wenn sie donnert, auch 

Regen bringt?‹« Vgl. Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen II, 36f.

51 | Vgl. Straube, Die Quellen der Philosophie sind weiblich.

52 | Xenophon, Ökonomikos, VI 14.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens334

Erzählungen machen wollest«. (Ebd., VI 9) Wie sich herausstellt, vertritt der be-
sagte Ischomachus eine traditionell patriarchale Auffassung. Ischomachus erzählt 
den klassischen Mythos von einer gottgewollten Ergänzung des Mannes durch die 
(Haus-)Frau, von einer aus der vermeintlich natürlichen Ordnung vorgegebenen 
Arbeitsteilung und Rollenzuweisung: »Gott hat, wie mich dünkt, die Frauen selbst 
nach ihrer Natur so geschaffen, dass sie verrichten müssen, was im Hause zu tun 
und zu besorgen ist; die Männer aber zu der Arbeit und Besorgung der Geschäfte 
außer dem Hause. Denn der Männer Leib und Seele hat Gott so geschaffen, dass 
sie Kälte, Hitze, Reisen und Kriegsdienste besser aushalten können, wodurch er 
ihnen die auswärtigen Dinge anwies. Indem er aber den Frauen nicht Körper von 
so harter Natur gegeben, solches auszustehen, so (sagte er) scheine es ihm, habe 
Gott dadurch die Verrichtungen innerhalb des Haushalts denselbigen anbefoh-
len.« (Ebd., VII 22, 23) 

Aus dieser natürlichen Ordnung der Geschlechter ergeben sich ein für alle 
Male männliche und weibliche Aufgaben und Identitäten. In der traditionellen, 
agrarisch geprägten Gesellschaft übernehmen sollen die Männer alle Tätigkei-
ten, die unter freiem Himmel geschehen. »Denn das Bepflügen der Äcker, das 
Säen und Pflanzen, und das Vieh zu weiden sind solche Dinge, die unter freiem 
Himmel geschehen.« (Ebd.) Für die Frauen sieht Xenophons Schilderung neben 
der Aufgabe einer fürsorglichen Verwaltung des vom Mann Erwirtschafteten die 
Pflicht der Kinderpflege, der Küchenarbeit und aller sonstigen Haushaltstätigkei-
ten vor: »Wenn nun solches in das Haus gebracht wird, so ist jemand nötig, der es 
in Acht nimmt, und der die Arbeit verrichtet, die unterm Dache geschehen muß. 
Dahin gehören die Auferziehung der jungen Kinder und die Zubereitung der 
Speisen, welche vom Felde kommen, nicht weniger die Verfertigung der Kleider 
aus Wolle.« (Ebd., VII 21) Nicht ohne Grund schweigt sich Sokrates über solcherlei 
Ausführungen aus, denn selbstverständlich spiegeln sich darin seine eigene Situ-
ation und sein patriarchales Verhältnis zu Xanthippe wider. Ihn scheint vielmehr 
zu interessieren, wie gegen diesen unverblümten Herrschaftsdiskurs – freilich 
innerhalb des auch von ihm nicht weiter hinterfragten traditionellen Geschlech-
terverhältnisses – eine größere Gleichheit der Geschlechter denkbar ist. Dazu 
greift Sokrates einen Gedanken auf, der die Herrschaftsfrage unter den Ehepart-
ner entnaturalisiert und von einem Kampf um Anerkennung abhängig macht. 
Entsprechend der sokratischen Anerkennungstheorie entscheidet das Ansehen 
und die Achtung der Beteiligten darüber, »welcher unter ihnen der beste ist, der 
Mann oder die Frau, solcher auch von diesem am meisten genösse«. (VII 27) So 
gesehen, ist nicht nur eine Gleichheit der Geschlechter (in ihrer jeweiligen Posi-
tion) möglich; darüber hinaus kann sich das eheliche Herrschaftsverhältnis auch 
umkehren, so dass »sie gar besser werden könnte als er«, mit der bemerkenswer-
ten Konsequenz, dass dann »er ihr selbst gerne werden dienen wollen«. (VII 42) 

Bei diesem offenen Kampf geht es um eine ethisch relevante Anerkennung, 
nämlich um die des individuellen Besserseins in einer bestimmten Tätigkeit des 
guten Lebens (hier: in der arete des häuslichen Wohlseins). Die Machtdynamik 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 335

dieser Anerkennung, die jenseits der naturalistischen Geschlechterhierarchie 
darüber entscheidet, wie das gute Zusammenleben und die alltägliche Haus-
haltsarbeit – insbesondere das gute Kochen – am besten gelingt, scheint Sokrates 
offenbar zu beschäftigen. Ohne darüber persönlich zu werden, meint er, dass die-
ses Gelingen ja offensichtlich alles andere als selbstverständlich sei. »Ich kann dir 
auch einige zeigen, welche Frauen geheiratet haben, und mit ihnen so leben, dass 
sie dieselbigen zu Mitgehilfinnen haben, ihr Hauswesen zu verbessern; andere 
hingegen so, dass sie von ihren Frauen großen Schaden leiden.« (III 10) Die in 
dieser Formulierung durchklingende Spitze, dass die Ursache eines missglück-
ten Zusammenlebens vor allem bei der Ehefrau zu suchen sei, verstärkt Sokrates 
noch, wenn er sagt: »Ich halte dafür, dass eine gute Frau, die ja Teil am häuslichen 
Wohlsein nimmt, ebenso viel beizutragen hat zum gemeinsamen Besten, als der 
Mann. Denn durch die Männer werden meistenteils die Güter in das Haus ge-
bracht, und durch die Frauenhände werden sie wieder ausgegeben. Wenn nun 
beides auf die rechte Weise geschieht, wird der Zustand des Haushalts verbessert; 
geschieht es aber nicht, wie es sein soll, so muß alles schlecht werden.« (III 15) 

Allerdings belässt es Sokrates nicht bei dieser einseitigen und selbstgerechten 
Schuldzuweisung zu Lasten der (mithin seiner) Ehefrau. Selbstkritisch räumt er 
auch Fehler und Versäumnisse seitens des Ehemanns ein. Eindringlich verlangt 
er von seinem Freund, sich selbst gegenüber ehrlich zu sein und das eigene und 
ungenügende Beziehungsverhalten philosophisch zu hinterfragen. Xenophon er-
innert sich weiter: »Aber, sagte Sokrates ferner, mein Critobule, du mußt mir die 
Wahrheit sagen, denn wir sind ja hier zusammen als gute Freunde: Hast du wohl 
jemand, dem du mehr von deinen ernsthaften Geschäften anvertraust, als deiner 
Frau? – Gewiß niemand, sprach er. – Ist aber wohl jemand, mit dem du dich we-
niger davon unterredest, als mit ihr? – Wo nicht gar keiner, gewiß sehr wenige.« 
(III 12) Vermutlich liegt im Falle des Sokrates der Grund für die allgemein be-
kannten und vielleicht bewusst öffentlich zur Schau gestellten Ehezwistigkeiten 
zwischen Xanthippe und ihm jedoch weniger darin, dass er – der nichts lieber tut, 
als (mit Anderen) zu reden – zu wenig mit seiner Frau spricht.53 Das missglückte 
gute Zusammenleben rührt eher daher, dass einerseits sie ihm verständlicherwei-

53 | Dazu erläuter t Sokrates: »Wer ein Meister im Reiten werden will, tut sich ja, soviel 

ich sehe, auch nicht die langsamsten Pferde zu, sondern wilde, und denkt, wenn er die 

bändige, werde er mit den andern leicht umgehn können. Und da ich mit Menschen um-

gehn und auskommen will, habe ich mir dieses Weib zugetan; denn das weiß ich, wenn ich 

sie aushalte, kann ich mich mit allen andern Menschen leicht ver tragen.« (Xenophon, Das 

Gastmahl, 15) Freilich ist bei dem gewählten Bild – mit dem durchaus problematischen 

Pferdevergleich spielt der Ironiker Sokrates darauf an, dass im Griechischen das Blondross 

Xanthippos heißt – gerade nicht der Aspekt einer einseitigen Zügelung (der Mann als Mei-

ster seiner untergebenen Frau) gemeint, sondern vielmehr die ungewohntere Vorstellung, 

dass Sokrates für das gute Gelingen (die Meisterschaft) eines Umgangs von Gleichberech-

tigten argumentier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens336

se vorwirft, mit seiner in jeder Hinsicht brotlosen Kunst (der Philosophie) nichts 
zum Besten des gemeinsamen Haushalts beizutragen. Während er andererseits 
für die unermüdlichen Energie, die er für das Philosophsein aufbringt – eine ge-
meinhin, von Kallikles beispielsweise, als unmännlich abgetane und belächelte 
Tätigkeit – ihr Verständnis erhofft. Er wünscht sich diese Anerkennung vielleicht 
umso mehr, als er diese Möglichkeit – die einzige ihm, als Mann unter dem ge-
sellschaftlichen Zwang der traditionellen Geschlechterverhältnisse, freistehende 
Möglichkeit – unter anderem dazu nutzt, um für die gleiche Anerkennung jener 
gesellschaftlich degradierten Tätigkeiten öffentlich zu kämpfen, die gemeinhin – 
wie die Küchenarbeit – ausschließlich als Frauenarbeit gelten.54 Und soviel haben 
die vorangegangenen Rekonstruktionen gezeigt: Auch der Küchenarbeit und der 
kulinarischen Selbsttätigkeit verleiht die sokratische Gastrosophie zumindest theo-
retisch den Rang einer philosophischen (d.h. einer im Prinzip jedem bzw. jeder 
möglichen), allgemeinmenschlichen Lebenskunst. Sokrates scheint allerdings in 
diesem Emanzipationsprozess auf der Hälfte der Strecke stehen geblieben zu sein; 
denn in der Praxis hat er sich selbst wohl selten an den Küchenherd gestellt. 

Insofern könnte Xanthippes Vorwurf gegenüber ihrem Ehemann – gerade als wei-
ser Beweis ihrer Anerkennung seiner Philosophie – mit gutem Grund darin be-
standen haben, dass er seiner eigenen Ethik praktisch widerspricht, wenn er in 
deren alltäglichen Umsetzung beispielsweise im Bereich der kulinarischen Dinge 
nicht besser ist als die meisten anderen Männer. Trotzdem bleibt Sokrates zugute 
zu halten, dass er im entscheidenden Gegensatz zu Platon und Aristoteles die ali-
mentären Alltagsfragen durchaus ernst nimmt und zum Gegenstand eines unbe-
fangenen philosophischen Nachdenkens macht, welches immerhin die traditionel-
le Geschlechterverhältnisse kritisch hinterfragt. Dieses kritische Hinterfragen der 
gesellschaftlich vorherrschenden Gewohnheiten zeigt sich mitunter, wie deutlich 
wurde, in seinem kulinarischen Sachverstand und weisen Geschmacksurteil am 
Beispiel von brauchbarem Küchengerät nicht weniger als in seiner Begründung 
des allgemeinen Guten einer wissenschaftlich fundierten und kunstvollen Küche. 
Diese gastrosophische Weisheitssuche wird erst recht daran deutlich, dass Sokra-
tes das kulinarische Tätigsein als tugendhafte Praxis eines gastrosophischen Gut-
seins auch auf die damit verbundenen ökonomischen Aspekte bezieht.

54 | Auch in dieser Hinsicht wird Epikur mit seinem ›Garten‹, als einem Modell eines post-

traditionellen Zusammenlebens der Geschlechter, diesen (feministischen) Teil der sokra-

tischen Philosophie beerben und for tentwickeln. Verglichen mit Epikurs Sozialutopie der 

Gleichberechtigung wird anhand von Xenophons Darstellung allenthalben deutlich, dass 

Sokrates’ eigene Position die patriarchale Zuschreibung der Hausarbeit als Frauenarbeit 

nicht konsequent hinter fragt.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 337

Eink aufen in der Mark tstr asse

Mit vorgestrecktem Stock hindert Sokrates einen ihm entgegenkommenden Mit-
bürger in einer Marktstraße am gedankenlosen Weitergehen. Bei dieser (ersten) 
Begegnung fragt der Philosoph den Passanten namens Xenophon – seinen späte-
ren Schüler, Freund und Biographen, dessen verschriftlichten Erinnerungen wir 
so viel verdanken – »nach den Einkaufsorten für die jeweiligen Lebensmittel«.55 
Bei einer anderen Gelegenheit, einem Gespräch mit einem jungen Mann namens 
Hippokrates, welches Platons Dialog Protagoras schildert56, thematisiert Sokrates 
ebenfalls die alltäglichen Belange des Küchenzettels. Der Verlauf dieser Diskus-
sion macht klar, dass er den Einkauf von Essen für weit unbedenklicher hält als 
den Einkauf oder Erwerb von Wissen. »Denn Speisen und Getränke, die du vom 
Kaufmann oder Krämer eingehandelt hast, kannst du in anderen Gefäßen da-
vontragen, und ehe du sie essend oder trinkend in deinen Leib aufnimmst, sie 
zu Hause hinstellen und auch dann noch, einen Sachverständigen herbeirufend, 
beratschlagen, was davon du essen und trinken sollst und was nicht, und wie viel 
und wann; so dass es beim Einkauf nicht viel bedeutet mit der Gefahr. Kenntnisse 
aber kannst du nicht in einem anderen Gefäß davontragen, sondern hast du den 
Preis gezahlt, so mußt du sie in deine Seele selbst aufnehmend lernen und hast 
deinen Schaden oder Vorteil schon weg, wenn du gehst.« (Ebd.)57 Anders als in 

55 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen II, 48. 

56 | Vgl. Platon, Protagoras 314a.

57 | Freilich denkt Sokrates, der selbst nicht schreibt, nur an die Möglichkeit der mündli-

chen Rede und der gesprächsweisen Wissensvermittlung (bzw. Wissenseinverleibung und 

Wissensverinnerlichung). Dagegen richtet sich Platons Kritik an der Schrif t ausdrücklich 

gegen die Funktion der Sprache als Gefäß und Konserve. (Platon, Phaidros 275a-e; Sie-

benter Brief 341c-d) Einerseits kann zwar durch die Schrif t die Gefahr einer unmittelbaren 

Wirkung von Gedanken gebannt werden und darüber hinaus kann die Schrif t, gewisserma-

ßen als Konservierungsmittel, mitgeteiltes Wissen auch äußerlich gegen dessen Verfall 

schützen, indem sie es, wie Nahrungsmittel in Gefäßen und Dosen, in Büchern und Schrif-

ten haltbar macht und aufbewahrt. In diesem scheinbaren Vorteil der Schrif t gegenüber 

der Rede steckt andererseits aber, so Platon, eine weit größere Gefährdung, der solcherar t 

eingetütetes Wissen ausgesetzt ist – und zwar der Verlust oder die Verfälschung des wah-

ren Inhalts. Denn durch die Konservierung geht die anfängliche Frische und die erkennbare 

Herkunft ihrer Erzeugung, nämlich die Wahrheit ihres ursprünglichen Sinns (in der münd-

lichen und jederzeit bestreitbaren Mitteilung) verloren. An die Stelle des Genusses von 

frischen und reifen Erzeugnissen tritt die monotone Bequemlichkeit, sich jederzeit diese 

Fer tigkost zu Gemüte führen zu können und sich durch diese einsame Mahlzeit schnell zu 

sättigen. Die allgemeinen Folgen und Nebenwirkungen dieser Form des Konsums konser-

vier ter Kenntnisse sind bekannt: Vieles wird nicht verdaut oder gerät falsch in den Hals. 

Unreife Gedanken werden produzier t und Waren ohne Biss angeboten. Das Meiste bleibt 

ungelesen und verschwindet unprobier t auf dem Vorratsregal. Oder sie überschreiten, un-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens338

dem Gespräch mit Hippokrates, geht es Sokrates bei der Begegnung mit Xeno-
phon in der Marktstraße nicht um die – gemeinhin in ihrem schädlichen Poten-
tial für das geistige Wohl weit unterschätzten – Folgen und Nebenwirkungen des 
alltäglichen Wissens- und Informationskonsums, der mentalen Infektionsgefahr 
durch übles Gerede und schwer verdauliche Tugendlehren. Seine konfrontative 
Erkundigung, wo Xenophon einkaufen gehe, scheint sich primär auf die anderen 
Lebensmittel, die alltäglichen Nahrungsmittel, zu beziehen.58 Xenophon gibt auf 
Sokrates’ merkwürdige Frage anscheinend eine Antwort, die dazu führt, dass im 
weiteren Verlauf ihres Dialogs nicht weiter vom Einkaufsort die Rede ist. Was 
nicht heißt, dass Sokrates mit Xenophons Antwort zufrieden gewesen sein muss. 
Im Gegenteil, die Auskunft, die Xenophon seinem Gegenüber zu den eigenen 
Konsumgewohnheiten erteilt, bewegt Sokrates vielmehr zu einer Nachfrage, die 
er anschließend an Xenophon richtet. So bohrt er mit der für seine Person so typi-
schen Fragerei nach, »wo denn die Menschen gut leben könnten.«59 

Durch diese Wendung des Gesprächsverlaufs erfahren wir, dass Sokrates’ Fra-
gerei eine ethische Absicht verfolgt und darauf abzielt, das Einkaufsverhalten in 
Bezug auf das gute Leben (gr. euzên), und das heißt für Sokrates, in Bezug auf ein 
gutes, aufs menschliche Wohl bedachtes Konsumverhalten zu problematisieren. 
Darüber hinaus kommt der für eine Philosophie des guten Lebens fundamentale 
Sachverhalt zur Sprache, dass Sokrates dem Gut-leben-Können einen örtlichen 
Sinn verleiht und mit dem Ort eines guten Einkaufens verbindet. Demnach ist 
das Gute verortet – nämlich in bestimmten aufs menschliche Wohl bezogenen 
Praxen täglich tätig zu sein und auf diese Weise gut zu leben – und gutes Leben 
weder mit dem Leben als ganzem gleichbedeutend noch durch jede Handlung 
zu erreichen. Indem Sokrates das Einkaufen zu der potentiellen Praxis eines 
guten Lebens macht, erweitert er die alltagspraxische Reichweite einer gastro-
sophischen Ethik auf das Feld einer politischen Ökonomie der Kaufkraft. Erlaubt 
schließlich die Ratlosigkeit, welche Xenophon gegenüber der Frage zu bekunden 
scheint, wo denn die Menschen gut einkaufen, unmittelbare Rückschlüsse auf 
seine Ernährungs- und Lebensweisen? Dies ist offensichtlich nur dann der Fall, 
wenn das Besorgen der Lebensmittel nicht bloß die materiellen Grundlagen der 

bemerkt, ihr Ver fallsdatum und täuschen eine Haltbarkeit vor, die ihre Substanz nicht her-

gibt. Der römische Stoiker Epiktet veranschaulicht das Problem: »Heute kaufen Leute, die 

nicht den geringsten Bissen schlucken können, eine Abhandlung und schlingen sie in sich 

hinein. Sie erbrechen oder bekommen eine Verstopfung. Dann kommen die Koliken, die 

Katarrhe, die Fieber – sie hätten beizeiten an ihr Auffassungsvermögen denken sollen…« 

(Epiktet, Gespräche, II.1) Diese bedenkliche Erkenntnis der klassischen Seelendiätetik 

kommentier t Foucault mit den folgenden Worten: »Das Schlimme bei den Krankheiten der 

Seele ist, dass sie unbemerkt verlaufen oder dass man sie gar für Tugenden halten kann.« 

Vgl. Foucault, Die Sorge um sich, 80.

58 | Vgl. Klaus Bartels, Sokrates im Supermarkt.

59 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 48.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 339

eigentlich wichtigen Lebensinhalte bezweckt (wie es das diätmoralische Denken 
will), sondern wenn es selbst eine alltägliche Praxis, gut zu leben, konstituiert. 
Eben darin scheint Sokrates’ diskursive Verkettung von Einkaufspraktiken mit 
einer guten Lebensweise zu münden. Jedenfalls scheint Xenophons Reaktion auf 
die so unscheinbare wie verhängnisvolle Frage, wo er einkaufen geht, erkennen 
lassen, dass er wohl vorher wenig über die Ethik des Einkaufens nachgedacht hat-
te. Über den folgenreichen Abschluss der besagten Szene zwischen Sokrates und 
Xenophon berichtet Diogenes Laertius. »Dem nun Ratlosen habe Sokrates gesagt: 
›Folge mir und lerne!‹« (Ebd.) 

Und ebendieses tritt ein: Von diesem Moment an und im Eingeständnis der 
eigenen Ratlosigkeit gegenüber den Fragen eines guten Lebens folgt Xenophon 
dem Philosophen und wird sein lernbereiter Biograph, dessen Schriften wir die 
vermutlich treueste Wiedergabe der sokratischen Philosophie verdanken. Inso-
fern ist die scheinbar belanglose Szene in der Marktstraße – die philosophische 
Frage nach dem Einkaufsort – ein denkbar großes Ereignis nicht nur in der Kul-
turgeschichte des Abendlandes, sondern auch für die Gastrosophie. 

Herkunf t der Esswaren

Nach der Herkunft der Nahrung zu fragen! – Wer sich, wie Sokrates, für solche 
Dinge und derlei alltägliche Kleinigkeiten interessiert, legt eine nahezu utopi-
sche Haltung an den Tag.60 Je nach Geschlechterperspektive stellt der Philosoph 
entweder eine ganz lächerliche (›unmännliche‹) oder eine selbstverständliche 
(›weibliche‹) Frage. Denn wie das Essenmachen, so wird auch der Einkauf von 
Lebensmitteln in der patriarchalen Kultur des antiken Griechenlands als Sache 
der Hausfrau oder, sofern möglich, der Diener angesehen, »die vom Markte et-
was holen« (ebd., VIII 22) – wie Xenophon in seiner Sokrates-Erinnerung zur 
nachträglichen Selbstverteidigung nicht versäumt einzuflechten. Aber Sokrates 
meidet diesen Ort keineswegs. Im Gegenteil hält er sich die meiste Zeit auf den 
Marktplätzen auf, um – zu reden, gewiss. Vielleicht aber nicht nur, um zu reden 
und um Passanten in philosophische Gespräche über das gute Leben zu verwi-
ckeln. Vielleicht auch um an diesem Ort einzukaufen und dort brauchbare Dinge 
mitgehen zu lassen, wie er dies wohl andernorts zu tun pflegt.61 Jedenfalls be-
findet man sich mit der merkwürdigen Begegnung zwischen Sokrates und Xeno-
phon an derjenigen Stelle innerhalb der Geschichte der westlichen Philosophie, 

60 | Hier ist daran zu erinnern, dass der Philosoph wegen seiner utopischen, gegenüber 

der vorherrschenden Fraglosigkeit als deplatzier t angesehenen Fragerei von seinen Mit-

menschen als atopos bezeichnet wurde. »Sokrates, der Ortlose. Sokrates, der merkwür-

dige Mann, der Fremde, der Befremdliche, der Sonderling. Sokrates, der Auffällige, der 

Störenfried, der Asoziale.« Vgl. Böhme, Der Typ Sokrates, 19.

61 | Vgl. Dürrenmatt, Der Tod des Sokrates.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens340

wo zum ersten Mal – und zugleich für lange Zeit auch zum letzten Mal – die 
vermeintlich unwichtigen und nebensächlichen, angeblich ganz und gar unphi-
losophischen Angelegenheiten eines mündigen Konsums zur Sprache kommen. 
Die ethische Sorge um sich beinhaltet auch das bedächtige Besorgen von Lebens-
mitteln und die alltägliche Selbstversorgung mit guten Produkten vom Markt 
als praktischer Beweis der eigenen kulinarischen Weisheit sowie als allgemeine 
Voraussetzung einer gastrosophischen Esskultur. Worin sollte also der sachliche 
Zusammenhang zwischen dem guten Leben und dem Einkaufen bestehen? Was 
sind gute Lebensmittel? 

Bezüglich der ökonomischen Hintergründe des Lebensmitteleinkaufs im an-
tiken Griechenland ist daran erinnert, dass bereits zu dieser Zeit ein weitläufiger 
Gütertransport und ein vorläufiger Welthandel mit einem kulinarischen Globa-
lismus herrscht.62 Sokrates’ Wissbegierde und seine Bedenken bezüglich der Her-
kunft der angebotenen Lebensmittel ebenso wie ihres Einkaufsortes erscheint von 
daher keinesfalls abwegig und auch nicht (übergebührlich) an ihn herangetragen. 
Aus Platons Gesellschaftskritik sind uns sowohl das Ausmaß des unersättlichen 
Konsums (»der üppigen Polis, wie man sie jetzt hat«) als auch die größeren geo-
politischen Zusammenhänge des damaligen Handels bekannt. (Siehe I.1) Der 
zeitgenössische Geschichtsschreiber Thukydides hebt als Vorzug des athenischen 
Wohlstands hervor, dass die Erzeugnisse aller Länder eingeführt würden und sei-
nen Bewohnern den Genuss nicht nur der einheimischen, sondern auch fremder 
Güter und Geschmäcker ermöglichten. »Die Bevorzugung der an gewissen Orten 
in anerkannter Vorzüglichkeit erzeugten Eßwaren ist«, wie der Altertumsexper-
te Friedländer kommentiert, »zu allen Zeiten eine der notwendigen Folgen der 
Zunahme des Wohlstands und der Erweiterung der Handelsbeziehungen gewe-
sen.«63 Der bereits erwähnte Archestratos von Gela schreibt umfängliche Studien 
über Nahrungsmittel(qualität) und regionale Produkte des athenischen Reiches, 
welches er aus reinem Gourmet-Forschungsinteresse ausgiebig bereist hat.64 

Die überlieferten Fragmente bieten einen aufschlussreichen Blick auf den glo-
balisierten Einkaufszettel der Griechen. So werden beispielsweise alle Aalsorten 
zwar als Delikatessen gelobt, aber vorzuziehen seien die anerkanntermaßen bes-
ten, namentlich wie Archestratos weiß, »die Aale, die man in der Meerenge bei 
Reggio fängt. Auch jene, die man in dem Kopai-See fischt, haben einen guten Ruf, 
wie auch die aus Strymon [das heutige Struma]; sie sind von bester Qualität, übri-
gens sehr groß und wunderbar fett. […] In der Meerenge von Skylla, deren Wasser 

62 | Vgl. Hirschfelder, Europäische Esskultur, 58-76.

63 | Friedlaender, Sittengeschichte Rom, 625, dort auch der Hinweis auf Thukydides.

64 | Jean-Francois Revel erläuter t: »Der Sizilianer Archestratos war in Wirklichkeit weni-

ger ein Koch als ein reisender Gastronom, der seine Erlebnisse und Er fahrungen in einer 

Spruchdichtung niederlegte, einer Ar t Parodie der Sinnsprüche des Hesiod und anderer 

Autoren der gnomischen Dichtung. Mit Recht wurde Archestratos mit Brillat-Savarin vergli-

chen.« Vgl. Revel, Erlesene Mahlzeiten, 32.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 341

die Küste des waldbedeckten Italien netzen, kommt der berühmte Latos vor, der 
ein herrliches Essen gibt. Diesen Fisch findet man auch im Nil.« (Ebd., 33) Neben 
der erforderlichen Sachkunde beim Kauf von fremdländischen Spezialitäten rät 
Archestratos, den regionalen Küchen die Priorität zu geben, weil man vor Ort am 
besten in den vollen Genuss ihres Wohlgeschmacks komme. Dafür müsse man 
einen geübten Geschmackssinn der kulinarischen Geographie entwickeln. Eine 
solche Weisheit verbindet mit dem Ort Milet nicht nur den Namen des großen 
Vorsokratikers Thales, sondern auch die Herkunft göttlicher Speisefische: »Wenn 
du nach Milet kommst, kaufe dir eine Meeräsche aus der Lagune von Geson, zwi-
schen Priene und Milet, oder einen Seewolf, dieses Göttergeschenk. Denn dort 
sind diese Fische vorzüglich; sie verdanken ihre Qualität jener Gegend. Es gibt 
zahlreiche andere im weithin berühmten Kalydon [antike Hauptstadt Ätoliens am 
Golf von Patras], im ambrakischen Golf und im Teich von Bolbos, aber ihr Fett be-
sitzt weder ein angenehmen Duft noch den reizvollen Geschmack jener anderen, 
die meiner Ansicht nach ein Hochgenuß sind.« (Ebd.) Archestratos warnt aus-
drücklich vor Lebensmitteln von schlechter Qualität, deren Minderwertigkeit auf 
Herkunftsbetrug und Verfälschung zurück zu führen sei. »Mißtraue allen Äh-
renfischen, mit Ausnahme derer aus Athen, die in der Laichzeit gefangen werden 
und die von den Ioniern Schaum genannt werden. Sie müssen ganz frisch in der 
Bucht von Phaleron gefischt werden. An den Küsten von Rhodos gibt es ebenso 
gute, vorausgesetzt, dass sie wirklich von dort stammen.« Eine gebotene Vorsicht 
angesichts der üblichen Betrügerei und Wirtschaftskriminalität scheint gegen-
über den geradezu großindustriellen Produktionsbedingungen der antiken Öko-
nomie – immerhin erwähnt bereits Aristoteles künstliche Austernzucht – schon 
damals nicht unberechtigt gewesen zu sein. Darüber hinaus spricht Archestratos 
den leicht zu durchschauenden Schein von vermeintlich exotischen Delikatessen 
und bloß repräsentativer Feinkost an: »Chrisippos bemerkt, dass Ährenfische 
von den Athenern gering geschätzt werden, weil es deren so viele gibt, während 
man sie überall sonst sehr liebt. Es geht ihnen also ähnlich wie den Hühnern der 
Adria, die in Athen sehr hoch im Kurse stehen, obwohl weniger gut und kleiner 
als die Hühner des Landes, während die Bewohner jener Küste ihre Hühner aus 
Griechenland kommen lassen.« (Ebd.)

Während die Kelten und Germanen zu dieser Zeit in Nordeuropa vorrangig 
Wildbret und Bier genießen, hat sich die mediterrane Küche nicht zuletzt be-
günstigt durch den landwirtschaftlichen Getreide- und Rebbau sowie durch den 
intensiven Fischfang und einiger Viehzucht zu einer ausgeprägten Kunst und 
Wissenschaft entwickelt. Zusammenfassend kann mit den Worten des franzö-
sischen Ideengeschichtler Revel festgehalten werden: »Für die Küche der Antike 
ist es charakteristisch, dass man über den Ort, an dem man ein Tier fing, die Ge-
gend, in der ein Gemüse gezogen oder eine Frucht angebaut wurde, ebenso einge-
hend und weitschweifig gesprochen hat wie über die Garungsweise oder die Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens342

bereitung.«65 Dieser kulturelle Hintergrund lässt Sokrates’ gastrosophische Sorge 
gegenüber Herkunft und Qualität der eingekauften Lebensmittel als Zeugnis 
eines gut ausgebildeten Geschmackssinns erkennen. Da eine qualitätsbewusste 
und an regionalen Produkten orientierte Auswahl der Waren genauere Kennt-
nisse ihrer Herkunft und Herstellungsweise verlangt, nimmt der Philosoph es 
nicht leicht mit dem guten Einkauf. Weit entfernt davon, diese alltäglichen Dinge 
zu bagatellisieren und ihnen ihre erkenntnistheoretische Dignität abzusprechen, 
deutet sich bei Sokrates eine Ethik des weltweisen Verbrauchers an. 

Diese philosophische Würdigung der Warenkunde und der täglichen Weisheit 
einer klugen Lebensmittelwahl könnte, worauf das folgende Kapitel näher ein-
gehen wird, der alltagskulturelle Hintergrund für die detaillierte Nahrungsmit-
tellehre der hippokratischen Ernährungsmedizin sein. In einem Gespräch mit 
einem jungen und wenig später berühmten Mann namens Hippokrates vertritt 
Sokrates (sogar in der platonische Version) noch die Auffassung, dass man sich 
bei der Beurteilung, ob die angebotene Ware wohlbekömmlich oder unzuträglich 
ist, nicht gedankenlos auf die Verkäufer und Händler verlassen sollte, weil die-
se schlicht ökonomische Eigeninteressen verfolgten und ansonsten oft keinerlei 
Sachkenntnis hätten. »Diese verstehen selbst nicht«, so Sokrates, »was wohl von 
den Waren, welche sie führen, dem Körper nützlich oder schädlich ist, loben aber 
alles, wenn sie es feil haben«.66 Mit anderen Worten: Um Gutes einzukaufen, also 
um das für das leibliche Wohl Verträgliche so wie das kulinarisch Vollwertige 
und Wohlgefällige zu besorgen, muss man selbst wissen – indem man ein gastro-
sophisches Selbst ausbildet, das sich das sachlich notwendige Praxiswissen an-
eignet –, welche Güter in Frage kommen und welche besser nicht, wenn nur gute 
Lebensmittel auszuwählen sind. 

So wird anhand der vermeintlich unbedeutenden Frage des klugen Einkaufs 
von wohlverträglichen und geschmacklich qualitativ vollwertigen Lebensmitteln 
erneut das zentrale Merkmal der sokratischen Lebenspraxis deutlich: Gut zu le-
ben, macht die philosophische und mithin die gastrosophische Kenntnis des Gu-
ten erforderlich: Ohne ein weltkluges Wissen der richtigen Wahl ist die Tugend 
eines guten Lebensmittelkaufs nicht praktikabel. Nur der Warenkundige, der phi-
losophische Konsument vermag die Qualität, Herkunft und Güte der Produkte 
vernünftig zu beurteilen und auszuwählen. Im Zweifelsfall kann man außerdem, 
wie Sokrates mit Blick auf ernährungsmedizinische Konsultationen und Verbrau-
cherschutzfragen bemerkt, jederzeit auch »einen Sachverständigen herbeirufend 
beratschlagen, was davon du essen und trinken sollst und was nicht, und wie viel 
und wann«. (Ebd.) Aber die Beurteilung, ob dieses oder jenes Produkt gut oder 
schlecht ist, was hier und jetzt für mich unbedenklich oder schädlich ist, kann 
mir niemand abnehmen. Vielmehr muss sich jeder gegenüber dem Guten wie 
Schlechten, Wohlverträglichen oder Schädlichen verhalten. Diejenigen jedoch, 

65 | Revel, Erlesene Mahlzeiten, 36.

66 | Platon, Protagoras 313d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 343

die nichts von der Herkunft, der Qualität und der Herstellungsweise der Lebens-
mittel verstehen (wollen), konsumieren wahllos und nach zufälliger Vorliebe für 
dieses oder jenes, ohne Verstand und ohne zu bedenken, dass sie sich von den 
rein ökonomischen Interessen der Händel und Verkäufer bemunden lassen, in-
dem sie unkritisch und wahllos alles schlucken, was diese ihnen vorsetzen. Fragt 
man sie, wo sie einkaufen, verrät ihre Antwort, dass sie sich wenig Gedanken 
über hochwertige Lebensmittel beziehungsweise über den gastrosophischen 
Zusammenhang zwischen Einkauf und Wohlleben, zwischen kluger Wahl und 
gutem Geschmack machen und entsprechende vernünftige Einkaufsorte aufsu-
chen. – Sokrates wird daher wohl bei seiner ersten Begegnung mit Xenophon den 
Eindruck gewonnen haben, dass dieser für seine alimentären Besorgungen Orte 
aufsucht, die schlechten Geschmack und gastrosophische Unvernunft verraten. 

Ethische Ökonomie und Konsumpolitik

Der lernwillige Xenophon erwähnt in seinen Erinnerungen an Sokrates, wie dieser 
sich den ethischen Zusammenhang zwischen Wissen und Leben, Philosophie 
und Alltagspraxis bezüglich einer guten Esskultur vorstellt. Demnach muss sich 
das Subjekt einer solchen philosophischen Lebenskunst um die entsprechenden 
Kenntnisse kümmern, um in der ethischen Sorge »dem Selbst zu genügen« – 
weil die Tugend, oder besser, weil das ethische (wohl-tätige) Selbst nicht ohne 
ein sich auf sein Wohl verstehendes Wissen der dafür notwendigen Lebenspraxis 
auskommt.67 Zu diesem ethischen, wohlweislichem Wissen gehört beispielsweise 
auch die Beschäftigung mit Naturwissenschaften und deren aktuellen Grund-
kenntnissen, soweit diese für die alltägliche Ernährungspraxis erforderlich und 
nützlich sind oder erkenntnis- und wissenschaftstheoretisch darauf bezogen sind. 
Wie sich zeigen wird, ist dies der Grund für Sokrates’ Interesse an der Landwirt-
schaft sowie den damit zusammenhängenden naturphilosophischen und um-
weltethischen Belangen. Ausgehend indes vom Lebensmitteleinkauf, als prakti-
zierter Weltklugheit, ist praxische Vernunft vor allem mit einem philosophischen 
Begriff der Ökonomie bzw. einer kritischen Reflexion der ökonomischen Güter 
verbunden. Was Xenophon diesbezüglich von seinem Freund gelernt hat, ist in 
seiner entsprechenden Schrift Ökonomikos niedergelegt.68 Darin wird geschildert, 

67 | Xenophon, Memorabilien, IV 7,9.

68 | Mit Xenophons Ökonomikos, in dem Xenophon den realen Lernprozess seiner Gefolg-

schaft gegenüber der sokratischen Philosophie (des Zusammenhangs zwischen Ökonomik 

und Ethik) nachträglich ausarbeitet, formier t sich jener philosophische Diskurs der Öko-

nomie, der über die römischen Agrarschrif tsteller und die Hausväterliteratur der Neuzeit 

schließlich in Marxens philosophisch-ökonomischen Schrif ten kulminier t. Freilich ist es 

Marx, der eine ethische (handlungstheoretische, auf die Kaufkraft orientier te) Ausrichtung 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens344

wie Sokrates die verbreitete materialistische Vorstellung widerlegt, man müsse 
viel Geld haben, um gut leben, und mithin, um gut essen zu können. 

Dazu wird zunächst der Begriff oikos analysiert. Sokrates erläutert, dass sich 
die Ökonomik, als das philosophische Verständnis der Ökonomie, nicht nur auf 
den oikos, aufs Haus (die Behausung, den Haushalt) im engeren Sinne bezieht, 
sondern darüber hinaus auf »alle seine Habe, die einer ohne dem Haus besitzt«.69 
Demzufolge beruht die ursprüngliche Bedeutung von Ökonomie im Haben: im 
nicht primär wertgegenständlich zu denkenden Eigentum, über das einer frei 
verfügen kann. Um den Unterschied zum modernen Begriff der politischen Öko-
nomie im volkswirtschaftlichen Sinne deutlich zu machen, sollte man hier von 
einer hauswirtschaftlichen oder besser von einer ethischen Ökonomie sprechen. 
Ethische Ökonomie hat nicht primär mit dem Gelderwerb, der Arbeit und dem ge-
sellschaftlichen Produktionsprozess zu tun, sondern umgekehrt mit dem ›eigen-
tümlichen‹ Geldausgeben und dem Konsumtionsprozess.70 Dieser Ökonomie-
Begriff bezieht sich auf einen euzenologisch definierten Wohlstand. Mit einer 
solchen aufs gute Leben bezogenen Bestimmung des Wohlstands leitet Sokrates 
auf einen entscheidenden Punkt über. Zu der Kritik an einem reduktionistischen 
(und darin unphilosophischen) Verständnis des Ökonomischen, welches dessen 
eigentlichen Zweck lediglich darin sieht, möglichst viel Geld zu haben. 

Diesem ordinären Materialismus oder Ökonomismus hält der Philosoph ent-
gegen, dass einer, der reichlich Geld hat, wie sein Gesprächspartner Critobulus, 
nicht automatisch wirklich reich und glücklich sei – wenn man gleichzeitig an 
die lebenspraxische Möglichkeit eines Reichseins und Glücklichseins denkt, das 
sich auch ohne Geld auftun lassen. Wegen dieses, zumindest philosophisch denk-
baren, grundsätzlichen Unterschieds zwischen Reichsein und viel Geldhaben 
meint Sokrates, dass obwohl sich seine ganze Habe, »samt dem Hause«, auf nicht 
mehr als »Hundert Taler« beziffern ließe und dies »hundertmal« weniger wäre, 
als das Vermögen des Critobulus, er dennoch »reich genug sei und nichts mehr 
bedürfe.« (Ebd., II 3) Denn, so der Philosoph mit dem kleinen Geldbeutel, »meine 
Güter reichen aus, mich mit allem, was mir nötig ist, zu versehen«. Er betrach-
tet umgekehrt großen Besitz und repräsentativen Reichtum als eine bedenkliche 
Armseligkeit.71 Seinem vermögenden Gegenüber lässt Sokrates wissen: »Du aber, 

der Ökonomie auf einen politisch-volkswir tschaftlichen (systemtheoretischen, auf die Ar-

beitskraft orientier ten) Ökonomismus umpolt – und reduzier t. 

69 | Xenophon, Ökonomikos, I, 5.

70 | Insofern ist die ethische Ökonomie als Konsumethik der Käuferindividuen von der so 

genannten Wir tschaftsethik der Unternehmer bzw. der Unternehmensführung zu unter-

scheiden, für die man sich mitunter auch auf Sokrates, freilich ohne diese Dif ferenzierun-

gen anzusprechen, beruft. Vgl. Voltz, Dialoge mit Sokrates: Lektüre für Manager.

71 | Sokrates macht sich in diesem Zusammenhang vermutlich eine Weissagung des del-

phischen Orakels zu nutze; Feuerbach stellt die Zusammenhänge her: »Das delphische 

Orakel erklär te im Gegensatze zu dem dummen König Gyges oder Krösus, der sich wegen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 345

mein lieber Critobulus, scheinst mir sehr arm zu sein, und gewiß, unterweilen 
jammert mich deiner recht.« Selbstverständlich wirkt diese provokante Sozialkri-
tik und Umwertung der gesellschaftlich anerkannten Werte lächerlich und un-
realistisch angesichts der (nicht nur unter Reichen) populären Vorstellung, dass, 
viel Geld zu haben, glücklich macht. Und tatsächlich ergänzt Xenophons Schilde-
rung, was zu erwarten war: »Darüber lachte Critobulus.« (Ebd., II 3) 

Zur Begründung seiner philosophischen Umwertung der vorherrschenden 
Werte und Glücksvorstellungen führt Sokrates zwei unterschiedlich gewichtige 
Argumente an. Zum einen den wenig überzeugenden Gedanken, der Reiche sei 
eigentlich arm, weil, wer viel Besitztümer hat, vor allem viel Sorgen hat, da er 
sich um die Erhaltung seines hohen Lebensstandards sorgen müsse und dafür 
viel arbeiten müsse, damit die Einkünfte die horrenden Ausgaben decken. Dabei 
entstehe außerdem zwangsläufig die Gefahr, wegen eines unvermeidlichen Un-
glücks alles oder vieles zu verlieren und dann erst recht in elende Armut zu zu 
geraten. Eben wegen dieses drohenden Unglücks bedaure er, der nur wenig hat, 
die Superreichen wie Critobulus und andere. (Vgl. ebd., II 7) – Man wird Sokrates’ 
Argumentation in diesem Punkt entgegenhalten können, dass es sich bei dem 
beschriebenen Unglück um ein potenzielles Kümmernis handelt, welches einem 
lästig sein könnte, aber anbetracht des Luxus, mit dem sich der Reiche oder Be-
güterte umgeben kann, doch nicht zu sehr betrübt. Die prinzipielle Gefahr des 
finanziellen Abstiegs und Ruins beschwert nicht das Glück desjenigen, der sich 
einstweilen alles in Saus und Braus leisten kann: Durchaus im Unterschied zu 
einer unguten Armut, die einen dazu zwingt, nur das zu kaufen, was gerade so er-
schwinglich ist. Gleiches gilt auch für das von Sokrates vorgetragene und ebenso 
wenig überzeugende Argument mit den vielen Sorgen und der vielen Arbeit, die 
mit Reichtum verbunden sein sollen: Jemand, der wenig Geld hat, hat deswegen 
weder automatisch weniger Sorgen noch weniger Arbeit. Meistens ist das Gegen-
teil der Fall.

Der zweite Anlauf, den Sokrates unternimmt, um seine bizarre Behauptung, 
dass bloßer Wohlstand (im Sinne des Glücks, viel Geld zu haben) an sich ein arm-
seliger Zustand sei, zu begründen, verfolgt einen ganz anderen Gedanken. Im 
Mittelpunkt dieses Arguments steht der Versuch, den Materialismus quer zu den-
ken – statt in dem quantitativen Bezugssystem eines Viel- oder Wenighabens wird 
ein qualitativer, ethischer Begriff des Wohlstandes entwickelt. Sokrates stellt die 
Frage nach dem eigentlichen Zweck der Ökonomie. Wofür ist Geld gut, wenn es 
kein Gut an sich ist? Im Gegensatz zu einem armseligen Materialismus, welcher 
aus dem Geldhaben einen Selbstzweck (eben das Reichsein im Sinne eines Viel-

seines unermesslichen Reichtums für den glücklichsten Menschen hielt, den armen und 

tugendhaften Arkader Aglaus für den Glücklicheren. Aber der arme und tugendhafte Aglaus 

hatte doch einen eigenen, zwar kleinen, aber zu seinem Lebensunterhalt vollkommen hin-

reichenden Acker. Sein Moralsystem war also auf guter materieller Grundlage auferbaut.« 

Vgl. Feuerbach, Eudämonismus, 250. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens346

Geldhabens) macht, besteht eine ethische oder eudämonistische Wohlstands-
Ökonomie darin, dass man, wie Sokrates sagt, genug von dem hat, dessen es be-
darf, um gut zu leben (um Gutes, um dem menschlichen Wohl gemäß zu leben). 

So berichtet Diogenes Laertius, Sokrates habe »oft auf die Menge der Markt-
waren geblickt und zu sich selbst gesagt: ›Wie viel gibt es bloß, das ich nicht nötig 
habe.‹«72 Für Sokrates besteht der wahre Wohl-Stand in einem solchen Selbst-
genügen, welches das ethische (oder wohl-tätige) Selbst in den Stand versetzt, 
alltäglich alles das kaufen zu können und alles das zur Verfügung zu haben, was 
die Verwirklichung und Genugtuung eines philosophisch verstandenen Wohl-
Lebens erfordert. Dann geben nicht die Mittel den Zweck vor, mithin macht so 
nicht, viel Geld zu haben, das glückliche Leben aus. Umgekehrt gilt: Der öko-
nomische Wohlstand hat seinen Sinn darin und ist dafür gut, ständig die Mittel 
für das alltagspraxische Vermögen, das Gute leben zu können, bereitzustellen. In 
diesem Sinne spricht Sokrates davon, »dass, wer sich auf Ökonomie gut versteht, 
selbst im Wohlstand lebt«.73 Die Schwierigkeit einer solchen, dem Wohlleben 
dienlichen und genügenden, ethischen Ökonomie besteht darin, ganz konkret 
und allgemein anzugeben, wie viel Wohlstand genügt, um ständig Wohl zu leben. 
Denn, wie viele Güter und Gelder nötig sind, um gut zu leben, hängt maßgeblich 
von den individuellen, kulturellen und historischen Bedürfnissen und Lebens-
umständen ab. Hinsichtlich dieser Variablen ist Wohlstand immer relativ. 

Die philosophische Antwort, die Sokrates auf diese Relativität zu geben ver-
sucht, beruht in der bewusst und unvermeidlich unterbestimmten Formel, dass 
es für die Praktikabilität eines guten Lebens im Normalfall nicht viel bedarf und 
im Zweifelsfall weniger mehr sei. Sokrates geht mit dieser Maxime sehr weit; Xe-
nophon erinnert sich: »Er lebte so sparsam, dass ich nicht weiß, ob jemand so we-
nig durch seine Arbeit verdienen könnte, um nicht das zu erwerben, was Sokrates 
zum Leben genügte.«74 Diese ökonomisch-strategische Selbstgenügsamkeit (gr. 
autarkía) umkreist eine komplizierte Bedürfnispolitik, die im Laufe der Philoso-
phiegeschichte oft mit asketischer Bedürfnislosigkeit verwechselt wurde.75 Dem-
gegenüber scheint sich Sokrates’ Kunst der ethischen Ökonomie durchaus der 
Notwendigkeit bewusst zu sein, dass das Glück eines guten Lebens ohne äußere 
Güter nicht möglich ist. Sein Ideal einer ethischen Wohlstands-Ökonomie hat 
Aristoteles aufgenommen und systematisch formuliert: »Der Glückselige wird als 
Mensch auch in guten äußeren Verhältnissen leben müssen. […] Dazu bedarf es 
auch der leiblichen Gesundheit, der Nahrung und alles anderen, was zur Notdurft 
des Lebens gehört.« Aber Aristoteles ergänzt sofort: »Indessen darf man, wenn 
man ohne die äußeren Güter nicht glückselig sein kann, darum nicht meinen, 
dass dazu viele und große Güter erforderlich wären. Denn die Selbstgenügsam-

72 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 25.

73 | Xenophon, Ökonomikos, I 2.

74 | Xenophon, Memorabilien, I 5.

75 | Vgl. Onfray, Der Philosoph als Hund.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 347

keit und die Möglichkeit des Handelns liegt nicht im Überfluß; man kann auch 
ohne über Land und Meer zu herrschen, wohlgemäß handeln; auch mit mäßigen 
Mitteln läßt sich der Tugend gemäß handeln.«76 Die sozialphilosophische Kritik, 
die diese Theorie impliziert, richtet sich nicht gegen die politische Ökonomie 
einer sozial ungleichen Verteilung materiellen Eigentums, sondern gegen den 
ethisch falschen Gütergebrauch derer, die bereits im Genuss von genug Wohl-
stand sind. Als Sohn eines Bildhauers ist Sokrates selber ein Mann aus dem Volk: 
Er gehört zum athenischen Bürgertum, also zum wohlhabenden, aber doch nicht 
superreichen Teil der Bevölkerung. Die ethische Ökonomie und die selbstgenüg-
same Konsumpolitik, auf die es ihm als Maxime eines guten Einkaufverhaltens 
ankommt, richtet sich von daher an die Meisten, nämlich an alle jene, denen es 
ökonomisch ähnlich gut geht wie ihm, und erst recht an die wenigen, die wie 
Critobulus hundertmal mehr besitzen als die Normalbürger. 

Die sokratische Existenz, d.h. ein ethisches Tätigsein, widersetzt sich osten-
tativ dem materialistischen Lebensstil der Mitbürger. Um dieses Anderssein zu 
demonstrieren, scheut Sokrates nicht, gelegentlich mit ironischen Übertreibun-
gen zu taktieren. Indessen sind es gerade diese in der Sache unnötigen und rein 
rhetorischen Übertreibungen, die dazu führen, dass die Vorbildlichkeit seiner 
philosophischen Lebenskunst im Gegenteil von den meisten als pure Provokation 
und Arroganz wahrgenommen wird. So kokettiert der Philosoph zur allgemeinen 
Verärgerung seiner Mitbürger regelrecht mit seinem selbstgenügsamen Lebens-
stil als einer stolzen Selbstbeschränkung, die ihn sparsam und asketisch bedürf-
nislos erscheinen lässt. Sokrates ist sich der provokant wohlstandskritischen Wir-
kung seiner äußeren Erscheinung durchaus bewusst und nimmt sogar das billige 
Missverständnis in Kauf, dass Kritiker und böse Zungen seine postmaterialis-
tische Bescheidenheit als unbeliebte Verzichtmoral und vermeintlich dogmati-
schen Asketismus lächerlich machen. Oder dass die zur Schau gestellte ›vorneh-
me Armut‹ seiner äußeren Erscheinung als unsittliche Lumperei verurteilt wird, 
wie dies Aristoteles dann auch tut. Mithin ist es nicht ganz falsch, dass die philo-
sophische Praxis eines mündigen Konsums unter Umständen etwas Bescheiden-
heit verlangt und eine ethische Ökonomie (oder Strategie) des kleinen Geldes eine 
gewisse Selbstbeschränkung erforderlich macht: Eben den Verzicht auf vieles, 
das entweder zum guten Leben nicht benötigt wird oder aber nicht erschwinglich 
ist. Aus einer solchen unfreiwilligen Entbehrung macht Sokrates eine Tugend der 
ironischen Abstinenz: »Weißt du nicht, dass der mit größtem Appetit ißt, der am 
wenigsten der Zukost bedarf, und der mit größtem Vergnügen trinkt, der am we-
nigsten Durst auf ein nicht vorhandenes Getränk hat?«77 Entscheidend ist indes 
nicht der partielle Verzicht, sondern der ökonomische Gewinn der sokratischen 
Kunst der Selbstgenügsamkeit. Der kluge Alltagspraxis, nicht viel zu bedürfen 
und den vorhandenen Wohlstand zu nutzen, um, so gut es geht, ein möglichst 

76 | Aristoteles, Nikomachische Ethik, 1179a1.

77 | Xenophon, Memorabilien I 6,5.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens348

vielseitiges Wohlleben zu praktizieren. In dieser Autarkie steckt kein moralisches 
Gesetz, wie dies später bei den Kynikern und dann bei den Mönchen der Bettel-
orden und anderer Varianten der asketischen Ideale der Fall sein wird. Die sok-
ratische Ethik verfolgt – um es noch einmal zu betonen – eine besonnene Taktik 
zum Selbstzweck eines guten Lebens unter der gegebenen Voraussetzung eines 
relativen Wohlstandes. So geht es der sokratischen Konsumpolitik letztlich um 
die subversive Suffizienz eines anderen, eines nachhaltig lebensphilosophischen 
Wohlstandmodells. 

Muss Gutes teuer sein?

Bezogen auf unsere – von Sokrates erstmals thematisierte – Ausgangsfrage nach 
dem Einkaufsverhalten und der weisen Wahl qualitativ guter Lebensmittel bleibt 
zu resümieren: Selbst wenn das Gute seinen Preis hat, wäre dies für Menschen, 
die – etwa so, wie der einfache Bürger und alles andere als reiche Philosoph So-
krates auch – in relativem Wohlstand leben, im Prinzip bezahlbar. Daher gelten 
die lebenskünstlerischen Grundsätze einer politisch-ethischen Ökonomie des 
Einkaufs damals wie heute. Zumal, wie Archestratos’ Überlegungen zur Preis-
bildung am Beispiel von Fischspezialitäten zeigen, Qualität und Wohlschme-
ckendes ebenso wenig teuer sein müssen, wie Teures automatisch hochwertig 
ist. Unter anderem kommt es der sokratischen Lehre von der autarken Kaufkraft 
hinsichtlich der Ethik eines guten Essens darauf an, dass man genussvoll auch 
»ohne üppige Verköstigung« (ebd., I 6,9) leben kann und Lebensmittel von gu-
ter Qualität auch für kleinere Geldbeutel erschwinglich sind. Ungeachtet dessen 
fällt es demjenigen, der viel Geld hat, leichter auch teure Delikatessen zu kaufen. 
Der Sokratiker Aristipp persifliert diese Luxusökonomie der ostentativen Veraus-
gabung anschaulich durch folgende Begebenheit: Einmal soll er den Kauf eines 
Rebhuhns für 50 Drachmen veranlasst haben; als jemand diese Verschwendung 
tadelt, kontert er mit der Frage: »›Aber für einen Obolos hättest du’s gekauft?‹ Da 
der nickte, meinte der nicht sonderlich reiche Aristipp läppisch: ›Für mich sind 50 
Drachmen nicht mehr‹.«78 Diese Prahlerei legt jedoch keine gastrosophisch gute 
Esskultur an den Tag, sondern zeigt lediglich, dass die betreffende Person seinen 
Luxus zur Schau zu stellen weiß. Denn seltene und kostspielige Dinge sind nicht 
bloß deshalb, weil sie selten und kostspielig sind, für die Zubereitung von gutem 
Essen notwendig. Die Güte der Lebensmittel bemisst sich weder ausschließlich 
noch real an der Höhe des Preises, weshalb geschmackvolles Essen nicht zwangs-
läufig viel kosten und teuer sein muss. Der jeweilige Preis hängt mitunter ab von 
der Herkunft der Produkte, vom Ort des Einkaufs, der preisbewussten Auswahl 
und der eigenen Ernährungsweise. 

78 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 66.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 349

Zugespitzt kommen diese allgemein bekannten Sachverhalte in einer Anek-
dote zur Sprache, bei der ein Reisender zu Diogenes sagt, Athen sei eine schreck-
lich teure Stadt, so koste eine Metzelsuppe in einem Gasthaus drei Drachmen, ein 
ganzes Schaf gar eine Mine. Ohne Worte führt der Philosoph diesen Mann auf 
den Markt zu einem Stand mit Lupinen und richtet an den Verkäufer die Frage: 
»Was kostet der Scheffel? Zwei Obolus«, wird ihm erwidert. »Wahrhaftig, eine bil-
lige Stadt!« kommentiert daraufhin Diogenes. Dann sucht er einen Stand mit fri-
schen Feigen auf und erkundigt sich erneut nach dem Preis: »Vier Obolus. – Und 
die Myrtenbeeren? – Vier Obolus. – Eine billige Stadt!« So berichtete es Teles, der 
daraus den nahe liegenden Schluss zieht, »nicht eine Stadt sei billig oder teuer, 
sondern die jeweilige Lebensweise seiner Bewohner.«79 Deshalb demonstrieren 
diejenigen, die freiwillig das billigste Essen einkaufen, bloß um das dadurch er-
sparte Geld für Luxusgüter und Prestigeobjekte eines repräsentativen Reichtums 
ausgeben zu können, keine ökonomischen Zwänge zur Sparsamkeit, sondern le-
diglich ihre gastrosophisch geschmacklose Lebensweise.

Aus alledem geht hervor, woraus die vermeintlich unphilosophische Frage, 
wo einer einkauft, ihren tieferen Sinn bezieht: Sie lässt auf den Lebensstil einer 
Person schließen. Sage mir, wo du einkaufst, und ich sage dir, wer du bist – und 
wie du mit Ökonomie umgehst und mit dem ethischen Verhältnis von Konsum-
verhalten und menschlichem Wohlleben. Mit seiner hintergründigen Erkundi-
gung zeigt Sokrates einen überraschenden Sachverstand in philosophisch-ökono-
mischen Dingen, bei denen der Preis, das Qualitätsbewusstsein und die Kenntnis 
der lokalen wie globalen Herkunft der Produkte eine entscheidende Rolle spielen. 
Hinsichtlich des Zusammenhangs zwischen klugem Einkauf und gutem Leben 
liegt der springende Punkt demnach in der Tatsache, dass für gutes Essen nicht 
unerreichbar viel Geld nötig ist. Mithin ist es weder bloß eine Frage des prallen 
Portemonnaies noch eine Angelegenheit für Wenige: Wer das Billigste und Min-
derwertiges einkauft, muss nicht bettelarm sein, und umgekehrt kann auch mit 
relativ geringen Mitteln Gesundes gegessen, können gehaltvolle und schmack-
hafte Köstlichkeiten aufgetischt werden. 

Dementsprechend weist Sokrates den Einwand eines betuchten Feinschme-
ckers als völlig unbegründet zurück, er (Sokrates) werde sich sicherlich dürftig er-
nähren müssen, weil er nicht von teurer Feinkost und exotischen Spezialitäten le-
be.80 Der Philosoph stellt klar, dass weder seine Ernährung »schlecht« sei, weil er 
etwa »weniger Gesundes« esse als der reiche Gourmet, noch nähme er »weniger 
kraftvolle Nahrung« zu sich als dieser. In Wahrheit sei sein eigener Speiseplan 
reichlicher, weil die dafür nötigen (meistenteils) regionalen Zutaten »weniger 
schwierig« zu beschaffen seien als seltene und kostspielige aus entfernten Welt-
teilen herbeigeschaffte Luxusprodukte, die der Feinschmecker meint, wählen zu 
müssen. Zuletzt gibt Sokrates seinem distinguierten Gegenüber in ironischem 

79 | Dünnebier/von Paczensky, Kulturgeschichte des Essens, 30.

80 | Xenophon, Memorabilien, I 6,5.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens350

Ton zu bedenken, der Glaube der materiell Gutgestellten und der Wunsch all de-
rer, auch so reich sein zu wollen, dass das, was sie sich an Dingen anschaffen, 
angenehmer wäre als »das für mich, was ich mir beschaffe«, sei schwer aufrecht 
zu erhalten. Darin ist ihm recht zu geben: Um gut zu essen und um diese alltäg-
liche Lebenspraxis gut zu leben, bedarf es an ökonomischen Mitteln im Prinzip 
nicht mehr als das, was den meisten Haushalten damals – wie heute – tatsächlich 
zur Verfügung steht.

Bäuerliche L andwirtschaf t: Ansät ze zu einer  
gastrosophischen Umwelte thik 

Sokrates’ ungeschriebene Lehre des gastrosophischen Wohllebens verlangt neben 
der kulinarischen Alltagspraxis und der ethischen Ökonomie im Kaufverhalten 
als drittes Element ein, auf das Wohl der menschlichen Umwelt bedachtes, ver-
antwortungsbewusstes Naturverhältnis. Eine wesentliche Ursache des ernäh-
rungsphilosophischen Unverstandes der Meisten – insbesondere was das Quali-
tätsbewusstsein gegenüber den eingekauften Lebensmitteln und die Kenntnisse 
ihrer landwirtschaftlichen Herkunft und kommerziellen Herstellungsweise an-
geht – sieht der xenophontische Sokrates in der städtischen Existenzform, inso-
fern sich das urbane Leben von der ländlichen Umgebung und der Natur, wovon 
die Städter ernährt werden, entfremdet. 

Um hier möglichen Missverständnissen vorzugreifen: Der Sachverhalt, dass 
Sokrates überhaupt einen solchen sozialphilosophischen Naturbezug herstellt, 
wird dem einen oder anderen Philosophiehistoriker ein ungewohnter und unver-
ständlicher Gedanke sein. Denn das platonisch geprägte Sokrates-Bild porträtiert 
Sokrates nur als einen überzeugten Stadtmenschen – als einen urbanen Intellek-
tuellen, welcher eine unüberbrückbare anthropologische Differenz zwischen der 
menschlichen Kultur und der äußeren Natur behauptet. Bewusst setzt sich der 
platonische Sokrates von der Naturerforschung der (deshalb so benannten) Vorso-
kratiker ab. Mit der Begründung, die Natur würde ihm bei seiner unermüdlichen 
philosophischen Weisheitssuche, wie am besten zu leben sei, buchstäblich nichts 
bedeuten. Diese plakative Naturentfremdung des Stadtmenschen lässt Platon den 
Sokrates im Phaidros ausdrücklich feststellen: Bei einem erholsamen Spaziergang 
außerhalb der Mauern Athens staunt Sokrates über die liebliche und sich selbst 
überlassene Natur. Dieses erstaunte Befremden kommentiert Phaidros mit den 
Worten: »Du aber, wunderbarer Mann, zeigst dich ganz seltsam. Denn in der Tat, 
wie du auch sagst, einem Fremden gleichst du, der sich umherführen lässt, und 
nicht einem Einheimischen. So wenig wanderst du aus der Stadt über die Gren-
ze, noch auch selbst zum Tore scheinst du mir hinauszugehen.« Bezeichnend 
ist die Erklärung, die Platon daraufhin Sokrates in den Mund legt. »Dies verzeih 
mir schon, o Bester. Ich bin eben lernbegierig, und Felder und Bäume wollen 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 351

mich nichts lehren, wohl aber die Menschen in der Stadt.«81 Mit dieser strikten 
Polarisierung zwischen Natur und Kultur entwirft der platonische Sokrates jenes, 
die westliche Zivilisationsgeschichte prägende, anthropozentrische Wertesystem, 
welches die natürliche Umwelt und das primitive, unzivilisierte Landleben der 
Urbanität des Lebens in der Polis (bzw. des Stadtlebens) als dem eigentlichen 
Bereich einer menschengemäßen, zivilen Existenz gegenüberstellt. In dem von 
griechischen und römischen Gelehrten aufgestellten Wertesystem ist die Natur 
das Gegenteil zur Zivilisation – ein Begriff, der auch etymologisch mit dem der 
Civitas, der Stadt, verbunden war. 

Dieser tief verwurzelten Naturentfremdung des abendländischen Zivili-
sationsbegriffs opponiert das gastrosophische Denken: Im Essen, in der vom 
Menschen einverleibten und zu seinem Wohl gestalteten Umwelt, begegnet die 
Natur den Menschen nicht als das äußerliche Andere, von dem sich ihre Kul-
tur unterscheidet und abgrenzt. Gastrosophisch betrachtet, ist Natur nicht das 
physikalische oder kosmologische allmächtige Sein – etwas Wesenfremdes, das 
tatsächlich nichts über den Menschen lehrt –, sondern jene Umwelt, die ihm in 
der agrikulturellen Anverwandlung von »Feldern und (Obst-)Bäumen« begegnet. 
Wegen dieser fundamentalen agrikulturellen Verbindung von städtischer Küche 
und umliegendem Acker, von Natur und Selbst ist der Städter und dessen Kultur 
vermenschlichte Natur – selbst wenn ihm diese vor der Stadt liegende Landbe-
wirtschaftung und Kulturlandschaft fremd ist, bloß weil die Felder und Bäume 
außerhalb seines eigenen alltäglichen Lebensraums liegen.

Stadtkritik und L andidylle

Im diametralen Gegensatz zu Platons Sokrates-Bild erinnert sich Xenophon an 
seinen Lehrer und Freund als einen vorbehaltlosen Naturkundler und Umwelt-
ethiker, dem die zivilisatorischen Zusammenhänge zwischen Esskultur und 
Agrikultur weder unbekannt noch gleichgültig sind. Der xenophontische Sok-
rates vertritt eine verantwortungsbewusste Lebenspraxis, die den menschlichen 
Umgang mit der Natur einbezieht statt diesen zu ignorieren. In einem Gespräch 
mit Critobulus übt er dementsprechend eine bemerkenswerte Selbstkritik an der 
urbanen Existenz und deren Entfremdung vom agrarischen Umland. In Xeno-
phons Schilderungen präsentiert Sokrates seine urbanismuskritische Besinnung 
auf die bäuerliche Welt als Bildungs- und Lernprozess eines Umdenkens hinsicht-
lich des menschlichen Naturverhältnisses und der vorherrschenden Entwertung 
von Natur und Landleben. 

Gleichsam als Übung eines solchen ökologischen Umdenkens fordert Sok-
rates seinen Freund auf, sich nicht ausschließlich mit der städtischen Kultur zu 
beschäftigen, sondern auch einmal solche vermeintlich abwegigen, aber in Wahr-

81 | Platon, Phaidros 230c-d.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens352

heit philosophisch äußerst relevanten Problemfelder zu beackern. »Es wird des-
halb notwendig sein, dass du einen Versuch tust, solche Betrachtung anzustellen, 
und zuzusehen, ob du daraus klüger werden könntest. Ich erinnere mich, dass 
du, um eine Komödie zu sehen, ganz früh aufgestanden bist, du bist weite Wege 
darum gegangen, und hast mich gebeten, dass ich mir möchte gefallen lassen, 
mit dir einen Zuschauer davon abzugeben. Allein zu dergleichen Sachen, wie die-
se [Landbesuche], hast du mich niemals angemahnt.«82 Der weitere Verlauf ihrer 
Unterhaltung nimmt dann den Charakter eines geistigen Ausflugs aufs Land an, 
den Sokrates offenbar als einen ersten theoretischen Schritt aus der Naturent-
fremdung der städtischen Lebensgewohnheiten und ihrer Philosophie begreift. 
Freilich bleibt die sokratische Aufforderung, die auf städtische Kultur fixierte Phi-
losophie auf die Landwirtschaft und auf die lokale Ökonomie zu erweitern und 
über diesen Weg auch Wirtschaftsprozesse als einen ganz wesentlichen Gesichts-
punkt des gastrosophischen Denkens einzubeziehen, lange Zeit ungehört. Diese 
Aufforderung wird erst in Marxens Analysen der kapitalistischen Landwirtschaft 
und dessen Utopie einer gerechten Agrikultur eingelöst.83 

Sokrates berichtet Critobulus von einem Gespräch über die Landwirtschaft 
und den damit zusammenhängenden Fragen der guten Produktionsmethoden, 
der richtigen Beurteilung der Herkunft und Hochwertigkeit der Agrarerzeugnis-
se, das er mit einem darin Sachkundigen namens Ischomachus geführt habe. 
Diesem gegenüber bekannte Sokrates, es sei ihm »eine Schande«, dass er über 
die Dinge der Landwirtschaft nichts wisse, »insonderheit, da sie auch einen gu-
ten Nutzen haben.« (Ebd., XV 13) Um mit diesem guten Nutzen vertraut zu sein, 
wünschte er sich deshalb von Ischomachus darüber belehren zu lassen, was »der-
jenige, der das Landwesen richtig besorgen wollte, lernen müsse; was, wie, und 
wann, ein jedes getan werden müsste«. (Ebd., XV 6) Mit einer nicht unwichti-
gen Einschränkung geht dieser bereitwillig auf die Bitte ein. Ischomachus betont 
nämlich einschränkend, dass Sokrates, obschon naturentfremdeter Stadtmensch 
und kein »Landmann«, trotzdem »ein großer Teil davon bekannt« (ebd., XV 11) 
sei, sobald er darüber nur einmal nachdächte. Denn die Kunst und Wissenschaft 
»des Landbaus« zu verstehen, sei nicht schwer. (Ebd., XV 10) Diesem mäeuti-
schen Hintersinn der gemeinsamen Reflexion stimmt Sokrates ohne Zögern zu. 
Freilich tut er dies nicht ohne ironische Anspielung auf das geläufige Vorurteil, 

82 | Xenophon, Ökonomikos, III 7.

83 | Bekanntlich wird Marx, der sich auch darin als echter Sokratiker zu erkennen gibt, in-

tensiv mit der historischen Herausbildung der modernen Landwir tschaft, der industriellen 

»Agrikulturrevolution« als wesentlichem Faktor des kapitalistischen Produktionssystems 

beschäftigen und die politisch-ökonomischen Hintergründe des globalen Agrarkapitalis-

mus und Weltmarktes philosophisch (agrargastrosophisch) analysieren. Gleichzeitig ist 

Marx der erste Denker, der die Zukunft der landwir tschaftlichen Nahrungsproduktion expli-

zit in einer umwelt- und sozialgerechten Produktionsweise bzw. in einer neuen bäuerlichen 

Subsistenzwir tschaft sieht. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 353

solche Themen und vermutlich trivialen Erkenntnisse seien unphilosophisch: So-
krates macht klar, dass man sich von einer derartigen Dogmatik zu befreien habe, 
um ein echter die Weisheit erstrebender Philosoph zu sein. Ausdrücklich wird 
betont, dass er die Dinge der Agrikultur »gerne wissen« wolle, »weil dieses doch 
insbesondere einem Menschen ansteht, der der Weisheit beflissen ist«. (Ebd., XV 
9) Die daran anschließenden Erörterungen beabsichtigen also eine entsprechend 
agrargastrosophische Reflexion der naturwissenschaftlichen Grundlagen und 
metaphysischen Anfangsgründe der Landwirtschaft zu sein, insofern diese für 
die Weisheit guten Essens unentbehrlich und empirisch-physisch real sind. 

Als erster Grundsatz dieser gastrosophischen Metaphysik der Agrikultur wird 
die Bestimmung der Bodenbeschaffenheit angeführt. Diesbezüglich muss man 
wissen, was »das Land zu tragen und zu nähren vermag«. (Ebd., XVI 2, 3) Dafür 
wiederum ist die Kenntnis der geographischen und regionalen Eigenheiten der 
Natur bzw. der Bodenqualität von zentraler Bedeutung, nämlich die gegebenen 
Umweltbedingungen der spezifischen Vegetation, des Klimas und der Bodenphy-
sik. (Ebd., VI 5, 6) Die Berücksichtigung dieser verschiedenen Faktoren taucht 
zeitgleich in der ebenfalls umweltwissenschaftlichen Betrachtungsweise auf, die 
der Heilkundler Hippokrates zeitgleich seinem medizinischen (trophogastroso-
phischen) Naturbegriff zugrunde legt, von dem im nächsten Kapital die Rede sein 
wird. Neben der Bestimmung der Bodenqualität gehört zur Naturwissenschaft 
des Landbaus das Wissen darüber, wie die Bodenfruchtbarkeit zu optimieren ist. 
Zur besten Technik der Fruchtbarmachung fragt sich Sokrates unbeholfen, ob 
»ein mageres Land fetter werde«, wenn man es mehr dünge, so »wie mageres 
Vieh das reicher gefüttert wird«. Ischomachus, dem die sokratische Unwissend-
heit unglaubwürdig erscheint, erläutert bereitwillig die beiden Möglichkeiten, 
dass entweder das Ackerland durch nachhaltige Methoden fett gemacht werden 
kann oder es durch intensive Nutzung ausgebeutet wird und auf diese ungute 
Weise zwangsläufig abmagert. »Du scherzst, mein Sokrates, aber du musst wis-
sen, wenn du ein Land besät hast, auch danach die Erde vom Himmel reichlich 
Nahrung empfangen hat, nicht weniger aus dem Samen Kraut hervorgeschossen 
ist, und du es sodann wieder umpflügst: so wird solches dem Lande gleichsam 
zum Futter dienen, und es wird dadurch gleiche Fettigkeit erlangen als vom Mi-
ste. Wenn du aber das Land gleich aus dem Samen die Früchte zur Reife bringen 
lässt, so wird es einem mageren Lande schwer sein, dass es viel Frucht reif wer-
den lasse, eben wie einer mageren Sau schwer wird, viele junge Ferklein groß zu 
säugen.« (VXII 9, 10) 

Dass Sokrates keinen Scherz damit treibt, zu wissen, dass er nichts über den 
Landbau weiß, wird an der philosophischen Ernsthaftigkeit seines Fragens deut-
lich. So will der Philosoph im weiteren Verlauf des Gesprächs genauere Einzelhei-
ten zu ertragreichen Anbaumethoden wissen. Beispielsweise, »wie ich es machen 
müsste, dass, wenn ich wollte, ich am meisten Roggen oder am meisten Weizen 
erhalten möchte.« (Ebd.) Auch über den richtigen Zeitpunkt des Säens macht sich 
Sokrates Gedanken und entwickelt dazu eine eigene Auffassung: »Mich dünkt, 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens354

mein Isomache, dass es am besten sei, dass wir alle Saatzeit uns zu nutze ma-
chen. Denn ich halte dafür, dass es viel besser ist, allezeit so viel Korn, als nötig 
ist, zu ernten zu haben, als einmal gar zu viel, und das andere mal nicht genug 
zu bekommen.« Um in aller Deutlichkeit hervorzuheben, wie leicht es für den 
Städter ist, die gewöhnliche Naturentfremdung zu überwinden, lässt Xenophon 
durch Ischomachus diesen Lernprozess seines Gegenübers bewusst didaktisch 
loben: »Auch hierin, sprach er, bist du, mein Sokrates, mit mir einerlei Meinung, 
der Schüler mit seinem Lehrer, und gibst deine Meinung noch eher, als ich, zu 
erkennen.« (XVII 6) Überhaupt scheint sich Sokrates nicht nur in dieser diskursi-
ven Mäeutik seines eigenen Gedankenguts, sondern auch in Bezug auf das Saat-
gut, dem Aussäen auf fruchtbarem Boden sowie der Geburtshilfe kommender 
Früchte gut zu verstehen. Er versteht auf diese agrargastrosophische Weise, zent-
rale Themen der philosophischen Frage nach dem Guten auch für die Kunst des 
Landbaus und der agrikulturellen Naturpraxis zu konkretisieren. Entsprechend 
will Sokrates in Platons Gorgias von seinem Gegenüber wissen, ob ein Landmann, 
der im Ackerbau einsichtsvoll ist und achtungswert, mehr Samen haben und 
möglichst vielen auf seinem Acker verbrauchen müsse, als einer, der darin nicht 
sachverständig handelt und folglich als schlechter Bauer zu bezeichnen wäre.84 In 
dem Gespräch mit Ischomachus gibt Sokrates selber die Antwort: Eine kunstvolle 
Praxis des Säens erfordere – wie beim Harfenspieler und jeder anderen Praxis, 
wie dem Essenmachen oder dem Argumentieren – Erfahrung durch Übung, Bes-
serwerden und praxisches Gutsein durch Tätigsein.85 

Weitere Einzelheiten der Landbaukunst erwecken das Interesse des Philo-
sophen, die hier weniger analysiert, als schlicht angeführt werden sollen, um 
wenigstens ihren gastrosophischen Rang zu kennzeichnen. So zum Beispiel 
technische Fragen, die das Jäten betreffen. Lernwillig lässt sich Sokrates von 
Ischomachus über die Jätewerkzeuge sowie die beste Art der Unkrautbekämp-
fung aufklären. (Vgl. ebd, XVII 12-14) Auch auf Mähtechniken wird der Dialog 
gelenkt. Ebenso darauf, dass man beachte, dabei nicht gegen den Wind zu stehen, 
damit einem nicht Stroh und Ähren ins Gesicht fliegen; dass man kurze Halme 
weiter unten abschneidet, damit man desto mehr Stroh bekommt und bei langen 
Halmen am klügsten tut, wenn man sie in der Mitte abmäht, so dass weder die 
Drescher noch die, welche das Korn in der Wanne schwingen, unnötige Arbeit ha-
ben. Was wiederum auf der Erde zurückbleibe, das kann, sobald es verdorrt, dem 
Boden nutzen und wenn es unter den Mist geworfen wird, denselben vermehren. 
(Vgl. ebd, XVIII 1-2) Mit anderen Worten: Der Gastrosoph Sokrates, so wie ihn 
Xenophon porträriert, macht sich – in der Sache interessiert und wissbegierig – 
alle Details einer guten landbaulichen Naturpraxis als kultureller Bestandteil des 
menschlichen Nahrungsgeschehens klar. Darüber hinaus eignet er sich die erfor-
derlichen Sachkenntnisse über die Herkunft und die Entstehung des Essens an, 

84 | Vgl. Platon, Gorgias 490e.

85 | Xenophon, Ökonomikos, XVII 7.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 355

um zu wissen und um philosophische Gründe zu kennen, worauf es hinsichtlich 
ihrer Güte ankommt und worauf man beim Einkauf diesbezüglich achten muss.

Die Kunst des Weinanbaus

Als kräftiger Weintrinker möchte Sokrates – anders als Kant, der sich für Wein 
nur als Genuss- und Rauschmittel interessiert – auch etwas über das Ding an sich 
erfahren und fragt nach den natur- bzw. agrarwissenschaftlichen Anfangsgrün-
den der Pflanzung von Reben im Weinbau. »Weißt du nicht, sagte Ischomachus, 
was zum Pflanzen gehört? – Wie kann ich wissen, antwortete ich, der ich weder 
gehört, in welchen Erdboden man pflanzen müsse, noch wie tief man zu graben 
habe, wenn etwas gepflanzt werden soll, wie breit, wie weit das Gepflanzte in die 
Erde gehen müsse, oder wie es, in dieselbe gestellt, am besten gedeihe.« (XVIII 
2-3) Ischomachus unterweist den Weinfreund darin, was zum Kultivieren guter 
Rebstöcke weinbaukundig zu lernen sei. Im Detail wird auf die Tiefe der Gruben, 
die bei trockener oder feuchter Erde zu graben sind, eingegangen. Des Weiteren 
erläutert der Weingutbesitzer Ischomachus, dass die jungen Sprossen des Pflanz-
lings in wohlbearbeiteter weicher Erde geschwinder wachse als in unkultivierter 
harter, und dass es dafür nötig sei, die Muttererde um das Gewächs anzuhäufen. 
Abschließend fragt er seinen wissbegierigen Freund, ob solche Anpflanzungen 
mehr Wurzel schlagen, deren Stamm gerade »in die Höhe gen Himmel« gerichtet 
werden, oder solche, die »unter der Erde seitwärts krumm gebeugt« werden. 

Kaum plastischer kann der philosophische Kontrast zwischen einem Sokra-
tes, der die hochfliegenden Spekulationen von Platons Ideenlehre einer himmli-
schen Ordnung vorträgt, und einem Sokrates ausfallen, der die Erde und die Welt 
der Wurzeln zu ergründen sucht. So erfahren wir vom Hobby-Önologen Sokrates: 
»Wahrlich, sagte ich, so [eine krumm gebeugte Anpflanzung] muß es sein. Denn 
auf diese Art werden mehr Augen oder Knoten unter der Erde sein; ich sehe aber, 
dass aus den Augen die Pflanzen über der Erde ausschlagen, also denke ich, dass 
eben dieses auch die unter der Erde tun werden. Denn wenn viele Sprossen aus 
der Erde hervorsteigen, halte ich dafür, dass die Pflanze geschwinde und stark 
fortkommt.« Ischomachus will daraufhin wissen, ob sein kluger Schüler Erde auf 
die Pflanzung werfen oder um sie herum festdrückt würde. Selbstverständlich, 
antwortet Sokrates, »würde ich sie feste andrücken. Denn wenn es nicht feste 
daran liegt, so weiß ich wohl, dass eine lockere Erde vom Wasser leicht zum Kot 
oder durch die Sonne bis auf den Grund ausgedorrt werden würde, und also die 
Pflanzen Gefahr laufen müssten, dass sie wegen der Feuchtigkeit von dem Was-
ser verfaulen, oder in trockener und lockerer Erde die Wurzeln verdorren.« Mit 
Zufriedenheit schließt Ischomachus die gemeinsame Reflexion ab: »Also weist 
du auch, mein Sokrates, von dem Pflanzen der Weinstöcke alles, was ich davon 
weiß.« (Ebd., XVIII 10) Freilich weiß dieser auch das Erntegut derselben in vol-
len Zügen zu genießen und philosophisch zu würdigen; aber er interessiert sich 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens356

neben den genüsslichen eben auch für die landbaulichen Aspekte seines Lieb-
lingsgetränks, um beurteilen zu können, was guter Wein ist. Seine Kenntnisse 
von der Herkunft und dem Anbau des Weins lassen vermuten, dass Sokrates auch 
ein guter Weinkenner und ein sachverständiger Önologe ist – und nicht nur ein 
maßloser Weingenießer, wie aus den einschlägigen Symposienschilderungen be-
kannt.

E x tr abeil age: Zur Würdigung  
der bäuerlichen E xistenz

Sokrates vertritt die Auffassung, man solle auch die Landwirtschaft bei 
der Erörterung berücksichtigen, was denn ein möglichst guter Brot-
erwerb wäre. Auch in diesem Kontext erweist sich Sokrates nicht als 
typischer Städter, dem bei diesem Thema nur die Unterordnung der 
ländlichen Existenzform des Bauern gegenüber dem städtischen Berufs-
leben einfällt. Im Gegenteil denkt er über die Landarbeit als eine der 
»schönsten und notwendigsten Künste«86 nach, und ist sich sicher, dass 
»auch die im höchsten Glücke stehen, den Landbau nicht geringschätzen 
können«. Als Gründe für diese unkonventionelle Aufwertung der bäuer-
lichen Arbeit wird angeführt, dass »sie zu genügend Einkommen und 
zur körperlichen Übung« anhalte und außerdem nicht zu leugnen sei, 
dass diese Arbeit »etwas Lustiges bei sich hat«. Darüber hinaus erlaube 
sie auch zeitlich, dass »man zu tun vermöge, was einen freien Mann aus-
macht.« (V 1) 
Seine (idealisierende) Lobrede auf das Landleben kulminiert in der be-
achtlichen Äußerung: »Ich muß mich wundern, wo ein freier Mensch ei-
nige Habe für angenehmer halten, eine Arbeit vergnüglicher, oder zum 
Leben nützlicher finden kann, als diese?« (V 11) Sokrates behauptet sogar, 
dass die Landwirtschaft einen besseren Broterwerb biete im Vergleich 
zu anderen Berufstätigkeiten, insbesondere der Handwerker (Arbeiter) 
oder vergleichbarer fremdbestimmter Dienstleistungen, weil diese Ver-
richtungen »die Leibeskräfte« der so Beschäftigten in gesundheitlicher 
Hinsicht angreife – eine sozialmedizinische Feststellung, die von Hip-
pokrates bestätigt wird (siehe II.2). Neben diesen gesundheitlichen Ri-
siken durch physische Erschöpfungs- bzw. Ausbeutungserscheinungen 
und typische Berufskrankheiten bringt der Philosoph gegen bürgerliche 
Berufstätigkeiten weitere negative Arbeitsbedingungen vor. So beispiels-
weise die Tatsache einer sozialen Entfremdung dadurch, dass die Betref-
fenden »immer dabei sitzen« und »nicht unter die Leute kommen«. Etli-
che unter den Arbeitern bringen »ganze Tage beim Feuer« oder ähnlich 

86 | Xenophon, Ökonomikos, IV 4.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 357

bedenklichen Produktionsstätten zu. Sokrates macht sich über die psy-
chosomatischen Folgen dieser ungesunden Arbeitsverhältnisse keine Il-
lusion. »Wenn aber der Leib angegriffen wird, leidet auch das Gemüt mit 
dabei.« (IV 3) Neben den sozial, psychisch und physisch schädlichen As-
pekten eines bürgerlichen Berufslebens wird anschließend der Zeitman-
gel, welcher die Betätigung von eigentlich wichtigeren Dingen im Leben 
verhindert, als entscheidende Verfehlung dieser Einkommensquellen 
und Existenzformen angesprochen. »Eben diese sogenannten unfreien 
Beschäftigungen besetzen einen auch mit so viel Arbeit, dass man dabei, 
guten Freunden und dem Gemeinwesen zu dienen, keine Zeit hat. Des-
wegen dergleichen Menschen darin schlecht sind, gute Freundschaft zu 
halten, noch sich auf das Gemeinwesen zu verstehen.« (Ebd.) 
Trotz seiner berechtigten Kritik der schlechten Arbeitsbedingungen vie-
ler städtischer Berufe scheint Sokrates mit seinem uneingeschränkten 
Lob des bäuerlichen Lebens ebenfalls über sein Ziel hinauszuschießen. 
Denn seine Lobrede ist von vorneherein mit dem augenscheinlichen 
Selbstwiderspruch behaftet, dass hier einer über das »höchste Glück« 
einer Lebensform schwärmt, ohne sie selbst zu leben – noch leben zu 
müssen. So ist schwer nachvollziehbar, dass die oft körperlich anstren-
gende und gesundheitlich belastende Landarbeit »den Leib aufs beste bei 
guter Gesundheit und Kräften erhalte« (ebd., VI 9) und die oft ärmli-
chen Bauern von der Landwirtschaft »allen Überfluß und volle Genü-
ge haben«. (III 5) Dieser eklatante Selbstwiderspruch – stets äußert sich 
Sokrates stolz über das eigene Streben, als Beweise seiner vorbildlichen 
Ethik im Einklang mit seinen Überzeugungen und Wahrheiten zu leben 
– mag dem fiktiven Charakter der von Xenophon vorgetragenen Natur-
philosophie des Landbaus geschuldet sein. Aber dennoch kommt mit 
der sokratischen Aufwertung der kleinbäuerlichen Subsistenz und mit 
dem Ideal, die eigenen Lebensmittel zu erwirtschaften als Praxis eines 
guten Lebens, ein Motiv des gastrosophischen Denkens auf, das in ver-
schiedenen Versionen bei Epikur, Rousseau, Marx und Nietzsche wieder 
auftaucht und in zeitgenössischen Spielarten eines urban gardening und 
Freizeit-Bauerseins nichts an Aktualität eingebüßt hat.87

87 | Vgl. Flores, Food not Lawns; Caplin, Urban Eden.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens358

Kritik der vorsokr atischen Naturphilosophie als Ursprung 
der sokr atischen Kultur- oder Humanwissenschaf t

Durch den sachlich notwendigen Bezug zur Landwirtschaft (als Grundlage einer 
guten Ernährung) umfasst Sokrates’ Gastrosophie, wie sich zeigte, durchaus Fra-
gen der Naturerkenntnis: Sie berührt über diesen Weg den Zusammenhang von 
Naturphilosophie und praktischer Philosophie. Bereits in seinen jungen Jahren 
beschäftigt sich Sokrates zunächst mit der, damals vor allem von Anaxagoras in 
Athen vertretenen, spekulativen Naturphilosophie. Bekanntlich bricht Sokrates 
nach seiner intensiven Auseinandersetzung mit dieser Art des Naturdenkens der 
Vorsokratiker – die insofern diesen Titel sowohl in zeitlicher als auch in sach-
licher Hinsicht nicht zu Unrecht tragen. Denn im grundsätzlichen Widerspruch 
zu den Philosophen vor ihm (allerdings auch im grundsätzlichen Widerspruch 
zu Platon und Aristoteles nach ihm) gelangt Sokrates zu der Überzeugung, dass 
theoretische Spekulationen über eine spekulativ metaphysische Weltvernunft 
und axiomatische Seinsprinzipien zu nichts führen, völlig unnütz und wertlos 
sind, weil die Erkenntnisfähigkeit des Menschen nicht ausreiche, um über die 
Dinge »in der Luft« oder »unter der Erde« unumstößliches Wissen und letztgül-
tige Wahrheit zu gewinnen. »Überhaupt riet er davon ab«, wie Xenophon sich 
erinnert, »im Hinblick auf die Vorgänge am Himmel darüber nachzugrübeln, 
wie Gott alles eingerichtet habe; denn er glaubte nicht, das dies für den Menschen 
erkennbar sei, und im übrigen meinte er auch, dass es den Göttern nicht recht sei, 
wenn jemand nach dem forsche, was jene nicht offenbaren wollten. Er äußerte 
außerdem, wer darüber nachgrüble, laufe Gefahr, auch Unsinn zu reden, und 
zwar nicht weniger Unsinn als Anaxagoras, der sich auch besonders viel darauf 
zugute getan habe, dass er das göttliche Wirken erklären könne.«88 

Sokrates’ Kritik an einer (unsokratischen) Naturphilosophie richtet sich also 
einerseits gegen den wegen seiner Uneinlösbarkeit unsinnigen Erkenntnisan-
spruch einer spekulativen Naturerkenntnis. Darüber hinaus moniert Sokrates – 
aus Gründen, die Hippokrates’ Physisdenken im Detail belegt – eine fehlerhafte 
Wissenschaft von der Natur, weil die vorsokratischen (ebenso wie die nachsokra-
tischen) Erklärungsmodelle den sinnlichen Wahrnehmungen und dem lebens-
weltlichen Erfahrungswissen widersprechen und dadurch wiederum nur Unsinn 
produzieren. Beispielsweise habe Anaxagoras, als »jener behauptete, das Feuer 
und die Sonne seien von derselben Art«, um abstrakte Grundprinzipien des Seins 
zu postulieren, schlicht den phänomenologischen Sachverhalt ignoriert, »dass 
die Menschen wohl leicht ins Feuer sehen, die Sonne aber nicht anschauen kön-
nen, und dass die, welche sich von der Sonne bescheinen lassen, davon gebräunt 
werden, vom Feuer dagegen nicht; er bedachte ebenso nicht, dass auch von den 
Gewächsen auf der Erde keines ohne das Sonnenlicht gut zu gedeihen vermag, 
dass sie aber bei Feuerhitze alle umkommen. Wenn er sagte, die Sonne sei ein 

88 | Xenophon, Memorabilien, IV 7,6.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 359

glühender Stein, so berücksichtigte er auch dies nicht, dass ein Stein im Feuer 
weder leuchtet noch auch lange Zeit widersteht, dass aber die Sonne unaufhörlich 
vor allem in strahlendstem Licht verharrt.« (IV 7,7) Solche wissenschaftstheore-
tisch und begriffsanalytisch grundsätzlichen Bedenken gegenüber der herkömm-
lichen abstrakten Naturwissenschaft bewegen Sokrates schließlich dazu, sich von 
der spekulativen Metaphysik abzukehren und der praktischen Philosophie zuzu-
wenden. Cicero beschreibt diesen fundamentalen Paradigmenwechsel von der 
naturphilosophischen Theorie zur Ethik des guten Lebens mit den Worten: »Sok-
rates hat als erster die Philosophie vom Himmel herunter gerufen, sie in den Städ-
ten angesiedelt, sie sogar in die Häuser hineingeführt, und sie gezwungen, nach 
dem Leben, den Sitten und dem Guten und Schlechten zu forschen.«89 Auch Xe-
nophon stellt zur sokratischen Kehre von der traditionellen Metaphysik zu einem 
ethischen Seinsdenkens sowie zur Differenz zwischen einer kosmologischen und 
einer anthropologischen Naturwissenschaft (im Sinne einer Agrargastrosophie) 
klar: »Im Gegensatz zu den meisten andern Philosophen befaßte Sokrates sich 
nämlich nicht mit dem Wesen des Universums, noch stellte er Betrachtungen an 
über den Kosmos […] oder über die Gesetzmäßigkeiten in den Bewegungen der 
Himmelskörper. […] Er selbst unterhielt sich immerfort über die den Menschen 
betreffenden Fragen.«90 

Die sokratische Abkehr vom kosmologischen Ursprungsdenken und seine 
Zurückweisung einer spekulativen Theorie der Natur als Fundament der Philo-
sophie sowie seine umgekehrte Frage nach der Natur des ethischen Menschseins 
– alles das kann gar nicht stark genug betont werden, um gegen die über Jahr-
hunderte eingespielten und platonisierten Rezeptionsmuster zu einem antipla-
tonischen Sokrates-Verständnis vorzudringen. Vieles spricht dafür, dass es ein 
eklatantes Defizit des historischen Sokrates war, diese fundamentale und heu-
te äußerst aktuelle Kehre seines Philosophierens offenbar seinen Mitmenschen 
nicht ausreichend klargemacht zu haben.91 Diese Nachlässigkeit bringt ihm nicht 
nur jene lächerliche und völlig unbegründete und zuletzt sogar tödlich endende 
Anklage ein, welche erklärtermaßen Sokrates’ philosophische Lebenskunst mit 
religionskritischer Kosmologie verwechselt. Die folgenreiche Entscheidung, die 
eigene Ethik (die Theorie und Praxis des menschenmöglichen Wohllebens) nicht 
selber verschriftlicht zu haben, führt zu dem gewissermaßen noch viel tödliche-
ren Verhängnis, dass bereits sein Schüler und Freund Platon davon ausgehen 

89 | Cicero, Gespräche in Tusculum, V 10.

90 | Xenophon, Memorabilien, II 1.

91 | Es sei in Erinnerung gerufen, dass die Athener Sokrates beschuldigten, er würde »den 

Dingen in der Luft und unter der Erde nachforschen«, wie es in Platons Apologia heißt. 

Aristophanes lässt in seiner Komödie Die Wolken die Sokrates-Figur eine solche ›theoreti-

sche‹ Geisteshaltung verkörpern. Dabei geht es vordergründig um Wetterkunde und Stern-

daten. Im Kern zielt diese Polemik jedoch auch auf die spekulative Naturphilosophie der 

Vorsokratiker, mit deren Position Sokrates offenbar umstandslos assoziier t wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens360

konnte, auf kein allgemeines Unverständnis bei den Lesern seiner Dialoge zu sto-
ßen, wenn er in seinen Schriften Sokrates Dinge sagen lässt, die dessen eigener 
Position in vielem diametral und grundsätzlich zu widersprechen scheinen.92 So 
konnte es beispielsweise dazu kommen, dass sich der historische Sokrates radikal 
von Anaxagoras’ Nous-kosmologie abwendet, um die eigene Gesprächspraxis als 
ein postmetaphysisches Erkenntnisprinzip zu etablieren, während Platons Ideen-
lehre und nicht weniger Aristoteles’ Metaphysik gerade auf eine Reformulierung 
der vorsokratischen Seinsspekulationen hinauslaufen. Zeitgleich unterbreiten 
ganz anders orientierte Zeitgenossen, wie Xenophon oder Epikur, mit der glei-
chen Selbstverständlichkeit ihrem Publikum einen ganz anderen Sokrates. 

Angesichts dieses disparaten Sokrates-Bildes gilt es sich klar zu machen, dass 
die sokratische Kritik der vorsokratischen Naturphilosophie keine grundsätzliche 
Trennung von Naturwissenschaft und Philosophie beinhaltet. Wenn Sokrates er-
klärt, ihn würden nur Fragen des geglückten guten Lebens und eines entspre-
chenden Tätigseins interessieren, dann folgt daraus weder eine grundsätzliche 
Abkehr von philosophischen Fragen der Natur noch notwendig eine praktische 
Entfremdung von der Umwelt, wie bereits Xenophons oben erörterten Darstellun-
gen des sokratischen Interesses an der Landwirtschaft und deren naturwissen-
schaftlichen Grundlagen erkennen ließen. Allenthalben taucht die naturphiloso-
phische Beschäftigung unter einem (agrar)gastrosophischen Vorzeichen erneut 
auf: ›Die Natur‹ wird im systematischen Bezug auf den agrikulturellen Natur-
metabolismus des Menschen gedacht. 

Not wendigkeit einer sokr atischen Naturwissenschaf t 

Aus Sokrates’ Wissbegierde gegenüber der (landwirtschaftlich genutzten) Natur 
gehen auch grundlegende Erkenntnis der gastrosophischen Anthropologie her-
vor. Xenophon lässt Sokrates dazu erklären: »Denn erstens bringt die Erde denen, 
die sie bauen, hervor, was sie zu ihrer Nahrung nötig haben, ja auch dasjenige, 
was zu ihrem Labsal dienen kann.«93 Ausgehend von der Tatsache und der Er-
kenntnis, dass sich Menschen von der Natur ernähren und sie im wahrsten Sinne 
des Wortes verkörpern, lässt sich überhaupt erst erfassen, in welchem Ausmaß 
die kulturelle Menschheit eine natürliche Lebensform ist (und nicht etwa eine Pa-
rallelwelt). Die Landwirtschaft, das agrikulturelle Naturverhältnis des Menschen, 

92 | Bezüglich des von Platon ›erdichteten‹ Sokrates kommt der ausgewiesene Sokrates-

Experte Nehamas zu folgendem Schluss: »Sokrates ist ein Charakter, von dem sein eigener 

Schöpfer zugibt, ihn nicht zu verstehen. Ich kenne keinen anderen Fall in der Literatur oder 

der Philosophie, indem ein Autor eine Figur vorstellt, von der er insgeheim eingesteht, dass 

sie ihm unverständlich bleibt. Aber genau das tut Platon im Hinblick auf Sokrates.« Vgl. 

Nehamas, Die Kunst zu leben, 141.

93 | Xenophon, Ökonomikos, IV 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 361

ist der grundlegendste Faktor bei der technischen wie kulturellen Hervorbrin-
gung alltäglicher Lebensgüter und gesellschaftlichen Reichtums: »Der hat gewiß 
eben nicht unrecht gesprochen, der den Landbau die Mutter und Hebamme der 
anderen Künste nannte. Denn wenn diese wohl vonstatten geht, gedeihen auch 
die andern alle; wo aber das Land ungebaut bleiben muß, da liegen auch fast die 
übrigen Künste zu Lande und zu Wasser.« (Ebd., V 17) Über das ökologische Wis-
sen der – in der landwirtschaftlichen Nutzung von »Feldern und Bäumen« erwor-
benen und angewandten – praktischen Naturwissenschaft entwickelt Sokrates 
ansatzweise ein gastrosophisches Naturverständnis. 

Es reflektiert die agrikulturelle Konstruiertheit von guter Natur in Form einer 
anthropophysischen Bewahrheitung: Die sich landwirtschaftlich ernährende 
Menschheit anverwandelt sich die Natur (physis) zu ihrem Wohle, welches sie 
in ihrer agrarisch kultivierten Wohlgestaltetheit hervortreten lässt. Hinsichtlich 
einer derartigen landwirtschaftlich ermöglichten und nicht-spekulativen, empi-
rischen und anthropomorphen Metaphysik der Wohlnatur überschneiden sich 
die Gedankengänge des Naturphilosophen Sokrates mit denen des Mediziners 
Hippokrates. Wie wir sehen werden, nimmt Hippokrates jedoch den physischen 
Metabolismus zwischen Umwelt und Mensch ausschließlich unter dem heilkun-
digen (medizinischen) Gesichtspunkt wahr, insofern sich über das Nahrungs-
geschehen die menschliche Physis und das leibliche Wohlsein der inneren Natur 
konstituieren. Der xenophontische Sokrates denkt den anthropophysischen Meta-
bolismus bzw. die gastrosophische Metaphysik in umgekehrter Richtung, näm-
lich mit Blick auf die agrikulturell vermenschlichte Physis als das umweltliche 
Wohlsein der äußeren Natur des Menschen.94 Bei dieser Denkweise scheint sich 
Sokrates klarzumachen, dass unter einem agrargastrosophischen Gesichtspunkt 
nicht die Natur als ein einheitliches, holistisches Ganzes, sondern nur ein (dem 
menschlichen Wohl gemäßer) Teilausschnitt des Ganzen des natürlichen Seins 

94 | Die Rede von einer gastrosophischen Metaphysik ist trotz der bedenklichen Nähe zur 

traditionellen spekulativen Metaphysik nicht zu vermeiden. Denn zum einen sind die me-

tabolischen Prozesse des Nahrungsgeschehens (als eines spezifischen Seinsgeschehens) 

bis heute nicht vollständig naturwissenschaftlich erklär t. Und insofern sich dieses Seins-

geschehen einem empirisch nachvollziehbaren Erkennen (noch und vielleicht für immer) 

entzieht, bleibt es einer bloß metaphysischen Seinsspekulation überlassen. Darüber hin-

aus übersteigt die physische (biochemische, molekulare) Realität und die anthropogene 

Wirksamkeit der metabolischen Prozesse die sinnliche (lebensweltliche, augenscheinli-

che) Anschauung und ist daher auch in dieser Hinsicht eine übersinnliche Wirklichkeit der 

menschlichen Essistenz: etwas Metaphysisches, das gleichwohl reale physische Wirkun-

gen hat. Davon unabhängig aber besteht der philosophisch entscheidende Unterschied 

zwischen einer gastrosophische Metaphysik (des Nahrungsgeschehens) und einer speku-

lativen Metaphysik grundsätzlich darin, dass diese von postulier ten Seinsprinzipien und 

letzten Wahrheiten ausgeht, während jene empirisch-naturwissenschaftlich ver fährt und 

auf einer praktischen (anthropophysischen) Bewahrheitung basier t. 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens362

verhandelt wird. Und zwar nur das auf die Ernährung der menschlichen Physis 
bezogene Seinsgeschehen – eben die aus sich heraus seiende, dabei fürs mensch-
liche Wohlsein kultivierte, kostbare, zum Essen gute Natur. 

Die ursprüngliche Bedeutung von Kultur, das lateinische Wort cultura bzw. 
colere: ›Land bebauen‹, ›hegen und pflegen‹, meint ebendiese Kunst eines ver-
menschlichenden Natur-sein-Lassens. Natur steht dem gastrosophischen Ver-
ständnis nach nicht der Kultur als das ganz Andere gegenüber. Weder entspringt 
die menschliche Kultur einer naturgeschichtlichen Abgrenzung von der Natur 
noch besteht die eigentliche Kulturleistung der Menschheit in einer metaphysisch-
gottgewollten Naturbeherrschung. Hingegen wird mithilfe einer agrikulturellen 
perfectio naturae, eines Hegens und Pflegens der natürlichen Mitwelt (bewirt-
schafteter Landflächen), die köstliche Wahrheit einer guten Natur (menschlicher 
Kost) allererst erkannt und eigens produziert – gesät, gehegt, gepflegt, geerntet 
und auf diese mimetische Art den Menschen wohlbekömmlich Seiendes sein-ge-
lassen. Dem agrargastrosophisch begreifbaren Seinsgeschehen entspricht ein so-
wohl praktisch-empirischer als auch qualitativ-normativer Begriff des Naturguten 
oder der Wohlnatur, insofern das Gute der Natur das anthropobiotische Substrat 
dieser agrikulturellen Naturpraxis ist. In diesem Sinne sind Menschen und Natur 
›befreundet‹ beziehungsweise Bäume, Gewächse und Saaten und alle landbaulich 
gelassene und gestaltete Seiendheiten uns gute Freunde.95 Dieser elementare Ge-
danke taucht heute wieder in der Redewendung von der ›Umweltfreundlichkeit‹ 
menschlichen Handelns auf.

Sokrates’ jüngerer Zeitgenosse Hippokrates wird dieses gastrosophische Natur-
verständnis für die anthropologische Grundlegung einer Heilkunst nutzbar 
machen, einer natürlichen (naturguten) Heilkunst, die zum Paradigma einer 
empirisch-naturwissenschaftlichen Medizin wird. Hingegen bleibt die sokrati-
sche Naturphilosophie, die Grundlagenwissenschaft der Landbaukunst als Teil-
aspekt der Wissenschaft und Kunst des Kochens, von der Rezeptionsgeschich-
te unbeachtet – trotz ihrer eminenten Bedeutung für eine aktuelle praktische 
Naturphilosophie. Anders als in der ungastrosophischen Naturphilosophie der 
platonisch-aristotelischen Metaphysik kommt jedenfalls schon im sokratischen 
Naturverständnis eine normative (potentiell wohlbekömmliche) und zugleich 
empirische (heilwirksame) Seinsfülle innerhalb der natürlichen Umwelt in den 
Blick, deren substanzielle (bioaktive wie biodiverse) Wirklichkeit und deren onti-
sche (eubiotische) Wirksamkeit aus dem geglückten Zusammenwirken einer vor-
gegebenen Wahrheit der Allnatur (oder Gaia als einer erhabenen Selbsttätigkeit, 
die dem Menschen ebenso wohltut wie übel mitspielen kann) mit einer gastro-

95 | Von dieser Befreundung mit der Natur spricht Platon: »Aber die jetzt zahmen Bäume, 

Gewächse und Saaten wurden uns, nachdem der Landbau sie veredelte, befreundet; denn 

vorher gab es nur wildwachsende Gattungen, älteren Ursprungs als die zahmen.« Vgl. Pla-

ton, Timaios 77a.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 363

sophisch-metaphyischen Wohlnatur als agrikultureller (anthropobiotischer) Be-
wahrheitung einer guten Naturkost gedeiht. – Im Folgenden gilt es mehr über 
diese wohlnatürliche Landwirtschaft, eine naturgerechte Kultur im Sinne eines 
agrargastrosophischen Seinsdenkens in Erfahrung zu bringen, um die Aktualität 
der sokratischen Umweltethik ermessen zu können.

Gaia-gerechte Naturpr a xis

In dem Gespräch über die Landwirtschaft, das Xenophon in seinem Ökonomikos 
darstellt, lenkt Critobulus wegen der Erkenntnis der agrikulturellen Konstruiert-
heit der Natur die Aufmerksamkeit des Sokrates auf den Sachverhalt, dass die 
landwirtschaftliche Naturnutzung aufgrund diverser Umwelteinflüsse nie ganz be-
herrschbar sei und die Agrarproduktion immer unvorhersehbaren Unglücksfällen 
und übermächtigen Faktoren unterworfen bleibe. »Es ist so viel bei der Landwirt-
schaft«, merkt Critobulus an, »das ein Mensch nicht vorher absehen kann. Denn 
Hagel, Reif, große Hitze, gräuliche Platzregen und Mehltau verderben oftmals das, 
was noch so schön sich angelassen, und aufs beste bestellt ist. Auch das Vieh, das 
die beste Weide gehabt, fällt manchmal von einer einreißenden Krankheit elender 
Weise dahin.«96 Die Einsicht in die prinzipiellen Grenzen der menschlichen Natur-
nutzung sowie in die absolute Unverfügbarkeit einer gleichwohl notwendigen Be-
günstigung durch natürliche Faktoren verbindet Sokrates mit einer auf den ersten 
Blick scheinbar mythologisch naturreligiösen Argumentation dahingehend, dass 
»der Götter Herrschaft und Macht in dergleichen Sachen« (ebd.) größer sei als 
die der Menschen. Angesichts der Begrenztheit der menschlichen Naturbeherr-
schung wüchsen und gediehen die guten Gaben der Natur nur durch die Gunst 
der Götter. Nur eine die Naturgottheiten respektierende Landwirtschaft verspreche 
reiche Ernte. »Meinst du denn«, spricht Sokrates seinem Gegenüber rhetorisch ins 
Gewissen, »dass man bei dem Landwesen weniger nötig habe, der Götter Gnade 
sich auszubitten? Du musst wissen, dass verständige Leute nicht ermangeln, den 
Göttern ihre Dienste zu leisten, damit ihnen ihre trockenen und saftigen Früchte 
wohl geraten, ihre Ochsen, Pferde, Schafe und alle ihre Güter wohl gedeihen.« 
(Ebd., V 20) 

Allerdings weiß Sokrates durchaus, dass im Kontext einer philosophischen Ar-
gumentation der traditionelle Rekurs auf (mythische) Götter, die für das Wohl der 
Menschen sorgen – insbesondere dafür, dass diese gut zu essen haben – zweifelhaft 
ist. Diesem naturreligiösen Gedankengut wird Jahrhunderte später, wie wir noch 
sehen werden, Ludwig Feuerbachs Philosophie eine entsprechende religionsphilo-
sophische Kritik unterziehen. Doch schon Sokrates, der immerhin als religions-
kritischer Aufklärer dem traditionellen Götterglauben der griechischen Mytholo-
gie aufkündigt, begründet die eigene Naturgastrosophie letztlich – entgegen des 

96 | Xenophon, Ökonomikos, V 18.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens364

rhetorischen Anscheins – nicht mithilfe eines religiösen Naturdenkens. Dass es 
ihm vielmehr darum geht, mythische Vorstellungen durch eine empirisch-wissen-
schaftlich begründete Umweltethik zu ersetzen, macht das folgende zentrale und 
äußerst aktuelle Argument deutlich. »Überdem will«, gibt Sokrates schließlich zu 
bedenken, »die Göttin Erde (gr. gaia), wenn nur ein Mensch von ihr lernen will, 
uns die Gerechtigkeit lehren. Denn welche dieselbe am besten behandelt, denen 
gibt sie von sich aus auch am üppigsten Gutes wieder.« (Ebd., V 12) 

Mit diesen bemerkenswerten Worten formuliert Sokrates den klassischen Ur-
sprung eines Gaia-Denkens, welches im gegenwärtigen Diskurs zur (tiefen)öko-
logischen Ethik eine prominente Rolle spielt.97 Darüber hinaus präzisiert er den 
gastrosophischen Sinn eines solchen Gerechtigkeitsdenkens: Die normativen Kri-
terien für die besten, natur-gerechten Landwirtschaftsmethoden sind demnach aus 
der objektiven Wahrheit der guten Natur selbst empirisch rekonstruierbar. Und 
obgleich das Naturgute dem menschlichen Wohl gemäß (anthropomorph, anth-
ropophysisch) sein muss, entsteht es aus den natürlichen eigengesetzlichen Be-
dingungen eines wohlgedeihlichen Lebens der Pflanzen und Tier, dem (nur) eine 
gute, nämlich Gaia-gelehrige Agrikultur gerecht werden kann.

Indessen sollte einem die subtile Ironie des Rhetorikers Sokrates nicht entge-
hen. Dessen Naturphilosophie – im suggestiven Rückgriff auf die übermenschli-
che Macht der antiken Götterwelt samt Gaia-Gedankenwelt – vergöttlicht die Natur 
gleichsam, ja spricht sie heilig, um für das umweltfreundliche Gebot einer dem 
Wohl der Pflanzen und Tiere gerechten und verantwortungsvollen Naturpraxis we-
nigstens rhetorisch starke ›letzte Gründe‹ stark zu machen. Gerade der Verzicht 
auf das Naturdenken einer religiös-mythischen sowie einer spekulativ-metaphyi-
schen Letztbegründung macht diese (bloß rhetorische) Überhöhung eines norma-
tiven Naturbegriffs begrifflich ebenso sinnvoll wie missverständlich.98

97 | Vgl. Midgley, Individualism and the concept of Gaia, 29; Clark, Gaia und die Formen 

des Lebens; Lovelock, Gaia: A New Look at the Earth; H. Böhme, Gaia. Bilder der Erde von 

Hesiod bis James Lovelock

98 | Die bloß rhetorische Frömmigkeit des Sokrates zeigt sich auch bei anderen Gelegen-

heiten: Für die von ihm immer wieder ostentativ bekundete Religiosität sind stets pragma-

tische und ironische Glaubenssätze charakteristisch. Beispielsweise seine Gottesfürch-

tigkeit gegenüber dem delphischen Orakel, an das der Philosoph glaubt, indem er daran 

nicht glaubt – weil er nur dasjenige für wahr hält, wofür überzeugende Gründe sprechen. An 

Orakelsprüche hat man also letztlich nicht zu glauben, sondern nur an das, was aufgrund 

philosophischer Erkenntnis rational geprüft (kritisier t) und eingesehen werden kann. Und 

zu unserem Glück glaubte Sokrates selbst nicht an jenen delphischen Orakel-Spruch: Nur 

wegen seiner Ungläubigkeit macht er sich auf den Weg, um herauszubekommen, warum 

er der »weiseste Mensch unter seinen Mitmenschen« sein soll – um letztlich die göttliche 

Wahrheit der delphischen Prophezeiung in Gestalt der eigenen philosophischen Leben-

spraxis ironisch zu beweisen.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 365

Dass Xenophon seinen Helden an dieser Stelle nicht schlaue Dinge sagen 
lässt, die er bloß an den historischen Sokrates heranträgt, beweist die Gegenprobe. 
Auch bei Platon kommen ähnliche Gedanken einer gerechten Umweltnutzung, 
einer naturgemäßen Agrikultur zur Sprache. So kommt Sokrates in Platons Dia-
log Theaitetos auf die ebenso landbaukünstlerische wie naturheilkundige Weisheit 
von guten Bauern zu sprechen. Deren Weisheit bestehe darin, »dass auch diese 
den Pflanzen, anstatt schlechter Wahrnehmungen, wenn sie etwa krank sind, heil-
same und gesunde Wahrnehmungen und Wahrheiten beibringen.«99 Durch eine 
dergestalt wohltätige Bewahrung, welche die Menschen vermöge der Kunst eines 
wohlgeratenen Landbaus und einer artgerechten Tierhaltung jenen Kräften erwei-
sen, die mächtiger sind als sie, geben diese von sich aus der Menschheit reichlich 
gute Gaben aus dem Garten der Natur. Sokrates’ Gaia-Denken, das seiner gastro-
sophischen Umweltethik zugrunde liegt, begreift eine ökologisch-naturgerechte 
Behandlung der Erdgöttin Gaia und ihren tausendfachen Erscheinungsformen 
als ein dankbares und verantwortungsbewusstes, vor allem aber aktives Wieder-
gutmachen der für die Menschheit geopferten Natur. Dieses Natur-wieder-gut-Ma-
chen geschieht in der Erwiderung eines symbolischen Speiseopfers, mit dem die 
Menschen die göttlichen Lebewesen, die sie gut ernähren, ihrerseits gut ernähren: 
»Also haben wir von demselben, was wir den Göttern opfern und dadurch gefällig 
sind, und was wir zu unserm eigenen Nutzen benötigen.«100 

Im Unterschied zu aktuellen holistisch-biozentrischen Versionen des Gaia-
Gedankens vertritt Sokrates (wie später und systematischer Feuerbach) eine gast-
rosophische Umweltethik, die dem Umstand Rechnung trägt, dass das verspeiste 
Naturopfer und das menschliche Welt-Essen unvermeidbar ist – weil wir, wie jedes 
andere Tier auch, anderes Leben töten muss, um selbst zu leben. Obgleich also für 
den Menschen das Töten anderen Lebens essistenziell unvermeidbar ist, bleibt für 
eine gastrosophische Ethik entscheidend, wie mit diesem »nutritiven Schuldzu-
sammenhang« (H. Böhme) agrikulturell bzw. esskulturell umgegangen wird. Eine 
gaianische oder naturgerechte Wiedergutmachung dieser unvermeidlichen Schuld 
besteht darin, für das mögliche Wohlleben der genutzten Pflanzen und Tieren und 
allem anderen, was der Menschheit als Mahl geopfert wird, bestmöglich zu sorgen, 
so dass dem uns überantworteten Speiseopfer wenigstens eine, obschon nicht un-
schuldige, in praxi entschuldigende Gegengabe entspricht. 

Mit dieser opfertheoretischen Herleitung des Grundgedankens eines ökologi-
schen Naturverhältnisses (einer Herleitung, die nicht religiös und gastrotheolo-
gisch, sondern gastrosophisch verfährt) kehren wir zu unserem Ausgangspunkt 
zurück. Zu jenem Punkt, wo Sokrates’ Gedankengang von einem geistigen Ausflug 
in die ländliche Natur wieder auf das städtische Alltagsgeschehen gelenkt wird und 
wo der Bogen von der landwirtschaftlichen Erzeugung der Lebensmittel zu den 

99 | Platon, Theaitetos 167c. Auch bei anderen Gelegenheiten zeichnet Platon die Grund-

züge eines Gaia-Denkens; vgl. Platon, Timaios 33.

100 | Xenophon, Ökonomikos, V 3.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens366

Praktiken ihres alltäglichen Verzehrs geschlagen wird. Denn, obschon erst eine ag-
rargastrosophische Kenntnis des Naturguten (umweltfreundlicher Agrarprodukte) 
eine sachliche Würdigung und eine wahre Beurteilung der Wertfülle, der Herkunft 
und Qualität der Naturgaben ermöglicht und ein opferbewusstes und umweltethi-
sches Kaufverhalten gebietet, münden die landwirtschaftlichen Produktionspro-
zesse, die Einkäufe sowie die Wissenschaft und Praxis des Essenmachens in (der 
Eupraxie) einer Alltagskultur des guten Welt-Essens. Kurz: Endlich näheren wir 
uns nach ebenso anstrengenden wie lohnenswerten Vorbereitungen dem gemein-
samen Mahl.

Sokr atisches Gastmahl als Telos einer  
gastrosophischen Esskultur

Diogenes Laertius gewährt uns einen unerwarteten Einblick in den Haushalt des 
Sokrates. Der Anlass ist kein Streit über die Küchenarbeit; auch geht aus der ge-
schilderten Szene nicht hervor, ob sich Sokrates selbst an den Herd stellt und den 
hölzernen Quirl gebraucht. Vielmehr ist das Ehepaar mit der Vorbereitung eines 
Gastmahls beschäftigt, womit ein weiterer Aspekt der sokratischen Gastrosophie 
zur Sprache kommt. Diogenes berichtet, dass der Philosoph reiche Leute zum Es-
sen eingeladen hatte – eine Situation, die Xanthippe aufgrund der bescheidenen 
und wenig repräsentativen Verhältnisse, in denen sie und ihr Mann leben, un-
angenehm ist. Die Bedenken seiner Frau versucht Sokrates mit einer sozialkriti-
schen Offensive zu beschwichtigen: »Lass nur! Wenn sie vernünftig sind, wissen 
sie sich einzufügen, wenn nicht, sind sie uns gleichgültig.«101 

Da will jemand nicht um den heißen Brei reden: Sokrates widersetzt sich der 
gesellschaftlichen Norm einer repräsentativen Küche, die den Wert des Essens 
bloß über dessen symbolischen Gehalt bestimmt. Er wehrt sich gegen die arm-
selige Logik einer Prahlerei, die das Essen bloß als Mittel der sozialen Distinktion 
und kulturellen Abgrenzung einsetzt. Denn wer mittels teurer Delikatessen und 
des Aufgebots üppiger Speisen nur zeigen will, dass er viel Geld hat, bekundet 
damit in Wahrheit einzig und allein, dass er seinen Gästen nichts Besseres vor-
zusetzen weiß als diese Geschmacklosigkeit. Wer die Küche zu repräsentativen 
und distinktiven Zwecken eines gesellschaftlichen Prestiges instrumentalisiert, 
demonstriert ein Wertesystem, welchem der Gastrosoph sein umgekehrtes Ideal 
des geglückten Gastmahls entgegengesetzt. Nicht luxuriöse Großtuerei und pras-
sender Überfluss sind aufzutischen, wenn es heißt, seinen Gästen zu zeigen, wer 
man ist und dass man gut isst. 

Die Philosophie in der sokratischen Küche besagt: Das kulinarisch Gute ist 
keine Sache des bloßen Geldes, es steckt wesentlich in der Kunst, mit unaufwän-
digen Mitteln ein geschmackvolles Essen zu schaffen, welches auch dem leibli-

101 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 34.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 367

chen (gesundheitlichen) Wohl der Gäste schmeichelt. Diesen Genuss zu bereiten 
zu können, macht die reiche und reichliche Küche des Gastrosophen aus – im 
grundsätzlichen Unterschied zur kulinarischen Sophistik der Reichen. Wenn die 
Gäste gute Freunde und Menschen mit gutem Geschmack sind, dann verstehen 
sie sich, glaubt Sokrates, auch in dieser Weisheit. Und wenn nicht, dann sind es 
eben auch keine gute Freunde und Menschen mit gutem Geschmack. 

In dieser kleinen Szene tritt ein weiterer eminenter Aspekt der sokratischen 
Gastrosophie hervor. Dessen Fortläufer waren wir bereits bei Kant auf der Spur: 
Die Wertschätzung des gemeinsamen Mahls als dem höchsten Guten der kulina-
rischen Praxis, welche alle anderen Faktoren und Einflüsse eines guten Essens 
in sich münden lässt. Dass Sokrates mit seinen Freunden regelmäßig gemein-
same Symposien veranstaltet und dieses konviviale Miteinander als eine konsti-
tutive Vollzugsform seiner philosophischen Lebenspraxis kultiviert, ist sicher 
belegt. Platon, aber auch Xenophon berichtet von solchen Gewohnheiten.102 Ihre 
Schilderungen solcher Zusammenkünfte und Höhepunkte der sokratischen Le-
benskunst haben Weltgeschichte geschrieben. Sokratische Gastmähler wurden 
»zu einer festen Gewohnheit der Philosophenschulen.«103 Insbesondere Xeno-
phons, aber noch mehr die platonische Darstellung eines dieser Symposien ist 
zu einer der bekanntesten Beschreibungen dieses bemerkenswerten Aspektes 
der abendländischen Philosophie geworden. Dass das philosophische Gastmahl 
letztlich durch das christliche Abendmahl verdrängt wurde und schließlich in 
völlige Vergessenheit geriet, ist nicht zuletzt dem geistesgeschichtlichen Einfluss 
des Platonismus zu ›verdanken‹, dessen diätmoralisches Selbstverständnis die 
kulinarische Substanz der Symposien verschwieg (siehe I.1) und so einer symbo-
lischen Überhöhung des sokratischen Gastmahls in Form der christlichen Eu-
charistiefeier Vorschub leistete. (Siehe I.2) Die platonische (und gewissermaßen 
auch die kantische) Trennung des Mahls in zwei Akte – die eigentliche Mahl-
zeit und das mittels berauschender Getränke erleichterte Tischgespräch – macht 
das ursprünglich gastrosophische Selbstverständnis des sokratischen Symposion 
vergessen. Dieser Einfluss der platonisch und diätmoralisch geprägten Kultur-
geschichte schlägt sich in der geläufigen Sprachregelung nieder, wonach der 
Begriff Symposion im wörtlichen Sinn lediglich das gesellige Trinken bzw. das 
gemeinsame Trinkgelage bezeichnet. Dadurch werden einseitig die weinselige 
Gesprächsrunde und der Geist der Geselligkeit gegenüber dem kulinarischen Ge-
nuss der Speisen und dem Geist der Tafelvergnügens ausgezeichnet. Angesichts 
dieser begrifflichen Verdrängung und dieser theoretischen Missachtung des ge-
meinsamen Essens durch das Reden und Trinken erscheint an dieser Stelle eine 
gastrosophische Rekonstruktion der sokratischen Mahlkultur erforderlich.

102 | Beispielsweise: Memorabilien, III 14,2 und 14,5.

103 | Bux, Einführung in das Symposion, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens368

Zunächst ist eine unstrittige und mahlpraxisch zentrale Tatsache klarzustellen: 
Die sokratischen Symposien finden nicht ohne Syssitien, nicht ohne Speisen statt. 
Daher gehört das Essen-Trinken-Reden bei solchen abendlichen Mahlgemein-
schaften unzertrennlich zusammen. Man kann dann durchaus sagen: »Diese ge-
meinsamen Mahlzeiten liebte Sokrates als eine besonders schöne Gelegenheit für 
seine Lehrtätigkeit.« (Ebd.) Doch diese platonisierende Beschreibung der sokra-
tischen Gastmahlpraxis läuft Gefahr, den gastrosophischen Sinn der ganzen Sa-
che zu verfehlen. Denn Sokrates liebte das Abhalten philosophischer Mahle nicht 
nur als schöne Gelegenheit, um mit Anderen zu reden und ihnen seine Lehre zu 
unterbreiten; er liebte es offenbar auch, mit Anderen zusammenzukommen, um 
zu essen. Wollte er nur mit ihnen reden, könnte er dies ebenso an anderen Orten 
tun, was er ja auch oft tut. Indes muss man nicht zusammen essen, um ein philo-
sophisches Gespräch zu führen. Ein mahlphänomenologisch wesentlicher Grund 
des Zusammenseins ist daher – über das Reden hinaus – schlichtweg das gemein-
same Tafelvergnügen als einer genuin philosophischen Tugend oder genauer als 
einer gastrosophischen Tätigkeit. 

Ein weiteres Charakteristikum des sokratischen Mahlrituals betrifft die Tat-
sache, dass es weniger als außeralltägliche Festivität praktiziert wird, die nur an 
Feiertagen stattfindet. Das Glück symposiastischen Wohllebens ist ein Phänomen 
der Alltagspraxis: Die gastrosophische Lebensweise kommt nicht dadurch zustan-
de, dass man es sich an einigen wenigen Tagen des Lebens – bloß an Sonn- oder 
Feiertagen – gut gehen lässt. Ihre ethische Wirklichkeit besteht darin, ihr Gutes 
alltäglich zu leben. Alltäglich gut zu leben, heißt indessen nicht notwendig jeden 
Tag, Tag für Tag und bei jeder Handlung, das Gute (hier: das gemeinsame Essen) 
zu praktizieren. Gut zu leben, heißt aber doch, den Umständen entsprechend, 
das Gute so häufig wie möglich zu aktivieren. Möglichst an allen Tagen (im All 
der Lebenstage) und in wiederkehrenden Akten allmählich das Ganze (die All-
heit) solches Tätig-Seins zu bewirken (zu verwirklichen), heißt im praxologischen 
Sinne voll und ganz gut zu leben. 

Sofern das gemeinsame Mahl eine Alltagspraxis ist, muss für sein Zustande-
kommen kein äußerlicher, konventioneller Anlass gegeben sein. Als Tätigkeits-
weise kulinarisch guten Lebens wird es um seiner selbst willen kultiviert. Daher 
werden im Kontext der sokratischen Mahlkultur im Besonderen bzw. im Kontext 
der antiken Mahlkultur im Allgemeinen keine förmlichen Einladungen lange 
Zeit voraus ausgesprochen. Das Mahl wird spontan, wie es sich gerade ergibt, ver-
einbart und von demjenigen wahrgenommen, »der in der Stimmung zu kommen 
war.«104 

Sind die anwesenden Gäste und Kommensalen gute Freunde, ist der Zweck 
des gemeinschaftlichen Speisens einzig und allein, dem freundschaftlichen Zu-
sammensein als alltägliche Tätigkeitsform guten (Zusammen-)Lebens eine auch 
kulinarisch gute Form zu verleihen. Diese kulinarisch gute Form und Selbst-

104 | Mühll, Das griechische Symposion, 83.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 369

zwecklichkeit besteht darin, den Wohlgenuss geschmackvollen Essens, das zu 
diesem Zweck weder repräsentativ aufwändig sein muss noch sein sollte, zu ge-
nießen. Als selbstzwecklicher Ritual ist das gemeinschaftliche Mahl, im Unter-
schied zum Alleinessen, eine kulinarisch wohltätige Aktivität und wechselseitige 
Gabe des Freundseins: Freunde tun ihren Freunden etwas Gutes in Form kulina-
risch guter und möglichst persönlicher (deswegen am besten selbst zubereiteter) 
Speisen, um einander (gast)freundschaftlich zu bekochen bzw. zu bewirten. In 
der Tatsache, dass sie eben auf diese Weise einander Gutes tun, liegt der Grund 
für die »den Gastmahlen zugeschriebene Eigenschaft, Freundschaften zu stif-
ten«, wie es bei Plutarch heißt.105 Das Philosophische an den berühmten sokrati-
schen Gastmählern und Freundesmahlen (philities) ist also vorrangig nicht, dass 
die Beteiligten – nach dem Essen – miteinander reden, sondern wesentlich der 
Sachverhalt, dass sie auch als Gut-Essende philosophieren und in der lebensphilo-
sophischen Form ihres ganz spezifischen Tätig-Seins, das sie als Freunde (freun-
dend) und als Gastrosophen (gastrosophierend) teilen, das freundschaftliche wie 
gastrosophische Wohl voll leben. 

Dass Sokrates die gute Mahlzeit in guter Gesellschaft bewusst und program-
matisch als eine Aktivität oder Tugend seiner philosophischen Lebenspraxis 
kultiviert, macht ihn etwa im Vergleich zu Kant (dessen Ambivalenzen in der 
Sache bereits zur Sprache kamen) zu dem eigentlichen Vordenker der Gastroso-
phie. Obgleich von Sokrates selbst (wie dann bei Kant auch) keine ausgearbeitete 
Gastrosophie vorliegt, so lassen sich doch die sachlichen Gründe für den hohen 
lebenspraxischen Stellenwert, den er offenkundig der Tafelgemeinschaft beimaß, 
nachvollziehen und herausarbeiten. 

In der gastrosophischen Tischgesellschaft, im Symposienwesen tritt das de-
mokratische Ideal des sokratischen Mahlkultus als konkret-utopischer Vorschein 
eines guten (Zusammen-)Lebens hervor, das sich wesentlich von der staats-
utopischen Version unterscheidet, die Platon liefert. Dabei spielt der erwähnte 
Sachverhalt, dass das am Symposion orientierte Gemeinschaftsverständnis die 
Freundschaft bzw. das freundschaftliche Tätigsein in der kulinarischen Praxis als 
Vollzugsform des guten Lebens voraussetzt, eine zentrale Rolle. 

So basiert das demokratische Wesen der sokratischen Freundesmahle auf 
der sozialen Bedingung, dass die Beteiligten eine gleiche materielle Lebenslage 
teilen, die gerade die gesellschaftlichen Standesunterschiede und Ungleichver-
hältnisse untergräbt (sofern diese nicht ohnehin ethisch-ökonomisch relativiert 

105 | Plutarch, Tischgespräche, 4. Vor diesem Hintergrund erklär t sich, warum die ersten 

Christen ihre Mähler als agape bezeichneten. Freilich verlor sich dieser Sprachgebrauch in 

dem Maße, wie sich das Christentum auf immer weitere gesellschaftliche Kreise ausbrei-

tete und die Größe einer befreundeten Gruppe (philia) oder Gemeinde den Rahmen eines 

Symposions überstieg.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens370

sind).106 Die Freundschaftlichkeit des Mahls beinhaltet daher die Symmetrie 
einer sozialen Gleichheit (isonomia), die sich mitunter auf den existenziellen 
Sachverhalt bezieht, das täglich gelebte Leben – und ganz real auch die Lebens-
mittel – miteinander zu teilen. Die sokratische Gastmahlpraxis verkörpert daher 
das sozialphilosophische Wissen, dass das symposiastische Miteinander als ein 
demokratisches Gesellschaftsleben am ehesten die hohen Ansprüche von sozialer 
Gerechtigkeit und Gleichheit erfüllt – gerade weil ein solches gleichheitskonsti-
tutives Teilen alltäglich und besonders greifbar bei einem gemeinsamen Essen 
zum Tragen kommt. Denn, wie Plutarch hervorhebt, »wer aus der gemeinschaft-
lichen Schüssel zuviel isst, hat allemal den zum Feind, der dabei zu kurz kommt 
und wie hinter einem schnellsegelnden Schiffe zurückbleiben muss. Das ist doch 
gewiß kein freundschaftlicher und die Vertraulichkeit befördernder Anfang des 
Gastmahls, wenn man einander die Speisen vor dem Maule wegnimmt«.107 Die 
elementaren Ursprünge guter Tischsitten, die hier bei Plutarch erstmals ange-
sprochen werden, leiten sich aus den ebenso formalen wie allgemeinen Anforde-
rungen des gerechten Teilens ab. Mangels einer fortgesetzten philosophischen 
Reflexion werden sie im Laufe der abendländischen Geschichte schließlich zu 
beliebigen ›zivilisatorischen‹ Verhaltensnormen und den moralischen Pflichten 
einer sozialen Disziplinierung mutieren. 

Halten wir also ihren ursprünglichen Sinn fest: Einen Sinn für Gerechtigkeit 
bekundet, wer das Essen mit den Anderen so teilt, dass alle satt und glücklich wer-
den. Deswegen verleiht das geteilte Mahl des gastrosophischen Sokratismus der 
diätmoralischen Pflicht, die eigene Gier und Gefräßigkeit zu mäßigen, einen an-
deren moralischen – eben einen gastrosophischen – Sinn: Nur wenn alle in ihrem 
Appetit Maß halten, kann das Gemeinsame so geteilt werden, dass jeder von dem, 
was an Gutem zur Verfügung steht, gleichermaßen bekommt. Das Maßgebliche 
bezieht sich dabei vorrangig weder auf die gesundheitliche noch auf die asketische 
Maßlosigkeit. Stattdessen verlangt das Maßhalten gastrosophisch die gerechte 
Verteilung der gemeinschaftlichen Genussmittel. Die praktische Notwendigkeit 
des gerechten Teilens eines gemeinsamen Essens hat daher den protopolitischen 
Charakter einer demokratischen Teilhabe des Einzelnen an der Gestaltung des 
(freundschaftlich und kulinarisch) geteilten Gemeinwohls. Indem jeder etwas 
mitbringt, tragen alle zum Gemeinsamen bei und es entsteht im wahrsten Sinne 
des Wortes ein symbolisches Mahl: ein Mahl apo symbolon – aus Zutaten oder Bei-
trägen108. Durch die zusammengetragenen Beiträge stehen ohne beträchtlichen 
finanziellen Aufwand für jeden Einzelnen eine reichliche Menge und Vielfalt an 

106 | Freilich ist die Gastmahlpraxis der Antike von einer ideellen und fundamentalen Un-

gleichheit beherrscht: dem Ausschluss der Frauen aus der Tafelgesellschaft. Dieser Aus-

schluss berührt jedoch nicht die Mahlpraxis, sondern den moralischen Partikularismus der 

Griechen.

107 | Plutarch, Tischgespräche, 88.

108 | Vgl. Bux, Einführung in das Symposion, 192.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 371

Zutaten für alle zur Verfügung. Wegen dieses Grundzugs einer aktiven Partizi-
pation und isonomen Verteilungsgerechtigkeit charakterisiert Aristoteles anhand 
der Tischgesellschaft eine demokratische Sittlichkeit, bei der jeder seinen Teil 
zum Zustandekommen des guten Lebens und Wohls aller beiträgt. 

Entsprechend sieht Aristoteles – ganz im Sinne der agrargastrosophischen 
Einsichten des Sokrates – die politische Aufgabe, dass der Staat (das verfasste 
Gemeinswesen) Zugang zu genossenschaftlich genutzten Abbaulächen für eine 
sichere Versorgung der Syssitien zu gewährleisten hat.109 Aristoteles fordert eine 
gerechtere Politik im Vergleich zu jener, die Paulus zur sozial spaltenden Grund-
lage der christlichen Glaubensgemeinschaft machte – eine Agrarpolitik, die ähn-
lich bereits dem spartanischen Syssitien-Wesen zugrunde lag. Gegen solche li-
beralen Gesellschaftsmodelle der sozialen Ungleichheit (wo jeder für sich privat 
isst) führt Aristoteles die vorbildlich demokratische (gastrosophische) Politik der 
Kreter und deren sozialstaatliches Wohlfahrtsmodell an: »Auch wer zuerst die 
Gesetze über die Syssitien, die so genannten Phiditia, gegeben hat, hat es nicht 
richtig gemacht. Denn die Kosten hätten eher aus öffentlichen Mitteln bestritten 
werden sollen wie in Kreta. Bei den Spartanern dagegen muß jeder Einzelne das 
Seinige mitbringen, und dies, auch wenn einige außerordentlich arm sind und 
diese Ausgabe gar nicht erschwingen können, so dass also das Gegenteil von dem 
eintritt, was die Politik gewollt hat. Denn danach sollen die Syssitien eine demo-
kratische Einrichtung sein, aber wenn sie gesetzlich so organisiert werden, sind 
sie alles andere als demokratisch. Denn die allzu Armen können gar nicht an 
ihnen teilnehmen.« (Ebd., 1271a28ff.) Aristoteles fügt seinen bemerkenswerten 
Ausführungen darüber hinzu, wie in Kreta eine im Vergleich zu anderen Ge-
sellschaften bessere Politik verfolgt wird. Denn dort werde »von der gesamten 
Feldfrucht und dem Vieh, das dem Staate gehört, und von den Steuern, die die 
Periöken leisten, ein Teil für die Götter und die öffentlichen Ausgaben ausgege-
ben, der andere aber für die Syssitien, so dass alle, Frauen, Kinder und Männer, 
auf Staatskosten ernährt werden.« (Ebd., 1272a16) 

So ist im klassischen Griechenland die gastrosophische Mahlpraxis sowohl 
alltäglicher Ausdruck (Symbol) als auch Vollzugsform (Ethos) einer gelebten De-
mokratie (Polis), welches auf freundschaftlicher Vergemeinschaftung (Philia) 
und relativer sozialer Gleichheit (Isonomie) basiert. Mit den Konvivien (den Syssi-
tien, Symposien) entsteht ein reales Kontinuum der sozialen Gleichheit zwischen 
freundschaftlichem Leben und demokratischer Politik. Weil sich ein geteiltes Le-
ben und ein gerechtes Teilen im gemeinsamen Mahl verwirklicht (weshalb auch 
Sokrates die eigene Lebenskunst darin kulminieren lässt) und weil dies aufgrund 
der aktiven Teilhabe der Beteiligten an der konkreten gemeinsamen Gestaltung 
und an der vollen Erfahrung (des sozial und kulinarisch) guten Lebens geschieht, 
deshalb wurde die (gastrosophische) Tischgesellschaft in der politischen Philoso-
phie immer wieder als Modell einer idealen Gesellschaft gewürdigt. 

109 | Vgl. Aristoteles, Politik 1329b10.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens372

Zwar ist hier nicht erforderlich, der sozialphilosophischen Frage nachzu-
gehen, inwieweit es Sinn macht, die politische Gemeinschaft nach dem Modell 
der Tafelgemeinschaft zu denken, oder ob nicht eine liberale Differenz zwischen 
Symposion und Polis, zwischen privatem Freundesleben und demokratischer Öf-
fentlichkeit eingehalten werden sollte, um die (nur eingeschränkte) Übertragbar-
keit gastrosophischer in politische Gemeinschaft nicht zu überschreiten. Doch es 
bleibt festzuhalten, dass das gemeinsame Essen als habitueller Impulsgeber und 
alltagspraxischer Nährboden einer demokratischen Kultur mehr gesellschafts-
theoretische Beachtung verdient, als ihr bislang zuteil wurde. Die gute-Mahl-
zeit-in-guter-Gesellschaft ist als Ideal eines guten (Zusammen-)Lebens bereits im 
Ursprung der sokratischen Philosophie präsent – lange Zeit vor Jesus oder Kant, 
den anderen großen Ethikern des gemeinsamen Essens. Nicht nur das. Bei dem, 
was hier als die gastrosophische Sokratik aufgespürt wurde, ist im Gegensatz 
zum kryptogastrosophischen Gedankengut einiger Diätmoralisten (wie Jesus 
und Kant) und sogar noch im Unterschied zu späteren Sokratikern (wie Epikur 
oder Rousseau) die gute Mahlzeit in guter Gesellschaft als der alltäglichen Wirk-
lichkeit eines dem Menschen möglichen und würdigen Wohllebens gedacht und 
praktiziert: Die sozialutopischen Implikationen der sokratischen Gastmahlkultur 
verdichten sich in dem vielschichtigen und hymnischen Begriff Charis, von dem 
sich der Begriff Eucharistie ableitet.110 In der Charis des gastrosophischen Gast-
mahls artikulieren sich die reale Erfahrung und die theoretische Durchdringung 
einer gesitteten Glückseligkeit, weil die geglückte Mahlgemeinschaft die selbst-
tätig erfüllte Wirklichkeit von wohlvollen Isonomia-Philia-Charis-Verhältnissen 
verkörpert. Die charische Fülle solchen Seins-Guten klingt – theologisch verzerrt 
– in der ›Eucharistie‹ des christlichen Abendmahls und dessen ›göttlichen Fülle‹ 
nach. Dem symbolisch-mystischen Sinn der christlichen Eucharistie liegt eine 
gastrosophische Eucharistie, eine gut begründete Heiligsprechung und Lobprei-
sung des alltäglichen Abendmahls, zugrunde. Und tatsächlich: In der xenophon-
tischen Gastmahl-Darstellung schenkt Sokrates den kredenzten Speisen expressis 
verbis Aufmerksamkeit und heißt sie gut, indem er als einziger Gast das »tadellose 
Essen«, das der Gastgeber auftischt, mit seinen Worten lobt: »Wirklich, Kallias, 

110 | Der griechische Ausdruck Charis umfasst die meisten mit dem Symposienwesen 

verbundenen Wertvorstellungen: Festlichkeit (thalia) und Wohlgesinntheit (euphrosyne) 

gehören genauso dazu wie heitere Ruhe (hesychia), Besonnenheit (sophrosyne) und Wohl-

ordnung (eukosmia, kosmos), Frieden und Wohlstand, aber auch die Gegenseitigkeit des 

Gebens und Empfangens, für die Begrif fe wie Freundschaft (philia), Glauben (pistis) und 

Gemeinschaft (koinonia) sowie die zur Frömmigkeit (eusebeia) hin reichende Dankbarkeit 

stehen. Außerdem ist Charis in der griechischen Hymnologie als Bezeichnung der von den 

Menschen erbetenen und ihnen von den Göttern verliehenen Gunst ein zentraler Begrif f: 

»Im Charis-Hymnus gehen reale Er fahrung und Antizipation vollständiger Glückseligkeit in-

einander über.« Vgl. Klinghardt, Gemeinschaftsmahl, 173.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Der Entstehungsherd des gastrosophischen Denkens 373

ganz vollkommen bewirtest du uns.«111 – Die ausgesprochene, ›eucharistische‹ 
Lobrede des Sokrates bringt das gute Essen zur Sprache.

In diesem gastrosophischen Gutheißen demonstriert er keine artigen Manie-
ren, vielmehr nimmt er die Kochkunst seines Gastgebers wahr und würdigt deren 
kulinarische Ästhetik durch sachkundige Anerkennung. (Vermutlich fallen bei 
Xenophons Darstellungen die weiteren Ausführungen zu diesem Geschmacks-
urteil, wie üblich, buchstäblich unter den Tisch). 

Eine solche bewusste Würdigung des guten Essens als eines Guten an sich 
und mithin der alltäglichen Mahlkultur als einer weisen Lebenskunst wird in der 
Philosophiegeschichte nur noch vereinzelt auftauchen. Ob nun bei Epikur, Fici-
no, Rousseau oder bei Kant, der die konviviale Humanität als höchstes Gut einer 
vernünftigen Lebensart zum allgemeinen moralischen Gesetz wahrer Mensch-
heit erhebt: Der philosophische Ursprung dieser wohlvollen Praxis des Philoso-
phierens geht auf die gastrosophische Sokratik zurück. 

Während die platonische und noch ausdrücklicher die aristotelische Theorie 
des guten Lebens der menschlichen Ernährungspraxis den Rang einer philoso-
phischen Weisheit und einer konstitutiven Tugend eines geglückten Wohllebens 
abspricht und als mentale Folge und Nebenwirkung dieser moraltheoretischen 
Geringschätzung der für die westliche Esskultur charakteristische nutritive 
Funktionalismus einsetzt, wird im Gegensatz dazu von Sokrates eine Philosophie 
des guten Essens und eine Gastrosophie des guten Lebens gelehrt und gelebt. 

Wenn von Sokrates der Ausspruch überliefert ist, »er esse, um zu leben« und 
nicht umgekehrt, wie es »die Menschen sonst« tun, die zu leben scheinen, nur um 
zu essen (zu völlern)112, dann kann man seine Philosophie auch in dieser Angele-
genheit leicht missverstehen. Damit ist gerade nicht gemeint, den Lebensbereich 
des Essens als Reaktion und Kritik gegenüber dieser falsch gelebten Essistenz der 
Meisten zur bloßen und bestenfalls gesunden Selbsterhaltung herabzuwürdigen. 
Anders als die diätmoralische Tradition zielt bei Sokrates die ernährungsphilo-
sophische Sozialkritik der gesellschaftlich vorherrschenden Völlerei darauf ab, 
diese allgemeine Aufgabe der alltäglichen Lebensgestaltung als eine ethische Le-
benskunst zu begreifen. Eine solche Praxis gilt es um eines entsprechend guten 
Selbstgenusses willen als veritable Form eines gastrosophisch erfüllten Wohlle-
bens wertzuschätzen, eines Lebens, bei dem die verschiedenen Weltbezüge eines 
guten Essens der ehrbare Rang zukommt, philosophische Übungs- und Erkennt-
nisfelder zu sein. 

Das gastrosophisch Gute eines solchen Welt-Essens denkt die sokratische Phi-
losophie über das umfassende Verständnis des ästhetischen Bezugs zur Koch-
kunst und des sozialen Bezugs zur Mahlkultur, des agrikulturellen Bezugs zur 
Natur sowie des konsumtiven Bezugs zur Ökonomie. In allen diesen Welt-Selbst-
Bezügen stellt sich die Ethik einer gastrosophischen Lebenspraxis unter Beweis. 

111 | Xenophon, Das Gastmahl, 12.

112 | Diog. Laertius, Leben und Lehre der Philosophen, II 34.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


Ethik des Essens374

– Sokrates’ leicht missverständlicher und auch von den Diätmoralisten funda-
mental missverstandener Ausspruch, er esse, um zu leben, besagt gastrosophisch 
verstanden: Sokrates isst gut, um gut zu leben. Denn zu einem solchen Wohl-essen 
gehören das philosophische Wissen und die alltagspraxische Weisheit, das Kulina-
rische voll zu leben, als dem kultivierten Selbstgenuss im Menschsein einer wohl-
erfüllten Essistenz (der Verwirklichung ihres gastrosophischen Wesens). Dieses 
ethische Zusammenspiel eines guten Essens und Wohllebens im Wohlerfülltsein 
(im erfüllten Sein eines kulinarischen, freundschaftlichen, umweltfreundlichen, 
gesundheitlichen, politischen und demokratischen Wohls/Guten) spricht Sokra-
tes – in typisch ironischer Verkehrung des Volksmundes – ausdrücklich an. Xe-
nophon erinnert sich vage: »Er meint auch, dass im Sprachgebrauch der Athener 
›wohlerfülltsein‹ so viel heiße wie ›essen‹; den Zusatz ›wohl‹ bezog er darauf, 
dass man das esse, was weder die Seele noch den Körper schädige noch schwer 
zu beschaffen sei; daher schrieb er denn auch ›wohlzuleben‹ denen zu, die sich 
vernünftig ernähren.«113

113 | Xenophon, Memorabilien, IV 1,7.

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008 - am 14.02.2026, 11:57:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434369-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

