Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins oder
die Scham der Ausgrenzung

Emmanuelle Terrones

Abstract In the 153 fragments of her novel 153 formen des nichtseins (2022), the Russian-
born German writer Slata Roschal describes the »non-existence« of a young Russian woman in
Germany. This paper deals with the mechanisms of exclusion that generate feelings of shame
and guilt in the narrator, her melancholy as a consequence of otherness, and the way she uses
her melancholy as a strength in her quest for meaning and justification of her own existence.

Keywords: Worthlessness; melancholy; postmigration; paria; recognition

»Wer kann mir denn meine Existenz bezeugen, dachte ich, vielleicht bin ich eine der
gogolschen toten Seelen, vielleicht existiere ich nur zum Schein, als fahler Kérper
unter der Decke.« (Roschal 2022:119) Mit diesen Worten bringt die deutsche Schrift-
stellerin russischer Herkunft Slata Roschal auf den Punkt, was fiir sie eine Existenz
»jenseits der Deiche« bedeuten kann.! In ihrem 2022 beim homunculus verlag er-
schienenen Debiitroman 153 formen des nichtseins ergriindet eine Ich-Erzahlerin na-
mens Ksenia als Russin und Deutsche, als unter Zeugen Jehovas aufgewachsene ver-
meintliche Jiidin und nicht zuletzt als Frau die spezifischen Formen ihrer Nichtexis-
tenz. In 153 unterschiedlich langen Fragmenten, in denen sie bald in ein paar Linien,
bald in ein paar Seiten Erlebtes und Gedachtes festhilt, sowie Briefe, Lieder, Psal-
men, Blogeintrige und Einkaufszettel aufnimmt, erzihlt sie sehr anschaulich von
sprachlichen Dimmen, von sozialer Ausgrenzung und selbstverschuldeter Isolati-
on, von peinlichen Integrationsbemithungen und vor allem von ihrer Scham, nicht
so sein zu ditrfen und nicht so sein zu kénnen, wie sie eigentlich sein mochte. Geht
die Erzihlerin, die aufRerdem auch Schriftstellerin und Literaturwissenschaftlerin
ist, ihrer Nichtexistenz auf den Grund, so lasst sich 153 formen des nichtseins gleich-
zeitig als verzweifelte Suche nach Daseinsberechtigung lesen, was im Roman auch
eine zugleich politische und dsthetische Dimension annimmt.

1 Abschottungsphinomene waren Gegenstand der Utrechter Tagung >Jenseits der Deiches, s.
Bandeinfiihrung.

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162

Teil |

Aufgezeigt werden soll, wie in Slata Roschals Roman verinnerlichte Deichen dif-
ferenziert dargestellt werden, und — so paradox es auch klingen mag — wie der we-
gen Scham- und Schuldgefiihle entstandene passive Zustand der Melancholie zu ei-
ner Kraft gemacht wird, die das eigene Narrativ und damit auch den Roman voran-
treibt, und der Existenz jenseits der Deiche« doch eigenen Wert zuspricht.

Verinnerlichte Deiche

Transnationale Perspektiven in der Gegenwartsliteratur, so heben es Doerte Bi-
schoff und Susanne Komfort-Hein deutlich hervor, wollen weder universalisierend
noch idealisierend wirken:

Transnationale Perspektiven, wie sie aktuell in der Literatur wie auch in Literatur-
und Kulturtheorie verhandelt werden, greifen nicht auf universalisierende Kon-
zepte einer idealen menschlichen Kultur zuriick, in der Grenzen mit der Uber-
schreitung getilgt und Unterschiede im grofden Ganzen aufgehoben wéren. Viel-
mehr nehmen sie ausgehend von dem Befund, dass es zunehmend Lebens- und
Schreibentwiirfe gibt, die sich zwischen nationalkulturellen Erzahlungen verorten
und die keiner einzigen Herkunft und Orientierung zuzurechnen sind, jene Brii-
che und Ausgrenzungen in den Blick, die durch die homogenisierenden Impulse
des nationalen Dispositivs erzeugt werden. (Bischoff/Komfort-Hein 2012: 263)

Auf Slata Roschals Roman trifft eine solche Definition besonders gut zu. Zum emp-
fundenen Nichtsein der Erzahlerin tragen die alltiglichen (Mikro)Aggressionen bei,
sowie die mehr oder weniger subtilen Diskriminierungen und Ausschlussmecha-
nismen, denen sie als Migrantenkind permanent ausgesetzt ist. Wie auch andere
Schriftsteller:innen, die in den 1980er und 1990er Jahren als Kind mit den Eltern
nach Deutschland kamen, - die sneuen Deutschens, um einen von drei postmigran-
tischen Schriftsteller:innen geprigten Begriff zu ibernehmen (siehe dazu Topgu/
Bota/Pham 2012) — schildert Slata Roschal, was eine Existenz >jenseits der Deiche«
ausmacht. Dass beispielsweise die junge Frau im Mittelpunkt des Romans stindig
auf ihre Herkunft hingewiesen wird, d.h. auf ihre Alteritit und ihr Nichtdazugeho-
ren, fithrt sie dazu, sich selber auszugrenzen. Auf die Frage einer Konferenzteilneh-
merin, wo sie urspriinglich herkomme - eine Frage, die mittlerweile in der transna-
tionalen Gegenwartsliteratur geradezu zum Topos geworden ist —, reagiert sie zu-
nachst mit Scham:

Ich errote, zucke, 6ffne weit den Mund und spucke aus: Aus Sankt Petersburg. Sie
nickt, sie kennt die Stadt, viel besser als ich, und ich hasse sie dafiir — und fiir ihre
Frage. Sie ist dick, denke ich mir sofort, mit einem riesigen Hintern, was soll sie
mir zu sagen haben, aber der Stachel bleibt und ich bin froh, dass die Konferenz

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins

zu Ende geht und diese Frage nur einmal gestellt wird. Damit es auch dabeibleibt,
setze ich mich in der Mittagspause von allen weg und ziehe ein so grimmiges Ce-
sicht, dass es keiner wagt, sich neben mich zu setzen. (Roschal 2022: 70f)

Die iibliche Frage nach der Herkunft, die in dem Fall kein Interesse an der Person
selbst manifestiert, sondern nur die eigene Weltgewandtheit hervorhebt, lisst die
Befragte ganz verschwinden und iiberlisst sie dem Gefithl ihrer Wertlosigkeit. Der
hohe Grad an Verletzbarkeit der Erzdhlerin verrit wiederum das ebenso hohe Maf3
an Krankungen und Erniedrigungen, die sie tagtiglich ertragen muss: Ein Fehlver-
halten der Alteritit gegeniiber, das jedoch kaum als solches erkannt wird. Nicht oh-
ne (bitteren) Humor entlarvt die junge Frau die Fehleinschitzungen, die mit einem
solchen Verhalten einhergehen, indem sie zum Beispiel beschreibt, wie sehr sie ver-
innerlicht hat, dass eine plurale Identitit zwischenmenschliche Beziehungen nur
erschweren kann:

Spricht wenig und ungern, greift mit Vorliebe auf schriftliche Medien zuriick.
Spricht leise und schwer verstindlich, dehnt Vokale, kombiniert gelegentlich
russische und deutsche Morpheme. Vermeidet Blickkontakt und versucht, selbst
einfache Fragen zur eigenen Person in schriftlicher Form und nach lingerer Uber-
legung zu beantworten.

Diagnose: Zweisprachigkeit.

Empfehlung:

Psychotherapie

Logopéadie

Psychiatrie

Lebenslanges Schweigen. (Roschal 2022: 80)

Das vermeintliche sprachliche Versagen sowie die angeblichen Kommunikations-
schwierigkeiten, die sie dazu veranlassen, Mehrsprachigkeit ironisch als Pathologie
zu betrachten, weisen vielmehr auf die strukturelle Gewalt hin, der sie preisgegeben
wird. Was hier im Spiel ist, ist nicht mehr und nicht weniger als die Legitimitit der
Person. »Wenn jemandem eine Sprache abgesprochen wird, schreibt der deutsche
Schriftsteller tamilischer Herkunft Senthuran Varatharajah, »wird dieser Person die
Anwesenheitin dieser Sprache, aber auch in dem Land, in dem sie gesprochen wird,
genommen, jedes Mal wieder.« (Varatharajah 2018) Dies entspricht aufs genaueste
dem, was einst Hannah Arendt unter dem Ausdruck »iiberfliissig gemacht werden«
verstand und Sophie Loidolt treffend interpretiert:

Die Erfahrung, tberfliissig gemacht zu werden und keinen Platz zu haben, geht
vielmehr in existenzieller Weise einher damit, dass die Welt>unwirklich<wird und
endet damit, dass man in den isolierten Zustand der>Weltlosigkeit< gerat: keinen
Platz in der Welt zu haben und damit weltlos zu sein heifdt, keinen Platz in einem

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -

163


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164

Teil |

Bezugsgewebe zu haben, in dem mein Sprechen und Handeln Relevanz hat. (Loi-
dolt 2018: 15)

Irrelevant scheint Ksenia in der Tat das eigene Handeln und Sprechen, sei es in der
Privatsphire als Tochter, Ehefrau und Mutter oder in der Offentlichkeit als Rus-
sin in Deutschland, sowie gelegentlich auch als Deutsche in Russland, als Litera-
turwissenschaftlerin und Dichterin. Gerade dieses Gefiihl der Irrelevanz, bzw. so-
ziologisch betrachtet »die Ungewissheit dariiber, irgendwo hinzugehéren und fir
irgendetwas wichtig zu sein« (Bude/Willisch 2008: 30), bestimmt ihr >Nichtsein:.
So kehrt sie beispielsweise geschockt von einer Konferenz in St. Petersburg zuriick,
bei der ihr Vortrag zu Dostojewski als zu deutsch, zu westlich und insgesamt als
sinnlos abgetan wurde: »Ich habe die Organisatoren gar nicht erst gefragt, ob meine
Arbeit im Sammelband verdffentlicht werden kann, weil die Antwort voraussehbar
[...] war.« (Roschal 2022: 34) So kritisch sie sich gegen die wenig wissenschaftlichen
Austausche und die aggressiven Kommentare seitens der russischen Kollegen du-
f3ern mag, so stellt sie zunichst charakteristischerweise die eigene Rolle in Frage.
Bezeichnend ist dabei ihre anschliefRende Frage an ihre deutsche Professorin, ob es
»sinnvollist, prinzipiell an dieser Konferenz weiter teilzunehmen und Literaturwis-
senschaft reinzubringen?« (ebd.). Diese Frage, die dem spezifischen Kontext einer
ad absurdum gefithrten ideologischen Konferenz gilt, wirkt problematischer, wenn
sie generell aufihre Situation in Deutschland tibertragen wird. Inwiefern istes nim-
lich fiir sie tiberhaupt noch sinnvoll, unter den Umstinden weiterzumachen?

Threr Legitimitat und Relevanz als Individuum wird die Erzihlerin aufgrund von
familidren, sozialen, ideologischen und religiésen Zwingen ginzlich beraubt, was
bei ihr ein fiir sie typisches, nicht-enden-wollendes Schuldgefiihl nihrt. Mit ande-
ren Worten: Immer wieder wird die Erzihlerin vom Gefiihl geplagt, auf allen Ebenen
versagt zu haben:

Auch wusste ich nicht, ob ich es in meiner Arbeit, meinen Gedichten, meiner Dis-
sertation, zu etwas bringen wiirde, ob ich klug und energisch genug ware, und
litt an den zwecklosen, deckungsgleichen Wochenenden, empfand sie wiederum
auch als Strafe fir mein Versagen wihrend der vorangegangenen fiinf Tage. (Ro-
schal 2022:125)

Die lahmende Angst vor dem Versagen erscheint hier als logische Konsequenz der
eigenen Uberfliissigkeit. Worter wie >willenloss, »sprachlos<, >wehrtloss, >hilflos¢, die
im Laufe des Romans hiufig vorzutreffen sind, zeugen von einem verzweifelten
Nichtsein, das sie daran hindert, vorwirtszukommen: »ein Nichtsnutz bin ich, ein
weiblicher, sowas gibt es auch, ja.« (Ebd.: 79) Die Scham als Begleiterscheinung
ihres wegen Ausgrenzung und Ablehnung entstandenen Nichtseins setzt eine Spi-
rale nach unten in Gang, die auf den ersten Blick nur noch das Gefiithl der eigenen

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins

Verwundbarkeit zulisst: »und als ich meine erste Haut ablegte, merkte ich, dass
keine zweite drunter war«. (Ebd.: 161)

Ausgerechnet als Wunde bezeichnet Hannah Arendt in ihrem berithmten Essay
tiber die Figur des Parias einen solchen Umstand: »Denn dies ist die grofite Wunde,
welche die Gesellschaft von eh und je dem Paria [...] schlagen konnte, ihn nimlich
zweifeln und verzweifeln lassen an seiner eigenen Wirklichkeit, ihn auch in seinen
Augen zu dem >Niemand« zu stempeln, der er fiir die gute Gesellschaft war.« (Arendt
2019:77) Dies hat die Hauptfigur in Slata Roschals Roman so sehr verinnerlicht, dass
sie selbst die alltiglichsten und harmlosesten Situationen fehlinterpretieren muss,
wie etwa im Fragment 135 in einer Miinchner Straflenbahn:

Alsich[..]anderTirstehen blieb, um niemanden anschauen zu miissen oder mich
anschauen zu lassen, verspannt bis in jede Fingerspitze, sagte eine iltere Frau et-
was, lhre Tasche, ich zuckte zusammen, starrte meine Tasche an, was war mit ihr,
kaputt, ist etwas herausgefallen, habe ich etwas falsch gemacht mit ihr, was will
sie, und sie wiederholte, lhre Tasche ist sehr schon, ja. (Roschal 2022: 154)

Uber die Tatsache hinaus, dass sich Ksenia méglichst unsichtbar machen will, ge-
héren Ansprachen »ohne iible Absicht« (ebd.), von Komplimenten ganz zu schwei-
gen, nicht zu ihrem Erfahrungshorizont, eine solche Normalitit kann sie als Ausge-
schlossene, als zeitgendssischer Paria nicht kennen.

Melancholie einer Ausgegrenzten

In 153 formen des nichtseins bringt Slata Roschal die Verhaltensschemen ans Licht, in
denen sich ihre Erzihlerin als Tochter russischer Eltern, als Kind in der Gemein-
schaft der Zeugen Jehovas, als Ehefrau und Mutter gefangen fiihlt, und die deren
Scham und totale Wertlosigkeit hervorkommen lassen, wie beispielsweise was ihre
Weiblichkeit betrifft:

Wagte ich [bei Gesprichen mit ihrem Freund; E.T.] einen zu grofden Schritt, hief
es: Ich sei keine Frau. Keine richtige Frau. Oder doch eben Frau. Typisch Frau. Oder
keine richtige Frau, aber zum Mann wiirde ich es nicht bringen. [..] Ich wusste, dass
ich duferlich eine seltsame Figur abgab, mich schwankend auf hohen Absétzen
fortbewegte, und doch naiv und unschuldig war, auf jemanden wartete, der mich
wie Dornrdschen aus einem peinlichen Traum erlésen wiirde, peinlich deswegen,
weil die Scham fiir meine willenlose Sprachlosigkeit wuchs. (Ebd.: 7)

Hier wird ganz deutlich die Entwicklung vom Zweifel an der eigenen Weiblichkeit,

der von lauter festgefahrenen Denkmustern verursacht und gendhrt wird, zu einer
geradezu unvermeidlichen Selbstzensur dargestellt, mit anderen Worten: Da sich

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -

165


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166

Teil |

Ksenia als >Frauc nicht bewihrt hat, muss sie verstummen, auf die eigene Sprache
verzichten. Auf die Frage, was sie am besten kann, antwortet sie dementsprechend:
»meine grofite Stirke, was ich am besten kann, was ich iiberhaupt kann eigentlich,
ich iberlege, schreibe Verzichten, darin bin ich geiibt, aushalten und verzichten und
Selbstbeherrschung zeigen und iiberleben« (ebd.: 54). Das Paradox im Kern dieser
Aussage, namlich das Verzichten als hochste Fihigkeit, ja sogar als von ihr perfekt
beherrschte Kunst, — und dies weit weg von einer religiosen oder mystischen Be-
deutung des Verzichts als Anspruch auf Wertvolles, Besseres — macht iiber die bit-
tere Ironie hinaus besonders deutlich, wie passiv, leer und zwecklos ihr die eigene
Existenz vorkommt.

Fast wiirde man denken, sie habe ganz und gar auf ihre Existenz verzichtet. So
interpretiert sie auch einen immer wieder vorkommenden Traum, der sie als pas-
sive, dem Willen und der Bosartigkeit anderer vollig ausgelieferte Figur inszeniert:
»Ich glaube, es gibt keinen Unterschied zwischen einem Stattgefundenen und ei-
nem Traum; denn vorausgesetzt, es hitte wirklich stattgefunden, was hitte sich an
mir und meinen Triumen verindert.« (Ebd.: 138) So verzichtet die Erzihlerin in ei-
ner solchen selbstreflexiven Stelle auf die Wirkungsmaglichkeit ihres Handelns, be-
kennt somit ihre absolute Hilflosigkeit. Und gibt sie sich bisweilen der damit einher-
gehenden Niedergeschlagenheit hin, so verschwindet sie wieder als eigenes Indivi-
duum, und erneut beherrscht sie nur noch die Scham:

Ich konnte nicht weinen, und wenn, weinte ich aus Scham, geweint zu haben, zu
Mutter geworden zu sein, fir deren Weinen ich mich schamte. [...] Ich schloss mich
abends im Bad ein, setzte mich auf die Fliesen und weinte vor Scham und fragte
mich nach meinem Wert, nach dem Wert meiner Hinde, meines Gesichtes, und
glaubte, so einen Ritus zu vollfihren fiir einen mir unbekannten, aber sinnerge-
benden Zweck. (Roschal 2022:120)

Besonders interessant ist an solchen Stellen, wie Ksenia die eigene Verzweiflung so-
wohl passiv (das ungewollte und unkontrollierbare Weinen) als auch aktiv (der voll-
fithrte Ritus) erlebt, d.h. so sinnlos, wie ihr diese immer wieder erlebten Szenen auf
den ersten Blick erscheinen mégen, sind sie womdéglich nicht.

Geht man einen Schritt weiter, so entlarvt das Paradox des Verzichts als Kunst
gleichzeitig den fiir die Erzdhlerin charakteristischen Gemiitszustand der Melan-
cholie, einen passiven Zustand der Schwermut und Nachdenklichkeit, der bei ihr
immer wieder mit dem Bewusstsein eines grundsitzlichen Nicht-Wissens um die
eigene Identitit einhergeht: »Mein Bruder und ich wussten nicht, wer wir waren.
Wihrend sich unsere Eltern eindeutig als nach Deutschland gekommene Russen
mit — der Legende nach - jiidischen Wurzeln bestimmen lieRen, so waren mein Bru-
der und ich Russen, Deutsche, Juden, alles in einem, ohne dass es eine Bezeichnung
dafiir gab.« (Ebd.: 13) Ihre (hier nationale und religiése) Identitit im Schwebezu-

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins

stand, d.h. ohne festen Boden oder eigentliche Bezeichnung, trigt ganz deutlich zu
jenen Selbstzweifeln bei, die sie zur Frage nach dem Sinn der eigenen Existenz fith-
ren. So findet in Slata Roschals Roman das seit der Antike traditionsreiche Paradig-
ma der Melancholie” einen gegenwirtigen literarischen Ausdruck, den die Erzih-
lerin einmal wie folgt formuliert: »ob es sich bei den depressiven Phasen in meiner
Vorgeschichte wirklich um depressive Phasen handelte oder um Gewohnheit, Pes-
simismus und Antriebslosigkeit, Faulheit vielleicht. So spiirte ich eine grundlose,
pechschwarze Traurigkeit« (Roschal 2022:118). Sind die fiir die Melancholie so typi-
schen Gefithle der Stagnation, Betriibtheit und Trigheit leicht zu erkennen, sowie
an der >pechschwarzen Traurigkeit< die etymologisch begriindete >schwarze Galle
der Melancholie, so schimmert hier ein weiterer Aspekt durch, der fiir die Figur so-
wie fiir das eigene Narrativvon Belang ist, nimlich dass dieser Zustand wahrschein-
lich auch teilweise selbstverschuldet ist. Zwar wird durch den Ausdruck >Faulheit
vielleicht« die Faulheit zugleich unterstrichen und relativiert, doch dies 6ffnet einen
— wenn auch anfangs ganz engen — Raum fir die eigene Verantwortung.

So nimmt Ksenia in einem der letzten Fragmente des Romans die letzten Kon-
sequenzen ihrer mit Scham gepaarten Melancholie in den Blick:

Es gibt so einen Zustand, wissen Sie, vor dem ich am meisten Angst habe, eigent-
lich habe ich vor kaum etwas Angst, habe keine Angst zu sterben zum Beispiel,
aber so ein Nichtsein, weder Leben noch Tod, eine fremdbestimmte, von aufien
geleitete, hilflose Existenz, ohne eigene Sphiren, also grob gesagt, als ob man die
Badezimmertiir nicht zuschliefen diirfte, von sich nicht glauben diirfte, dass man
etwas Besseres sei, ja, lauter nackte geschorene Kérper und ein Sein zum Tod, oh-
ne Spuren, ohne Texte, ein lebendiges Begrabenwerden, wissen Sie, wie sehr ich
es firchte. (Ebd.: 167)

Das so stark geprigte Bewusstsein eines an Heidegger erinnernden >Sein[s] zum
Tod« nimmt jedoch fiir die Erzahlerin eine ganz andere Bedeutung an, als bei dem
deutschen Philosophen, nimlich einen Zwischenzustand, in dem einem die eige-
nen intellektuellen Fihigkeiten, der eigene Wille und Verstand, ein eigenes Han-
deln und Sprechen verwehrt werden. D.h. aber: Hatte sie ihre Weltlosigkeit zur Me-
lancholie gefiihrt, so fithrt sie das Bewusstsein ihrer Melancholie zum Bewusstsein
ihrer Weltlosigkeit und zur Notwendigkeit, dieser zum Teil aufgezwungenen, zum
Teil selbstverschuldeten Situation ein Ende zu setzen. Wohlgemerkt: Unertriglich
ist dabei die Vorstellung, ~ohne Spuren, ohne Texte« zu bleiben, so fungiert der Ro-
man mit seinen 153 aneinandergereihten Fragmenten als Spurensuche, als Collage
und Bestandaufnahme aller Elemente, die diese plurale Identitit festhalten sollen.

2 Siehe dazu die Analyse der Diskursgeschichte der Melancholie seit der Antike (Wagner-Egel-
haaf1997).

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -

167


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168

Teil |

Hier geht es nicht um eine sich klar entwickelnde Bewusstwerdung, deren Verlauf
leicht erkennbar wire. Ganz im Gegenteil: In der Aufsplitterung der Erzihlung lisst
sich die Komplexitit der Situation gut wahrnehmen, denn Hoffnungen und Enttiu-
schungen, Niedergeschlagenheit und Trotz, Ernsthaftes und Selbstironie wechseln
sich stindig ab oder iberschneiden sich, was allein an den Windungen mancher
Sitze zu lesen ist, wie etwa im Fragment 125:

Wenn jeder Mensch fiir sich selbst feststellen soll, was sein Wert sein mag, wo-
durch dieser Wert zustande kommt, unter welchen, zu welchen Bedingungen er
sich eine Entschuldigung seines Daseins verdienen kann, dann stelle ich fest, oder
vermute ich, dennich bin mir nicht ganz sicher dabei, aberich vermute es mehrals
einwenig, dass meine Daseinsberechtigung darin bestehen konnte, den Abwasch
zu machen, Emil aufwachsen zu lassen, ein zweites Buch zu veroffentlichen, den
Duftstein in der Toilette zu wechseln. (Ebd.: 140)

Tastend kommt die Erzahlerin vorwirts, wihrend existentielle Sorgen, Selbstzwei-
fel, Sarkasmus und Selbstironie miteinander interferieren und sich lesen lassen wie
ein gut erzihlter Witz mit Pointe. Die fragmentarische Struktur des Textes und die
Dynamik innerhalb der einzelnen Absitze zeugen von einer wenngleich schwieri-
gen doch unermiidlichen Suche nach Sinn.

Suche nach Daseinsberechtigung

Zuweilen helfen Entsetzen und Empérung, wie es auch in anderen Gegenwarts-
romanen vorkommen kann, man denke etwa u.a. an Der Russe ist einer, der Birken
liebt (2012) von Olga Grjasnowa, Die undankbare Fremde (2012) von Irena Breznd, Die
Ohrfeige (2016) von Abbas Khider oder auch noch Identitti (2021) von Mithu Sanyal,
die auf unterschiedliche Art und Weise Figuren in Szene setzen, die sich gegen die
Verhiltnisse aufbiumen und nach dem arendtschen Modell des sbewussten Parias«
handeln, nimlich einer ausgeschlossenen, unterdriickten (bei Hannah Arendt jidi-
schen) Figur, die sich der Wirklichkeit nicht verschreiben will und rebelliert: »Der
Paria wird in dem Moment zum Rebell, wo er handelnd auf die Bithne der Politik
tritt.« (Arendt 2019: 72). Und die politische Denkerin fiigt etwas weiter hinzu: »Der
Konflikt zwischen Gesellschaft und Paria geht also keineswegs nur um die Frage, ob
die Gesellschaft sich gerecht oder ungerecht zu ihm verhalten hat, sondern darum,
ob dem von ihr Ausgeschlossenen oder dem gegen sie Opponierenden itberhaupt
noch irgendeine Realitit zukommt.« (Ebd.: 76) In Slata Roschals Roman kommt
genau dieser Aspekt zum Ausdruck, so wird einmal Ksenia vom Logopiden ihres
Sohnes dazu aufgefordert, einen Artikel zum Bilingualismus zu lesen:

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins

[es geht] darum, dass Kinder mit Migrationshintergrund (MHG) meist schlechte-
re Noten haben und seltener Abitur machen wiirden als einsprachige, deutsche
Kinder. Ich bin entsetzt, beschwere mich, argumentiere, werfe diesen Artikel weg,
damit er spater nicht Emil in die Hinde gelangt—und er auf die Idee kommt, auf-
grund seiner Zweisprachigkeit schlechter lernen zu kénnen. (Roschal 2022: 77)

Notwendigistes, sich gegen jede Form von Kategorisierung aufzulehnen, die in dem
Fall nicht nur einen stigmatisieren, sondern einem auch noch jegliche Lernfihigkei-
ten aberkennen und damit alle Zukunftschancen wegnehmen. Die Empérung der
Erzihlerin gilt der Absurditit solcher angeblich wissenschaftlich begriindeten Kli-
schees, die durch die genauso absurde Pointe entlarvt wird.

Doch die Wut der Erzihlerin richtet sich nicht nur gegen gewisse Vorstellun-
gen und deren Vermittler, sondern sie kann auch genauso gut ihrer selbst gelten.
So merkt Ksenia einmal, dass sie sich im Bus verschrinkt hilt, wihrend die ande-
ren Passagiere problemlos die Beine strecken: »Was muss ich falsch gemacht haben,
dachte ich, was trage ich mit mir herum, dass ich meine Beine nicht zwischen de-
ren zwangen kann, mir meinen Platz im Zugwaggon nicht erkimpfen kann.« (Ebd.:
83) Uber die Tatsache hinaus, dass das Erkimpfen eines Platzes das Los aller Men-
schen »jenseits der Deiche« ist, ist die doppelte Ursache interessant, die angegeben
wird: der eigene Fehler oder das eigene Versagen zum einem und das, was einem
aufgebiirdet wird, zum anderen. Und die Empdrung kommt dementsprechend ei-
ner Entlastung gleich, bzw. einer Verabschiedung von Schuld- und Schamgefiihlen,
wie im Fragment 101 vorgefiihrt wird: »Artur sagte, als ich wieder anfing mit Ge-
stindnissen und Gewissensbissen, Du wurdest mit einem Schuldgefiihl erzogen,
und hatte keine Lust mehr zuzuhoren, mochte es nicht, mir zuzusehen, wie ich mich
vor ihm erniedrigte, und ich hatte dann auch keine Lust mehr, mich fiir alles zu ent-
schuldigen.«(Ebd.:114). So wird sich Ksenia allmihlich dessen bewusst, dass sie sich
trotz der »Mischung aus russischer Familientradition, sowjetischer Zensur, religié-
sem Fanatismus und den individuellen Spezifika [ihrer] Eltern« (ebd.: 7) selbst be-
stimmen kann und darf. Was sich hier auf Familienebene abspielt, kann genauso gut
auf der sozialen Ebene gelten. »Mitverantwortlich fir [ihre] eigene Unterdriickung«
(Arendt 2019: 72), wie etwa bei Hannah Arendt der Paria, der kein Rebell wird oder
werden will, will die Erzihlerin nicht mehr sein.

Ebenfalls sucht sie einen Ausweg aus der Melancholie, indem sie aus ihrem
grundsitzlichen und belastenden Nicht-Wissen eine Stirke zu machen versucht.
Lange nachdem sie aus der Gemeinschaft der Zeugen Jehovas ausgetreten ist, liest
sie auf der Strafde eins ihrer Plakate mit der tiblichen Frage nach dem Sinn des
Lebens:

Wir gehen vorbei und achten nicht darauf, vielleicht habe ich es, denke ich, viel-
leicht ist es das, dass ich es nicht weify, mir eingestehen kann jetzt, dass ich es

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -

169


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170

Teil |

nicht weif}, was der Sinn, nicht alles wissen kann, keine Gebote mehr brauche und
Verbote dafiir, das istirgendwie schmerzvoll und kompliziert, aber ich spiire, dass
ich auf dem richtigen Weg bin. (Roschal 2022: 155)

Vorbestimmte Wege mit ihren Geboten und Verboten, und nicht nur auf religiéser
Ebene, will sie nicht mehr gehen und das einst so bedriickende Nicht-Wissen wird
schlieRlich zu einer Zuflucht. So besteht der Roman zum Teil auch aus Leerstellen:
Das Fragment 145 bietet fiir Notizen Platz und dementsprechend eine leere Seite an,
das Fragment 84 besteht aus einem noch nicht beantworteten Fragebogen mitleeren
Zeilen, von den Leerzeilen zwischen den einzelnen Fragmenten ganz zu schweigen.
Das Nicht-Wissen lisst einen Raum entstehen, der vorerst unbeschrieben bleibt und
dennoch ahnen lasst, dass er jederzeit ausgefiillt werden kann, und dass die Erzah-
lerin dort ihrer Kreativitit freien Lauf lassen kann. Als Kind verfertigte sie phan-
tasiereiche Zeichnungen und Collagen, die nicht zufillig von Ksenia selbst als Ort
der Selbstbestimmung interpretiert werden: »Es sollte ein kleiner, aber sicherer Ort
sein, wo alles so war, wie ich es mir wiinschte, alles pragmatisch, bequem und deko-
rativ, ein Ort zum Bleiben, alleine, zum Selbstbestimmen.« (Ebd.: 158) Bringt sie als
Kind ihre Wiinsche nach Geborgenheit, Gemiitlichkeit und Eigenstindigkeit durch
gemalte und gebastelte Bilder zum Ausdruck, so versteht sie spiter, dass sie erst
durch Literatur die eigene Existenz sichtbar machen kann. So misst sie vor allem
dem Erzihlen grofle Bedeutung bei: »Nichts ist Tatsache — alles passiert, indem da-
von erzihlt wird, erst beim Erzihlen passiert es.« (Ebd.: 69) Ein solcher Satz, der fiir
die Erzihlerin eine sowohl existentielle als auch dsthetische Dimension innehat, ist
an sich von grofem politischem Belang. Denn die Sichtbarmachung lauft im Fall
der Erzdhlerin auf ihren Anspruch auf Anerkennung hinaus, auf einen zugleich zu-
gestandenen und erkimpften Platz auf der Welt. So lassen sich die 153 Fragmente
und Formen des Nichtseins als so viele Schritte auf ihrer nicht geradlinigen Suche
nach Daseinsberechtigung lesen: »es musste einen Weg geben, das zu werden, was
ich wollte, die Angst vor Abweisungen zu verlieren, seltener wiitend zu werden oder
einfach abzuwarten.« (Roschal 2022:139)

Im >Kampf um Anerkennungs, den Axel Honneth als »kritische[n] Interpre-
tationsrahmen fiir gesellschaftliche Entwicklungsprozesse« (Honneth 1992: 274)
versteht, spielen nicht nur die Gesellschaft und die in ihr wirkenden Konzepte wie
Recht und Solidaritit, sondern auch Subjekte und deren Gefiihle eine besondere
Rolle: »Nur weil menschliche Subjekte auf soziale Krinkungen [...] nicht gefithls-
neutral reagieren konnen, haben die normativen Muster der wechselseitigen
Anerkennung innerhalb der sozialen Lebenswelt iiberhaupt eine gewisse Verwirk-
lichungschance« (ebd.: 224). Dies ahnt offenbar Slata Roschals Figur, denn nicht
von ungefihr — und wenngleich das Wort aus dem Nichts aufzutauchen scheint
— endet der Roman mit einem kurzen Kommentar zum Wort >krakeelt«: »Krakeelt
ist ein schones Wort, sage ich. Was bedeutet das, sagt Artur. Ich weif? nicht, sage

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins

ich, Aber es ist ein schénes Wort.« (Roschal 2022: 171) Dieses selten gebrauchte Verb
bringt am Ende des Romans die Idee des Schreiens und des Streitens mit sich, d.h.
in dem speziellen Kontext der Erzihlerin — obgleich sie die Bedeutung des Wortes
angeblich nicht kennt und nur dsthetisch wahrnimmt - die Vorstellung, dass sie
ihre Stimme und ihre Wut hérbar machen kann, und dass dadurch Konflikte darge-
legt und ausgetragen werden kénnen oder werden miissen: Ein sowohl dsthetischer
als politischer Schritt, so lisst es der Roman zumindest hoffen, aus dem Nichtsein
zum handelnden Subjekt.

Zum Schluss sei noch auf das Coverbild von Florian Arnold hinzuweisen. Darauf'ist
nimlich die Biiste einer halb umgedrehten jungen Frau aufgezeichnet, deren Nackt-
heit und scheuer Gesichtsausdruck, als wire sie gerade ertappt worden, zunichst
auf Hilflosigkeit und Verwundbarkeit hinweisen. Scheint sich auf den ersten Blick
die dunkelgraue Hautfarbe kaum vom melancholisch grauen Hintergrund abzuhe-
ben, so merkt man schnell, dass die rétlich schimmernde Haut die Einzigartigkeit
der Figur doch hervorhebt. Und wenngleich die Maske die wahren Gesichtsziige nur
halb zu erkennen gibt, betont sie die Schirfe des Blicks und ldsst so tiefgehende wie
eigenartige Gedanken erahnen, deren Freiheit, Kreativitit und Einmaligkeit durch
die wilden, farbigen Strihnen symbolisiert werden, die fast die Hilfte des Bildes
ausmachen. Aus den Haarstrihnen, die zusammen einen seltsamen, exotisch wir-
kenden Federschmuck bilden, ragen weifie Federn heraus, die wennschon unleser-
lich doch beschriftet sind. All diese Paradoxen, die die Existenz der jungen Frau im
Roman genau widerspiegeln, erinnern wieder an die von Hannah Arendt beschrie-
bene Paria-Existenz, die »wenigstens in einer, wenn auch noch so kleinen und ver-
lorenen Ecke der Welt ein Bewusstsein von Freiheit und Menschlichkeit aufrecht-
erhalten hat. In diesem Sinne ist die Paria-Existenz, trotz ihrer politischen Wesen-
losigkeit, nicht sinnlos gewesen.« (Arendt 2019: 84) Dass der von der Erzihlerin vor-
erst nur angeschlagene Weg von jenseits der Deiche bis zur Bithne der Welt sowohl
eine politische als auch eine 4sthetische Angelegenheit ist, stellen die bunten und
wilden Formen ihres Nichtseins bemerkenswert dar.

Literatur

Arendt, Hannah (2019): Die verborgene Tradition. In: Dies.: Kritische Gesamtausga-
be. Hg. v. Barbara Hahn. Bd. I1I, Géttingen, S. 64-85.

Bischoff, Doerte/Komfort-Hein, Susanne (2012): Vom anderen Deutschland zur
Transnationalitit. Diskurse des Nationalen in Exilliteratur und Exilforschung.
In: Claus-Dieter Krohn/Lutz Winckler (Hg.): Exilforschungen im historischen
Prozess (Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch 30), S. 242-273.

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -

m


https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172

Teil |

Bota, Alice/Pham, Khué/Topcu, Ozlem (2012): Wir neuen Deutschen, Wer wir sind,
was wir wollen. Reinbek bei Hamburg.

Bude, Heinz/Willisch, Andreas (2008): Exklusion. Die Debatte iiber die Uberfliissi-
gen. Frankfurt a.M.

Brezna, Irena (2012): Die undankbare Fremde. Kdln.

Grjasnowa, Olga (2012): Der Russe ist einer, der Birken liebt. Miinchen.

Honneth, Axel (1992): Der Kampf um Anerkennung. Frankfurt a.M.

Khider, Abbas (2016): Die Ohrfeige. Miinchen.

Loidolt, Sophie (2018): Hannah Arendts Phinomenologie der Pluralitit. In: Hanna-
hArendt.Net, 9(1); online unter: https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390.

Roschal, Slata (2022): 153 formen des nichtseins. Erlangen.

Sanyal, Mithu (2021): Identitti. Miinchen.

Varatharajah, Senthuran (2018): Was ist Heimat : Wir hief3en Dahergeschleifte, Asy-
lantenschweine, Affen, Neger. In: Siiddeutsche Zeitung v. 9. Januar 2018; online
unter: https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahe
rgeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623 [Stand: 10.01.2025].

Wagner-Egelhaaf, Martina (1997): Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte
und Textfiguration. Stuttgart/Weimar.

https://dokorg/10:14361/9783839477021-013 - am 13.02.20286, 05:19:05. https://wwwlnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623

