
Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins oder 

die Scham der Ausgrenzung 

Emmanuelle Terrones 

Abstract In the 153 fragments of her novel 153 formen des nichtseins (2022), the Russian- 
born German writer Slata Roschal describes the »non-existence« of a young Russian woman in 
Germany. This paper deals with the mechanisms of exclusion that generate feelings of shame 
and guilt in the narrator, her melancholy as a consequence of otherness, and the way she uses 
her melancholy as a strength in her quest for meaning and justification of her own existence. 

Keywords: Worthlessness; melancholy; postmigration; paria; recognition 

»Wer kann mir denn meine Existenz bezeugen, dachte ich, vielleicht bin ich eine der 
gogolschen toten Seelen, vielleicht existiere ich nur zum Schein, als fahler Körper 
unter der Decke.« (Roschal 2022: 119) Mit diesen Worten bringt die deutsche Schrift

stellerin russischer Herkunft Slata Roschal auf den Punkt, was für sie eine Existenz 
›jenseits der Deiche‹ bedeuten kann.1 In ihrem 2022 beim homunculus verlag er

schienenen Debütroman 153 formen des nichtseins ergründet eine Ich-Erzählerin na

mens Ksenia als Russin und Deutsche, als unter Zeugen Jehovas aufgewachsene ver

meintliche Jüdin und nicht zuletzt als Frau die spezifischen Formen ihrer Nichtexis

tenz. In 153 unterschiedlich langen Fragmenten, in denen sie bald in ein paar Linien, 
bald in ein paar Seiten Erlebtes und Gedachtes festhält, sowie Briefe, Lieder, Psal

men, Blogeinträge und Einkaufszettel aufnimmt, erzählt sie sehr anschaulich von 
sprachlichen Dämmen, von sozialer Ausgrenzung und selbstverschuldeter Isolati

on, von peinlichen Integrationsbemühungen und vor allem von ihrer Scham, nicht 
so sein zu dürfen und nicht so sein zu können, wie sie eigentlich sein möchte. Geht 
die Erzählerin, die außerdem auch Schriftstellerin und Literaturwissenschaftlerin 
ist, ihrer Nichtexistenz auf den Grund, so lässt sich 153 formen des nichtseins gleich

zeitig als verzweifelte Suche nach Daseinsberechtigung lesen, was im Roman auch 
eine zugleich politische und ästhetische Dimension annimmt. 

1 Abschottungsphänomene waren Gegenstand der Utrechter Tagung ›Jenseits der Deiche‹, s. 
Bandeinführung. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162 Teil I 

Aufgezeigt werden soll, wie in Slata Roschals Roman verinnerlichte Deichen dif

ferenziert dargestellt werden, und – so paradox es auch klingen mag – wie der we

gen Scham- und Schuldgefühle entstandene passive Zustand der Melancholie zu ei

ner Kraft gemacht wird, die das eigene Narrativ und damit auch den Roman voran

treibt, und der Existenz ›jenseits der Deiche‹ doch eigenen Wert zuspricht. 

Verinnerlichte Deiche 

Transnationale Perspektiven in der Gegenwartsliteratur, so heben es Doerte Bi

schoff und Susanne Komfort-Hein deutlich hervor, wollen weder universalisierend 
noch idealisierend wirken: 

Transnationale Perspektiven, wie sie aktuell in der Literatur wie auch in Literatur- 
und Kulturtheorie verhandelt werden, greifen nicht auf universalisierende Kon
zepte einer idealen menschlichen Kultur zurück, in der Grenzen mit der Über
schreitung getilgt und Unterschiede im großen Ganzen aufgehoben wären. Viel
mehr nehmen sie ausgehend von dem Befund, dass es zunehmend Lebens- und 
Schreibentwürfe gibt, die sich zwischen nationalkulturellen Erzählungen verorten 
und die keiner einzigen Herkunft und Orientierung zuzurechnen sind, jene Brü
che und Ausgrenzungen in den Blick, die durch die homogenisierenden Impulse 
des nationalen Dispositivs erzeugt werden. (Bischoff/Komfort-Hein 2012: 263) 

Auf Slata Roschals Roman trifft eine solche Definition besonders gut zu. Zum emp

fundenen Nichtsein der Erzählerin tragen die alltäglichen (Mikro)Aggressionen bei, 
sowie die mehr oder weniger subtilen Diskriminierungen und Ausschlussmecha

nismen, denen sie als Migrantenkind permanent ausgesetzt ist. Wie auch andere 
Schriftsteller:innen, die in den 1980er und 1990er Jahren als Kind mit den Eltern 
nach Deutschland kamen, – die ›neuen Deutschen‹, um einen von drei postmigran

tischen Schriftsteller:innen geprägten Begriff zu übernehmen (siehe dazu Topçu/ 
Bota/Pham 2012) – schildert Slata Roschal, was eine Existenz ›jenseits der Deiche‹ 
ausmacht. Dass beispielsweise die junge Frau im Mittelpunkt des Romans ständig 
auf ihre Herkunft hingewiesen wird, d.h. auf ihre Alterität und ihr Nichtdazugehö

ren, führt sie dazu, sich selber auszugrenzen. Auf die Frage einer Konferenzteilneh

merin, wo sie ursprünglich herkomme – eine Frage, die mittlerweile in der transna

tionalen Gegenwartsliteratur geradezu zum Topos geworden ist –, reagiert sie zu

nächst mit Scham: 

Ich erröte, zucke, öffne weit den Mund und spucke aus: Aus Sankt Petersburg. Sie 
nickt, sie kennt die Stadt, viel besser als ich, und ich hasse sie dafür – und für ihre 
Frage. Sie ist dick, denke ich mir sofort, mit einem riesigen Hintern, was soll sie 
mir zu sagen haben, aber der Stachel bleibt und ich bin froh, dass die Konferenz 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins 163 

zu Ende geht und diese Frage nur einmal gestellt wird. Damit es auch dabeibleibt, 
setze ich mich in der Mittagspause von allen weg und ziehe ein so grimmiges Ge
sicht, dass es keiner wagt, sich neben mich zu setzen. (Roschal 2022: 70f.) 

Die übliche Frage nach der Herkunft, die in dem Fall kein Interesse an der Person 
selbst manifestiert, sondern nur die eigene Weltgewandtheit hervorhebt, lässt die 
Befragte ganz verschwinden und überlässt sie dem Gefühl ihrer Wertlosigkeit. Der 
hohe Grad an Verletzbarkeit der Erzählerin verrät wiederum das ebenso hohe Maß 
an Kränkungen und Erniedrigungen, die sie tagtäglich ertragen muss: Ein Fehlver

halten der Alterität gegenüber, das jedoch kaum als solches erkannt wird. Nicht oh

ne (bitteren) Humor entlarvt die junge Frau die Fehleinschätzungen, die mit einem 
solchen Verhalten einhergehen, indem sie zum Beispiel beschreibt, wie sehr sie ver

innerlicht hat, dass eine plurale Identität zwischenmenschliche Beziehungen nur 
erschweren kann: 

Spricht wenig und ungern, greift mit Vorliebe auf schriftliche Medien zurück. 
Spricht leise und schwer verständlich, dehnt Vokale, kombiniert gelegentlich 
russische und deutsche Morpheme. Vermeidet Blickkontakt und versucht, selbst 
einfache Fragen zur eigenen Person in schriftlicher Form und nach längerer Über
legung zu beantworten. 
Diagnose: Zweisprachigkeit. 
Empfehlung: 
Psychotherapie 
Logopädie 
Psychiatrie 
Lebenslanges Schweigen. (Roschal 2022: 80) 

Das vermeintliche sprachliche Versagen sowie die angeblichen Kommunikations

schwierigkeiten, die sie dazu veranlassen, Mehrsprachigkeit ironisch als Pathologie 
zu betrachten, weisen vielmehr auf die strukturelle Gewalt hin, der sie preisgegeben 
wird. Was hier im Spiel ist, ist nicht mehr und nicht weniger als die Legitimität der 
Person. »Wenn jemandem eine Sprache abgesprochen wird«, schreibt der deutsche 
Schriftsteller tamilischer Herkunft Senthuran Varatharajah, »wird dieser Person die 
Anwesenheit in dieser Sprache, aber auch in dem Land, in dem sie gesprochen wird, 
genommen, jedes Mal wieder.« (Varatharajah 2018) Dies entspricht aufs genaueste 
dem, was einst Hannah Arendt unter dem Ausdruck ›überflüssig gemacht werden‹ 
verstand und Sophie Loidolt treffend interpretiert: 

Die Erfahrung, überflüssig gemacht zu werden und keinen Platz zu haben, geht 
vielmehr in existenzieller Weise einher damit, dass die Welt ›unwirklich‹ wird und 
endet damit, dass man in den isolierten Zustand der ›Weltlosigkeit‹ gerät: keinen 
Platz in der Welt zu haben und damit weltlos zu sein heißt, keinen Platz in einem 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 Teil I 

Bezugsgewebe zu haben, in dem mein Sprechen und Handeln Relevanz hat. (Loi- 
dolt 2018: 15) 

Irrelevant scheint Ksenia in der Tat das eigene Handeln und Sprechen, sei es in der 
Privatsphäre als Tochter, Ehefrau und Mutter oder in der Öffentlichkeit als Rus

sin in Deutschland, sowie gelegentlich auch als Deutsche in Russland, als Litera

turwissenschaftlerin und Dichterin. Gerade dieses Gefühl der Irrelevanz, bzw. so

ziologisch betrachtet »die Ungewissheit darüber, irgendwo hinzugehören und für 
irgendetwas wichtig zu sein« (Bude/Willisch 2008: 30), bestimmt ihr ›Nichtsein‹. 
So kehrt sie beispielsweise geschockt von einer Konferenz in St. Petersburg zurück, 
bei der ihr Vortrag zu Dostojewski als zu deutsch, zu westlich und insgesamt als 
sinnlos abgetan wurde: »Ich habe die Organisatoren gar nicht erst gefragt, ob meine 
Arbeit im Sammelband veröffentlicht werden kann, weil die Antwort voraussehbar 
[…] war.« (Roschal 2022: 34) So kritisch sie sich gegen die wenig wissenschaftlichen 
Austausche und die aggressiven Kommentare seitens der russischen Kollegen äu

ßern mag, so stellt sie zunächst charakteristischerweise die eigene Rolle in Frage. 
Bezeichnend ist dabei ihre anschließende Frage an ihre deutsche Professorin, ob es 
»sinnvoll ist, prinzipiell an dieser Konferenz weiter teilzunehmen und Literaturwis

senschaft reinzubringen?« (ebd.). Diese Frage, die dem spezifischen Kontext einer 
ad absurdum geführten ideologischen Konferenz gilt, wirkt problematischer, wenn 
sie generell auf ihre Situation in Deutschland übertragen wird. Inwiefern ist es näm

lich für sie überhaupt noch sinnvoll, unter den Umständen weiterzumachen? 
Ihrer Legitimität und Relevanz als Individuum wird die Erzählerin aufgrund von 

familiären, sozialen, ideologischen und religiösen Zwängen gänzlich beraubt, was 
bei ihr ein für sie typisches, nicht-enden-wollendes Schuldgefühl nährt. Mit ande

ren Worten: Immer wieder wird die Erzählerin vom Gefühl geplagt, auf allen Ebenen 
versagt zu haben: 

Auch wusste ich nicht, ob ich es in meiner Arbeit, meinen Gedichten, meiner Dis
sertation, zu etwas bringen würde, ob ich klug und energisch genug wäre, und 
litt an den zwecklosen, deckungsgleichen Wochenenden, empfand sie wiederum 
auch als Strafe für mein Versagen während der vorangegangenen fünf Tage. (Ro
schal 2022: 125) 

Die lähmende Angst vor dem Versagen erscheint hier als logische Konsequenz der 
eigenen Überflüssigkeit. Wörter wie ›willenlos‹, ›sprachlos‹, ›wehrlos‹, ›hilflos‹, die 
im Laufe des Romans häufig vorzutreffen sind, zeugen von einem verzweifelten 
Nichtsein, das sie daran hindert, vorwärtszukommen: »ein Nichtsnutz bin ich, ein 
weiblicher, sowas gibt es auch, ja.« (Ebd.: 79) Die Scham als Begleiterscheinung 
ihres wegen Ausgrenzung und Ablehnung entstandenen Nichtseins setzt eine Spi

rale nach unten in Gang, die auf den ersten Blick nur noch das Gefühl der eigenen 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins 165 

Verwundbarkeit zulässt: »und als ich meine erste Haut ablegte, merkte ich, dass 
keine zweite drunter war«. (Ebd.: 161) 

Ausgerechnet als Wunde bezeichnet Hannah Arendt in ihrem berühmten Essay 
über die Figur des Parias einen solchen Umstand: »Denn dies ist die größte Wunde, 
welche die Gesellschaft von eh und je dem Paria […] schlagen konnte, ihn nämlich 
zweifeln und verzweifeln lassen an seiner eigenen Wirklichkeit, ihn auch in seinen 
Augen zu dem ›Niemand‹ zu stempeln, der er für die gute Gesellschaft war.« (Arendt 
2019: 77) Dies hat die Hauptfigur in Slata Roschals Roman so sehr verinnerlicht, dass 
sie selbst die alltäglichsten und harmlosesten Situationen fehlinterpretieren muss, 
wie etwa im Fragment 135 in einer Münchner Straßenbahn: 

Als ich […] an der Tür stehen blieb, um niemanden anschauen zu müssen oder mich 
anschauen zu lassen, verspannt bis in jede Fingerspitze, sagte eine ältere Frau et
was, Ihre Tasche, ich zuckte zusammen, starrte meine Tasche an, was war mit ihr, 
kaputt, ist etwas herausgefallen, habe ich etwas falsch gemacht mit ihr, was will 
sie, und sie wiederholte, Ihre Tasche ist sehr schön, ja. (Roschal 2022: 154) 

Über die Tatsache hinaus, dass sich Ksenia möglichst unsichtbar machen will, ge

hören Ansprachen »ohne üble Absicht« (ebd.), von Komplimenten ganz zu schwei

gen, nicht zu ihrem Erfahrungshorizont, eine solche Normalität kann sie als Ausge

schlossene, als zeitgenössischer Paria nicht kennen. 

Melancholie einer Ausgegrenzten 

In 153 formen des nichtseins bringt Slata Roschal die Verhaltensschemen ans Licht, in 
denen sich ihre Erzählerin als Tochter russischer Eltern, als Kind in der Gemein

schaft der Zeugen Jehovas, als Ehefrau und Mutter gefangen fühlt, und die deren 
Scham und totale Wertlosigkeit hervorkommen lassen, wie beispielsweise was ihre 
Weiblichkeit betrifft: 

Wagte ich [bei Gesprächen mit ihrem Freund; E.T.] einen zu großen Schritt, hieß 
es: Ich sei keine Frau. Keine richtige Frau. Oder doch eben Frau. Typisch Frau. Oder 
keine richtige Frau, aber zum Mann würde ich es nicht bringen. […] Ich wusste, dass 
ich äußerlich eine seltsame Figur abgab, mich schwankend auf hohen Absätzen 
fortbewegte, und doch naiv und unschuldig war, auf jemanden wartete, der mich 
wie Dornröschen aus einem peinlichen Traum erlösen würde, peinlich deswegen, 
weil die Scham für meine willenlose Sprachlosigkeit wuchs. (Ebd.: 7) 

Hier wird ganz deutlich die Entwicklung vom Zweifel an der eigenen Weiblichkeit, 
der von lauter festgefahrenen Denkmustern verursacht und genährt wird, zu einer 
geradezu unvermeidlichen Selbstzensur dargestellt, mit anderen Worten: Da sich 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 Teil I 

Ksenia als ›Frau‹ nicht bewährt hat, muss sie verstummen, auf die eigene Sprache 
verzichten. Auf die Frage, was sie am besten kann, antwortet sie dementsprechend: 
»meine größte Stärke, was ich am besten kann, was ich überhaupt kann eigentlich, 
ich überlege, schreibe Verzichten, darin bin ich geübt, aushalten und verzichten und 
Selbstbeherrschung zeigen und überleben« (ebd.: 54). Das Paradox im Kern dieser 
Aussage, nämlich das Verzichten als höchste Fähigkeit, ja sogar als von ihr perfekt 
beherrschte Kunst, – und dies weit weg von einer religiösen oder mystischen Be

deutung des Verzichts als Anspruch auf Wertvolles, Besseres – macht über die bit

tere Ironie hinaus besonders deutlich, wie passiv, leer und zwecklos ihr die eigene 
Existenz vorkommt. 

Fast würde man denken, sie habe ganz und gar auf ihre Existenz verzichtet. So 
interpretiert sie auch einen immer wieder vorkommenden Traum, der sie als pas

sive, dem Willen und der Bösartigkeit anderer völlig ausgelieferte Figur inszeniert: 
»Ich glaube, es gibt keinen Unterschied zwischen einem Stattgefundenen und ei

nem Traum; denn vorausgesetzt, es hätte wirklich stattgefunden, was hätte sich an 
mir und meinen Träumen verändert.« (Ebd.: 138) So verzichtet die Erzählerin in ei

ner solchen selbstreflexiven Stelle auf die Wirkungsmöglichkeit ihres Handelns, be

kennt somit ihre absolute Hilflosigkeit. Und gibt sie sich bisweilen der damit einher

gehenden Niedergeschlagenheit hin, so verschwindet sie wieder als eigenes Indivi

duum, und erneut beherrscht sie nur noch die Scham: 

Ich konnte nicht weinen, und wenn, weinte ich aus Scham, geweint zu haben, zu 
Mutter geworden zu sein, für deren Weinen ich mich schämte. […] Ich schloss mich 
abends im Bad ein, setzte mich auf die Fliesen und weinte vor Scham und fragte 
mich nach meinem Wert, nach dem Wert meiner Hände, meines Gesichtes, und 
glaubte, so einen Ritus zu vollführen für einen mir unbekannten, aber sinnerge
benden Zweck. (Roschal 2022: 120) 

Besonders interessant ist an solchen Stellen, wie Ksenia die eigene Verzweiflung so

wohl passiv (das ungewollte und unkontrollierbare Weinen) als auch aktiv (der voll

führte Ritus) erlebt, d.h. so sinnlos, wie ihr diese immer wieder erlebten Szenen auf 
den ersten Blick erscheinen mögen, sind sie womöglich nicht. 

Geht man einen Schritt weiter, so entlarvt das Paradox des Verzichts als Kunst 
gleichzeitig den für die Erzählerin charakteristischen Gemütszustand der Melan

cholie, einen passiven Zustand der Schwermut und Nachdenklichkeit, der bei ihr 
immer wieder mit dem Bewusstsein eines grundsätzlichen Nicht-Wissens um die 
eigene Identität einhergeht: »Mein Bruder und ich wussten nicht, wer wir waren. 
Während sich unsere Eltern eindeutig als nach Deutschland gekommene Russen 
mit – der Legende nach – jüdischen Wurzeln bestimmen ließen, so waren mein Bru

der und ich Russen, Deutsche, Juden, alles in einem, ohne dass es eine Bezeichnung 
dafür gab.« (Ebd.: 13) Ihre (hier nationale und religiöse) Identität im Schwebezu

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins 167 

stand, d.h. ohne festen Boden oder eigentliche Bezeichnung, trägt ganz deutlich zu 
jenen Selbstzweifeln bei, die sie zur Frage nach dem Sinn der eigenen Existenz füh

ren. So findet in Slata Roschals Roman das seit der Antike traditionsreiche Paradig

ma der Melancholie2 einen gegenwärtigen literarischen Ausdruck, den die Erzäh

lerin einmal wie folgt formuliert: »ob es sich bei den depressiven Phasen in meiner 
Vorgeschichte wirklich um depressive Phasen handelte oder um Gewohnheit, Pes

simismus und Antriebslosigkeit, Faulheit vielleicht. So spürte ich eine grundlose, 
pechschwarze Traurigkeit« (Roschal 2022: 118). Sind die für die Melancholie so typi

schen Gefühle der Stagnation, Betrübtheit und Trägheit leicht zu erkennen, sowie 
an der ›pechschwarzen Traurigkeit‹ die etymologisch begründete ›schwarze Galle‹ 
der Melancholie, so schimmert hier ein weiterer Aspekt durch, der für die Figur so

wie für das eigene Narrativ von Belang ist, nämlich dass dieser Zustand wahrschein

lich auch teilweise selbstverschuldet ist. Zwar wird durch den Ausdruck ›Faulheit 
vielleicht‹ die Faulheit zugleich unterstrichen und relativiert, doch dies öffnet einen 
– wenn auch anfangs ganz engen – Raum für die eigene Verantwortung. 

So nimmt Ksenia in einem der letzten Fragmente des Romans die letzten Kon

sequenzen ihrer mit Scham gepaarten Melancholie in den Blick: 

Es gibt so einen Zustand, wissen Sie, vor dem ich am meisten Angst habe, eigent
lich habe ich vor kaum etwas Angst, habe keine Angst zu sterben zum Beispiel, 
aber so ein Nichtsein, weder Leben noch Tod, eine fremdbestimmte, von außen 
geleitete, hilflose Existenz, ohne eigene Sphären, also grob gesagt, als ob man die 
Badezimmertür nicht zuschließen dürfte, von sich nicht glauben dürfte, dass man 
etwas Besseres sei, ja, lauter nackte geschorene Körper und ein Sein zum Tod, oh
ne Spuren, ohne Texte, ein lebendiges Begrabenwerden, wissen Sie, wie sehr ich 
es fürchte. (Ebd.: 167) 

Das so stark geprägte Bewusstsein eines an Heidegger erinnernden ›Sein[s] zum 
Tod‹ nimmt jedoch für die Erzählerin eine ganz andere Bedeutung an, als bei dem 
deutschen Philosophen, nämlich einen Zwischenzustand, in dem einem die eige

nen intellektuellen Fähigkeiten, der eigene Wille und Verstand, ein eigenes Han

deln und Sprechen verwehrt werden. D.h. aber: Hatte sie ihre Weltlosigkeit zur Me

lancholie geführt, so führt sie das Bewusstsein ihrer Melancholie zum Bewusstsein 
ihrer Weltlosigkeit und zur Notwendigkeit, dieser zum Teil aufgezwungenen, zum 
Teil selbstverschuldeten Situation ein Ende zu setzen. Wohlgemerkt: Unerträglich 
ist dabei die Vorstellung, ›ohne Spuren, ohne Texte‹ zu bleiben, so fungiert der Ro

man mit seinen 153 aneinandergereihten Fragmenten als Spurensuche, als Collage 
und Bestandaufnahme aller Elemente, die diese plurale Identität festhalten sollen. 

2 Siehe dazu die Analyse der Diskursgeschichte der Melancholie seit der Antike (Wagner-Egel

haaf 1997). 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 Teil I 

Hier geht es nicht um eine sich klar entwickelnde Bewusstwerdung, deren Verlauf 
leicht erkennbar wäre. Ganz im Gegenteil: In der Aufsplitterung der Erzählung lässt 
sich die Komplexität der Situation gut wahrnehmen, denn Hoffnungen und Enttäu

schungen, Niedergeschlagenheit und Trotz, Ernsthaftes und Selbstironie wechseln 
sich ständig ab oder überschneiden sich, was allein an den Windungen mancher 
Sätze zu lesen ist, wie etwa im Fragment 125: 

Wenn jeder Mensch für sich selbst feststellen soll, was sein Wert sein mag, wo
durch dieser Wert zustande kommt, unter welchen, zu welchen Bedingungen er 
sich eine Entschuldigung seines Daseins verdienen kann, dann stelle ich fest, oder 
vermute ich, denn ich bin mir nicht ganz sicher dabei, aber ich vermute es mehr als 
ein wenig, dass meine Daseinsberechtigung darin bestehen könnte, den Abwasch 
zu machen, Emil aufwachsen zu lassen, ein zweites Buch zu veröffentlichen, den 
Duftstein in der Toilette zu wechseln. (Ebd.: 140) 

Tastend kommt die Erzählerin vorwärts, während existentielle Sorgen, Selbstzwei

fel, Sarkasmus und Selbstironie miteinander interferieren und sich lesen lassen wie 
ein gut erzählter Witz mit Pointe. Die fragmentarische Struktur des Textes und die 
Dynamik innerhalb der einzelnen Absätze zeugen von einer wenngleich schwieri

gen doch unermüdlichen Suche nach Sinn. 

Suche nach Daseinsberechtigung 

Zuweilen helfen Entsetzen und Empörung, wie es auch in anderen Gegenwarts

romanen vorkommen kann, man denke etwa u.a. an Der Russe ist einer, der Birken 
liebt (2012) von Olga Grjasnowa, Die undankbare Fremde (2012) von Irena Brežná, Die 
Ohrfeige (2016) von Abbas Khider oder auch noch Identitti (2021) von Mithu Sanyal, 
die auf unterschiedliche Art und Weise Figuren in Szene setzen, die sich gegen die 
Verhältnisse aufbäumen und nach dem arendtschen Modell des ›bewussten Parias‹ 
handeln, nämlich einer ausgeschlossenen, unterdrückten (bei Hannah Arendt jüdi

schen) Figur, die sich der Wirklichkeit nicht verschreiben will und rebelliert: »Der 
Paria wird in dem Moment zum Rebell, wo er handelnd auf die Bühne der Politik 
tritt.« (Arendt 2019: 72). Und die politische Denkerin fügt etwas weiter hinzu: »Der 
Konflikt zwischen Gesellschaft und Paria geht also keineswegs nur um die Frage, ob 
die Gesellschaft sich gerecht oder ungerecht zu ihm verhalten hat, sondern darum, 
ob dem von ihr Ausgeschlossenen oder dem gegen sie Opponierenden überhaupt 
noch irgendeine Realität zukommt.« (Ebd.: 76) In Slata Roschals Roman kommt 
genau dieser Aspekt zum Ausdruck, so wird einmal Ksenia vom Logopäden ihres 
Sohnes dazu aufgefordert, einen Artikel zum Bilingualismus zu lesen: 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins 169 

[es geht] darum, dass Kinder mit Migrationshintergrund (MHG) meist schlechte
re Noten haben und seltener Abitur machen würden als einsprachige, deutsche 
Kinder. Ich bin entsetzt, beschwere mich, argumentiere, werfe diesen Artikel weg, 
damit er später nicht Emil in die Hände gelangt – und er auf die Idee kommt, auf
grund seiner Zweisprachigkeit schlechter lernen zu können. (Roschal 2022: 77) 

Notwendig ist es, sich gegen jede Form von Kategorisierung aufzulehnen, die in dem 
Fall nicht nur einen stigmatisieren, sondern einem auch noch jegliche Lernfähigkei

ten aberkennen und damit alle Zukunftschancen wegnehmen. Die Empörung der 
Erzählerin gilt der Absurdität solcher angeblich wissenschaftlich begründeten Kli

schees, die durch die genauso absurde Pointe entlarvt wird. 
Doch die Wut der Erzählerin richtet sich nicht nur gegen gewisse Vorstellun

gen und deren Vermittler, sondern sie kann auch genauso gut ihrer selbst gelten. 
So merkt Ksenia einmal, dass sie sich im Bus verschränkt hält, während die ande

ren Passagiere problemlos die Beine strecken: »Was muss ich falsch gemacht haben, 
dachte ich, was trage ich mit mir herum, dass ich meine Beine nicht zwischen de

ren zwängen kann, mir meinen Platz im Zugwaggon nicht erkämpfen kann.« (Ebd.: 
83) Über die Tatsache hinaus, dass das Erkämpfen eines Platzes das Los aller Men

schen ›jenseits der Deiche‹ ist, ist die doppelte Ursache interessant, die angegeben 
wird: der eigene Fehler oder das eigene Versagen zum einem und das, was einem 
aufgebürdet wird, zum anderen. Und die Empörung kommt dementsprechend ei

ner Entlastung gleich, bzw. einer Verabschiedung von Schuld- und Schamgefühlen, 
wie im Fragment 101 vorgeführt wird: »Artur sagte, als ich wieder anfing mit Ge

ständnissen und Gewissensbissen, Du wurdest mit einem Schuldgefühl erzogen, 
und hatte keine Lust mehr zuzuhören, mochte es nicht, mir zuzusehen, wie ich mich 
vor ihm erniedrigte, und ich hatte dann auch keine Lust mehr, mich für alles zu ent

schuldigen.« (Ebd.: 114). So wird sich Ksenia allmählich dessen bewusst, dass sie sich 
trotz der »Mischung aus russischer Familientradition, sowjetischer Zensur, religiö

sem Fanatismus und den individuellen Spezifika [ihrer] Eltern« (ebd.: 7) selbst be

stimmen kann und darf. Was sich hier auf Familienebene abspielt, kann genauso gut 
auf der sozialen Ebene gelten. »Mitverantwortlich für [ihre] eigene Unterdrückung« 
(Arendt 2019: 72), wie etwa bei Hannah Arendt der Paria, der kein Rebell wird oder 
werden will, will die Erzählerin nicht mehr sein. 

Ebenfalls sucht sie einen Ausweg aus der Melancholie, indem sie aus ihrem 
grundsätzlichen und belastenden Nicht-Wissen eine Stärke zu machen versucht. 
Lange nachdem sie aus der Gemeinschaft der Zeugen Jehovas ausgetreten ist, liest 
sie auf der Straße eins ihrer Plakate mit der üblichen Frage nach dem Sinn des 
Lebens: 

Wir gehen vorbei und achten nicht darauf, vielleicht habe ich es, denke ich, viel
leicht ist es das, dass ich es nicht weiß, mir eingestehen kann jetzt, dass ich es 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 Teil I 

nicht weiß, was der Sinn, nicht alles wissen kann, keine Gebote mehr brauche und 
Verbote dafür, das ist irgendwie schmerzvoll und kompliziert, aber ich spüre, dass 
ich auf dem richtigen Weg bin. (Roschal 2022: 155) 

Vorbestimmte Wege mit ihren Geboten und Verboten, und nicht nur auf religiöser 
Ebene, will sie nicht mehr gehen und das einst so bedrückende Nicht-Wissen wird 
schließlich zu einer Zuflucht. So besteht der Roman zum Teil auch aus Leerstellen: 
Das Fragment 145 bietet für Notizen Platz und dementsprechend eine leere Seite an, 
das Fragment 84 besteht aus einem noch nicht beantworteten Fragebogen mit leeren 
Zeilen, von den Leerzeilen zwischen den einzelnen Fragmenten ganz zu schweigen. 
Das Nicht-Wissen lässt einen Raum entstehen, der vorerst unbeschrieben bleibt und 
dennoch ahnen lässt, dass er jederzeit ausgefüllt werden kann, und dass die Erzäh

lerin dort ihrer Kreativität freien Lauf lassen kann. Als Kind verfertigte sie phan

tasiereiche Zeichnungen und Collagen, die nicht zufällig von Ksenia selbst als Ort 
der Selbstbestimmung interpretiert werden: »Es sollte ein kleiner, aber sicherer Ort 
sein, wo alles so war, wie ich es mir wünschte, alles pragmatisch, bequem und deko

rativ, ein Ort zum Bleiben, alleine, zum Selbstbestimmen.« (Ebd.: 158) Bringt sie als 
Kind ihre Wünsche nach Geborgenheit, Gemütlichkeit und Eigenständigkeit durch 
gemalte und gebastelte Bilder zum Ausdruck, so versteht sie später, dass sie erst 
durch Literatur die eigene Existenz sichtbar machen kann. So misst sie vor allem 
dem Erzählen große Bedeutung bei: »Nichts ist Tatsache – alles passiert, indem da

von erzählt wird, erst beim Erzählen passiert es.« (Ebd.: 69) Ein solcher Satz, der für 
die Erzählerin eine sowohl existentielle als auch ästhetische Dimension innehat, ist 
an sich von großem politischem Belang. Denn die Sichtbarmachung läuft im Fall 
der Erzählerin auf ihren Anspruch auf Anerkennung hinaus, auf einen zugleich zu

gestandenen und erkämpften Platz auf der Welt. So lassen sich die 153 Fragmente 
und Formen des Nichtseins als so viele Schritte auf ihrer nicht geradlinigen Suche 
nach Daseinsberechtigung lesen: »es musste einen Weg geben, das zu werden, was 
ich wollte, die Angst vor Abweisungen zu verlieren, seltener wütend zu werden oder 
einfach abzuwarten.« (Roschal 2022: 139) 

Im ›Kampf um Anerkennung‹, den Axel Honneth als »kritische[n] Interpre

tationsrahmen für gesellschaftliche Entwicklungsprozesse« (Honneth 1992: 274) 
versteht, spielen nicht nur die Gesellschaft und die in ihr wirkenden Konzepte wie 
Recht und Solidarität, sondern auch Subjekte und deren Gefühle eine besondere 
Rolle: »Nur weil menschliche Subjekte auf soziale Kränkungen […] nicht gefühls

neutral reagieren können, haben die normativen Muster der wechselseitigen 
Anerkennung innerhalb der sozialen Lebenswelt überhaupt eine gewisse Verwirk

lichungschance« (ebd.: 224). Dies ahnt offenbar Slata Roschals Figur, denn nicht 
von ungefähr – und wenngleich das Wort aus dem Nichts aufzutauchen scheint 
– endet der Roman mit einem kurzen Kommentar zum Wort ›krakeelt‹: »Krakeelt 
ist ein schönes Wort, sage ich. Was bedeutet das, sagt Artur. Ich weiß nicht, sage 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Emmanuelle Terrones: Slata Roschals Roman 153 formen des nichtseins 171 

ich, Aber es ist ein schönes Wort.« (Roschal 2022: 171) Dieses selten gebrauchte Verb 
bringt am Ende des Romans die Idee des Schreiens und des Streitens mit sich, d.h. 
in dem speziellen Kontext der Erzählerin – obgleich sie die Bedeutung des Wortes 
angeblich nicht kennt und nur ästhetisch wahrnimmt – die Vorstellung, dass sie 
ihre Stimme und ihre Wut hörbar machen kann, und dass dadurch Konflikte darge

legt und ausgetragen werden können oder werden müssen: Ein sowohl ästhetischer 
als politischer Schritt, so lässt es der Roman zumindest hoffen, aus dem Nichtsein 
zum handelnden Subjekt. 

Zum Schluss sei noch auf das Coverbild von Florian Arnold hinzuweisen. Darauf ist 
nämlich die Büste einer halb umgedrehten jungen Frau aufgezeichnet, deren Nackt

heit und scheuer Gesichtsausdruck, als wäre sie gerade ertappt worden, zunächst 
auf Hilflosigkeit und Verwundbarkeit hinweisen. Scheint sich auf den ersten Blick 
die dunkelgraue Hautfarbe kaum vom melancholisch grauen Hintergrund abzuhe

ben, so merkt man schnell, dass die rötlich schimmernde Haut die Einzigartigkeit 
der Figur doch hervorhebt. Und wenngleich die Maske die wahren Gesichtszüge nur 
halb zu erkennen gibt, betont sie die Schärfe des Blicks und lässt so tiefgehende wie 
eigenartige Gedanken erahnen, deren Freiheit, Kreativität und Einmaligkeit durch 
die wilden, farbigen Strähnen symbolisiert werden, die fast die Hälfte des Bildes 
ausmachen. Aus den Haarsträhnen, die zusammen einen seltsamen, exotisch wir

kenden Federschmuck bilden, ragen weiße Federn heraus, die wennschon unleser

lich doch beschriftet sind. All diese Paradoxen, die die Existenz der jungen Frau im 
Roman genau widerspiegeln, erinnern wieder an die von Hannah Arendt beschrie

bene Paria-Existenz, die »wenigstens in einer, wenn auch noch so kleinen und ver

lorenen Ecke der Welt ein Bewusstsein von Freiheit und Menschlichkeit aufrecht

erhalten hat. In diesem Sinne ist die Paria-Existenz, trotz ihrer politischen Wesen

losigkeit, nicht sinnlos gewesen.« (Arendt 2019: 84) Dass der von der Erzählerin vor

erst nur angeschlagene Weg von jenseits der Deiche bis zur Bühne der Welt sowohl 
eine politische als auch eine ästhetische Angelegenheit ist, stellen die bunten und 
wilden Formen ihres Nichtseins bemerkenswert dar. 

Literatur 

Arendt, Hannah (2019): Die verborgene Tradition. In: Dies.: Kritische Gesamtausga

be. Hg. v. Barbara Hahn. Bd. III, Göttingen, S. 64–85. 
Bischoff, Doerte/Komfort-Hein, Susanne (2012): Vom anderen Deutschland zur 

Transnationalität. Diskurse des Nationalen in Exilliteratur und Exilforschung. 
In: Claus-Dieter Krohn/Lutz Winckler (Hg.): Exilforschungen im historischen 
Prozess (Exilforschung. Ein internationales Jahrbuch 30), S. 242–273. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 Teil I 

Bota, Alice/Pham, Khuê/Topçu, Özlem (2012): Wir neuen Deutschen, Wer wir sind, 
was wir wollen. Reinbek bei Hamburg. 

Bude, Heinz/Willisch, Andreas (2008): Exklusion. Die Debatte über die Überflüssi

gen. Frankfurt a.M. 
Brežná, Irena (2012): Die undankbare Fremde. Köln. 
Grjasnowa, Olga (2012): Der Russe ist einer, der Birken liebt. München. 
Honneth, Axel (1992): Der Kampf um Anerkennung. Frankfurt a.M. 
Khider, Abbas (2016): Die Ohrfeige. München. 
Loidolt, Sophie (2018): Hannah Arendts Phänomenologie der Pluralität. In: Hanna

hArendt.Net, 9(1); online unter: https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390. 
Roschal, Slata (2022): 153 formen des nichtseins. Erlangen. 
Sanyal, Mithu (2021): Identitti. München. 
Varatharajah, Senthuran (2018): Was ist Heimat : Wir hießen Dahergeschleifte, Asy

lantenschweine, Affen, Neger. In: Süddeutsche Zeitung v. 9. Januar 2018; online 
unter: https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahe 
rgeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623 [Stand: 10.01.2025]. 

Wagner-Egelhaaf, Martina (1997): Die Melancholie der Literatur. Diskursgeschichte 
und Textfiguration. Stuttgart/Weimar. 

https://doi.org/10.14361/9783839477021-013 - am 13.02.2026, 05:19:05. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://doi.org/10.14361/9783839477021-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.57773/hanet.v9i1.390
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623
https://www.sueddeutsche.de/kultur/was-ist-heimat-wir-hiessen-dahergeschleifte-asylantenschweine-affen-neger-1.3807623

