Susanne Baer/Michael Wrase

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation:
Verfassungsrechtliche Perspektiven zum Kopftuch(-verbot) und der
Gleichberechtigung

1. Das Kopftuch als multidimensionales Problem

Das Kopftuch hat in den vergangenen Jahren nicht nur in Deutschland’ fiir viel Diskussi-
onsstoff gesorgt. Vor fiinf Jahren hat der Rechtsstreit der Kopftuch tragenden Lehrerin
Fehresta Ludin begonnen, die auf ihre Einstellung in den Lehrdienst in Baden-Wiirttem-
berg klagte und durch alle Instanzen bis hin zum Bundesverfassungsgericht ging. Seitdem
ist hierzulande eine fast uniiberschaubare Zahl von juristischen, politik-, sozial- und kul-
turwissenschaftlichen Beitriigen und Biichern und eine noch viel groflere Menge an Zei-
tungs- und Zeitschriftenartikeln erschienen, die sich mit dem »Kopftuch« beschéftigen®.
Aus verfassungsrechtlicher Perspektive geht es auf den ersten Blick um einen klassischen
Grundrechtskonflikt: Es ist das Spannungsverhéltnis zwischen individuellem Freiheitsan-
spruch der muslimischen Lehrerin und zweckgerichteter staatlicher Freiheitsbegrenzung
durch die Schulbehorde. Die Vielschichtigkeit, ja Multidimensionalitit des verhandelten
Themas wird erst auf den zweiten Blick sichtbar. Da geht es dann um die Frage nach der
Sichtbarkeit von Religion oder Religiositit in einem vom »Staat« beherrschten Bereich,
um das historisch beladene und schwierige Verhiltnis zwischen »Religion« und »Staat«
im Allgemeinen®. Was bedeutet in diesem Zusammenhang »staatliche Neutralitit«? Fol-
gen wir einem integrierenden Neutralititsbegriff, der die religiose Lebensduferung der
Beamtin toleriert und vom Staat lediglich verlangt, sich nicht auf die Seite einer bestimm-
ten Glaubensrichtung zu stellen (Nichtidentifikation)*? Oder hegen wir strengere Neutra-
litdtsvorstellungen bis hin zu einer vollstindigen Ausblendung von Glaubensiiberzeugun-
gen in der »staatlichen Gemeinschaft« im Sinne franzosischer »laicité«>?

Auch mit dem Hinweis auf die Frage nach der Neutralitdt ist dann jedoch nicht alles
gesagt. Das »Kopftuch« wirft auch Fragen nach dem Umgang mit Religionen auf, de-
nen nicht die Mehrheitsgesellschaft, sondern denen eingewanderte »Minderheiten«
anhidngen. Was bedeutet das Kopftuch in einer Gesellschaft, die — jedenfalls in West-
deutschland — bis in die 70er Jahre von christlichen Konfessionen dominiert war, sich
aber heute einem zunehmenden Pluralismus von Glaubensrichtungen gegeniiber
sieht®? Hier versteckt sich das Problem kultureller Fremdheit’, die Frage nach dem

—

S. Markard/Baer, (K)ein deutsches Problem: Religiose Kleidung vor Gericht — Ein interna-
tionaler Vergleich, in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 151 ff.

Einen Uberblick iiber die Diskussion gibt Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 35 ff.
Aus verfassungsrechtlicher Perspektive s. Kloepfer, DOV 2006, 45 ff.

In diesem Sinne: BVerfGE 108, S. 283 (303 ft.).

S. Gusy, KritV 2004, S. 153 (157 ff.); zum franz6ischen Verstindnis des Laizismus s. auch
den Artikel von Jane Kramer, Taking the Veil, in: The New Yorker, November 2, 2004, S. 59.
Das thematisieren u.a. Heinig/Morlok, JZ 2003, S. 777, Hdaufler, ZAR 2004, S. 6; s. auch
Kleff, Die unvollendete Sékularisierung und der Islam in Deutschland, in: Haug/Reimer,
Politik ums Kopftuch, 2005, S. 85; einseitig hingegen: Bertrams, DVBI. 2003, S. 1225.

7 S. Britz, KJ 2003, S. 95.

W B W

o)}

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

402 Susanne Baer/Michael Wrase

Verhiltnis der »westlichen« Gesellschaft zum Islam® oder Fragen nach den Wegen
und den moglichen Versdaumnissen bei der Integration der »Einwanderer« und »Gast-
arbeiter« in Mitteleuropa® und nicht zuletzt nach der Furcht vor allseits bewusster Seg-
regation und religiosem Fundamentalismus'°.

Betrachten wir schlielich das Kopftuch als ein Kleidungsstiick, das religiose In-
halte zum Ausdruck bringt, also auch einen symbolischen Charakter hat, dann 6ffnet
sich eine weitere Dimension: Das Kopftuch ist ein Zeichen, das in einen andauernden
Kommunikationsprozess'' eingebettet ist und mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen
aufgeladen wird. Hier geht es entscheidend um die Frage, wer in diesem kommunika-
tiven Austausch die Definitionsmacht besitzt, also letztlich bestimmen darf, wie das
»muslimische Kopftuch« richtig zu deuten ist.

2. Geschlecht — ein »blinder Fleck«

Neben zahlreichen Aspekten, die also in der Kopftuchdebatte ineinander greifen, spielt
die Kategorie »Geschlecht« oder genauer »Gender« eine besondere Rolle. Das Kopf-
tuch wird von vielen als ein Ausdruck der Geschlechterhierarchie und der Unterdrii-
ckung von Frauen im Islam angesehen. Nicht zuletzt hat Alice Schwarzer, eine be-
kannte Protagonistin »der« Frauenbewegung in der Bundesrepublik, sich vehement
gegen die Tolerierung des Kopftuchs im Schuldienst ausgesprochen. Das Kopftuch ist
fiir sie die »Flagge des islamischen Kreuzzugs, der die ganze Welt zum Gottesstaat de-
formieren will«'%. Fehresta Ludin sei mit ihrer Forderung, das Kopftuch auch im
Schuldienst zu tragen, eine Handlangerin des fundamentalistischen Islam, der weltweit
die Unterdriickung der Frauen betreibe'®. Die Entscheidung des Bundesverfassungsge-
richts, das ein Kopftuch im Schuldienst nicht generell verbieten will, ist fiir Schwarzer
bereits ein »halber Sieg fiir die Fanatiker«'*.

Viele Feministinnen nehmen einen ihnlichen Standpunkt ein'®. Andere zeichnen ein
vollig kontrastierendes Bild: In ihrem Manifest fiir »Religiose Vielfalt statt Zwangse-
manzipation! — Aufruf wider eine Lex Kopftuch«, der von Marieluise Beck, Barbara

8 Bergmann, ZAR 2004, S. 135 (136).
9 U.a. Langenfeld, RdIB 2004, S. 4; s. auch Rhode, Der Islam — Alltagskonflikte und Losun-
gen, 2. Aufl. 2001.

10 S. Bergmann, ZAR 2004, S. 135 (136).

11 S. Oebbecke, Das »islamische Kopftuch« als Symbol, in: Festschrift fiir Riiffner, 2003, S.
593 (595).

12 Schwarzer, Herablassende Pseudo-Toleranz — Kein Schleier im Namen von Gleichheit und
Selbstbestimmung, in: Frankfurter Rundschau, 02.06.2003, S. 8.

13 Schwarzer, Ludin — die Machtprobe, Emma Juli/August 2003, www.emma.de.

14 Schwarzer, Ein halber Sieg fiir die Fanatiker — Uber das Kopftuch-Urteil in Karlsruhe, in:
Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 32.

15 S. den Brief von Bendowski, Sander, Langer, der von etwa 100 meist prominenten Femini-
stinnen unterzeichnet wurde, wiedergegeben von Haug, Der Kopftuchstreit als politisches
Lehrstiick, in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 171 (174f.); typisch
auch: Pfeiffer, Das Kopftuch muss zu Hause bleiben — Ein frauenpolitischer Standpunkt,
VR 2004, S. 415.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 403

John und Rita Siissmuth initiiert wurde, weisen die Unterzeichnerinnen darauf hin,
dass »das Verbot des Kopftuchs fiir Lehrerinnen die allgemeine gesellschaftliche Stig-
matisierung derjenigen Frauen, die es tragen, vorantreibt«. Es miisse vielmehr darum
gehen, »muslimische Frauen auf ihrem Berufsweg zu stirken und es ihnen moglich zu
machen, einen selbstbewussten, frei gewihlten Lebensentwurf zu verfolgen<<'6.

So tritt die Bedeutung der Kategorie »Geschlecht« in bestimmten politischen Ausei-
nandersetzungen also offen zu Tage. In der juristischen Debatte bleibt sie dagegen
weitgehend unterbelichtet. Nun sind juristische Diskurse dadurch geprégt, dass sie be-
stimmte Argumente und Blickwinkel bewusst ausblenden, weil diese »vor dem Ge-
setz« nicht relevant sind. Jedoch ist die Gleichberechtigung hinsichtlich des Ge-
schlechts im Grundgesetz in Art. 3 Abs. 2 und 3 verankert. In Absatz 2 heilt es:
»Minner und Frauen sind gleichberechtigt. Der Staat fordert die tatsidchliche Durch-
setzung der Gleichberechtigung von Frauen und Minnern und wirkt auf die Beseiti-
gung bestehender Nachteile hin«. Absatz 3 verbietet die Benachteiligung oder Bevor-
zugung einer Person u.a. »wegen des Geschlechts«. Insofern ist es schon
iiberraschend, dass die Frage nach der Bewertung des Kopftuchs unter diesem Ge-
sichtspunkt — bis auf wenige Ausnahmen'” — in der juristischen Literatur so wenig Be-
achtung gefunden hat'®. Es ist ein »blinder Fleck«'?, der gefiillt zu werden verdient. Er
lieBe sich differenziert im Rahmen des europarechtlichen Antidiskriminierungs-
rechts® bearbeiten?'. Da dessen Vorgaben in Deutschland noch nicht umgesetzt sind,
konzentrieren wir uns auf das Verfassungsrecht.

3. Kopftuchverbot als Diskriminierung muslimischer Frauen?

Das Grundrecht auf Gleichstellung von Minnern und Frauen lésst sich im Kopftuch-
streit fiir beide Seiten ins Feld fithren. Wird dem Kopftuch eine antiemanzipatorische,
teilweise sogar fundamentalistische Bedeutung beigemessen, ist dies mit dem Verfas-
sungsauftrag zur Gleichstellung nicht vereinbar®?. Damit ist die dogmatische Funktion
des Art. 3 Abs. 2 GG als Schutz- oder Fordergebot bzw. als kollidierendes Verfas-

16 Beck/ John u.a., »Religiose Vielfalt statt Zwangsemanzipation!« — Aufruf wider eine Lex
Kopftuch, abgedruckt in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 10 (11).

17 S. etwa Britz, KJ 2003, S. 95.

18 In der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts wird diese Frage nur an einer Stelle
angesprochen, und zwar im Minderheitsvotum, s. BVerfGE 108, 282, 314 (333f.).

19 Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 77.

20 Einschligig ist insb. die Richtlinie zur Gleichbehandlung von Ménnern und Frauen 76/207/
EWG, die durch die Richtlinie 2002/72/EG dem aktuellen Stand europdischen Antidiskri-
minierungsrechts angepasst wurde. Art. 14 EMRK verbietet die Ungleichbehandlung auf-
grund des Geschlechts im Anwendungsbereich der Konventionsrechte, dazu EGMR, NJW
2001, S. 2871 (2873) — Dhalab; das weiter gehende 12. Zusatzprotokoll zur EMRK, das
eine Diskriminierung aufgrund des Geschlechts generell verbietet, hat die Bundesrepublik
bis dato (noch) nicht ratifiziert.

21 Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (251).

22 So u.a. die dissentierenden Richter des BVerfGE 108, S. 282 (332 ff.); dhnlich z.B. Hufen,
NVwZ 2004, S. 575 (576); Battis/Bultman, JZ 2004, S. 581 (583).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

404 Susanne Baer/Michael Wrase

sungsrecht angesprochen, die ein staatliches Verbot des Kopftuchs rechtfertigen kann.
Auf der anderen Seite — und das wird héufig iibersehen — streitet Art. 3 Abs. 2, Abs. 3
GG aber auch zugunsten von Muslima, die das Kopftuch tragen. Dazu ldsst sich unter-
schiedlich argumentieren.

a) Die Bedeutung von Art. 3 GG

Art. 3 Abs. 2 Satz 1 und Abs. 3 Satz 1 GG wurden lange nur als Differenzierungs-
verbote verstanden. Danach darf das Geschlecht einer Person — aufler den vom
BVerfG engen Ausnahmefillen* — kein MaBstab fiir eine gesetzliche Unterscheidung
sein. Diese formale Gleichheitsbetrachtung wird heute durch eine materiale Priifung
erginzt. Danach miissen staatliche MaBnahmen auch dann gerechtfertig werden, wenn
sie an scheinbar »neutrale« Kriterien ankniipfen, in der Lebenswirklichkeit allerdings
Minner oder Frauen unterschiedlich betreffen®*. In der US-amerikanischen Rechtspre-
chung ist das als Verbot des »disparate impact« seit langem judiziert, in Europa oder
auch im Arbeitsrecht als Ungleichbehandlung durch mittelbare Diskriminierung aner-
kannt.

Fiir den Fall des Kopftuchs in der Schule ist dies unmittelbar relevant. Einschligige
Landesgesetze sind so formuliert, dass sie sdmtliche religiosen Symbole und Klei-
dungsstiicke erfassen, also auch solche, die Ménner tragenzS, wie etwa die jiidische
Kippa oder den Turban eines Sikh?®. Diese Landesgesetze kniipfen also weder direkt
an das Geschlecht an noch an ein damit in zwingendem Zusammenhang stehendes
Merkmal. Dann liegt nach fritherer Ansicht keine Diskriminierung vor. Wird aber dif-
ferenzierter analysiert, ob eine Regelung auch tatsdchlich »neutral« ist, also auch glei-
che Wirkung entfaltet, konnte der Befund anders aussehen.

Im Kern handelt es sich bei dem Verbot mittelbarer Diskriminierung um eine Be-
weislastregel, die verhindern soll, dass eine Benachteiligung bestimmter Personen hin-
ter anscheinend neutralen Unterscheidungskriterien »versteckt« wird®’. Normen und
Regelungen, die in der Realitit Frauen oder Minner nachteilig treffen, werden als In-
diz fiir eine tatséchliche (»materiale«) Diskriminierung angesehen. Diese ist jedenfalls

23 Dazu s. Osterloh, in Sachs, Grundgesetz-Kommentar, 3. Aufl. 2003, Art. 3 Rn. 272 ff.

24 Das Verbot der mittelbaren Diskriminierung wurde in der européischen Rechtsprechung
vom EuGH entwickelt und findet sich heute ausdriicklich in allen Antidiskriminierungs-
richtlinien der EU, u.a. in Art. 2 Abs. 1 RL 76/207/EWG wegen Benachteiligung aufgrund
des Geschlechts bei Einstellung und Beschiftigung; zur EuGH-Rechtsprechung s. Krebber,
in Calliess/Ruffert (Hg.), Kommentar zu EUV/ EGV, 1999, Art. 141, Rn. 42 ff.

25 Allerdings werden in den Gesetzen von Baden-Wiirttemberg, dem Saarland, Bayern, Nie-
dersachsen und Hessen »abendlidndische« bzw. »christliche« Zeichen und Kleidungsstiicke
von dem Verbot ausgenommen; diese Regelungen verstolen gegen das verfassungsrechtli-
che Gleichbehandlungsgebot, dazu Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (245 ff.).

26 Ein héufiger Fall in GroBbritannien, wo viele aus Indien eingewanderte Personen leben.
Sikhs sind dort z.B. von der Motorradhelmpflicht ausgenommen und diirfen selbst im Poli-
zeidienst einen Turban tragen, s. Markard/Baer, in Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopf-
tuch, 2005, S. 151 (157) m. w. Nw.

27 S. Schieck, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 67 f.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 405

hinsichtlich des Geschlechts unzulissig, da in Art. 3 Abs. 2 S. 2 GG ein Gleichstel-
lungsgebot normiert ist, das gerade auf die gesellschaftliche Wirklichkeit zielt*.

Das BVerfG geht in seinen jlingeren Entscheidungen allerdings weiter. Es hat das
Verbot der mittelbaren Diskriminierung ausdriicklich auf Art. 3 Abs. 3 GG bezogen,
wenn auch nicht im Detail gepriift®. Danach wiren mittelbare Diskriminierungen
grundsitzlich bei allen in Art. 3 Abs. 3 GG genannten Merkmalen gleichheitswidrig,
also auch beziiglich Abstammung, »Rasse«, Glauben oder religioser und politischer
Anschauungen®. Diese Interpretation des Diskriminierungsverbots ist angesichts des
Telos der Norm, Ausgrenzung zu verhindern, ebenso sachgerecht wie sie dem Stand
des europiischen Antidiskriminierungsrechts entspricht®'. Sie trigt zudem der Tatsa-
che Rechnung, dass die nach Art. 3 Abs. 3 GG verponten Diskriminierungsmerkmale
als interdependente, also voneinander abhingige Kategorien auf historisch gewach-
sene und nachweisbare Benachteiligungen innerhalb der Gesellschaft reagieren, und
dass es keinen Menschen gibt, der nur eines dieser »Merkmale« lebt, sondern wir alle
uns im Hinblick auf all diese Merkmale unterscheiden. Dieses Phdnomen der Interde-
pendenz ist auch mit der Rede von der kombinierten Diskriminierung gemeint*?. Des-
halb darf eine faktische Benachteiligung von moslemischen Frauen, die das Kopftuch
tragen, nicht ohne die Faktoren »Glaube«, »Herkunft« und »Ethnizitit« gedacht wer-
den, die hier ebenfalls bedeutsam sind.

b) Die mittelbare Diskriminierung im Detail

Eine mittelbare Diskriminierung liegt vor, wenn eine neutrale Handlung oder Regel
eine tatsdchliche Benachteiligung in Bezug auf ein bestimmtes Merkmal zur Folge hat.
Das wird in drei Schritten festgestellt: (1.) Die Bildung von Vergleichsgruppen®, (2.)
die Feststellung einer auf ein Merkmal bezogenen unterschiedlichen Betroffenheit und
(3.) die Feststellung der Relevanz dieser unterschiedlichen Betroffenheit™.

28 So jetzt besonders deutlich: BVerfGE 109, S. 64 (90 f.) — Mutterschutzgesetz; stellvertre-
tend fiir viele s. Sacksofsky, Das Grundrecht auf Gleichberechtigung, 2. Aufl. 1996, S. 348
f.

29 BVerfGE 97, S. 35 (43f.) — Hamburgisches Ruhegehaltsgesetz; BVerfGE 104, S. 373 (396)
—Familiendoppelname; so auch Osterloh, in Sachs, Grundgesetz-Kommentar, Art. 3 Rn.
255; in eine andere Richtung weisend nunmehr jedoch BVerfG, NJW 2005, 2443 — Erzie-
hungszeiten in der Anwaltsversorgung: Schutz vor faktischen Benachteiligungen sei in Art.
3 Abs. 2 GG zu verorten.

30 Die Diskriminierung aufgrund der »sexuellen Orientierung«, die im Europarecht, in Fach-
gesetzen und im Landesrecht ausdriicklich genannt wird, kann letztlich als Diskriminierung
aufgrund des (falschen oder hinsichtlich des Partners oder der Partnerin falschen)
Geschlechts verstanden werden.

31 Die auf Art. 13 EGV gestiitzten Richtlinien 76/207/EWG, 2000/43/EG und 2000/78/EG ver-
bieten die mittelbare Diskriminierung in Bezug auf die Merkmale Geschlecht, »Rasse« und
ethnische Herkunft, Religion, Weltanschauung, Behinderung, Alter und sexuelle Ausrichtung.

32 Vgl. dazu die Regelung in § 4 E-ADG, BT-Drucks. 15/4538.

33 Die Orientierung an Gruppen ist allerdings problematisch, da solche Gruppen in deutlich
abgrenzbarer Form nicht existieren. Sinnvoller wire die Orientierung auf Strukturen der
Diskriminierung.

34 S. Schieck, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 65.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

406 Susanne Baer/Michael Wrase

Eine wesentliche Weiche wird im ersten Schritt gestellt. Die Entscheidung fiir eine
bestimmte Vergleichsgruppe préjudiziert sehr hdufig, wie der Fall zu entscheiden sein
wird. Im Fall des Kopftuchs im Schuldienst lédsst sich als Vergleichsgruppe, die von
den schul- oder beamtengesetzlichen Verboten der Léander betroffen ist, die Gruppe al-
ler Lehrenden an offentlichen Schulen bestimmen, die religiose Symbole oder
Kleidungsstiicke tragen. Dann ist diese Gruppe relativ klein, und ein Versto3 gegen
Gleichheitsrecht wohl nicht gegeben, denn all diese Menschen werden ja gleicherma-
Ben zu bestimmten Verhaltensweisen gezwungen. Der Vergleich betrifft nur die so ge-
nannten »Minderheitenreligionen«, und kulturell wird auch »das Problem« entspre-
chend attributiert. Noch deutlicher wird das, wenn eine Muslima mit all den Frauen
verglichen wird, die aus religiosen Griinden eine Kopfbedeckung tragen.

Wird jedoch als Vergleichsgruppe die Gruppe aller Lehrenden unabhingig vom
Glauben und unabhingig vom Geschlecht bestimmt, fillt der Vergleich anders aus. Da
es in der christlichen Glaubenslehre keinen Verhiillungs- oder Bekleidungszwang fiir
Gliubige gibt, zeigt sich deutlich, wer genau einem Kopfbedeckungsverbot unterféllt.
In Deutschland werden dem Islam etwa 3,2 Mio. Gldubige zugerechnet, weit dahinter
liegen die Orthodoxen, die Neuapostolische Kirche, die Zeugen Jehovas und die jiidi-
sche Gemeinde mit zusammen etwa 1,6 Mio. Glaubensanhéngerinnen und -anhin-
gern®. In keiner anderen dieser Religionen gibt es eine #hnlich stark vertretene Rich-
tung, die ihren Gldubigen auch im Alltagsleben eine bestimmte Bekleidung
vorschreibt. Folglich betreffen die schulgesetzlichen Verbote in der Lebenswirklich-
keit weit iiberwiegend moslemische Frauen, die das Kopftuch tragen. Es liegt also eine
faktische Benachteiligung gerade dieser Frauen vor, weil sie als Angehorige eines Ge-
schlechts einer bestimmten Glaubensrichtung angehoren.

Im zweiten Schritt der Feststellung mittelbarer Diskriminierung geht es um die Fest-
legung des relevanten Merkmals. In der deutschen Dogmatik bzw. Rechtswissenschaft
besteht die Tendenz, hier ein Merkmal zu betonen, aber die Zusammengehorigkeit
mehrerer Merkmale aufler Acht zu lassen. Schon die Vergleichsgruppenbestimmung
zeigt, dass sowohl Geschlecht als auch Glaube eine Rolle spielen. Daneben muss an-
gesichts der Einwanderungsgeschichte in der Bundesrepublik Deutschland*® zudem
noch die ethnische (Migrations-)Herkunft beriicksichtigt werden. Der grofite Teil der
Menschen islamischen Glaubens unterliegt einer entsprechenden Zuschreibung als
»Ausldnderin« oder »fremd, ist also in einem weiteren Merkmal des Art. 3 Abs. 3
GG beriihrt.

Im dritten Schritt ist festzustellen, inwieweit die Betroffenheit beziiglich des Merk-
mals auch tatséichlich bedeutsam oder relevant ist. Da hier gravierende Grenzen in der
beruflichen Entwicklung gezogen werden, ist dies beziiglich aller Merkmale der Fall.

35 S. Fischer Weltalmanach 2004, Deutschland S. 215. Die Zahlen stammen aus dem Jahr
2001 und basieren auf Hochrechnungen der letzten Volkszihlung. Die zahlenmifige Erfas-
sung von Moslems ist ein besonderes Problem, da diese nicht offiziell in »Kirchen« oder
»Konfessionen« organisiert sind. Es wird daher von der kulturellen Zugehorigkeit ausge-
gangen. Ausfiihrliche statistische Darstellungen finden sich im Datenarchiv der For-
schungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland: http://www.fowid.de/nc/datenarchiv/.

36 Dazu s. Langenfeld, RdIB 2004, S. 4.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 407

c) Rechtfertigung durch das verfassungsrechtliche Neutralitditsgebot?

Im Geltungsbereich des Verbotes mittelbarer Diskriminierung wird nun zunichst,
prima facie, vermutet, dass die diskriminierende Wirkung auf einer Diskriminierungs-
handlung beruht. Diese Vermutung kann jedoch widerlegt werden, wenn sachliche
Griinde dafiir sprechen, ein neutrales Kriterium — hier also das Verbot religioser Klei-
dungsstiicke fiir Lehrpersonen — zu verwenden, und wenn die Regelung aus eben die-
sen sachlichen Griinden verhiltnismiBig ist>’.

Ein sachlicher Grund konnte darin liegen, dass Lehrpersonen an offentlichen Schu-
len, die sichtbar religiose Symbole tragen, gegen das staatliche Neutralitidtsgebot in
Glaubensfragen versto3en. Nun ist »Neutralitit« eben kein feststehender Begriff, son-
dern ein offenes Konzept, das mit unterschiedlichen Inhalten gefiillt werden kann. Das
BVerfG hat schon zur christlichen Gemeinschaftsschule und zum Gemeinschaftsgebet
ausgefiihrt, dass die religios-weltanschauliche Neutralitit im Grundgesetz keinen
strikten Ausschluss aller religiosen Beziige aus dem staatlichen Bereich verlangt. Der
Staat diirfe lediglich nicht »Position« zugunsten einer bestimmten Glaubensrichtung
beziehen®®. Das tut er dann nicht, wenn er die Glaubensbekundung der Lehrerin, die
mit Kopftuch unterrichtet, als erkennbaren Ausdruck ihrer eigenen Personlichkeit tole-
riert. Diese Form des individuellen Ausdrucks ist insbesondere mit der staatlich ange-
ordneten, also zwangsweisen Anbringung eines Kreuzes oder Kruzifixes im Klassen-
raum nicht vergleichbar®.

Die offene Neutralitit des Grundgesetzes schreibt dem Staat allerdings auch nicht
vor, religiose Bekleidung von Lehrkriften generell zu tolerieren. Religitse Beziige in
Schule und Unterricht konnen, so meint das Gericht, den in Neutralitit zu erfiillenden
staatlichen Erziehungsauftrag, das elterliche Erziehungsrecht und die negative Glau-
bensfreiheit der Schiilerinnen und Schiiler beeintrichtigen. Es liege zwar keine kon-
krete, aber zumindest eine potentielle oder abstrakte Gefahr fiir diese Rechte vor,
Nach Ansicht des BVerfG darf der Staat also religiose Bekundungen und Zeichen im
offentlichen Lehrdienst verbieten, weil davon — moglicherweise — Irritationen und
Konflikte ausgehen konnten. Er kann sich aber auch auf einen toleranten Umgang mit
diesen Symbolen einlassen. Er hat also die Wahl zwischen einer strengen Neutralitéts-
und einer Toleranzlosung*!.

In den Bundesldndern, die eine Toleranzldsung avisieren, besteht allenfalls Bedarf
nach einer Regelung fiir den Umgang mit Konflikten, sollten diese denn wirklich auf-
treten. Fiir die Bundeslidnder jedoch, die eine strenge Losung bevorzugen, also ihrem
Lehrpersonal das Tragen religioser Kleidungsstiicke im Unterricht verbieten wollen,
hat das BVerfG zwei weitere verfassungsrechtliche Bedingungen aufgestellt: (1.) Das
Verbot muss, da es sich um eine grundrechtsrelevante und folglich wesentliche Frage
handelt, in einem Parlamentsgesetz beschlossen werden. Das soll die Voraussehbar-

37 Schieck, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 64f.
38 BVerfGE 108, S. 282 (300).

39 BVerfGE 108, S. 282 (302).

40 BVerfGE 108, S. 282 (303).

41 S. Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (245).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

408 Susanne Baer/Michael Wrase

keit einer MaBnahme und die demokratische Legitimation sichern*?. (2.) Das Verbots-
gesetz muss Angehorige unterschiedlicher Religionsgemeinschaften strikt gleich be-
handeln®. Auf die Suche nach einem Kompromiss zwischen den unterschiedlichen
rechtlich anerkannten Interessen (»praktische Konkordanz«) verzichtet das Gericht
ebenso wie auf die oben angedeutete komplexe Priifung der ineinander greifenden
Rechte und ihrer Rechtfertigungen. Die Gleichzeitigkeit der Betrachtung unterschied-
licher rechtlicher Interessen wird gerichtlich nicht verarbeitet, sondern pragmatisch
delegiert. Das Bundesverfassungsgericht mochte sich offenkundig gerade nicht zur
letzten Instanz aufspielen, und juristisch determinierte gerichtliche Entscheidungen
geben Zwischenlosungen keinen Raum*. Was aber bedeutet es nun fiir die Landesge-
setzgeber, Lehrkrifte »strikt gleich« zu behandeln?

d) Ein Kopftuchverbot zum Schutz der Gleichberechtigung?

Gesellschaftspolitisch geht es weder in Baden-Wiirttemberg noch andernorts um ein
Verbot der Kippa, oder des Turbans, sondern um das islamische Kopftuch. Wer nun
das Kopftuch als solches verbieten, andere religiose Kleidungsstiicke allerdings wei-
terhin zulassen will, muss eine konkrete Gefihrdung gerade durch dieses Symbol dar-
legen. Eine solche Gefidhrdung ldge vor, wenn das Kopftuch eine per se verfassungs-
feindliche Bedeutung hitte, oder aber, wenn es eine besonders negative Wirkung auf
die Schulkinder ausiibte. Und genau das wird vielfach behauptet: Das Kopftuch sei
iiber seine Funktion als religioses Symbol hinaus ein Zeichen der minderen Stellung
der Frau in der Gesellschaft sowie Ausdruck einer fundamentalistischen, kdmpfer-
ischen Stellungnahme fiir ein islamisch-theokratisches Staatswesen*’. Im Minderheits-
votum der Verfassungsrichter heifit es ausdriicklich: »Das Kopftuch, getragen als
kompromisslose Erfiillung eines von der Beschwerdefiihrerin [Frau Ludin] angenom-
menen islamischen Verhiillungsgebotes der Frau, steht gegenwirtig fiir viele Men-
schen innerhalb und auferhalb der islamischen Religionsgemeinschaft fiir eine religi-
O0se begriindete kulturpolitische Aussage, insbesondere das Verhiltnis der
Geschlechter betreffend [...]. Immerhin wurzelt auch nach Meinung wichtiger Kom-
mentatoren des Korans das Gebot der Verhiillung der Frau — unabhingig von der
Frage, ob es tiberhaupt ein striktes Gebot in diese Richtung gibt — in der Notwendig-
keit, die Frau in ihrer dem Mann dienenden Rolle zu halten. Diese Unterscheidung
zwischen Mann und Frau steht dem Wertebild des Art. 3 Abs. 2 GG fern. [...] Schon
ein weiterer Schritt hin zur génzlichen Verhiillung des Gesichts, der ebenfalls in der is-
lamischen Glaubensgemeinschaft praktiziert wird, konnte aus deutschem Verfas-

42 BVerfGE 108, S. 282 (311).

43 BVerfGE 108, S. 282 (313).

44 Die in der Literatur vorgeschlagene Widerspruchslosung diirfte in der Praxis zu erheblichen
Schwierigkeiten fiihren. Aulerdem wire es wohl kaum angemessen, dass die Lehrerin im
Einzelfall von der »Toleranz« ihrer Schulkinder und deren Eltern abhingig sein soll. Berlin
hat die Widerspruchs-Regelung jetzt fiir den Kita-Bereich eingefiihrt. Es bleibt abzuwarten,
ob sich dieser Weg bewiihrt, s. Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (247).

45 So u.a. die Gesetzesbegriindung des Landes Baden-Wiirttemberg, s. LT-Drs. Bad-Wiirtt.
13/2793, S. 7.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 409

sungsverstdndnis heraus als unvereinbar mit der Wiirde des Menschen angesehen wer-
den: Der freie Mensch zeigt dem anderen sein Antlitz«*.

Es wire interessant, dem hier zugrunde liegenden kulturhegemonialen Vorverstind-
nis genauer nachzugehen. Verfassungsrechtlich ist vorrangig zu klidren, ob das Kopf-
tuch tatsdchlich dem Bild der gleichberechtigten Frau in unserer Gesellschaft wider-
spricht, wie es ja auch Alice Schwarzer und andere behaupten. Ist dies der Fall, so
lassen sich die durch ein Verbot erzeugten Eingriffe in die Grundrechte der Betroffe-
nen unter Berufung auf Art. 3 Abs. 2 GG als kollidierendes Verfassungsrecht rechtfer-
tigen?. Dies gilt insbesondere, da Art. 3 Abs. 2 GG einen Auftrag zur tatsichlichen
Gleichstellung der Geschlechter beinhaltet und dem Staat diesbeziiglich einen Schutz-
auftrag erteilt*s. In der Frage nach dem Bedeutungsgehalt des islamischen Kopftuchs
liegt offensichtlich der Schliissel zur »Losung« des verfassungsrechtlichen Problems.

e) Die (Be-)Deutung(en) des islamischen Kopftuchs

Wer nach der Bedeutung des Kopftuchs sucht, wird allerdings ganz unterschiedliche
Antworten erhalten. Eine allgemeine islamische Glaubensregel, die Frauen das Tragen
des Kopftuchs oder auch des Schleiers vorschreibt, gibt es nicht. Dies ist vor allem der
Tatsache geschuldet, dass der Islam keine Einheitskirche ist, sondern verschiedene
Lehren nebeneinander stehen®. »Das« Kopftuch ist daher zuniichst einmal ein profanes
Stiick Stoff, ein Kleidungsstiick. Erst durch die Verbindung mit bestimmten religiosen
Bedeutungen bekommt es die Wirkung eines Symbols. Ein Symbol ist ein Sinnbild und
wird in einem sozialen Kommunikationsprozess »konstruiert«*™°. Ein Symbol ist, wie
Janbernd Oebbecke darlegt, »inhaltlich nicht eindeutig zu bestimmen, da es als prinzi-
piell unendlich interpretierbare Variable in Abhingigkeit vom jeweiligen Kontext mit
seinen moglichen Inhalten und seinen moglichen Interpreten korreliert und so stets
auch neue Bedeutungen erhalten kann«’'. Mit anderen Worten: Was man an (Be-)Deu-
tungen in einem Symbol erkennt, ist eine Frage der eigenen Interpretation: Diese Inter-
pretation ist abhéngig vom sozial-kulturellen Kontext, in dem das Symbol erkennbar
wird, und abhéngig von der Erfahrungswelt und den Anschauungen der Interpretieren-
den. Eine iiberindividuelle Symbolbedeutung entwickelt sich erst in einem
Kommunikationsprozess. An diesem sind allerdings keineswegs alle gleichermalien
beteiligt. Wie insbesondere in kritischen Debatten um diskursive Legitimationsmodelle
allgemeinverbindlicher Entscheidungen immer wieder betont wird, ist der Diskurs kei-

46 BVerfGE 108, 282 (333f.).

47 Grundrechte werden hier als verfassungsrechtliche Wertentscheidungen verstanden;
Dreier, in: ders., Grundgesetz-Kommentar, Bd. I, 2. Aufl. 2004, Vorb. Rn. 140. In einer
Grundrechtsdogmatik kollidierender Freiheits- und Gleichheitsrechte ist dieser Wertbezug
allerdings nicht zwingend.

48 U.a. BVerfGE 82, S. 191 (207) — Nachtarbeitsverbot; BVerfGE 89, 276 (285) —
Einstellungsdiskriminierung; BVerfGE 109, S. 64 (89) — Mutterschutzgesetz.

49 Baer/Wrase, Jus 2003, S. 1162 (1163).

50 Oebbecke, Das »islamische Kopftucht« als Symbol, in Festschrift fiir Riiffner, S. 593
(594f.).

51 S. Oebbecke, ebenda, S. 594.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

410 Susanne Baer/Michael Wrase

neswegs herrschaftsfrei und auch nicht allen gleichermaflen zugénglich. Es ist daher
auch keinesfalls undenkbar, dass die von Betrachtenden wahrgenommene Bedeutung
eines Symbols von der Bedeutung abweicht, die der Produzent bzw. die Produzentin
mit dem Symbol verbindet®®. Vielmehr ist diese Deutungsdiskrepanz ein typisches
Kennzeichen von Diskriminierungsphidnomenen, die ja darauf beruhen, dass Menschen
Ausgrenzungen erfahren, die sie an Deutungsprozessen nicht teilhaben lassen. So stellt
sich bei der Betrachtung von Symbolen nicht schlicht die Frage, was sie bedeuten, son-
dern immer die Frage, wessen Sichtweise oder (Be-)Deutung entscheidend wirkt.

f) Das Verhiillungsgebot

Es mag sein, dass viele Menschen in Deutschland das Kopftuch mit Frauenverachtung
gleichsetzen, wenn es von Frauen getragen wird, die sie anderen Kulturkreisen als
dem eigenen zuordnen. Angesichts des Rechts zur Selbstbestimmung gerade in religi-
osen Fragen scheint jedoch wichtiger die Frage, welche Bedeutung das Kopftuch fiir
die Frauen hat, die es selbst tragen.

Weltweit trigt die groe Mehrheit der muslimischen Frauen kein Kopftuch. Die
Auffassung, dass Frauen in der Offentlichkeit ihren Kopf und (teilweise) auch ihr Ge-
sicht zu bedecken haben, ist allerdings in einzelnen islamischen Glaubensrichtungen,
Staaten oder Kulturen verbreitet®. Sie stiitzt sich auf einige Suren des Korans iiber die
Frauen des Propheten Mohammed™. Ein striktes Verhiillungsgebot ist auch darin aller-
dings nicht enthalten. Ein solches findet sich erst in der Sunna und spéteren Gelehrten-
sammlungen (Hadithen), in denen Frauen zum Teil deutlich sexualisiert werden und
ihnen eine untergeordnete Rolle zugewiesen wird (die Frau als Aurah = Mingelwe-
sen)>. Die Frau soll den Blicken des Mannes entzogen werden. Eine Frau, die sich in
der Offentlichkeit nicht verhiillt, wird als unrein und sexuell minderwertig angesehen.

Dementsprechend findet sich in islamistischen Léndern wie Saudi-Arabien, Iran und
anderen Golfstaaten, die diese Regel zwingend durchsetzen, nicht nur ein staatlicher
oder faktischer Verhiillungszwang, sondern eine deutliche Separierung und Unterord-
nung von Frauen im 6ffentlichen und im privaten Leben®. Andere Staaten, die sich
zum islamischen Recht bekennen, folgen einer gemifigten Interpretation des Koran
bzw. der Sunna, die Frauen nach wie vor deutlich benachteiligt, ihnen aber gewisse
Freirdume ldsst. Sie leiten aus einem koranischen Gebot ab, dass man seinen Verstand
gebrauchen muss, um eine zeitgemife Auslegung der iiberlieferten Regeln zu fin-
den’’. Die Gesamtheit der islamischen Lebensregeln, die Scharia, wird ebenfalls sehr

52 Oebbecke, ebenda, S. 595.

53 S. Rohe, Der Islam — Alltagskonflikte und Losungen, 2. Aufl. 2001, S. 145.

54 S. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 15 ff.; Knieps, Geschichte der Verschleierung
der Frauen im Islam, 1993.

55 Vgl. Knieps, ebenda, S. 262 ff.

56 S. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 22f.

57 Oestreich, ebenda, S. 20; wie eine solche »zeitgemadBe« Intrepretation von islamischem
Recht aussehen kann, zeigt bspw. die Verbesserung der Frauenrechte im dgyptischen Ehe-
recht, s. Denker, Die Wiedereinfithrung des Hul" und die Stirkung der Frauenrechte, in Tel-
lenbach/Hanstein (Hg.), Beitriige zum islamischen Recht IV, 2004, S. 125.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 411

unterschiedlich interpretiert. Viele Muslime sehen darin tiberhaupt nur einen ethischen
Leitfaden, der die personliche Lebensfiihrung beeinflusst. Fundamentalisten dagegen
erheben die strenge Auslegung der Scharia zum Gesetz>®.

In Deutschland vertreten islamische Gemeinschaften entsprechend unterschiedliche
Positionen. Die meisten Muslime leben hier in der zweiten oder dritten Generation mi-
grierender Familien. Der iiberwiegende Teil kam in den sechziger und siebziger Jah-
ren aus der Tiirkei, als in der Bundesrepublik ein Mangel an Arbeitskriften in den un-
qualifizierten und schlechter bezahlten Berufen herrschte. Heute befinden sich viele
(nach wie vor) in einer Diasporasituation, die als »Parallelgesellschaft« zunehmend
auch offentlich problematisiert wird. Integration erfolgt nicht immer und keinesfalls
problemlos. Fiir die teils als zunehmend konstatierte Desintegration sind neben verin-
derten 6konomischen Bedingungen maligeblich auch politische und gesellschaftliche
Versdumnisse verantwortlich®.

In vielen muslimischen Familien in Deutschland sind Frauen patriarchalischen
Zwingen ausgesetzt. Anders als in anderen patriarchalen Familien erdffnen man-
gelnde Integration und eine daraus resultierende feste Einordnung in die muslimische
Community wenig Chancen, sich von diesen Strukturen zu emanzipieren.

Diese spezifische Szenerie in der deutschen Diaspora spielt auch fiir die Frage nach
der Bedeutung des Kopftuchs eine wichtige Rolle®. Neuere sozialwissenschaftliche
Studien, u.a. von Nokel (2002), Klinkhammer (2000), Karagasoglu (2000) und Rom-
melspacher (2002), die sich mit Kopftuchtridgerinnen bzw. mit moslemischen Frauen
der dritten Generation in Deutschland befassen, zeichnen ein differenziertes Bild von
den Ansichten und Motiven dieser Frauen®'. Heide Oestreich fasst die Ergebnisse in
ihrem Buch iiber »den Kopftuch-Streit« so zusammen: Junge Frauen tragen das Kopf-
tuch nicht aus traditionellen Griinden, sondern haben es neu entdeckt und fiir sich mit
Sinn gefiillt. Es gibt einige junge Frauen, deren Eltern wollten, dass sie das Tuch tra-
gen, andere haben es eher gegen die kemalistisch beeinflussten Eltern durchsetzen
miissen. Die Médchen tragen ihr Kopftuch — den Tiirban — ab Beginn ihrer Pubertit.
Diesen Schritt begreifen sie als eine Art Initiation, mit der sie sich offensiv zur islami-
schen Religion und Kultur bekennen. Das Kopftuch ist fiir sie Ausdruck ihres Selbst-
bildnisses als islamische Frauen. Damit wird es zu einem Zeichen gesellschaftlicher
und religioser Identitét, einem »Identititsmarker«®?.

Derartige Befunde sind allerdings auch kritisiert worden, wie von Johannes Kandel
und Christoph Miiller-Hofstede®. Sie weisen darauf hin, dass nur sehr kleine, spezifi-
sche Gruppen von Muslimminen, in der Regel akademisch gebildete Frauen, unter-

58 Oestreich, ebenda, S. 20.

59 S. Langenfeld, RdJB 2004, S. 4 (8).

60 S. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 131.

61 Insb. Nokel, Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam, 2002; Klinkhammer, Moderne For-
men islamischer Lebensfiihrung, 2000; Karakasoglu, Muslimische Religiositit und
Erziehungsvorstellungen, 2000; Rommelspacher, Anerkennung und Ausgrenzung, 2002.

62 Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 144.

63 Kandel/Miiller-Hofstede, Buchrezension zu »Heide Oestreich: Der Kopftuchstreit. Das
Abendland und ein Quadratmeter Islam«, unter www.fes-online-akademie.de.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

412 Susanne Baer/Michael Wrase

sucht wurden. Es sei fraglich, ob das Kopftuch fiir diese Frauen wirklich Ausdruck
von Eigenstindigkeit sei. Vielmehr lasse sich die Persistenz eines geschlechtersegre-
gierten, midnnerdominierten Weltbildes in weiten Teilen des organisierten islamischen
Milieus nicht bestreiten. Die frauenfeindliche Bedeutung des Kopftuchs sei historisch
gewachsen und bis heute sowohl in islamischen Staaten als auch in der Diaspora unge-
brochen. Es gebe auch keine 6ffentliche Kritik engagierter islamischer Frauengruppen,
die das Kopftuch befiirworten, sich gleichzeitig aber gegen das entwiirdigende Frauen-
bild der vier Rechtsschulen und zahlloser Hadithe wenden®,

Die Kritik von Kandel und Miiller-Hofstede sollte nicht mit leichter Hand zuriickge-
wiesen werden. In der Tat ist das Bild, das Heide Oestreich und Sigrid Nokel von den
jungen Kopftuchtrigerinnen (»Neo-Muslimas«) zeichnen, vielleicht ein wenig zu opti-
mistisch. Es ist nicht so, dass die befragten Frauen das Kopftuch lediglich dazu benut-
zen, um damit den Restriktionen ihrer Eltern oder Eheminner »zu kontern«®. Viel-
mehr bejahen die meisten Muslimminen in den Interviews ein klassisch-traditionelles
Weiblichkeitsideal, das fiir die Frau grundsitzlich die Rolle der »Haus-«Frau und
Mutter vorsieht®. Dabei darf aber nicht vergessen werden, dass die meisten Muslim-
minen durch ihr soziales Umfeld innerhalb der Diaspora ohne jede Alternative auf
diese Position festgelegt sind. Zudem ist diese Position ja auch im Christentum und in
zeitgendssischen Debatten um Geschlechterrollen keineswegs unbekannt.

Das Kopftuch ist auch in den Augen der »Neo-Muslimas« kein Ausdruck einer
emanzipierten Lebensweise im »westlichen« Sinn. Das Kopftuch bietet Frauen jedoch
die Moglichkeit, »Loyalitit« zur eigenen Kultur zu bekunden und dennoch Freiheits-
rdume anzustreben®’. Es ist also zu weit gehend, den Studien von Nokel, Klinkhammer,
Karagsoglu und Rommelspacher pauschal jede Bedeutung abzusprechen und darauf
zu verweisen, dass auch innerhalb der Einwandererfamilien ein geschlechtersegregier-
tes und diskriminierendes Rollenverstindnis vorherrschend sei®. Die Studien verdeut-
lichen vielmehr, dass die jungen Muslimminen sich dieser Situation bewusst gegenii-
ber sehen und sich deshalb von vornherein nur in begrenztem Umfang Freirdume
schaffen konnen. Ein Mittel dazu kann auch das bewusste Tragen des Kopftuchs sein.
Ein frauenfeindliches Symbol ist es damit per se in einem rechtlich relevanten Sinne
nicht®. Unter Bezug auf die Studie von Yasemin Karakasoglu hat das BVerfG jeden-
falls fiir das Verfassungsrecht mit Recht festgestellt, die Deutung des Kopftuchs diirfe

»nicht auf ein Zeichen gesellschaftlicher Unterdriickung der Frau verkiirzt werden«™.

64 Kandel/Miiller-Hofstede, ebenda, S. 2.

65 So Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 144.

66 Vgl. etwa Klinkhammer, Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung, 2000, S. 276.
67 So bereits Baer/Wrase, JuS 2003, S. 1162 (1165).

68 So Kandel/ Miiller-Hofstede, aaO (o. FuBin. 62), S. 2f.

69 Brirz, KJ 2003, S. 95 (99).

70 BVerfGE 108, S. 282 (305).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 413

g) Art. 3 Abs. 2 GG und die »Vorbildfunktion« der Lehrerin

Nun liee sich argumentieren, das Kopftuch stehe zwar fiir die Trdgerin vielleicht
nicht per se fiir Unterdriickung von Frauen, aber doch fiir ein sehr konservatives Frau-
enbild und werde so dem Anspruch der staatlichen Schule nicht gerecht, den Gleich-
stellungsauftrag des Grundgesetzes bzw. der Landesverfassungen zu verwirklichen.
Auch dieses Argument greift gesellschaftspolitisch, verfassungsrechtlich jedoch nicht.
Die Rechtsprechung des BVerfG hat vielmehr betont, dass Gleichstellung bedeute,
niemanden auf tradierte Rollen zu fixieren, aber auch niemandem zu verbieten, diesen
anzuhidngen. Die Pflicht des Staates zur Forderunge der Gleichstellung bedeutet ge-
rade nicht, dass eine Frau gegen ihren Willen gezwungen werden kann, einem be-
stimmten Bild einer (»westlich«) emanzipierten Frau zu entsprechen. Auch an die
Ubernahme von traditionellen Geschlechterrollen diirfen keine ungerechtfertigten
Nachteile gekniipft werden’!. Eine Lehrerin oder Lehramtsanwirterin kann folglich
nicht um ihrer eigenen Emanzipation willen gezwungen werden, das Kopftuch abzule-
gen’. Sie kann auch nicht zu einer bestimmten Kleidung gezwungen werden, um ein
ganz bestimmtes Vorbild fiir Schiilerinnen und Schiiler zu sein’*. So darf der Staat von
seinen Beamtinnen und Beamten nicht erwarten, dass sie auflerhalb ihres Dienstes ein
Leben fiihren, das in jeder Hinsicht einem gleichberechtigten, emanzipatorischen Ide-
albild entspricht. Wie Gabriele Britz mit Recht betont, miissten unter Anlegung eines
solchen Maf3stabs auch die zahlreichen halbtags beschiftigten (christlichen) Lehrerin-
nen vom Schuldienst ausgeschlossen werden, »die auf weitgehende Karrierechancen
verzichten, um dem (christlichen) Gatten und Familienvater die Vollzeitkarriere zu er-
moglichen«”. Hinzufiigen konnte man, dass manchmal auch minnliche Staatsange-
stellte, ja selbst Spitzenbeamte, sich nach wie vor offen fiir eine feste »traditionelle«
Rollenverteilung der Geschlechter aussprechen, die Frauen benachteiligt’ - ohne dass
jemals jemand ihre Entlassung gefordert hitte.

Welche Haltung aber darf der Staat von seinen Beamtinnen und Beamten gegeniiber
den Zielen der Gleichstellung nach Art. 3 Abs. 2 GG verlangen? In seiner Entschei-
dung Vogt gegen Deutschland hat der Europidische Gerichtshof fiir Menschenrechte
(EGMR) entschieden, dass eine Deutsch- und Franzosischlehrerin nicht allein wegen
ihrer Mitgliedschaft in einer als verfassungsfeindlich eingestuften Partei (DKP) aus
dem Staatsdienst entlassen werden darf’®. Es miisse vielmehr die tatsichliche Gefahr

71 S. Britz, KJ 2003, S. 94 (99); Sacksofsky, Das Grundrecht auf Gleichberechtigung, 2. Aufl.
1996, S. 352f.; vgl. Baer, Wiirde oder Gleichheit, 1995, S. 239ft.

72 Vgl. Britz, KJ 2003, S. 94 (99).

73 S. etwa Hufen, NVWZ 2004, S. 575 (576); abw.M. BVerfGE 108, S. 282 (330f.).

74 Britz, KJ 2003, S. 94 (100).

75 Im Bundestagswahlkampf 2005 prominent geworden ist das Beispiel des Heidelberger
Rechtsprofessors Paul Kirchhof, der sogar als zukiinftiger Finanzminister gehandelt wurde.
Kirchhof hatte u.a. gesagt: "Die Mutter macht in ihrer Familie Karriere, die nicht Macht,
sondern Freundschaft verheifit, nicht Geld, sondern Gliick bringt.«, s. Familienbande - Mer-
kel und die Kirchhof-Tochter, Spiegel-Online - 05. September 2005, http://www.spie-
gel.de/politik/deutschland/.

76 EGMR NJW 1996, S.375.

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

414 Susanne Baer/Michael Wrase

einer unangemessenen Einflussnahme oder Indoktrination bestehen. Auferdem diirfen
AuBerungen der Lehrerin nicht ignoriert werden, wenn sie sich im Dienst positiv zu
den Werten der Verfassung bekennt”’. Diese Grundsiitze lassen sich auf den Kopftuch-
Fall iibertragen. Die Lehramtsbewerberin muss eine Gewihr dafiir bieten, dass sie mit
anderen religiosen Auffassungen tolerant umgeht, sich nach aufien positiv gegeniiber
dem Ziel der Gleichberechtigung einsetzt und die Schulkinder nicht im Sinne einer be-
stimmten (schon gar nicht: fundamentalistischen) Auffassung beeinflusst oder indokt-
riniert. Das wire beispielsweise zu verneinen, wenn eine Lehrerin Frauen, die kein
Kopftuch tragen, als »unrein« erklirt oder in der Schule diskriminierende Abgrenzun-
gen zwischen Menschen verschiedener Glaubensrichtungen oder verschiedenen Ge-
schlechts vornimmt’®.

Das Kopftuch allein rechtfertigt den Vorwurf der Indoktrination allerdings nicht.
Fiir eine nachhaltige Beeinflussung von Schiilerinnen und Schiilern durch den Anblick
des Kopftuchs ihrer Lehrerin fehlt es an konkreten Anhaltspunkten’. Schulkinder sind
durchaus in der Lage, das Tragen des Kopftuchs als Ausdruck der individuellen Per-
sonlichkeit der Lehrerin zu begreifen und zu akzeptieren, oder gerade das zu lernen®.
Auch fiir eine Beeintriachtigung des »Schulfriedens« gerade durch das Kopftuch fehlt
es an Indizien, denn bisherige Erfahrungen mit Kopftuchtrigerinnen im Schuldienst
geben fiir eine solche Gefahrenprognose keinen Anlass®'.

In der Literatur und auch in den Begriindungen der Landesgesetze wird demgegen-
iiber die Auffassung vertreten, das Kopftuch werde aus Sicht der Schiilerinnen und
Schiiler, der Eltern und der Offentlichkeit zwingend als Symbol der Ungleichbehand-
lung, der Frauendiskriminierung und einer orthodoxen und missionarischen Deutung
der islamischen Religion wahrgenommen®. Dies sei als »objektiver Empfingerhori-
zont« der Bewertung des Kopftuchs zugrunde zu legen. Gerade das ist allerdings eben
die einseitige Deutung, die dem Staat aufgrund des religiosen Toleranzgebotes versagt
ist. Es sind vielmehr alle Deutungsmoglichkeiten zu beriicksichtigen®.

Muslimische Frauen in Deutschland diirfen nicht pauschal fiir einen fundamentalis-
tischen Islam in »Gesinnungshaft« genommen werden. Religiose Symbole diirfen
nicht allgemein mit Inhalten identifiziert werden, die nur von bestimmten Gruppen in-
nerhalb einer groBeren (heterogenen) Glaubensrichtung vertreten werden. Genauso
wenig wire es gerechtfertigt, das christliche Kreuz pauschal mit streitbaren Deutungen
innerhalb des Christentums zu verkniipfen, beispielsweise der Haltung der katholi-
schen Kirche zur Priesterschaft von Frauen oder christlich-fundamentalistischen An-
sichten, wie sie neuerdings u.a. in Teilen der Vereinigten Staaten Konjunktur haben.

77 EGMR NJW 1996, S 355 (380).

78 So bereits Baer/Wrase, JuS 2003, 1162 (1166).

79 BVerfGE 108, S. 282 (306f.).

80 S. auch Laskowski, KJ 2003, S. 420 (433).

81 S. Alan/Steuten, ZRP 1999, S. 209 (214).

82 S. gleichlautend Saarl. LT-Drs. 12/1072, S. 4; LT-Drs. Bad-Wiirtt. 13/2793, S. 7; Bay. LT-
Drs. 15/368, S. 4; Hess. LT-Drs. 16/1897, S. 4; aus der Literatur u.a. Hufen, NVwZ 2004,
S. 575 ( 576); Battis/Bultmann, JZ. 2004, S. 581 (583).

83 BVerfGE 108, S. 282 (305).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 415

Dies wiirde vielen Menschen christlichen Glaubens Unrecht tun, die das Kreuz gerade
nicht mit diesen Inhalten verbinden. Von Schiilerinnen und Schiilern darf ebenso wie
von ihren Eltern ein gewisses Mal an gelebter Toleranz erwartet werden, zu dem ge-
rade die Schule beitragen soll. Schule ist nicht zuletzt ein Ort der Kommunikation, in
der eine Lehrerin die Moglichkeit hat, ihre personliche Haltung zu verdeutlichen und
eventuelle Missverstindnisse auszurdumen®®.

Eine Sonderbehandlung bestimmter Glaubensrichtungen oder eine Unterteilung in
»problematische« und »unproblematische« Symbole ist verfassungsrechtlich nicht zu
rechtfertigen®. Das gilt auch in Gebieten, in denen der Anteil von Schiilerinnen und
Schiilern muslimischen Glaubens besonders hoch ist. Es wird argumentiert, islamische
Organisationen, die von Muslimas das Tragen des Kopftuches fordern, konnten sich
durch die Zulassung des Kopftuchs an offentlichen Schulen bestirkt fiihlen, und die
Lehrerin mit Kopftuch sei eine Etappe zur »Eroberung islamisierter Riume«* oder
trage zur Verbreitung eines fundamentalistischen Islam in Deutschland und Mitteleur-
opa bei®’. Verkannt wird hier jedoch, dass Prozesse der Abgrenzung und Desintegra-
tion gerade innerhalb der muslimischen Minderheit in Deutschland also auflerhalb
offentlicher Raume ablaufen und gerade durch einen Ausschluss von Kopftuchtrige-
rinnen von o6ffentlichen Amtern verstirkt werden®.

Wenn eine muslimische Frau trotz schlechter Startbedingungen in Deutschland nach
Schulausbildung und Abitur ein Lehramtsstudium erfolgreich abschliet und dann an ei-
ner Schule als verbeamtete Lehrerin unterrichtet, sollte das in den heutigen Verhéltnissen
als Zeichen fiir eine gelungene Integration bewertet werden®. Diese Lehrerin kann —
auch wenn sie ein Kopftuch trigt — fiir junge Muslimminen ein positives Vorbild sein,
selbst einen hoheren Bildungsabschluss anzustreben und sich so von ihrer nicht selten in-
tegrationsfeindlichen und patriarchalischen Umgebung zu emanzipieren. Auch das sollte
bedacht werden, bevor das Kopftuch per se als frauenfeindliches Symbol verdammt wird.

4. Fazit

Art. 3 Abs. 2, 3 GG streitet also — entgegen der Meinung vieler — grundsitzlich gegen
ein Verbot und fiir eine Zulassung des Kopftuchs im staatlichen Schuldienst. Verbote
von religiosen Kleidungsstiicken und Symbolen, wie sie in neuen Lindergesetzen vor-
gesehen sind, sind eine mittelbare Diskriminierung von Frauen, die in der Diasporasi-
tuation in Mitteleuropa zudem einer »fremden« Religion und Ethnizitét zugehoren. Es
sind daher mehrere Diskriminierungsmerkmale des Art. 3 Abs. 3 GG betroffen, was
hiufig tibersehen wird.

84 Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (248).

85 Baer/Wrase, DOV 2005, S. 243 (248 ff.); ebenso jetzt: VG Stuttgart VB/BW 2006, 400 f.

86 Kandel/Miiller-Hofstede, aaO (Fufin. 62), S. 3.

87 Schwarzer, in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 32 ff.

88 So war es nicht Frau Ludin, die mit ihrer Klage auf Einstellung in den Schuldienst 6ffentli-
ches Aufsehen erregte, sondern die damalige Ministerin Schavan und Publizist(inn)en wie
Alice Schwarzer, die Offentlichkeit herstellten, dazu Zuck, NJW 1999, S. 2948f.

89 Vgl. Debus, NVwZ 2001, S. 1355 (1359).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

416 Susanne Baer/Michael Wrase

Uberzeugende Griinde, die ein Kopftuchverbot rechtfertigen konnen, gibt es nicht.
Hochstens ist im Sinne des BVerfG an ein Verbot aller religiosen Kleidungsstiicke
und Symbole zu denken, da sie ein besonderes Potenzial haben, an den Schulen Ab-
lehnung und Konflikte hervorzurufen. Dann miissen aber alle Glaubensrichtungen
strikt gleich behandelt werden. Sondergesetze, die sich faktisch ausschlieBlich gegen
das islamische Kopftuch richten, sind verfassungswidrig.

Die entscheidende Folge eines Kopftuchverbots liegt darin, muslimische Frauen von
einem wichtigen Berufsfeld auszuschlieBen. Dies betrifft Frauen, die es in der Diaspo-
rasituation in Deutschland ohnehin schwer haben, sich gegen geschlechtersegregie-
rende und patriarchale Zwinge innerhalb der Einwanderungsgesellschaft durchzuset-
zen. Dies gilt insbesondere, da sie sich auch in der Mehrheitsgesellschaft kulturell
kaum verorten konnen und von dorther eher Ablehnung als Integration und Aufnahme
erfahren®.

Auf der anderen Seite kann durch ein Kopftuchverbot und die daraus resultierende
Ausgrenzung von Muslimminen aus dem staatlichen Schuldienst nur wenig bis gar
nichts fiir die Gleichstellung gewonnen werden.

90 Britz, KJ 2003, S. 95 (»doppelte Fremdheit«).

Jldol, 21673.216.35, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtiich geschltzter Inha k.
Eraubnis tersagt, i ‘mit, fOr oder in



https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

