
Susanne Baer/Michael Wrase

 

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation: 
Verfassungsrechtliche Perspektiven zum Kopftuch(-verbot) und der 
Gleichberechtigung

 

1. Das Kopftuch als multidimensionales Problem

 

Das Kopftuch hat in den vergangenen Jahren nicht nur in Deutschland

 

1

 

 für viel Diskussi-
onsstoff gesorgt. Vor fünf Jahren hat der Rechtsstreit der Kopftuch tragenden Lehrerin
Fehresta Ludin begonnen, die auf ihre Einstellung in den Lehrdienst in Baden-Württem-
berg klagte und durch alle Instanzen bis hin zum Bundesverfassungsgericht ging. Seitdem
ist hierzulande eine fast unüberschaubare Zahl von juristischen, politik-, sozial- und kul-
turwissenschaftlichen Beiträgen und Büchern und eine noch viel größere Menge an Zei-
tungs- und Zeitschriftenartikeln erschienen, die sich mit dem »Kopftuch« beschäftigen

 

2

 

.
Aus verfassungsrechtlicher Perspektive geht es auf den ersten Blick um einen klassischen
Grundrechtskonflikt: Es ist das Spannungsverhältnis zwischen individuellem Freiheitsan-
spruch der muslimischen Lehrerin und zweckgerichteter staatlicher Freiheitsbegrenzung
durch die Schulbehörde. Die Vielschichtigkeit, ja Multidimensionalität des verhandelten
Themas wird erst auf den zweiten Blick sichtbar. Da geht es dann um die Frage nach der
Sichtbarkeit von Religion oder Religiosität in einem vom »Staat« beherrschten Bereich,
um das historisch beladene und schwierige Verhältnis zwischen »Religion« und »Staat«
im Allgemeinen

 

3

 

. Was bedeutet in diesem Zusammenhang »staatliche Neutralität«? Fol-
gen wir einem integrierenden Neutralitätsbegriff, der die religiöse Lebensäußerung der
Beamtin toleriert und vom Staat lediglich verlangt, sich nicht auf die Seite einer bestimm-
ten Glaubensrichtung zu stellen (Nichtidentifikation)

 

4

 

? Oder hegen wir strengere Neutra-
litätsvorstellungen bis hin zu einer vollständigen Ausblendung von Glaubensüberzeugun-
gen in der »staatlichen Gemeinschaft« im Sinne französischer »laicité«

 

5

 

? 
Auch mit dem Hinweis auf die Frage nach der Neutralität ist dann jedoch nicht alles

gesagt. Das »Kopftuch« wirft auch Fragen nach dem Umgang mit Religionen auf, de-
nen nicht die Mehrheitsgesellschaft, sondern denen eingewanderte »Minderheiten«
anhängen. Was bedeutet das Kopftuch in einer Gesellschaft, die – jedenfalls in West-
deutschland – bis in die 70er Jahre von christlichen Konfessionen dominiert war, sich
aber heute einem zunehmenden Pluralismus von Glaubensrichtungen gegenüber
sieht

 

6

 

? Hier versteckt sich das Problem kultureller Fremdheit

 

7

 

, die Frage nach dem

 

1 S. 

 

Markard/Baer

 

, (K)ein deutsches Problem: Religiöse Kleidung vor Gericht – Ein interna-
tionaler Vergleich, in: 

 

Haug/Reimer

 

 (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 151 ff.
2 Einen Überblick über die Diskussion gibt 

 

Oestreich

 

, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 35 ff. 
3 Aus verfassungsrechtlicher Perspektive s. Kloepfer, DÖV 2006, 45 ff.
4 In diesem Sinne: BVerfGE 108, S. 283 (303 ff.).
5 S. 

 

Gusy

 

, KritV 2004, S. 153 (157 ff.); zum franzöischen Verständnis des Laizismus s. auch
den Artikel von 

 

Jane Kramer

 

, Taking the Veil, in: The New Yorker, November 2, 2004, S. 59.
6 Das thematisieren u.a. 

 

Heinig/Morlok,

 

 JZ 2003, S. 777, 

 

Häußler

 

, ZAR 2004, S. 6; s. auch

 

Kleff

 

, Die unvollendete Säkularisierung und der Islam in Deutschland, in: 

 

Haug/Reimer

 

,
Politik ums Kopftuch, 2005, S. 85; einseitig hingegen: 

 

Bertrams

 

, DVBl. 2003, S. 1225.
7 S. 

 

Britz

 

, KJ 2003, S. 95.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


 

Susanne Baer/Michael Wrase402

 

Verhältnis der »westlichen« Gesellschaft zum Islam

 

8

 

 oder Fragen nach den Wegen
und den möglichen Versäumnissen bei der Integration der »Einwanderer« und »Gast-
arbeiter« in Mitteleuropa

 

9

 

 und nicht zuletzt nach der Furcht vor allseits bewusster Seg-
regation und religiösem Fundamentalismus

 

10

 

. 
Betrachten wir schließlich das Kopftuch als ein Kleidungsstück, das religiöse In-

halte zum Ausdruck bringt, also auch einen 

 

symbolischen

 

 Charakter hat, dann öffnet
sich eine weitere Dimension: Das Kopftuch ist ein Zeichen, das in einen andauernden
Kommunikationsprozess

 

11

 

 eingebettet ist und mit sehr unterschiedlichen Bedeutungen
aufgeladen wird. Hier geht es entscheidend um die Frage, wer in diesem kommunika-
tiven Austausch die Definitionsmacht besitzt, also letztlich bestimmen darf, wie das
»muslimische Kopftuch« 

 

richtig

 

 zu deuten ist.

 

2. Geschlecht – ein »blinder Fleck«

 

Neben zahlreichen Aspekten, die also in der Kopftuchdebatte ineinander greifen, spielt
die Kategorie »Geschlecht« oder genauer »Gender« eine besondere Rolle. Das Kopf-
tuch wird von vielen als ein Ausdruck der Geschlechterhierarchie und der Unterdrü-
ckung von Frauen im Islam angesehen. Nicht zuletzt hat 

 

Alice Schwarzer

 

, eine be-
kannte Protagonistin »der« Frauenbewegung in der Bundesrepublik, sich vehement
gegen die Tolerierung des Kopftuchs im Schuldienst ausgesprochen. Das Kopftuch ist
für sie die »Flagge des islamischen Kreuzzugs, der die ganze Welt zum Gottesstaat de-
formieren will«

 

12

 

. 

 

Fehresta Ludin

 

 sei mit ihrer Forderung, das Kopftuch auch im
Schuldienst zu tragen, eine Handlangerin des fundamentalistischen Islam, der weltweit
die Unterdrückung der Frauen betreibe

 

13

 

. Die Entscheidung des Bundesverfassungsge-
richts, das ein Kopftuch im Schuldienst nicht generell verbieten will, ist für 

 

Schwarzer

 

bereits ein »halber Sieg für die Fanatiker«

 

14

 

. 
Viele Feministinnen nehmen einen ähnlichen Standpunkt ein

 

15

 

. Andere zeichnen ein
völlig kontrastierendes Bild: In ihrem Manifest für »Religiöse Vielfalt statt Zwangse-
manzipation! – Aufruf wider eine Lex Kopftuch«, der von 

 

Marieluise Beck, Barbara

 

8

 

Bergmann

 

, ZAR 2004, S. 135 (136).
9 U.a. 

 

Langenfeld

 

, RdJB 2004, S. 4; s. auch 

 

Rhode

 

, Der Islam – Alltagskonflikte und Lösun-
gen, 2. Aufl. 2001.

10 S. 

 

Bergmann

 

, ZAR 2004, S. 135 (136).
11 S. 

 

Oebbecke

 

, Das »islamische Kopftuch« als Symbol, in: Festschrift für Rüffner, 2003, S.
593 (595).

12

 

Schwarzer

 

, Herablassende Pseudo-Toleranz – Kein Schleier im Namen von Gleichheit und
Selbstbestimmung, in: Frankfurter Rundschau, 02.06.2003, S. 8.

13

 

Schwarzer

 

, Ludin – die Machtprobe, Emma Juli/August 2003, www.emma.de.
14

 

Schwarzer

 

, Ein halber Sieg für die Fanatiker – Über das Kopftuch-Urteil in Karlsruhe, in:

 

Haug/Reimer

 

 (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 32.
15 S. den Brief von 

 

Bendowski, Sander, Langer

 

, der von etwa 100 meist prominenten Femini-
stinnen unterzeichnet wurde, wiedergegeben von 

 

Haug

 

, Der Kopftuchstreit als politisches
Lehrstück, in: 

 

Haug/Reimer

 

 (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 171 (174f.); typisch
auch: 

 

Pfeiffer

 

, Das Kopftuch muss zu Hause bleiben – Ein frauenpolitischer Standpunkt,
VR 2004, S. 415.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


 

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 403

 

John 

 

und

 

 Rita Süssmuth 

 

initiiert wurde, weisen die Unterzeichnerinnen darauf hin,
dass »das Verbot des Kopftuchs für Lehrerinnen die allgemeine gesellschaftliche Stig-
matisierung derjenigen Frauen, die es tragen, vorantreibt«. Es müsse vielmehr darum
gehen, »muslimische Frauen auf ihrem Berufsweg zu stärken und es ihnen möglich zu
machen, einen selbstbewussten, frei gewählten Lebensentwurf zu verfolgen«

 

16

 

.
So tritt die Bedeutung der Kategorie »Geschlecht« in bestimmten politischen Ausei-

nandersetzungen also offen zu Tage. In der juristischen Debatte bleibt sie dagegen
weitgehend unterbelichtet. Nun sind juristische Diskurse dadurch geprägt, dass sie be-
stimmte Argumente und Blickwinkel bewusst ausblenden, weil diese »vor dem Ge-
setz« nicht relevant sind. Jedoch ist die Gleichberechtigung hinsichtlich des Ge-
schlechts im Grundgesetz in Art. 3 Abs. 2 und 3 verankert. In Absatz 2 heißt es:
»Männer und Frauen sind gleichberechtigt. Der Staat fördert die tatsächliche Durch-
setzung der Gleichberechtigung von Frauen und Männern und wirkt auf die Beseiti-
gung bestehender Nachteile hin«. Absatz 3 verbietet die Benachteiligung oder Bevor-
zugung einer Person u.a. »wegen des Geschlechts«. Insofern ist es schon
überraschend, dass die Frage nach der Bewertung des Kopftuchs unter diesem Ge-
sichtspunkt – bis auf wenige Ausnahmen

 

17

 

 – in der juristischen Literatur so wenig Be-
achtung gefunden hat

 

18

 

. Es ist ein »blinder Fleck«

 

19

 

, der gefüllt zu werden verdient. Er
ließe sich differenziert im Rahmen des europarechtlichen Antidiskriminierungs-
rechts

 

20

 

 bearbeiten

 

21

 

. Da dessen Vorgaben in Deutschland noch nicht umgesetzt sind,
konzentrieren wir uns auf das Verfassungsrecht.

 

3. Kopftuchverbot als Diskriminierung muslimischer Frauen?

 

Das Grundrecht auf Gleichstellung von Männern und Frauen lässt sich im Kopftuch-
streit für beide Seiten ins Feld führen. Wird dem Kopftuch eine antiemanzipatorische,
teilweise sogar fundamentalistische Bedeutung beigemessen, ist dies mit dem Verfas-
sungsauftrag zur Gleichstellung nicht vereinbar

 

22

 

. Damit ist die dogmatische Funktion
des Art. 3 Abs. 2 GG als Schutz- oder Fördergebot bzw. als kollidierendes Verfas-

 

16

 

Beck/ John u.a

 

., »Religiöse Vielfalt statt Zwangsemanzipation!« – Aufruf wider eine Lex
Kopftuch, abgedruckt in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 10 (11).

17 S. etwa 

 

Britz

 

, KJ 2003, S. 95.
18 In der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts wird diese Frage nur an einer Stelle

angesprochen, und zwar im Minderheitsvotum, s. BVerfGE 108, 282, 314 (333f.).
19

 

Oestreich

 

, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 77.
20 Einschlägig ist insb. die Richtlinie zur Gleichbehandlung von Männern und Frauen 76/207/

EWG, die durch die Richtlinie 2002/72/EG dem aktuellen Stand europäischen Antidiskri-
minierungsrechts angepasst wurde. Art. 14 EMRK verbietet die Ungleichbehandlung auf-
grund des Geschlechts im Anwendungsbereich der Konventionsrechte, dazu EGMR, NJW
2001, S. 2871 (2873) – Dhalab; das weiter gehende 12. Zusatzprotokoll zur EMRK, das
eine Diskriminierung aufgrund des Geschlechts generell verbietet, hat die Bundesrepublik
bis dato (noch) nicht ratifiziert. 

21

 

Baer/Wrase

 

, DÖV 2005, S. 243 (251).
22 So u.a. die dissentierenden Richter des BVerfGE 108, S. 282 (332 ff.); ähnlich z.B. 

 

Hufen

 

,
NVwZ 2004, S. 575 (576); 

 

Battis/Bultman

 

, JZ 2004, S. 581 (583).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


 

Susanne Baer/Michael Wrase404

 

sungsrecht angesprochen, die ein staatliches Verbot des Kopftuchs rechtfertigen kann.
Auf der anderen Seite – und das wird häufig übersehen – streitet Art. 3 Abs. 2, Abs. 3
GG aber auch zugunsten von Muslima, die das Kopftuch tragen. Dazu lässt sich unter-
schiedlich argumentieren.

 

a) Die Bedeutung von Art. 3 GG

 

Art. 3 Abs. 2 Satz 1 und Abs. 3 Satz 1 GG wurden lange nur als Differenzierungs-
verbote verstanden. Danach darf das Geschlecht einer Person – außer den vom
BVerfG engen Ausnahmefällen

 

23

 

 – kein Maßstab für eine gesetzliche Unterscheidung
sein. Diese 

 

formale

 

 Gleichheitsbetrachtung wird heute durch eine 

 

materiale

 

 Prüfung
ergänzt. Danach müssen staatliche Maßnahmen auch dann gerechtfertig werden, wenn
sie an scheinbar »neutrale« Kriterien anknüpfen, in der Lebenswirklichkeit allerdings
Männer oder Frauen unterschiedlich betreffen

 

24

 

. In der US-amerikanischen Rechtspre-
chung ist das als Verbot des »disparate impact« seit langem judiziert, in Europa oder
auch im Arbeitsrecht als Ungleichbehandlung durch mittelbare Diskriminierung aner-
kannt. 

Für den Fall des Kopftuchs in der Schule ist dies unmittelbar relevant. Einschlägige
Landesgesetze sind so formuliert, dass sie sämtliche religiösen Symbole und Klei-
dungsstücke erfassen, also auch solche, die Männer tragen

 

25

 

, wie etwa die jüdische
Kippa oder den Turban eines Sikh

 

26

 

. Diese Landesgesetze knüpfen also weder direkt
an das Geschlecht an noch an ein damit in zwingendem Zusammenhang stehendes
Merkmal. Dann liegt nach früherer Ansicht keine Diskriminierung vor. Wird aber dif-
ferenzierter analysiert, ob eine Regelung auch tatsächlich »neutral« ist, also auch glei-
che Wirkung entfaltet, könnte der Befund anders aussehen.

Im Kern handelt es sich bei dem Verbot mittelbarer Diskriminierung um eine Be-
weislastregel, die verhindern soll, dass eine Benachteiligung bestimmter Personen hin-
ter anscheinend neutralen Unterscheidungskriterien »versteckt« wird

 

27

 

. Normen und
Regelungen, die in der Realität Frauen oder Männer nachteilig treffen, werden als In-
diz für eine tatsächliche (»materiale«) Diskriminierung angesehen. Diese ist jedenfalls

 

23 Dazu s. 

 

Osterloh

 

, in 

 

Sachs

 

, Grundgesetz-Kommentar, 3. Aufl. 2003, Art. 3 Rn. 272 ff. 
24 Das Verbot der mittelbaren Diskriminierung wurde in der europäischen Rechtsprechung

vom EuGH entwickelt  und findet sich heute ausdrücklich in allen Antidiskriminierungs-
richtlinien der EU, u.a. in Art. 2 Abs. 1 RL 76/207/EWG wegen Benachteiligung aufgrund
des Geschlechts bei Einstellung und Beschäftigung; zur EuGH-Rechtsprechung s. 

 

Krebber

 

,
in 

 

Calliess/Ruffert

 

 (Hg.), Kommentar zu EUV/ EGV, 1999, Art. 141, Rn. 42 ff.
25 Allerdings werden in den Gesetzen von  Baden-Württemberg, dem Saarland, Bayern, Nie-

dersachsen und Hessen »abendländische« bzw. »christliche« Zeichen und Kleidungsstücke
von dem Verbot ausgenommen; diese Regelungen verstoßen gegen das verfassungsrechtli-
che Gleichbehandlungsgebot, dazu 

 

Baer/Wrase

 

, DÖV 2005, S. 243 (245 ff.).
26 Ein häufiger Fall in Großbritannien, wo viele aus Indien eingewanderte Personen leben.

Sikhs sind dort z.B. von der Motorradhelmpflicht ausgenommen und dürfen selbst im Poli-
zeidienst einen Turban tragen, s. 

 

Markard/Baer

 

, in 

 

Haug/Reimer

 

 (Hg.), Politik ums Kopf-
tuch, 2005, S. 151 (157) m. w. Nw.

27 S. 

 

Schieck

 

, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 67 f. 

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


 

Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 405

 

hinsichtlich des Geschlechts unzulässig, da in Art. 3 Abs. 2 S. 2 GG ein Gleichstel-
lungsgebot normiert ist, das gerade auf die gesellschaftliche Wirklichkeit zielt

 

28

 

.
Das BVerfG geht in seinen jüngeren Entscheidungen allerdings weiter. Es hat das

Verbot der mittelbaren Diskriminierung ausdrücklich auf Art. 3 Abs. 3 GG bezogen,
wenn auch nicht im Detail geprüft

 

29

 

. Danach wären mittelbare Diskriminierungen
grundsätzlich bei allen in Art. 3 Abs. 3 GG genannten Merkmalen gleichheitswidrig,
also auch bezüglich Abstammung, »Rasse«, Glauben oder religiöser und politischer
Anschauungen

 

30

 

. Diese Interpretation des Diskriminierungsverbots ist angesichts des
Telos der Norm, Ausgrenzung zu verhindern, ebenso sachgerecht wie sie dem Stand
des europäischen Antidiskriminierungsrechts entspricht

 

31

 

. Sie trägt zudem der Tatsa-
che Rechnung, dass die nach Art. 3 Abs. 3 GG verpönten Diskriminierungsmerkmale
als interdependente, also voneinander abhängige Kategorien auf historisch gewach-
sene und nachweisbare Benachteiligungen innerhalb der Gesellschaft reagieren, und
dass es keinen Menschen gibt, der nur eines dieser »Merkmale« lebt, sondern wir alle
uns im Hinblick auf all diese Merkmale unterscheiden. Dieses Phänomen der Interde-
pendenz ist auch mit der Rede von der 

 

kombinierten

 

 Diskriminierung gemeint

 

32

 

. Des-
halb darf eine faktische Benachteiligung von moslemischen Frauen, die das Kopftuch
tragen, nicht ohne die Faktoren »Glaube«, »Herkunft« und »Ethnizität« gedacht wer-
den, die hier ebenfalls bedeutsam sind. 

 

b) Die mittelbare Diskriminierung im Detail

 

Eine mittelbare Diskriminierung liegt vor, wenn eine neutrale Handlung oder Regel
eine tatsächliche Benachteiligung in Bezug auf ein bestimmtes Merkmal zur Folge hat.
Das wird in drei Schritten festgestellt: (1.) Die Bildung von Vergleichsgruppen

 

33

 

, (2.)
die Feststellung einer auf ein Merkmal bezogenen unterschiedlichen Betroffenheit und
(3.) die Feststellung der Relevanz dieser unterschiedlichen Betroffenheit

 

34

 

.  

 

28 So jetzt besonders deutlich: BVerfGE 109, S. 64 (90 f.) – Mutterschutzgesetz; stellvertre-
tend für viele s. 

 

Sacksofsky

 

, Das Grundrecht auf Gleichberechtigung, 2. Aufl. 1996, S. 348
f.

29 BVerfGE 97, S. 35 (43f.) – Hamburgisches Ruhegehaltsgesetz; BVerfGE 104, S. 373 (396)
–Familiendoppelname; so auch 

 

Osterloh

 

, in 

 

Sachs

 

, Grundgesetz-Kommentar, Art. 3 Rn.
255; in eine andere Richtung weisend nunmehr jedoch BVerfG, NJW 2005, 2443 – Erzie-
hungszeiten in der Anwaltsversorgung: Schutz vor faktischen Benachteiligungen sei in Art.
3 Abs. 2 GG zu verorten.

30 Die Diskriminierung aufgrund der »sexuellen Orientierung«, die im Europarecht, in Fach-
gesetzen und im Landesrecht ausdrücklich genannt wird, kann letztlich als Diskriminierung
aufgrund des (falschen oder hinsichtlich des Partners oder der Partnerin falschen)
Geschlechts verstanden werden. 

31 Die auf Art. 13 EGV gestützten Richtlinien 76/207/EWG, 2000/43/EG und 2000/78/EG ver-
bieten die mittelbare Diskriminierung in Bezug auf die Merkmale Geschlecht, »Rasse« und
ethnische Herkunft, Religion, Weltanschauung, Behinderung, Alter und sexuelle Ausrichtung.

32 Vgl. dazu die Regelung in § 4 E-ADG, BT-Drucks. 15/4538.
33 Die Orientierung an Gruppen ist allerdings problematisch, da solche Gruppen in deutlich

abgrenzbarer Form nicht existieren. Sinnvoller wäre die Orientierung auf Strukturen der
Diskriminierung.

34 S. 

 

Schieck

 

, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 65.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase406

Eine wesentliche Weiche wird im ersten Schritt gestellt. Die Entscheidung für eine
bestimmte Vergleichsgruppe präjudiziert sehr häufig, wie der Fall zu entscheiden sein
wird. Im Fall des Kopftuchs im Schuldienst lässt sich als Vergleichsgruppe, die von
den schul- oder beamtengesetzlichen Verboten der Länder betroffen ist, die Gruppe al-
ler Lehrenden an öffentlichen Schulen bestimmen, die religiöse Symbole oder
Kleidungsstücke tragen. Dann ist diese Gruppe relativ klein, und ein Verstoß gegen
Gleichheitsrecht wohl nicht gegeben, denn all diese Menschen werden ja gleicherma-
ßen zu bestimmten Verhaltensweisen gezwungen. Der Vergleich betrifft nur die so ge-
nannten »Minderheitenreligionen«, und kulturell wird auch »das Problem« entspre-
chend attributiert. Noch deutlicher wird das, wenn eine Muslima mit all den Frauen
verglichen wird, die aus religiösen Gründen eine Kopfbedeckung tragen. 

Wird jedoch als Vergleichsgruppe die Gruppe aller Lehrenden unabhängig vom
Glauben und unabhängig vom Geschlecht bestimmt, fällt der Vergleich anders aus. Da
es in der christlichen Glaubenslehre keinen Verhüllungs- oder Bekleidungszwang für
Gläubige gibt, zeigt sich deutlich, wer genau einem Kopfbedeckungsverbot unterfällt.
In Deutschland werden dem Islam etwa 3,2 Mio. Gläubige zugerechnet, weit dahinter
liegen die Orthodoxen, die Neuapostolische Kirche, die Zeugen Jehovas und die jüdi-
sche Gemeinde mit zusammen etwa 1,6 Mio. Glaubensanhängerinnen und -anhän-
gern35. In keiner anderen dieser Religionen gibt es eine ähnlich stark vertretene Rich-
tung, die ihren Gläubigen auch im Alltagsleben eine bestimmte Bekleidung
vorschreibt. Folglich betreffen die schulgesetzlichen Verbote in der Lebenswirklich-
keit weit überwiegend moslemische Frauen, die das Kopftuch tragen. Es liegt also eine
faktische Benachteiligung gerade dieser Frauen vor, weil sie als Angehörige eines Ge-
schlechts einer bestimmten Glaubensrichtung angehören.  

Im zweiten Schritt der Feststellung mittelbarer Diskriminierung geht es um die Fest-
legung des relevanten Merkmals. In der deutschen Dogmatik bzw. Rechtswissenschaft
besteht die Tendenz, hier ein Merkmal zu betonen, aber die Zusammengehörigkeit
mehrerer Merkmale außer Acht zu lassen. Schon die Vergleichsgruppenbestimmung
zeigt, dass sowohl Geschlecht als auch Glaube eine Rolle spielen. Daneben muss an-
gesichts der Einwanderungsgeschichte in der Bundesrepublik Deutschland36 zudem
noch die ethnische (Migrations-)Herkunft berücksichtigt werden. Der größte Teil der
Menschen islamischen Glaubens unterliegt einer entsprechenden Zuschreibung als
»Ausländerin« oder »fremd«, ist also in einem weiteren Merkmal des Art. 3 Abs. 3
GG berührt. 

Im dritten Schritt ist festzustellen, inwieweit die Betroffenheit bezüglich des Merk-
mals auch tatsächlich bedeutsam oder relevant ist. Da hier gravierende Grenzen in der
beruflichen Entwicklung gezogen werden, ist dies bezüglich aller Merkmale der Fall. 

35 S. Fischer Weltalmanach 2004, Deutschland S. 215. Die Zahlen stammen aus dem Jahr
2001 und basieren auf Hochrechnungen der letzten Volkszählung. Die zahlenmäßige Erfas-
sung von Moslems ist ein besonderes Problem, da diese nicht offiziell in »Kirchen« oder
»Konfessionen« organisiert sind. Es wird daher von der kulturellen Zugehörigkeit ausge-
gangen. Ausführliche statistische Darstellungen finden sich im Datenarchiv der For-
schungsgruppe Weltanschauungen in Deutschland: http://www.fowid.de/nc/datenarchiv/. 

36 Dazu s. Langenfeld, RdJB 2004, S. 4.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 407

c) Rechtfertigung durch das verfassungsrechtliche Neutralitätsgebot?

Im Geltungsbereich des Verbotes mittelbarer Diskriminierung wird nun zunächst,
prima facie, vermutet, dass die diskriminierende Wirkung auf einer Diskriminierungs-
handlung beruht. Diese Vermutung kann jedoch widerlegt werden, wenn sachliche
Gründe dafür sprechen, ein neutrales Kriterium – hier also das Verbot religiöser Klei-
dungsstücke für Lehrpersonen – zu verwenden, und wenn die Regelung aus eben die-
sen sachlichen Gründen verhältnismäßig ist37. 

Ein sachlicher Grund könnte darin liegen, dass Lehrpersonen an öffentlichen Schu-
len, die sichtbar religiöse Symbole tragen, gegen das staatliche Neutralitätsgebot in
Glaubensfragen verstoßen. Nun ist »Neutralität« eben kein feststehender Begriff, son-
dern ein offenes Konzept, das mit unterschiedlichen Inhalten gefüllt werden kann. Das
BVerfG hat schon zur christlichen Gemeinschaftsschule und zum Gemeinschaftsgebet
ausgeführt, dass die religiös-weltanschauliche Neutralität im Grundgesetz keinen
strikten Ausschluss aller religiösen Bezüge aus dem staatlichen Bereich verlangt. Der
Staat dürfe lediglich nicht »Position« zugunsten einer bestimmten Glaubensrichtung
beziehen38. Das tut er dann nicht, wenn er die Glaubensbekundung der  Lehrerin, die
mit Kopftuch unterrichtet, als erkennbaren Ausdruck ihrer eigenen Persönlichkeit tole-
riert. Diese Form des individuellen Ausdrucks ist insbesondere mit der staatlich ange-
ordneten, also zwangsweisen Anbringung eines Kreuzes oder Kruzifixes im Klassen-
raum nicht vergleichbar39. 

Die offene Neutralität des Grundgesetzes schreibt dem Staat allerdings auch nicht
vor, religiöse Bekleidung von Lehrkräften generell zu tolerieren. Religiöse Bezüge in
Schule und Unterricht können, so meint das Gericht, den in Neutralität zu erfüllenden
staatlichen Erziehungsauftrag, das elterliche Erziehungsrecht und die negative Glau-
bensfreiheit der Schülerinnen und Schüler beeinträchtigen. Es liege zwar keine kon-
krete, aber zumindest eine potentielle oder abstrakte Gefahr für diese Rechte vor40.
Nach Ansicht des BVerfG darf der Staat also religiöse Bekundungen und Zeichen im
öffentlichen Lehrdienst verbieten, weil davon – möglicherweise – Irritationen und
Konflikte ausgehen könnten. Er kann sich aber auch auf einen toleranten Umgang mit
diesen Symbolen einlassen. Er hat also die Wahl zwischen einer strengen Neutralitäts-
und einer Toleranzlösung41. 

In den Bundesländern, die eine Toleranzlösung avisieren, besteht allenfalls Bedarf
nach einer Regelung für den Umgang mit Konflikten, sollten diese denn wirklich auf-
treten. Für die Bundesländer jedoch, die eine strenge Lösung bevorzugen, also ihrem
Lehrpersonal das Tragen religiöser Kleidungsstücke im Unterricht verbieten wollen,
hat das BVerfG zwei weitere verfassungsrechtliche Bedingungen aufgestellt: (1.) Das
Verbot muss, da es sich um eine grundrechtsrelevante und folglich wesentliche Frage
handelt, in einem Parlamentsgesetz beschlossen werden. Das soll die Voraussehbar-

37 Schieck, Differenzierte Gerechtigkeit, 2000, S. 64f.
38 BVerfGE 108, S. 282 (300).
39 BVerfGE 108, S. 282 (302).
40 BVerfGE 108, S. 282  (303).
41 S. Baer/Wrase, DÖV 2005, S. 243 (245).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase408

keit einer Maßnahme und die demokratische Legitimation sichern42. (2.) Das Verbots-
gesetz muss Angehörige unterschiedlicher Religionsgemeinschaften strikt gleich be-
handeln43. Auf die Suche nach einem Kompromiss zwischen den unterschiedlichen
rechtlich anerkannten Interessen (»praktische Konkordanz«) verzichtet das Gericht
ebenso wie auf die oben angedeutete komplexe Prüfung der ineinander greifenden
Rechte und ihrer Rechtfertigungen. Die Gleichzeitigkeit der Betrachtung unterschied-
licher rechtlicher Interessen wird gerichtlich nicht verarbeitet, sondern pragmatisch
delegiert. Das Bundesverfassungsgericht möchte sich offenkundig gerade nicht zur
letzten Instanz aufspielen, und juristisch determinierte gerichtliche Entscheidungen
geben Zwischenlösungen keinen Raum44. Was aber bedeutet es nun für die Landesge-
setzgeber, Lehrkräfte »strikt gleich« zu behandeln?

d) Ein Kopftuchverbot zum Schutz der Gleichberechtigung?

Gesellschaftspolitisch geht es weder in Baden-Württemberg noch andernorts um ein
Verbot der Kippa, oder des Turbans, sondern um das islamische Kopftuch. Wer nun
das Kopftuch als solches verbieten, andere religiöse Kleidungsstücke allerdings wei-
terhin zulassen will, muss eine konkrete Gefährdung gerade durch dieses Symbol dar-
legen. Eine solche Gefährdung läge vor, wenn das Kopftuch eine per se verfassungs-
feindliche Bedeutung hätte, oder aber, wenn es eine besonders negative Wirkung auf
die Schulkinder ausübte. Und genau das wird vielfach behauptet: Das Kopftuch sei
über seine Funktion als religiöses Symbol hinaus ein Zeichen der minderen Stellung
der Frau in der Gesellschaft sowie Ausdruck einer fundamentalistischen, kämpfer-
ischen Stellungnahme für ein islamisch-theokratisches Staatswesen45. Im Minderheits-
votum der Verfassungsrichter heißt es ausdrücklich: »Das Kopftuch, getragen als
kompromisslose Erfüllung eines von der Beschwerdeführerin [Frau Ludin] angenom-
menen islamischen Verhüllungsgebotes der Frau, steht gegenwärtig für viele Men-
schen innerhalb und außerhalb der islamischen Religionsgemeinschaft für eine religi-
öse begründete kulturpolitische Aussage, insbesondere das Verhältnis der
Geschlechter betreffend [...]. Immerhin wurzelt auch nach Meinung wichtiger Kom-
mentatoren des Korans das Gebot der Verhüllung der Frau – unabhängig von der
Frage, ob es überhaupt ein striktes Gebot in diese Richtung gibt – in der Notwendig-
keit, die Frau in ihrer dem Mann dienenden Rolle zu halten. Diese Unterscheidung
zwischen Mann und Frau steht dem Wertebild des Art. 3 Abs. 2 GG fern. [...] Schon
ein weiterer Schritt hin zur gänzlichen Verhüllung des Gesichts, der ebenfalls in der is-
lamischen Glaubensgemeinschaft praktiziert wird, könnte aus deutschem Verfas-

42 BVerfGE 108, S. 282 (311).
43 BVerfGE 108, S. 282 (313).
44 Die in der Literatur vorgeschlagene Widerspruchslösung dürfte in der Praxis zu erheblichen

Schwierigkeiten führen. Außerdem wäre es wohl kaum angemessen, dass die Lehrerin im
Einzelfall von der »Toleranz« ihrer Schulkinder und deren Eltern abhängig sein soll. Berlin
hat die Widerspruchs-Regelung jetzt für den Kita-Bereich eingeführt. Es bleibt abzuwarten,
ob sich dieser Weg bewährt, s. Baer/Wrase, DÖV 2005, S. 243 (247).

45 So u.a. die Gesetzesbegründung des Landes Baden-Württemberg, s. LT-Drs. Bad-Württ.
13/2793, S. 7.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 409

sungsverständnis heraus als unvereinbar mit der Würde des Menschen angesehen wer-
den: Der freie Mensch zeigt dem anderen sein Antlitz«46.

Es wäre interessant, dem hier zugrunde liegenden kulturhegemonialen Vorverständ-
nis genauer nachzugehen. Verfassungsrechtlich ist vorrangig zu klären, ob das Kopf-
tuch tatsächlich dem Bild der gleichberechtigten Frau in unserer Gesellschaft wider-
spricht, wie es ja auch Alice Schwarzer und andere behaupten. Ist dies der Fall, so
lassen sich die durch ein Verbot erzeugten Eingriffe in die Grundrechte der Betroffe-
nen unter Berufung auf Art. 3 Abs. 2 GG als kollidierendes Verfassungsrecht rechtfer-
tigen47. Dies gilt insbesondere, da Art. 3 Abs. 2 GG einen Auftrag zur tatsächlichen
Gleichstellung der Geschlechter beinhaltet und dem Staat diesbezüglich einen Schutz-
auftrag erteilt48. In der Frage nach dem Bedeutungsgehalt des islamischen Kopftuchs
liegt offensichtlich der Schlüssel zur »Lösung« des verfassungsrechtlichen Problems.

e) Die (Be-)Deutung(en) des islamischen Kopftuchs

Wer nach der Bedeutung des Kopftuchs sucht, wird allerdings ganz unterschiedliche
Antworten erhalten. Eine allgemeine islamische Glaubensregel, die Frauen das Tragen
des Kopftuchs oder auch des Schleiers vorschreibt, gibt es nicht. Dies ist vor allem der
Tatsache geschuldet, dass der Islam keine Einheitskirche ist, sondern verschiedene
Lehren nebeneinander stehen49. »Das« Kopftuch ist daher zunächst einmal ein profanes
Stück Stoff, ein Kleidungsstück. Erst durch die Verbindung mit bestimmten religiösen
Bedeutungen bekommt es die Wirkung eines Symbols. Ein Symbol ist ein Sinnbild und
wird in einem sozialen Kommunikationsprozess »konstruiert«50. Ein Symbol ist, wie
Janbernd Oebbecke darlegt, »inhaltlich nicht eindeutig zu bestimmen, da es als prinzi-
piell unendlich interpretierbare Variable in Abhängigkeit vom jeweiligen Kontext mit
seinen möglichen Inhalten und seinen möglichen Interpreten korreliert und so stets
auch neue Bedeutungen erhalten kann«51. Mit anderen Worten: Was man an (Be-)Deu-
tungen in einem Symbol erkennt, ist eine Frage der eigenen Interpretation: Diese Inter-
pretation ist abhängig vom sozial-kulturellen Kontext, in dem das Symbol erkennbar
wird, und abhängig von der Erfahrungswelt und den Anschauungen der Interpretieren-
den. Eine überindividuelle Symbolbedeutung entwickelt sich erst in einem
Kommunikationsprozess. An diesem sind allerdings keineswegs alle gleichermaßen
beteiligt. Wie insbesondere in kritischen Debatten um diskursive Legitimationsmodelle
allgemeinverbindlicher Entscheidungen immer wieder betont wird, ist der Diskurs kei-

46 BVerfGE 108, 282 (333f.).
47 Grundrechte werden hier als verfassungsrechtliche Wertentscheidungen verstanden;

Dreier, in: ders., Grundgesetz-Kommentar, Bd. I, 2. Aufl. 2004, Vorb. Rn. 140. In einer
Grundrechtsdogmatik kollidierender Freiheits- und Gleichheitsrechte ist dieser Wertbezug
allerdings nicht zwingend. 

48 U.a. BVerfGE 82, S. 191 (207) – Nachtarbeitsverbot; BVerfGE 89, 276 (285) –
Einstellungsdiskriminierung; BVerfGE 109, S. 64 (89) – Mutterschutzgesetz.

49 Baer/Wrase, Jus 2003, S. 1162 (1163).
50 Oebbecke, Das »islamische Kopftucht« als Symbol, in Festschrift für Rüffner, S. 593

(594f.).
51 S. Oebbecke, ebenda, S. 594.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase410

neswegs herrschaftsfrei und auch nicht allen gleichermaßen zugänglich. Es ist daher
auch keinesfalls undenkbar, dass die von Betrachtenden wahrgenommene Bedeutung
eines Symbols von der Bedeutung abweicht, die der Produzent bzw. die Produzentin
mit dem Symbol verbindet52. Vielmehr ist diese Deutungsdiskrepanz ein typisches
Kennzeichen von Diskriminierungsphänomenen, die ja darauf beruhen, dass Menschen
Ausgrenzungen erfahren, die sie an Deutungsprozessen nicht teilhaben lassen. So stellt
sich bei der Betrachtung von Symbolen nicht schlicht die Frage, was sie bedeuten, son-
dern immer die Frage, wessen Sichtweise oder (Be-)Deutung entscheidend wirkt.

f) Das Verhüllungsgebot

Es mag sein, dass viele Menschen in Deutschland das Kopftuch mit Frauenverachtung
gleichsetzen, wenn es von Frauen getragen wird, die sie anderen Kulturkreisen als
dem eigenen zuordnen. Angesichts des Rechts zur Selbstbestimmung gerade in religi-
ösen Fragen scheint jedoch wichtiger die Frage, welche Bedeutung das Kopftuch für
die Frauen hat, die es selbst tragen. 

Weltweit trägt die große Mehrheit der muslimischen Frauen kein Kopftuch. Die
Auffassung, dass Frauen in der Öffentlichkeit ihren Kopf  und (teilweise) auch ihr Ge-
sicht zu bedecken haben, ist allerdings in einzelnen islamischen Glaubensrichtungen,
Staaten oder Kulturen verbreitet53. Sie stützt sich auf einige Suren des Korans über die
Frauen des Propheten Mohammed54. Ein striktes Verhüllungsgebot ist auch darin aller-
dings nicht enthalten. Ein solches findet sich erst in der Sunna und späteren Gelehrten-
sammlungen (Hadithen), in denen Frauen zum Teil deutlich sexualisiert werden und
ihnen eine untergeordnete Rolle zugewiesen wird (die Frau als Aurah = Mängelwe-
sen)55. Die Frau soll den Blicken des Mannes entzogen werden. Eine Frau, die sich in
der Öffentlichkeit nicht verhüllt, wird als unrein und sexuell minderwertig angesehen. 

Dementsprechend findet sich in islamistischen Ländern wie Saudi-Arabien, Iran und
anderen Golfstaaten, die diese Regel zwingend durchsetzen, nicht nur ein staatlicher
oder faktischer Verhüllungszwang, sondern eine deutliche Separierung und Unterord-
nung von Frauen im öffentlichen und im privaten Leben56. Andere Staaten, die sich
zum islamischen Recht bekennen, folgen einer gemäßigten Interpretation des Koran
bzw. der Sunna, die Frauen nach wie vor deutlich benachteiligt, ihnen aber gewisse
Freiräume lässt. Sie leiten aus einem koranischen Gebot ab, dass man seinen Verstand
gebrauchen muss, um eine zeitgemäße Auslegung der überlieferten Regeln zu fin-
den57. Die Gesamtheit der islamischen Lebensregeln, die Scharia, wird ebenfalls sehr

52 Oebbecke, ebenda, S. 595.
53 S. Rohe, Der Islam – Alltagskonflikte und Lösungen, 2. Aufl. 2001, S. 145.
54 S. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 15 ff.; Knieps, Geschichte der Verschleierung

der Frauen im Islam, 1993.
55 Vgl. Knieps, ebenda, S. 262 ff.
56 S. Oestreich,  Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 22f. 
57 Oestreich, ebenda, S. 20; wie eine solche »zeitgemäße« Intrepretation von islamischem

Recht aussehen kann, zeigt bspw. die Verbesserung der Frauenrechte im ägyptischen Ehe-
recht, s. Denker, Die Wiedereinführung des Hul` und die Stärkung der Frauenrechte, in Tel-
lenbach/Hanstein (Hg.), Beiträge zum islamischen Recht IV, 2004, S. 125.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 411

unterschiedlich interpretiert. Viele Muslime sehen darin überhaupt nur einen ethischen
Leitfaden, der die persönliche Lebensführung beeinflusst. Fundamentalisten dagegen
erheben die strenge Auslegung der Scharia zum Gesetz58. 

In Deutschland vertreten islamische Gemeinschaften entsprechend unterschiedliche
Positionen. Die meisten Muslime leben hier in der zweiten oder dritten Generation mi-
grierender Familien. Der überwiegende Teil kam in den sechziger und siebziger Jah-
ren aus der Türkei, als in der Bundesrepublik ein Mangel an Arbeitskräften in den un-
qualifizierten und schlechter bezahlten Berufen herrschte. Heute befinden sich viele
(nach wie vor) in einer Diasporasituation, die als »Parallelgesellschaft« zunehmend
auch öffentlich problematisiert wird. Integration erfolgt nicht immer und keinesfalls
problemlos. Für die teils als zunehmend konstatierte Desintegration sind neben verän-
derten ökonomischen Bedingungen maßgeblich auch politische und gesellschaftliche
Versäumnisse verantwortlich59. 

In vielen muslimischen Familien in Deutschland sind Frauen patriarchalischen
Zwängen ausgesetzt. Anders als in anderen patriarchalen Familien eröffnen man-
gelnde Integration und eine daraus resultierende feste Einordnung in die muslimische
Community wenig Chancen, sich von diesen Strukturen zu emanzipieren. 

Diese spezifische Szenerie in der deutschen Diaspora spielt auch für die Frage nach
der Bedeutung des Kopftuchs eine wichtige Rolle60. Neuere sozialwissenschaftliche
Studien, u.a. von Nökel (2002), Klinkhammer (2000),  Karagasoglu (2000) und Rom-
melspacher (2002), die sich mit Kopftuchträgerinnen bzw. mit moslemischen Frauen
der dritten Generation in Deutschland befassen, zeichnen ein differenziertes Bild von
den Ansichten und Motiven dieser Frauen61. Heide Oestreich fasst die Ergebnisse in
ihrem Buch über »den Kopftuch-Streit« so zusammen: Junge Frauen tragen das Kopf-
tuch nicht aus traditionellen Gründen, sondern haben es neu entdeckt und für sich mit
Sinn gefüllt. Es gibt einige junge Frauen, deren Eltern wollten, dass sie das Tuch tra-
gen, andere haben es eher gegen die kemalistisch beeinflussten Eltern durchsetzen
müssen. Die Mädchen tragen ihr Kopftuch – den Türban – ab Beginn ihrer Pubertät.
Diesen Schritt begreifen sie als eine Art Initiation, mit der sie sich offensiv zur islami-
schen Religion und Kultur bekennen. Das Kopftuch ist für sie Ausdruck ihres Selbst-
bildnisses als islamische Frauen. Damit wird es zu einem Zeichen gesellschaftlicher
und religiöser Identität, einem »Identitätsmarker«62. 

Derartige Befunde sind allerdings auch kritisiert worden, wie von Johannes Kandel
und Christoph Müller-Hofstede63. Sie weisen darauf hin, dass nur sehr kleine, spezifi-
sche Gruppen von Muslimminen, in der Regel akademisch gebildete Frauen, unter-

58 Oestreich, ebenda, S. 20.
59 S. Langenfeld, RdJB 2004, S. 4 (8).
60 S. Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 131.
61 Insb. Nökel, Die Töchter der Gastarbeiter und der Islam, 2002; Klinkhammer, Moderne For-

men islamischer Lebensführung, 2000; Karakasoglu, Muslimische Religiosität und
Erziehungsvorstellungen, 2000; Rommelspacher, Anerkennung und Ausgrenzung, 2002.

62 Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 144.
63 Kandel/Müller-Hofstede, Buchrezension zu »Heide Oestreich: Der Kopftuchstreit. Das

Abendland und ein Quadratmeter Islam«, unter www.fes-online-akademie.de.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase412

sucht wurden. Es sei fraglich, ob das Kopftuch für diese Frauen wirklich Ausdruck
von Eigenständigkeit sei. Vielmehr lasse sich die Persistenz eines geschlechtersegre-
gierten, männerdominierten Weltbildes in weiten Teilen des organisierten islamischen
Milieus nicht bestreiten. Die frauenfeindliche Bedeutung des Kopftuchs sei historisch
gewachsen und bis heute sowohl in islamischen Staaten als auch in der Diaspora unge-
brochen. Es gebe auch keine öffentliche Kritik engagierter islamischer Frauengruppen,
die das Kopftuch befürworten, sich gleichzeitig aber gegen das entwürdigende Frauen-
bild der vier Rechtsschulen und zahlloser Hadithe wenden64.

Die Kritik von Kandel und Müller-Hofstede sollte nicht mit leichter Hand zurückge-
wiesen werden. In der Tat ist das Bild, das Heide Oestreich und Sigrid Nökel von den
jungen Kopftuchträgerinnen (»Neo-Muslimas«) zeichnen, vielleicht ein wenig zu opti-
mistisch. Es ist nicht so, dass die befragten Frauen das Kopftuch lediglich dazu benut-
zen, um damit den Restriktionen ihrer Eltern oder Ehemänner »zu kontern«65. Viel-
mehr bejahen die meisten Muslimminen in den Interviews ein klassisch-traditionelles
Weiblichkeitsideal, das für die Frau grundsätzlich die Rolle der »Haus-«Frau und
Mutter vorsieht66. Dabei darf aber nicht vergessen werden, dass die meisten Muslim-
minen durch ihr soziales Umfeld innerhalb der Diaspora ohne jede Alternative auf
diese Position festgelegt sind. Zudem ist diese Position ja auch im Christentum und in
zeitgenössischen Debatten um Geschlechterrollen keineswegs unbekannt. 

Das Kopftuch ist auch in den Augen der »Neo-Muslimas« kein Ausdruck einer
emanzipierten Lebensweise im »westlichen« Sinn. Das Kopftuch bietet Frauen jedoch
die Möglichkeit, »Loyalität« zur eigenen Kultur zu bekunden und dennoch Freiheits-
räume anzustreben67. Es ist also zu weit gehend, den Studien von Nökel, Klinkhammer,
Karagsoglu und Rommelspacher pauschal jede Bedeutung abzusprechen und darauf
zu verweisen, dass auch innerhalb der Einwandererfamilien ein geschlechtersegregier-
tes und diskriminierendes Rollenverständnis vorherrschend sei68. Die Studien verdeut-
lichen vielmehr, dass die jungen Muslimminen sich dieser Situation bewusst gegenü-
ber sehen und sich deshalb von vornherein nur in begrenztem Umfang Freiräume
schaffen können. Ein Mittel dazu kann auch das bewusste Tragen des Kopftuchs sein.
Ein frauenfeindliches Symbol ist es damit per se in einem rechtlich relevanten Sinne
nicht69. Unter Bezug auf die Studie von Yasemin Karakasoglu hat das BVerfG jeden-
falls für das Verfassungsrecht mit Recht festgestellt, die Deutung des Kopftuchs dürfe
»nicht auf ein Zeichen gesellschaftlicher Unterdrückung der Frau verkürzt werden«70. 

64 Kandel/Müller-Hofstede, ebenda, S. 2.
65 So Oestreich, Der Kopftuch-Streit, 2004, S. 144.
66 Vgl. etwa Klinkhammer, Moderne Formen islamischer Lebensführung, 2000, S. 276.
67 So bereits Baer/Wrase, JuS 2003, S. 1162 (1165).
68 So Kandel/ Müller-Hofstede, aaO (o. Fußn. 62), S. 2f.
69 Britz, KJ 2003, S. 95 (99).
70 BVerfGE 108, S. 282 (305).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 413

g) Art. 3 Abs. 2 GG und die »Vorbildfunktion« der Lehrerin

Nun ließe sich argumentieren, das Kopftuch stehe zwar für die Trägerin vielleicht
nicht per se für Unterdrückung von Frauen, aber doch für ein sehr konservatives Frau-
enbild und werde so dem Anspruch der staatlichen Schule nicht gerecht, den Gleich-
stellungsauftrag des Grundgesetzes bzw. der Landesverfassungen zu verwirklichen.
Auch dieses Argument greift gesellschaftspolitisch, verfassungsrechtlich jedoch nicht.
Die Rechtsprechung des BVerfG hat vielmehr betont, dass Gleichstellung bedeute,
niemanden auf tradierte Rollen zu fixieren, aber auch niemandem zu verbieten, diesen
anzuhängen. Die Pflicht des Staates zur Förderunge der Gleichstellung bedeutet ge-
rade nicht, dass eine Frau gegen ihren Willen gezwungen werden kann, einem be-
stimmten Bild einer (»westlich«) emanzipierten Frau zu entsprechen. Auch an die
Übernahme von traditionellen Geschlechterrollen dürfen keine ungerechtfertigten
Nachteile geknüpft werden71. Eine Lehrerin oder Lehramtsanwärterin kann folglich
nicht um ihrer eigenen Emanzipation willen gezwungen werden, das Kopftuch abzule-
gen72. Sie kann auch nicht zu einer bestimmten Kleidung gezwungen werden, um ein
ganz bestimmtes Vorbild für Schülerinnen und Schüler zu sein73. So darf der Staat von
seinen Beamtinnen und Beamten nicht erwarten, dass sie außerhalb ihres Dienstes ein
Leben führen, das in jeder Hinsicht einem gleichberechtigten, emanzipatorischen Ide-
albild entspricht. Wie Gabriele Britz mit Recht betont, müssten unter Anlegung eines
solchen Maßstabs auch die zahlreichen halbtags beschäftigten (christlichen) Lehrerin-
nen vom Schuldienst ausgeschlossen werden, »die auf weitgehende Karrierechancen
verzichten, um dem (christlichen) Gatten und Familienvater die Vollzeitkarriere zu er-
möglichen«74. Hinzufügen könnte man, dass manchmal auch männliche Staatsange-
stellte, ja selbst Spitzenbeamte, sich nach wie vor offen für eine feste »traditionelle«
Rollenverteilung der Geschlechter aussprechen, die Frauen benachteiligt75 - ohne dass
jemals jemand ihre Entlassung gefordert hätte.

Welche Haltung aber darf der Staat von seinen Beamtinnen und Beamten gegenüber
den Zielen der Gleichstellung nach Art. 3 Abs. 2 GG verlangen? In seiner Entschei-
dung Vogt gegen Deutschland hat der Europäische Gerichtshof für Menschenrechte
(EGMR) entschieden, dass eine Deutsch- und Französischlehrerin nicht allein wegen
ihrer Mitgliedschaft in einer als verfassungsfeindlich eingestuften Partei (DKP) aus
dem Staatsdienst entlassen werden darf76. Es müsse vielmehr die tatsächliche Gefahr

71 S. Britz, KJ 2003, S. 94 (99); Sacksofsky, Das Grundrecht auf Gleichberechtigung, 2. Aufl.
1996, S. 352f.; vgl. Baer, Würde oder Gleichheit, 1995, S. 239ff. 

72 Vgl. Britz, KJ 2003, S. 94 (99).
73 S. etwa Hufen, NVwZ 2004, S. 575 (576); abw.M. BVerfGE 108, S. 282 (330f.).
74 Britz, KJ 2003, S. 94 (100).
75 Im Bundestagswahlkampf 2005 prominent geworden ist das Beispiel des Heidelberger

Rechtsprofessors Paul Kirchhof, der sogar als zukünftiger Finanzminister gehandelt wurde.
Kirchhof hatte u.a. gesagt: "Die Mutter macht in ihrer Familie Karriere, die nicht Macht,
sondern Freundschaft verheißt, nicht Geld, sondern Glück bringt.«, s. Familienbande - Mer-
kel und die Kirchhof-Töchter, Spiegel-Online - 05. September 2005, http://www.spie-
gel.de/politik/deutschland/.

76 EGMR NJW 1996, S.375.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase414

einer unangemessenen Einflussnahme oder Indoktrination bestehen. Außerdem dürfen
Äußerungen der Lehrerin nicht ignoriert werden, wenn sie sich im Dienst positiv zu
den Werten der Verfassung bekennt77. Diese Grundsätze lassen sich auf den Kopftuch-
Fall übertragen. Die Lehramtsbewerberin muss eine Gewähr dafür bieten, dass sie mit
anderen religiösen Auffassungen tolerant umgeht, sich nach außen positiv gegenüber
dem Ziel der Gleichberechtigung einsetzt und die Schulkinder nicht im Sinne einer be-
stimmten (schon gar nicht: fundamentalistischen) Auffassung beeinflusst oder indokt-
riniert. Das wäre beispielsweise zu verneinen, wenn eine Lehrerin Frauen, die kein
Kopftuch tragen, als »unrein« erklärt oder in der Schule diskriminierende Abgrenzun-
gen zwischen Menschen verschiedener Glaubensrichtungen oder verschiedenen Ge-
schlechts vornimmt78.

Das Kopftuch allein rechtfertigt den Vorwurf der Indoktrination allerdings nicht.
Für eine nachhaltige Beeinflussung von Schülerinnen und Schülern durch den Anblick
des Kopftuchs ihrer Lehrerin fehlt es an konkreten Anhaltspunkten79. Schulkinder sind
durchaus in der Lage, das Tragen des Kopftuchs als Ausdruck der individuellen Per-
sönlichkeit der Lehrerin zu begreifen und zu akzeptieren, oder gerade das zu lernen80.
Auch für eine Beeinträchtigung des »Schulfriedens« gerade durch das Kopftuch fehlt
es an Indizien, denn bisherige Erfahrungen mit Kopftuchträgerinnen im Schuldienst
geben für eine solche Gefahrenprognose keinen Anlass81. 

In der Literatur und auch in den Begründungen der Landesgesetze wird demgegen-
über die Auffassung vertreten, das Kopftuch werde aus Sicht der Schülerinnen und
Schüler, der Eltern und der Öffentlichkeit zwingend als Symbol der Ungleichbehand-
lung, der Frauendiskriminierung und einer orthodoxen und missionarischen Deutung
der islamischen Religion wahrgenommen82. Dies sei als »objektiver Empfängerhori-
zont« der Bewertung des Kopftuchs zugrunde zu legen. Gerade das ist allerdings eben
die einseitige Deutung, die dem Staat aufgrund des religiösen Toleranzgebotes versagt
ist. Es sind vielmehr alle Deutungsmöglichkeiten zu berücksichtigen83. 

Muslimische Frauen in Deutschland dürfen nicht pauschal für einen fundamentalis-
tischen Islam in »Gesinnungshaft« genommen werden. Religiöse Symbole dürfen
nicht allgemein mit Inhalten identifiziert werden, die nur von bestimmten Gruppen in-
nerhalb einer größeren (heterogenen) Glaubensrichtung vertreten werden. Genauso
wenig wäre es gerechtfertigt, das christliche Kreuz pauschal mit streitbaren Deutungen
innerhalb des Christentums zu verknüpfen, beispielsweise der Haltung der katholi-
schen Kirche zur Priesterschaft von Frauen oder christlich-fundamentalistischen An-
sichten, wie sie neuerdings u.a. in Teilen der Vereinigten Staaten Konjunktur haben.

77 EGMR NJW 1996, S 355 (380).
78 So bereits Baer/Wrase, JuS 2003, 1162 (1166).
79 BVerfGE 108, S. 282 (306f.).
80 S. auch Laskowski, KJ 2003, S. 420 (433).
81 S. Alan/Steuten, ZRP 1999, S. 209 (214).
82 S. gleichlautend Saarl. LT-Drs. 12/1072, S. 4; LT-Drs. Bad-Württ. 13/2793, S. 7; Bay. LT-

Drs. 15/368, S. 4; Hess. LT-Drs. 16/1897, S. 4; aus der Literatur u.a. Hufen, NVwZ 2004,
S. 575 ( 576); Battis/Bultmann, JZ 2004, S. 581 (583). 

83 BVerfGE 108, S. 282 (305).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Zwischen Integration und »westlicher« Emanzipation 415

Dies würde vielen Menschen christlichen Glaubens Unrecht tun, die das Kreuz gerade
nicht mit diesen Inhalten verbinden. Von Schülerinnen und Schülern darf ebenso wie
von ihren Eltern ein gewisses Maß an gelebter Toleranz erwartet werden, zu dem ge-
rade die Schule beitragen soll. Schule ist nicht zuletzt ein Ort der Kommunikation, in
der eine Lehrerin die Möglichkeit hat, ihre persönliche Haltung zu verdeutlichen und
eventuelle Missverständnisse auszuräumen84.  

Eine Sonderbehandlung bestimmter Glaubensrichtungen oder eine Unterteilung in
»problematische« und »unproblematische« Symbole ist verfassungsrechtlich nicht zu
rechtfertigen85. Das gilt auch in Gebieten, in denen der Anteil von Schülerinnen und
Schülern muslimischen Glaubens besonders hoch ist. Es wird argumentiert, islamische
Organisationen, die von Muslimas das Tragen des Kopftuches fordern, könnten sich
durch die Zulassung des Kopftuchs an öffentlichen Schulen bestärkt fühlen, und  die
Lehrerin mit Kopftuch sei eine Etappe zur »Eroberung islamisierter Räume«86 oder
trage zur Verbreitung eines fundamentalistischen Islam in Deutschland und Mitteleur-
opa bei87. Verkannt wird hier jedoch, dass Prozesse der Abgrenzung und Desintegra-
tion gerade innerhalb der muslimischen Minderheit in Deutschland also außerhalb
öffentlicher Räume ablaufen und gerade durch einen Ausschluss von Kopftuchträge-
rinnen von öffentlichen Ämtern verstärkt werden88. 

Wenn eine muslimische Frau trotz schlechter Startbedingungen in Deutschland nach
Schulausbildung und Abitur ein Lehramtsstudium erfolgreich abschließt und dann an ei-
ner Schule als verbeamtete Lehrerin unterrichtet, sollte das in den heutigen Verhältnissen
als Zeichen für eine gelungene Integration bewertet werden89. Diese Lehrerin kann –
auch wenn sie ein Kopftuch trägt – für junge Muslimminen ein positives Vorbild sein,
selbst einen höheren Bildungsabschluss anzustreben und sich so von ihrer nicht selten in-
tegrationsfeindlichen und patriarchalischen Umgebung zu emanzipieren. Auch das sollte
bedacht werden, bevor das Kopftuch per se als frauenfeindliches Symbol verdammt wird. 

4. Fazit

Art. 3 Abs. 2, 3 GG streitet also – entgegen der Meinung vieler – grundsätzlich gegen
ein Verbot und für eine Zulassung des Kopftuchs im staatlichen Schuldienst. Verbote
von religiösen Kleidungsstücken und Symbolen, wie sie in neuen Ländergesetzen vor-
gesehen sind, sind eine mittelbare Diskriminierung von Frauen, die in der Diasporasi-
tuation in Mitteleuropa zudem einer »fremden« Religion und Ethnizität zugehören. Es
sind daher mehrere Diskriminierungsmerkmale des Art. 3 Abs. 3 GG betroffen, was
häufig übersehen wird. 

84 Baer/Wrase, DÖV 2005, S. 243 (248).
85 Baer/Wrase, DÖV 2005, S. 243 (248 ff.); ebenso jetzt: VG Stuttgart VB/BW 2006, 400 f.
86 Kandel/Müller-Hofstede, aaO (Fußn. 62), S. 3.
87 Schwarzer, in: Haug/Reimer (Hg.), Politik ums Kopftuch, 2005, S. 32 ff.
88 So war es nicht Frau Ludin, die mit ihrer Klage auf Einstellung in den Schuldienst öffentli-

ches Aufsehen erregte, sondern die damalige Ministerin Schavan und Publizist(inn)en wie
Alice Schwarzer, die Öffentlichkeit herstellten, dazu Zuck, NJW 1999, S. 2948f.

89 Vgl. Debus, NVwZ 2001, S. 1355 (1359).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401


Susanne Baer/Michael Wrase416

Überzeugende Gründe, die ein Kopftuchverbot rechtfertigen können, gibt es nicht.
Höchstens ist im Sinne des BVerfG an ein Verbot aller religiösen Kleidungsstücke
und Symbole zu denken, da sie ein besonderes Potenzial haben, an den Schulen Ab-
lehnung und Konflikte hervorzurufen. Dann müssen aber alle Glaubensrichtungen
strikt gleich behandelt werden. Sondergesetze, die sich faktisch ausschließlich gegen
das islamische Kopftuch richten, sind verfassungswidrig.

Die entscheidende Folge eines Kopftuchverbots liegt darin, muslimische Frauen von
einem wichtigen Berufsfeld auszuschließen. Dies betrifft Frauen, die es in der Diaspo-
rasituation in Deutschland ohnehin schwer haben, sich gegen geschlechtersegregie-
rende und patriarchale Zwänge innerhalb der Einwanderungsgesellschaft durchzuset-
zen. Dies gilt insbesondere, da sie sich auch in der Mehrheitsgesellschaft kulturell
kaum verorten können und von dorther eher Ablehnung als Integration und Aufnahme
erfahren90. 

Auf der anderen Seite kann durch ein Kopftuchverbot und die daraus resultierende
Ausgrenzung von Muslimminen aus dem staatlichen Schuldienst nur wenig bis gar
nichts für die Gleichstellung gewonnen werden. 

90 Britz, KJ 2003, S. 95 (»doppelte Fremdheit«).

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 08:37:21. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/2193-7869-2006-4-401

