
7

1 Einleitung

1.1 Voraussetzungen der Arbeit

Fokus der Arbeit

In dieser interdisziplinär ausgerichteten historischen Arbeit soll die Ver-
schiebung eines Argumentationsschemas an den deutschen Völkerkun-
demuseen1 sowie den damit verbundenen wissenschaftlichen Disziplinen 
der Völkerkunde und der Anthropologie im späten Kaiserreich und der 
Weimarer Republik überprüft werden: von dem der „Kultur“ zu dem der 
„Rasse“.2 Es soll aufgezeigt werden, wie und unter welchen Bedingun-
gen Völkerkundemuseen, Völkerkunde und Anthropologie während der 
„kolonialen“ und „postkolonialen“ Epoche funktionierten und in wel-
cher Weise die „fremde Welt“ in Publikationen, Ausstellungen und For-

1 Zur vereinfachten Lesart wird im Folgenden der Begriff des Völkerkun-
demuseums als gemeinschaftliche Bezeichnung für das Königliche Muse-
um für Völkerkunde in Berlin (welches ab 1918 als Staatliches Museum 
für Völkerkunde Berlin bezeichnet wird) sowie das Museum für Völker-
kunde in Hamburg gefasst. Zur Umbenennung des Völkerkundemuseums 
in Berlin siehe: Peter Bolz, Ethnologisches Museum: Neuer Name mit tra-
ditionellen Wurzeln, in: Baessler-Archiv, Bd. 49 (2001), S. 15. Im Fol-
genden werden definitionsbedürftige Begriffe jeweils im Text erläutert 
werden. 

2 Um zu verdeutlichen, dass es sich bei den Begriffen wie „Rasse“, „Kul-
tur“, „anthropologisches Material“ etc. um zeitgenössische Konzepte han-
delt, werden diese durch die Verwendung von Anführungszeichen und ei-
ne kursive Schreibweise hervorgehoben. Damit der Lesefluss nicht zu 
stark beeinträchtigt wird, werden allerdings Nebenformen wie kulturell 
und rassisch sowie die Namen von Zeitschriften und Vereinen ohne eine 
derartige Akzentuierung angeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

8

schungen jeweils dargestellt wurde.3 Dabei sollen soweit als möglich 
Verbindungen zwischen diesen Analyseebenen und damit dem Visuel-
len, Diskursiven und Praktischen aufgezeigt werden.4

Die hier ausgewählten Personen, Felix von Luschan (1854-1924) 
und Georg Thilenius (1868-1937) werden hier als eine repräsentative 
Figuration des damaligen Völkerkundemuseums und der entsprechenden 
Wissenschaften begriffen, da sie mit den Völkerkundemuseen in Berlin 
und Hamburg den bedeutendsten der Zeit vorstanden sowie die wissen-
schaftliche Debatte nicht nur an den entsprechenden Wissenschafts-
standorten wesentlich mitprägten. Allerdings sollen keine „Persönlich-
keitsbilder“, sondern ihre verschiedenen, miteinander verbundenen For-
schungsfelder dargestellt werden.5 Ebenfalls ist es nicht der Anspruch 
der Arbeit, die Genese des „Völkerkundemuseums“ schlechthin zu defi-
nieren, da davon ausgegangen wird, dass es mannigfache Ausformungen 
des Kolonialismus, der Wissenschaft der Völkerkunde oder der Anthro-
pologie gab.

Da beide Akteure in einer Zeit wirkten, die durch die verschiedens-
ten Herausforderungen der „Moderne“ (Urbanisierung, Mobilisierung, 
soziale Differenzierung etc.), durch eine Kriegssituation und ihre Folgen 
sowie durch einen politischen Systemwechsel gekennzeichnet war, gilt 
es zu prüfen, ob auch ihr wissenschaftlicher und musealer Ansatz Ent-
wicklungen durchlaufen hat und im gegebenen Fall, welcher Art diese 
waren. Ausgangspunkt der Arbeit sind daher folgende Fragen:

Wie beantworteten die Protagonisten die Frage nach dem Aufbau der 
Menschheit vor und nach dem Ersten Weltkrieg, d. h. in einer kolonialen 
und in einer nach-kolonialen Situation? Wie suchten sie diese Antworten 
jeweils? Aus welchen Ergebnissen leiteten sie sie her und mit welchen 
Theorien legitimierten sie sie? Und wie präsentierten sie diese letztlich 
in den Völkerkundemuseen?

3 Zur zeitgenössischen Diskussion über die heutige gesellschaftliche Rele-
vanz der Völkerkundemuseen, auf die hier nicht eingegangen wird, siehe: 
Kenneth Hudson, How misleading does an ethnographical museum have 
to be?, in: Ivan Karp/Steven D. Lavine (Hg.), Exhibiting cultures. The Po-
etics and Politics of Museum Display, Washington 1991, S. 457-464; 
Volker Harms, The Aims of the museum for Ethnology: Debate in the 
German-Speaking Countries, in: Current Anthropology 31, Nr. 4 (1990), 
S. 457-63; Mary Bouquet (Hg.), Academic anthropology and the museum. 
Back to the future, Utrecht 1999. 

4 David Jenkins, Object Lessons and Ethnographic Displays: Museum Ex-
hibitions and the Making of American Anthropology, in: Comparative 
Studies in Society and History 36, 2 (1994), S. 270. Jenkins verweist auf 
die Fruchtbarkeit dieser Verbindung.

5 Susanne Köstering, Natur zum Anschauen. Das Naturkundemuseum des 
deutschen Kaiserreichs 1871-1914, Köln/Weimar/Wien 2003, S. 76f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

9

Wie verhielten sie sich gegenüber dem Phänomen der zunehmenden 
„Biologisierung des Menschen“? Welche Antworten fanden sie gegen-
über diesen Ansätzen bzw. in welcher Weise gestalteten sie dahingehen-
de Fragestellungen mit?

Was waren die Gründe für einen Wandel bzw. für Kontinuitäten in 
ihrer theoretischen und praktischen Arbeit?

Die Relevanz des Themas

Völkerkundemuseen sowie die genannten wissenschaftlichen Diszipli-
nen werden hier selber als Produkte der „Moderne“ interpretiert: Die so-
ziale, technische und ökonomische Umbruchsituation vor allem in der 
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts war nicht zuletzt dadurch gekenn-
zeichnet, dass die „fremde Welt“ näher rückte. Völkerkundemuseen und 
die entsprechenden Wissenschaften gaben auf die sich in diesem Zu-
sammenhang ergebenden Fragestellungen Antworten bzw. waren an der 
Erzeugung der Fragen mitbeteiligt.6 Allerdings waren sie in diesem 
Streben nicht ohne Vorgänger bzw. konkurrenzlos. Im Gegenteil hatte 
bereits Christopher Kolumbus (1451-1506) im Jahr 1493 dem spani-
schen Hof Indianer präsentiert, im 16. Jahrhundert wurden schwarze Af-
rikaner nach Portugal transportiert und im 18. Jahrhundert Bewohner 
Tahitis innerhalb Frankreichs und Englands in Oberschichtkreisen zur 
Belustigung oder zum Studium weitergereicht.7 Auch zeitgenössische 
populäre Veranstaltungen offerierten ihren Besuchern jeweils bestimmte 
Deutungen, um eine Interpretationshoheit zu erringen.8 So wurden auf 

6 Hartmut Berghoff spricht beispielsweise von einer sich entwickelnden 
„Techniktheologie“ um die Jahrhundertwende. Die sich rasant entwi-
ckelnde Industrialisierung revolutionierte die Arbeitswelt. Neue techni-
sche Errungenschaften wie die Entdeckung elektrischer Wellen, der Be-
ginn der Atomphysik und Genetik, der Massenmedien (Kino, Fotografie) 
und die Beschleunigung von Autos und Schiffen veränderte die Alltagser-
fahrung erheblich. Hartmut Berghoff, „Dem Ziele der Menschheit entge-
gen“. Die Verheißungen der Technik an der Wende zum 20. Jahrhundert, 
in: Ute Frevert (Hg.), Das Neue Jahrhundert. Europäische Zeitdiagnosen 
und Zukunftsentwürfe um 1900, Göttingen 2000, S. 47-78.

7 Balthasar Staehelin, Völkerschauen im Zoologischen Garten Basel, 1879-
1935, Basel 1993, S. 21. Siehe dazu auch: Urs Bitterli, Die „Wilden“ und 
die „Zivilisierten“. Grundzüge einer Geistes- und Kulturgeschichte der eu-
ropäisch-überseeische Begegnung, München 19912, S. 180ff.; Hilke Tho-
de-Arora, Für fünfzig Pfennig um die Welt. Die Hagenbeckschen Völker-
schauen, Frankfurt a. M./New York 1989, S. 19.

8 Zu den Völkerschauen siehe u.a.: Alexander Honold, Ausstellung des 
Fremden – Mensch- und Völkerschau um 1900. Zwischen Anpassung und 
Verfremdung: Der Exot und sein Publikum, in: Sebastian Conrad/Jürgen 
Osterhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational, Göttingen 2004, S. 
170-190; ders., Der Exot und sein Publikum. Völkerschau in der Kolonial-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

10

Welt- und Kolonialausstellungen mit großem Erfolg Menschen aus fer-
nen Ländern exponiert; im Wachsfigurenkabinett Castans Panoptikum
waren in Berlin ab 1873 neben Embryonen und Missbildungen auch 
„Wilde“ zu sehen; später sollten solche in Hagenbecks Völkerschauen 
auch innerhalb von Zoos ihre Lebensweise nachspielen.9 Diese Veran-
staltungen, durch die neben dem Bürgertum auch breitere Volksschich-
ten angesprochen wurden,10 gaben jeweils vor, die sogenannte „fremde 
Welt“ zu konkretisieren. Dass es sich dabei um Inszenierungen handelte, 
die vermutlich mehr mit überkommenen Vorstellungen der Zuschauer, 
als mit der tatsächlichen Realität der Vorgeführten gemein hatte, spielte 

zeit, in: Frank Becker (Hg.), Rassenmischehen – Mischlinge – Rassen-
trennung. Zur Politik der Rasse im deutschen Kolonialreich, Stuttgart 
2004, S. 357-375; Stefan Goldmann, Wilde in Europa. Aspekte ihrer Zur-
schaustellung, in: Thomas Theye (Hg.), Wir und die Wilden, Reinbek bei 
Hamburg 1985, S. 243-269; ders., Zur Rezeption der Völkerausstellungen 
um 1900, in: Exotische Welten – Europäische Phantasien, Begleitband zur 
Ausstellung im Kunstgebäude Stuttgart, 2.9.-22.11.1987, hg. v. Institut für 
Auslandsbeziehungen, Stuttgart 1987, S. 88-93; ders., Zwischen Panopti-
kum und Zoo. Exoten in Völkerschauen um 1900, in: Marie Lorbeer/Beate 
Wied (Hg.), Menschen-Neger-Fresser-Küsse. Das Bild vom Fremden im 
deutschen Alltag, Berlin 1991, S. 52-57; Holger Jebens, Exotische Bilder. 
Kulturkontakte und Photographie in Hagenbecks Völkerschauen, in: Mar-
kus Schindlbeck (Hg.), Die ethnographische Linse. Photographien aus 
dem Museum für Völkerkunde Berlin (Begleitbuch zur gleichnamigen 
Ausstellung), Berlin 1989, S. 25-27; Gabi Eißenberger, Entführt, verspot-
tet und gestorben. Lateinamerikanische Völkerschauen in deutschen Zoos 
(=kritische und selbstkritische Forschungsberichte zur dritten Welt, Bd. 
11), Frankfurt a. M. 1996; Alexander Sokolowsky, Carl Hagenbeck und 
sein Werk, Leipzig 1928; Hilke Thode-Arora, Für fünfzig Pfennig um die 
Welt. Die Hagenbeckschen Völkerschauen, Frankfurt a. M./New York 
1989; dies., Völkerschauen in Berlin, in: Ulrich van der Heyden/Joachim 
Zeller (Hg.), Kolonialmetropole Berlin: eine Spurensuche, Berlin 2002, S. 
149-154; Adelhart Zippelius, „Der Mensch als lebendes Exponat“, in: Utz 
Jeggle (Hg.), Volkskultur in der Moderne. Probleme und Perspektiven 
empirischer Kulturforschung, Reinbek 1986, S. 410-429.

9 Staehelin, Völkerschauen, S. 26ff.; Thode-Arora, Für Fünfzig Pfennig, S. 
133; Eissenberger, Entführt, S. 3ff; Susann Lewerenz, Völkerschauen und 
die Konstituierung rassifizierter Körper, in: Torsten Junge/Imke Schmin-
cke (Hg.), Marginalisierte Körper. Beiträge zur Soziologie und Geschichte 
des „anderen“ Körpers, Münster 2007, S. 135-153. Zur öffentlichen Prä-
sentation von sogenannten missgebildeten Menschen um die Jahrhundert-
wende siehe auch: Urs Zürcher, Monster oder Laune der Natur. Medizin 
und die Lehre von den Missbildungen 1780-1914, Frankfurt a. M. 2004, S. 
263ff.

10 Pascal Grosse, Zwischen Privatheit und Öffentlichkeit: Kolonialmigration 
in Deutschland, 1900-1940, in: Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur 
Kulturgeschichte des deutschen Kolonialismus, Frankfurt a. M. 2003, S. 
95f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

11

für die „Regisseure“ dieser Veranstaltungen sowie für die genannten Zu-
schauer eine Nebenrolle.11 Das Verhältnis der Wissenschaftler zu diesen 
Veranstaltungen war dennoch ambivalent. Einerseits beteiligten sie sich 
nicht nur an derartigen Veranstaltungen,12 sondern nutzten auch die da-
für „importierten“ Gegenstände und Menschen für eigene Bestandser-
weiterungen und Untersuchungen.13 Andererseits waren die Völkerkun-
demuseen explizit darum bemüht, sich von diesen Schauspielen abzu-
grenzen, denn es entsprach dem Selbstverständnis dieser Institution, sich 
den „neuentdeckten“ Räumen und ihren Völkern ausschließlich wissen-
schaftlich zu widmen, sich als „wahre“ Ordnungsinstanz für die Welt 
und als „moderne“ Vermittlungsinstanz von europäischen Distanzerfah-
rungen14 zu präsentieren und damit ein Bedürfnis nach kultureller Deu-
tung der „Schöpfung“ zu befriedigen. In nüchterner Weise sollte die 
Andersartigkeit der „neuen Fremden“ dokumentiert werden;15 entspre-
chend bemühten sich die Völkerkundemuseen in diesem Kampf um die 
„Macht der Wertung“16 durch ihren Rekurs auf die Wissenschaft von 
den populären Veranstaltungen abzusetzen.

11 Sybille Benninghoff-Lühl hat die Völkerschauen als eine „Bedarfsde-
ckung an mythologischen Bildern“, als „Werbemaßnahme für die Koloni-
alwirtschaft“ und als „Sichtbarmachung des sonst nur abstrakt behandelten 
Kolonialphänomens“ erklärt. Siehe: Sybille Benninghoff-Lühl, Die Aus-
stellung der Kolonisten: Völkerschauen von 1874-1931, in: Volker Harms 
(Hg.), Andenken an den Kolonialismus, Tübingen 1984, S. 52ff.

12 So wies beispielsweise von Luschan Teilnehmer von Schauen an, um die-
sen (paradoxerweise) einen zusätzlichen Anstrich von Authentizität zu 
verleihen, wobei sich manche „Schauspieler“ scheinbar auch weigerten, 
seinen Vorstellungen zu entsprechen. Siehe: Andrew Zimmerman, An-
thropology and Antihumanism in Imperial Germany, Chicago/London 
2001, S. 30.

13 Entsprechend deklassierten die Direktoren der Völkerkundemuseen Ha-
genbecks Völkerschauen auch gerne als populistische Veranstaltungen –
obwohl dort verwendete Gegenstände später häufig in den Bestand der 
Völkerkundemuseen eingingen. Siehe: Thode-Arora, Für Fünfzig Pfennig, 
S. 133.

14 Siehe dazu: Jürgen Osterhammel, Distanzerfahrung. Darstellungsweisen 
der Fremden im 18. Jahrhundert, in: Hans-Joachim König e.a. (Hg.), Der 
europäische Beobachter außereuropäischer Kulturen. Zur Problematik der 
Wirklichkeitswahrnehmung, Berlin 1989, S. 12ff. Diese Mediatorenrollen 
hatten nach Osterhammel im 18. und 19. Jahrhundert die Reiseberichte 
übernommen. Sie wurde am Ende des 19. Jahrhunderts durch die Völker-
kundemuseen ersetzt. Völkerkundemuseen waren damit die Medien zur 
Vermittlung der Ferne.

15 Birthe Kundrus, Moderne Imperialisten. Das Kaiserreich im Spiegel seiner 
Kolonien, Köln/Weimar 2003, S. 35f.

16 Pierre Bourdieu, Die Museumskonservatoren, in: Thomas Luck-
mann/Walter Michael Sprondel (Hg.), Berufssoziologie, Köln 1972, S. 
149.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

12

Dennoch blieb es ein Spezifikum der Völkerkundemuseen am Ende 
des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts, dass es sich bei diesen Or-
ten nicht nur um öffentliche Räume handelte, sondern zugleich, in Re-
kurrierung auf die Disziplin der Völkerkunde, um wissenschaftliche 
Räume.17 In ihnen wurde „wissenschaftliches Wissen konfiguriert“ und 
repräsentiert.18 Sie waren somit bipolar ausgerichtet: adressiert an eine 
allgemeine Öffentlichkeit und zugleich angebunden an den eher exklusi-
ven Kreis der Universität und der Wissenschaft der Völkerkunde und 
Anthropologie.19 In diesem „Hybridraum“ bot sich die Möglichkeit, wis-

17 Ulrike Felt, Die Stadt als verdichteter Raum der Begegnung zwischen 
Wissenschaft und Öffentlichkeit. Reflexionen zu einem Vergleich der 
Wissenschaftspopularisierung in Wien und Berlin, in: Constantin Goschler 
(Hg.), Wissenschaft und Öffentlichkeit in Berlin 1870-1930, Stuttgart 
2000, S. 207. Dieses Spezifikum teilten die Völkerkundemuseen mit Na-
turkundemuseen und Zoos.

18 Michael Hagner, Vom Naturalienkabinett zur Embryologie, in: ders. (Hg.) 
Der falsche Körper. Beiträge zu einer Geschichte der Monstrositäten, Wal-
lenstein 1995, S. 74. Hagners Ansatz bezieht sich hier ausschließlich auf 
Naturalienkabinette und Forschungslabors und wird hier um die Völker-
kundemuseen ergänzt. Zur Inflation des Begriffes der Repräsentation siehe 
auch: ders., Zwei Anmerkungen zur Repräsentation in der Wissenschafts-
geschichte, in: Hans-Jörg Rheinberger u.a. (Hg.), Räume des Wissens. 
Repräsentation, Codierung, Spur, Berlin 1997, S. 339-355, insbesondere 
S. 345ff.

19 Einige Deskriptionen und Analysen dieses komplexen Verhältnisses zwi-
schen der Wissenschaft und der Öffentlichkeit im 19. und 20. Jahrhundert 
sind in den vergangenen Jahren erschienen: Siehe u.a.: Andreas Daum, 
Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kultur, na-
turwissenschaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit 1848-1914, 
München 1998; ders., Naturwissenschaften und Öffentlichkeit in der deut-
schen Gesellschaft: zu den Anfängen einer „Populärwissenschaft“ nach 
der Revolution von 1848, in: Historische Zeitschrift 267 (August 1998), S. 
57-90; Steven Shapin, Science and the Public, in: Robert Cecil Olby e.a. 
(Hg.), Companion to the History of Modern Science, London/New York 
1990, S. 990-1007; Richard G. A. Dolby, On the autonomy of pure scien-
ce. The construction and maintenance of barriers between scientific estab-
lishments and popular culture, in: Norbert Elias/Herminio Martins/Richard 
Whitley (Hg.), Scientific Establishments and Hierachies, Dordrecht 1982, 
S. 267-292; Roger Cooter/Steven Pumfrey, Separate Spheres and Public 
Places: Reflections on the History of Science Popularisation and Science 
in Popular Culture, in: History of Science 32, 3 (1994), S. 237-267; Jörg 
Requate, Öffentlichkeit und Medien als Gegenstände historischer Analyse, 
in: Geschichte und Gesellschaft 25 (1999), S. 5-32; Lothar Gall, Zur Poli-
tischen und gesellschaftlichen Rolle der Wissenschaften in Deutschland 
um 1900, in: ders./Helmut Coing/Jürgen Habermas (Hg.), Wissenschafts-
geschichte seit 1900. 75 Jahre Universität Frankfurt, Frankfurt a. M. 1992, 
S. 9-28; Nancy Fraser, Rethinking the Public Sphere: A Contribution to 
the Critique of Actually Existing Democracy, in: social Text 25/26 (1990), 
S. 56-80.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

13

senschaftlich legitimierte Erkenntnisse über die Welt in einer inszenier-
ten dreidimensionalen Form darzustellen.20 Demzufolge wurde eine Dif-
ferenzierung der Menschheit sowie eine Kreation von Bedeutung und 
Ordnung angestrebt, die öffentlichkeitswirksam war.21 Dafür teilten 
Völkerkundemuseen die Welt in „Kulturräume“ auf und konkretisierten 
diese durch repräsentative Gegenstände, womit sie eine Vorstellung von 
der Welt strukturierten und gleichzeitig auch eine imaginative Erschlie-
ßung des Neuen, vor allem der kolonialen Gebiete, ermöglichten. Sie re-
duzierten also einerseits die Welt, indem sie die „Welt als Ausstel-
lung“22 begriffen; mit Hilfe von Fragmenten und einzelnen Gegenstän-
den sollte die Geschichte und die Welt der ausgestellten Kultur greifbar 
gemacht werden.23 Andererseits erweiterten sie den scheinbar erfahrba-
ren Raum; ein ganzer Kontinent, wie z.B. „Afrika“, so die Botschaft, 
wurde durch die Präsentation von Suppenlöffeln und Werkzeugen ent-
zifferbar.24

Forschungsstand

Das Thema des kolonialen Kaiserreiches hat in den vergangenen Jahren 
eine unübersehbare Renaissance in der deutschen Geschichtsschreibung 
erfahren. Dabei sind zahlreiche erstklassige Studien entstanden. Dazu 
zählen neben anderen sicherlich die Beiträge von Birthe Kundrus, „Mo-
derne Imperialisten“, Dirk van Laak „Imperiale Infrastruktur“ sowie der 
Sammelband „Jenseits des Eurozentrismus“ von Sebastian Conrad und 
Shalini Randeria.25 Diese Renaissance steht in enger Verbindung mit 

20 Felt, Stadt, S. 207; Elian Hooper-Greenhill, Museums and the Shaping of 
Knowledge, London 1992, S. 198ff.

21 Kundrus, Moderne Imperialisten, S. 23.
22 Timothy Mitchell, Die Welt als Ausstellung, in: Sebastian Conrad/Shalini 

Randeria (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven 
in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, S. 
148ff. 

23 Jenkins, Object, S. 269
24 Siehe auch: Gottfried Korff, Speicher und/oder Generator. Zum Verhältnis 

von Deponieren und Exponieren im Museum, in: ders. (Hg.), Museums-
dinge. Deponieren – Exponieren, Köln/Weimar/Wien 2002, S. 175f.; Anja 
Laukötter, Das Völkerkundemuseum, in: Alexa Geisthövel/Habbo Knoch, 
Orte der Moderne. Erfahrungswelten des 19. und 20. Jahrhunderts, Frank-
furt a. M. 2005, S. 218-227.

25 Kundrus, Moderne Imperialisten; Dirk van Laak, Imperiale Infrastruktur. 
Deutsche Planungen für eine Erschließung Afrikas 1880 bis 1960, Pader-
born u.a. 2004; Sebastian Conrad/Shalini Randeria (Hg.), Jenseits des Eu-
rozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kultur-
wissenschaften, Frankfurt a. M. 2002. Siehe dazu u.a. auch: Sebastian 
Conrad/Jürgen Osterhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational, Göttin-
gen 2004; Ulrich van der Heyden/Joachim Zeller (Hg.), Macht und Anteil 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

14

den aus den USA angeregten „post colonial studies“, die eine neue, 
transnationale Sichtweise auf die Kolonialzeit ermöglicht und die viel-
fältigen Ausformungen des Kolonialismus aufgezeigt haben.26 Angeregt 
wurde dieser Ansatz durch die erstmals 1978 veröffentlichte Kritik an 
der westlichen Repräsentation und Aneignung des „Anderen“ durch 
Edward Said.27 Von einer konstruktivistischen Orientierung ausgehend 
argumentierte er, dass westliche Vorstellungen des „Orients“ und damit 
verbundene Begriffe wie „Stamm“ und „Kaste“ westliche Erfindungen 
seien.28 Im Zusammenhang mit Arbeiten von Michel Foucault wurde 
durch Saids Ansatz auch deutlich, dass die Behandlung des „Anderen“ 
in den Wissenschaften regelmäßig in einem hierachisierenden Kontext 

an der Weltherrschaft. Berlin und der deutsche Kolonialismus, Münster 
2005; dies. (Hg.), Kolonialmetropole Berlin: eine Spurensuche, Berlin 
2002; Alexander Honold/Oliver Simons (Hg.), Kolonialismus als Kultur. 
Literatur, Medien, Wissenschaft in der deutschen Gründerzeit des Frem-
den, Tübingen 2002; Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kultur-
geschichte des deutschen Kolonialismus, Frankfurt am Main 2003; Dirk 
van Laak, Deutschland in Afrika. Der Kolonialismus und seine Nachwir-
kungen, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 4 (2005), S. 3-11; Jürgen Os-
terhammel, Kolonialismus. Geschichte – Formen – Folgen, München 
20013; Michael Schubert, Der schwarze Fremde. Das Bild des Schwarzaf-
rikaners in der parlamentarischen und publizistischen Kolonialdiskussion 
in Deutschland von den 1870er Jahren bis in die 1930er Jahre, Stuttgart 
2003.

26 Siehe dazu u.a.: Frederich Cooper/Ann Laura Stoler (Hg.), Tensions of 
Empire: Colonial Cultures in a Bourgeois World, Berkeley 1997; Nicholas 
Dirks (Hg.), Colonialism and Culture, Ann Arbor 1992; Do Mar Castro 
Varela, María/Dhawan, Nikita (Hg.), Postkoloniale Theorie. Eine kritische 
Einführung, Bielefeld 2005; Sara Friedrichsmeyer/Sara Lennox/Susanne 
Zantop (Hg.), The Imperialist Imagination. German colonialism and its 
legacy, Ann Arbor 1998; Peter Pels/Oscar Salemink (Hg.), Colonial Sub-
jects: Essays on the Practical History of Anthropology, Michigan 1999; 
Bermann Russell, Enlightenment or Empire. Colonial Discourse in Ger-
man Culture, Lincoln 1998; Nicholas Thomas, Colonialism’s Culture: An-
thropology, Travel, and Government, Princeton 1994; ders., Entangled 
Objects: Exchange, Material Culture, and Colonialism in the Pacific, 
Cambridge 1991; Robert J. C. Young, Colonial Desire. Hybridity in The-
ory, Culture and Race, London/New York 1995; Susanne Zantop, Colonial 
fantasies. Conquest, family and nation in precolonial Germany (1770-
1879), London/Durham 1997.

27 Edward W. Said, Orientalismus, Frankfurt a. M. 1981; ders., Kultur und 
Imperialismus. Einbildungskraft und Politik im Zeitalter der Macht, 
Frankfurt a. M. 1994; ders., Representing the Colonized: Anthropology’s 
Interlocutors, in: Critical Inquiry 15 (1989), S. 205-225.

28 Jürgen Osterhammel, Außereuropäische Geschichte: Eine historische 
Problemskizze, in: Geschichte in Wissenschaft und Unterricht 46 (1995), 
S. 266f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

15

erfolgt war.29 In Folge dieser Kritik an einem eurozentristischen Welt-
bild ist in den vergangenen Jahren versucht worden, die Herausbildung 
der „europäischen Moderne“ neu zu interpretieren.30 Dabei spielten ins-
besondere kulturgeschichtliche Aspekte bei der Analyse des Kolonia-
lismus eine zentrale Rolle.31 In diesem Zusammenhang ist immer wieder 
auf Diskurse und Repräsentationen sowie auf die Bedeutung der Wis-
senschaften hingewiesen worden, die nicht nur bei der europäischen Er-
oberung eine wesentliche Rolle gespielt hätten, sondern „selbst Produkt 
eines Kontextes diskursiver Praktiken“ gewesen wären.32

Nicht zuletzt durch diese grundsätzlichen Erkenntnisse erhielten in 
den vergangenen Jahren die musealen Repräsentation und ihre theoreti-
schen Implikationen im Allgemeinen33 sowie einige Museumsformen 

29 Sebastian Conrad/Shalini Randeria, Geteilte Geschichten – Europa in ei-
ner postkolonialen Welt, in: dies. (Hg.): Jenseits des Eurozentrismus. 
Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und Kulturwissenschaften, 
Frankfurt am Main 2002, S. 22f.

30 Clifford Geertz und James Clifford betonten die Perspektive für eine wis-
senschaftsgeschichtliche Reflexivität und stellten die „Eurozentrik“ der 
sich als verstehend ausgebenden Wissenschaft der Völkerkunde heraus. 
Siehe: Wolfgang Kaschuba, Kulturalismus: Kultur statt Gesellschaft, in: 
Geschichte und Gesellschaft 21 (1995), S. 86f.

31 Christian Geulen, Wahlverwandte. Rassendiskurs und Nationalismus im 
späten 19. Jahrhundert, Hamburg 2004, S. 311. 

32 Conrad, Geteilte Geschichten, S. 27ff. Als eine methodische Antwort auf 
diese neue Perspektive ist der von Conrad/Randeria vertretene Ansatz zu 
sehen, die Geschichte von Europa und den „Anderen“ durch eine Ver-
flechtungsgeschichte (entangeled history) zu beschreiben und damit die 
Perpetuierung einer Dichotomie zwischen Europa und dem „Anderen“, 
wie sie in bisherigen Kultur- und Zivilisationsvergleichen zum Teil ange-
legt war, zu durchbrechen, ohne allerdings durch diese interaktive Per-
spektive die Aufhebung eines hierachisierten Verhältnisses zu behaupten.

33 Susan A. Crane (Hg.), Museums and Memory, Stanford 2000; dies., Col-
lecting and Historical Consciousness in Early Nineteenth-Century Ger-
many, Ithaca, N.Y. 2000; Paula Findlen, Possessing nature: museums, col-
lecting, and scientific culture in early modern Italy, Berkeley 1994; 
Gottfried Fliedl/Roswitha Muttenthaler/Herbert Posch (Hg.), Wie zu sehen 
ist. Essays zur Theorie des Ausstellens, Wien 1995; Sophie Forgan, The 
Architecture of Display: Museums, Universities and Objects in Nine-
teenth-Century Britain, in: History of Science 32 (1994), S. 139-62; Fran-
ciose Forster-Hahn, The Politics of Display or the Display of Politics?, in: 
Art Bulletin (June 1995), S. 174-79; Anke te Heesen (Hg.), Sammeln als 
Wissen. Das Sammeln und seine wissenschaftsgeschichtliche Bedeutung, 
Göttingen 2001; Michael Kamp, Das Museum als Medium der Politik. 
Münchner Museen im 19. Jahrhundert, München 2002; Gottfried Korff 
(Hg.), Museumsdinge. Deponieren – Exponieren, Köln/Weimar/Wien 
2002; Sharon Macdonald (Hg.), The Politics of Display. Museums, Sci-
ence, Culture, London 1998; dies./Gordon Fyfe (Hg.), Theorizing Muse-
ums. Representing identity and diversity in a changing world, Oxford/

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

16

wie die Naturkundemuseen im Besonderen34 in der amerikanischen und 
in der deutschen Geschichtsschreibung eine neue Aufmerksamkeit. 
Auch für die deutschen Völkerkundemuseen sowie die Berliner Anthro-
pologie in der Kolonialzeit sind jeweils Dissertationen entstanden, die 
über rein museumshistorische Aspekte hinaus zahlreiche neue wichtige 
Einsichten insbesondere über die Entstehungszusammenhänge dieser In-
stitutionen vermitteln, aber auch einige Defizite aufweisen. So hat Glenn 
H. Penny in „Objects of Culture“ die Völkerkundemuseen in Berlin, 
Hamburg, Leipzig und München in der Zeit von der zweiten Hälfte des 
19. Jahrhunderts bis zum Beginn des Ersten Weltkrieges untersucht und 
damit bedeutende Forschungslücken bezüglich der Entstehungsmecha-
nismen der Museen gefüllt: Koloniale Verbindungen erschienen ihm in 
diesem Zusammenhang von marginaler Bedeutung;35 Antriebskräfte wä-
ren vielmehr eine Mischung aus wissenschaftlichem Enthusiasmus und 
bürgerlichem Streben gewesen. Einhergehend mit der Gründung der 
Museen wäre ein international ausgreifender und stark umkämpfter 
Markt um Objekte entstanden, der in der Folge intensiv auf die Entwick-
lung der Museen eingewirkt hätte.36 Weitere bestimmende Einflüsse wä-
ren Mäzene, Sammler, Vereine, Städte sowie das Publikum in ihrem je-
weiligen spezifischen Streben nach Prestige gewesen. (Wobei er die 
Schlussfolgerung bezüglich des Publikums trotz nur weniger Quellen 
zieht.) Vor allem das Verlangen der Städte nach Anerkennung im inter-
nationalen Vergleich hätte den Aufstieg der Völkerkundemuseen und 
der entsprechenden Disziplinen befördert. Hier wären also regionale, 
aber explizit nicht nationale Motivationen und Identitätsbezüge wirksam 
gewesen. Dabei übersieht Penny allerdings, dass der Bezug zum Regio-
nalen nicht selten als ein Vehikel zum Nationalen bedient wurde, worauf 

Cambridge 1996; William J. Mitchell, Picture theory. Essays on verbal 
and visual representation, Chicago 1994; Manfred Sommer, Sammeln. Ein 
philosophischer Versuch, Frankfurt a. M. 1999. 

34 Kretschmann, Carsten, Räume öffnen sich. Naturhistorische Museen im 
Deutschland des 19. Jahrhunderts, Berlin 2006; Köstering, Natur; Lynn K. 
Nyhart, Civic and Economic Zoology in Nineteenth-Century Germany. 
The ‘Living Communities’ of Karl Möbius, in: Isis 89 (1998), S. 605-630; 
Susan Sheets-Pyenson, Civilizing by Nature’s Example: the Development 
of Colonial Museums of Natural History, 1850-1900, in: Nathan Rein-
gold/Marc Rothenberg (Hg.), Scientific Colonialism: A Cross-Cultural 
Comparison, Washington D.C. 1987, S. 351-377.

35 Penny, Objects of Culture, S. 11ff.
36 Glenn H. Penny, Municipal Displays, civic self-promotion and the devel-

opment of german ethnographic museums, 1870-1914, in: Social Anthro-
pologie 6, Nr. 2 (1998), S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

17

in der Literatur bereits mehrfach hingewiesen wurde.37 Eine von ihm 
konstatierte Ferne zwischen regionalen und nationalen Identitäten er-
scheint in diesem Ausmaß daher nicht haltbar. Auch die Bedeutung, die 
er den „Außenfaktoren“ insgesamt zuweist und den jeweiligen Leitern 
der Museen damit nimmt, erscheint übertrieben. Seiner Logik folgend 
unterlässt er denn auch eine umfassende Analyse der theoretischen An-
sätze und vielfältigen Tätigkeiten der Museumsdirektoren, die damit in 
ihrer Komplexität und in ihren Einflusspotentialen eindeutig unterbe-
lichtet bleiben. An einer Tiefenschärfe, die die Denk- und Arbeitsweise 
der Völkerkundler und Anthropologen deutlich werden lässt, mangelt es 
auch der als Überblicksdarstellung angelegten Dissertation des amerika-
nischen Historikers Andrew Zimmerman „Anthropology and Anti-
Humanism“.38 Darin untersucht er für die Zeit von 1870 bis 1914 die 
Wissenschaft der Anthropologie in Berlin, worunter er ohne definitori-
sche Differenzierung auch die Wissenschaft der Völkerkunde subsu-
miert. Dabei geht er auf ihre Verbindungen einerseits zu den Völker-
schauen sowie zur Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie 
und Urgeschichte (BGAEU), andererseits zum Berliner Völkerkunde-
museum ein. Außerdem richtet er seinen Blick auf zahlreiche Berliner 
Anthropologen, worunter er u.a. Adolf Bastian (1826-1905), Rudolf 
Virchow (1821-1902), von Luschan und Bernhard Ankermann (1855-
1943) fasst. Die besondere Bedeutung der Anthropologie sieht er in ihrer 
Herausforderung des „akademischen Humanismus“ und ihrer Abgren-
zung zur Geschichte.

Von Luschan sowie Thilenius werden in beiden Überblicksdarstel-
lungen neben zahlreichen anderen Akteuren thematisiert, wobei aller-
dings jeweils nur Teilaspekte ihrer Arbeit beleuchtet werden und insbe-
sondere die publizistischen Schriften nur fragmentarisch aufscheinen. 
Auch Robert Proctor nutzt in seinem insgesamt gewinnbringenden Auf-
satz über die Entwicklung von der Anthropologie zur Rassenkunde nur 
einen Text von von Luschan, um dessen theoretische Position darzustel-
len.39 In weiteren bisherigen Untersuchungen werden die vielfältigen 

37 Celia Applegate, A nation of Provincials: The German Idea of Heimat, 
Berkeley 1990; Alon Confino, The Nation as a local metaphor. Imperial 
Germany, and national memory 1871-1918, Chapel Hill/London 1997. In-
teressanterweise zitiert Penny beide Autoren, ohne seinen Widerspruch zu 
ihren Ansätzen zu thematisieren.

38 Zimmerman, Anthropology. 
39 Robert Proctor, From Anthropologie to Rassenkunde in the German An-

thropological Tradition, in: George W. Stocking Jr. (Hg.), Bones, Bodies, 
Behavior: Essays on Biological Anthropology, Wisconsin 1985, S. 138-
179. Ähnliches gilt für folgenden Aufsatz von John David Smith: John 
David Smith, W.E.B. Du Bois, Felix von Luschan, and Racial Reform at 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

18

praktischen Arbeiten der Akteure nur relativ undifferenziert analysiert.40

Daraus ergibt sich, dass bisher keine systematischen Untersuchungen 
über von Luschan sowie Thilenius vorliegen, die die theoretischen 
Schriften mit ihrer praktischen Arbeit in unmittelbare Verbindung brin-
gen. Dabei zeigt beispielsweise die anregende Studie über den Anthro-
pologen und Völkerkundler Otto Reche (1879-1966) von Katja Geisen-
hainer auf, wie gewinnbringend ein solcher akteursorientierender Fokus 
sein kann.41

Die vielfältigen Aspekte des „Rasse“-Diskurses sowie der eugeni-
schen Bewegung und ihrer Institutionalisierung wurden in den vergan-
genen Jahren in einigen Untersuchungen thematisiert.42 Vor allem ist 

the Fin de Siècle, in: American Studies 47, Nr. 1 (2002), S. 23-38. Auch 
Massin zitiert in seinem Aufsatz umfangreiche Publikationen von zahlrei-
chen Anthropologen, bei von Luschan finden sich aber nur kleinere und 
weniger bedeutende Arbeiten von ihm. Siehe: Benoit Massin, From Vir-
chow to Fischer. Physical Anthropology and „Modern Race Theorie“ in 
Wilhelmine Germany, in: George W. Stocking (Hg.), Volksgeist as 
Method and Ethic: Essays on Boasian Ethnography and the German An-
thropological Tradition, Madison, Wisc. 1996, S. 79-154.

40 Cornelia Essner, Berlins Völkerkunde-Museum in der Kolonial-Ära. An-
merkungen zum Verhältnis von Ethnologie und Kolonialismus in Deutsch-
land, in: Berlin in Geschichte und Gegenwart. Jahrbuch des Landesarchivs 
Berlin, Berlin 1986, S. 65-94; Hans Fischer, Völkerkunde und Völkerkun-
demuseum, in: Jürgen Zwernemann (Hg.), Die Zukunft des Völkerkunde-
museums: Ergebnisse eines Symposiums des Hamburgischen Museums 
für Völkerkunde, Münster 1991, S. 13-26; Manfred Gothsch, Die deutsche 
Völkerkunde und ihr Verhältnis zum Kolonialismus, Baden-Baden 1983.

41 Katja Geisenhainer, „Rasse ist Schicksal“. Otto Reche (1879-1966) – ein 
Leben als Anthropologe und Völkerkundler, Leipzig 2002. In diesem Zu-
sammenhang sei auch auf Studien über Eugen Fischer verwiesen: Niels C. 
Lösch, Rasse als Konstrukt: Leben und Werk Eugen Fischers, Frankfurt a. 
M./Berlin 1997; Bernhard Gessler, Eugen Fischer (1874-1967). Leben und 
Werk des Freiburger Anatomen, Anthropologen und Rassenhygienikers 
bis 1927, Frankfurt a. M. e.a. 2000. 

42 Siehe hierzu u.a.: Doris Kaufmann, Eugenik, Rassenhygiene, Humangene-
tik: Zur lebenswissenschaftlichen Neuordnung der Wirklichkeit in der ers-
ten Hälfte des 20. Jahrhunderts, in: Richard van Dülmen (Hg.), Erfindung 
des Menschen: Schöpfungsträume und Körperbilder 1500-2000, 
Köln/Wien 1998, S. 347-365; Stefan Kühl, Die Internationale der Rassis-
ten: Aufstieg und Niedergang der internationalen Bewegung für Eugenik 
und Rassenhygiene im 20. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1997; Uwe 
Puschner, Die völkische Bewegung im wilhelminischen Kaiserreich. 
Sprache – Rasse – Religion, Darmstadt 2001; Hans-Jörg Rheinberger, Die 
Politik der Evolution. Darwins Gedanke in der Geschichte, in: Ernst Peter 
Fischer/Klaus Wiegandt (Hg), Evolution. Geschichte und Zukunft des Le-
bens, Frankfurt a. M. 2003, S. 178-197; Ingrid Richter, Katholizismus und 
Eugenik in der Weimarer Republik und im Dritten Reich. Zwischen Sitt-
lichkeitsreform und Rassenhygiene, Paderborn 2001; Carola Sach-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

19

hier die neuere Studie von Christian Geulen „Wahlverwandte“ hervor-
zuheben, in der er das Verhältnis von „Rasse“-Diskurs und Nationalis-
mus am Ende des 19. Jahrhundert diskursgeschichtlich nachzeichnet.43

In einigen weiteren Arbeiten wird überdies auf die Verschränkung des 
Kolonialismus und des „Rasse“-Konzeptes hingewiesen.44 Insbesondere 
ist hier die Dissertation von Pascal Grosse „Kolonialismus, Eugenik und 
bürgerliche Gesellschaft“ zu nennen, in der dieser systematisch aufzeigt, 
in welcher Weise der deutsche Kolonialismus einen Deutungsrahmen für 
biologistische Ansätze bot.45 In diesen und weiteren Darstellungen wird 
dabei auch auf die Verbindung des „Rasse“-Diskurses zu den wissen-
schaftlichen Disziplinen im Allgemeinen verwiesen, zu der Anthropolo-
gie und der Völkerkunde im Besonderen allerdings nur vereinzelt.46 Ins-

se/Benoit Massin (Hg.), Biowissenschaftliche Forschung an Kaiser-
Wilhelm-Instituten und die Verbrechen des NS-Regimes. Informationen 
über den gegenwärtigen Wissenstand, Berlin 2000; Konrad Senglaub, 
Neue Auseinandersetzungen mit dem Darwinismus, in: Ilse Jahn (Hg), 
Geschichte der Biologie. Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiogra-
phien, Heidelberg/Berlin 2000, S. 558-581; Rolf Peter Sieferle, Sozial-
darwinismus, in: Bodo-Michael Baumunk/Jürgen Riess (Hg.), Darwin und 
Darwinismus. Eine Ausstellung zur Kultur- und Naturgeschichte, Berlin 
1994, S. 134-142; Julia Schäfer, Vermessen – gezeichnet – verlacht. Ju-
denbilder in populären Zeitschriften 1918-1933, Frankfurt a. M. 2005; 
Hans Walter Schmuhl, Eugenik und Rassenkunde, in: Bodo-Michael 
Baumunk/Jürgen Riess (Hg.), Darwin und Darwinismus. Eine Ausstellung 
zur Kultur- und Naturgeschichte, Berlin 1994, S. 143-148; Hans-Walther 
Schmuhl (Hg.), Rassenforschung an Kaiser-Wilhelm-Instituten vor und 
nach 1933, Göttingen 2003; Heinz Schrott, Zur Biologisierung des Men-
schen, in: Rüdiger vom Bruch/Brigitte Kaderas (Hg.), Wissenschaften und 
Wissenschaftspolitik. Bestandsaufnahmen zu Formationen, Brüchen und 
Kontinuitäten im Deutschland des 20. Jahrhunderts, Stuttgart 2002, S. 99-
108; Jörg Schulz, Begründung und Entwicklung der Genetik nach der 
Entdeckung der Mendelschen Gesetze, in: Ilse Jahn (Hg.), Geschichte der 
Biologie. Theorien, Methoden, Institutionen, Kurzbiographien, Heidel-
berg/Berlin 2000, S. 537-557; Johannes Vossen, Gesundheitsämter im Na-
tionalsozialismus. Rassenhygiene und offene Gesundheitsfürsorge im 
Westfalen 1900-1950 (= Düsseldorfer Schriften zur Neueren Landesge-
schichte und zur Geschichte Nordrhein-Westfalens 56), Essen 2001. 

43 Geulen, Wahlverwandte.
44 Franz-Josef Schulte-Althoff, Rassenmischung im kolonialen System. Zur 

deutschen Kolonialpolitik im letzten Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg, 
in: Historisches Jahrbuch 105 (1985), S. 52-94.

45 Pascal Grosse, Kolonialismus, Eugenik und bürgerliche Gesellschaft in 
Deutschland: 1850-1918, Frankfurt a. M./New York 2000. 

46 Frank Dikötter, Race Culture. Recent Perspectives on the History of 
Eugenics, in: American Historical Review 103 (1998), S. 467-478; Doris 
Kaufmann, „Rasse und Kultur“. Die amerikanische Kulturanthropologie 
um Franz Boas (1858-1942) in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts – ein 
Gegenentwurf zur Rassenforschung in Deutschland, in: Hans-Walter 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

20

gesamt gesehen offenbart sich hier ein eklatantes Dezifit für die Völker-
kundemuseen und die entsprechenden Wissenschaften. Auch Penny lässt 
die Untersuchung dieses Blickwinkels in seiner Arbeit nicht nur aus, 
sondern er setzt stattdessen eine antirassistische Haltung der von ihm 
präsentierten Akteure voraus.47 Diese These kritisiert bereits Zimmer-
man.48 Für ihn, wie auch für Benoit Massin war die Berliner Anthropo-
logie bis zur Jahrhundertwende antirassistisch, doch spätestens nach 
dem Tod von Virchow hätte das Konzept der „Rasse“ schnell und weit-
läufig gegriffen.49 Virchow, so wird suggeriert, wäre der undurchlässige 
Schutzwall gegen das Konzept „Rasse“ gewesen, der mit seinem Tod 
brach.50 Allerdings werden die konkreten Gründen für diese Entwick-
lung sowie die Auswirkungen dieses Wandels insbesondere bei Zim-
merman nur unzureichend behandelt.

Endlich fokussieren alle bisherigen Untersuchungen zu diesem 
Themenkomplex (einschließlich der von Penny und Zimmerman) auf die 
Zeit vor bzw. bis zum Ersten Weltkrieg. Folge dieser Zeitbindung ist, 

Schmuhl (Hg.), Rassenforschung an Kaiser-Wilhelm-Instituten vor und 
nach 1933, Göttingen 2003, S. 309-327; Brigitte Fuchs, Rasse, Volk, Ge-
schlecht: anthropologische Diskurse in Österreich 1850-1960, Frankfurt a. 
M. 2003; Andreas Lüddecke, Rassen, Schädel und Gelehrte. Zur politi-
schen Funktionalität der anthropologischen Forschung und Lehre in der 
Tradition von Eickstedts, Frankfurt a. M. 2000; Massin, From Virchow; 
Proctor, From Anthropologie.

47 Penny, Objects, S. 3. Penny wirft bisherigen Arbeiten zu diesem Thema 
eine reduzierte Perspektive vor, die nur auf die rassischen und biologi-
schen Verbindungen sowie die zur Kolonialpolitik fokussiert ist. Diese 
Aussage belegt er mit Hinweisen auf Volker Harms (Das historische Ver-
hältnis der deutschen Ethnologie zum Kolonialismus, in: Zeitschrift für 
Kulturaustausch 34 [1984], S. 401-416.), Robert Proctor (From Anthropo-
logy) und Paul Julian Weindling (Health, Race and German Politics bet-
ween National Unification and Nazism, 1870-1945, New York 1989). –
Zwar handelt es sich bei allen drei genannten Arbeiten um gut recherchier-
te Texte, doch ist damit weder eine umfassende Bearbeitung des Zusam-
menhangs zwischen rassischen und biologischen sowie kolonialen Theo-
rien geleistet worden, noch sind diese Arbeiten repräsentativ für die bishe-
rige Forschung.

48 Andrew Zimmerman, Ethnologie im Kaiserreich. Natur, Kultur und „Ras-
se“ in Deutschland und seinen Kolonien, in: Sebastian Conrad/Jürgen Os-
terhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational, Göttingen 2004, S. 192. 
Laut Zimmerman geht Penny von der Fehlannahme aus, dass etwas, was 
mit einem Liberalen wie Virchow zu tun hätte, nicht mit Imperialismus 
oder Rassismus zu tun haben könnte.

49 Zimmerman, Anthropology, S. 215.
50 So argumentiert beispielsweise Benoit Massin. Er unterstreicht die antiras-

sistische Haltung von Rudolf Virchow und konstatiert nach ihm eine ein-
deutige Zeitenwende hin zu rassistischen Positionen, wobei er diese Ent-
wicklung nicht ausführlich darlegt. Siehe dazu: Massin, From Virchow.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

21

dass Kontinuitäten bis in die Zeit der Weimarer Republik bisher weitest-
gehend unerforscht sind.

Die vorliegende Arbeit will auf die genannten Forschungsdefizite 
reagieren.

Ansatz und Methodik der Arbeit

Wie soeben ausgeführt haben wichtige historische Arbeiten zur musea-
len und wissenschaftlichen Tätigkeiten ihre Projekte jeweils zeitlich ent-
lang der deutschen Kolonialzeit orientiert.51 Dieser geschichtsepochen-
orientierte Ansatz bietet zahlreiche Vorteile und macht in verschiedens-
ter Hinsicht Sinn. So lassen sich bei dieser zeitlichen Orientierung, die 
engen Verbindungen zwischen der Entstehung von Museen und der 
Wissenschaften und dem deutschen Kolonialismus aufzeigen. Allerdings 
hat dieser Ansatz auch Nachteile, orientierte sich diese Periodisierung in 
eine „praekoloniale“, „koloniale“ und „postkoloniale“ Epoche mehr an 
den politischen Veränderungen, als an den Verschiebungen der gesell-
schaftlichen Verhaltens- und Denkmuster, wie sie in dieser Arbeit im 
Mittelpunkt stehen sollen. Denn koloniale Phantasien, Beziehungen, 
Wirkungen in den Kolonialstaaten und in den Kolonien bestanden auch 
schon vor der Kolonialherrschaft, wie dies in neueren Arbeiten aufge-
zeigt worden ist.52 Entsprechend hatte die koloniale Erfahrung auch weit 
über das Ende der Kolonialzeit prägende Wirkung.53 Auf den hier ver-
handelten Untersuchungsgegenstand der Völkerkundemuseen und der 
Völkerkunde bzw. Anthropologie bezogen, bedeutet dies: Auch wenn 
sich durch das Ende der Kolonialzeit die Forschungspraxis veränderte, 
zeigte sich „koloniales Verhalten“ und eine dementsprechende Denk-
weise auch noch in der Zeit, in der das Deutsche Reich seine Kolonien 
bereits wieder verloren hatte – zumal das Ende der faktischen Kolonial-
herrschaft zumindest innerhalb der zentralen Völkerkundemuseen oder 

51 Penny, Objects; Zimmerman, Anthropology.
52 Siehe dazu u.a. Susanne Zantop, Colonial fantasies. Conquest, family and 

nation in precolonial Germany (1770-1879), London/Durham 1997; An-
dreas Eckert/Albert Wirz, Wir nicht, die Anderen auch. Deutschland und 
der Kolonialismus, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria (Hg.), Jenseits 
des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts- und 
Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M. 2002, S. 372-392. Philipp Ther 
zeigt, dass der Kolonialismus nicht erst 1884 begann, sondern schon einen 
kontinentalen Kolonialismus als Vorläufer hatte: Philipp Ther, Deutsche 
Geschichte als imperiale Geschichte. Polen, slawophone Minderheiten und 
das Kaiserreich als kontinentales Empire, in: Sebastian Conrad/Jürgen Os-
terhammel (Hg.), Das Kaiserreich transnational, Göttingen 2004, S. 129-
148.

53 Eckert, Wir nicht, S. 374.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

22

an den entsprechenden Wissenschaftsstandorten keine personellen Ver-
änderungen bei der Nachfolgegeneration der Gründerdirektoren zur Fol-
ge hatte: Direktoren wie Felix von Luschan (Berlin), Lucien Schermann 
(München), Georg Thilenius (Hamburg) und Karl Weule (Leipzig) wirk-
ten über die koloniale Zeit hinaus. Entsprechend verliefen auch Modifi-
zierungen der Verhaltens- und Denkmuster der Akteure nicht notwendi-
gerweise parallel mit den politischen Veränderungen – auch wenn die 
Nachkriegssituation, der politische Systemwechsel und die Krisenzeit 
der Demokratie auch auf die genannten Personen einwirkten. Dies wirft 
neue Fragestellungen auf: Welche Bedeutung und Deutungshoheit über-
nahmen Völkerkundemuseen sowie die wissenschaftlichen Disziplinen 
der Völkerkunde und Anthropologie in dieser Zeit? Boten sie eine ge-
sellschaftliche Neuorientierung oder waren sie eher Ausdruck dieser?54

Im deutschen Kaiserreich und der Weimarer Republik dominierten 
vor allem drei Völkerkundemuseen die völkerkundliche Landschaft: die 
Völkerkundemuseen in Berlin, in Hamburg sowie in Leipzig. Zwischen 
diesen Museen lässt sich eine intensive Zusammenarbeit konstatieren, 
mit der offensichtlichen Absicht diesen Status quo beizubehalten sowie 
die anderen deutschen Völkerkundemuseen zu marginalisieren. Das 
Münchener Völkerkundemuseen, das von Lucian Schermann in der Zeit 
von 1907 bis 1933 geführt wurde, gehörte sicherlich auch zu den wichti-
geren deutschen Völkerkundemuseen der Zeit, allerdings wurde es über-
regional weniger beachtet.55 Da der Fokus dieser Arbeit jedoch nicht 
ausschließlich auf die Völkerkundemuseen, sondern auch auf die wis-
senschaftliche Tätigkeit gerichtet werden soll, erschien es bei der Selek-
tion zudem wichtig, besonders einflussreiche und prägende Figuren auch 
für die Wissenschaften der Völkerkunde und Anthropologie auszuwäh-
len. Da weder für Karl Weule noch Lucien Schermann eine starke über-
regionale Wirkungskraft ihrer wissenschaftlichen Aktivitäten zu ver-
zeichnen ist, fiel die Wahl damit auf Felix von Luschan und Georg Thi-
lenius. Beide gehörten zu den führenden Völkerkundlern bzw. Anthro-
pologen ihrer Zeit und hatten eine nationale, z.T. auch internationale 
Wirkung. Doch es sprechen noch weitere Gründe für den Sinn des Ver-

54 Köstering, Natur, S. 4.
55 Siehe dazu u.a.: Wolfgang J. Smolka, Völkerkunde in München: Voraus-

setzungen, Möglichkeiten und Entwicklungslinien ihrer Institutionalisie-
rung (ca. 1850-1933), Berlin 1994; Sigird Gareis, Exotik in München: 
Museumsethnologische Konzeptionen im historischen Wandel, München 
1990, S. 86ff.; Thomas Nutz, „In knapp zwei Stunden haben wir selbst ei-
ne Reise um die Welt getan“. Museale Inszenierungen außereuropäischer 
Kulturen, in: Anne Dreesbach/Helmut Zedelmaier (Hg.), „Gleich hinterm 
Hofbräuhaus waschechte Amazonen“. Exotik in München um 1900, Mün-
chen/Hamburg 2003, S. 138ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

23

gleichs zwischen den gewählten Protagonisten, gab es doch zahlreiche 
Parallelen: Beide waren sie Nutznießer eines sich um die Jahrhundert-
wende vollziehenden Generationenwechsels, der sie im Jahr 1904 zu 
Führungsfiguren innerhalb der Völkerkundemuseen aufsteigen ließ. 
Beide waren sie dann über einen längeren Zeitraum in leitender Funkti-
on in ihren jeweiligen Museen tätig und prägten diese maßgeblich. Da-
bei standen sie in einem kollegialen Austausch, der durch eine ausgiebi-
ge schriftliche Korrespondenz gut dokumentiert ist, wobei es darin zu-
meist um Beteiligungen an Expeditionen, Objektverkäufe, völkerkundli-
che und anthropologische Sachfragen ging.56 Zudem waren beide mit 
zahlreichen anderen Kollegen vernetzt und nicht selten überschnitten 
sich diese Kontakte wie bei Eugen Fischer (1874-1967) und Otto Reche. 
Außerdem waren sie beide publizistisch aktiv, schrieben zahlreiche Auf-
sätze und Monographien über ihre völkerkundlichen und anthropologi-
schen Vorstellungen und Forschungen, über ihre Reisen und Erfahrun-
gen sowie über methodische Aspekte ihrer Wissenschaften und der Mu-
seumsarbeit. Schließlich unterrichteten sie beide an ihrer jeweiligen 
Universität und hatten einen ordentlichen Lehrstuhl inne. Zu von Lu-
schan ist dabei festzustellen, dass zwar nach dem Tod von Adolf Bastian 
die Position des alleinigen Museumsdirektors im Berliner Völkerkun-
demuseum zugunsten von selbständig agierenden Abteilungsleitern ab-
geschafft worden war, von Luschan aber aufgrund seiner dominanten 
Rolle im Museum selbst, sowie durch seinen starken Einfluss in Wissen-
schafts- und Kolonialkreisen, durchaus als Nachfolgedirektor von Basti-
an bezeichnet werden kann. So war von Luschan von 1904 bis 1910 Lei-
ter der bedeutendsten Abteilung des Museums, der afrikanisch-
ozeanischen; bis zu seinem Tod 1924 war er für die anthropologische 
Abteilung des Museums zuständig und blieb in die Museumsarbeit in-
volviert. Thilenius war von 1904 bis 1935 Direktor des Hamburger Völ-
kerkundemuseums.57

56 Siehe dazu als einige Beispiele unter vielen: Museum für Völkerkun-
de/Staatliches Museum für Völkerkunde Berlin (SMB-PK, EM), Erwer-
bung ethnologischer Gegenstände aus Afrika 1905-1906 IB 35 Afrika 
I/Mv; SMB-PK, EM, Erwerbung ethnologischer Gegenstände aus Afrika 
1906 IB 36 Afrika I/MV; sowie die Korrespondenz im Nachlass von von 
Luschan, z.B.: Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz (SbB-
PK), Nachlass von Luschan: Georg Thilenius.

57 Da es zahlreiche Kontakte sowohl des Berliner als auch des Hamburger 
Völkerkundemuseums zu dem Leipziger Museum gab, wird auch dieses 
immer wieder Erwähnung finden. Eingesehenes Archivmaterial aus dem 
Leipziger Stadtarchiv (sowie einige Quellen aus dem Leipziger Staats-
und Universitätsarchiv) wird in die Dissertation mit einfließen. Das Ar-
chivmaterial des Museums für Völkerkunde in Leipzig konnte nicht einge-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

24

Der zeitliche Fokus der Arbeit auf die Jahre 1904 bis 1930 orientiert 
sich an den Akteuren: Obwohl sowohl von Luschan als auch Thilenius 
bereits vor 1904 publizierten und diese Zeugnisse auch in die Arbeit mit 
einbezogen wurden, ist festzustellen, dass beide erst mit ihrer Übernah-
me von Führungsaufgaben ihren jeweiligen Arbeitsinteressen mit einer 
erheblich gesteigerten Souveränität und Effektivität und damit auch 
Wahrnehmbarkeit folgen konnten. Das Jahr 1930 wurde als zeitlicher 
Endpunkt gewählt, weil nur bis dahin umfangreiche Quellen zu Thileni-
us’ Forschungen vorliegen. Für die Zeit danach sind, obwohl er offiziell 
bis 1935 in seinem Amt als Direktor des Hamburger Völkerkundemuse-
ums tätig war, nur noch wenige Publikationen sowie unveröffentlichtes 
Quellenmaterial vorhanden, die zudem keine wesentliche wissenschaft-
liche Entwicklung mehr erkennen lassen.58 Sie werden allerdings als 
Ausblick in die Arbeit mit einbezogen. Bei von Luschan sind Auswir-
kungen gewisser zeitlebens relativ nachdrücklich verfolgten Absichten 
auch über seinen Tod im Jahre 1924 hinaus sichtbar, insbesondere mit 
der Eröffnung des Kaiser-Wilhelm-Instituts für Anthropologie in Berlin
und der Ernennung von Eugen Fischer zum Professor für Anthropologie 
an der Friedrich-Wilhelms-Universität im Jahr 1927.

Methodisch gesehen handelt es sich in dieser interdisziplinär ange-
legten Arbeit um eine personenorientierte vergleichende Mikrostudie 
mit dem Ziel, durch den Verweis auf Gemeinsamkeiten und Unterschie-
de in den verschiedenen Arbeitsfeldern der Akteure eine spezifische ar-
gumentative Entwicklung in einer gesellschaftlichen Umbruchsituation 
zu erläutern. Begründet durch die Vielfalt der Tätigkeiten der hier unter-
suchten Akteure wird dabei versucht, theoretische Konzepte der Akteure 
in einer kontextbezogenen Diskursanalyse herauszuarbeiten und mit ih-
ren Sammlungs-, Ausstellungs-, Lehr- und Forschungspraktiken in Ver-
bindung zu bringen. Es sollen also textliche und visuelle Ansätze in ei-
nen analytischen Zusammenhang gebracht und interpretiert werden, wo-
bei unterstellt wird, dass auch die Ausstellungen als eine spezifische 

sehen werden, da umfangreiche Renovierungsarbeiten einen Archivbesuch 
in den vergangenen Jahren unmöglich machten.

58 Zu den veröffentlichten Quellen gehören: Georg Thilenius, 60 Jahre Deut-
sche Anthropologische Gesellschaft. Eröffnungsansprache, in: Mainzer 
Zeitschrift, Bd. 24 (1931), S. 2-7; ders., Vom Akademischen Gymnasium 
zu Hamburgischen Universität, in: Festschrift der Hamburgischen Univer-
sität ihrem Ehrenrektor Herrn Bürgermeister Werner von Melle, Hamburg 
1933, S. 3-20; ders., Das Museum für Völkerkunde und seine Besucher, 
in: Museumskunde Bd. 7, H. 1 (1935), S. 103-110. An unveröffentlichten 
Quellen sind im wesentlichen zwei Briefe vorhanden.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

25

Form eines (ethnographischen) Textes lesbar sind,59 womit diese als ma-
terielle Repräsentationen von ideologischen Diskursen verstanden wer-
den.60 Insgesamt wird davon ausgegangen, dass es strukturelle Ähnlich-
keiten zwischen den entsprechenden Wissenschaften und den Völker-
kundemuseen gab, die sich u.a. auch durch personelle Verbindungen 
manifestierten. Eine konsequente Kontextualisierung bzw. Theoretisie-
rung dieser unterschiedlichen Praktiken soll die Verbindung von wissen-
schafts- und museumshistorischen Aspekten erleichtern. So wird bei-
spielsweise nicht nur die Alltagssituation des Sammelns und Ausstellens 
der Museen dargestellt werden, sondern diese Praktiken sollen in einen 
theoretischen Kontext über die Bedeutung des Sammelns und Ausstel-
lens an sich gestellt und entsprechend analysiert werden. Ziel dieses 
Vorgehens ist es, eine bisher stark vernachlässigte Perspektive auf die 
Völkerkundemuseen aufscheinen zu lassen und so neue Erkenntnisse zu 
erzielen.61

Die hier untersuchten Akteure von Luschan sowie Thilenius prägten 
die Institutionen der Völkerkundemuseen sowie der Völkerkunde/
Anthropologie in einer bedeutungsvollen Weise. Aufgrund der jeweils 
jungen Geschichte beider Einrichtungen bot sich für von Luschan sowie 
Thilenius ein großer Spielraum an Gestaltungsmöglichkeiten, den sie für 
sich zu nutzen wussten. Dabei wird allerdings angenommen, dass die 
vermeintlich unterschiedlichen Tätigkeitsbereiche der Akteure einander 
bedingten bzw. aufeinander aufbauten. Die Praxis und die Wissenschaf-
ten der Völkerkunde und der Anthropologie waren in dem Untersu-
chungszeitraum inhaltlich eng miteinander verflochten, wie es sich auch 
in zahlreichen personellen Überschneidungen ausdrückte.

Gleichzeitig versuchten die Museumsdirektoren, auch in Abgren-
zung zu populärwissenschaftlichen Veranstaltungen wie den Völker-
schauen, Castans Panoptikum etc. ihre Institution und ihre Tätigkeit über 

59 Henrietta Riegel, Into the heart of irony: ethnograhic exhibitions and the 
politics of difference, in: Sharon Macdonald/Gordon Fyfe (Hg.), Theoriz-
ing Museums. Representing identity and diversity in a changing world, 
Oxford/Cambridge 1996, S. 88.

60 Francoise Forster-Hahn, The Politics of Display or the Display of Poli-
tics?, in: Art Bulletin (June 1995), S. 174.

61 Insbesondere im Zusammenhang mit der Analyse von Ausstellungen wird 
immer wieder, und zu Recht, die Frage nach den Implikationen für die Re-
zipienten laut. Siehe dazu: Barbara Kirshenblatt-Gimblett, Objects of 
Ethnography, in: Ivan Karp/Steven D. Lavine, (Hg.), Exhibiting cultures. 
The Poetics and Politics of Museum Display, Washington 1991, S. 434. 
Ein Mangel an aussagekräftigen und repräsentativen Quellen lässt in die-
sem Zusammenhang aber nur Vermutungen über die Wirkungen der Kon-
stitutionen in den Ausstellungen zu, so dass der Bereich der Ausstellungs-
rezeption hier ausgelassen wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

26

eine Professionalisierung und Verwissenschaftlichung zu legitimieren. 
Die Berufung auf und die Inszenierung der Wissenschaftlichkeit lässt 
sich auf allen hier untersuchten Ebenen (in den Publikationen, in der 
Lehre sowie bei der Sammel-, Ausstellungs- und Forschungstätigkeit) 
finden.

Doris Kaufmann wies zurecht darauf hin, dass Lutz Raphaels pro-
grammatischer Aufsatz über die „Verwissenschaftlichung des Sozialen“ 
und die Deutungsmacht der wissenschaftlichen „Experten“ in den Sozi-
alwissenschaften seine Berechtigung hätte. Ergänzend fügte sie jedoch 
hinzu, dass auch den Naturwissenschaften seit Beginn des 20. Jahrhun-
derts eine enorme gesellschaftliche Deutungsmacht zugekommen wäre. 
Wissenschaft wäre in Bezug auf Gesellschaft und Kultur selbst wir-
kungsmächtig.62 In diesem Sinne wird auch hier vermutet, dass die For-
schungsansätze und -theorien der hier untersuchten Akteure gesell-
schaftliche Relevanz hatten. Da der Ansatz der Arbeit allerdings nicht 
die Wirkungsgeschichte der Forschungen untersucht, wird hier Kauf-
manns Begriff der Deutungsmacht durch den des Deutungsangebotes 
substituiert.

Ebenso soll auf die Interdependenzen zwischen den hier untersuch-
ten Institutionen und dem politischen Bereich verwiesen werden. Dem 
Ansatz von Mitchell G. Ash folgend, wird dabei unter Politik nicht nur 
eine spezifische Ideologie, sondern auch staatliches Handeln verstanden, 
wie auch unter dem Begriff der Wissenschaft nicht nur theoretische An-
sätze, sondern auch Forschungspraktiken gefasst sind.63 Dabei geht es 
hier nicht darum, einen instrumentellen Charakter zwischen der Wissen-
schaft und der Politik nachzuweisen, denn dieser Ansatz würde sugge-
rieren, dass die Wissenschaftler „Opfer“ der zeitgenössischen Bedin-
gungen waren und von einer politischen Machtsphäre benutzt wurden. 
Dies würde negieren, dass die Akteure selbständig und selbstbewusst 
agierende Persönlichkeiten waren, die zur sozialen Elite gehörten.64 Zu-
dem wurde den damaligen Beamten von Seiten der Dienstherren realpo-
litisch eine Verquickung von amtlicher und politischer Tätigkeit unter-
sagt und eine politische Tätigkeit der Beamten nur außerhalb des Diens-
tes erlaubt.65 Die mit dieser Dienstanordnung suggerierte Trennung der 
Bereiche Wissenschaft und Politik wurde in der Praxis allerdings nicht 

62 Kaufmann, Eugenik, S. 348. 
63 Mitchel G. Ash, Wissenschaft und Politik als Ressourcen für einander, in: 

Rüdiger vom Bruch/Brigitte Kaderas (Hg.), Wissenschaften und Wissen-
schaftspolitik. Bestandsaufnahmen zu Formationen, Brüchen und Kontinu-
itäten im Deutschland des 20. Jahrhunderts, Stuttgart 2002, S. 32. 

64 Ebd., S. 33.
65 SMB-PK, EM, Dienstbestimmungen, I/MV 491, E 66/1919.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

27

eingehalten.66 Daher werden beide Bereiche nicht als isoliert voneinan-
der gesehen, es waren vielmehr miteinander vernetzte Teilsysteme.67

Das Differenzierungsmerkmal der „Kultur“, welches sich in der 
Gründungszeit der Völkerkundemuseen und der entsprechenden Wis-
senschaften etabliert hatte und zu der Trennung der Menschheit in „Na-
tur-“ und „Kulturvölker“ geführt hatte, erweiterte sich in der zweiten 
Generation der Wissenschaftler durch die Forschungskategorie der 
„Rasse“ und wurde durch diese z.T. ersetzt. Die binäre Struktur, die da-
bei der Einteilung in „Natur-“ und „Kulturvölker“ zugrunde gelegen hat-
te, bot dabei, so wird weiter vermutet, das ideologische Fundament für 
eine Einteilung der Menschheit in ebenfalls gegenüberstehende „Ras-
sen“. Beide Distinktionskonzepte wurden zur Legitimierung von hierar-
chischen Verhältnissen herangezogen. Diese Entwicklung lässt sich in 
den theoretischen Ansätzen sowie in den Forschungs-, Sammel- und 
Ausstellungstätigkeiten der untersuchten Akteure zeigen.

Mit der Etablierung des Konzeptes der „Rasse“, so die Fortsetzung 
der These, änderte sich aber nicht nur die Perspektive der Forschung, 
sondern auch deren Objekte tauschten sich aus: neben Ethnographica, 
materielle Repräsentanten einer Kultur, traten nun verstärkt körperliche 
Beweisstücke.

Zudem wird vermutet, dass mit dem Unterscheidungskriterium der 
„Rasse“ auch „Europa“, das bisher nur als Kontrastfolie zu den „Natur-
völkern“ bedient wurde, als Forschungsfeld neu entdeckt wurde. Der 
Einzug biologischer Fragen in die Völkerkunde veränderte demnach den 

66 Die Teilnahme von Thilenius und von von Luschan am Deutschen Kolo-
nialkongress 1902, wo u.a. propagiert wurde „aufklärend und werbend für 
die deutschen Kolonien und das überseeische Deutschtum“ einzutreten, 
galt beispielsweise als unpolitisch. Siehe dazu: Geisenhainer, Rasse, S. 53. 
Ebenso gab es nicht selten Konflikte zwischen den Sammlungsreisen-
den/Expeditionsleitern und den Interessen britischer oder französischer 
Kolonialmächte, die sich in den Kriegsjahren verstärkten. Dass Aussagen 
der Direktoren gelegentlich auch direkt eine politische Dimension beinhal-
ten konnten, zeigt sich im folgenden Beispiel: Von Luschan konstatierte 
1907, dass die „Neger nicht zum Christentum fähig seien“. Nach Über-
denken dieser Aussage bat er wenig später das Reichskolonialamt instän-
dig, diese Einstellung nicht misszuverstehen, denn er sei nicht „kolonial-
feindlich“ eingestellt. Als ein weiteres Beispiel für die bemühte Trennung 
der Wissenschaft und der Politik lässt sich der Fall Fric anführen, den 
Glenn Penny ausführlich geschildert hat. Siehe dazu: Penny, Objects, S. 
123ff.; ders., The Politics of Anthropology in the Age of Empire: German 
Colonists, Brazilian Indians, and the Case of Alberto Vojtech Fric, in: 
Comparative Studies in Society and History (2003), 45, S. 249-280. Siehe 
dazu auch: Bundesarchiv Berlin-Lichterfelde (BArch): R901/37874 und 
R901/37875; Museum für Völkerkunde Hamburg (VKM HH): D2. 36.

67 Ash, Wissenschaft und Politik, S. 32ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

28

räumlichen und inhaltlichen Schwerpunkt der Wissenschaftler insofern, 
dass dieser nun auch auf das „Eigene“ gerichtet wurden. In diesem Zu-
sammenhang gilt es zu prüfen, ob mit dem veränderten Forschungsfokus 
auf das „Selbst“ auch eine Neukonstruktion des „Anderen“ im „Selbst“ 
geschaffen wurden, wie beispielsweise der Juden als Gegenkonzept zu 
den „europäischen Rassen“.68

Wie schon Constantin Goschler in Rückgriff auf Rolf Peter Sieferle 
betonte, führen Ansätze, die alle biologischen Erklärungen von histori-
schen und gesellschaftlichen Entwicklungen lediglich im Hinblick auf 
den Rassismus des Nationalsozialismus interpretieren, zu verkürzten und 
auch falschen Schlüssen.69 In diesem Sinne ist es nicht das Ziel der Ar-
beit, die hier untersuchten Akteure und Museen in rassistische oder anti-
rassistische Kategorien zu drängen. Vielmehr geht es hier um das Auf-
zeigen von Verweisungszusammenhängen.70

Quellen und Gliederung der Arbeit

Der Arbeit liegen unterschiedliche Quellen zugrunde, die hier kurz vor-
gestellt werden sollen.

Dazu zählen zunächst die zahlreichen Publikationen der Museumsdi-
rektoren, worunter Monographien, kurze Abhandlungen sowie Aufsätze 
fallen. Dabei fallen einige strukturelle Merkmale und Besonderheiten 
auf: Zunächst ist anzuführen, dass diese Veröffentlichungen in sehr un-
terschiedlichen Organen und Verlagen publiziert wurden: von eher leicht 
verständlich angelegten Zeitschriften wie Globus, Aus allen Weltteilen
bis hin zu bereits etablierten Fachorganen wie der Zeitschrift für Ethno-
logie. Auch die Monographien erschienen in sehr unterschiedlichen Ver-
lagen. Zudem war Thilenius selbst Herausgeber der Zeitschrift Cor-
respondenzblatt der Deutschen Gesellschaft für Anthropologie, Ethnolo-
gie und Urgeschichte. In dieser Zeitschrift publizierte auch von Luschan 
einige seiner Aufsätze. Die Adressaten der Direktoren waren also neben 

68 Robert Proctor nennt dies den „internal other“ im „internal us“. Siehe: 
Proctor, From Anthropologie, S. 152. Auf den Zusammenhang zwischen 
der Konstituierung einer biopolitischen Eigendefinition in Abhängigkeit 
von einer Feinddefinition, für die insbesondere Juden herangezogen wur-
den, also auf die Verschränkung des „Rasse“-Konzeptes mit einem Anti-
semitismus, hat bereits Christian Geulen hingewiesen. Siehe dazu: Geulen, 
Wahlverwandte, S. 202ff.

69 Constantin Goschler, Rudolf Virchow. Mediziner – Anthropologe – Poli-
tiker, Köln 2002, S. 318.

70 Siehe dazu: Christian Geulen, Blonde bevorzugt. Virchow und Boas: Eine 
Fallstudie zur Verschränkung von „Rasse“ und „Kultur“ im ideologischen 
Feld der Ethnizität um 1900, in: Archiv für Sozialgeschichte 40 (2000), S. 
170.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

29

einer Fachöffentlichkeit auch die wissenschaftlich interessierte Öffent-
lichkeit; ihr wollten die Direktoren mit den Schriften Einblick in ihre 
Programmatik und in ihre Weltvorstellungen geben. Eine auffällige Ge-
meinsamkeit der untersuchten Publikationen ist dabei, dass es sich hier-
bei nicht um eine Bühne für die „Kommunikation von Expertenwissen“ 
zu handeln schien.71 Vielmehr wurden ihre Ansätze in einer allgemein-
verständlichen Sprache und Form vermittelt, vermutlich damit sie ein-
gängig für den gesellschaftlichen Diskurs waren.72 Auch wenn sich kei-
ne Belege über die Resonanz ihrer Arbeiten in der breiten Öffentlichkeit 
auffinden ließen, ist es möglich, Aussagen über deren Wirkung beim 
Fachpublikum zu treffen, wurden sie doch von anderen Wissenschaft-
lern rezipiert, diskutiert und kommentiert – sie waren also zumindest 
Teil eines völkerkundlichen Diskurses bzw. konstituierten diesen. Wie 
Susanne Köstering bereits bemerkt, ist der Begriff der „Wissenschafts-
popularisierung“ ein Konstrukt des 19. Jahrhunderts.73 Dementspre-
chend soll auch in dieser Arbeit keine Trennung zwischen den „wissen-
schaftlichen“ und den „populärwissenschaftlichen“ Arbeiten der Akteure 
vollzogen werden. Eine Übernahme der Trennung zwischen wissen-
schaftlichem und populärem Wissen, Arbeiten etc., wie sie beispielswei-
se Andreas Daum konstatierte,74 würde die Gefahr bergen, eine damals 
künstlich generierte Trennung zu wiederholen und sich damit in einem 
selbstreferentiellem Rahmen zu bewegen, der neue Erkenntnisse verde-
cken würde. In diesem Sinne wird hier das „Diskurs-Konzept“ von Mi-
chel Foucault angewandt, welches jede Form des Wissens integriert.75

Soweit eine maßgebliche „Diskursivierung von Wissen“ außerhalb des 
strukturierten Wissenschaftssystems erfolgte, werden diese Aspekte al-
lerdings extra erwähnt werden.76 Trotz aller Spezifik der Publikationen 
der Autoren, ähneln sich die hier untersuchten Arbeiten zumindest in der 
Gewichtung des deskriptiven Charakters. Dieser Ansatz geht auf die An-
sicht der Autoren zurück, dass erst genügend Material gesammelt wer-
den müsste, bevor „Leitsätze“ aufgestellt werden könnten. Doch auch 

71 Ulrike Felt, „Öffentliche“ Wissenschaft. Zur Beziehung von Naturwissen-
schaften und Gesellschaft in Wien von der Jahrhundertwende bis zum En-
de der Ersten Republik, in: Österreichische Zeitschrift für Geschichtswis-
senschaften 7 (1996), S. 54ff.

72 Ebd., S. 65.
73 Köstering, Natur, S. 7.
74 Daum, Wissenschaftspopularisierung.
75 Michel Foucault, Archäologie des Wissens, Frankfurt a. M. 1969. Siehe 

auch: Philipp Sarasin, „La Science en Famille“. Populäre Wissenschaft im 
19. Jahrhundert als bürgerliche Kultur – und als Gegenstand einer Sozial-
geschichte des Wissens, in: Uli Gyr (Hg.), Soll und Haben. Alltag und Le-
bensformen bürgerlicher Kultur, Zürich 1995, S. 97.

76 Felt, Öffentliche, S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

30

wenn die Autoren sich explizit gegen die Aufstellung eigener Theorien 
wehrten bzw. ihnen eine entsprechende Vorläufigkeit unterstellten, la-
gen ihren Beschreibungen dennoch bestimmte (Wert-)Vorstellungen 
über die Zusammensetzung der Völker und ihres Verhältnisses unterein-
ander zugrunde. Andrew Zimmerman vertritt die Ansicht, dass die 
schriftliche Ethnographie mehr dem Ausfüllen eines Formblattes, denn 
einer geschriebenen Geschichte glich: „Indeed, the role of the professio-
nal anthropologists was, in this case, not to write about humanity, but ra-
ther to write the questions that others would answer about humanity.“77

Er spricht bei den Anthropologen von einer Ablehnung der Sprache 
nicht nur als einem Mittel ihrer Arbeit, sondern auch als einem der 
Wahrheit. Seiner Meinung nach konnten diese Wissenschaftler keine 
bedeutenden Berichte liefern, sondern nur chaotische, endlose, trockene 
Sammlungen von Material.78 Allerdings sprechen die publizistischen 
Fakten gegen Zimmermans Urteil. Völkerkundler und Anthropologen 
wie Adolf Bastian, Felix von Luschan, Georg Thilenius, Karl Weule, Ot-
to Reche, Eugen Fischer um hier nur einige zu nennen, haben jeweils ein 
umfangreiches publizistisches Werk erstellt. Sicherlich, Adolf Bastians 
komplizierte, sich in Wiederholungen nur langsam vorwärtsbewegende 
Schreibweise ist äußerst mühsam zu rezipieren, abgesehen von den gro-
ßen Mengen an Publikationen, die er verfasste. Doch scheint Bastian 
hier eher die Ausnahme zu sein. Der Quellenkorpus der Publikationen 
wird vor allem im zweiten Kapitel, Teile davon auch im dritten Kapitel 
analysiert werden.

Ein weiterer größer Quellenbestand, der für diese Arbeit herangezo-
gen wurde, sind die Verwaltungsakten, die sich in den einzelnen Archi-
ven der Museen sowie in Staats-, Stadt- und Universitätsarchiven der 
jeweiligen Städte befinden. In diesen Akten ist die Korrespondenz der 
Museen mit anderen Museen, Institutionen und Individuen (wie For-
schungsreisenden, Wissenschaftlern etc.) wiedergegeben. Die Verwal-
tungsakten geben also Auskunft über den Alltag der Museen. Insgesamt 
stellen diese Quellen hauptsächlich Grundlagen für die beiden ersten 
Abschnitte des dritten Kapitels dar.

Der Nachlass von von Luschan, in dem sich u.a. Korrespondenzen 
mit Völkerkundlern, Anthropologen, Linguisten etc. über Fachfragen be-
finden, ist ein weiterer aufschlussreicher Quellenbestand. Ein Großteil 
seiner schriftlichen Hinterlassenschaft setzt sich dabei aus Notizen, Zei-
tungsartikeln, Veröffentlichungen, Skizzen etc. zusammen. Da es sich 
bei diesem Quellenmaterial aber zumeist um undatierte Notizen, z.T. in 
Stichworten, handelt, wurden sie inhaltlich nicht in die Arbeit miteinbe-

77 Zimmerman, Anthropology, S. 54f.
78 Ebd., S. 57.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

31

zogen. Allerdings ließen sich gewisse wiederkehrende Motive wie „So-
zialanthropologie“, „Rassenmischung“, „Einheit des Menschenge-
schlechtes“, „Mendel-Definitionen“, „Selektion“, „Alkoholismus“ etc. 
innerhalb des Materials erkennen, außerdem ausgefüllte Vermessungs-
bögen vorfinden.79 Damit bot diese „Zettelsammlung“ eine Art themati-
sche „Gegenkontrolle“ zu von Luschans publizierten Gedanken.

Auch Gebäude- und Raumpläne, Zeitungsartikel sowie Bilder der 
Ausstellungen, der Museumsführer und der Publikationen sind in die 
Arbeit miteingeflossen. Diese Quellen werden hier als eine „gestalteri-
sche Konstruktion von Wirklichkeit“80 interpretiert. Die für die Arbeit 
reproduzierten Abbildungen sind eine Ergänzung und Erläuterung der 
textlichen Darstellungen. Für sich genommen erzählen sie eine visuelle 
Geschichte der verschiedenen Wissenschaftspraktiken. Dieses Material 
wird vor allem in Kapitel drei näher besprochen werden.

Zur Aufteilung der Arbeit ist zu bemerken, dass der dieser Einlei-
tung folgende Hauptteil in zwei Kapitel gegliedert ist, dem eine 
Schlussbemerkung folgt. In deren erstem werden von Luschans und Thi-
lenius’ theoretische Aussagen und dabei insbesondere ihre kultur- und 
rassentheoretischen Vorstellungen analysiert werden. Primäre Grundlage 
dieser Ausführungen bilden dabei die umfangreichen Publikationen von
von Luschan sowie Thilenius. Im zweiten wird die praktische Arbeit der 
Akteure erläutert werden. Diese lässt sich in vier Tätigkeitsschwerpunk-
te unterteilen: So werden zunächst ihre musealen Sammlungsaktivitäten 
beleuchtet, danach ihre ebenfalls musealen Ausstellungstätigkeiten. Dar-
auf wird ihr Handeln im Universitätsbereich untersucht werden. Ab-
schließend sollen ihre Forschungsarbeiten analysiert werden. Diese Auf-
teilung in theoretische und praktische Aspekte sowie in die Tätigkeitsbe-
reiche der Sammlungen, Ausstellungen, Lehre, Forschungen ist eine 
idealtypische Trennung, die die Analyse erleichtern soll. Selbstverständ-
lich sind diese Bereiche eng miteinander verflochten und bedingen sich. 
Zum besseren Verständnis dieser Praktiken werden den einzelnen Kapi-
teln kontextualisierende Aspekte sowie theoretische Implikationen vor-
angestellt werden. 

79 Nachlass von Luschan: Kasten 12-16.
80 Thomas Theye, Ethnologie und Photographie im deutschsprachigen 

Raum. Studien zum biographischen und wissenschaftsgeschichtlichen 
Kontext ethnographischer und anthropologischer Photographien, Frankfurt 
a. M./Berlin/Bern 2004, S. 124. Theye bezieht sich hier allerdings aus-
schließlich auf Photographien.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

32

1.2 Histor ischer Rückbl ick

Die Entstehung der Völkerkundemuseen

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts gründeten sich in den meisten 
europäischen Ländern einschließlich des Kaiserreichs zahlreiche thema-
tisch ausdifferenzierte Museen.81 Dementsprechend entstanden u.a. zahl-
reiche Kunst-, Heimat- und Naturkundemuseen82 sowie Zoos83. In die-

81 Krzysztof Pomian, Sammlungen – eine historische Typologie, in: Andreas 
Grote (Hg.), Macrocosmos in Microcosmos. Die Welt in der Stube. Zur 
Geschichte des Sammelns 1450 bis 1800, Opladen 1994, S. 118; George 
W. Jr. Stocking, Essays on museums and material culture, in: ders. (Hg.), 
Objects and Others: Essays on Museums and Material Culture, Madison 
1985, S. 7; Gottfried Korff, „Culturbilder“ aus der Provinz? Notizen zur 
Präsentationsabsicht und -ästhetik des Heimatmuseums um 1900, in: ders. 
(Hg.), Museumsdinge. Deponieren – Exponieren, Köln/Weimar/Wien 
2002, S. 52. Demnach gab es bis 1871 in dem späteren Gebiet des deut-
schen Reiches 36 Museen, bis 1918 kamen weitere 388 hinzu (davon ent-
standen 152 Museen in der Zeit von 1871 bis 1900 und 236 in der Zeit von 
1900 bis 1918). Zur Ausdifferenzierung und zum Bedeutungswandel des 
Begriffs des „Museums“ siehe: Beatrix Sauter, Museum und Bildung. Ei-
ne historisch-systematische Untersuchung zu Formen der Überlieferung 
und der Identitätsfindung, Hohengehren 1994, S. 34ff.

82 Pomian, Sammlungen, S. 118. Siehe hierzu auch: Walter Hochreiter, Vom 
Museumstempel zum Lernort: Zur Sozialgeschichte deutscher Museen, 
1800-1914, Darmstadt 1994. An dieser Stelle kann nur punktuell auf 
strukturelle Ähnlichkeiten zwischen Völkerkunde-, Naturkunde- bzw. 
Heimatmuseen verwiesen werden. Ein Vergleich dieser Institutionen wäre 
sicherlich sehr fruchtbar. Als Beispiel sei hier nur auf die Entstehung von 
Heimatmuseen hingewiesen, die Roth als „Darstellungsform der Anti-
Moderne“, als Orte des „konservativen Traditionalismus“ bezeichnet hat. 
Siehe dazu Martin Roth, Heimatmuseum. Zur Geschichte einer deutschen 
Institution, Berlin 1990, S. 37. Sicherlich gab es zahlreiche Unterschiede 
zwischen diesen beiden Institutionen, die auf ihre Gegensätzlichkeit ver-
wiesen, von der Verortung der Museen (Heimatmuseen waren provinziel-
le, Völkerkundemuseen (groß)städtische Phänomene) bis zu deren Fokus 
(der Präsentation lokaler Geschichte in Heimatmuseen versus der Ge-
schichte der „Naturvölker“ in Völkerkundemuseen). Doch strukturelle 
Ähnlichkeiten der beiden Institutionen lassen Zweifel aufkommen, ob die-
ser Gegensatz aufrechterhalten werden kann: beide Institutionen waren 
eng mit der Etablierung einer akademischen Disziplin verbunden (Volks-
kunde, Völkerkunde); beide zeigten Objekte des Alltagslebens und erzähl-
ten die Geschichte des lokalen Ursprungs; beide Einrichtungen dienten 
dem Verständnis der eigenen Geschichte; beide arbeiteten mit dem „Wun-
der des Anderen“ (einmal in zeitlicher Dimension: mit der Vergangenheit, 
einmal in räumlicher Dimension: mit dem Außereuropäischen). Für beide 
Institutionen gilt auch, was Alon Confino treffend für die Heimatmuseen 
folgert: Diese „yearned for the past not because it was antimodern but be-
cause it originated from modernity“. Siehe dazu: Confino, The Nation as a 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

33

sem Rahmen sind auch die zahlreichen Gründungen von deutschen Völ-
kerkundemuseen zu sehen: 1868 in München, 1869 in Leipzig, 1873 in 
Berlin, 1876 in Dresden, 1879 in Hamburg, 1884 in Stuttgart, 1895 in 
Freiburg, 1896 in Bremen, 1901 in Köln und 1904 in Frankfurt am 
Main.84 Die Gründungsdaten der einzelnen Völkerkundemuseen variie-
ren in der Literatur, was damit zusammenhängt, dass bereits vor der 
Schaffung eines expliziten Völkerkundemuseums ethnologische Samm-
lungen in den jeweiligen Städten, z.B. als Universitätssammlungen oder 
als ethnographische Sammlungen bürgerlicher Vereinigungen existier-
ten.85 Diese waren dann der Öffentlichkeit zum Teil als Abteilungen in 
anderen Museen, insbesondere in Naturkundemuseen, zugänglich.86

local metaphor, S. 156. Zur Bedeutung der „Heimat“ für die nationale Ide-
nität siehe auch: Applegate, A nation of Provincials.

83 Der erste deutsche Zoo entstand 1844 in Berlin. In den 1860er und 1870er 
Jahren folgte dann eine Gründungswelle. Wie Kunst-, Naturkunde- sowie 
Völkerkundemuseen waren auch Zoos städtische Phänomene, die haupt-
sächlich in Residenz-, Universitäts- und Handelsstädten aufgebaut wur-
den. Daum, Naturwissenschaften, S. 72ff.; Ilse Jahn, Zoologische Gärten 
in Stadtkultur und Wissenschaft im 19. Jahrhundert, in: Berichte zur Wis-
senschaftsgeschichte 15 (1992), S. 213-224; Annelore Rieke-
Müller/Lothar Dittrich, Der Löwe brüllt nebenan: Die Gründung zoologi-
scher Gärten im deutschsprachigen Raum, 1833-1869, Köln/Weimar/Wien 
1998, S. 2ff. Zum Zusammenhang von Wissenschaft und dem urbanen 
Raum siehe u.a.: Wolfgang U. Eckart, Wissenschaft und Stadt, in: Berich-
te zur Wissenschaftsgeschichte 15 (1992), S. 69-74.

84 Zu den Gründungsdaten siehe auch: Hans Voges, Das Völkerkundemuse-
um, in: Etienne Francios/Hagen Schulze (Hg.), Deutsche Erinnerungsorte 
I, München 2001, S. 318. Paul Julian Weindling verweist zurecht darauf, 
dass die Entstehungswelle von z. B. Naturkundemuseen und Zoos auch in 
einem verstärkten Interesse an den Naturwissenschaften in der zweiten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts begründet ist. Siehe dazu: Paul Julian 
Weindling, Darwinism and Social Darwinism in imperial Germany: the 
contribution of the cell biologist Oscar Hertwig (1849-1922), Stutt-
gart/Jena/New York 1991, S. 24.

85 So wird für die Gründung des Berliner Museums für Völkerkunde häufig 
1886 als Gründungsdatum genannt, denn in diesem Jahr erhielt die seit 
1830 bestehende ethnographische Abteilung der Kunstsammlungen der 
Königlich Preußischen Museen seine räumliche Unabhängigkeit in dem 
monumentalen Museumsbau an der Ecke Königgrätzerstr. und Prinz-
Albrecht-Str. Siehe dazu u.a.: Sigrid Westphal-Hellbusch, Zur Geschichte 
des Museums (mit 33 Abbildungen), in: Baessler-Archiv, Bd. 21 (1973), 
S. 6ff.; Essner, Berlins, S. 65ff. Siehe dazu auch: Klaus Weschenfelder, 
Völkerkunde im Heimatmuseum, in: Volker Harms, Volker (Hg.), Anden-
ken an den Kolonialismus, Tübingen 1984, S. 83.

86 Diese häufige räumliche Nähe zu den Naturkundemuseen ist kein Zufall, 
sondern liegt in strukturellen und inhaltlichen Parallelen zwischen Völker-
und Naturkundemuseen begründet, auf die an dieser Stelle nicht weiter 
eingegangen werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

34

Nach der Etablierung der Völkerkundemuseen wurden diese rasch 
zum wichtigen Bestandteil der jeweiligen Stadtlandschaft. Wie die Na-
turkundemuseen entwickelten sie sich schnell zu „Symbolen städtischen 
Selbstbewusstseins“.87 Dieser Gründungsboom war eng mit der Ausbrei-
tung des großstädtischen Bürgertums im Zuge der Urbanisierung und ei-
nem starken Bevölkerungswachstum verbunden. Wie andere Orte der 
Wissensvermittlung boten auch die Völkerkundemuseen für das sich 
formierende Bürgertum die Möglichkeit zur Entfaltung und zur gesell-
schaftlichen Positionierung.88 Laut Glenn Penny wollten die jeweiligen 
lokalen Eliten ihre Stadt zur „Weltstadt“ kreieren. Für diese Konstrukti-
on hätten sie die Völkerkundemuseen sowie die Völkerkunde, eine neue 
aufstrebende internationale Wissenschaft instrumentalisiert.89 Dabei wä-
ren ihnen die kosmopolitischen Visionen, die Zukunftsorientierung so-
wie das Streben nach kulturellem Kapital wichtiger gewesen, als die 
staatspolitisch gewünschte Erweiterung des Empire.90

Insbesondere in der Gründung des Berliner Völkerkundemuseums, 
das in Abgrenzung zu den meist städtisch finanzierten Völkerkundemu-
seen staatliche Unterstützung erhielt und in der Folge schnell zu einem 
der größten derartigen Museen in Europa heranwuchs, offenbarte sich 
ein staatliches Interesse an völkerkundlicher Arbeit.91 Ab der Jahrhun-
dertwende zeigte sich dieses auch in staatlichen Teilfinanzierungen von 
ethnographischen Forschungsreisen nach Afrika, Südamerika, Asien und 
Ozeanien. Der „staatlich organisierte“ Kolonialismus führte zu weiteren 
rapiden Erweiterungen der Bestände der Völkerkundemuseen: durch ge-
nannte Expeditionen, aber auch mittels Schenkungen und Ankäufen. 
Entsprechend verzeichneten die Völkerkundemuseen in diesem Zusam-
menhang eine Hochkonjunktur in der Vermehrung ihrer Forschungser-

87 Köstering, Natur, S. 35. Um 1900 hatten sich in Deutschland rund 150 Na-
turkundemuseen etabliert, in Großbritannien und den USA jeweils 250, in 
Frankreich 300. Siehe dazu: Sheets-Pyenson, Civilizing by Nature’s Ex-
ample, S. 358. Zur Geschichte der Naturkunde und der Naturkundemuseen 
in Europa und Übersee siehe auch: Sally Gregory Kohlstedt, Curiosities 
and Cabinets: Natural History Museums and Education on the Antebellum 
Campus, in: Isis 79 (1988), S. 405-426; Nyhart, Civic and Economic Zo-
ology, S. 605-630.

88 Felt, Stadt, S. 207
89 Glenn H. Penny, The Civic Uses of Science: Ethnology and Civil Society 

in Imperial Germany, in: Osiris 17 (2002) S. 230ff.
90 Penny, The Civic Uses, S. 233.
91 Andrew Zimmerman, Geschichtslose und schriftlose Völker in 

Spreeathen: Anthropologie als Kritik der Geschichtswissenschaft im Kai-
serreich, in: Zeitschrift für Geschichtswissenschaft 47 (1999), S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

35

gebnisse über „fremde Völker“.92 Diese Entwicklung ging einher mit ei-
ner wirtschaftlichen Blüte des Staates bzw. der Kommunen, so dass die 
Museumsdirektoren schon bald Vergrößerungen ihrer Museumsräume 
einforderten.93

Die Prozesse der Etablierung von Museen und die universitäre Etab-
lierung entsprechender Disziplinen standen in einem wechselseitigen 
Verhältnis zueinander.94 Zum Verständnis dieses Zusammenhanges soll 
daher im Folgenden kurz auf die Entstehungsprozesse der wissenschaft-
lichen Disziplinen der Völkerkunde sowie der Anthropologie eingegan-
gen werden.

Die Entwicklung der Völkerkunde

Obwohl bereits im 18. Jahrhundert die ersten Monographien mit völker-
kundlichen Ansätzen erschienen und die erstmalige Verwendung des 
Begriffs „Völkerkunde“ nachweisbar ist,95 entwickelte sich die wissen-
schaftliche Disziplin der Völkerkunde erst in den späten 1860er Jah-
ren.96 Dabei profitierte sie von Vereinen, die sich nach den Napoleoni-

92 Michael Hog, Ziele und Konzeptionen der Völkerkundemuseen in ihrer 
historischen Entwicklung, Frankfurt a. M. 1981, S. 11.

93 Karl Hammer, Preußische Museumspolitik im 19. Jahrhundert, in: Peter 
Baumgart (Hg.), Bildungspolitik in Preußen zur Zeit des Kaiserreiches, 
Stuttgart 1980, S. 270.

94 Paula Findlen, Die Zeit vor dem Laboratorium: Die Museen und der Be-
reich der Wissenschaft 1550-1750, in: Andreas Grote (Hg.), Macrocosmos 
in Microcosmos. Die Welt in der Stube. Zur Geschichte des Sammelns 
1450 bis 1800, Opladen 1994, S. 204ff.

95 Karl-Heinz Kohl, Ethnologie: Die Wissenschaft vom kulturell Fremden: 
Eine Einführung, München 1993, S. 14f. Die Begriffe „Völkerkunde“ und 
„Ethnologie“ tauchten nachweislich zum ersten Mal 1770 im Umfeld der 
von der Aufklärung stark geprägten Universität Göttingen auf. Beide Beg-
riffe wurden gleichbedeutend verwendet. Bei der späteren Gründung von 
Museen und Universitätsinstituten setzte sich allerdings die Bezeichnung 
„Völkerkunde“ durch. Adolf Bastian hingegen sträubte sich gegen die 
Verwendung des Begriffes der „Völkerkunde“ und bevorzugte den der 
„Ethnologie“. In den 1920er Jahren und vor allem in der Zeit nach dem 
Zweiten Weltkrieg wurde der Begriff der „Völkerkunde“ dann generell 
durch den der „Ethnologie“ verdrängt. Siehe: Bolz, Ethnologisches Muse-
um, S. 15. Auch wenn gegenwärtig der Begriff der „Ethnologie“ der gän-
gige Terminus ist, werden in dieser Arbeit die Begriffe synonym ver-
wandt. Ausgehend von den Quellen, in denen primär von der Völkerkunde 
gesprochen wurde, wird dieser Begriff auch zentral eingesetzt. Theye, 
Ethnologie, S. 28ff.

96 Das Interesse an der Erforschung der Lebensweise des Menschen war ein 
Ergebnis der Aufklärung, in der der Mensch als „gestaltende Kraft“ ver-
standen wurde. Dieser wurde damit auch zum zentralen Forschungsobjekt 
in den Wissenschaften, die der Erweiterung des Wissens über den Men-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

36

schen Kriegen und vor allem nach den 1848er Revolutionen gebildet 
hatten.97 Die Etablierung des Faches wurde zudem durch mehrere euro-
paweite Entwicklungen unterstützt.98 So folgten der Gründung einer ers-
ten wissenschaftlichen Gesellschaft 1838, der „Society for the Protection 
of Aborigines“99, schnell weitere. Zudem entstanden 1837 in Petersburg, 
1848 in Kopenhagen und, wie bereits erwähnt, 1868 in Berlin die ersten 
völkerkundlichen Museen.100 In dieser Zeit wurden dann auch erste völ-
kerkundliche Werke verfasst, die konstitutive Wirkung für das Fach ha-
ben sollten: 1861 „Das Mutterrecht“101 von Johann Jakob Bachofen 
(1815-1887) und „Ancient Law“102 von Henry Sumner Maine (1822-
1888), 1871 „Primitive Culture“103 von Edward Burnett Tylor (1832-
1917), 1877 „Ancient Society“104 von Lewis Henry Morgan (1818-
1881), um nur einige zu nennen.105 Diese Monographien begründeten 
den Evolutionismus, der auf einem unilinearen Stufenmodell „Kultur-
fortschritt“ darstellen wollte und bis in das beginnende 20. Jahrhundert 

schen dienen sollten. Das Forschungsinteresse dieser „Lehre von den Völ-
kern“ lag inhaltlich in der Beschäftigung mit den Lebensweisen, Gebräu-
chen und Sitten von Völkern außerhalb der europäischen Grenzen. Siehe 
dazu: Elisabeth Tietmeyer, „Europäische Ethnologie“ oder „Ethnologie 
Europas“? Zur interdisziplinären Arbeit im Museums, in: Baessler Archiv, 
Bd. 44 (1996), S. 2.

97 Penny, The Civic, S. 232. Zum Zusammenhang von Vereinen und der 
Etablierung von wissenschaftlichen Disziplinen siehe auch: Rüdiger vom 
Bruch, Die Stadt als Stätte der Begegnung. Gelehrte Geselligkeit im Berlin 
des 19. und 20. Jahrhunderts, in: Horst Kant (Hg.) Fixpunkte – Wissen-
schaft in der Stadt und der Region. Festschrift für Hubert Laitko zum 65. 
Geburtstag, Berlin 1996, S. 1ff.; Gall, Zur Politischen, S. 9-28.

98 Die Etablierung von wissenschaftlichen Disziplinen, also auch die der 
Völkerkunde und der Anthropologie, sind urbane Phänomene und genuin 
mit der Herausbildung von Städten verknüpft. Hubert Laitko, Betrachtun-
gen über den Raum der Wissenschaft, in: Horst Kant (Hg.), Fixpunkte –
Wissenschaft in der Stadt und der Region. Festschrift für Hubert Laitko 
zum 65. Geburtstag, Berlin 1996, S. 326. 

99 Diese Gesellschaft wurde von dem Engländer William Frederic Edwards 
ins Leben gerufen.

100 Hans Fischer, Anfänge, Abgrenzungen, Anwendungen, in: ders. (Hg.), 
Ethnologie. Einführung und Überblick, Berlin 1988, S. 15.

101 Siehe dazu: Johann Jakob Bachofen, Das Mutterrecht. Eine Untersu-
chung über die Gynaikokratie der alten Welt nach ihrer religiösen und 
rechtlichen Natur, Basel 1861.

102 Siehe dazu: Henry Sumner Maine, Ancient Law. Its connection with the 
early history of society, and its relation to modern ideas, London 1885.

103 Siehe dazu: Edward Burnett Tylor, Primitive Culture, London 1871.
104 Siehe dazu: Lewis Henry Morgan, Ancient Society. Or researches in the 

lines of human progress from savagery, through barbarism to civiliza-
tion, London 1877.

105 Gerard Leclerc, Anthropologie und Kolonialismus, Paris 1972, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

37

vorherrschend in der europäischen Völkerkunde blieb.106 In Deutschland 
wurden die evolutionistischen Ansätze stark von Adolf Bastian, dem 
Gründer des Berliner Völkerkundemuseums und Mitbegründer der Ber-
liner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte ge-
prägt.107

Im Prozess der Verwissenschaftlichung der deutschen Völkerkunde 
ergab sich auch deren Trennung von der Volkskunde. Während die 
Volkskunde sich mit dem regional begrenzten „eigenen Volk“ und des-
sen Geschichte beschäftigte, richtete die Völkerkunde, wie im Namen 
impliziert, ihre Perspektive zumindest theoretisch auf die ganze Mensch-
heit.108 In der Praxis konzentrierte sich die Völkerkunde aber zunächst 
primär auf die „Naturvölker“, die mit den Völkern außerhalb Europas 
identifiziert wurden.109 Dieser Schwerpunkt bot sich außerdem an, da 
angenommen wurde, dass durch die Untersuchung der „primitivsten“, 
auf der untersten Stufe der Evolutionsgeschichte stehenden Menschen, 
die Geschichte der ganzen Menschheit aufgeklärt werden könnte.110 Da 
die „Naturvölker“ ferner als vom Aussterben bedroht betrachtet wurden, 
wurde der wissenschaftlichen Erfassung ihre Lebensweise und ihre Do-
kumentation im Völkerkundemuseum für die Nachwelt eine besondere 
Dringlichkeit verliehen. Der Topos des „Aussterben der Naturvölker“ 
war dabei keine Neuerschaffung, sondern wurde schon von Philosophen 
des 18. Jahrhunderts wie Denis Diderot (1713-1784), Jean-Jacques 
Rousseau (1712-1778), Immanuel Kant (1724-1804) oder Christoph 

106 Bertram Turner/Hans-Joachim Paproth, Hundert Jahre Völkerkunde im 
deutschsprachigen Raum, in: Thomas Theye (Hg.), Der geraubte Schat-
ten. Die Photographie als ethnographisches Dokument, München 1989, 
S. 121f.

107 Nähere Erläuterungen hierzu werden im Zusammenhang mit der Darstel-
lung der kulturtheoretischen Auffassungen bis zur Jahrhundertwende in 
Kapitel 2.2 besprochen. 

108 Siehe dazu auch das Gründungspapier des Hamburger Völkerkundemu-
seums im Anhang von: Jürgen Zwernemann, Hundert Jahre Hamburger 
Museum für Völkerkunde, Hamburg 1980. Die unterschiedliche Orien-
tierung der Fächer zeigte sich auch in der Anlehnung an andere Wissen-
schaften. So arbeitete die Volkskunde ab der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts hauptsächlich mit der Philologie und der Geschichtswis-
senschaft zusammen, während sich die Völkerkunde mehr zur physi-
schen Anthropologie und Völkerpsychologie ausrichtete. Siehe dazu: 
Tietmeyer, „Europäische Ethnologie“, S. 2f.

109 Geisenhainer, Rasse, S. 10.
110 Hans-Martin Leyten, Das Völkerkundemuseum – Museum der Vergan-

genheit oder der Zukunft? Ziele und Aufgaben des Museums für Völ-
kerkunde, in: Jürgen Zwernemann (Hg.), Die Zukunft des Völkerkun-
demuseums: Ergebnisse eines Symposiums des Hamburgischen Muse-
ums für Völkerkunde, Münster 1991, S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

38

Meiners (1747-1810) kreiert. Ihr lag ein dichotomisches Verhältnis von 
„Natur-“ und „Kulturvölkern“ zugrunde, das eingebunden war in ein 
„kulturhistorisches Entwicklungsmodell“.111

Die ersten Völkerkundler sahen ihr Fach als Naturwissenschaft von 
den „Naturvölkern“ und setzten diese Sichtweise den Historikern als den 
Erforschern der Europäer und „klassischen Kulturvölker“ entgegen.112

Zudem forderten die Völkerkundler für ihre Wissenschaft eine andere 
Arbeitsweise als die der Geschichte.113 Denn als Naturwissenschaftler 
konzentrierten sie sich tendenziell mehr auf Objekte denn auf Texte,114

wobei die Möglichkeit, dass letztere auch als erstere definiert werden 
könnten, nicht der zeitgenössischen Auffassung entsprach.115 Aufgrund 
dieser außereuropäischen Orientierung und im Zuge ihrer eigenen Spe-
zialisierung wurde die Völkerkunde sowohl für die Geschichte als auch 
für die Disziplinen der Linguistik und der Geographie nicht als integra-
tionsfähiges Fach im akademischen Diskurs gesehen.116

Die Entstehung der Anthropologie

Neben der Völkerkunde beschäftigte sich auch die (physische) Anthro-
pologie des 19. Jahrhunderts, die sich von den griechischen Begriffen 
„anthropos“ (Mensch) und „logos“ (Kunde, Wissen, Lehre) ableitete, 
mit außereuropäischen Völkern. Dabei ging es allerdings primär um die 
Erforschung körperlicher Erscheinungen sowie „eigener“ und nicht nur 
„vorgeschichtlicher“ und „fremder“ Völker.117 Die physische Anthropo-
logie hatte sich aus zahlreichen wissenschaftlichen Traditionen entwi-
ckelt: der medizinischen und vergleichenden Anatomie, Kraniologie und 
Anthropometrie sowie der Geographie, Völkerkunde, Linguistik, Ar-
chäologie, Geschichte, Geologie und Paläontologie.118 Ihrem Selbstver-
ständnis nach war sie eine Universalwissenschaft.119

111 Grosse, Kolonialismus, S. 102.
112 Zimmerman, Ethnologie, S. 38.
113 Ebd., S. 197
114 Andrew Zimmerman, Looking beyond History. The Optics of German 

Anthropology and the Critique of Humanism, in: Studies in History and 
Philosophy of Biological and Biomedical Sciences Vol. 32, 3 (2001), S. 
387

115 Ebd., S. 387f.
116 Jim Ryding, Alternatives in Nineteenth-Century German Ethnology: A 

Case Study in the Sociology of Science, in: Sociologus 1975 (Bd. 25), S. 
1ff.

117 Theye, Ethnologie, S. 36ff. Siehe dazu auch: Lösch, Rasse, S. 26f.
118 Gessler, Eugen Fischer, S. 29ff.; Massin, From Virchow, S. 82. Der 

deutschen Anthropologie entspricht im anglo-amerikanischen Raum die 
physische Anthropologie; Ethnologie/Ethnographie und Völkerkunde 
entsprechen der „cultural anthropology“. Massin benutzt hier Anthropo-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

39

Erst in den 1860er Jahren forderte die Disziplin zunehmend ihre 
wissenschaftliche Autonomie ein.120 Konstituierend für die Anthropolo-
gie war dabei das erste Anthropologentreffen in Göttingen 1861. Bei 
diesem Treffen war man insbesondere darum bemüht, die Messmetho-
den und -techniken zu vereinheitlichen, was den damaligen Forschungs-
fokus des Faches als eine komparatistisch angelegte „Schädel- und Kno-
chenlehre“ aufzeigte.121 Trotz unterschiedlichster Bemühungen konnte 
sich die Anthropologie erst am Ende des 19. Jahrhunderts als eine selb-
ständige Disziplin im medizinisch-naturwissenschaftlichen Bereich etab-
lieren.122 Die Kraniologie wurde dabei zu ihrer Hilfswissenschaft:123

„Mit Instrumenten wie dem Anthropometer zum Vermessen der Körper-
größe, dem Tasterzirkel für die Bestimmung von Längen- und Breiten-
verhältnissen und einem Maßband für Umfangsmessungen fühlten sich 
die Anthropologen im Besitz eines gesicherten Forschungsverfah-
rens.“124 Obwohl die treibenden Kräfte anthropologischer Ansätze zu-
meist Mediziner waren, kam es zur Etablierung sehr unterschiedlicher 
Institutionen.125 Denn es lag in der Hand der Vertreter des Faches selber, 
einen entsprechenden Schwerpunkt zu setzen.126 Zentrale Figur in der 
Etablierungsphase der Anthropologie war Rudolf Virchow. So war er 

logie als physische Anthropologie. Der Begriff der Völkerkun-
de/Ethnologie ist in englischsprachigen Ländern manchmal als „Ethno-
logy“ zu finden, doch meistens findet die Bezeichnung „Social Anthro-
pology“ Verwendung. Die skandinavischen Länder haben sich dieser 
Begriffsverwendung angeschlossen. In Frankreich sind sowohl die Beg-
riffe „Ethnologie“ als auch „Anthropologie sociale“ zu finden. Siehe da-
zu Karl-Heinz Kohl, Ethnologie: Die Wissenschaft vom kulturell Frem-
den: Eine Einführung, München 1993, S. 14.

119 Renate Schlesier, Anthropologie und Kulturwissenschaft in Deutschland 
vor dem Ersten Weltkrieg, in: Christoph König/Eberhard Lämmert 
(Hg.), Konkurrenten in der Fakultät. Kultur, Wissen und Universität um 
1900, Frankfurt a. M. 1999, S. 219.

120 Massin, From Virchow, S. 82. 
121 Lösch, Rasse, S. 27f.
122 Ebd., S. 26ff. Auf dem Treffen bestand unter den Anthropologen nur Ei-

nigkeit über die kollektive Anwendung des Schädel-Längenbreiten-
Indexes, der 1840 vom Stockholmer Anatomen und Anthropologien An-
ders Retzius (1796-1860) erfunden worden war.

123 Ursula Zängl-Kumpf, Hermann Schaafhausen (1816-1893): die Ent-
wicklung einer neuen physischen Anthropologie im 19. Jahrhundert, 
Frankfurt a. M. 1990, S. 53. 

124 Anita Hermannstädter, Karl von den Steinen und die Zingu-
Bevölkerung. Zur Wahrnehmung und Darstellung Fremder Kulturen in 
der Ethnographie des 19. Jahrhunderts, in: Baessler-Archiv, Bd. 44 
(1996), S. 215.

125 Massin, From Virchow, S. 82.
126 Zängl-Kumpf, Hermann Schaafhausen, S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

40

Mitbegründer der Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie 
und Urgeschichte von 1869, der 1870 gegründeten Deutschen Gesell-
schaft für Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte sowie des Muse-
ums für deutsche Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes127

im Jahre 1889. Er wird auch regelmäßig angeführt, wenn die Anthropo-
logie in dieser Entstehungszeit als der Inbegriff einer liberalen Wissen-
schaft bezeichnet wird.128 Virchows zentrales Forschungsinteresse war 
dabei, in Abgrenzung zur Geschichtswissenschaft, die sich auf die Tren-
nung von Natur und Kultur berief, das Spannungsverhältnis zwischen 
„dem Menschen als Kultur- und Naturwesen“.129 Zwar wird in der Lite-
ratur immer wieder erwähnt, dass sich die Disziplinen der Völkerkunde 
und der Anthropologie zu Beginn des 20. Jahrhunderts ausdifferenziert 
hätten,130 doch bei der Betrachtung des damaligen „wissenschaftlichen 
Alltags“ fallen immer wieder Überschneidungen auf. So waren als 
„Völkerkundler“ bezeichnete Wissenschaftler auch anthropologisch tä-
tig, hielten Vorlesungen im Fach der Anthropologie etc. wie auch 

127 1904 wurde dieses Museum als die „Königliche Sammlung für deutsche 
Völkerkunde“ innerhalb des Verbandes Königlicher Museen der prähis-
torischen Abteilung des Museums für Völkerkunde zugeteilt. Die nicht-
deutschen, aber europäischen Sammlungsgegenstände wurden dessen 
vorderasiatischer und indischer Abteilung zugeordnet. Erst 1934 wurde 
die Sammlung für Volkskunde selbständig. Siehe dazu: Erika Kara-
sek/Elisabeth Tietmeyer, Das Museum Europäischer Kulturen: Entste-
hung – Realität – Zukunft, in: Faszination Bild, Museum Europäischer 
Kulturen, kleiner Ausstellungskatalog 1999, S. 7-18.

128 Lösch, Rasse, S. 26f. Zu Virchow siehe insbesondere: Goschler, Rudolf 
Virchow; sowie: Angela Matyssek, Rudolf Virchow. Das Pathologische 
Museum. Geschichte einer wissenschaftlichen Sammlung um 1900, 
Darmstadt 2002; Dagmar Neuland-Kitzerow, „… denn niemand kann 
sagen, wo die Kunst beginnt und wo die Arbeit des täglichen Lebens en-
det“. Das Wirken Rudolf Virchows für das Museum „für deutsche 
Volkstrachten und Erzeugnisse des Hausgewerbes“, in: Geraldine Sa-
herwala e.a. (Hg.), Zwischen Charité und Reichstag. Rudolf Virchow –
Mediziner, Sammler und Politiker. Begleitbuch zur Ausstellung „Vir-
chows Zellen. Zeugnisse eines engagierten Gelehrtenlebens in Berlin“ 
im Berliner Medizinhistorischen Museum der Charité, Berlin 2002, S. 
112-121. Die Veränderung der Beziehung des Liberalismus und der Na-
turwissenschaft verdeutlicht Constantin Goschler am Beispiel der Berli-
ner Denkmalskultur. Siehe: Constantin Goschler, Die „Verwandlung“: 
Rudolph Virchow und die Berliner Denkmalskultur im Kaiserreich, in: 
Jahrbuch für Universitätsgeschichte 1 (1998), S. 69-111.

129 Goschler, Rudolf Virchow, S. 325.
130 Ingeburg Winkelmann, Anfänge völkerkundlicher Lehre und Forschung 

in der 2. Hälfte des 19. Jahrhunderts bis 1918, in: Geschichte der Völ-
kerkunde und Volkskunde an der Berliner Universität. Zur Aufarbeitung 
des Wissenschaftserbes, Berlin 1991, S. 7ff.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

41

„Anthropologen“ als Völkerkundler aktiv waren, ohne dass dies als un-
gewöhnlich wahrgenommen wurde.

Die Tendenz des Nebeneinanders der Völkerkunde und der Anthro-
pologie spiegelte sich am Ende des 19. Jahrhunderts und zu Beginn des 
20. Jahrhunderts auch in personellen und institutionellen Überschnei-
dungen z.B. in musealen und universitären Einrichtungen. Sinnbild und 
Ausdruck dessen war die von Rudolph Virchow und Adolf Bastian 1869 
gegründete BGAEU, die sich schnell zur wichtigsten Organisation unter 
den Gesellschaften und Vereinen für Völkerkunde entwickelte und über-
regionale Ausstrahlungskraft errang.131 Publizistisches Organ der Ge-
sellschaft war dabei die Zeitschrift für Ethnologie, die Bastian zusam-
men mit Rudolf Hartmann gegründet hatte.132 Nach ihrer Unterbringung 
in der alten Börse und anschließend im Gewerbemuseum erwarb die Ge-
sellschaft 1888 Wohnrecht im neuen Königlichen Museum für Völker-
kunde.133 Die räumliche Verbindung unterstrich die inhaltliche Nähe 
und Kooperation mit dem Museum, an dessen Initiierung sie selbst 
maßgeblich beteiligt gewesen war. Darüber hinaus nahm die Gesell-
schaft aufgrund personeller Verflechtungen und finanzieller Unterstüt-
zung Einfluss auf die Ausstellungs- und Sammeltätigkeit auch weiterer 
Museen.134 Nach Virchows Tod 1902 kam es allerdings zu strukturellen 
Problemen, die zuletzt durch die 1905 erfolgte Gründung der Berliner 
Gesellschaft für Rassenhygiene gelöst wurden, die zum Konkurrenzver-

131 Siehe zur Geschichte der Gesellschaft auch u.a.: Christian Andree, Ge-
schichte der Berliner Gesellschaft für Anthropologie, Ethnologie und 
Urgeschichte, 1869-1969, in: Hermann Pohle/Gustav Mahr (Hg.), Fest-
schrift zum Hundertjährigen Bestehen der Berliner Gesellschaft für 
Anthropologie, Ethnologie und Urgeschichte, 1869-1969, T. 1: Fachhis-
torische Beiträge, Berlin 1969, S. 9-139. Mit der Bedeutung der wissen-
schaftlichen Vereine hat sich u.a. Constantin Goschler beschäftigt, der 
sie u.a. als Gegengewichte zu Forschungsinstitutionen im Kaiserreich 
bezeichnete. Die Gesellschaft hatte einen hohen Anteil von sogenannten 
„Laien“ unter ihren Mitgliedern. Gleichzeitig waren die Ziele der Ge-
sellschaft explizit wissenschaftliche. Bei wissenschaftlichen Streitigkei-
ten entschieden aber letztendlich die „Experten“. Siehe dazu: Constantin 
Goschler, Wissenschaftliche „Vereinsmenschen“. Wissenschaftliche 
Vereine in Berlin im Spannungsfeld von Wissenschaft und Öffentlich-
keit, 1870-1900, in: ders. (Hg.), Wissenschaft und Öffentlichkeit in Ber-
lin 1870-1930, Stuttgart 2000, S. 36ff.

132 Fischer, Anfänge, S. 15. 
133 SMB-PK, EM: Übergang der Berliner Anthropologischen Gesellschaft 

in den Neubau des Museums, IV/MV 595.
134 Andree, Geschichte, S. 9ff. Siehe dazu auch: Schlesier, Anthropologie, 

S. 222. Zudem unterhielt die Gesellschaft eine in finanzieller Hinsicht 
enge Beziehung zum preußischen Staat, woraus sich nicht selten Kon-
flikte zwischen privaten und staatlichen Interessen ergaben. Siehe dazu 
u.a.: Goschler, Wissenschaft und Öffentlichkeit. Einleitung, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

42

ein avancierte.135 Auch auf letztere Organisation wird noch eingegangen 
werden.

Auch von Luschan und Thilenius waren ordentliche Mitglieder der 
BGAEU.136 Dabei war vor allem von Luschan eine prägende Figur die-
ses Vereins. Nach Virchows Tod am 5. September 1902 übernahm er die 
Rudolf-Virchow-Sammlung, in der sich zahlreiche Schädel und Skelette 
befanden. Von Luschan verwaltete dieses Erbe, katalogisierte und res-
taurierte es und erwarb neue anthropologische Objekte.137 Zudem war 
von Luschan ab 1907 bis zu seinem Tod im Vorstand der Gesellschaft 
als Schriftführer tätig. Beide, von Luschan sowie Thilenius, hielten zahl-
reiche Vorträge innerhalb des Vereins.

Der koloniale Hintergrund

Auch der im internationalen Vergleich bescheidene, aber dennoch auch 
Deutschland prägende Kolonialismus spielte für den Aufschwung der 
Völkerkundemuseen und der wissenschaftlichen Disziplinen der Völ-
kerkunde und der Anthropologie eine wichtige Rolle.

Der Kolonialismus wird hier als „Herrschaftsverhältnis“138 zwischen 
Kollektiven sowie als „reflexiver kultureller Vorgang“ verstanden, als 
Vorgang, der in den Kolonien und in der (Herrschafts-)Metropole Spu-
ren hinterließ.139 In Anlehnung an Pascal Grosse wird er zudem nicht als 
ausschließlich politische Sphäre interpretiert, sondern auch als „ein Feld 
der wissenschaftlichen Erkenntnisbildung, das Staat und Gesellschaft 
mit der Wissenschaft rückkoppelte“.140 In diesem Interaktionsrahmen, so 
wird hier Grosses Ansatz ergänzt, spielte das Völkerkundemuseum und 
die Völkerkunde eine nicht unwesentliche Rolle. Daher erscheint es 
notwendig, dass die realpolitische koloniale Zeit bzw. die kolonialrevi-
sionistische Situation an dieser Stelle kurz sowie im weiteren Verlauf 
der Arbeit immer wieder zur Sprache gelangen wird.

Als der Reichskanzler Otto von Bismarck seine „kolonialabstinente 
Haltung“141 aufgab, erkämpfte sich das deutsche Reich ab 1884 nun sehr 

135 Goschler, Wissenschaft und Öffentlichkeit. Einleitung, S. 42.
136 Andree, Geschichte, S. 114.
137 Ebd., S. 98ff.
138 Jürgen Osterhammel, Kolonialismus. Geschichte, Formen, Folgen, Mün-

chen 1995, S. 8.
139 Kundrus, Moderne Imperialisten, S. 10. 
140 Grosse, Kolonialismus, S. 242
141 Horst Gründer, „… da und dort ein junges Deutschland gründen“. Ras-

sismus, Kolonien und kolonialer Gedanke vom 16. bis zum 20. Jahrhun-
dert, München 1999, S. 93. Warum Bismarck gerade 1884 mit der offi-
ziellen Kolonialexpansion begann, ist vielfach diskutiert worden. Siehe 
zur Haltung von Bismarck auch Kundrus, Moderne Imperialisten. Siehe 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

43

schnell „Schutzgebiete“ in Afrika („Deutsch-Südwest“, Togo, Kamerun, 
„Deutsch-Ostafrika“), in der Südsee („Deutsch-Neuguinea“) sowie eini-
ge Südseeinseln (wie „Deutsch-Samoa“) und das „Pachtgebiet“ Kiaut-
schou in China. Das neue Kolonialreich war zwar nicht vergleichbar mit 
dem Kolonialbesitz der Großmächte England, Russland und Frankreich; 
es war aber immerhin sechsmal so groß wie das Deutsche Reich selber. 
Die deutsche Kolonialzeit als Realgeschichte endete zwar mit dem Ab-
schluss des Ersten Weltkrieges, was wirtschaftlich kaum Bedeutung hat-
te,142 doch als Phantasie- und Projektionsgeschichte existierte sie wei-
ter.143 Für die allgemeine Öffentlichkeit trat die Kolonialfrage zwar zu-
nehmend in den Hintergrund,144 doch in Teilen der Gesellschaft entwi-
ckelte sich eine kolonialrevisionistische Stimmung, die schon während 
des Ersten Weltkrieges entstanden war und sich u.a. in zahlreichen Pub-
likationen sowie in Demonstrationen äußerte.145 Im Rahmen des revisio-

hierzu auch: Klaus Mühlhahn, Kolonialer Raum und symbolische 
Macht: Theoretische und methodische Überlegungen zur Analyse inter-
kultureller Beziehungen am Beispiel des deutschen Pachtgebietes Jiaoz-
hou (1897-1914), in: Mechthild Leutner (Hg.), Politik, Wirtschaft, Kul-
tur. Studien zu den deutsch-chinesischen Beziehungen (Berliner China-
Studien 31), Münster 1996, S. 461-490, S. 473. Mühlhahn verweist auf 
die symbolische Dimension des Erwerbes von dem „Platz an der Sonne“ 
am Beispiel der Besetzung der chinesischen Bucht. Diese sollte die 
Weltgeltung des Reiches symbolisch unterstreichen, während ihre wirt-
schaftlichen Vorteile nur marginal waren. Zur vorkolonialen Zeit, in der 
die Deutschen als „ungeduldige Zuschauer“ dem Expansionsbestreben 
der anderen Großmächte zuschauten, siehe u.a.: Hans Fenske, Ungedul-
dige Zuschauer. Die Deutschen und die europäische Expansion 1815-
1880, in: Wolfgang Reinhard (Hg.), Imperialistische Kontinuität und na-
tionale Ungeduld im 19. Jahrhundert, Frankfurt a. M. 1991, S. 87-123.
Zur gewaltsamen Erhaltung der Kolonien siehe u.a.: Wolfgang Petter, 
Der Kampf um die deutschen Kolonien, in: Wolfgang Michalka (Hg.), 
Der Erste Weltkrieg. Wirkung, Wahrnehmung, Analyse, München 1994, 
S. 392-411.

142 Über die Kolonien war nur 0,6 Prozent des Außenhandels abgewickelt 
worden. Dirk van Laak, „Ist je ein Reich, das es nicht gab, so gut ver-
waltet worden?“ Der imaginäre Ausbau der imperialen Infrastruktur in 
Deutschland nach 1918, in: Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur 
Kulturgeschichte des deutschen Kolonialismus, Frankfurt a. M. 2003, S. 
73; ders., Deutschland in Afrika, S. 3. Siehe dazu auch: Wolfgang J. 
Mommsen, Europa und die außereuropäische Welt, in: Historische Zeit-
schrift 158 (1994), S. 669ff.

143 Van Laak, „Ist je“, S. 71.
144 Gründer, „da“, S. 298. 1919 wurde das Reichskolonialamt in das 

Reichskolonialministerum umgewandelt, 1920 aufgelöst, die Aufgaben 
ging an das Reichsministerium für Wiederaufbau über.

145 Christian Rogowski, „Heraus mit unseren Kolonien!“ Der Kolonialrevi-
sionismus der Weimarer Republik und die „Hamburger Kolonialwoche“ 
von 1926, in: Birthe Kundrus (Hg.), Phantasiereiche. Zur Kulturge-

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

44

nistischen Diskurses über den Versailler Vertrag, der sich in dem Kon-
zept der „Kriegsschuldlüge“ manifestierte, konnte das der „kolonialen 
Schuldlüge“ leicht eingebunden werden.146 Entsprechend existierte eine 
aktive Koloniallobby, die weit über das offizielle Ende der Kolonialzeit 
hinausreichte.147

Auf die Einbindung der Völkerkunde und der Anthropologie in den 
Kolonialismus ist bereits vielfach hingewiesen worden.148 Auch von ei-
ner Instrumentalisierung der Wissenschaften für die europäische Erobe-
rung der Welt ist sicherlich auszugehen.149 Ob der Kolonialismus für die 

schichte des deutschen Kolonialismus, Frankfurt a. M. 2003, S. 244f. So 
gab es 1919 prokoloniale Massenkundgebungen in Berlin und Bremen. 
Etwa 3,8 Millionen Deutsche demonstrierten 1919 mit ihrer Unterschrift 
gegen den „Raub der Kolonien“. Verbindend wirkte hier der gemeinsa-
me Protest gegen die Anschuldigen der Alliierten im Versailler Vertrag, 
nach denen das Deutsche Reich sich als kolonialunfähig gezeigt hätte 
und eine Gewalt- und Willkürherrschaft etabliert hätte. Zur besonderen 
Bedeutung der Kolonialdenkmäler in der kolonialrevisionistischen Zeit 
siehe: Joachim Zeller, Kolonialdenkmäler und Geschichtsbewusstsein. 
Eine Untersuchung der kolonialdeutschen Erinnerungskultur, Frankfurt 
a. M. 2000, S. 127ff. 

146 Rogowski, „Heraus mit“, S. 244ff.: So erscheint es, dass es einem Teil 
der Öffentlichkeit weniger um den faktischen Besitz von Kolonien, son-
dern mehr um die mit dem Kolonialbesitz verbundene Symbolik ging. 
Rogowski interpretiert den Kolonialrevisionismus sogar als „Ausdruck 
einer Art ‚Rassenpanik’, eines verzweifelten Bemühens, sich und der 
Welt gegenüber seiner Zugehörigkeit zu der ‚weißen Herrenrasse’ zu 
vergewissern“. Zum Kolonialrevisionismus siehe auch: Gründer, „da“, 
S. 298ff.

147 Rogowski, „Heraus mit“, S. 245. Wie Kolonialvereine sich weiter ver-
sammelten, so erschienen auch koloniale Publikationen, so wurden Völ-
kerschauen und Kolonialfilme (insbesondere von Hans Schomburgk) 
gezeigt. Es gründeten sich zahlreiche koloniale Verbände, die sich 1922 
in der Kolonialen Reichsarbeitsgemeinschaft (KORAG) zusammen-
schlossen. 1926 hatte die Deutsche Kolonialgesellschaft bereits wieder 
30.000 Mitglieder. Siehe dazu insbesondere: Van Laak, „Ist je“, S. 75f. 
sowie: ders., Imperiale Infrastruktur. Dass die Einstellung zu Kolonial-
fragen innerhalb dieser Gruppierungen auch emotional aufgeladen war 
und entsprechend hohe Ansprüche an koloniale Veranstaltungen gestellt 
wurden, zeigte sich bei der Hamburger Kolonialwoche 1926 sowie der 
zuvor stattfindenden „Hamburgische[n, A.d.V.] Kolonialschau und Ex-
port-Muster-Messe“. Ihre dilletantische Umsetzung wurde stark kriti-
siert. Siehe dazu Rogowski, „Heraus mit“, S. 252. 

148 Volker Harms, Das politische Bild des Kolonialismus in unserer eigenen 
Kultur. Einführung, in: ders. (Hg.), Andenken an den Kolonialismus, 
Tübingen 1984, S. 5ff. Zu Recht unterstreicht Volker Harms, dass der 
Streit darüber, ob es sich dabei um Überzeugungen oder Opportunismus 
handelte, müßig sei. Schließlich sollte man nicht von einem „entwe-
der/oder“, sondern von einem „sowohl-als-auch“ ausgehen. 

149 Conrad/Randeria, Geteilte Geschichten, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

45

Wissenschaften bedeutender war als umgekehrt die Wissenschaften für 
den Kolonialismus, kann an dieser Stelle nicht beurteilt werden.150 Hier 
wird das Verhältnis beider als eine miteinander verflochtene Geschichte 
interpretiert, in der beide Bereiche ihre Interessen bedient sahen.151 Da-
bei soll nicht suggeriert werden, dass sich das Verhältnis zwischen der 
Kolonialverwaltung und den Völkerkundlern bzw. Anthropologen im-
mer komplementär gestaltete. Dennoch unterstützten die Direktoren in 
ihrem praktischen Alltag die Etablierung kolonialer Strukturen und sie 
profitierten von diesen. Für die Feldforscher, die für die Völkerkunde-
museen arbeiteten, bedeutete die koloniale Situation bessere Arbeitsbe-
dingungen, was auch hieß, rücksichtsloser auf völkerkundliche Gegens-
tände zugreifen zu können. Ebenso ergab sich für die Kolonialbeamten, 
die vor Ort Gegenstände für die Museen sammelten, eine neue Legitima-
tion ihrer Tätigkeit: sie dienten der Forschung; entsprechend konnten 
koloniale Überfälle oder Vernichtungszüge zu wissenschaftlichen Expe-
ditionen stilisiert werden.152 Auch Nebenprodukte des Kolonialismus 
wie Kolonialkongresse, -ausstellungen und -vereine153 sowie die Entste-

150 Talal Asad, Afterword, From the History of Colonial Anthropology to 
the Anthropology of Western Hegemony, in: Georg W. Stocking (Hg.), 
Colonial Situations. Essays on the Contextualization of Ethnographic 
Knowledge, Wisconsin 1991, S. 324.

151 Ein Beispiel für eine wechselseitige produktive Verbindung der Koloni-
alwirtschaft und der Wissenschaft lässt sich u.a. in dem Preisausschrei-
ben des Unternehmens Eduard Woermann von 1913 finden. Dieses 
schrieb 6.000 Mark als Preisgeld für denjenigen aus, der die Frage nach 
der Steigerung der Geburtenhäufigkeit und Verminderung der Kinder-
sterblichkeit in den Kolonien klären konnte. Mit der Durchführung wur-
de das Hamburger Kolonialinstitut beauftragt und damit war auch Thile-
nius Mitglied in der Auswahlkommission. Siehe dazu: Grosse, Kolonia-
lismus, S. 135f. Zur weiteren Entwicklung der Firma Woermann siehe 
auch: Karsten Linne, Auf dem Weg zur „Kolonialstadt Hamburg“ – eine 
spezifische Form der Standortpolitik, in: ders./Angelika Ebbinghaus 
(Hg.), Kein abgeschlossenes Kapitel, Hamburg im „Dritten Reich“, 
Hamburg 1997, S. 177-212.

152 Zimmerman, Anthropology, S. 167.
153 Es entstanden zahlreiche Kolonialorganisationen, dabei war der 1882 

gegründete Deutsche Kolonialverein die führende Organisation. Siehe 
dazu Gründer, „da und“, S. 66. Hauptziel des Kolonialvereins und seiner 
Publikation Die Deutsche Kolonialzeitung war Aufklärung und Propa-
ganda für die Bevölkerung. 1887 kam es zur Vereinigung mit der von 
Carl Peters initiierten Gesellschaft für Deutsche Kolonisation zur Kolo-
nialgesellschaft. Sie hatte eine umfassende Bibliothek und ca. 40.000 
Mitglieder darunter auch Friedrich Ratzel, der der Gesellschaft eine 
anthropologische Begründung der kulturellen Überlegenheit, lieferte. 
Siehe dazu: Peter Minden, Die Zwei Seelen in der Brust des Ethnogra-
phen, in: Volker Harms (Hg.), Andenken an den Kolonialismus, Tübin-
gen 1984, S. 66f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

46

hung kolonialorientierter Zeitschriften und Publikationen,154 spielten ei-
ne nicht unwesentliche Rolle für die Museumsgründungen und 
-etablierungen; denn sie kreierten eine Stimmung, die die Verwirkli-
chung der Interessen der Museumsinitiatoren erleichterten.155 Außerdem 
wurden durch sie konkrete Interaktionsräume für die Wissenschaftler 
und die koloniale Öffentlichkeit (in Form von Zeitschriften, Kongressen 
etc.) geschaffen, die die Möglichkeit der wechselseitigen Unterstützung 
und Legitimation boten.156 Die Völkerkundemuseen wie die Weltaus-
stellungen brachten die Metropole und die Kolonien durch verschiedene 
Diskurse und Praktiken in einen analytischen Zusammenhang und krei-
erten damit eine „imagined community“, wie dies Benedict Anderson 
1983 für die Printmedien und den Nationalstaat vorgestellt hat.157 So lie-
ferten beispielsweise die Völkerkundemuseen häufig Ethnographica für 
Kolonialausstellungen, während im Gegenzug z.B. von Luschan 1910 
anthropologische Vermessungen bei „Ausstellungsobjekten“ auf einer 
Kolonialausstellung erlaubt wurden.158 Ebenso besuchten Völkerkundler 
Kolonialkongresse, gestalteten diese aktiv durch Beiträge mit und unter-
richteten regelmäßig in Kolonialeinrichtungen. Damit wurde die Wis-

154 Siehe dazu beispielsweise: Klaus Wolterstorff, Kolonialagitation in deut-
schen Siam-Berichten in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts, in: 
Anselm Maler (Hg.), Exotische Welt in populären Lektüren, Tübingen 
1990, S. 165ff. Siehe dazu auch: Sybille Benninghoff-Lühl, Ach Afrika!, 
wär ich zu Hause. Gedanken zum deutschen Kolonialroman der Jahr-
hundertwende, in: Volker Harms (Hg.), Andenken an den Kolonialis-
mus, Tübingen 1984, S. 13. Benninghoff-Lühl verweist darauf, dass die 
Produktion von Kolonialromanen auch nach dem Verlust der deutschen 
Kolonien auch in den 1920er bis 1940er Jahren anhielt.

155 Voges, Das Völkerkundemuseum, S. 316. Entsprechend avancierten die 
Völkerkundemuseen, wie auch die kolonialen Publikationen verschie-
denster Art, sowie die Völkerschauen etc., selber zu Medien der kolonia-
len Öffentlichkeitsarbeit. Weitere Medien dieser Art waren neben Völ-
kerschauen Broschüren, Abhandlungen und Vorträge über deutsche Ko-
lonialpolitik, koloniale Belletristik, Kolonial- und Völkerkundemuseen 
sowie Kolonialausstellungen. Grosse, Zwischen Privatheit, S. 95f.

156 Felt, Stadt. S. 194. Städtische Räume spielten in diesem Zusammenhang 
eine besondere Rolle, wie Ulrike Felt ausführt, da sie eine Kommunika-
tion unterschiedlicher Akteurskonstellationen ermöglichten.

157 Darauf hat Carol Breckenridge im Zusammenhang mit den Weltausstel-
lungen und den Kolonialregimen hingewiesen. Siehe dazu: Carol A. 
Breckenridge, The Aesthetics and Politics of Colonial Collecting: India 
at World Fairs. Comparative Studies in Society and History 31 (1989), 
S. 196. Die Argumentation von Breckenridge wird im Folgenden über-
nommen und auf die Völkerkundemuseen und die Völkerkunde ange-
wandt. 

158 Siehe dazu: SMB-PK, EM: Verschiedene Angelegenheiten 1910 IIIc 
Vol. 16 I/MV 710.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

47

senschaftlichkeit dieser Veranstaltungen unterstrichen. Im Gegenzug trat 
die Deutsche Kolonialgesellschaft 1900 auch vehement für die Einrich-
tung eines Lehrstuhles für Völkerkunde ein.159

Allerdings wäre es zu einfach, die Erfolgsgeschichte der Völkerkun-
demuseen ausschließlich als Resultat des deutschen Kolonialismus zu 
sehen, sie aus nationalistischen Aspirationen zu erklären oder als musea-
lisierte Kolonialpropaganda zu interpretieren.160 So etablierten sich die 
ersten Völkerkundemuseen bereits vor der deutschen Kolonialzeit und 
ihre Gründer äußerten sich zwar teilweise opportun zur Kolonialpolitik, 
allerdings nur selten nationalistisch.161 Als Teil einer Kolonialpropagan-
da ließe sich eher die Gründung des Kolonialmuseums 1899 in Berlin 
anführen, das sich eine eindrucksvolle Schilderung der deutschen Kolo-
nien durch Ausstellung von Alltagsgegenständen, Handelsprodukten etc. 
zum Ziel gesetzt hatte.162

159 BArch: 8023/941. 1887 hatten sich die Gesellschaft für deutsche Koloni-
sation sowie der Deutsche Kolonialverein in der Deutschen Kolonialge-
sellschaft verbunden. Diese avancierte damit zum Dachverband der ko-
lonialen Bewegung. Siehe dazu: Horst Gründer, Die historischen und
politischen Voraussetzungen des deutschen Kolonialismus, in: Hermann 
Joseph Hiery (Hg.), Die deutsche Südsee 1884-1914. Ein Handbuch, Pa-
derborn e.a. 2001, S. 32ff. 

160 Penny, Objects, S. 176f. Entsprechend fragwürdig ist es, wenn man die 
einzelnen Museumstypen nur einer kompensatorischen Wirkung zuord-
net, wie dies Andreas Kuntz praktiziert: Andreas Kuntz, Das Museum 
als Volksbildungsstätte. Museumskonzeptionen in der deutschen Volks-
bildungsbewegung 1871-1918, Münster/New York 1996, S. 88.

161 Derartige Äußerungen hätten dem damaligen Wissenschaftsverständnis 
der Völkerkundler, das zumindest in der Theorie eine klare Trennung 
zwischen den Bereichen der Wissenschaft und der Politik, einschließlich 
der Kolonialpolitik vorsah, nicht entsprochen. Siehe hierzu auch den 
Beitrag von Penny, The Politics of Anthropology, S. 249ff.

162 BArch: R8023/646; R8023/647; VKM HH: M.B. 10, Bd. I Deutsches 
Kolonial-Museum Berlin. Siehe auch: Gerhard Schneider, Das Deutsche 
Kolonialmuseum in Berlin und seine Bedeutung im Rahmen der preußi-
schen Schulreform um die Jahrhundertwende, in: Historisches Museum 
der Stadt Frankfurt a. M. (Hg.), Die Zukunft beginnt in der Vergangen-
heit, Frankfurt a. M. 1982, S. 163ff.; Joachim Zeller, „Das Interesse an 
der Kolonialpolitik fördern und heben“ – Das Deutsche Kolonialmuse-
um in Berlin, in: ders./Ulrich van der Heyden, Kolonialmetropole Berlin: 
eine Spurensuche, Berlin 2002, S. 142-149.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

48

1.3 Die Akteure

Felix von Luschan

Dr. med. Felix Ritter von Luschan wurde am 11. August 1854 in Holla-
brunn bei Wien geboren. Laut Emil Becker, der sich auf die Erinnerun-
gen von Alfred Ploetz (1860-1940) stützt, soll von Luschan jüdischer 
Herkunft gewesen sein.163 1871 legte er sein Abitur in Wien ab und be-
gann das Studium der Medizin. Von 1874 bis 1877 war er Demonstrator 
an der Wiener Lehrkanzel für Physiologie und Kustos der Sammlungen 
der Wiener Anthropologischen Gesellschaft. 1878 promovierte er in der 
Heilkunde, richtete die anthropologisch-ethnographische Ausstellung 
Österreichs in Paris ein und war zugleich Berichterstatter über Instru-
mente der Chirurgie und Delegierter des internationalen Anthropologen-
kongresses. Wohl auch in dieser Zeit studierte von Luschan u.a. bei Paul 
Broca in Paris (1824-1880), dem führenden Anthropologen in Frank-
reich, der u.a. anthropologische Vermessungstechniken lehrte.164 1878 
bis 1879 war von Luschan mit der österreichischen Armee an der Beset-
zung Bosniens beteiligt. Hans Virchow, der Sohn von Rudolf Virchow, 
schrieb darüber bewundernd: „Zwischen dem Dienst machte er dort 
Körpermessungen, ethnographische Sammlungen und Ausgrabungen, 
wodurch eine große Zahl von Schädeln nach Wien gelangte.“165 Von 
1880 bis 1882 war er dann Sekundärarzt im Allgemeinen Krankenhause 
in Wien. 1882 wurde er Privatdozent für Anthropologie. Seine Habilita-
tionsschrift trug den Titel „Physische Ethnographie“, sein Habilitations-
vortrag lautete „Die physischen Eigenschaften der wichtigsten Men-
schenrassen“. 1885 heiratete er Emma von Hochstetter, Tochter des be-
kannten Geologen und Reisenden Ferdinand von Hochstetter (1829-

163 Peter Emil Becker, Zur Geschichte der Rassenhygiene. Wege ins „Dritte 
Reich“, Stuttgart/New York 1988. Auf Alfred Ploetz, den Begründer der 
Gesellschaft für Rassenhygiene, wird im Folgenden noch näher einge-
gangen werden.

164 Massin, From Virchow, S. 84. Broca hatte 1859 die Société 
d’Anthropologie de Paris gegründet. Siehe dazu: Lösch, Rasse, S. 27f.; 
Jürgen Kroll, Zur Entstehung und Institutionalisierung einer naturwis-
senschaftlichen und sozialpolitischen Bewegung: Die Entwicklung der 
Eugenik/Rassenhygiene bis zum Jahre 1933, Diss. Tübingen 1983, S. 
51f. Zur Bedeutung Brocas für die französische Anthropologie siehe
u.a.: Nélia Dias, The Visibility of difference. Nineteenth-Century French 
Anthropological Collections, in: Macdonald, Sharon (Hg.), The Politics 
of Display. Museums, Science, Culture, London 1998, S. 38ff.

165 Hans Virchow, Gedächtnisrede auf Felix von Luschan, in: Zeitschrift für 
Ethnologie 56 (1924), S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

49

1884).166 Gleichzeitig wurde er Direktorialassistent am Berliner Völker-
kundemuseum. 1888 promovierte er zum Dr. phil. in München und war 
seitdem Privatdozent. Um 1900 wurde er außerordentlicher Professor für 
Anthropologie und Ethnologie an der Friedrich-Wilhelms-Universität,167

später Ordinarius für Anthropologie.
Von 1904 bis 1910 war er dann Abteilungsdirektor der afrikanisch-

ozeanischen Abteilung des Berliner Völkerkundemuseums, die die um-
fangreichste und bedeutendste Sammlung des Museums war. Von Lu-
schan arbeitete also noch unter Adolf Bastian und mit Karl Weule zu-
sammen.168 Er war ein sehr aktiver Sammler von Objekten für das Mu-
seum, getreu dem Leitprinzip von Adolf Bastian, zu sammeln, solange 
noch Zeit sei.169 Dementsprechend vergrößerten sich vor allem unter 
seiner Leitung die afrikanischen Bestände des Museums enorm. Auf sei-
ne Sammlungspolitik wird noch näher eingegangen werden. Nach sei-
nem Ausscheiden aus der afrikanisch-ozeanischen Abteilung übernahm 
von Luschan die Leitung der anthropologischen Sammlung, die er bis zu 
seinem Tod verwaltete. Seine ehemalige Abteilung wurde geteilt: Bern-
hard Ankermann verwaltete fortan als Direktoralassistent kommissarisch 
die afrikanische Abteilung, August Eichhorn betreute in gleicher Funk-
tion die ozeanische Abteilung.170

Über seine Museumsarbeit hinaus war von Luschan äußerst aktiv. So 
war er Herausgeber der Beiträge zur Völkerkunde der deutschen 
Schutzgebiete.171 Außerdem war er Mitglied verschiedener Organisatio-
nen, z.B. der BGAEU sowie, gemeinsam mit seiner Frau, der von Alfred 

166 Die äußerst gebildete Fotografin Emma von Hochstetter begleitete von 
Luschan nicht nur auf seinen Reisen und trat beim Verkauf der anthro-
pologischen Sammlung von von Luschan in Erscheinung. Es ist stark 
davon auszugehen, dass sie von Luschan insbesondere bei seinen anth-
ropologischen Vermessungen unterstützte. Sie publizierte allerdings nie 
selber ein Werk. Siehe dazu auch: Zimmerman, Anthropology, S. 129f.; 
Smith, W.E.B. Du Bois, S. 31.

167 Geheimes Staatsarchiv Preußischer Kulturbesitz (GstA PK): I HA Rep. 
89 Nr. 20491, S. 77ff.

168 Von Luschan, Beiträge 1897, S. 4; von Luschan, Das Wurfholz, 1886, S. 
133.

169 Virchow, Gedächtnisrede, S. 115.
170 Siehe dazu Zentralarchiv der Staatlichen Museen zu Berlin (ZA): Kas-

senbücher von 1904 bis 1933. Für die Zeit von 1921 bis 1923 existieren 
keine Kassenbücher (mehr). In der Beamtenrangliste von 1926 wird An-
kermann noch als Direktor der afrikanischen Abteilung aufgeführt. Siehe 
dazu: ZA: Beamtenrangliste für das Jahr 1926: I/GV 48. Zur Biographie 
von Ankermann siehe: Ulrike Prinz, Forscher und Fotografen – Kurz-
biographien, in: Thomas Theye (Hg.), Der geraubte Schatten. Die Pho-
tographie als ethnographisches Dokument, München 1989, S. 506. 

171 Geisenhainer, Rasse, S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

50

Ploetz, Ernst Rüdin und Richard Thurnwald 1905 gegründeten Berliner 
Gesellschaft für Rassenhygiene.172 Er hielt zudem zahlreiche Vorträge 
u.a. auf Kolonialveranstaltungen, Geographentagungen und auf Sitzun-
gen der genannten Gesellschaften.173

Felix von Luschan verstarb 1924.

Georg Thilenius

Georg Thilenius wurde am 4. Oktober 1868 in Bad Soden geboren. Er 
studierte Medizin und Naturwissenschaften und promovierte 1892 in 
dem Fach Medizin in Berlin. Ein Jahr später war er als Assistent an der 
Universität Straßburg tätig. Dort habilitierte er sich 1896 im Fach Ana-
tomie und begann mit seinen Forschungsreisen. Während einer Auf-
tragsarbeit für die Preußische Akademie der Wissenschaften 1897-1899, 
bei der er „embryologische Material von der Brückenechse“ aus „Neu-
Seeland“ zusammentragen sollte,174 begann er, auch völkerkundliche 
Objekte zu sammeln. Nach dieser Forschungsreise interessierte er sich 
zunehmend für völkerkundliche und anthropologische Fragestellungen. 
Bereits 1900 erhielt er dann den Ruf an den außerordentlichen Lehrstuhl 
für Anthropologie und Ethnologie der Medizinischen Fakultät Breslau. 
Während dieser Zeit wurde er auch auf Otto Reche aufmerksam, der sei-
ne Veranstaltungen besuchte und der später sein wissenschaftlicher 
Hilfsarbeiter im Hamburger Völkerkundemuseum wurde.175

Am 1. Oktober 1904 wurde Thilenius dann unter mehreren Anwär-
tern zum Direktor des Hamburger Völkerkundemuseums gewählt, direkt 
nachdem für dieses vom Hamburger Senat ein noch zu planender Neu-
bau genehmigt worden war.176 Am 4. Juli 1904, also noch während des 

172 Weindling, Health, S. 54. Siehe dazu auch Proctor, From Anthropology, 
S. 47. Die Berliner Gesellschaft für Rassenhygiene wurde später in 
Deutsche Gesellschaft für Rassenhygiene umbenannt. Siehe dazu auch 
Lösch, Rasse, S. 97.

173 So hielt er z.B. am 17. Januar 1920 einen Vortrag über „Volkswohlfahrt 
und soziale Anthropologie“ in der Berliner Gesellschaft für Anthropolo-
gie, Ethnologie und Urgeschichte. Siehe dazu: Zeitschrift für Ethnologie 
21 (1920), H. 1, S. 78.

174 Zwernemann, Hundert Jahre, S. 29.
175 Geisenhainer, Rasse, S. 47.
176 Zwernemann, Hundert Jahre, S. 30f. Und: Georg Thilenius, Das Ham-

burgische Museum für Völkerkunde, in: Museumskunde, Beiheft zu Bd. 
12, Berlin 1916, S. 12. Der Senator von Melle vermerkte auf einem 
handschriftlichen Zettel die zwölf Namen der zur Auswahl stehenden 
Namen Personen, darunter u.a. Karl Weule, der von ihm mit dem Ver-
merk „unbequem“ charakterisiert wurde. Der Name Georg Thilenius 
wurde hingegen mit keiner derartigen Kritik versehen und galt damit als 
Empfehlung des Senators.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

51

Auswahlverfahrens, schrieb Thilenius an seinen Kollegen von Luschan: 
„Nach allem, was ich höre, sind meine Aussichten nicht die schlechtes-
ten. Was mich zur Annahme der Stellung reizt, ist die Unabhängigkeit 
und die Möglichkeit etwas ganzes zu schaffen, ebenso die Aussicht, dass 
Hamburg Universität wird.“177 Aufgrund von Thilenius intensivem En-
gagement wurden die Sammlungen durch Ankäufe, durch die Organisa-
tion von Expeditionen (wie z.B. durch eine Forschungsreise in die Süd-
see von 1908 bis 1910178) und durch Schenkungen179 schnell vergrö-
ßert,180 so dass die räumliche Veränderung bald dringend notwendig 
wurde. 1907 stimmte der Senat der Errichtung des Neubaus in der Ro-
thenbaumchaussee181 zu; dieser wurde 1912 offiziell übergeben.182 Auch 
das Personal des Museums konnte unter Thilenius in relativ kurzer Zeit 

177 SbB PK: Nachlass von Luschan: Georg Thilenius.
178 Auf diese Expedition, an der neben dem Hamburger auch weitere Völ-

kerkundemuseen, wie z.B. das Berliner Museum beteiligt waren, wird 
ausführlich weiter unten in Kapitel 3.1 eingegangen. Thilenius, der 
selbst nicht mitreiste, übernahm die Organisation und trat als Herausge-
ber der zahlreichen Veröffentlichungen der Ergebnisse auf. Neben zwölf 
publizierten Arbeiten und weiteren Ergänzungsbänden existieren auch 
zahlreiche unveröffentlichte Manuskripte und Aktenmaterial, das sich im 
Archiv des Museums für Völkerkunde in Hamburg befindet. Siehe zur 
Expedition auch: Hans Fischer, Die Hamburger Südsee-Expedition: 
Über Ethnographie und Kolonialismus, Frankfurt a. M. 1981. 

179 Siehe dazu u.a. die Jahrbücher der Wissenschaftlichen Anstalten, in de-
nen die Neueingänge aufgeführt und bei Schenkungen den Spendern be-
sonders gedankt wurde.

180 Allein in der Zeit von 1904 bis 1915 konnte Thilenius den Sammelbe-
stand des Museums um 420% auf 104.533 Gegenstände vergrößern. 
Siehe: Zwernemann, Hundert Jahre, S. 48.

181 Zur Planung des Neubaus siehe: Jahrbuch der Hamburgischen Wissen-
schaftlichen Anstalten, Bd. 25 (1907), S. 160. (Im folgenden Verlauf 
werden diese Quellen als Jahrbuch Hamburg bezeichnet.)

182 Da die Inneneinrichtung des Völkerkundemuseums allerdings erst im 
Jahre 1914 abgeschlossen wurde, verzögerte sich die Eröffnung der 
Sammlungen entsprechend. Siehe dazu auch das Kapitel über den Ein-
fluss des Ersten Weltkrieges auf den Museumsbetrieb und die Perspekti-
ve von Thilenius. Und: Zwernemann, Hundert Jahre, S. 32ff. Damit das 
neuerrichtete Museum auch den modernsten Anforderungen entsprach, 
bereiste Thilenius 1908 Christiana, Stockholm, Breslau, um die dortigen 
Museen zu inspizieren. Nach dieser Reise legte er einen detaillierten Be-
richt vor, in dem er den Schluss zog: „Die Besichtigung der angeführten 
neuen Museen und Institute hat zu dem Ergebnis geführt, dass im allge-
meinen die Vorarbeiten für die innere Einrichtung des Museums für 
Völkerkunde in Hamburg sich auf dem richtigen Wege befinden.“ Aus: 
Georg Thilenius/M. Mayer, Bericht über eine Reise zur Besichtigung 
von den Museen in Christiania, Stockholm, Breslau, verfasst am 
17.9.1908 in Hamburg, S. 8f.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

52

erheblich aufgestockt werden.183 Unter diesen Voraussetzungen entwi-
ckelte sich das Hamburger Völkerkundemuseum zu einem der bedeu-
tendsten deutschen Völkerkundemuseen dieser Zeit.184 Thilenius war bis 
1935 als Direktor im Völkerkundemuseum tätig und wurde dann von 
Franz Termer (1894-1968) abgelöst.

Neben seiner Tätigkeit im Völkerkundemuseum war Thilenius in der 
Zeit von 1903 bis 1925 Herausgeber der Zeitschrift Archiv für Anthro-
pologie, wobei er selbst dort neben einem Aufsatz nur Buchrezensionen 
veröffentlichte.185 Außerdem war er Generalsekretär der Deutschen 
Anthropologischen Gesellschaft und Mitherausgeber des Organs dieses 
Vereins, dem Correspondenzblatt der Deutschen Gesellschaft für Anth-
ropologie, Ethnologie und Urgeschichte.186 Darüber hinaus war Thileni-
us ab 1925 Mitglied des Hauptausschusses und später zusätzlich des 
Fachausschusses der Völkerkunde der 1920 gegründeten Notgemein-
schaft der Deutschen Wissenschaft, die eine Antwort auf den Wissen-
schaftsboykott des Auslandes und auf die durch die Inflation angespann-
te finanzielle Situation war.187 Diese 1929 in Deutsche Forschungsge-
meinschaft umbenannte Organisation erkämpfte sich schnell eine zentra-
le Rolle in der Förderung der Wissenschaften.188 So unterstützte sie im 
Bereich der Völkerkunde auch zahlreiche Forschungen, Zeitschriften, 

183 Noch 1905 wurde beispielsweise ein Zeichner, ein Photograph und eine 
technische Hilfsarbeiterin und ein Jahr später ein wissenschaftlicher Be-
amter und ein Präparator eingestellt. Dieser Personalzuwachs setzte sich 
in den nächsten Jahren fort. Siehe dazu: Zwernemann, Hundert Jahre, S. 
36f. 

184 Hans Fischer, Völkerkunde im Nationalsozialismus, Berlin 1990, S. 5. 
Ob das Museum durch Thilenius, wie Jürgen Zwernemann behauptet, zu 
einem „in aller Welt bekannten Institut“ wurde, kann hier nicht nachge-
wiesen werden. Siehe: Jürgen Zwernemann, Hamburgisches Museum, 
in: ders. (Hg.), Die Zukunft des Völkerkundemuseums: Ergebnisse eines 
Symposiums des Hamburgischen Museums für Völkerkunde, Münster 
1991, S. 9.

185 Georg Thilenius, Primitives Geld, in: Archiv für Anthropologie, Bd. 18, 
H. 1 (1920), S. 1-34. Bis 1903 war diese Zeitschrift von Johannes Ranke 
herausgegeben worden. Mitgewirkt hatten u.a. Adolf Bastian und Rudolf 
Virchow. Ab 1903/04 übernahm dann neben Johannes Ranke auch Thi-
lenius die Herausgabe der Zeitschrift.

186 In einem Brief von Thilenius an Bode weist dieser daraufhin, dass die 
Auflage der Zeitschrift 1907 bei 3.000 Exemplaren liegen würde. Siehe 
dazu: ZA: Nachlass Bode: Thilenius, Georg: Brief von Thilenius vom 
13. März 1907 an Bode.

187 GStA B: I. HA Rep. 76 Kultusministerium, Vc Sekt. 1, Tit. XI, 67, Bd. 
I-VII.

188 Goschler, Wissenschaft und Öffentlichkeit, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

53

Vereine und Museen,189 aber auch Reisen sowie die Bereitstellung von 
Messinstrumenten für physische Untersuchungen.190 Zudem war Thile-
nius Mitglied im zwölfköpfigen Professorenrat des 1908 eingerichteten 
Hamburger Kolonialinstituts,191 beteiligte sich darin einmal als Vorsit-
zender des Professorenrates, später als Stellvertreter. An der Gründung 
der Hamburger Universität 1919 war Thilenius intensiv beteiligt. Von 
1920 bis 1921 stand er dieser Universität als Rektor, später als Dekan 
der Philosophischen Fakultät vor.192 1920 wurde er zum ordentlicher 
Professor für Völkerkunde an der Hamburger Universität ernannt.193

Während seines gesamten Berufslebens hielt er zahlreiche Vorlesungen, 
im Hamburger Kolonialinstitut sowie an der Universität.

Georg Thilenius starb im Jahre 1937.

Die Akteure im städtischen Kontext

Die hier untersuchten Akteure waren nach den vorliegenden Quellen 
nicht politisch aktiv tätig, wie dies von ihrem Kollegen Rudolf Virchow 
bekannt ist.194 Dessen ungeachtet waren sie allerdings in der Wissen-
schafts-„Szene“ sowie im städtischen Kontext bekannte Persönlichkei-
ten.195 Ein Ausdruck dessen war, dass Thilenius im Laufe seiner Amts-

189 Siehe dazu u.a.: GStA B: I. HA Rep. 76 Kultusministerium, Vc Sekt. 1, 
Tit. XI, 67, Bd. I.

190 GStA B: I. HA Rep. 76 Kultusministerium, Vc Sekt. 1, Tit. XI, 67, Bd. 
II (1925-1928), Bl. 172. 

191 Bei der Frage nach dem Standort des Kolonialinstituts war neben Ham-
burg auch Berlin im Gespräch. Siehe dazu: Heiko Möhle, Kolonialwis-
senschaften und Standortpolitik. Eine lebendige Beziehung, in: ders. 
(Hg.), Branntwein, Bibeln und Bananen. Der deutsche Kolonialismus in 
Afrika – Eine Spurensuche in Hamburg, Hamburg 1999, S. 101. Das 
Kolonialinstitut wurde 1908 vom Direktor der Kolonialabteilung des 
Auswärtigen Amtes und des preußischen Bundesratsbevollmächtigten 
Dernburg errichtet. Dieser war seit September 1906 im Amt und trat 
1910 u.a. wegen der sogenannten „Diamantenfrage“ zurück. Siehe dazu: 
Werner Schiefel, Bernhard Dernburg 1865-1937: Kolonialpolitiker und 
Bankier im wilhelminischen Deutschland (Beiträge zur Kolonial- und 
Überseegeschichte 11), Freiburg 1974, S. 38ff.

192 Sabine Schupp, Vom „Nutzungswert des Eingeborenen“. Völkerkunde-
museum und Kolonialinstitut, in: Heiko Möhle (Hg.), Branntwein, Bi-
beln und Bananen. Der deutsche Kolonialismus in Afrika – Eine Spuren-
suche in Hamburg, Hamburg 1999, S. 108.

193 Jürgen Zwernemann, Aus den frühen Jahren des Museums für Völker-
kunde zu Leipzig, in: Jahrbuch des Museums für Völkerkunde zu Leip-
zig 41 (1997), S. 44.

194 Siehe hierzu insbesondere: Goschler, Rudolf Virchow.
195 Siehe dazu u.a. Presseberichte über den Tod, das 25jährige Dienstbeste-

hen und den 60. Geburtstag von Thilenius. Staatsarchiv Hamburg (STA 
HH): Zeitschriftenmappe A770 Thilenius, Georg.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON DER „KULTUR“ ZUR „RASSE“

54

zeit zahlreiche Auszeichnungen und Orden für seine Arbeit von der 
Stadt Hamburg erhielt.196 Ihrer gesellschaftlichen Stellungen waren sich 
die Museumsdirektoren sehr wohl bewusst und bedienten sich dieser 
nicht selten und zumeist erfolgreich für eine Verbesserung der Förde-
rung ihres Museums. So drohte von Luschan 1906 mit seiner Kündigung 
im Berliner Museum für den Fall, dass sich die Situation dort nicht ver-
änderte.197 Nach einem Abwerbungsversuch von von Luschan im selben 
Jahr wurden Thilenius für sein Verbleiben am Hamburger Völkerkun-
demuseum vom Hamburger Senat seine musealen Wünschen erfüllt –
unvorhergesehen, wie er es gegenüber von Luschan in einem Brief vom 
20. September 1906 darstellte: 

„Es sind erst sieben Wochen her, dass Sie mir in Görlitz den mich ehrlich 

überraschenden Vorschlag machten, als Nachfolger von Voss zu kandidieren. 

So wie die Dinge lagen, war ich gerne bereit, auf Ihre Anregungen einzugehen 

[…] Es war anderseits selbstverständlich, dass ich in allgemeiner Form Ihren 

Vorschlag auch Herrn Senator von Melle gegenüber erwähnte; was wiederum 

unvorhergesehene Folgen hatte: Der Senat bewilligt auf Grund der Bauskiz-

zen, welche Sie ja kennen, meinen Neubau in dem geplanten Umfange, wel-

cher eine Bausumme von 1 ½ Millionen vorsieht. […] Lassen Sie mich daher 

von der Kandidatur absehen […]“198

Was 1906 von Thilenius noch als Zufallsprodukt geschildert wurde, in-
strumentalisierte er 1926 beim Abwerbungsversuch des Leipziger Völ-
kerkundemuseums. So forderte er gegenüber der Stadt Hamburg finan-
zielle und personelle Verbesserungen für seinen Verbleib am Hamburger 
Museum.199 Während sich die Hamburger Finanzdeputation über die Art 

196 Siehe dazu u.a. STA HH: 111-1 Senat CI. VII Lit. He Nr. 1 Vol. 54 
Fasc. 8: Verleihung des Ritterkreuzes an Thilenius 1910 und Verleihung 
des roten Adlerordens 4. Klasse. Zudem zeichnete ihn „Seiner Majestät 
dem Kaiser von Russland auf Ansuchen der Kaiserlichen Akademie der 
Wissenschaften zu St. Petersburg“ 1911 mit dem St. Stanislaus Orden II. 
Klasse aus. Siehe dazu: STA HH: 111-1 Senat CI. VII Lit. He Nr. 1 Vol. 
54 Fasc. 8.

197 Siehe dazu SbB PK: Nachlass von Luschan, Bode, Wilhelm von: Brief 
von von Luschan an Bode vom 16. November 1906.

198 SbB PK: Nachlass von Luschan: Georg Thilenius.
199 So forderte er u.a. die Einstellung zweier qualifizierter Aufseher, die in 

der Lage wären, Besucher über die Ausstellungen zu informieren; eine 
Entlastung von Verwaltungsgeschäften durch einen Verwaltungsdirek-
tor; die Bewilligung von 6.000 M für die Bibliothek, 12.000 M für For-
schungszwecke; die Erweiterung der Arbeits- und Verwaltungsräume. 
Bis auf die Einrichtung der Position des Verwaltungsdirektors (ein wis-
senschaftlicher Mitarbeiter wurde verstärkt mit diesen Aufgaben beauf-
tragt), wurden Thilenius seine Forderungen zugestanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EINLEITUNG

55

und die Höhe der Forderungen von Thilenius beschwerte,200 setzte sich 
der Hamburger Senator de Chapeaurouge für den Verbleib von Thileni-
us ein: Dieser sei einer der besten oder sogar der beste Museumsdirektor 
der Völkerkunde.201 Nach geschickten Verhandlungen von Seiten Thile-
nius’, in denen er die Annahme der meisten seiner Forderungen durch-
gesetzt hatte, erklärte er 1927 sein Bleiben in Hamburg, denn sein Ziel, 
der jungen und unfertigen „Völkerkunde das Bürgerrecht in der Univer-
sität“ zu verschaffen, sah er als erreicht an.202

Dass sowohl Direktorat des Völkerkundemuseums als auch Ordina-
riat an der Universität von von Luschan und von Thilenius ausgeübt 
wurden, war keine Besonderheit. Eine solche Allianz der Positionen hat-
te erstmals Adolf Bastian ausgeübt und wurde dann immer häufiger. In 
dieser Personalunion bestätigte sich die enge Verbindung zwischen der 
Institution Völkerkundemuseum und der Disziplin der Völkerkunde und 
Anthropologie.

200 So heißt es in einem Brief vom Rechnungsamt an den Senat vom 20. 
Dezember 1926: „Die Erfahrungen lehren, dass Zugeständnisse in der 
Art, wie Professor Thilenius sie jetzt von Hamburg erwartet, nicht auf 
seine Professur und sein Amt als Museumsdirektor beschränkt bleiben. 
Es ist bestimmt damit zu rechnen, dass die übrigen Institute und die an-
deren Professoren mit gleichen Wünschen kommen werden, zumal es
nicht schwer sein soll, eine Berufung oder einer Berufung ähnelnde An-
frage zu erhalten. Es wird auf die Dauer nicht möglich sein, alle Wün-
sche und Anträge der Universität zu befriedigen. Einmal wird die Fi-
nanzdeputation doch gezwungen sein, dies klar zum Ausdruck zu brin-
gen. Der vorliegende Antrag mit seinen sehr weitgehenden Wünschen 
scheint hierzu der beste Anlass zu sein. Im einzelnen ist zu den persönli-
chen Antrage das folgende zu bemerken: Professor Thilenius bezieht das 
Endgehalt der Besoldungsgruppe XIII. Wie hoch seine weiteren Ein-
nahmen an Vorlesungsgebühren und Zuwendungen aus dem Dispositi-
onsfonds sich belaufen, entzieht sich der diesseitigen Kenntnis. Im übri-
gen lässt auch die Hochschulbehörde die Frage, inwieweit sie Herrn Pro-
fessor Thilenius in seinen Gehaltsbezügen entgegenzukommen beabsich-
tigt, unbeantwortet. Die Wünsche des Herrn Professor Thilenius in Be-
zug auf 2 höher qualifizierte Aufseher/den Verwaltungsdirektor bedeu-
ten für Hamburg etwas ganz Neues. Bei den Aufsehern weist die Hoch-
schulbehörde selbst auf die zu erwartenden Berufungen hin. Auch bei 
Genehmigung des Verwaltungsdirektors werden die Berufungen der üb-
rigen Museen nicht ausbleiben. Jeder Institutsdirektor ist von der Wich-
tigkeit seines Betriebes in gleicher Weise überzeugt.“

201 STA HH: 111-1 Senat CI. VII Lit. He Nr. 1 Vol. 54 Fasc. 8.
202 Ebd. Und: Hochschulwesen Dozenten- und Personalakte 1030: Thileni-

us, Georg und Kultusverwaltung Personalakten 363-4, 37, Heft I Thile-
nius, Georg.

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro - am 13.02.2026, 18:35:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407929-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

