
 

 

Psyche-Soma – Eros – Genos 

Die so genannte platonische Ideenlehre kann, so meine Hauptthese, als das Re-

sultat einer Verkehrung im Verhältnis zwischen Eidos und mimêma betrachtet 

werden. Die platonischen Ideen, welche ja vor ihren sinnlichen Abbildern da ge-
wesen sein sollen, bilden sich für uns erst durch die Abbilder heraus. Diese für 

die Ideen konstitutive Dimension der Abbilder hat eine ontologische, das heißt 

seinsrelevante Bedeutung; sie lässt sich nicht auf die Prozesse der beschränkten 
menschlichen Wahrnehmung alleine reduzieren (eine Wahrnehmung, die not-

wendig nur über die sinnlichen Erscheinungen, mimêmata, zu den Ideen kommt). 

Platon – Erfinder der Ideen ausgehend von den mimêmata – wird diesen schließ-
lich jeglichen ontologischen Status im metaphysischen Sinn absprechen. Die 

Verkehrung der Termini Eidos und mimêma, der wechselnde Status auch des pa-

radeigma (Vorbild), folgt einer Veränderung nicht nur der Perspektive, sondern 
auch der dazugehörigen rhetorischen Tropen. So wird beispielsweise das Den-

ken, via Analogie von einer Tätigkeit bzw. von bestimmten körperlichen Prozes-

sen „abgeleitet“ (im empirischen, nicht im logischen Sinn der Deduktion), wie 
dies im Theaitetos für die Maieutik oder in der Politeia für das Denken als An-

strengung der Fall ist. Die Bedienung, welche sich durch das Leibapriori (Kant, 

Heidegger) charakterisieren lässt, infiziert auf Grund ihrer Unzulänglichkeit hin-
sichtlich der von Platon konstituierten idealen Welt, dass der Aufstieg zur wah-

ren Erkenntnis eine zweifach gegenläufige Mimesis durchläuft, eine auch zirku-

läre Mimesis, die zwischen Ideellem und Sinnlichem hin und her pendelt. 
Das Soma (Leib und Körper) spielt allerdings nicht nur auf der Seite der Un-

bestimmbarkeit sowie als – immer ungefähres – Paradigma eine Rolle. Im Falle 

etwa der Himmelskörper herrscht eine Harmonie unsterblicher, nicht jedoch un-
beweglicher Körper vor. Sie bewegen sich und diese Bewegung sowie die zirku-

läre, einheitliche und ewige Ordnung, die sie widerspiegelt, führt Platon im Ti-

maios dazu, ihnen eine Seele (im Sinne von anima, was animiert) zuzuschreiben. 
Doch im Gegensatz zur Seele im menschlichen Körper sei die Seele der Sterne 

und Planeten, die Seele des himmlischen Universums, vollkommenen und im 

Zentrum jedes dieser Körper integriert. Die Disharmonie, die Veränderung und 
Unbestimmbarkeit des Körpers beziehen sich also auf die Lebewesen, deren 

Körper als bloßes Vehikel der Seele in der Zeit, als in sich unzulängliche Ma-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schine, betrachtet wird; sie ist unzulänglich für die ideale Seele, die sich im Au-

genblick des Todes vom allein dahin sterbenden Körper abzulösen hätte. Zwi-

schen beiden – Seele und Körper – regieren also in diesem Fall Konflikt und 
Disharmonie. Insofern die Seele von dieser Unzulänglichkeit affiziert ist, ergibt 

sich die Erfordernis einer Hierarchisierung der menschlichen (aber auch tieri-

schen) Seelen gemäß der unterschiedlichen genê (Geschlechter, Gattungen, Ar-
ten). Als erste werden davon (im Timaios) Männer und Frauen genannt. Die Hie-

rarchie ist bei Platon noch viel durchlässiger als später bei Aristoteles, der ein 

Modell der in der Entelechie der Seele aufeinander folgenden Etappen aufstellt, 
demgemäß jede übergeordnete Etappe die vorherigen Etappen der Organisation 

beinhaltet.�  

 
Es wird also darum gehen, die Kategorisierungen von Psyche und Soma, von 

gestaltetem Körper und relativ ungestaltetem Leib bei Platon herauszuarbeiten. 

Die Aporie der begründenden Instituierung, welche einen Teil dessen, worauf sie 
sich gründet, ausschließt, wird vor allem dort wirksam, wo die Verbindung zwi-

schen Soma und Psyche am explizitesten ins Spiel gebracht wird: im Eros, den 

Platon insbesondere im Symposion und im Phaidros als schöpferische Kraft setzt. 
Der Eros steht auch am Beginn der Philosophie, die dabei als universelle Schöp-

fungsinstitution eingesetzt wird.2 Als solche wird sie zu einem guten Teil in An-

lehnung an die Fortpflanzung herausgebildet, und sie trägt in ihrem Namen ja 
auch ein Wort, das von Eros kaum zu trennen ist, Philia: Freundschaft, Liebe. 

Liebe zur Weisheit, sprich Philosophie, liegt gewissermaßen an der Schnittstelle 

des Wortspiels mit eraô, lieben und erôtaô, fragen.  
Der Körper und die Frauen, welche ihm angeglichen werden, treten dabei nur 

als zu sublimierende Übergangsorte in Erscheinung. Der Weg führt von der leib-

lichen Hervorbringung zur ideellen; er führt vom Begehren der Leiber im sexuel-
len Begehren, das heißt von der epithymia über den Eros zum Begehren des 

Schönen in der Philia. Diese Sublimierung zeichnet Platon vor, indem er eine der 

ersten philosophischen Theorien der Seele entwickelt. Und als solche antizipiert 
er die von Freud entwickelte Sublimierungstheorie.3 Von hier aus kann die Ver-

nunft als neutral sich denkende in Betracht gezogen werden, als sich ordnender 

und identitärer Logos, der von den „Fransen“ befreit scheint, welche sich an den 

                                              
�  Was die Implikationen der Hierarchien der Seelenarten oder besser des Lebewesen-

Seins hinsichtlich der Geschlechterdifferenz bei Aristoteles betrifft, so stellen uns 
diese vor ein schwieriges Problem, auf das sich im Kapitel zum Genosbegriff bei 
Aristoteles genauer eingehen werde. 

2  Wenn ich poiêsis mit Schöpfung übersetzte, so verstehe ich diesen Begriff im 
schwachen Sinn Platons und nicht im starken Sinn von creatio ex (nicht cum und 
in) nihilo, das heißt im Sinne eines Grenzbegriffs dessen, was radikal neu hervorge-
bracht wird, also auf Voriges nicht gänzlich rückführbar ist. Siehe hierzu C. Casto-
riadis, Die Gesellschaft als imaginäre Institution, S. 33� ff. 

3  Freud kannte das Symposion, das er bei mehreren Gelegenheiten zitiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 43 

 

Leib, die Unbestimmbarkeit und all das heften, was diesen beiden als „Weibli-

ches“ zugeordnet wird. 

Dem sublimen Eros steht die Sexualität diametral gegenüber. Sie wird dem 
Reich der Notwendigkeit im Dienste der Fortpflanzung der Gattung zugeordnet. 

Dabei stellt Platon sie als eine poiêsis, Hervorbringung im und durch den Körper 

dar, als ein an die Frauen gebundenes In-das-Sein-Bringen, die gegenüber der 
nach Platon hauptsächlich den Männern vorbehaltenen Hervorbringung der Ideen 

als eine niedrige etabliert wird. Sowohl Aristoteles als auch Platon versuchen be-

reits die Vorherrschaft dieser Fortpflanzungsnotwendigkeit zu denken, wenn sie 
die beste Verfassung (im weitesten Sinn)4 oder die besten Gesetze entwerfen. 

Daraus entsteht vor allem bei Platon eine affekt- und sinnentleerte Sexualität, aus 

welcher der Eros bereits „entflogen“ scheint, um es in der geflügelten Metapho-
rik des Phaidros auszudrücken. 

 
 
Psyche-Soma als  verw irrender  Grund des Denkens 
und der  Körper  a ls  Model l  
 
Topologie der somatischen Seele im Timaios  
 
Obschon die Dialektik zwischen Soma und Psyche sich im gesamten Werk Pla-
tons auffinden lässt, so entwickelt er im Timaios eine regelrechte (nicht mathe-

matische) Topologie, die beschreibt, wie und in welchen Teilen des Körpers (als 

im sterblichen Medium) die beiden miteinander verwoben sind. Im Gegensatz 
zur Trennung (chôrismos) zwischen Körper und Seele, zu der Platon im Phaidon 

kommt (und die in der Apologie noch keineswegs etabliert war), stellte er sich in 

diesem Spätwerk noch einmal der konflikthaften Einheit zwischen Psyche und 
Soma im Menschen, nicht zuletzt unter Bezugnahme auf die Geschlechterdiffe-

renz. Er behandelt diesen Konflikt als einen, der dem Menschen qua Menschen 

unweigerlich zukommt, und verlagert ihn in die Frage nach der Seelenwande-
rung, an der er im späten Timaios noch festhält. Im alten Mythos, demgemäß die 

Götter vor den Menschen geschaffen worden sind, findet Platon den Ursprung 

des göttlichen Teils der Seele. Die Menschen sind die Nachkommen der Götter, 
insofern sie von diesen jenen höheren Teil der Seele beziehen. Platon ruft uns 

zum Glauben an diesen Mythos auf, und zwar aus Pflicht gegenüber den Geset-

zen der Vorfahren.5  

                                              
4  Bezüglich dieser Unterscheidung siehe Pierre Pellegrin: „La Politique d’Aristote: 

unité et fractures. Eloge de la lecture sommaire“, in: P. Aubenque (Hg.), Aristote, 
Politique. Etudes sur la Politique d’Aristote, Paris: PUF �993, S. �8 f. 

5  Diese Pflicht wird sogar – auch hier offenkundig ironisch – „begründet“: Ihr Zeug-
nis würde schon richtig sein, weil sie ja behaupten, ihre direkten Vorfahren, die 
Götter, gekannt zu haben. Diese unmittelbar empirische Gewissheit kompensiere 
offenbar die Tatsache, dass sie (gemeint ist Hesiod) noch nicht philosophierten (und 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


44 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Weil unsere Herkunft unvordenklich ist, können wir nur in Termini der Plau-

sibilität darüber sprechen.6 Die Seele ist gemäß den Regionen des Körpers in drei 

Teile geteilt. In jedem Teil des Körpers gibt es eine mehr oder weniger große 
Seelenquantität: Die Knochen mit der größten psychischen Quantität sind jene 

mit dem geringsten Fleischanteil, also die Schädelknochen;7 die Teile mit der ge-

ringsten psychischen Quantität sind jene mit dem größten und dichtesten Fleisch-
anteil. In dieser fleischlichen Abteilung der Eingeweide, in der Magenregion, be-

findet sich der gierigste Teil der Seele, und zwar unterhalb des Zwerchfells 

(phrên), das den Lärm der wie hungrige Tiere brüllenden Verdauungsorgane 
dämpft; das andere „wilde Tier„ in dieser Region, welches noch tiefer sitzt als 

die Verdauungsorgane, besteht aus den Genitalorganen.8  

Im Körper der Menschen ist der Kopf, welcher die göttliche und unsterbliche 
Seele beherbergt, durch das Genick von jenem Teil des Körpers getrennt, wel-

cher die leibliche Seele beherbergt. Die Brust wird durch das phrên (Platon ver-

wendet das Neutrum) in zwei Gemächer eingeteilt – die des besseren und die des 
schlechteren, wie auch die Wohnstätte der Frauen von jener der Männer getrennt 

sei.9  

Die phrên (im übertragenen Sinn auch Sitz der Seelentätigkeit, Geist, 
Verstand) stellt also den dritten Term in der leiblichen Seele dieser psychosoma-

                                                                                                                                     
damit des höchsten Guts der Menschen entbehrten): Sie sprechen ohne wahrschein-
liche oder gar zwingende Gründe (aneu te eikotôn kai anankaiôn apodeixeôn legou-
sin). Platon: Timaios, 40 d-e. Unüberhörbar ist hierin die beißende Ironie gegen die 
Ankläger des Sokrates sowie Platons Freude an der Erfindung „plausiblerer“, aber 
auch grotesker, ja geradezu surrealer Mythen. Zumindest Picabia hat seinen be-
rühmten Ausspruch über die Rundheit unseres Kopfes wohl in Anlehnung an Platon 
getätigt: Er sei rund, „damit unsere Gedanken sich im Kreis drehen können“. Platon 
verband diese Kreisbewegung allerdings mit den Augen: „Gott hat die Sehkraft für 
uns erfunden und uns verliehen, damit wir die Umläufe (periodous) der Vernunft im 
Weltgebäude betrachten und sie auf die Kreisbewegungen (periphoras) unseres ei-
genen Nachdenkens anwenden könnten…“; vielleicht auch, damit wir uns dabei 
nicht immer gleich den ganzen Kopf verdrehen lassen. Ibid., 47 b. 

6  In ihrem Buch Les mythes platoniciens, reiht Geneviève Droz den Timaios in die 
Kategorie der „Mythen, welche die Funktion haben, „die Dialektik bei jenen The-
men zu ersetzen, die sich schwer in Begriffe fassen lassen (die werdende Welt), um 
eine wahrscheinliche, plausible Hypothese anzubieten“, G. Droz: Les mythes plato-
niciens, Paris: Seuil �992, S. �6 (Übers. A.P.) Zwar ist diese Bemerkung richtig, 
doch lassen die Mythen im Timaios sich nicht auf diese Funktion beschränken. 
Vielmehr lassen sie sich über unterschiedliche literarische Gattungen, mit unter-
schiedlichen Attribuierungen, Funktionen, Tropen, Modalitäten der Aussage und 
des Erkenntnisprozesses voneinander unterscheiden. Siehe auch L. Brisson: Platon, 
les mots, les mythes, Paris: Maspero �982 sowie seine Einleitung zum Timaios. 

7  Platon: Timaios, 74 e. Siehe hierzu auch weiter unten. 
8  Ibid. 70 e. 
9  Ibid. 69 e. Er erklärt gleich zu Beginn dieses Abschnitts, dass die Männer das edlere 

Geschlecht seien und im Falle eines schlechten Lebens auf Erden in ihrem nächsten 
Leben als Frauen wiedergeboren würden. Diesen gemeinen Topos, um nicht zu sa-
gen Allgemeinplatz, teilt er mit fast allen Seelenwanderungsmythen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 45 

 

tischen Topologie dar. Der thymos, Mut oder Gemüt, ist dabei der höchststehen-

de Teil der somatischen Seele, jener, der dem vom Kopf („Akropolis“) kommen-

den Logos gehorcht.�0 (Anders bei der Dreiteilung der Seele in der Politeia. Hier 
siedelt Platon den thymos als dritten Term zwischen intelligibler und somatischer 

Seele an. Trotz seiner gemeinsamen Wurzel mit den Begierden, stellt er dabei ei-

nen eigenständigen Teil dar, ein triton genos – oder triton eidos, Platon verwen-
det beide Termini). Im Timaios wird nun der thymos ebenso wie die andreia dem 

höher stehenden Teil der sterblichen, sprich somatischen Seele eingefügt: Dieser 

mannhafte und ehrgeizige Teil entspricht dem männlichen, was Platon nicht nur 
durch die topologische Metapher der Gemächer anzeigt, sondern auch durch die 

psycho-funktionale Metapher des zornbereiten Mutes (thymos), während der un-

ter dem phrên liegende Teil des Herzens aus der Perspektive der Organfunktio-
nen dem Weiblichen entspricht, also jenem Teil, welcher das Blut auf Befehl des 

thymos zirkulieren lässt – eines thymos, der sich in einem stets noblen Anflug des 

Zornes gegen die Ungerechtigkeit befindet.  
Diese Ungerechtigkeit kann sowohl von außen kommen, als auch von den 

unteren Begierden hervorgebracht, also endogen sein. Diese Funktion des thymos 

verweist auf dessen Mittlerrolle, in der er aus einer Dysfunktion zwischen Nous 
(Geist) und epithymiai (Begierden) hervortritt. Insofern sind thymos (männlich) 

und kardiê (das Herz, das er als weibliches Gemach bezeichnet, weil es affizier-

barer sei), ebenso wie die noch zu behandelnde Leber architektonisch und funk-
tional betrachtet Organe bzw. verkörperte und zugleich begriffliche Grenzorte 

der Vermittlung. Das Frauengemach des Herzens ist zwar nicht so ausdrücklich 

wie das Zwerchfell ein metaxy, doch es funktioniert als zirkulatorische Pumpe 
indirekt auch noch als Zorndämpfer nach unten hin bzw. als Gier- und Wutdämp-

fer nach oben hin und stellt damit eine weitere, diesmal weiblich-beschwich-

tigende, Grenzzone dar, über welche die kindlich-tierischen Teile dem männlich-
autoritären Befehl des thymos unterstellt bleiben. Die phrên ist dabei nur einer 

der Zwischentermini, welche die stasis (Aufruhr, Bürgerkrieg) im menschlichen 

Leib abwehren bzw. durch Vermittlung in Schach zu halten vermögen; das Herz 
ist ein anderer und die Leber ein dritter von ganz besonders listenreicher Art. 

Die Verkoppelung zwischen topologischer und ontologischer, das heißt für 

Platon auch ethischer Überlegenheit einerseits und dem Mann-Sein andererseits 
wird also zum einen in der Analogie mit dem oikos (Haus/halt) verankert, wobei 

oikos hier nicht nur im topologischen sondern auch im organisatorischen Sinne 

zu verstehen ist: Demnach sind die Kinder und Tiere der Kontrolle der Eltern zu 
unterstellen, die Familie inklusive Frau/Mutter jener des Vaters. Zum anderen ist 

diese Verkoppelung in der andreia (virtu, männlicher Mut, Mannhaftigkeit), ei-

ner der vier Tugenden Platons, verankert. Die Überlegenheit des männlichen 

                                              
�0  Die politische Topologie kehrt in den platonischen Dialogen häufig als Metapher 

für den Aufstieg zur Idee wieder. Siehe hierzu C. Osborne: Eros Unveiled, Oxford: 
Clarendon Press �994, insbesondere Kap. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


46 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Teils ist kein textueller Zufall.�� Doch die ethische Überlegenheit des thymos  

über die darunter liegende phrên bedeutet nicht, dass die beiden – thymos und 

phrên – auf die beiden Geschlechtskörper aufgeteilt wären, vielmehr beherbergt 
jeder Körper, ob männlich oder weiblich, beide Teile. Von hier aus könnte in 

dieser Topologie eine erste Form der Fließschen und dann Freudschen Theorie 

von der psychischen Bisexualität gesehen werden, die im Somatischen verankert,  
aber nicht von einer somatisch-anatomischen Bisexualität (oder „Hermaphrodis-

mus“) ableitbar wäre. 

Die gesellschaftlich-politische Gleichheit zwischen den Geschlechtern kann 
sich bei Platon erst vermittels der Philosophie und durch die Verfassung (poli-

teia) der Polis durchsetzen, darüber hinaus, und trotz der erwähnten Durchlässig-

keit in der Hierarchie der psychischen Geschlechtergrenzen, scheint es sich für 
Platon von selbst zu verstehen, dass die Frauen insgesamt den Männern insge-

samt unterlegen sind, dass ihre Seele eher den Erschütterungen durch die Begier-

den (pathêmata) ausgesetzt ist als die der Männer, denen die ihnen im allgemei-
nen vermehrt zukommende andreia mehr Ausdauer gegenüber den tief liegenden 

Begierden und damit eine bessere Seele garantiere; Platon findet zahlreiche Ge-

legenheiten dies zu behaupten.�2  

                                              
��  L. Brisson greift diese Hierarchie der Geschlechterverhältnisse in seiner ansonsten 

beeindrucken Einleitung des Timaios nicht auf, sondern begnügt sich mit der 
grammatikalisch rationalisierenden Bemerkung, dass das Bild vom Haus (oikos) 
„Platon vielleicht durch die Tatsache eingegeben worden ist, dass der thymos, das 
Herz im Griechischen männlich ist, und epithymia, die Begierde, weiblich.“, Ibid., 
S. 58. Ich glaube nicht an derartige inspiratorische Zufälle, schon gar nicht in Pla-
tons Wort- und Metaphernwahl. Viel früher, aber umso differenzierter, griff Hans 
Kelsen in seinem zur Gänze erst posthum erschienenen Platonbuch diese Frage auf. 
Allerdings überträgt er die Dreiteilung der Seele in der Politeia vielleicht zu un-
gebrochen auf die Topologie im Timaios und setzt damit den „dritten“ Seelenteil 
mit jenem Raum, der „von Platon bezeichnenderweise mit dem Frauengemach ver-
glichen“ werde, gleich. Damit subsumiert er aber die im Text nicht mehr explizit in 
diesen metaphorischen Raum fallenden, sondern nur an ihn geketteten Teile der 
Verdauungs- und der Fortpflazungsorgane, die ja eigene Seelenfunktionen erfüllen. 
Der explizite Vergleich Platons im Timaios bezieht sich nur auf die zweite, herz-
lich-gerührtere und damit weiblich markierte Grenzzone der Beherztheit, also die 
unterhalb der phrên liegende kardiê. Damit unterstellt Kelsen aufgrund der Verein-
heitlichung von Herz, Verdauungsapparat und Fortpflanzungsorganen dem diffe-
renziert einfallsreichen Psychosomatologen des Timaios eine gröbere Assimilierung 
von weiblich und tierisch (bestialische brüllende Verdauungs- und Fortpflanzungs-
organe), als wir sie bei genauer Lektüre finden. Vgl. Hans Kelsen: Die Illusion der 
Gerechtigkeit, S. 299. 

�2  Elizabeth V. Spelman hat eine Tafel der stereotypen „Frauen“- und „Männer“-
Gestalten bei Platon gezeichnet. Sie gruppieren sich um die Achse der Körper-
Seele-Dichotomie. Für die Politeia enthält die Tafel zwei gemischtgeschlechtliche 
und zwei eingeschlechtliche Gestalten: „a. manly soul/male body: brave soldier; b. 
manly soul/female body: female philosopher-ruler; c. womanly soul/male body: 
cowardly male soldier; d. womanly soul/female body: typical Athenian woman“, E. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 47 

 

Die organischen Funktionen des menschlichen Körpers konstituieren also ei-

ne Art Modell für einen Funktionalismus der Seelenteile, welcher per Analogie-

schluss hergestellt wird. Doch die Abstraktion vom Körper wird nicht explizit 
über dieses organizistische Modell vollzogen, weil die Seele als solche, und nicht 

nur die intelligible Seele, als eine a priori von den unsterblichen Göttern gegebe-

ne behauptet wird. Es sind die Götter, bzw. der Gott, die sie in dieses System 
eingefügt hätten, ein System, welches sie in zweierlei Hinsicht konstruierten: in 

psychischer und in physischer. Dennoch ist die Analogisierungs- und Metaphori-

sierungsarbeit, die ihren Ausgang bei geometrisch organisierten Körpern nimmt, 
notwendig, um die paradoxen Termini von Psyche und Soma gemäß der Hierar-

chie des Reinen und des Unreinen irgendwie nachvollziehbar anzuordnen. Dieses 

Paradoxon lässt sich keineswegs durch die bloße Einteilung der Seele in eine 
somatische und eine reine, göttlich-unsterbliche auflösen. Das erste Problem, 

welches Platon in noch radikalerer Weise im Phaidon aufwirft, ist jenes der Ver-

leiblichung überhaupt. Denn es ist das Problem der Mischung der von den Göt-
tern gegebenen Seele so wie jenes der logisch-begrifflichen Abstufung der psy-

chischen Substanz (zwischen Immaterialität und Leiblichkeit im Kontext des 

chôrismos, also der Abtrennbarkeit der Seele vom Körper). Ein anderes Problem 
wirft das Verhältnis zwischen der universellen Idee und der Seele auf, welche 

diese Idee zu schauen vermag: Sie bliebe leer ohne diese Körper, ohne ihre Viel-

zahl, Mannigfaltigkeit sowie ohne ihre innere Anordnung, Organisation und ihre 
rhythmische, also regelmäßige Bewegung, welche wir mit den Augen verfolgen 

können oder auch nicht. Nur durch diese „reale“ Bewegung – als an sich seiende 

für uns unsichtbar, sichtbar aber als stattgefunden habende und vorstellbar als 
gemäß einer regelmäßigen Ordnung stattfindende – kann Platon uns eine Idee 

dieser universellen Idee vermitteln. Die Bewegung der sinnlich-greifbaren Kör-

per ist gewissermaßen ihr allgemeines Substrat.�3  
Weiters sind wir mit der Frage konfrontiert, ob die Seele eine unterteilte ist, 

oder ob es mehrere Seelen gibt. Die Seele der Menschen, insofern sie im Ver-

gleich zu tierischen oder pflanzlichen, aber auch im Vergleich zu den fast perfek-
ten Seelen der Himmelskörper auf komplexere Art und Weise zusammengesetzt 

ist, hat bzw. ist eine gebrochene Einheit. Die menschliche Seele ist in mehrere 

Organe aufgeteilt, bzw. in mehrere Teile des Körpers, oder anders gesagt: Sie ist 

                                                                                                                                     
Spelman: „Hairy Cobblers and Philosopher-Queens“, in: B.-A. Bar On (Hg.), En-
gendering Origins, New York: State University of New York Press �994. 

�3  Idee wird auch eine minimale Quantität als Substrat einer Substanz genannt, die - 
mit anderen Substanzen kompositorisch vermischt – nur noch als geschmackliche 
Idee erscheint: „eine Idee Salz“ zum Beispiel, derer sich die EsserInnen auch im 
Marmeladebiskuit noch geschmacklich entsinnen sollen. Um so eine „Idee“ als 
Substrat der idea geht es hier. Aus der Säuglingsforschung zur Wahrnehmungsge-
nese geht hervor, dass die Bewegung die Wahrnehmungstätigkeit sowie die Her-
ausbildung von inneren Wahrnehmungsschemata maßgeblich bedingt und ermög-
licht bzw. bewirkt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


48 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

mehrere Seelen in einem Körper (und nicht nur in einer Brust). Die Frage ist un-

entscheidbar, und es wird genügen müssen, von einer organischen Seele zu spre-

chen, deren Organisiertheit oder Organizität in Anlehnung an jene des Körpers 
zu verstehen ist, die aber zugleich anders komponiert ist: Der psychosomatische 

Organismus funktioniert nicht mehr gemäß den Gesetzen des organisierten Kör-

pers, er hat gleichsam eine Eigengesetzlichkeit, die Platon allerdings den somati-
schen Organen aufträgt. Er funktioniert gemäß seinen eigenen, heterogenen und 

vermischten Kriterien und Anhaltspunkten, die zu begreifen unumgänglich ist, 

wenn das Paradox eines beseelten bzw. animierten Körpers gedacht werden soll, 
eines Körpers, in dem das Denken sich zwischen Eingang, Ausgang, zwischen 

Gedanken, Ideation, Meinung, Erwartung, Imagination, Intuition, Wahrnehmung, 

etc., zwischen Passionen und Aktionen, zwischen endogen und exogen hin und 
her bewegt. Im Rahmen einer solchen psychosomatischen Topologie der Seele 

wird diese Mischung in Form eines spezifischen Animismus der Organe zum 

Ausdruck gebracht. Auf diese Weise verwandelt Platon die somatischen Organe 
mit ihren je spezifischen Lebensfunktionen (soweit damals bekannt) in Bera-

tungs-, Anherrschungs-, Beschwichtigungs-, Resonanz- und Räsonierungsorgane. 

Diese vermitteln auf je spezifische Weise zwischen dem Chaos des begierigen 
Leibes, den diversen autoritären Charakteren und der vernünftigen Kommando-

zentrale (Akropolis), welche – abgehoben von den plebäischen Eingeweiden – 

das göttliche Gesetz als Beschlussfassung über das Allgemeinwohl zu exekutie-
ren sucht.�4 Dieses Gesetz ist ebenso physisch wie idealiter sozial, denn die Ord-

nung ist für Platon eine und damit gleich für alle ontologischen Entitäten: die 

Ordnung ist eine, nicht aber die menschliche Wirklichkeit, welche dem Gesetz, 
vermittels der intelligiblen Seele, unterworfen wird.  

 

Natürlich mythologisiert Platon diese Instanz als eine göttliche, die er in einem 
Kopf ansiedelt, der auf einem viel zu verletzlichen Nacken sitzt. Doch zugleich 

ist es die als rationell organisiert erdachte Gesellschaft, welche in Analogie zu 

den Himmelsbewegungen als hierarchisch organisierte zur Harmonie gelangen 
soll. Als solche spiegelt sie die ewig zirkuläre und vorherbestimmte Idee wider, 

die Platon den Menschen in den Kopf setzte, damit die intelligible Seele der Bes-

ten unter ihnen davon durch geistige Betrachtung Kenntnis erlange. Andererseits 
habe diese Seele vermittels der Säfte, der Lungen und der Leber Anteil an der 

Besänftigung des bestialisch ausgestoßenen Geschreis von unten, aber auch der 

zornigen Einschüchterungen seitens des thymos von oben. Diese psychosomati-
sche Topologie im Zeichen des Chiasma erfordert immer jenes triton unter den 

genê der Seele bzw. eine vermittelnde Instanz wie die Leber, um zwischen Be-

stimmtheit und Unbestimmbarkeit, Intelligiblem und Sinnlichem, Verstand und 
sexueller Begierde, Lust und Unlust im Sinne der idealen Harmonie zu vermit-

teln. Und es ist kein Zufall, dass Gemüt und Gesinnung, das heißt thymos und 

                                              
�4  Platon: Timaios, 7�a. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 49 

 

phrên, in Termini der Vermittlung zwischen Vernunft und Begierden, zwischen 

Wissen und Trieben sowie zwischen Gehör und Gesichtssinn beschrieben wer-

den. Das bzw. die phrên spielt eine um so interessantere Rolle, als sie/es nicht 
nur wie ein „Schall“ dämpfendes Fell wirkt, sondern auch im Sinne einer Instanz, 

welche die Sphären des Körpers gegeneinander abgrenzt, dabei aber – als das 

Diaphragma des Zwerchfells – eine Öffnung nach unten bereit hält. Durch diese 
gelangen Bilder (eidôla) und Schatten, welche die spiegelglatte Leber als (von 

der Galle her) bittere und zornerfüllte Zensurinstanz an die untersten Organe wei-

terspiegelt, wodurch sie die Furcht (phoboi) dieses dort angesiedelten bestiali-
schen Teils hervorrufen und ihn in Schach halten kann; ebenso gelangen dorthin 

zarte phantasmata, welche der Wind der Nachdenklichkeit abgemildert habe.�5 In 

der Sphäre des Magens und der Leber, welche sich unterhalb des phrên befindet, 
platziert Platon auch die Vorsehungskraft, welche dort weder an der Vernunft 

noch am Verstand Anteil hat. Diese inneren Visionen können als Anspielung auf 

jenes andere paradoxe Begriffspaar betrachtet werden, welches als „Sicht (opsis) 
versus Betrachtung (theôria)“ über das Erblinden verbunden ist. Die innere 

Schau des für die anderen Unsichtbaren greift die griechische Tradition der blin-

den Seher auf. Doch Platon unterteilt einmal mehr diese Sicht der Visionen: 
Während seitens der höher stehenden reinen Schau der Wahrheit die geistige Be-

trachtung (theôria, contemplatio) steht, siedelt Platon auf der unteren Ebene die 

innere Sicht der Träume und der Mania, also des Liebeswahns an.�6 Doch wäh-
rend die Vision in der Manie des auf das Schöne bezogenen Eros auf die Idee ab-

zielt, richtet sich die innere Vision im Traum oder im Angstphantasma auf die 

eidôla, diese illusorischen und kaum mitteilbaren Spiegelbilder. Die Vorse-
hungskraft (mantikê) ist schließlich die Verbesserung dieser minderen, „primär-

prozesshaften“ Sicht-Weisen der „Eingeweide“. Sie ist Einbildungskraft oder 

Phantasie, die von außen oder oben kommende Ideen auf der unteren und inneren 
Seelenebene aufbereitet. Platon nennt ihre „Wahrnehmungen“ daher nicht eidôla, 

sondern phantasmata. Und was noch bemerkenswerter ist an dieser Topologie 

der Phantasietätigkeit oder des Traums, ist der Umstand, dass Platon nicht ver-
sucht, die Träume erschöpfend durch die Vorsehungsfunktion zu erklären, die 

aus den SeherInnen reine Medien macht. Es gibt für Platon einen genuin inner-

psychischen Sinn und er statuiert diesen Sinn, indem er die Notwendigkeit eines 
Kontakts zwischen begierigen Seelenteilen und Aletheia (Wahrheit oder zu ent-

deckender Sinn) postuliert.�7 

                                              
�5  Es ist durchaus denkbar, dass Freud diese Passage des Timaios gelesen hatte, bevor 

er die Rolle des Zensors in seiner ersten Topik konzipierte. Besonders interessant ist 
hier die Verbindung zwischen Melancholie (von „schwarze Galle“) und (gegen das 
Ich bzw. die niedrigen Ich-Anteil gerichteter) Wut bzw. Aggression, die wir sowohl 
bei Platon als auch bei Freud finden. 

�6  Zur Verbindung zwischen Mania und mantikê und ihrer eminenten Rolle in der phi-
losophischen poiêsis sei vor allem auf den Phaidros verwiesen. 

�7  Timaios, 7� d 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


50 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

In der Politeia ist die Sonne ein anderes metaxy bzw. triton genos; sie wird 

als jene Instanz beschrieben, welche – in der Welt der Ideen und des Zugangs zur 

Wahrheit – der spiegelnden Oberfläche der Leber entspricht, die im menschli-
chen Körper inmitten der Eingeweide deren spezifische Zugangsmöglichkeit zur 

Wahrheit darstellt. Die Höhlenwand ist ihr strukturales Pendant im diesseitigen 

Leben der Gemeinschaft. Doch diese Sicht lässt sich wohl nur im Kontext der 
wahrnehmungsrelativen Erkenntnistheorie verstehen, die Platon mit Protagoras 

im Theaitetos vertritt.  

Die allgemeine Struktur dieser psychosomatischen Topologie ist also gemäß 
einer Hierarchie des Oben und Unten angeordnet, wobei die unteren Schichten 

weder zu sehr abgespalten noch zu sehr integriert werden. Die Niedrigkeit 

wächst mit jedem Schritt in Richtung Fortpflanzungs- und Ausscheidungsorgane. 
Doch die Hierarchie ist keine einfache. Nicht nur die verschiedenen Arten der 

Vermittlungsorgane, der Durch- und Übergänge, der flüssigen Verbindungen und 

der Durchlässigkeiten erhöhen die psychosomatische Komplexität, sondern auch 
Platons dialektische Beschreibung der psychosomatischen Funktion der Gedär-

me, welche die Gier des Magens, der ja weiter oben angesiedelt ist, ausgleichen 

würden, in denen sie die Nahrung speichern. Ohne diese durchaus „containende“ 
Funktion im Bionschen Sinn�8 müsste das Menschengeschlecht ohne Unterlass 

essen und wäre somit einer Gefräßigkeit (gastrimargian) ausgesetzt, die es der 

Philosophie und der Kunst entfremden würde (aphilosophon kai amouson). Doch 
so ist alles so gut wie es innerhalb der Ordnung zwischen dem Oben und dem 

Unten sein kann, was die Erreichung der höchsten Dinge zumindest ermöglicht, 

wobei jeder Teil seinen rechten Platz in diesem partiellen und unvollkommenen 
Organismus hat, welchen menschliche Körper-und-Seele innerhalb des göttlichen 

Kosmos darstellen.  

Das Universum ist dagegen für Platon ein aus vollkommenen Totalitäten be-
stehendes Lebewesen (zôon), dessen vollkommene Teile zwar unabhängig aber 

doch miteinander assoziiert sind. Ein Bruch prägt die menschliche Verfassung, 

die ständig von den zur Verselbständigung tendierenden Neigungen, der endoge-
nen stasis im Ich bedroht ist, welche analog zum Bürgerkrieg im Inneren der Po-

lis von der hybris, der Maßlosigkeit und dem Übermut, nicht zu trennen ist. Aus 

diesem Grund wird die harmonische Ordnung, die Platon illusorisch postuliert 
bzw. von den Himmelsbewegungen ablesen und universell ableiten zu können 

meint, zu einer für die menschliche Seele (das Ich oder der Kutscher) mühsamen 

Aufgabe, deren extreme Anforderungen die Qualität jener markiert, die ihnen 
standhalten. 
 

                                              
�8  Siehe Wilfred Bion: Lernen durch Erfahrung, Stuttgart: Klett-Cotta �97�.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 51 

 

Metaphern philosophischer Anstrengung  
 
Die körperlichen Register stehen also Modell für die Darstellung des Wahrneh-
mungs- und Denkaktes. Das drastischste Zeugnis davon gibt uns Platon in der 

Politieia und im Theaitetos, wo er zeigt, dass die philosophische Untersuchung 

nicht ohne Anstrengungen vor sich geht. In der geistigen Erforschung zählen,  
eben so wie in der körperlichen Ertüchtigung, die Anstrengung und die Ausdauer 

als Kampf gegen die Erschöpfung.�9 Rhathymia (Leichtsinn, Sorglosigkeit und 

Zerstreuung oder Erholung) ist nun das Versickern des Denkens, das sich mit 
dem nächst besten Gedanken zufrieden gibt. Einmal mehr wird der thymos in 

seiner metaphorischen Valenz an der Schnittstelle zwischen Soma und Psyche 

angesiedelt, eben dort, wo diese mit sich selbst in Widerstreit gerät, eine Situati-
on, die Platon zu beschreiben nicht müde wird. Wir wissen – zumindest die 

Sporterfahrenen unter uns – dass körperliche Anstrengung, wenn sie an die äu-

ßersten Grenzen der Körperkraft getrieben wird, mehrmals, dann endgültig an 
der Verzweiflung bricht. Diese ist die Folge der physischen wie auch psychi-

schen Schmerzen, welche durch eine solche Überforderung hervorgerufen wird, 

und sie besiegt jeden noch so kräftigen thymos.20  
Die Verzweiflung angesichts der Anstrengung beim Denken des Wider-

sprüchlichen durch die Ausdauer aufzuschieben: So lautet das Programm des dia-

lektischen Trainings bzw. der „Redeübung“ im Zwiegespräch. Ursache dieser 
Verzweiflung sind allerdings nicht physische Schmerzen im eigentlichen Sinn, 

diese werden vielmehr über zwei Metaphern, also zur Veranschaulichung dieser 

rätselhaft schmerzlichen Denkanstrengung herangezogen: der Schmerz der Blen-
dung und der Geburtsschmerz. Beide zeichnen sich gewiss nicht zufällig durch 

eine Art Immobilisierung aus, welche den Bewegungsdrang des Menschen völlig 

hemmen, also gleichsam die immobilisierte oder blockierte Seite der psychischen 

                                              
�9  Platon: Politieia, 504 d. Im deutschen Sprachraum frappiert die etymologische Nä-

he: Anstrengung, Strenge, Stringenz und strenge Prüfung (Rigorosum). Nachdem 
im Anschluss an Aristoteles die Philosophie zur Disziplin nicht nur der Muße 
(scholê) erklärt, sondern auch zu der des Müßiggangs verklärt wurde, scheint diese 
Sicht einigermaßen entrückt, zumal im Zeitalter ungebremster Effizienzsteigerung, 
gegen die sich die Philosophie – durchaus erfolglos – als Bollwerk zu etablieren 
suchte. 

20  Über die für die Anfänge der psychischen Tätigkeit so zentrale Ausdauer im Sinne 
des Aushaltens siehe Daniel Rosé: L’endurance primaire, Paris: PUF �995. Dieses 
Buch gibt aus psychoanalytisch-philosophischer Sicht einen der kenntnisreichsten 
und begrifflich durchdachtesten Einblicke in die Arbeiten über die Psyche-Soma-
Verschränkung. Rosé siedelt diese Verschränkung diesseits des „primären Maso-
chismus“ an, der unter dem Aspekt der/des „primären Ausdauer/Aushaltens“ be-
schrieben wird. Die umfassende Fixierung auf die primäre Ausdauer bzw. dieses 
Aushalten als „Ertragen“ vermag die tödlichsten Symptome hervorzubringen, von 
der Anorexie über das „Grand mal“, also jene auch als Fallsucht bezeichnete hyste-
rische Epilepsie, bis hin zu diversen Autoimmunkrankheiten. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


52 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Verzweiflung kennzeichnen.2� Der erste Schmerz trägt den Philosophen in den 

Bereich der göttlichen Idee vermittels der Schau, der zweite in jenen des philo-

sophischen Hervorbringens bzw. Gebärens. Erst im Phaidon wird der Weg, der 
ihn zur „ewigen Wahrheit“ führt, im Ende der Schmerzen münden, allerdings nur 

für Sokrates, der „weiß“, was ihn erwartet. Für seine Gefährten und noch mehr 

für die ihm nahe stehenden Frauen bleibt sein Tod als „Ausgang“ aus dem Kör-
per (exitus, ausgehaucht) eine höchst schmerzliche Angelegenheit. Dabei blieben 

die Frauen diesen Schmerzen umso mehr verhaftet, als sie ihren daraus erwach-

senden Tränen ungezügelt Ausdruck gäben.22 
Präziser werden die Aporien des Denkens in der Maieutik, also der metapho-

rischen Hebammen-Kunst dargestellt, nämlich in den Geburtswehen, ôdines, der 

auch den viel versprechenden jungen Theaitetos befallen soll, damit Sokrates ihn 
davon befreien kann.23 Guter Hoffnung ist Theaitetos insofern, als seine Seele 

dazu disponiert scheint, das Wahre zu gebären. Als Schmerzen „nicht der Lehre 

sondern der Fülle“ (mê kenos all’egkumôn) beschreibt Platon diese Geburts-
schmerzen oder Wehen, an denen Theaitetos leidet, kurz bevor er Sokrates ant-

wortet. Er leidet, gerade weil er sich zwischen dem Nichts und der gedanklichen 

Gestalt (Eidos) befindet, die sich erst mit Hilfe der travestierten und unendlich 
erhöhten Hebamme „Sokrates“ ihren Weg bahnen muss.24  

                                              
2�  Die Prüfung, welche die Schmerzen (ponoi) den sterblichen Seelen auferlegen, dis-

ponieren diese dazu, eine gute Auswahl bezüglich ihres zukünftigen Schicksals zu 
treffen; eine Disposition, die den himmlischen Seelen, die keine Übung in 
Schmerzangelegenheiten haben (ponôn agymnastous), ermangelt. Politeia, 6�9d. 

22  Im Höhlengleichnis weiß jener, der zur leuchtenden Wahrheit schreitet, nichts von 
der Schönheit, die ihn dort erwartet, vielmehr ist der Weg, der ihn dorthin führt, 
voller Leiden. Ibid 5�5 d; der zur Sonne gehende Philosoph leidet noch mehr als zu 
jener Zeit, da er in seiner Höhle festgehalten war, nur Schatten und indirekte Trug-
bilder (eidôla) schauend, welche der Lichtstrahl auf die Höhlenwand wirft. Die Un-
gewissheit, der Schmerz, und sein lächerlich wirkendes Tasten im Hellen, dann 
wieder im Dunkeln, sind allesamt Inszenierungen jener Aporien des Denkens und 
der mit seiner Hervorbringung verbundenen Anstrengung. Dieser platonische „Ki-
nematograph“ ist so etwas wie die Ur-Szene des philosophischen Denkens an der 
zerreißenden Schnittstelle zwischen schmerzlich-einsamer Vision und sorglos-
bequemem Allgemeinplatz. Zur Umkehrung dieses kinematographischen Motivs, 
siehe: Alice Pechriggl/Martin M. Ross, „Platons Höhlengleichnis im Film“, 
http://philo.audiothek.at vom 20. Juni 2004. 

23  Theaitetos, �48 e. 
24  Es sei hier festgehalten, dass Sokrates auf einer absolut übergeordneten Ebene mit 

der Hebamme verglichen wird, nicht zuletzt, um nicht der Lächerlichkeit preisgege-
ben zu werden, wie Transvestiten sonst in Griechenland; bei Aristophanes vor-
nehmlich als diejenigen, welche sich via Nachahmung aneignen, was sie nicht ha-
ben. Siehe Thesmophoriazousen, Komödien, München: dtv �990, �55-�56. Ob-
schon er das Lachen der anderen nicht fürchtet, gibt es eine Lächerlichkeit, die Sok-
rates gewiss nie akzeptieren würde: „einen dieser Berufe ausüben, in denen Frauen 
sich auszeichnen, und wo es ganz und gar lächerlich wäre, dass sie geschlagen wür-
den“, Platon: Politeia, 455 c. Während Frauen dort alle Berufe ausüben können soll-
ten, wäre es also lächerlich, wenn ein Mann sich als Mann in einem Frauenberuf 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 53 

 

Es handelt sich um jenen Vorstellungsraum zwischen dem Nichts jenes Un-

sagbaren, das noch nicht als eigene Idee gedacht oder gesagt werden kann, und 

der Klarheit dieser Idee, sobald sie ans Licht der Welt – und damit für die ande-
ren zum Ausdruck – kommt. Der Abgrund dieses Moments ist einer aus Turbu-

lenzen, die von der Vielzahl der einander bedrängenden Gedanken, Affekte und 

der sich vermischenden Vorstellungen herrühren: Verstopfung in der Seele jener, 
die von „Perplexitäten angefüllt sind, welche sie Tag und Nacht umhertreiben“.25  

Nun wissen wir, woher die Winde im Körper kommen.26 Die Analogie zum 

Verdauungsprozess ist bei Platon – wenngleich impliziter – auch im Timaois am 

                                                                                                                                     
versuchte, wo Männer sich doch (insgesamt) gegenüber den Frauen (insgesamt) in 
allen anderen Berufen auszeichnen würden (was es zu beweisen gilt, indem das Ge-
genteil durch die Selbstverständliches verkündende Lächerlichkeit abgewendet 
wird). 

25  Theaitetos, �50d. Eine diesem Umstand angemessenere körperliche Analogie wäre 
die von Freud in der anal-sadistischen Phase verortete Verdauungsstörung. Nichts 
spricht dagegen, dass die Psyche selbst diese Metonymie vollführt. Eine solche 
Verbindung zwischen Gedanken und faeces bei Platon mag erstaunen; die zwischen 
Gedanken und Kindern liegt offen zutage, doch die zwischen Kindern und faeces 
verdanken wir Freuds Interpretation infantiler „Sexualtheorien“, indirekter und po-
lysemischer finden wir sie schon bei dem Komiker Aristophanes, der Sokrates mit 
Hilfe des verdauenden Leibes philosophieren lässt: Um Strepsiades zu erklären, 
dass die Wolken und nicht Zeus die Ursache des Donners sind, stützt er sich auf die 
Analogie der „Winde“, welche der Bauch produziert. Wolken, 383-390. Entschei-
dend wird diese Analogie, wenn es darum geht, zu beurteilen, ob es sich bei den zu 
kommenden Gedanken um ein richtiges Produkt oder um ein anemiaion, etwas 
Windiges, ja Nichtiges handelt (was Schleiermacher als „Windei“ zu übersetzen 
wusste). Am Ende des Dialogs wird Theaitetos keine Idee, kein teknon, also Kind 
im Übertragenen Sinn, sondern nur Winde geboren haben, das heißt, dass er von all 
seinen eidôla befreit worden ist: Die Trugbilder haben sich dann in anemiaia 
(Windeier) aufgelöst, was den jungen Mann zarter, weil weniger aufgeblasen 
macht. Nun wird das Denken jedenfalls in der klassischen Antike immer wieder mit 
dem Wind assoziiert, zum Beispiel bei Sophokles, Antigone, „anemoeôn phronê-
ma“, „die Gedanken schnell wie der Wind“; siehe weiters die Idee des pneuma 
(Luft) bei Aristoteles und vor allem bei den Stoikern, welche die Seele überhaupt 
darauf reduzieren. Die Neoplatoniker der Renaissance übernehmen diesen Begriff, 
um darin die Einbildungskraft anzusiedeln sowie das Bild, das „halb Sinn halb  
Idee“ sei. Siehe zu Letzterem Robert Klein, „L’imagination comme vêtement de 
l’âme chez Marsile Ficin et Giordano Bruno“ in: Revue de métaphysique et de mo-
rale, �/�956, S. 22. Ein anderer interessanter Verweis findet sich bei Marcel Detien-
ne und betrifft das hypênemios, ein vom Wind befruchtetes Ei, ein klares Ei ohne 
Keim, welches Hera ohne Zeus hervorbringt, oder das Aristophanes als primordia-
les Ei einer Fortpflanzung ansetzt, die nicht sexueller Natur ist. L. Brisson: Le sexe 
incertain. Androgynie et hermaphrodisme dans l’Antiquité gréco-romaine, Paris: 
Les Belles Lettres �997, S. 82 f. 

26  Blähungen werden die „windigen Krankheiten“, ta pneumatôdê pathê genannt. Ist 
die Verschiebung von anemos zu Pneuma auch in diesem Fall am Werk? Sie ist je-
denfalls keine Seltenheit. Siehe hierzu Aristoteles: Problem XXX, das lange – wohl 
zu unrecht – als Pseudo-Aristoteles gehandelt wurde. Dagegen J. Prigeaud in seiner 
Einleitung zu: Aristoteles: Problem XXX. L’homme de génie et la Mélancholie, Pa-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


54 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Werk, wo er über diese körperliche Vorstellung zur Figuration des Gebärens ge-

langt: Er schreibt dem Gebärakt eine Notwendigkeit zu, die dort einsetze, wo das 

Gebären die Frauen von Schmerzen befreie, welche die Gebärmutter (hystera) 
befalle, wenn sie – die notwendig zu füllen sei – leer bleibe. Diese anankê ist 

eindeutig dem Verdauungsprozess entlehnt. Sie ist in dieser unmittelbaren Not-

wendigkeit vom Gebären eben so weit entfernt wie von der Ejakulation, auf die 
er sie im selben Zuge anwendet. Die einzig strukturanalytisch sinnhältige Ver-

bindung ist der Übergang vom Zustand der Gefülltheit zu jenem der Erleichte-

rung, von der Spannung zur Abfuhr, um Freuds energetische Ausdrucksweise zu 
verwenden. Doch geht es Platon hier nicht, wie sonst oft, um die Subsumierung 

unterschiedlicher Prozesse unter ein einziges Schema, sondern darum, dass der 

bei den Geschlechtern gemeinsame Verdauungsprozess das Schema bildet, auf 
dessen Grundlage sich die auf den Gebärakt beziehenden Vorstellungen gestal-

ten. Dieser notwendige, ja zwanghaft deterministische Vorgang des Metabolis-

mus ist wohl jener, welcher der platonischen Ontologie am besten entspricht.27 
 

Im Gegensatz zu den epischen, ja sogar politischen Heroisierungen, welche über 

die Fähigkeit, den Schmerz zu ertragen, passieren, zielt die Idealisierung des in 
Frage stehenden Gebärens direkt auf die Höherwertigkeit des Produktes und von 

da auf jene des Ortes, aus dem dieses Produkt hervorzukommen bestimmt ist: Es 

geht um die Überlegenheit der Seele gegenüber dem Körper.28  

                                                                                                                                     
ris: Rivages �988, S. 88 und FN 28 sowie Pierre Louis in seiner Einleitung zur 
Ausgabe der Belles Lettres, in der er vor allem das erste Kapitel als authentisch he-
rausstreicht.  

27  Dass diese sich für die spätere christliche Dogmatisierung besonders gut eignete, 
wird nicht nur aufgrund der hier herausgearbeiteten Elemente analer Zwangsmeta-
phorik nachvollziehbar, sondern auch, wenn wir Reiks Studie Dogma und Zwangs-
idee lesen, in der er diese surreale Metaphorik im kollektiven Kontext politischer 
und auch kriegerischer Kämpfe analysiert: Theodor Reik: Dogma und Zwangsidee. 
Eine psychoanalytische Studie zur Entwicklung der Religion, Leipzig, Wien, Zü-
rich: Internationaler Psychoanalytischer Verlag �927. 

28  Die Erhöhung der andreia, ihre Sublimierung zur sophia, wodurch sie an die Seite 
der sôphrosynê und der phronêsis rückt, lässt ihre Verwurzelung im kriegerischen 
Mut nicht zur Gänze hinter sich. Wie der Mut bleibt auch die sôphrosynê, also die 
Selbstbeherrschung, in den Leibesübungen der männlichen Bürger verankert, wel-
che immer schon mit Beherrschung einhergehen, wenn auch ohne explizite phro-
nêsis. Platon schreibt für Frauen Gymnastik vor (in den Nomoi vor allem um der 
Verteidigung der Polis willen, und zwar für den Fall, dass die Männer in den Krieg 
gezogen sind; in der Politeia, weil Frauen, insofern sie der „Kaste“ der Wächter an-
gehören, die selbe Erziehung zu bekommen haben wie die männlichen Wächter). 
Auch das zeigt, dass er den Frauen nicht vollkommen oder „ von Natur „ die 
andreia abspricht, jedenfalls nicht die Grundlagen für deren Erlangung. Die Ge-
schlechtlichkeit ist eine Angelegenheit der imaginären Instituierung und der kultu-
rellen Verkörperung, die sich an die leibliche Anatomie nur anlehnt, und zwar in 
erster Linie über die metaphorische Valenz de Sprache. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 55 

 

Schmerzen zu ertragen wird aber auch als eine männliche Selbstverständlich-

keit fern der Übung dargestellt, denn der junge Mann Theaitetos lässt sich mit 

Sicherheit nicht zu Schmerzschreien – dieser genuin weiblichen Angelegenheit – 
hinreißen. Indem er Männer und nicht Frauen, Seelen und nicht Leiber befreit, 

unterscheidet Sokrates sich bereits maßgeblich von seinen weiblichen Berufs-

Namens-Genossinnen.29  
Die Geburtswehen beim Denken werden aber nicht anders denn über diese 

Annäherung an die physischen Schmerzen der Gebärenden beschrieben. Doch 

anstatt sie zu ertragen, geht es hier darum, durch einen Dritten von den Turbulen-
zen aus halb Gedanken, halb Winden und Halbwahrheiten, welche einander im 

Schlachtfeld der Seele bekämpfen, befreit zu werden. Indem sie über die Spra-

che, den Logos und durch den sprechenden Mund einen Ausgang finden, befreit 
sich die Seele von der endogenen Turbulenz.30 

Der Schmerz erhält dabei eine zweifache, vom Standpunkt der Mengen- und 

Identitätslogik her in sich gegenläufige Funktion: erstens die Analogie für die 
Einführung der Maieutik zu eröffnen und zweitens den aporetischen Zustand zu 

veranschaulichen, mit/aus dem die Philosophie ihren Beginn nimmt.3� 

Doch es bleibt die Tatsache bestehen, dass die an den Denkvorgang gebun-
denen Schmerzen im Theaitetos niemals als körperlich empfundene ausgesagt 

werden (wie dies im Gastmahl der Fall ist). Über die Verwendung des Wortes 

„Schmerzen, Wehen“ ist aber zumindest implizit die Rede von den Auswirkun-
gen, welche die Denktätigkeit auf den Körper haben kann oder sogar muss. 

Zugleich ist die Leiblichkeit durch die diskursive Funktionalisierung der Schmer-

zen auf Distanz gehalten. Diese übernehmen gewissermaßen den Part des Trans-
portmittels in der Metapher (also im metapherein, Herübertragen): Denn es sind 

vor allem die Geburtsschmerzen, mit Hilfe derer der nachdenkende junge Mann 

mit der gebärenden jungen Frau verglichen werden kann und damit Sokrates mit 
der befreienden Hebamme. 

Auch wenn Sokrates mit dem Vergleich der beiden „Babys“ beginnt, bevor er 

die Wehen explizit als das anspricht, wodurch seine Gesprächspartner den gebä-
renden Frauen ähneln, so hat er die Schmerzen, ôdines, von Beginn an erwähnt: 

                                              
29  Platon: Theaitetos, �50 b. Siehe auch Politeia, 395 e, wo Sokrates die gebärenden 

Frauen erwähnt, und die zu imitieren für einen Mann das �rgste wäre. 
30  Die Wehen erscheinen, so Giulia Sissa, als Zeichen dessen, was Platon jedes Mal 

thematisiert, wenn er „den weiblichen Körper und die Seele des Philosophen einan-
der annähert: [...] die Erfahrung des adynaton, des Unmöglichen, des chalepon, 
Schwierigen.“ Giulia Sissa: „Platon, Aristoteles und die Geschlechterdifferenz“, in: 
Georges Duby/Michelle Perrot (Hg.), Geschichte der Frauen, Bd. I, hg. von Pauline 
Schmitt-Pantel, S. 69 frz. Originalausgabe (dt. Ausgabe vergriffen). 

3�  „Eine schwere Geburt“ ist im Deutschen bekanntlich ein Werk, das der/dem Au-
tor/in viel Mühe gekostet hat. Im Gastmahl greift Sokrates unter Bezugnahme auf 
Diotima die Geburtswehen wieder auf; die Hervorbringung im Schönen, sei es nun 
gemäß dem Körper oder gemäß der Seele, befreie die Menschen von großen 
Schmerzen. Ibid., 206 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


56 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Anders hätte er wohl derart heterogene „Produkte“ und Tätigkeiten nicht verglei-

chen können.32 Bei diesem Wissen muss es sich um Schmerzen der Seele han-

deln, die noch schrecklicher und vor allem langwieriger sind als jene des Kör-
pers, damit das, was daraus hervorgeht, als eine Art Wunder erscheinen kann, als 

ein nie gesehenes, und vor allem nie berührtes Kind.33  

Die Schwierigkeiten, Schmerzen und Mühen der Seele sind es also, wodurch 
die Philosophie sich als ehrwürdige Angelegenheit etabliert. Und wenn auch 

kaum jemand an der Tätigkeit des Philosophierens als solcher zu sterben vermag 

(wie etwa die Frauen im Kindbett), so kann Philosophieren durchaus mit lebens-
bedrohlichen Risiken verbunden sein: Am Ende des Theaitetos muss Sokrates 

den Anschuldigungen des Meletos Rede und Antwort stehen, und wir wissen, 

dass dieser Prozess ihn das Leben kosten wird. Sein logon didonai war in seiner 
Überzeugungskraft nicht hinreichend zwingend, um ihn gegen die Gewalt eines 

von der Gemeinschaft auferlegten Todes zu schützen. Der Logos seines Schülers 

Platon würde zwingender werden und dessen Schüler Aristoteles flieht gar, bevor 
es noch zur Anklage kommt, aus Athen: ein zweites Mal soll diese Polis, deren 

Gast er so lange war, nicht Gelegenheit erhalten, einen Philosophen zu töten. 

 
Wie Sissa in dem bereits zitierten Artikel betont, ist es das Urteilen, das Sokrates 

endgültig von der Hebamme unterscheidet. Denn das große Verdienst der männ-

lichen Hebamme (de l’homme sage comme sage-femme, wobei sage weise heißt) 
und seiner Maieutik besteht nicht so sehr in der Geburtshilfe als vielmehr im kri-

nein, dem Beurteilungsvermögen, das heißt in dem Vermögen, zu unterscheiden, 

ob etwas wahr oder falsch bzw. richtig oder falsch ist. Das Falsche muss dann 
entrissen und abgeführt werden, mit einem Wort abgetrieben, ambliskein. Der 

Körper und seine Produkte können einer derart subtilen Kunst wie der sokrati-

                                              
32  Theaitetos, �50 d. 
33  Hatte nun derjenige, welcher ein Windei gebar, umsonst Schmerzen? Nein, denn es 

geht ja, das wird erst nachträglich, also am Ende dieses skeptischen Dialogs wirk-
lich klar, um eine Art chimney sweeping, wie Anno O. die Psychoanalyse nannte, 
ein „Kehren des Gedankengeburtskanals“, um – vielleicht – jenen wahren, platoni-
schen Gedanken einen Weg zu eröffnen, von deren Hervorbringung Platon Sokrates 
hier jedenfalls einmal ausschließt (das Gebären habe der Gott ihm verwehrt, zur 
Hebammenkunst habe er ihn gezwungen, anankazei). Was die Kreativität im Zuge 
der Hervorbringung der Ideen anlangt und die unterschiedlichen Grade der Deter-
miniertheit in der Empfängnis der, gemäß dem Dialog Menon, vom daimon erhalte-
nen Ideen (idées reçues), siehe M.F. Burnyeat: „Socratic Midwifery, Platonic Inspi-
ration“, in: Bulletin of the Institute of Classical Studies, 24/�977. Der Autor stellt 
sich allerdings weder die Frage nach den hierin implizierten erkenntnistheoretischen 
Brüchen noch die nach der spezifisch platonischen Erfindung der Maieutik, als ob 
die Darstellung des Gedankenhervorbringungsprozesses in Termini des Gebäraktes 
selbst schon eine transgesellschaftliche und -historische Invariante (oder vielleicht 
eine platonische Idee?) wäre. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 57 

 

schen offenbar nicht stattgeben, denn entweder ist das Neugeborene lebendig und 

da, oder aber es ist tot bzw. verkrüppelt.34  

Gedanken und Aussagen sind dagegen listiger. Sie können sich, wie die er-
wachsenen Menschen auch, verkleiden, sich einen falschen Schein geben. Sie zu 

beurteilen sei  schwieriger, was den Wert des Urteils nur erhöht. Schließlich gibt 

auch das Urteil, ob in Form einer Selbstzensur oder als erwartetes, Anlass zu ei-
nigem Unbehagen. Und so ist es dann auch kein Zufall, wenn genau dort, wo das 

tastende, irrende und beunruhigte „Proto-Denken“, also das vor seiner Ausgestal-

tung stets an der Grenze zur Auflösung stehende Denken, auf dem Spiel steht, 
wenn also gerade hier von Protagoras und dem Erkenntnisrelativismus die Rede 

ist.35 

Hier am Übergang zum Denken zieht Hermes vorüber.36 Wie das „Schweigen 
zwischen den Worten“, gibt es ein Schweigen zwischen dem Proto-Denken und 

dem in Sprache gefassten Gedanken; ein Schweigen, zu dessen Wächter Sokrates 

                                              
34  Immerhin wird auf die Möglichkeit angespielt, das „Kind“ auszusetzen: „Sollen wir 

es ernähren oder aussetzen?“ Platon: Theaitetos, �6� a. Vernant erinnert diesbezüg-
lich daran, dass in Sparta „der Erzeuger seiner Entscheidungsmacht bezüglich des 
Kindes beraubt wird“, weil es darum gegangen sei, das Kind in die Gemeinschaft 
der gleichen Bürger zu integrieren. J.-P. Vernant: „Hestia-Hermès“, in: J.-P. Ver-
nant, P. Vidal-Naquet, La Grèce ancienne, Paris: Seuil �99�, Bd. II, S. 92. Bei Aris-
toteles erfahren wir, dass es die Praxis der Abtreibung zu Demographie regulieren-
den Zwecken gab. Siehe Aristoteles: Politik, �335 b 35. Doch in keinem Fall ist die 
Beurteilung und die darauf gegründete Entscheidung darüber Frauenangelegenheit. 
In der Politeia wird Sokrates, in Widerspruch zu den verächtlichen Aussagen über 
Kupplerinnen im Theaitetos, selbst zum universellen Kuppler in Körperangelegen-
heiten, und zwar dann, wenn er die Regeln vorschlägt, nach denen die Polis die bes-
te aller Nachkommenschaften zu zeugen hätte. Ibid. 460 c-46� e. Bezüglich der 
Kindesaussetzung, siehe Marie Delcourt: Stérilités mystérieuses et naissances malé-
fiques dans l’Antiquité classique, Paris: Les Belles Lettres �986. 

35  In ihrem Artikel „On parvient péniblement à enfanter la connaissance“, hebt Giulia 
Sissa vor allem den negativen Aspekt der Maieutik hervor, wodurch diese „es sich 
also zur Aufgabe macht, einem Subjekt dabei behilflich zu sein, sich seiner Ent-
fremdung gegenüber dem Denken eines anderen bewusst zu werden“, mit anderen 
Worten: seiner Heteronomie, in: G. Fraisse u. a. (Hg.), L’exercice du savoir et la 
différence des sexes, Paris: l’Harmattan �99�, S. 45, Übers. A.P. Das Begehren 
nach Wahrheit ist, im Gegensatz zu anderen Begehrensformen, welche sich ihr Ob-
jekt vorstellen können, ein Begehren ohne eine solche Vor- und Darstellung, ein 
Begehren zu sagen, ohne noch zu wissen, wie und was genau. Nach Janine Chan-
teur liegt die Besonderheit dieses Begehrens darin, dass es nicht nur Mangel und 
Suche zur Behebung des Mangels ist, sondern auch unendlich und reflexiv: Platon, 
le désir et la cité, Paris: Sirey �980, S. 232. 

36  Siehe P. Vidal-Naquet in seinem Text zu dem Buch von Laurence Kahn: Hermès 
passe ou les ambiguités de la communication, Paris: Maspero�978. „Hermes zieht 
vorüber“ ist im Griechischen ein Ausdruck, der das Schweigen inmitten (metaxy) 
einer Konversation“ bezeichnet, und sich in der französischen Redewendung „un 
ange passe“ (ein Engel zieht vorüber) wieder findet. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


58 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

sich als Sohn einer maia, d.h. Hebamme, macht, wodurch er dem Gott des Über-

gangs, Sohn der Maia, verwandt scheint.37  

 
 
Die  Ausfahrt  der  Seele  aus dem Leib a ls   
wundersame Übersiedelung 
 
Im Phaidon etabliert Platon seine so genannte Seelenwanderungstheorie. Es ist 

die „Theorie“, oder vielmehr der Mythos, dem zufolge die menschliche Seele un-
sterblich ist, die Seele des Philosophen auf Grund ihrer Reinheit in höchstem 

Maße, weil seine Seele vom Körper am klarsten abgelöst ist. Als solche sei die 

Seele des Philosophen auch den Göttern am nächsten. In diesem Zusammenhang 
ist der Körper ein Gefängnis (eirgmos), aus dem befreit zu werden das größte 

Glück sei, umso mehr, als Sokrates selbst Hand an sich legen muss. Der Paro-

xysmos des originären Psyche-Soma wird in jenem des „Schönen Todes“ dieses 
anêr philosophos (Philosophen Mannes) sublimiert, von dessen Ankunft im 

Reich der Glückseligen niemand je wird Kunde geben können.  

 
Ganz zu Beginn der Unterhaltung im Phaidon werden wir direkt mit dem Bild 

des im Gefängnis sitzenden Körpergefängnisses konfrontiert. (Die conditio hu-

mana als eine verkörperte Bedingtheit wird übrigens auch im Höhlengleichnis als 
Gefängnis veranschaulicht, in dem die Menschen durch/mit ihre/n Körpern an die 

Höhle gefesselt sind.) Unmittelbar nach Erlösung von den Ketten illustriert Sok-

rates die Dialektik vom Angenehmen und Unangenehmen anhand seines eigenen 
Schmerzes. Niemals hätte er, noch während er den Schmerz erlitt, darüber ge-

sprochen. Erst im Moment seines Nachlassens erwähnt er ihn als das, was sein 

Gegenteil unmittelbar nach sich zieht, und er verallgemeinert dabei zugleich das 
Phänomen, die persönliche Ebene – wie schon bei Sappho geschehen – transzen-

dierend, in diesem Fall auch von ihr ablenkend. 

Doch bleiben wir noch beim Körper. Denn von Platon an – mit einigen wich-
tigen Ausnahmen, zu denen Aristoteles diesseits und jenseits seiner christlichen 

Apropriateure zählt – wird der Körper für mehr als zwei Jahrtausende als agens 

weitgehend von der philosophischen Szene verschwinden, beziehungsweise eine 
zutiefst unterdrückte Existenz fristen wird, vornehmlich als passives Untersu-

chungsobjekt oder in mehr oder weniger toten Metaphern. Sogar noch in der 

                                              
37  Maia, eine der Pleiaden, wird von Roscher für eine Nymphe der Wolken gehalten, 

Hermes der Windgott zitiert nach: W. Kroll, „Maia“. In: Georg Wissowa (Hg.), 
Paulys Realencyclopädie der classischen Altertumswissenschaft, Bd. XIV, �, Stutt-
gart: Alfred Druckmüller �9�2, S. 528. Sokrates’ unterschiedlichste sprachspieleri-
sche „Familienähnlichkeiten“ wären Gegenstand einer eigenen Untersuchung des 
platonischen Corpus. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 59 

 

phänomenologischen Begrifflichkeit des „Leibes“ wird er Anfangs nicht in seiner 

psychisch-affektiven, das heißt animierten, Dimension zu begreifen versucht.38  

Im Moment der Trauer wird nun laut Platon/Sokrates die Sprache durch den 
Klang, den die Stimme für das Gehör verbreitet, die letzte Verbindung zur Seele 

sein (und nicht die Sicht). In genau diesem Moment des Übergangs der Seele 

müssen die richtigen Worte gefunden werden, das heißt jene, die zum erinnerli-
chen Schweigen werden: euphêmia. Parallel dazu siedelt Platon den Nous (Geist) 

ebenfalls an der Grenze zum Sagbaren an. Doch wie kann eine derartige Grenze, 

also auch Berührung, die zugleich ein Übergang wäre, anders denn vermittels der 
Sinne beschrieben werden? Über was, durch welche Mitte und mit welchen Mit-

teln? Die euphêmia allein kann es nicht sein. Jedenfalls wird gemäß Sokra-

tes/Platon nach dem Tod des Körpers die Psyche des Philosophen, welche rein 
geblieben und nicht von den Lastern des Körpers verführt wurde, ins Reich der 

Glückseligen übersiedeln. Doch es gibt keine Vorstellung von der Verbindung 

zwischen dem Ort der Psyche, den der Körper darstellt, und jenes überweltlichen 
Orts, weil diese Verbindung bereits bedeuten würde, dass der Körper be-

rührt/wird. Es ist die Psyche, welche – in Erinnerung an die Dreiteilung in Poli-

teia, Phaidros und Timaios – selbst schon geteilt ist, damit sich im entscheiden-
den Moment ihr reiner intelligibler Teil vom anderen, sinnlichen Teil ablösen 

kann, welcher ja gerade die gesuchte Verbindung ermöglichen würde, und über 

den die Seele durch einübende Ausübung der Philosophie das Kommando über-
nommen haben soll. Die Reise in dieser vorgeblichen Abwesenheit von Wider-

stand und Reibung – eine Reise in und durch den Logos – stößt allerdings an die 

Grenzen des Logos selbst. Es ermangelt sogar der Sprache, wenn es darum geht, 
diesen Übergang auszusagen, wenn es darum geht, auszusagen, wodurch die See-

le hindurch geht, wenn sie den verfallenen Körper verlässt und noch nicht in ih-

rer neuen Körperstätte angekommen ist, die sie gemäß ihrer Ehrwürdigkeit be-
wohnen soll (wir haben es hier tatsächlich mit normativen Setzungen ins Jenseits 

im Sinne Kelsens zu tun, wo sie doch eigentlich nicht hingehören, doch dazu spä-

ter). Von Übergang ist durchaus die Rede, auch wenn die Riten als unnötig er-
achtet werden39: metoikêsis, Übersiedelung, Übergang von einer Wohnstätte der 

Seele zur nächsten.40 Es fehlt uns also die Sprache, Logos, wenn es darum geht, 

                                              
38  Zum Bruch, den der Phaidon in das Imaginäre der alten Griechen bringt, insofern er 

gleichsam offiziell die Unsterblichkeit der Seele instituiert, siehe N. Loraux: Les 
expériences de Tirésias, Paris: Gallimard 1989, „Socrate est un homme“ und „Soc-
rate est immortel“. Der Tod als Übergang der Seelen in eine andere Welt ist hinge-
gen nichts Neues. Schon Heraklit, aber vor allem Epikur verneinen allerdings expli-
zit die Wahrhaftigkeit dieser Mythologien, Epikur, in dem er davon ausgeht, dass 
der Tod uns nicht betrifft, und dass er als solcher von uns den Glauben an ein Leben 
ohne Ende nehmen könnte, was uns für das diesseitige Leben befreien würde. Epi-
curus: Briefe, Sprüche, Werkfragmente, Stuttgart: Reclam 1993, Brief an Mene-
zäus. 

39  N. Loraux: Les expériences de Tirésias, S. 181. 
40  Siehe auch Platon: Apologie, 40 c. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


60 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

den Übergang von Körper zu Körper, aber auch jenen von Körper zu Nous aus-

zusagen, geschweige denn zu begreifen. Zwischen beiden, die so inszeniert wer-

den, als ob sie nur über die Hierarchien denkbar wären, steht also die Psyche, die 
zu diesem Behuf erst geteilt werden musste. Und so scheint es vorerst, dass die 

Hierarchie unumgänglich ist, solange diese Dualität im identitätslogisch-

dichotomen Sinn behauptet wird. 
Die ontologische Hierarchie baut sich auf dem Körper als Element und Me-

dium auf, in dem und durch das die Formen bzw. Gestalten des Seins (eidê) bzw. 

die Seienden als diskrete vergehen. Abgeleitet wird dies nicht zuletzt vom Ideal 
des paradeigma (Vorbild), das – sich selbst gleich – eins und unbeweglich weil 

ewig, das heißt außerhalb der Zeit sei, welche selbst nur eine „bewegliche Imita-

tion der nach der Zahl fortschreitenden Ewigkeit“ darstelle.4� Insofern der Körper 
verfällt und sich zersetzt, sich also nicht gegen Veränderung und Tod behaupten 

kann, wird er dem Weiblichen und damit immer wieder auch den Frauen zuge-

ordnet, die auf die Seite der Verwesung gerückt werden.42 Die Seite der Verwe-
sung ist ontologisch gesehen zugleich die Seite der apousia, des Mangels und der 

Abwesenheit bzw. der „Entwerdung“, Verwesung und Zersetzung. Und in der 

Tat: Der lebendige, ja jeder physikalisch zu fassende Körper verliert seine Form, 
sobald er sie verkörpert. Er zersetzt sich und indem er sich zersetzt hinterlässt er 

Abfälle, ja es könnte gesagt werden, dass er sich vom Paradigma schlechthin aus 

betrachtet als Abfall hervorbringt. Erst wenn der Zersetzungsprozess innehält, 
kehrt Ruhe ein.43  

                                              
4�  Platon: Timaios, 37 d. 
42  Diese Assoziation ist wohl auch an die Sitte gebunden, nach der es den Frauen der 

Familie zukommt, die Leichname vor dem Begräbnis oder der Einäscherung zu wa-
schen. Siehe hierzu Donna Kurtz und John Boardman: Greek Burial Customs, Lon-
don: Thames and Hudson �97�, Kap. 7. 

43  So stellt etwa im Phaidon das Skelett eine Erleichterung dar, weil es quasi unend-
lich lange besteht, es ist sozusagen unsterblich. Siehe Platon: Phaidon, 80 d. In der 
physiologisch-ontologischen Hierarchie der Körperteile ist wie erwähnt der Schädel 
höherwertig als das Fleisch, weil er aus dieser beständigen Knochenmaterie besteht. 
Platon: Timaios, 73 b-74 a. Zugleich mussten die Hierarchisierungskriterien nach 
mehreren Hinsichten ausdifferenziert und verschoben werden, weil gemäß Timaios 
das Knochenmark doch wieder höher angesiedelt ist als die Knochen, obwohl es 
dem Verfall weit stärker ausgesetzt ist als diese. Das ist Teil des umfassenderen 
Chiasmas, mit dem uns die Notwendigkeit zweier entgegengesetzten Setzungen in 
zwei voneinander zumindest potentiell abtrennbaren Medien konfrontiert: Einerseits 
die Setzung der Dichte und Härte der somatischen Materie als Garant für die Dau-
erhaftigkeit und den Schutz vor dem (gerade den hochwertigsten und komplexesten 
Materien inhärenten) Verfall und der Deformation bzw. Zersetzung, auf der anderen 
Seite die Fluidität, ja die Luftigkeit als Garant für die möglichste Reibungslosigkeit 
im Hinblick auf die postulierte Abtrennbarkeit der Seele vom Leib im Zuge des 
Umzugs. Dieses Chiasma ist aber mengen- und identitätslogisch – als Aporetik der 
psychosomatischen Materie überhaupt – nicht einfach durch die Behauptung einer 
Untrennbarkeit von Leib und Seele auflösbar, sondern verweist auf die bis heute die 
dogmatischen Körper- oder Geistesdisziplinen im Zwist festhaltende aporetische 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 61 

 

Der obsessive Zwang, sich des Körpers zu entledigen, ist zugleich der 

Zwang, diesen Veränderungen und der damit verbundenen Angst zu entkommen. 

Dies umso mehr, als die Veränderungen, fernab von humanistischer Fortschritts-
ideologie, niemals in die richtige Richtung gehen. Um dem Verfall der Formen 

zu entkommen, gibt es nur zwei Möglichkeiten: peras oder apeiron im reinsten 

Sinn, die Verselbständigung der Form in der Idee, das heißt in der unkorrumpier-
baren Unabhängigkeit von jeglicher Materialität oder, am anderen Ende des onto-

logischen Spektrums, die alles umfassende unförmige Matrix aller Formen und 

Seienden. Diese Matrix des Werdens im Begriff der chôra, enthält als symbio-
tisch-unkörperlicher Körper weder die Formen noch behält sie diese, doch eben-

so ist sie ihnen allen ideeller Behälter und sinnliches Material zugleich: ein uni-

verselles Chiasma sozusagen, das sich aus allen grundlegenden ontologischen 
Kategorien und Paradoxien zusammensetzt.44 Die unbeseelte, rigide Materie fu-

sioniert in der platonischen Theologie mit der göttlichen Idee, welche die Seite 

der Materialität verwischt, nicht ohne in die größten logischen Schwierigkeiten 
zu führen, die nicht verwischt, sondern explizit gemacht zu haben Platons Ver-

dienst gegenüber seinen rationalistisch-dogmatischen Nachfolgern bleibt. 

 
Zirkularität der Mimesis und Chiasmatik  
 
Analog zur Geometrie, von der Platon meint, dass sie sich mit formalen Grund-
annahmen begnüge, ohne sich – wie die theoretische Mathematik – die Frage 

nach der Setzung dieser Annahmen zu stellen, hat sich die vor allem theologisch-

philosophische Tradition mit der platonischen Setzung bezüglich des menschli-
chen Körpers begnügt, ja sie hat Platons Setzungen noch ihrer Chiasmatik entle-

digt, welche die Komplexität der psychosomatischen Aporetik zumindest berück-

sichtigt und inszenierend benennt. Der menschliche Leib (das „Fleisch“, la chair) 
wird christlich als (trauriges) „Entsein“ dogmatisiert, als ontologische Verwe-

sungsinstanz im Zustand permanenter Ungenügsamkeit und Besudelung, insbe-

sondere dort, wo Leib und Seele sich am intensivsten miteinander verbinden: in 
der Sexualität.45 Dieses durchaus perverse (also den Leib allein in das Register 

                                                                                                                                     
Einheit des Psyche-Soma-Komplexes, welche eben nur chiasmatisch zu begreifen 
ist. Aristoteles hat dies mit seiner Suche nach der Mitte, also nach der richtigen, das 
heißt nach der angemessenen Mischung der Verhältnisse (nicht nur in der Ethik) 
durchaus angedacht. 

44  Siehe hierzu weiter oben zum Begriff der chôra. 
45  Vor allem beanspruchen bis heute gerade diejenigen die Sexualität zu reglementie-

ren, welche sie (wohl aus für sie persönlich guten psychischen Gründen) zu vermei-
den trachten, nicht ohne diese Vermeidung zum höchsten Gut zu erheben. Warum 
aus dieser wahrlich inkompetenten Position heraus eine Allwissenheit darüber be-
ansprucht werden kann, die für alle anderen nicht nur als wahr sondern auch als 
normativ gelten soll, ist allerdings eine sozialpsychologische Frage; die Implikatio-
nen, aber auch schon die Motivationen dieses „Sexualmoralwissens“ ist freilich eine 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


62 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

von Thanatos stellende) Verhältnis zum Leibapriori (Kant, Heidegger), das dem 

unbegreiflichen „Seinsmangel“ oder der anfangs- und endlosen Vorstellung un-

seres Seins mit einem zumindest angreifbaren Sündenbock aufgepfropft wird, 
verbirgt die Verwobenheit nur schlecht. Denn trotz der nachträglich radikalisier-

ten Etablierung jener geradezu wahnhaften Idee von der Unkörperlichkeit der in-

dividuellen Seele (der Begriff einer überindividuellen „Seele“ oder „Weltseele“ 
ist ein anderes Kapitel, das uns in noch totalere Phantasmen führt), bleiben die 

Positionen in diesem Verhältnis zwischen Soma und Psyche relativ klar inner-

halb des Registers der Zirkularität der Mimesis: Der Körper ist für Platon ein – 
begrenztes aber unumgängliches – Modell für die Beschreibung nicht nur der 

philosophischen Forschung, sondern auch und vor allem der Bildung und Gestal-

tung des Menschen bzw. des Mannes als Polisbürger durch die Philosophie, die 
sich hiermit zur paideia par excellence aufschwingt.46  

Alle Momente des Zweifels, den nur der Mythos, nicht der Logos auszuräu-

men vermag, alle Momente des „mir scheint“ (dokei moi) und der elpis, also der 
Hoffnung bezüglich seiner Theorien und Spekulationen über das höchste Gut  

oder das Licht der Wahrheit sollten dem Dogma weichen, der Ideenlehre, die 

Platon selbst als solche nie bezeichnet hat, auch wenn er durchaus die Bahnen 
dafür legte. Seine Erfindung der Idee, dem Vorfahren des aristotelischen Begriffs 

(Eidos, das gemäß dem Logos bestimmt ist), wird solcherart abgesondert von ih-

ren Entstehungsbedingungen, von den Zweifeln ihres Autors und den durchaus 
noch von ihm benannten Zweifelhaftigkeiten der diesbezüglich versuchten „The-

orien“.47 

                                                                                                                                     
politische Angelegenheit, die zu kritisieren und zurückzuweisen einer demokrati-
schen Gesellschaft durchaus anstünde. 

46  Ein aus demokratischer Perspektive übergriffiger ethischer Anspruch, den öffentlich 
heute in den westlichen Demokratien nur noch die Kirchen und ihre lebendigen Vä-
ter gegen die beratende und entscheidende Gemeinschaft der Bürgerinnen und Bür-
ger aufrecht erhalten. Allerdings tun sie dies um den Preis eines massiven Mitglie-
derschwunds an der „Basis“ und einer damit einhergehenden dogmatischen Veren-
gung an der theologischen „Spitze“, von der Frauen sich keineswegs ausnehmen, 
insbesondere, wenn es um die Vorschreibung einer „ordentlichen Sexualmoral“ 
geht. 

47  Die vor allem mit der Rezeption des deutschen, und auch des englischen Idealismus 
zurückbehaltene Version ist in der hergebrachten Lehrmeinung zum Teil bis heute 
jene verkürzte Version, die Platon vom Erreichen der Ideen via Betrachtung, also 
religiös verbrämter und hypostasierter contemplatio der Welt der Ideen liefert. Für 
England vor allem in der �sthetik Ruskins, auf die Joyce mit jenen sarkastisch-
überspitzten Passagen über Platon und Sokrates anspielt: „die Kunst hat uns Ideen 
zu offenbaren, formlose geistige Essenzen. […] die Worte Hamlets bringen unsern 
Geist in Verbindung mit der ewigen Weisheit, Platons Ideenwelt. […] Formlose 
geistige. Vater, Wort und heiliger Odem. Allvater, der himmlische Mensch. Hiesos 
Kristos, Magier des Schönen, der Logos, der jeglichen Augenblick in uns leidet. 
Dies wahrlich ist jenes. Ich bin das Feuer auf dem Altar, Ich bin die Opferbutter.“ 
J. Joyce: Ulysses, Frankfurt am Main: Suhrkamp �98�, S. 26�. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 63 

 

Obwohl es mehrere Arten von Paradigmata mit unterschiedlichen diskursiven 

wie auch logischen Funktionen gibt, 48 lässt sich das Problem der Zirkularität der 

Mimesis nicht auf einen bloßen Statuswechsel des Erkenntnisobjekts reduzieren. 
Es handelt sich dabei vielmehr um ein Problem, das die Schnittstelle zwischen 

Ontologie und Erkenntnistheorie berührt. 

In diesem Sinn ist die genannte Zirkularität zwischen Paradigma (Vorbild, 
eidetischer Maßstab) und mimêma (Abbild, sinnliche Nachahmung), das jeder-

zeit, je nach Perspektive, zum Paradigma gemacht werden kann, der Vorläufer 

einer Erkenntnisproblematik, die bis heute ungelöst ist und in Zukunft wohl nicht 
gelöst werden wird: Die Grenzen und Verzerrungen unserer Wahrnehmung und 

Erkenntnis sind selbst zugleich deren Bedingungen der Möglichkeit (oder umge-

kehrt). Die Setzung von körperlichen bzw. leiblichen Prozessen, Gestaltungen, 
Metabolisierungen und Zuständen als die dialektischen Denkprozesse immer nur 

unvollständig veranschaulichende Paradigmata ist nicht bloß eine rhetorische 

Operation. Es handelt sich dabei nämlich nicht um Metaphern im herkömmlichen 
Sinn, sondern um „ontologische“, das heißt zumindest implizit, aber zuweilen 

auch explizit, neue Felder, Kategorien und Unterscheidungen im Sein bzw. im 

Nachdenken über das Sein (to on hê on) eröffnende Metaphern. Dieser Vorgang 
ist gebunden an die idealistische und hypostasierte Setzung des Verhältnisses 

zwischen Sein und Erkennen. Darin erscheint die unmittelbare theoretische Er-

kenntnis, welche als Widerspiegelung des Seins oder als das Sein unzulänglich 
fassender Mythos betrachtet wird. Sie ist damit das vollkommenere und zugleich 

unzulänglichere Pendant zum Erkennen als zwischen Sinnen und Denken vermit-

telnde, dialektische Praxis, eine Praxis unter Angabe von begrifflich konsistenten 
Gründen und im Rahmen des orthos logos, der richtigen, konsequenten Rede 

oder Logik. Auch in diesem Verhältnis zwischen Theoria und dianoetischer Dia-

lektik zeichnet sich ein Chiasma ab, in dem die Gegenteile auf beiden Achsen 
einander diagonal berühren, allerdings unter der Vorherrschaft der jenseitigen 

Theorie des reinen Seins, die für uns auf immer Illusion bleibt. Die Dialektik 

hingegen ist für Platon unweigerlich an die menschliche Körperlichkeit gebunden 
und damit an ein die Erkenntnis mitbedingendes Dasein, welches er aber in der 

idealistischen Hypostase davon ablöst und, ebenso wie die Welt, gegenüber sei-

ner Existenz entäußert. Dies trifft insbesondere auf die unregelmäßigen, verän-
derlichen und unbestimmbaren Dimensionen des Seins/Erkennens zu. In dieser 

idealistischen Konzeption der Erkenntnis kann der Körper nur insofern als Mo-

dell fungieren, als das Modell von vornherein nur als provisorisches und äußerli-
ches gesetzt ist, als instrumentelles Modell, das davon abgelöst zu werden bean-

sprucht wird, ohne dass es nach Einsetzung der damit hergestellten Erkenntnis-

                                              
48  Siehe hierzu Victor Goldschmidt: Le paradigme dans la dialectique platonicienne, 

Paris: Vrin �985. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


64 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

schemata Spuren seiner erkenntnis- aber auch seinskonstitutiven Eigenarten hin-

terließe.49  

 
Wenn wir aber zum Eros zurückkehren, entdecken wir bei Platon einen Sinnkern, 

der zwischen Leib und Seele, zwischen Praxis der Reflexion (Maieutik) und 

Theoria (im Sinne von Betrachtung, contemplatio), zwischen aktiver poiêsis 
(Schöpfung, Hervorbringung) und passiver Rezeption (Empfängnis), sowie zwi-

schen Gebären im Schönen gemäß dem Körper und jenem gemäß der Seele ver-

mittelt. Die geschlechtliche Verfasstheit des Körpers wird dabei von Platon mit 
dem Verhältnis zwischen Körper und Seele, aber auch mit jenem zwischen Kör-

per und Lebendigem (bios), ja dem Über/leben der ganzen Polis verbunden. Hier 

beginnt der Entwurf zur „Biopolitik“ und in Verbindung damit zur Eugenik, die 
im 20. Jahrhundert – nicht ohne Berufung auf Platon – ihre bisher wohl monströ-

seste Verwirklichung – gegen die Juden – erfuhr. 
 
 
Die  Phi losophie a ls  subl ime Liebe,   
geprüft  durch sexuel les Begehren 
 
Der menschliche Körper verschwindet nicht als Träger und Gegenstand philoso-

phischen Erkennens, ohne dass nicht auch der Eros die philosophische Szene ver-
ließe, um der Philia, Freundschaft Platz zu machen. 

Die platonische Theorie der Sublimierung steht im Zentrum dieser Geschich-

te, im Zuge derer die Institution Philosophie sich als männliche Homophilie nicht 
nur gegen die Homosexualität errichtet, sondern auch gegen die effektive Teil-

nahme der Frauen an ihr. Dies geschieht vornehmlich, indem den Frauen bzw. 

dem Weiblichen die somato-biologischen Funktionen als Natur zugeschrieben 
werden, der nur einige hervorragende Ausnahmen zu entkommen vermögen, 

oftmals um den Preis der Subsumierung unter Vorstellungen des Monströsen, das 

heißt hier des Widernatürlichen oder zumindest des Übernatürlichen. 
Nun ist Platon nicht der erste, der den Terminus philosophos verwendet. He-

raklit habe ihn gebraucht, Herodot lässt Kresos sagen, dass Solon Geschmack an 

der Weisheit habe (philosophein) und Thukydides stellt das philosophoumen als 
einen athenischen Topos dar, wenn er das Wort in den Mund von Perikles legt.50 

                                              
49  Dieses Dilemma hat Hegel in anderer Weise Kant vorgeworfen, um aus diesem 

Vorwurf seine phänomenologisch bewegte Begrifflichkeit der Erfahrungen des 
Geistes zu entwickeln. 

50  Heraklit nach Clemens von Alexandria: Die Teppiche (Stromateis), Basel: Schwabe 
�936, 5.�40.5; Heraklit in Diels/Kranz: Fragmente der Vorsokratiker, Berlin: Dietz 
�96�, B 35; Herodot: Historien, Bamberg: Buchner 2002, I, 30; Thukydides: Ge-
schichte des Peloponnesischen Krieges, München: dtv �99�, II, 40. Für eine synop-
tische und systematische Darstellung siehe Lucien Braun, Geschichte der Philoso-
phiegeschichte, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft �990, Kap. �. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 65 

 

Doch Platon macht daraus eine Tätigkeit der Hervorbringung gemäß den Sche-

mata der Liebe, die er selbst erfindet, indem er die Menschen in Schichten ein-

teilt. Diese werden sich durch folgende Etappen voneinander unterscheiden: Die 
leiblich Liebenden, die Liebenden im Schönen und diejenigen, welche die Liebe 

zum Schönen als eine Art Vorsehungskunst betreiben, wie Sokrates in seiner 

Theorie von der Unsterblichkeit der Seele. Die Theologie, zu der er dabei 
kommt, setzt Menschen voraus, die gleichsam übermenschlich, jenseits der unab-

lösbar mit dem Leib verknüpften conditio humana wären. Sie sollen das Maß 

nicht nur für die gesellschaftspolitische Klassifikation der Menschen, sondern 
auch für die Moralität abgeben. Denn sie ist das Ziel der Verbindung zwischen 

universeller und göttlicher Idee, zwischen gesellschaftlicher Harmonie und Sub-

jektivität, zu der die Entwicklung vom Eros zur Philosophie führen soll.  
Die Reinigung der Seele vom Körper führt durch die Mitte zwischen Psyche 

und Soma, das heißt durch die Lust, hêdonê.5� Die Spaltung zwischen hêdonê 

und Eros, also zwischen leiblich-sexuellem Verlangen (tê tôn aphrodisiôn) und 
ideeller Liebe, hat die Verwirrungen jedoch nicht ganz auszuräumen vermocht, 

welche mit der Instituierung der Spiritualität einhergingen. Auch stellt sie für die 

Seelen keine Garantie gegen diese mit dem Begehren einhergehenden Schwie-
rigkeiten dar. Zwischen Gewalt und Harmonisierung bewegt das Begehren (oder 

die Begierde) bis heute die Philosophie, auch wenn Philosoph(inn)en dies nur 

selten, wie etwa Hegel, zu thematisieren vermochten. 
 

Wenn es um den Eros geht, wird zumeist automatisch an die Geschlechterdiffe-

renz gedacht. Doch eine solch unmittelbare Verknüpfung läuft allerdings Gefahr 
zu verkennen, dass der Eros bei Platon in erster Linie oder fast ausschließlich ein 

Eros zwischen Männern ist. Allerdings spielen die Geschlechterverhältnisse und 

auch die Geschlechterdifferenz als sexuelle eine Rolle, insofern die athenische 
Homosexualität, von der Platons Eros an ihrer untersten Basis ausgeht, sich an 

der damals instituierten Heterosexualität anlehnt, also an der gleichsam unum-

stößlichen Hierarchie zwischen Mann und Frau. Doch ebenso interessant ist in 
diesem Zusammenhang die Rolle der Bisexualität, die für lange Zeit, um genauer 

zu sein, bis Freud und darüber hinaus, die Konzeptionen von der „Zweige-

schlechtlichkeit der Seele“ prägen wird. Im Timaios finden wir eine psychosoma-
tische Bisexualität, die stark metaphorische Züge trägt. Im Symposion erscheint 

sie, um gleich darauf wieder zu verschwinden.  
 

                                                                                                                                     
erste Philosophiegeschichte finde sich laut Hermann übrigens bei der Pythagoräerin 
Theano: Acta philosophorum, Halle �7�5, S. �77. 

5�  Es gibt keine rein somatische Lust, vielmehr wird die reine Lust von Platon als eine 
Mischung aus seelischer Lust und leiblichem Schmerz, sodann als Lust ohne psy-
chische oder somatische Unlust beschrieben: Platon: Philebos, 3� b-36 c resp. 5� b-
52 c für die reine Lust am Schönen. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


66 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Die drei Arten des sexuellen Eros 
 
Der berühmte Aristophanes-Mythos führt das androgyne Wesen als kugelartigen 
Protomenschen ein, der aus einer weiblichen und einer männlichen Hälfte be-

steht, wobei die Sexuierung (sexuation) in diesem Mythos nachträglich eingezo-

gen ist. Obwohl dieses Wesen des dritten Geschlechts (triton genos) der Vorläu-
fer der überwiegenden Mehrheit der Menschen hinsichtlich ihrer sexuellen Dis-

position sei (der heterosexuellen), sagt Aristophanes von ihm, dass es als solches 

nicht mehr existiert: „Es bleibt davon nur noch ein entwürdigender Name“.52 
Zwischen dem Verschwinden dieses Geschlechts und dem bloßen Namen habe 

es also eine Existenz gegeben, die jedoch keine wesentliche Funktion in der Rede 

hat, die Platon dem Komödiendichter unterjubelt. Diese Rede hat nämlich die 
Aufgabe, über die drei Formen von Sexualität und Eros bei den Menschen Re-

chenschaft abzugeben: über jene zwischen Frau und Mann, über jene zwischen 

Männern und jene zwischen Frauen. Das Verschwinden des Vorläufers der Hete-
rosexuellen hat darin eine Entsprechung, dass die Bisexualität als eigene Form 

gleicher erotisch-sexueller Hingezogenheit zu beiden, Mann und Frau, in diesem 

Mythos keine Erwähnung findet.53 
Platon legt also dem Komiker Aristophanes folgende Entstehungsgeschichte 

des Eros in den Mund: Am Anfang war das Menschengeschlecht eins, und nicht 

in zwei geteilt. Das war die paradiesische Zeit der Kugelmenschen (die Kugel ist 
schon bei Empedokles die perfekte, abgerundete Form), in der kein Mangel und 

keine Sorgen die Menschen betrübten. Platon macht sich hier ganz offenkundig 

wieder über Hesiod, den kosmogonischen Kronzeugen, lustig. Doch in Ermange-
lung des Mangels seien die Menschen übermütig geworden und ersannen – so 

Platon/Aristophanes – Großes in der Absicht, die Götter zu stürzen, was diese zu 

sühnen beschlossen. Die Strafe war drakonisch und wurde von Zeus verhängt, 
von Apollo ausgeführt: in (zer)teilen (diatemô dicha). Die Kugelwesen wurden 

geteilt und verdoppelt, das heißt sie wurden vermehrt und zugleich so ge-

schwächt, dass sie sich von nun an nicht mehr über die Grenzen zwischen Men-
schen und Göttern hinwegsetzen konnten. Das Resultat war jämmerlich: Seit der 

„Sektion“, die zugleich der Auftakt zur Sexuierung war, sucht jede Hälfte nach 

ihrer „anderen“: Die ehemals gleichgeschlechtlichen Mann-Mann-Kugel-men-
schen werden knabenliebende Männer; die Frau-Frau-Kugelmenschen werden 

Frauen liebende Frauen; die androgynen Frau-Mann-Kugelmenschen werden he-

                                              
52  Platon: Symposion, �89 e. 
53  Jedenfalls nicht in �9� d-e, wo er die Nachfolgegeschlechter im Sinne ihrer ero-

tisch-sexuellen Vorliebe aufzählt. Wir können spekulieren: Wer sich nicht entschei-
den kann, ist – wie etwa die Unentschlossenen im Bürgerkrieg (stasis) – nicht ernst 
zu nehmen, zählt nicht in dieser konflikthaften Wesensbestimmung des Eros. Dieser 
Vergleich wäre insofern stimmig, als der Eros wie eine stasis im Inneren des Men-
schen zu wirken vermag. In �9� b wird die Bisexualität jedenfalls beiläufig er-
wähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 67 

 

terosexuell. Für bisexuelle Hälften gibt es in dieser Geometrie wie erwähnt kei-

nen Platz. Das mag daran liegen, dass es Platon/Aristophanes um den eigentli-

chen, triebhaften Eros ging und nicht um Mischungen, welchen die Spur einer 
Strategie der Unschlüssigkeit anhaftet, einer Strategie gegen die Unerfüllbarkeit 

des Anspruchs, alles zu sein und zugleich alles zu haben. 

Wenn also die „richtigen“ Hälften einander endlich gefunden haben, wollen 
sie nicht mehr voneinander lassen, sodass sie auf all ihre Tätigkeiten vergessen, 

sogar auf jene für die Einzelnen und die gesamte Gattung überlebensnotwendi-

gen Tätigkeiten des Essens und der Fortpflanzung. Deshalb wären sie – so Pla-
ton/Aristophanes – auch beinahe ausgestorben. 

Nun war die Bisexualität als Praxis in Athen offenbar weit verbreitet, insbe-

sondere unter den Männern.54 Doch es sind nicht so sehr die sexuellen Praktiken, 
die Platon im Visier hat, als vielmehr das erotische Begehren, insofern es vorerst 

an das sexuelle Begehren gebunden ist. Nun kann zwar die Sexualität, und in 

gewisser Hinsicht auch das Begehren, Resultat gesetzlichen Zwangs sein, doch 
eigentlich scheint der sexuelle Eros nicht teilbar. Zumindest geht dies aus dem 

Aristophanesmythos hervor, der eine Art Geschichte der psychosexuellen Schick-

sale erzählt: Jede/r hat einen eidetischen Sexus, ein Geschlecht, das er oder sie 
vornehmlich begehrt, so wie jedeR vornehmlich ein Geschlecht hat bzw. einem 

solchen (wenn auch nicht in jeder Hinsicht) zugehört. Insofern erscheint es nicht 

angebracht, weitere Unterteilungen, also „Geschlechterdiaresen“ innerhalb der 
Männer und Frauen anzustellen. Die Bisexualität als Eros eines je einem Ge-

schlecht zugehörigen Individuums zu beiden Geschlechtern ist in diesem Modell 

logisch nicht leicht einfügbar, ebenso wenig der Hermaphrodit, obwohl er das 
Vorbild für den androgynen Kugelmenschen ist, der im Aristophanes-Mythos 

wiederum das Vorbild für den gemeinsten, den heterosexuellen Eros abgeben 

soll. Einmal mehr und analog zur Ironisierung des Mythos von der Autochthonie 
im Menexenos führt Platon einen überzogenen Erklärungsversuch über die Zirku-

larität der Mimesis ad absurdum, nicht ohne dabei einen Wahrheitskern bezüg-

lich des Eros freizulegen.  

                                              
54  Wie diverse Kommentatoren unterstreichen, war die Bisexualität in diesem Sinn 

(und nicht im Sinn von „zweigeschlechtlich sein“) stark verbreitet, und der Gegen-
satz zwischen Homo- und Heterosexualität existierte nicht. Es ist allerdings festzu-
halten, dass Platon hier sehr wohl eine Spezifizierung einführt, die eine solche Ge-
gensätzlichkeit oder zumindest Gegenüberstellung eröffnet. Bezüglich der Anglei-
chung von Homo- und Heterosexualität siehe vor allem: L. Brisson: Le sexe incer-
tain, S. 129 ff. Bisexualität wird im Symposion stets in Zusammenhang mit Homo-
sexualität erwähnt. Die homosexuellen Bürger müssen – so Platon später – durch 
das Gesetz zur Sexualität mit Frauen gezwungen werden, während von den homo-
sexuellen Frauen gesagt wird, dass sie von den Männern weniger angezogen seien 
(es bedarf also nicht der Durchsetzungsgewalt des Gesetzes…). Ich komme in der 
Folge, insbesondere im Kapitel zu Platon und Sappho, noch auf diese Fragen zu-
rück. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


68 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

Jean-Pierre Vernant bringt das Modell auf folgende Formel: ½ + ½ = �.55 Die 

Formel für die Bisexualität würde nun nicht einen androgynen (also ½ + ½) son-

dern einen „andro-androgynen“ oder eine/n „androgynaiko-gynê“ als paradigma-
tischen Vorfahren erfordern, also ein dreifaches Wesen, von dem nicht ganz klar 

ist, wie es in zwei geteilt und wieder zu einer Einheit zusammenkommen soll. 

Für die öffentlich-tradierte Verstandeskraft jedenfalls war es schwierig genug, al-
le drei Kugeln zu behalten, was sich in der persistenten Rezeption allein des and-

rogynen Kugelmenschen, also des Vorläufers der heterosexuell Liebenden, 

zeigt.56 
Die von Platon/Aristophanes anvisierte Einheit des Eros führt über die ge-

schlechtliche Einheit des Objekts des Begehrens, sodass es Liebe zu Frauen oder 

Liebe zu Männern für jedes Individuum sein muss, egal welchen Geschlechts das 
Individuum selbst ist. Im Rahmen der fusionierenden Liebe, die er in diesem 

Text so bewundernswert in Worte fasste, hätte er es nicht anders anstellen kön-

nen. So müsste es also eher heißen: Liebe zu einer Frau oder Liebe zu einem 
Mann. Dieses geschlechtliche Eidos der ersehnten/geliebten „anderen Hälfte“ 

wird Eidos des Geschlechts im allgemeinen durch den Verlust dieser ursprüngli-

chen Hälfte und die Suche nach, dann die Vereinigung mit einem Ersatz, einer 
anderen „anderen Hälfte“, die mit der ursprünglichen zumindest das Geschlecht 

teilt (oder gemein hat).  

Warum ist es nun aber gerade das Geschlecht, das hier für die Kontinuität des 
Eidos des/der Geliebten herhält? Die Frage stellt sich umso drängender, als die 

Liebesgestalt, das ersehnte Eidos, schon da ist, bevor „Geschlecht“ im sexuellen 

wie auch im reproduktiven Sinn noch Sinn macht, ja überhaupt eine Rolle spielt. 

                                              
55  J.-P. Vernant: L’individu, la mort, l’amour, Paris: Gallimard �989, S. �63. Luc 

Brisson stellt den Aristophanesmythos vornehmlich im Lichte der Einheit und der 
Teilung dar, aber auch im Lichte der engen Verbindung zwischen Unterscheidung 
und Verschmelzung der Geschlechter einerseits und der impliziten Ontologie der 
Trennung/Verschmelzung (Spaltung/Verleugnung) in den diversen Theogonien an-
dererseits. Siehe: Le sexe incertain, S. 67-78. Was den logischen Gesichtspunkt be-
trifft, so ist klar, dass die erforderlichen dreifachen (oder dreigeteilten) Kugeln un-
symmetrisch wären: Zwei Teile wären dann nämlich bisexuell, während der dritte 
Teil heterosexuell wäre. Eine solche Asymmetrie wäre für die identitäre und kom-
plette Konzeption der sphärischen Wesen störend gewesen. 

56  Das hat allerdings mehr mit psychoanalytisch zu deutenden Widerständen gegen die 
mit dem Christentum hinwegsozialisierte Homosexualität denn mit mangelnder 
Verstandeskraft zu tun. Die Persistenz der Ausblendung der beiden gleichge-
schlechtlichen Kugeln zugunsten der androgynen wird aber nicht allein dadurch be-
greiflich: Sie hängt auch mit der außergewöhnlichen Vorrangstellung der ebenso ta-
buisierten hermaphroditischen und/oder androgynen Daseinsweise zusammen. Der 
auf den Androgyn verkürzte Aristophanes-Mythos wurde gleichsam zum Refe-
renzmythos für all jene, die – über die oben zitierte Leugnung der Existenz von 
Hermaphroditen hinwegsehend – inmitten einer strikt binärgeschlechtlichen Kultur 
als somatische und/oder psychische Hermaphroditen bzw. Androgyne nur in dieser 
ausgeblendeten aber zumindest mythisch vorhandenen Mitte Platz fanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 69 

 

Denn erst nachdem Zeus den zerteilten Kugelwesen aus Mitleid die zuvor an der 

Hinterseite befindlichen Schamteile (aidoia) nach vorne drehen lässt, können sie 

in der erotischen Umarmung auch eine Organlust verspüren, im Falle der ehe-
mals Androgynen das Angenehme mit dem für das Menschengeschlecht nun-

mehr Nützlichen der Fortpflanzung verbindend, wodurch Geschlecht in allen drei 

Bedeutungen gemeinsam (sexuell-erotisch, reproduktiv, gattungsbezogen) erst 
auf den Plan tritt (zuvor hatten sie sich „wie Zykaden in den Boden fortge-

pflanzt“).  

Wir haben es also mit einer Nachträglichkeit, bzw. einer begrifflichen petitio 
principii bezüglich der reproduktiven Geschlechtlichkeit und der Charakterisie-

rung des Eros durch das Geschlecht zu tun, was eine Modifizierung der Aus-

drucksweise nahe legt: „Dieses geschlechtliche Eidos der geliebten Hälfte wird 
Eidos des ihr zukommenden Geschlechts, das dadurch Eidos des Geschlechts im 

Allgemeinen wird.“ Dieser Satz findet keine Erklärung im Text und kann nur aus 

der Identität der Geschlechtermarker des originären Eidos abgeleitet werden, 
dessen Organe von Fortpflanzungsorganen zu Schamteilen und zugleich zu Ge-

schlechtsorganen mutierten, wodurch sie erst zum entscheidenden Merkmal der 

Geschlechtszugehörigkeit werden. Wie dem auch sei, die Geschlechterdifferenz 
bleibt in dieser luziden und zugleich obskuren Geschichte eine problematische 

Zerschneidung im Bereich des Eros. Und selbst wenn wir schon vor der biologi-

schen Sexuierung (oder Sektion), welche die zweigeschlechtliche Fortpflanzung 
nach sich zieht, eine Sexuierung und damit eine primitive, mythische Differenz 

der an den Gestirnen (Sonne, Erde, Mond) orientierten Geschlechter annehmen, 

dann bleibt der Eros jedenfalls grundsätzlich geprägt von dieser ursprünglicheren 
sectio der sphärischen „Menschen“, aus der die Geschlechterdifferenz als solche 

erst hervorgebracht wird.  

Die sectio (tmêsis, Schnitt) stellt eine Art transzendentaler Differenz gegen-
über der Geschlechterdifferenz in ihren Vorstellungs- und Bedeutungsdimensio-

nen dar: Die Differenz im/des identitären sphärischen Wesens, das als geteiltes 

nicht seinen Anderen, sondern den anderen Teil von sich sucht, verweist sowohl 
auf das Problem des Narzissmus bzw. der „Kastriertheit“ im Lacanschen Sinn als 

auch auf jenes der Geschlechtermetaphysik, die in der abgeschlossenen Identi-

tätslogik zirkuliert, wenn sie die Alterität, der wir in der Liebe begegnen, in den 
Geschlechtsorganen ansiedelt statt, wie Platon/Aristophanes, im Ereignis des 

Bruches einer primordialen Einheit, für die es im Eros eine nur prekäre, stets un-

vollständige, tendenziell bedrohliche und unablässig gesuchte Aufhebung gibt. 
Wo der Aristophanesmythos die Herkunft der symbiotischen Liebe zu erhel-

len sucht, führt er also zu einem nicht mehr bloß leiblichen Eros, sondern zu ei-

nem, den wir psychisch im radikalsten Sinn des diesseits der Verdrängung lie-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


70 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

genden Unbewussten anzusiedeln hätten, einer psychosomatischen Einheit und 

Ganzheit gepaart mit dem egotischen Phantasma des Allseins.57 

Diese Suche und die Symbiose, zu der sie führen soll, sind so ausschließlich, 
dass die neu zugeschnittenen Individuen zu nichts anderem als zu ihrer Um-

klammerung fähig sind, sodass sie beinahe verhungern und als Gattung an ihrer 

Inaktivität zugrunde gehen würden, weil sie sogar vergessen, sich fortzupflanzen. 
Platon stellt hier auf drastischste Weise die maßlose Tendenz der Psyche selbst 

dar, die auf Kosten des Körpers und seiner rudimentärsten Bedürfnisse gehen 

kann. Gleichzeitig ist diese psychische, dem Geist jedes einzelnen gemäße (kata 
noûn autô) Symbiose auch eine originär somatische, denn die Vereinigung er-

folgt als eine körperliche, allerdings gemäß dem Wiederherstellungsversuch des 

ehemals kompletten mythischen Körperschemas.58  
Der gewiss nicht zufällig in der Mitte des Symposion angesetzte Aristopha-

nesmythos situiert die Organlust als Bedingung der Möglichkeit für deren Subli-

mierung, insofern sie einen Ausgang aus der symbiotischen Aporie, dieser Aus-
weglosigkeit des Psyche-Soma schafft (das heißt aus der Unmöglichkeit einer be-

friedigenden und zum Überleben befähigenden psychisch-körperlichen Vereini-

gung). Doch während die Lust bei den ehemals androgynen Kugeln in der Leib-
lichkeit verharre, überschreite sie diese im Fall der ehemaligen Mann-Mann-

Kugeln. Von den weiblichen wird nur gesagt, dass aus ihnen die hetairistriai 

hervorgegangen seien.59 

                                              
57  Aulagnier spricht in diesem Zusammenhang vom Originären (vor dem Primär- und 

dem Sekundärprozesshaften angesiedelt), Castoriadis von der psychischen Monade, 
doch geht es für beide um dasselbe Phänomen: P. Aulagnier: La violence de 
l’interprétation; Castoriadis: Die Gesellschaft als imaginäre Institution. Das Origi-
näre hinterließe seine Spuren etwa in der Konzeption eines umfassenden originären 
Ortes, analog zur chôra, aber ebenso in der Vorstellung von einer absoluten und 
transztendenten Instanz, als archê, „Gott“, etc. Platon verweist mit diesem phyloge-
netischen Mythos auf die Ontogenese. Die mahnende Funktion des Nabels, welche 
an die sectio der ursprünglichen menschlichen Physis erinnert, verweist auf die 
Verbindung zwischen Geburtstrauma und Liebesschmerz. Platon: Symposion, 
�9� a. 

58  Durch die Verdrehung der Genitalorgane nach vorne impliziert die Vereinigung 
nicht nur die nunmehr zweigeschlechtliche Fortpflanzung, sondern vornehmlich für 
die ehemaligen Mann-Mann-Kugeln auch die Befriedigung (die größer sei als die 
der Heterosexuellen: Platon: Symposion, �92 e). Die Befriedigung der Frau-Frau-
Kugeln wird nicht erwähnt. Dieses Tabu hat Tradition, und es ist erstaunlich, dass 
Platon überhaupt auf die weibliche Homosexualität Bezug nimmt; siehe hierzu Na-
thalie Ernoult, „Homosexualité féminine chez Platon“, in: Revue française de psy-
chanalyse, 3/�994. 

59  Ibid., �9� e; Schleiermacher übersetzt mit Tribaden, Brisson mit femmes homosexu-
elles, Dover schreibt schließlich, dass dieser Terminus sich nur an dieser Stelle fin-
de und offenbar eine Frau bezeichne, die in einer der hetairêsis vergleichbaren Be-
ziehung mit einer anderen Frau lebt. K.J. Dover: Greek Homosexuality, Cambridge: 
Harvard University Press �978, III E resp. II A. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 71 

 

Subl imierung via  Mimesis  und Einübung  
 
In der Erzählung, die Sokrates am Ende des Symposions als Diotimas Lehre  
übermittelt, wird der Eros weder als Zustand, noch als eine unmittelbare Obses-

sion verstanden, sondern als eine über die Sublimierung des Leibes vermittelte 

und vermittelnde Suche. Ziel der Übung ist es, sich in Hinblick auf die Idee des 
Schönen, im Akt der Hervorbringung, zu vereinigen. Dieser poietische Zugang 

setzt die ideelle Verbindung fort, die wir als konkret-allgemeine bereits zwischen 

den hoplitischen Kriegern finden. Es handelt sich dabei, wie oben angekündigt, 
um das Ideal der ebenso fundamental-allgemeinen wie konkretistisch-soma-

tischen, an die männliche Körperkraft gebundenen Tugend namens andreia. Die-

ses Ideal der Tugend wird Platon zur dikaiosunê, zur sôphrosynê und zur phro-
nêsis (Gerechtigkeit, Besonnenheit und praktische Vernunft bzw. Klugheit) erhe-

ben. Doch der schöpferische Eros der Hervorbringung (genesis) wird damit 

zugleich von der männlichen Homosexualität distanziert, nicht ohne weiterhin 
den Männern vorbehalten zu bleiben. Die „Eroslehre“ von der Hervorbringung 

im Schönen gemäß dem Körper (tokos), dann − weiter oben in der ontologischen 

Hierarchie − von der Schöpfung (poiêsis) gemäß/in der Seele, führt von einer  
ebenso leiblichen wie auch körperlichen Liebe bei „allen Menschen“ (pantes 

anthrôpoi) zu jener rein psychischen und unvergänglichen Liebe eines Mannes 

zu einem anderen. Die aus dieser „ordentlichen päderastischen Liebe“ (to orthos 
paiderastein) hervorgehende Familie ist eine mit unsterblichen Kindern,60 die 

gemeinsam aufgezogen werden und dadurch den Weg eröffnen für die Betrach-

tung des sich selbst gemäß sowie an und für sich selbst (auto kath’auto 
meth’autou) ewig Schönen.  

Es handelt sich dabei nicht nur um einen Aufstieg, der von der sinnlichen und 

leiblich-sexuellen Liebe ausgeht. Wir finden darin weiters die explizit gemachte 
Anlehnung der intellektuellen Schöpfung (poiêsis) an den Gebärakt, wie wir sie 

auch in der sokratischen Maieutik ins Werk gesetzt sehen. Doch die Maieutik 

wird nicht als Eros zwischen den Dialogpartnern beschrieben. Eine solche Be-
schreibung findet sich nur im Symposion, und zwar an der Übergangsstelle zum 

Eros des Schönen an sich. Diese Stelle weist starke Analogien zur Darstellung 

der Philosophie als Eros im Phaidros auf. Beide Etappen, die hier zur Darstel-
lung der philosophischen Schöpfung im Spiel sind, komplettieren die Anlehnung 

an die weibliche Gebärfähigkeit: In der Maieutik des Theaitetos wird das Gebä-

ren in Schmerzen inszeniert, im Symposion das Lieben und die kreative Hervor-
bringung als „Zeugen“ im Schönen.6� Hier wird die instituierte Komplementarität 

                                              
60  Siehe weiter unten zu diesem Topos in Bezug auf Sapphos Gedichte. 
6�  Das besagt nicht, dass dabei nicht auch vom Gebären, den damit verbundenen Ge-

burtsschmerzen und der trophê, also dem Nähren und Aufziehen die Rede wäre. 
Was den Bezug zwischen Eros, poiêsis und Philosophie bei Platon angeht, siehe 
etwas rezenter auch Louis A. Ruprecht: Symposia: Plato, the Erotic, and Moral Va-
lue, Albany: State University of New York Press �989. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


72 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

klar als eine zwischen leiblichen und geistigen Termini gesetzt, wobei Erstere, 

wie schon im Aristophanes-Mythos angekündigt, dem heterosexuellen Eros, 

Letztere dem homosexuellen Eros entspricht, der ja mangels leiblicher Kinder 
darauf angewiesen ist, sublimierte Gestalten hervorzubringen. Die Unterteilung 

in Hervorbringung/Empfängnis (das Zusammenfallen von aktiv und passiv ist 

hier ebenfalls interessant) und Gebären wird im Phaidros weiter ausgeführt. Hier 
zeugt der daimôn, was die Seele empfängt und mittels dialektischer Maieutik mit 

Hilfe des Hebammen-Philosophen gebären wird. Die biologischen Rollen, wel-

che dabei auf beide Geschlechter aufgeteilt sind, werden außerhalb des Leibes 
transponiert, die Gestaltung des philosophischen Aktes wird damit zur erhöhten 

Mimesis des sexuellen Aktes.  Die Transposition ist also ziemlich präzise und be-

inhaltet unterschiedliche Perspektiven auf die biologische Fortpflanzung. Dies 
abseits der Platonischen Ironie zu begreifen, verfehlt vor allem die von Platon 

gewiss nicht unwissentlich inszenierte, aber nicht als solche kommentierte, Zir-

kularität der Mimesis. Platon selbst eröffnet die Reflexion darüber im Parmeni-
des als Aporetik des „dritten Menschen“, welche Aristoteles in der Metaphysik 

aufgreift (und nicht als Kritik an Platon erfindet). Wenn wir allerdings von der 

Heterogenität der Seinsweisen und ihrer gleichzeitigen Verknüpftheit ausgehen, 
müssen wir dieser Aporetik als einer sinnvollen, zugleich seins- als auch er-

kenntniskonstitutiven nachgehen und sie immer wieder an den metaxy-Kreu-

zungen diverser Chiasmen aufsuchen. 
 

Der Eros wird in Platons Sublimierungstheorie metaxy im Verhältnis zwischen 

Sinnlichem und Intelligiblem, insofern er die Lust an die ideal/ideelle Schönheit 
bindet, ein Problem, das Kant in seiner Ethik, aber auch in seiner �sthetik maß-

geblich beschäftigen sollte. Diese Verbindung geschieht nun vermittels einer Art 

von erotisch-ästhetischer Erziehung, die vom Intimen zum Politischen, aber auch 
vom Somatischen zum Philosophischen aufsteigt und im Zuge dieses Aufstiegs 

diverse Abstraktionsstufen durchläuft. Es geht dabei um die Hervorbringung ei-

ner besonderen Kunst der Liebe, die mit der Liebe dieses besonderen, einzelnen 
Körpers, bzw. des Antlitzes eines einzelnen Menschen beginnt – sozusagen das 

sinnliche Schema, auf dem die Idee des Schönen in unserer Seele aufbaut. Sie 

geht dann zur Vermehrung der Körper über, in der sich die eidetische Schönheit 
(als schöne Gestalt) findet, die nicht mehr mit der Singularität dieses einzelnen 

Körpers gleichgesetzt ist, und mündet dann in der eidetischen Schönheit, die von 

allen sterblichen Körperresten des lebenden Menschen befreit ist. Im Phaidros ist 
dieser Übergang bekanntlich als eine Mania beschrieben, ein anderer Zwischen-

zustand zwischen Logos der „objektiven“ Welt der anderen und endogenem Pa-

thos, wodurch auch die Mania wie ein metaxy wirkt, das eine neue Perspektive, 
nämlich die der Theoria, eröffnet. 

Die Vielheit der schönen Körper als Zwischenstadium auf dem Weg zur  

ideellen Betrachtung enthält allerdings ein Risiko. Denn anstatt sich a priori aus-
schließlich der abstrakten Schönheit der Körper zuzuwenden, könnte das Begeh-

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 73 

 

ren sich genauso gut an die Körper selbst heften, die zwar eine gewisse Idee der 

Schönheit in sich vereinen bzw. untereinander von einer solchen vereint werden, 

insofern sie an ihr teilhaben, die aber über dieses Eidos hinaus, für das die bloße 
Betrachtung reichen würde, dem Begehren noch etwas anderes zu versprechen 

scheint. Gegen dieses Risiko des Falls in die sinnlich mannigfaltige Einzelheit 

des körperlichen Begehrens wird die Betrachtung gewappnet, indem ihr immer 
schon ein im Blick distanzierender Verzicht vorauseilt, der sie implizit immer 

schon begleitet. Es ist unentscheidbar, ob die Sicht (im Betrachten) die Lust am 

Schönen auf Kosten der anderen Sinne für sich behält, oder ob es sich nicht 
vielmehr um einen Tribut an die Lust, hêdonê, jenseits der aktualisierenden Dif-

ferenzierung der unterschiedlichen Sinne handelt. Jedenfalls affiziert und akti-

viert die in der Dialektik implizierte Lust andere Sinne als nur den Gesichtssinn, 
wie wir den Rahmenhandlungen der platonischen Dialoge unschwer entnehmen. 

Aber gerade deshalb ist sie ja auch eine diesseitigere Kunst als die Theoria, die 

überhaupt keines Partners mehr bedarf.  
Und hierin kündigt sich das transzendente Imaginäre als Resultat, aber auch 

als Telos der Platonischen Sublimierung an: Zuerst in der Abschaffung des 

menschlichen Gegenübers, das doch immerhin die Quelle aller Lust war, auch 
der am rein ideellen Schönen (und in seinen besonderen Aspekten wahrschein-

lich auch die Quelle des Begehrens), dann als Projektion seines universalisierten 

Eidos auf ein transzendentes Jenseits. Die Philosophie, kaum ist sie gegründet, 
tendiert zu einer neuen Religion, nicht einer der Dämonen, wegen der Sokrates 

angeklagt wurde, sondern einer viel totaleren, Parmenideischen, des absoluten 

Ursprungs und Endes eines sich selbst gleichen Seins. 
Der wegen seiner imperativen Bedürfnisse und Begierden herabgewürdigte 

Körper würde nur durch die Vorschriften seitens des vernünftigen Geistes zu ei-

nem gerechten/richtigen Leben zu führen sein. Doch Platon sieht sehr wohl, dass 
auch auf die Psyche jene dem Körper vorgeworfenen Eigenschaften zukommen 

können. Seine Erklärung für diese schwer zu leugnende Tendenz der Seele ist ih-

re Unterwerfung unter die Prinzipien der Leiblichkeit, wobei es sich dann weni-
ger um die Psyche „selbst“ als vielmehr um die dem Nous bzw. den Logos zu un-

terwerfende Animalität in ihr handle. Alles kann für die Psyche sowohl Quelle 

von Lust als auch Quelle von Unlust sein, so wie umgekehrt die Un/lust sowohl 
im Dienst des Schönen als auch im Dienst des Hässlichen stehen kann.62 In einer 

bewundernswerten Passage im zweiten Buch der Nomoi bringt er eine Theorie 

der Bildung von Seele und Körper vor, die nicht mehr, wie noch in der Politeia, 

                                              
62  Anders im Menon, wo es darum geht, dass der Mensch nur aufgrund eines Irrtums 

und nicht aufgrund von chiasmatisch verkehrten Lustmechanismen das Schlechte 
anstrebe. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


74 | CHAOS – PSYCHE-SOMA – KOSMOS 

 

über die Askese und das mühevolle Erlangen von Wissen zur Lust am körperli-

chen und seelischen Training gelangt, sondern über eine Art Übung der Lüste.63 

Nun hat Platon trotz der expliziten Konstruiertheit einer Komplementarität 
des Eros gemäß den beiden Geschlechtern dem Eros eine physikalistisch-

deterministische Wendung gegeben, dabei hat er allerdings chiasmatischen Zwi-

schenraum offen gehalten zwischen dem weiblichen bzw. heterosexuellen „Zeu-
gungseros“ gemäß dem Körper, dem männlich-homoerotischen gemäß der Seele 

und der Physis, also der Natur der Geschlechter wie auch der erotischen Sexuali-

tät: Alle Kombinationen scheinen möglich, je nach Disposition der Individuen. 
Wie im Fall der Seelenteile und der diesen attribuierten „Geschlechtscharaktere“, 

sind diese bereits begrifflich vermittelten Elemente nicht dem einen oder dem 

anderen Geschlecht vorbehalten. Die geistige Hervorbringung wird zwar als 
männlicher Eros beschrieben, der den Geburtsakt der Frauen auf einer höheren 

Ebene nachahmt, doch ist er den Frauen nicht a priori, also gemäß einem physi-

kalischen oder begrifflichen Prinzip, explizit verwehrt (wie der somatische Ge-
bärakt den, also allen, Männern – noch – unmöglich ist). Doch die Reformulie-

rung einer instituierten und gleichsam ausschließlichen Geschlechterkomplemen-

tarität ohne metaxy und fern jeder Chiasmatik ist verbunden mit ihrer Transpo-
nierung auf die Bereiche der Fortpflanzung, was die Frauen tendenziell aus der 

schöpferischen Tätigkeit ausschließt.  

Nur in den politischen Dialogen, in denen die Philosophie nicht vermittels 
der Mimesis der Fortpflanzung beschrieben wird, auch nicht vornehmlich über 

die Anlehnung an die instituierte Geschlechterkomplementarität, erhalten die 

Frauen explizit Zugang zur Sphäre philosophischer Tätigkeit. Die dort entworfe-
ne Geschlechterkomplementarität schließt die Frauen nicht logisch, auch nicht 

aufgrund eines konkreten a priori aus dieser Sphäre aus, sehr wohl aber implizit.  

Deshalb ist es wichtig, die philosophischen und politischen Implikationen 
dieser Komplementarität auch in der Philosophiegeschichte, insbesondere bei  

Aristoteles, zu untersuchen. Was unverändert über die wechselnden soziohistori-

schen Kontexte besteht, ist jedenfalls die Faszination, die das Gebären auf die 
Männer auszuüben scheint. Sie bedingt gleichsam die Aneignung der Semantik 

des Gebärens und der daran gebundenen Werte (und Entwertungen). Diese An-

eignung kommt nur teilweise einer Enteignung gleich, und zwar vermittels der 
Übertragung dieser exklusiv weiblichen Tätigkeit bzw. Fähigkeit auf Bereiche, 

die nicht a priori männlich sind, insofern nämlich aus dieser übertragenen und 

komplementär gesetzten Exklusivität ein männliches Monopol der Ausübung ab-
geleitet oder zumindest insinuiert wird. Was die Männer (und natürlich auch vie-

le Frauen…) von ihrer leiblichen Natur her zu tun nicht fähig sind (gebären, stil-

len mit der Milch aus dem eigenen Körper), muss bei den Frauen eine strikt 
komplementäre „Ergänzung“ finden, um eine Art zwanghaft ersehnte Symmetrie 

                                              
63  Diese Idee könnte die Aristotelische katharsis in der Poetik ankündigen, auch wenn 

Platon das Wort in diesem Kontext nicht verwendet.  

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


PSYCHE-SOMA – EROS – GENOS | 75 

 

herzustellen. Teilweise wurde diese leibliche Kompensierung in der Formierung 

der militärischen Männerkorps gefunden, bei der der Ausschluss der Frauen 

durch deren physische Konstitution begründet wurde. Doch auch hier sind die 
Relativierungsmöglichkeiten groß, das Chiasma ist jederzeit möglich, sobald eine 

Frau (zum Beispiel in Männerkleidern) in diesen Korps eindringt und die Exklu-

sivität durchbricht. Die sicherste Lösung schien sich im Feld der kulturellen Fä-
higkeiten zu befinden und mündete in der hartnäckigen Behauptung eines „geis-

tigen Schwachsinns des Weibes“: Dogmen sind vielleicht doch stabiler als unkla-

re leibliche Indispositionen. 
Auch wenn es keine erschöpfende Erklärung für die Darstellung des Denkak-

tes sowie der Philosophie als solcher in Termini des Gebärens gibt, so muss eine 

solche Anlehnung im Licht des gesellschaftlichen Zwangs zur Fortpflanzung ge-
sehen werden, der allen Individuen mehr oder weniger rigide auferlegt wird. Pla-

ton selbst bestreitet diesen Zwang nicht offen, obwohl er sich ihm niemals fügte. 

Eine Tätigkeit kann als Kompensierung einer anderen gesetzt werden, doch er-
klärt das nicht, warum sie über sie gestellt wird. Dieses Phänomen lässt sich erst 

erklären durch die in den westlichen Kulturen seit unvordenklichen Zeiten insti-

tuierte Hierarchie der geschlechtsspezifischen Arbeitsteilung. 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839405369-003 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839405369-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

