
VII  Objektivität der Erfahrung und   
   Unumgänglichkeit des Irrtums 

Der Ort meiner Existenz ist der Kreuzungspunkt von Innen und Außen. Ich be-
finde mich nicht nur in Differenz zur äußeren Wirklichkeit, sondern noch zu mir 
selber. So wenig ich schon weiß, was in mir steckt, so wenig gehe ich in den 
Verhältnissen, in denen ich stehe, auf. Im gleichen Maße gehören, umgekehrt, 
Ich und seine Umstände zusammen1: Ich koevolviere mit den Verhältnissen wie 
mit mir selber. 

Bipolarität 

Die Differenz von Innen und Außen setzt sich innen wie außen fort. Ich komme 
weder beim Innen noch beim Außen selbst ›an‹. Ich treffe nur auf Wechselbälger 
eines inneren Außen und äußeren Innen – auf das, was A.N. Whitehead »wirkli-
che Einzelwesen« nennt. Diese – wir alle – sind zugleich Objekt und Subjekt ih-
res bzw. unseres Wirklichseins.2 Als Subjekte sind wirkliche Einzelwesen Ak-
teure ihrer Selbstrealisierung. Als Objekte werden sie von anderen wirklichen 
Einzelwesen als ihnen äußerlich erlebt und wahrgenommen. Jedes wirkliche Ein-
zelwesen ist auf diese Weise bipolar; es hat einen physisch-objektives und ein 
psychisch-subjektives Ende. Derart vereinigt es Identität und Verschiedenheit in 
sich. Es wird zu sich selbst, indem es den Bruch, den es in sich selber vorfindet, 

                                                
1  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg und New 

York 1973, S. 218. 
2  Vgl. im Folgenden Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kos-

mologie. Frankfurt/M. 1987, S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

in eine ihm nächstmögliche Selbstüberbrückung, in temporäre Kohärenz, trans-
formiert. 

Für Whitehead und seine organistische Philosophie ist die Wirklichkeit inso-
fern von innen her belebt, als sie aus nichts als Empfindungen besteht. Ihre Emp-
findungen veranlassen die wirklichen Einzelwesen, den objektiven Gehalt ihrer 
Empfindungen zu ermitteln. Seiner Selbsterfüllung zustrebend, trägt jedes wirk-
liche Einzelwesen Verantwortung für seine Empfindungen, in dem Maße, wie es 
kraft seiner Empfindungen, in Erkundung deren objektiven Gehalts, teil an ei-
nem größeren Subjekt, einem »Superjekt«, hat. Dieses stellt – gleich der göttli-
chen Urmonade Leibniz‘, in der sich die einzelnen Monaden, sie auf ihre be-
grenzte Weise wiedergebend, aufgehoben finden3 – die Bedingung der Möglich-
keit bereit, dass das jeweilige wirkliche Einzelwesen ein Gefühl für sich selbst 
als ein Selbst hat. Ein Selbst ist, was sich aus sich selbst heraus auf etwas be-
zieht, was umfänglicher als es selber ist. Dieser Bezug erst lässt die wirklichen 
Einzelwesen sich als lebendig empfinden. Aus eben dieser Empfindung heraus 
koevolvieren sie mit jener größeren Wirklichkeit, die sie nötigt, um zu werden, 
was sie sind, über sich selber hinauszugehen. Auf diese Weise evolvieren die 
subjektiven Empfindungen der wirklichen Einzelwesen die Wirklichkeit von in-
nen her: Die Kreativität des einen Universums lebt aus der Selbstwerdung der 
vielen Einzelwesen.4

Man könnte A.N. Whitehead als Wiedergänger Leibniz‘ auffassen. Auch er 
begreift die Welt als monadologische, hier eben von wirklichen Einzelwesen be-
völkerte, deren höchstes, vollkommenes, alle Einzelwesen einbegreifendes We-
sen Gott ist. Die Welt ist immer die Welt einer bestimmten Subjektivität eines 
bestimmten wirklichen Einzelwesens. Sie kann es aber nur sein kraft seiner ver-
nünftigen Teilhabe am Ganzen der Wirklichkeit, der, nach Leibniz, »prästabilier-
ten Harmonie« aller Monaden zueinander. Die Bedingung der Möglichkeit unse-
res Ichbewusstseins stellt Gott als Urmonade dar, der die Vielzahl der Ichs und 
Subjektivitäten in einem Verhältnis unvordenklichen Gleichgewichts hält, aus 
dem heraus alle Monaden bzw. wirklichen Einzelwesen ihren Platz und Recht-
fertigung erhalten.  

Die Konkretheit des Wirklichen, als bipolare Einheit von Subjekt und Ob-
jekt, lässt sich nicht denken, ohne dass wir sie bereits an uns selber erfahren ha-
ben. Wir erfahren sie an der Differenz von Innen und Außen, die uns bestimmt – 
die wir zugleich selbstbestimmt zu durchlaufen haben. Was wir in doppelwerti-
ger Weise an uns selber erfahren, tragen wir an die uns umgebende Wirklichkeit 

                                                
3  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 24. 
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 406, 438 und 450. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 101

heran, um es – uns – ihr hinzuzufügen. Was sich mir als Außen präsentiert, be-
sitzt ein mir verschlossenes Für-sich-Sein, mit der ich in aller Unerkennbarkeit 
rechnen muss. Auf nichts anderes als auf dessen versuchsweise Erschließung hin 
sind denn auch Erzähler und Protagonisten der »Suche nach der verlorenen Zeit« 
unterwegs: in dem, was ihnen begegnet – Gesichtern, Landschaften, Dingen, 
Namen –, eine gefangene Seele wie aus einem geschlossenen Gefäß zu befreien, 
dessen Verschluss sie selbst schon von innen her zu öffnen sich bemüht.5

Während ich Wirklichkeit aus selbstzentriert-zweckrationaler Perspektive als 
bloßen Widerstand und Hemmnis erfahre, wird sie mir aus der Erfahrung der Bi-
polarität alles Wirklichen, meiner selbst als gedoppelt-gemischtes Wesen, zum 
Anlass eines Anthropomorphismus: Ich beginne, die äußere Wirklichkeit nach 
Maßgabe meines eigenen Inneren, der Empfindung meines eigenen Wirklich-
seins, zu begreifen. Ich erweitere meinen Begriff von Wirklichkeit um ein sie 
und mich Verbindendes – um ein Drittes, das mir erlaubt, mich, aller unumgäng-
lichen (meinem Selbsterhalt geschuldeten) Naturbeherrschung zum Trotz, in ihr 
zu beheimaten.6 An allem, was ich tue, ist in diesem Sinne schon sein Gegenteil 
mitbeteiligt. So muss ich mich allein schon um meiner Selbsterhaltung willen 
mit dem, was mir zuwider ist und läuft, befassen. Anders würde ich, selbstzen-
triert und zweckrational, zum Opfer meiner selbst.  

Ich sehe mich einer Wirklichkeit gegenüber, die so undurchdringlich ist wie 
ich mir. Sicher, ich nehme die Welt um mich herum genau wahr. Nehme ich aber 
auch ebenso genau wahr, wie ich sie wahrnehme? Dazu brauchte ich einen Be-
griff von meiner eigenen Wahrnehmung, davon, warum ich wahrnehme, wie ich 
wahrnehme. Dafür wiederum braucht es das Denken. Über das Wie und Warum 
meiner Wahrnehmung nachdenkend, stoße ich auf meine eigene Strukturdeter-
miniertheit, die mich so wahrnehmen lässt, wie ich eben wahrnehme, d.h. die 
mich nicht wahrnehmen lässt, was ich nicht wahrnehme. Denkend würde ich 
gleichwohl nichts Neues erfahren. Ich gelangte bloß dahin, nur mehr deutlicher 
zu wissen, was ich ohnehin schon weiß: dass Wirklichkeit erscheinende, mir er-
scheinende Wirklichkeit, nicht die Wirklichkeit selbst ist.  

Genauso weiß ich, dass mein Bewusstsein die es selbst konstituierende Sub-
jekt-Objekt-Spaltung an die Welt heranträgt und so erst macht, dass die Welt mir 
erscheint. So stößt mich die äußere Wirklichkeit auf mich selbst. Angesichts ih-
rer nehme ich an mir etwas wahr, das, der erscheinenden Welt vorgelagert, in 

                                                
5  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 74. 
6  Vgl. Robert Spaemann: Whitehead oder: Welche Erfahrungen lehren uns die Welt 

verstehen? In: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze I. Stuttgart 
2010, S. 181f. und 217f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

mir selber haust. Ich finde nicht heraus, was es ist, ehe ich es – mich – nicht aus-
drücke, d.h. mit den Mitteln meines Inneren nach außen gehe. Im Gegenzug 
komme ich ihm – mir – nur in dem Maße näher, wie ich Abstand zu mir finde. 
Meine Innerlichkeit bewahrt sich, so Kierkegaard, über ihr Gegenteil, über Form
– während sie, je unmittelbarer sie sich kundtut, sich verunklart und verliert.7

Individuation bezeichnet die Weise, mit der ein Organismus, indem er die 
ihm aufgenötigte Differenz von Innen und Außen meistert, ein Selbst herausbil-
det. Wir bilden die Differenz in Form von deren Meisterung an uns selber ab. 
Die Autopoiesis unseres Inneren stellt die Selbstmächtigkeit unserer selbst ange-
sichts der je zu bewältigenden Innen-Außen-Differenz her wie dar. Nur sofern 
wir uns als selbstmächtig erfahren, erfahren wir uns aus unserem Innen heraus 
als lebendig: Die Individuation eines wirklichen Einzelwesens vollzieht sich als 
Einheit von Selbstintegration und Realitätstüchtigkeit. Wo sie gelingt, hat Stil, 
im Äußersten Grazie – als Inbegriff psychischer Integrationsleistung – statt.8

Jean Cocteau* bezeichnet sie als »Linie«, die den Lebenden leitet, sobald er sich 
entschließt, sein eigenes Leben zu führen. Die Linie, der er folgt, zeugt sowohl 
von einer zwanglos lenkenden Kraft in seinem Inneren als auch, nach außen, 
vom Beharrungsvermögen seiner Persönlichkeit, der akosmischen – nach de 
Chardin: radialen – Kraft, mit der sich etwa ein Künstler dazu entschließt, mit 
der sichtbaren Welt zu brechen, um sich ihr, durch den Bruch hindurch, hinzuzu-
fügen.9

Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivität der Erfahrung« 
und »Schlüssel ohne Schloss« 

Ich passe mich ins Außen ein. Ich finde meinen Weg durch es hindurch, indem 
ich, selbstbestimmt und innengeleitet, die sich mir aktuell bietende Differenz 
von Innen und Außen durchlaufe. Dabei ›hält‹ mich die Differenz, wie ich mich, 
würde ich mich ihrem Durchgang verschließen, selbst verlöre. Eine Weise, mich 

7  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift, S. 391.  

8  Vgl. Gregory Bateson: Spekulationen über ethnologisches Beobachtungsmaterial. 
A.a.O., S. 183. 

*  Jean Cocteau (1889-1963), französischer Schriftsteller, Maler und Filmemacher. 
9  Vgl. Jean Cocteau: Die Schwierigkeit zu sein. In: Werkausgabe in zwölf Bänden. 

Herausgegeben von Reinhard Schmidt. Band 11: Kritische Poesie III. Frankfurt/M. 
1988, S. 206ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 103

(und mit mir meine Welt) zu verlieren, ist, mich einer Objektivität zu beugen, 
die mich von meiner eigenen Subjektivität, meinen Wahrnehmungen und Emp-
findungen, abschnitte. Sobald und solange ich dagegen meine Wahrnehmungen 
ernst nehme, übernehme ich Verantwortung für mich als Wahrnehmenden. Aus 
dieser Verantwortung heraus wird mir, was wirklich sei, zur offenen Frage: zur 
Frage meiner eigenen Teilhabe an ihr.10 Im Maße dieser Teilhabe ist es an mir, 
meinen Sinn für die Erzeugung und Erfindung von Wirklichkeiten als Ausfluss 
meiner Verantwortung für mich selbst zu schärfen. Die szientifisch-unversöhnli-
che Entgegensetzung von Subjektivität und Objektivität wäre demgegenüber In-
diz meiner Selbstflucht, wenn nicht meiner Selbstzerstörung. 

Ich könnte nicht Verantwortung für mich als so – strukturdeterminiert – 
Wahrnehmenden übernehmen, wäre ich nicht innerlich frei selbst demgegen-
über, was mich determiniert. Meine innere Freiheit entspringt meinem Bewusst-
sein, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein. Weil ich mich prin-
zipiell vom Außen unterschieden weiß, vermag ich meinen Wahrnehmungen 
nicht nur Reaktionen aufs Wahrgenommene, sondern innere Handlungen folgen 
zu lassen, die einer Wandlung meiner Wahrnehmungsweise, einem Umdenken in 
Bezug auf meine Weise, die Welt zu sehen, vorarbeiten. Innerlich frei folge ich 
dem Vektor meines objektiven Selbst; ich bin ins Offene meiner selbst unter-
wegs. Es ist dieselbe Offenheit, die ich als Person in meinem Unterschiedensein 
von allem, noch von mir selber, bereits mitbringe. Meine innere Freiheit unter-
stellt die Bedingungen, unter denen ich lebe, dieser Offenheit. Von ihr mache ich 
Gebrauch, wenn ich die mich bestimmende Innen-Außen-Differenz auf meine 
eigene Art zu meistern suche. Sie meisternd weiß ich schon nicht mehr, ob ich 
mich dem Außen oder das Außen mir passend gemacht habe. Dafür müsste ich 
wissen, wo das Innen anfängt und das Außen aufhört. Weil ich es nicht weiß, 
muss ich denken. Denkenderweise nehme ich – um den Preis des eigenen Über-
blicks – teil daran, wie Innen und Außen die Plätze tauschen.  

Jean Piaget begreift, wie gesehen, unser Denken als einen operativen Vor-
gang, worüber wir uns in einem Zug der Wirklichkeit und die Wirklichkeit uns 
anpassen: per Akkommodation ans Außen, per Assimilation ans eigene Innere. 
Indem sich das Denken den Dingen und die Dinge sich anpasst, strukturiert es 
sich und mit ihm die Dinge um es herum.11 Indem ich die mich bestimmende In-
nen-Außen-Differenz nicht nur opportunistisch, in Verleugnung meiner Bedürf-
nisse, meistere, sondern auf selbstbestimmte, auf mich zugeschnittene und weiter 

                                                
10  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 28 u. 42.  
11  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zuschneidende Weise zu bewältigen suche, weite ich mit dem Spalt Wirklich-
keit, durch den ich hindurchzugehen suche, meinen inneren Spielraum. Aus ihm 
heraus konstruiere ich ›meine‹ Wirklichkeit, ringe sie der Unfassbarkeit der 
Wirklichkeit im Ganzen ab. Ich konstruiere meine Wirklichkeit, indem ich mich 
sowohl aktiv in die äußere Wirklichkeit, kraft meines Getrenntseins von ihr, ein-
passe, als auch mich ihr hinzufüge. So erlebe ich Realitätsgewinn als Freiheits-
zuwachs.  

So ingenieurshaft der Begriff der Konstruktion anmutet, so unwillkürlich ist 
ihr Akt. Der Begriff der Konstruktion suggeriert nur vordergründig etwas Plan-
volles, Gewolltes, Souveränes; alles, was ich plane, will und bin, bleibt indes der 
Absolvenz der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz unter-
worfen. Indem ich denkend meinem Voraussein folge, absolviere ich sie gleich-
sam blind, auf die Gefahr hin, dass ich mir in meinem eigenen Denken verloren 
gehe. In Wirklichkeit geschieht das Gegenteil. Mein denkender Selbstverlust 
bringt mich mir, dem Gefühl eigenen Wirklichseins, nur näher. Ich erobere mich 
in der Loslösung meines Ichs von seiner Egozentrik. Ich gewinne, was Piaget die 
»Objektivität der Erfahrung« nennt.12

Unter Berufung auf Piaget begreift Ernst von Glasersfeld Anpassung als 
Wahrnehmungs- und Wissensbildungsvorgang in einem. Meine Wahrnehmung 
richtet die wahrgenommenen Dinge demzufolge bereits so zu, dass sie zu den 
begrifflichen Strukturen meines wahrnehmenden Organismus passen. Damit hal-
biert von Glasersfeld jedoch den per Wahrnehmung geleisteten Anpassungsvor-
gang. Er bezieht ihn nicht auf die äußere Realität eines zu Lernenden, sondern 
beschreibt ihn als einen Akt, kraft dessen sich der wahrnehmende Organismus 
immer nur selbst bestätigt und reproduziert. Indem von Glasersfeld, anders als 
Piaget, eine von uns unabhängige Objektivität insgesamt in Abrede stellt, entbin-
det er die Assimilation des Subjekts von seiner Akkommodation an etwas ihm 
Äußerliches.13 Damit nimmt er dem Vorgang der Anpassung allen Realismus. 
Sowohl wenn wir zu wissen glauben, was Wirklichkeit ist, als auch wenn wir, 
wie es von Glasersfeld tut, die Geltung einer von uns unabhängige Wirklichkeit 
insgesamt leugnen, bräuchten wir uns ohnehin an nichts mehr anzupassen. So 
besagt sein Konzept der »Viabilität« ja auch, dass wir uns unsere Wirklichkeit 
gemäß unserem Vermögen, durch sie hindurchzukommen, je schon selbst er-
schaffen. Wir schmieden, so verstanden, nicht Schlüssel für schon bestehende 

                                                
12  Vgl. ebd., S. 370. 
13  Vgl. Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus. Idee, Ergebnisse, Probleme. 

Frankfurt/M. 1996, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 105

Schlösser, sondern bauen uns selbst die Schlösser, deren Schlüssel wir, wer ihn 
auch immer uns gegeben haben mag, bereits in Händen halten.14  

Die Wirklichkeit, die wir erschaffen, ist also zugleich diejenige, in die wir 
uns erst einpassen müssen – und umgekehrt. So einleuchtend dies einerseits sein 
mag, so wenig zwingend wird daraus andererseits auf die Nicht-Existenz einer 
Wirklichkeit geschlossen, die unseren Initiativen Widerstand böte. Zumal von 
Glasersfeld noch in seiner Bestreitung einer Wirklichkeit nicht auf das Wort
Wirklichkeit verzichten kann. Auf sein Konzept der halbierten Anpassung hätte 
er dagegen sehr wohl verzichten können, da es ja nichts gibt, woran wir uns an-
zupassen hätten. Was aber bliebe übrig vom Verständnis einer von uns konstru-
ierten Wirklichkeit, wenn man den Anpassungsgedanken an sie gänzlich von ihr 
abzöge? Einsamkeit, Selbstbehauptung, Existenzialismus. 

Realismus der »wirklichen Variationen«  

Etwas geht nicht auf; etwas bewegt mich, bevor ich mich selbst bewege. Etwas 
in mir lässt mich mir voraus sein, während ich mich, mir nachfolgend, mir selbst 
gegenüber bereits verspäte. In dieser Lücke, sie überbrückend, mit ihrer Über-
brückung neue Lücken schaffend, vollzieht sich meine Individuation. Ich bin 
sowohl meine eigene Lücke als auch der, der sie ausfüllt. Ein Selbst herausbil-
dend, trage ich die Ganzheit, die ich selber bin, im Zuge des Vollzugs meiner ei-
genen operationalen Geschlossenheit ans Ganze der Wirklichkeit, mit der ich, als 
Teil von ihr, strukturell verbunden bin, heran. Zugleich muss ich mir die Un-
denkbarkeit des Ganzen – meiner selbst – eingestehen. Aus der Lücke heraus, 
die sich innen wie außen auftut, expandiere ich, d.h. greife ich auf mich selbst – 
vektoriell auf mein objektives Selbst – aus, um mich im Maße meines Selbstaus-
griffs dem Außen hinzuzufügen.  

So wie mich die Differenz von Innen und Außen, von der ich bestimmt bin, 
›hält‹, macht sich just in den innen und außen erfahrenen Lücken ein mich in mir 
und außerhalb meiner Umgreifendes bemerkbar. Was mich umgreift, lässt mich, 
im Gefühl, über mich selbst hinauszugehen, nur tiefer in die mich bestimmende 
Differenz von Innen und Außen hineingehen. Hiermit wiederum geht, vermittels 
sich verschränkender Akkommodations- und Assimilationsprozesse – Rochaden 
von Innen und Außen –, ein sich vertiefender Realismus einher. Dessen Tiefe 

14  Vgl. ders.: Einführung in den radikalen Konstruktivismus. In: Paul Watzlawick (Hg.): 
Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Beiträge 
zum Konstruktivismus. München – Zürich 1994, S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

besteht darin, dass jede Notwendigkeit, die wir in Form einer sich uns bietenden 
Innen-Außen-Differenz annehmen, Möglichkeiten eröffnet, die nicht schon als 
›real‹ antizipierbar sind. Wir können sie in dem Maße nicht antizipieren, wie wir 
die aktuell gegebene Innen-Außen-Differenz erst durchlaufen müssen. Ein 
reflexhafter, trivialer Realismus dagegen nimmt Pseudonotwendigkeiten imagi-
nativ vorweg. Unsere eigenen Vorwegnahmen stoppen unseren Impuls, aus un-
serem Inneren, dem Gefühl eigenen Ungenügens am Außen und an uns selber, 
heraus, indem wir vektoriell auf unser objektives Selbst ausgreifen, das Gegebe-
ne gedanklich zu überschreiten. Wenn das Notwendige stets mit einem Mögli-
chen verbunden ist, dann heißt, neue Wirklichkeiten zu eröffnen, sich von den 
eigenen imaginativen Vorwegnahmen eines notwendig Gedachten zu befreien, 
um sich stattdessen selbst, blind, folgen zu lernen. Nur so erreichen wir die 
»wirklichen Variationen«15: im Hindurchgang der uns hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen, darüber, dass wir uns im Denken von der 
Selbstzentriertheit unseres Denkens lösen, um uns einem sich öffnenden Dritten 
von Innen und Außen unsererseits zu öffnen. 

Indem ich mich in mir von mir löse, situiere ich mich neu in der äußeren 
Welt; ich füge mich ihr hinzu. Währenddessen bilden sich in meinem Inneren 
Strukturen heraus, deren gewachsene Komplexität mir ein neues Gleichgewicht 
bietet. Piaget sieht in unseren wachsenden operationellen Fähigkeiten nicht nur 
deren – biologisch rekonstruierbare – stabilisierende Funktion für unseren Orga-
nismus; er nimmt sie, selten genug bei ihm, als Hinweis auf Transzendenz. Da-
nach gehen unsere der äußeren, physikalischen Welt verhafteten Denkinstrumen-
te immer schon über das ›nur Wirkliche‹, d.h. ihr Erscheinen, hinaus: Sie 
konstruieren mit den Mitteln des Gegebenen eine gleichsam überzeitliche Welt.16

Indem ich denke, entspreche ich einem nicht-abbildenden Realismus der »wirk-
lichen Variationen«. Ich entspreche ihm, indem ich mich eigener imaginativer 
Vorwegnahmen eines für die Zukunft als notwendig Gedachten bewusst enthal-
te: wo ich geschlossenen Auges durch die mich hier und jetzt bedrängende Dif-
ferenz von Innen und Außen auf ein Drittes von beidem zugehe. 

Denkend mache ich gleichsam schlafwandelnden Gebrauch von meiner 
Nichtübereinstimmung mit dem Außen, dem Akosmismus meines Inneren: Ich 
wende das Wissen, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein, auf 
mich selbst an. Dies befähigt mich, mich zu dem mich Determinierenden mei-

                                                
15  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 211. 
16  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 107

nerseits – zustimmend oder distanzierend – zu verhalten.17 In dieser Fähigkeit 
gründet die Idee der Würde der Person. Vom Außen bedrängt, unter unfreien Be-
dingungen, werde ich umso deutlicher zur Empfindung meines Unterschieden-
seins vom Außen und, darüber vermittelt, zur Distanz zu mir selber gebracht. Ich 
werde, paradoxerweise, erst darüber zum Gefühl eigenen Freiseins gebracht. Es 
besteht darin, unter allen Umständen mit mir in Übereinstimmung sein zu wol-
len. Hierin konkretisiert sich die Würde meines Personseins. Ich kann dieses Ge-
fühls, jener Würde nicht von außen beraubt werden. Ich kann mich nur selbst 
entwürdigen, indem ich mich diesem Gefühl verschließe und gemeinsame Sache 
mit dem zu machen beginne, was mich mit mir entzweit.18

Exzentrizität und Integrität 

Helmuth Plessner beschreibt den Menschen als ein sich selbst verborgenes We-
sen, als »homo absconditus«. Über den Menschen nachzudenken, heißt danach, 
seinen Begriff offen zu halten. Als Konstante lässt Plessner einzig das Gebot 
(und unser Vermögen) gelten, uns auszudrücken. Sie ist unserer spezifischen 
Stellung in Kosmos und Natur geschuldet, dem, was Plessner die »Exzentrizität 
des Menschen« nennt. Der Mensch weiß sich als Bruch in der Natur. Während 
das Tier aus seiner Mitte heraus und in sie hinein lebt, muss er immer neu aus 
sich herausgehen und sich erneut finden – sei es wieder-, sei es erfinden.  

Immer wieder neu müssen wir unsere Selbstzentriertheit aufgeben, Rollen 
ein-, Funktionen übernehmen. Als »dargelebte Einheit von erster und dritter Per-
son«19 gehen wir gleichzeitig in unseren Rollen und Funktionen nie auf. Darü-
ber, dass wir unaufhörlich unserer Selbstzentriertheit verlustig gehen, müssen 
wir etwas dafür tun, unsere Mitte wiederzufinden und zu halten. Unentwegt ge-
hen wir dafür Umwege. Plessner statuiert diesbezüglich drei anthropologische 
Grundgesetze– allesamt Paradoxa: die »vermittelte Unmittelbarkeit«, die »natür-
liche Künstlichkeit« und den »utopischen Standort«. Jeweils verschieden akzen-

                                                
17  Vgl. Robert Spaemann: Sein und Gewordensein. Was erklärt die Evolutionstheorie? 

In: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze II, S. 76. 
18  So ist auch, nach Freud, eine äußere Versagung solange nicht pathogen, wie sich ihr 

nicht eine innere hinzugesellt, die diese als solche beglaubigt. Vgl. Sigmund Freud: 
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 22. Vorlesung: Gesichtspunkte der 
Entwicklung und Regression. Ätiologie. A.a.O., S. 343; sowie: Einige Charaktertypen 
aus der psychoanalytischen Arbeit. A.a.O., Bd. X, S. 237. 

19  Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

tuiert geben diese Grundgesetze unsere gebrochene Stellung zur Welt und zu uns 
selber wieder. Was mein Selbstverhältnis bestimmt, bestimmt auch mein Ver-
hältnis zur äußeren Welt, und umgekehrt. Plessner zeigt, inwieweit unser Leib 
und seine Umgebung bereits eine unsichtbare Ganzheit um die Achse seiner Dif-
ferenz zu ihr herum bilden. Diese liegt noch der geringsten Wahrnehmung und 
Handlung als »psychophysisch neutrale Schicht des Verhaltens« zugrunde. So 
lernt ein Kind, das zu laufen beginnt, nicht nur seine Glieder koordiniert zu be-
wegen, sondern seinen Leib in ein spannungshaftes, durch Gegensinnigkeit be-
stimmtes Verhältnis zu seiner Umgebung zu bringen. Plessner differenziert die-
ses Verhältnis in zwei Grundrichtungen: die einer sukzessiven Handlungsbewe-
gung und die einer gestalthaften Ausdrucksbewegung. Danach beziehen wir uns 
in unserem Handeln nicht nur äußerlich auf unsere Umwelt als Hintergrund und 
Widerstand, sondern drücken diese Bezogenheit an uns selber aus.20  

Der im Handeln waltende und am Handelnden unwillkürlich mit ausgedrück-
te Richtungszug auf seinen – unseren – jeweiligen Kontext hin vermittelt sich als 
diskrete, immer nur indirekt (verspätet) wahrnehmbare – eben: psychophysisch 
neutrale – Spur einer absolvierten Innen-Außen-Differenz. Die im Herbst nach 
dem Süden ziehende Schwalbe, das nestbauende Radspinnchen, das kleinkindli-
che Tapsen und Greifen – in all dem scheint eine unsichtbare Welt anwesend, in 
der die Lebewesen mitsamt ihrer Umgebung wie von einem Dritten gehalten 
werden.21 Unsere Handlungen und Wahrnehmungen sind sinnvoll nur, wie sie 
sich auf einen unsichtbar mitgegebenen Kontext beziehen. Dadurch, dass ich 
mich auf ihn beziehe, habe ich dem Wahrgenommenen unwillkürlich einen über 
es selber hinausgehenden Sinn angesonnen. Ich schaffe gewissermaßen diesen 
Sinn, allein darüber, dass ich kontextualisiere. Das heißt, ich entnehme den Sinn, 
den ich mit wahrnehme, dem von mir gedachten Ganzen, das ich je schon ans 
Außen herangetragen habe. So auch frage ich, wenn ich nach jemandes Integrität 
frage, über diesen Jemand, wie er mir hier und jetzt erscheint, hinaus: Ich frage 
auf das Ganze hin, von dem der Andere wie ich ein Teil ist.  

Teil eines Ganzen, in dem wir stehen, sind wir gleichwohl selber Ganzheiten: 
spezifische Ganzheiten, Individuen. Nach jemandes Integrität fragend, frage ich 

                                                
20  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Leh-

re vom Bewußtsein des anderen Ichs. In: Gesammelte Schriften VII. Frankfurt/M. 
1982, S. 114. 

21  Vgl. ders.: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. A.a.O., S. 75. – Was Plessner 
»psychophysisch neutrale Schicht« nennt, heißt bei Piaget »Berührungszone zwischen 
dem eigenen Körper und den umgebenden Dingen«. Vgl. Jean Piaget: Abriß der gene-
tischen Epistemologie, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 109

zugleich in jenes Offene hinein, dem dieser Jemand seine individuelle Selbstein-
heit abringt. Umgekehrt bringt jedes Individuum in seinem Streben nach eigener 
Kohärenz diejenige Offenheit mit, auf die hin es seine Selbsteinheit immer neu 
in freiwilliger Selbstdezentrierung erprobt. Die Erprobung realisiert sich als ab-
solvierte Innen-Außen-Differenz. Wenn wir jemanden Integrität zusprechen, 
dann trauen wir ihm zu, deren Absolvenz auf ähnliche Weise zu meistern (oder 
auch nicht) wie wir selbst. Ich vollziehe jemandes Aussagen und Handlungen in-
soweit als integer nach, als ich bereit bin, mir vorzustellen, dass er auf einen 
Kontext antwortet, der ihn bestimmt, wie ich es tue: als ein vom Leben her Be-
fragter, der seine eigene Existenz als Beantwortung ihrer Fragen an ihn darlebt22. 

Die Frage nach jemandes Integrität vertritt die Frage nach dem Ganzen in ih-
rer Unbeantwortbarkeit. Ich weiß nicht, was im Ganzen gut und richtig ist, aber 
ich weiß, stellvertretend fürs Ganze, was ein integrer Mensch ist: jemand, dessen 
Selbsteinheit mit einer Idee konvergiert, die er vor sich selbst als »gut« vertritt. 
So wendet ein gerechter Mensch nicht bloß eine allgemeine Idee von Gerechtig-
keit an, sondern exemplifiziert sie an sich selber auf aktuelle, eigenständige, 
eben: seine Weise.23 Erst die funktionale Einheit von jemandes Selbsteinheit mit 
einer sich in ihm realisierenden Idee, die dieser sowohl für sich selber hat, wie 
diese in ihrer Allgemeinheit über diesen Jemand zugleich hinausgeht, macht, 
dass jemand als vertrauenswürdig erscheint. Die unbeantwortbare Frage nach der 
Wissbarkeit des Guten und Richtigen im Ganzen verendlicht sich zur Frage des 
Vertrauens. Vertrauen vertritt hier Wissen, wie vordem die Frage nach der per-
sönlichen Integrität die unbeantwortbare Frage nach dem Ganzen in moralischer 
Hinsicht vertreten hat.  

Dazu gehört, dass ich die Frage nach der Vertrauenswürdigkeit von jeman-
dem nicht explizit stellen kann, ohne sie implizit infrage zu stellen. Genauso we-
nig kann ich die Frage nach jemandes Integrität beantworten. Ich kann nur wie-
derum für sie mit meiner eigenen Integrität, darauf vertrauend, dass man sie mir 
zutraut, bürgen. Die Frage nach der Integrität von jemandem richtet sich, als of-
fene Frage, an mich selbst. Sie wirft mich auf mich zurück, auf den Anspruch, 
mit mir eins zu sein, in und trotz meines Unterschiedenseins nicht nur von allem 
Äußeren, sondern noch von mir selber. Kann ich auch nicht um die Integrität von 
jemandem wissen, so habe ich doch, im Negativen, eine Empfindung für die ge-
störte Einheit einer Person, allem voran meiner eigenen. Ich kann sie nicht für 
den Anderen empfinden, wenn ich sie nicht für mich selbst empfinden kann. Ich 

                                                
22  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. In: Logothera-

pie und Existenzanalyse. Texte aus fünf Jahrzehnten. München – Zürich 1987, S. 141. 
23  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 28f. und 47.

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

würde die Gestörtheit von jemandes Einheit mit sich selbst an der Scham bemer-
ken, die ich für ihn empfinde. 

Die Integritätsfrage verkürzt sich auf die Frage der Selbstmächtigkeit eines 
jeden unter Bedingungen der Differenz von Innen und Außen als Symbol unserer 
Überdeterminiertheit. Die Differenz von Innen und Außen, in der ich stehe, er-
schöpft sich nicht in der Spaltung von Ich und Welt, Subjektivität und Objektivi-
tät, sondern setzt sich hier wie dort, ins Kleinste und Größte, fort. Ich erlebe mei-
ne Unterschiedenheit von allem zunächst, nach innen hin, als Zweifel und, aufs 
Außen bezogen, als Angst. Ich überwinde den Zweifel durch Entschließung, die 
Angst durch Mut zu mir selbst. Sofern ich nicht an der erfahrenen Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, resigniere oder zerbreche, weitet und 
vertieft sich mein Innen am Außen. In seiner Weitung und Vertiefung ›leihe‹ ich 
dem Außen mein Inneres. Ich leihe es ihm, um es zu verstehen, es mir verste-
hend zu assimilieren, mich selbst über seine Assimilation besser verstehen zu 
lernen. Auf diese Weise füge ich mich, in meinem Unterschiedensein von ihm, 
dem Außen hinzu. Ich weiß mich in meinem Inneren dem Außen überlegen – 
frei.  

Die erfahrene Unterschiedenheit des wahrnehmenden Subjekts vom wahrge-
nommenen Objekt, die Erfahrung, wahrnehmenderweise bei dem Wahrgenom-
menen nicht anzukommen, bringt das Subjekt dazu, sich selbst aufs wahrge-
nommene Objekt zu projizieren, es mit sich selbst zu füllen, es – mit dem Wort 
Piagets – zu »substanzivieren«. Dies führt zu einem Perspektivwechsel, der dem 
Subjekt erlaubt, sich dem Außen hinzuzufügen und so auf es einzuwirken.24 Was 
ich draußen wahrnehme, habe ich längst mein Inneres geliehen. Anders würde 
ich nicht verstehen, was ich wahrnehme. Insofern bin ich verantwortlich für mei-
ne Wahrnehmungen. So wenig es nackte Tatsachen gibt, so sehr legen sie mit ih-
rem schieren Wahrgenommenwerden schon den Grund für unser Gefühl von ih-
rer Bedeutsamkeit.25 Es ist dieses Gefühl, nur dieses, das uns auf die uns bedrän-
genden Tatsachen konzentrieren, deren vermeintliche Nacktheit mit unserem 
Sinn für ihre Bedeutsamkeit bekleiden lässt.  

Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung 

Was ist früher: die Tatsachen oder unser Gefühl ihrer Bedeutsamkeit für uns? 
Die Frage ist so unbeantwortbar, wie der eine Begriff den anderen erklärt. Ihre 

24  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 36. 
25  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 48f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 111

Unbeantwortbarkeit reflektiert noch die Künstlichkeit einer Unterscheidung von 
Entdecktem und Erfundenem in der Geschichte der Wissenschaften. So stellt, 
nach Thomas Kuhn*, die Entdeckung einer ›nackten‹ Tatsache nur die Entde-
ckung einer Anomalie aus der Perspektive einer ausbleibenden Erwartung dar.26

Die erwartete Wahrnehmung speist sich aus bestätigten früheren Wahrnehmun-
gen, formalisiert zu einer Geltung beanspruchenden Theorie, einem »Paradig-
ma«. Was, wenn das entdeckte Datum sich nicht mehr in jene Theorie einfügen 
lässt, wenn die theoretische Akkommodation ans Beobachtete die Theorie 
sprengt? Theoretische Assimilation des Anormalen hieße dann, eine neue Theo-
rie erfinden zu müssen, die bereits auf der Entdeckung eines neuen Paradigmas 
beruhte. Wissenschaft folgt insofern einer von uns »absichtlich« – metatheore-
tisch – geleisteten »Gedankenanpassung«27, kraft derer wir je schon begonnen 
haben, die wahrgenommene Abweichung einer neuartigen Regel zu subsumieren 
und so einem neuen Begriff von Normalität zuzuführen. 

Jede Wahrnehmung, die nicht einer Erwartung entspricht, stört uns aus einer 
Vertrautheit auf. Sie lässt uns »Warum?« fragen, bis wir eine Antwort gefunden 
und mit der Antwort unsere Vertrautheit und mit ihr einen Zustand neuer Fraglo-
sigkeit erlangt haben.28 Wir hätten eine Anpassung an das uns eben noch Verstö-
rende vollzogen und somit einen neuen Begriff von Normalität gefunden, d.h. 
das bis dato Unverständliche einem komplexeren Verstehen überführt – und uns 
selbst durch die absolvierte Passage einer Innen-Außen-Differenz in unserem In-
neren stabilisiert. 

Für Gregory Bateson sind Wahrnehmungen abduktive Erkenntnisse.29 Da-
nach machen wir jedes beobachtete Ereignis von jeher den uns gerade zur Ver-
fügung stehenden Regeln unserer spontanen Erkenntnisfähigkeit passend. Schon 
unser eigenes Körperschema stellt ein solches abduktives System dar, das auf die 

*  Thomas S. Kuhn (1922-1996), amerikanischer Wissenschaftshistoriker und -philo-
soph. 

26  Vgl. im Folgenden Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 
Frankfurt/M. 1973, S. 79f. – Siehe auch Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz im 
Kinde, S. 420. 

27  Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum 
Psychischen, S. 261. 

28  Vgl. im Folgenden Robert Spaemann und Reinhard Löw: Die Frage Wozu? Geschich-
te und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens. München – Zürich 1985, S. 16 
und 19. 

29  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. 
Frankfurt/M. 1984, S. 178ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Herstellung innerer Kohärenz ausgelegt ist. Auch der Kontext, in dem wir uns 
jeweils aufhalten, stellt ein auf innere Kohärenz ausgelegtes System dar. Jede 
Veränderung, die wir durchleben, fordert von uns somit ein Doppeltes ab: unsere 
Umgebung zu verstehen, ihr einen kohärenten Sinn anzusinnen und damit, über 
den Umweg der Außenwahrnehmung, für unsere eigene Selbsteinheit zu sorgen. 
Das Gebot unseres Selbsterhalts verlangt, wie gesagt, dass die Veränderung un-
serer Umgebung nicht zu stark, zu grundstürzend sein darf. Wir müssen uns in 
irgendeiner Form in den Verhältnissen, mit denen wir strukturell verkoppelt 
sind, wiederfinden können. Andererseits darf unsere Umgebung Lernfähigkeit 
von uns erwarten, dass wir in der Lage sind, immer wieder aufs Neue unseren 
Konservatismus in Wahrnehmungs- und Erkenntnisdingen zu überwinden.

Alle Außenwahrnehmung ist mit innerem Aufwand verbunden. Ich weiß 
nicht, ob die Welt es braucht, dass ich ihr mein Inneres leihe, ihr mein Unter-
schiedensein von ihr hinzufüge. Ich weiß nur, dass ich es brauche – dass es nur 
für innerliche Wesen überhaupt eine Welt gibt. Ich kann keine Aussagen über 
die äußere Wirklichkeit treffen, die nicht aus meiner Beziehung zu ihr hervorge-
gangen wären. Meine Beziehung zu ihr ist über meine Beziehung zu mir selber 
vermittelt; in die Differenz von Innen und Außen gestellt, bin ich genötigt, fort-
während die eine Beziehung mit der anderen abzugleichen. Jede Wahrnehmung 
wird mir so zum Anlass, mich sowohl zum Wahrgenommenen als auch zu mir 
als Wahrnehmenden zu verhalten. Ich nehme dabei immer schon mehr wahr. 
Was ich wahrnehme, ist von einem Hof an Unsichtbarem umgeben, den ich un-
willkürlich mit wahrnehme. Ich sinne dem Wahrgenommenen einen Kontext an, 
der sich aus jenem Ganzen speist, das ich selbst bin und unwillkürlich ans Außen 
herantrage. Ich bin selbst dieses Ganze, das sich operational, über das mich in 
mir und außerhalb meiner Umgreifende, über mein Unterschiedensein von mir 
selber, der bleibenden Differenz zwischen subjektivem und objektivem Selbst, 
der Lücke, die ich sowohl selber bin, als auch mit mir überbrücke, herstellt. 
Freud sieht hierin einen so primitiven wie für unseren Weltumgang unumgängli-
chen Mechanismus am Werk. Danach wenden wir unwillkürlich unsere inneren 
Vorstellungen auf die Außenwelt an, bis wir schließlich das eine nicht mehr vom 
anderen trennen können.30 An diesem Punkt angelangt, übersetzen wir per er-
starkter Bewusstheit unser Bild der Welt in unsere eigene Psyche zurück.31 Mein 
Denken findet letztlich an der entdeckten Differenz zwischen meinen Wahrneh-

30  Vgl. Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben 
der Wilden und der Neurotiker. A.a.O., Bd. IX, S. 354. 

31  Vgl. Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 355. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 113

mungen einerseits und dem von mir unwillkürlich hinzugedachten Ganzen ande-
rerseits seinen gewissermaßen einzigen Gegenstand.  

So gedankenlos ich auf ein gedachtes Ganze hindenke, so sehr etwas in mir 
dafür sorgt, dass alles aufgehe, alles sinnerfüllt sei, so sehr stören mich meine 
Wahrnehmungen, eine sich mir augenblicklich auftuende Bedeutsamkeit von ir-
gendetwas, auf. In diesem Moment löst sich für einen kurzen Augenblick ein 
Wahrgenommenes von meiner Wahrnehmungsweise. Meine Wahrnehmung ent-
koppelt mich für einen Lidschlag von meinen Mitwahrnehmungen: Ich erfahre 
mich als irrtumsfähig. Ich beginne, mein Denken gleichermaßen von Sinnstif-
tung inspiriert und korrumpiert zu sehen. Aus dem Spalt der erfahrenen eigenen 
Irrtumsfähigkeit heraus reflektiere ich auf mein Denken in seiner doppelten 
Funktion, daraufhin, dass es für die operationale Geschlossenheit meiner selbst 
wie meines Weltbildes sorgt; indem es nach Wiedererkennbarem, mich Bestäti-
gendem fahndet; aber auch dahin gehend, dass es mich, indem ich weiterdenke, 
von den Automatismen meines eigenen strukturdeterminierten Denkens abbringt 
und mich zwingt, mich von meinen Wahrnehmungen stören, von meiner eigenen 
Irrtumsfähigkeit belehren zu lassen.  

Sich – dem Umgreifenden – öffnen 

Gregory Bateson zufolge gibt es keine objektive Erfahrung; alle Erfahrung ist 
subjektiv. Demgegenüber betont Jean Piaget die Objektivität aller Erfahrung. 
Beides widerspricht sich nur scheinbar. Piaget leitet seinen Begriff der Objekti-
vität seinerseits abduktiv her – vom Kontext eines Lernens her, das in seiner 
Tendenz metasubjektiv ist: Erfahrung geht hier je schon in die Metaebene frei-
williger Selbstdezentrierung über, kraft unserer Fähigkeit, zugunsten von Er-
kenntnis von uns selber abzusehen. Demgegenüber stellt für Bateson der – eben-
falls per Abduktion – von uns erzeugte Metakontext den Inbegriff von Lernen 
dar: als von uns selber, in Form aus dem Stand geleisteter Kontextualisierungen, 
in Gang gesetzte Koevolution mit dem uns zum Lernen nötigenden Außen.32

Ich erkenne, dass ich, was ich wahrnehme, aus Gründen meiner Selbstkonsti-
tution und -erhaltung so wahrnehme, wie ich es wahrnehme. Was ich wahrneh-
me, ist durch das Ganze, das ich ihm beiordne, sozusagen als ›wahr‹ vorent-
schieden – bis ich durch eine plötzlich wahrgenommene Bedeutsamkeit aus dem 
Gefühl dieser Wahrheit wieder herausgerissen werde. Dies an meiner eigenen 
Wahrnehmung wahrzunehmen, ist ein erster Schritt heraus aus der Routine mei-

32  Vgl. ebd., S. 42 und 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ner Mitwahrnehmungen hinein ins Bewusstsein meiner eigenen Irrtumsfähigkeit: 
Mir geht die Differenz von Wahrnehmung und Erkenntnis auf. Von ihr her neh-
me ich mich als auf spezifische Weise Wahrnehmenden wahr, mich meines 
Grundwissens erinnernd, dass ich immer nur Erscheinendes, mir Erscheinendes 
wahrnehme.  

Denken ist in einem Reflexion auf das Erscheinende der Wirklichkeit und 
mich als es Wahrnehmenden. Weiterdenkend zeigt sich mir, dass sich mein Be-
wusstsein über dieselbe Subjekt-Objekt-Spaltung konstituiert, mit der es mich 
die Welt wahrnehmen lässt. Es bildet nicht etwas ab, sondern zielt etwas an; es 
ist intentionales, auf etwas außerhalb seiner bezogenes Bewusstsein. Bewusst-
seinswesen, die wir sind, wenden wir unser Bewusstsein auf etwas, das wir nicht 
schon selber sind, ›an‹. Dazu gehört noch, dass wir es uns auf uns selber anwen-
den und uns so selbst fremd machen. Als Bewusstseinswesen stehen wir – und 
stellen uns immer wieder neu – in Differenz zu unserem eigenen Wesen. Es ist 
diese Differenz zu unserem Wesen, nicht unser Wesen selbst, die Selbstreflexion 
ermöglicht.33 Bewusstheit ist die intensivste Form, zu erleben, dass ich mir je 
schon voraus bin. Intentionalität – auf etwas aus, von etwas losgeschickt zu sein 
– ist, bevor sie meinen Willen und meine Motorik erreicht, meinem Geist als die-
jenige Tendenz eingeschrieben, die mich mir sowohl nähert, als auch in Selbst-
distanz hält. Die spontane Intentionalität meines Bewusstseins im Sinne der 
Intentio recta ist gebrochen vom Bewusstsein meiner selbst als Bewusstseinswe-
sen im Sinne der Intentio obliqua. Mein Bewusstsein ist mit dem, wovon es Be-
wusstsein ist, über meine Selbstreflexivität mit mir selbst verbunden, wie ich 
mich wiederum im Maße meines – strukturdeterminierten – Lebendigseins aus 
meiner Selbstreflexivität losreiße, mein Leben – transitiv – ›darlebe‹.  

Von allem unterschieden, verbinde ich mich mit dem, was ich selber nicht 
bin, über den Abstand, den ich denkend zu mir finde. So sehr ich bereits denke, 
finde ich diesen Abstand je schon in mir vor. Anders würde ich nichts und nie-
manden als es – ihn – selbst verstehen wollen können. Um etwas oder jemanden 
zu verstehen, muss ich ihm gleichsam in mir Raum geben, ihm mein Inneres zur 
Verfügung stellen. Mit der Unauflösbarkeit meiner Bindung an mich selbst er-
fahre ich die Begrenztheit dessen, was ich überhaupt zu verstehen in der Lage 
bin. Andererseits verstärkt, was sich meinem Verstehen entzieht, nur meinen 
Sinn für das mir verborgene Für-sich-Sein von etwas oder jemandem, meinen 
Impuls, aus mir herauszugehen. In dem Versuch zu verstehen sowie der Erfah-
rung, dass ich nie ganz verstehe, durchlaufe ich die mich bestimmende Differenz 
von Innen und Außen. Ich durchlaufe sie immer schon – mir selbst voraus – in 

33  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 115

Hinblick auf ein Drittes von Innen und Außen, das mich aus deren aktueller 
Umklammerung herausführt. Wie ich aus ihr herausfinde, begebe ich mich so-
gleich in eine neuerliche Innen-Außen-Differenz. So wenig ich, an der Grenze 
meines Verstehenkönnens angelangt, verstehen zu wollen aufhören kann (und 
sei es, dass ich verstehen will, warum ich nicht verstehe), so wenig höre ich zu 
denken auf, wenn ich zum Abschluss eines Gedankens gefunden habe: Denken 
ist Weiterdenken. Nicht nur, dass es nirgendwo ankommt; es vermag, so Lyo-
tard, sein eigenes Nichtankommen zu wollen.34  

Alles, was ich wahrnehme, erlebe und erkenne, unterliegt dem Regime einer 
Innen-Außen-Differenz. Wo die Differenz konkret verläuft, entzieht sich mir im 
Maße meines Bestimmtseins von ihr. Erkennend verspäte ich mich gegenüber 
dem zu Erkennenden. Weiterdenkend antizipiere ich meine Verspätungen; mir 
selbst voraus, überantworte ich mich der Vorläufigkeit meines Wissens, immer 
auf der Spur eines Dritten von Innen und Außen, das mich aus deren aktueller 
Umklammerung heraus- und einer neuerlichen Innen-Außen-Differenz zuführt, 
die zu durchlaufen ich mich erst einmal bereit machen muss. Die Kraft hierzu 
und das Vertrauen, mich in ihrem Durchlauf nicht zu verlieren, beziehe ich aus 
den von mir unwillkürlich vorgenommenen Kontextualisierungen. So unwillkür-
lich ich kontextualisiere, so weiß ich doch, dass ich das Ganze, das ich – um 
meiner eigenen Ganzheit willen – denke, gar nicht denken kann; wie ich gleich-
zeitig weiß, dass ich nicht anders kann, als Ganzheiten zu imaginieren, die es 
nicht gibt bzw. nur gibt, weil es mich gibt. Ist mein Denken deswegen irreal? 
Eher ist es meta-real, insofern es mit dem zu denkenden Dritten von Innen und 
Außen befasst ist, um sich – mich – aus seiner – meiner– Determiniertheit durch 
deren Differenz zu befreien. Denken fragt über die wahrnehmbare Wirklichkeit 
hinaus, nach dem, wovon die Welt der Erscheinungen – und ich mit ihr – um-
griffen ist.  

Mein Denken ist eine Weise des mich Umgreifenden selbst, mich ihm zu 
öffnen. Ich öffne mich ihm, indem ich mich der mich hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen konfrontiere. Indem ich mich ihr konfron-
tiere, öffne ich mich einem mich in mir und außerhalb meiner Umgreifenden, 
von welchem ich mich, durch alle je noch zu passierenden Differenzen hindurch, 
als »erste und letzte Vorgabe«35 angetrieben wie gehalten weiß. Denkend öffne 
ich mich einem sich öffnenden Dritten; ich durchdringe, was mich umschließt, 

34  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 33. 
35  Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der 

Autopoiesis-Theorie. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstrukti-
vismus. Zur Auseinandersetzung um ein neues Paradigma. Heidelberg 1998, S. 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

im Maße dieser Selbstöffnung. Ich verbinde mich von mir her, in freiwilliger 
Selbstzentrierung, mit dem mich Umgreifenden. Ich verbinde mich mit ihm in 
dem Bewusstsein, gleichzeitig von ihm gehalten und getrennt zu sein. Ich muss 
mich ihm, aus mir selbst heraus, immer neu verbinden. Eben deswegen gehe ich 
in die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen hinein, durch sie hin-
durch.  

Zwang in Bedürfnis verwandeln 

Immer wieder kehre ich zurück in meine innere Reserve gegenüber der erschei-
nenden Welt. Die Reserve speist und erneuert sich aus dem Akosmismus meines 
Inneren, darüber, dass ich mich von allem, noch von mir selber, unterschieden 
weiß. Wie ich mich erst an der erscheinenden Welt als innerliches Wesen erlebe, 
rechne ich mein Inneres dem von mir Wahrgenommenen hinzu, wissend, dass 
ich wahrnehme, dass die Welt mir erscheint. Zugleich ist, dass die Wirklichkeit 
mir erscheint, nicht eigentlich ein Wissen. Es ist ein Grundwissen: die Grundle-
gung zu der Möglichkeit von Wissen. Stets bleibt ein Rest, der, über alles Wis-
sen hinaus, weiter zu denken gibt. Wissen ist, so kohärent es auch sei, in seinem 
Entstehen kontingent: etwa wenn wir Neues und Anderes an vermeintlich Be-
kanntem entdecken, wenn, wo die etablierte Wissenschaft bloß Abweichungen 
vom Erwarteten wahrnimmt, sich vor dem unverbrauchten Blick nachrückender, 
zumeist junger Wissenschaftler bzw. wissenschaftlicher Außenseiter bereits ein 
wie durch nichts vorbereiteter Gestaltwandel abzeichnet.36

Indem ich dem Dritten von Innen und Außen, deren Differenz mich hier und 
heute bestimmt, folge, nehme ich meine unwillkürlichen Mitwahrnehmungen, 
die sich zu einem mehr oder minder kohärenten Wissen zusammensetzen, zum 
Anlass von Selbstreflexion. Jene stellen das Material für diese bereit: Ich lerne, 
was ich zu wissen meine, von außen, in seiner Kontingenz, zu sehen. Ich lerne, 
mich selbst als ein Wesen zu sehen, das, indem es zu wissen glaubt, nur den 
Routinen seiner undurchschauten Strukturdeterminiertheit entspricht, d.h. aus 
Gründen seines Selbsterhalts glauben muss, es würde wissen. So sehe ich mich, 
wieder und wieder, in meiner Irrtumsanfälligkeit. Wie ich den Irrtum einerseits 
nicht vermeiden kann, verfehle ich doch andererseits nicht komplett die Wahr-
heit. Sie ist es, umgekehrt, die mich in meiner Irrtumsfähigkeit erhält. Nicht nur, 
dass Irrtum unvermeidbar ist; er nötigt uns zur Selbstdezentrierung, bevor wir 

36  Vgl. Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, S. 125, 151 und 
165. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 117

uns vollkommen verloren gingen: Wir lernen aus unseren Irrtümern, um nicht an 
ihnen zugrunde zu gehen.37

Mein Denken antwortet auf das, was es umgreift, was ihm selbst als zu 
durchlaufende Innen-Außen-Differenz zugrunde liegt. Wenn sich die Anfällig-
keit meiner Wahrnehmungen für den Irrtum von der Interessiert- und Korrum-
piertheit meiner Mitwahrnehmungen herleitet, so erklärt sich dies aus dem struk-
turdeterminierten Bedürfnis- bzw. Begehrenscharakter meiner Assimilationen. 
Es ist das Eigentümliche aller Assimilationen, dass sie objektiven Zwang in sub-
jektives Bedürfnis verwandeln, mit dem Effekt, dass schlichtweg alles zur Mate-
rie meiner Assimilationen werden kann.38 Die Anpassungsleistung, die mein ei-
genes Denken darstellt, verdankt sich dabei meiner Selbstunterschiedenheit, der 
Fähigkeit, Abstand zu mir herzustellen. Ihn herstellend, stelle ich ihn doch im-
mer nur wieder her. Bin ich auch genötigt, mich aus einem Irrtum herausarbei-
tend an die mich bestimmenden Verhältnisse neu anzupassen, so leiste ich doch 
die dafür nötige innere Dezentrierung aus freien Stücken. Ich passe mich in der 
Hoffnung an, meine augenblickliche – irrtumsvermittelte – Selbstübereinstim-
mung, die ich im Moment der inneren Dezentrierung drangebe, auf nächsthöhe-
rem Niveau, auf komplexere – durch Lernen vermittelte – Weise wiederzuge-
winnen. Ich vermag dies, weil mein Denken, das meine Dezentrierung leitet, 
selbst schon eine Weise des mich Umgreifenden ist, das mich lernen lässt. Als 
inneres Handeln, das auf ein äußeres Genötigtsein antwortet, ist Denken Agens 
eines autopoietischen Geschehens, das es im Maße seiner Teilhabe – seiner akti-
ven Selbstvergessenheit – selbst nicht erfasst. 

Jaspers vergleicht das Umgreifende, wie gesehen, mit dem mitlaufenden Ho-
rizont, der mir einen Ausblick über ihn versagt. Ich denke in den Grenzen, die 
der Horizont mir zieht. Auf ihn hin denkend, spekulierend, sehe ich mich umso 
mehr auf mich zurückverwiesen. In diesem Rücklauf erst ›sehe‹ ich die Wirk-
lichkeit in ihrem Erscheinen und mit ihm mich selber in einer von Schatten 
durchzogenen Höhle sitzen.39 Ich weiß, sofern ich grundsätzlich weiß, dass er-
scheinende Wirklichkeit und Wirklichkeit zweierlei sind, dass ich nie aus dem 
Irrtum – der Gebundenheit an mich selber samt meiner Strukturdeterminiertheit 
– ganz herauskommen werde. Und doch höre ich nicht auf, meinen Ausbruch 
aus meiner Strukturdeterminiertheit zu fantasieren. Ich kann nicht aufhören, wei-
terzudenken, zu kontextualisieren, die mir erscheinende Wirklichkeit auf ein 
nichtsichtbares, nicht einmal denkbares Ganzes hin zu komplettieren, ein Gan-

37  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 315. 
38  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, S. 410. 
39  Vgl. Platon: Politeia 514A-540D. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zes, von dem ich ja weiß, dass ich es bin, der es im Zuge der Herstellung der ei-
genen operationalen Geschlossenheit immer wieder aufs Neue an sie heranträgt.  

Ich suche mit dem Mittel meiner Vorstellungen zum Nichtvorstellbaren vor-
zudringen, das mir meine eigenen Mitwahrnehmungen erklärte. Ich kann mich 
dabei nur irren. An der Unumgänglichkeit meines Irrtums erfahre ich den Vor-
rang des zu Denkenden vor allem Denken. Ich erfahre, dass ich denkend nur 
konstruieren kann, was mir zu konstruieren ›gegeben‹ ist. Diese scheinbare Tau-
tologie zeigt die anfängliche Verspätung, den Antwortcharakter meines Denkens 
demgegenüber, was mich zu denken nötigt. Denkend kann ich mich nicht von 
der Bedingung der Möglichkeit emanzipieren, überhaupt ein denkendes Wesen 
zu sein.40 So auch verweist Robert Spaemann auf den dem Begriff der Selbstor-
ganisation (an dem ja das Denken operativ teilhat) inhärenten logischen Wider-
spruch. Danach kann sich etwas nur selbst organisieren, sofern ihm etwas voran-
geht, was es sich selbst organisieren lässt. Was sich selbst organisiert, leistet dies 
durch Kräfte, die nicht seine eigenen sind.41 Ich verfüge zu keiner Zeit über die 
erste Initiative. Indem ich mir dies eingestehe, bin ich mir schon selbst voraus, 
zur Dezentrierung meiner selbst, zum Herausgang aus mir bereit.  

40  Vgl. Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der 
Autopoiesis-Theorie. A.a.O., S. 332.  

41  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 164. – Insofern kann das Gehirn (worauf der Ti-
tel von Matthias Eckoldts bereits erwähntem Buch anspielt) sich selbst gar nicht ver-
stehen, weil es sich selbst nicht geschaffen hat, sondern sich in seiner Plastizität im-
mer nur weiterschafft. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007 - am 14.02.2026, 14:23:50. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

