Kapitel XIII

Gastlichkeit des Theaters?
Randbemerkungen zur Frage, wozu es »einladt:
—von aulen betrachtet

1. >Einladendes«< Theater? (439) | 2.1In Sprachlosigkeit versetzt (442) | 3. Wozu? Das
»Haus< als Versprechen (445) | 4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit (447)

wenn alles dich einlddt
das ist die Stunde
wo dich alles verldft!

1. »Einladendes< Theater?

Zu den nachfolgenden Uberlegungen hat im Jahre 2022 der Kiinst-
lerische Ausschuss im Deutschen Bithnenverein mit Blick auf >Per-
spektiven europiischer Gastlichkeit« eingeladen. Dabei handelte es
sich um ein internationales politisch-sozialphilosophisches Koope-
rationsprojekt vor dem Hintergrund der seit 2015 verschérften
europdischen Flichtlingskrise.? Dass Europa seit langem mit Pro-
blemen der Gastlichkeit konfrontiert ist, etwa im Rahmen des Asyl-
rechts auf der Spur der »Hospitalitit«, wie sie Kant in seinem philo-
sophischen Entwurf Zum ewigen Frieden von 1795 in »weltbiirgerli-
cher« Perspektive eingefiihrt hat, wird ohne Weiteres einleuchten.
Aber was hat das Theater mit Gastlichkeit zu tun? Welche Rolle,
so fragt man sich, spielen die Theater und Orchester in einer von
Krisen geprigten Zeit? Wie konnen die Bithnen wieder zu Orten
der Stadtgesellschaft werden und welche Faktoren spielen hierbei
eine Rolle? Diese Fragen beziehen sich auf primir praktische Uber-
legungen zur raumlichen Gestaltung der Hauser, zur Ansprache des
potenziellen Publikums oder zum Repertoire. Dartiber hinaus aber

1 H. Domin, Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiografisches, Frankfurt/M.
20009, 45.

2 Vgl. VI, M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europdischer Gastlichkeit.
Geschichte — Kulturelle Praktiken — Kritik, Weilerswist 2016.

439

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XIll

auf einen viel weiteren Horizont des Sinns des Theaters als solchen.
Es geht nicht nur um Erfahrungen damit, wie es funktioniert, wie
es strukturiert ist, wie es umzustrukturieren ist, welche Funktionen
es gewidhrleistet oder auch unzuldnglich erfiillt, um infolgedessen
unter Umstdnden in eine Legitimationskrise zu geraten; vielleicht
auch in eine Krise seiner okonomischen, politischen, kulturellen
Bedeutung unter pandemischen oder Kriegs-Bedingungen, die es
moglicherweise kaum noch zulassen, dass Theater das leisten kon-
nen, was sie leisten sollten. Es geht nicht nur um Fragen wie die,
wie verschiedene Theater ihr Publikum sichern und wie sie dabei
zugleich ihre Existenz sowie das Auskommen der dort Beschaftig-
ten gewiahrleisten konnen (so wichtig all das ist). Es geht auch
um Perspektiven von Auflenstehenden — von Passant:innen, Besu-
cher:innen, Mitbiirger:innen und politischen Zeitgenoss:innen aus
stadtischen, politischen, kulturellen Kontexten, in die das Theater als
Institution eingebettet ist. Dabei iiberschneiden sich Perspektiven
von Professionellen, die um das Theater, um seinen mehr oder
weniger aufgeschlossenen bzw. gastlichen Ort und dessen diverse
Kontexte besorgt sind, nach drauffen und Perspektiven von auffen
auf Theater, auf ihr Funktionieren und ihren Sinn. Dabei kommt
es zu Uberkreuzungen von Perspektiven, ohne dass sie einfach zur
Deckung kommen koénnten. Schliellich iiberqueren Professionelle
und Auflenstehende verschiedene Grenzen zwischen Innen und Au-
flen auf jeweils eigene Art und Weise. An diesen Grenzen bewegen
sich die anschlieflenden Uberlegungen.

Zweifellos ist Gastlichkeit — von Aischylos’ Tragodie Die Schutz-
befohlenen bis Elfriede Jellineks Die Schutzflehenden — auch ein
Thema unter vielen anderen, mit denen man sich dramaturgisch
auseinandergesetzt hat. Aber kommt Gastlichkeit dariiber hinaus
dem Theater als solchem, als Architektur und gelebter Institution zu?
Wird Gastlichkeit nicht nur im Theater verhandelt und aufgefiihrt,
also zum theatralen Gegenstand? Ist sie vielmehr als kulturelle Di-
mension der Praxis des Theatermachens selbst immanent? Wenn
ja, in welchem Sinne? Auf diese Frage beziehen sich die folgenden
Randbemerkungen eines Aufienstehenden, der sich fragt, wozu das
Theater als solches eigentlich >einlddt< — vorausgesetzt, es verhalt
sich tiberhaupt zu einem Auflen, mit dem es nicht zusammenfillt

440

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.>Einladendes« Theater?

(wie es in der Rede von einem theatrum mundi den Anschein hat?)
und tiber das es nicht verfiigt.

Allein schon durch ihr vielfach weithin sichtbares Label >Theater<
signalisieren die entsprechenden Gebdude Ungewohnliches. Aber
was? >Theater< gibt es schliefSlich vielerorts. Manche haben die gan-
ze Welt zum Theater erklart; bekanntlich oft unter Berufung auf
William Shakespeare: »All the world’s a stage, and all the men and
women are merely players« — in einem grofien Spiel, das laut Botho
Strauss womdglich nur eine feste Regel kennt: »Abtreten verboten!
Keiner verlafit die Bithne!«* Doch kann das stimmen? Kann ein
Theater, bei dem es nur eine Bithne gibt (sei es mit, sei es ohne
Zuschauer), noch Theater sein? Wenn iiberall und jederzeit nur »ge-
spielt« wird, alles >nichts als< Spiel ist, ist dann nicht gar nichts Spiel?
Verrit es womdglich ganz anderes, wie schon Friedrich Hélderlin in
einer Notiz iiber »die Scherzhaften« vermutete? »Immer spielt ihr
[..]. Mir geht dies in die Seele, denn dies miissen Verzweifelte nur.«’
Ob immerzu verzweifelt spielend oder spielend verzweifelt, in jedem
Falle droht Anderes, das darin nicht aufgehen kann, zum Verschwin-
den gebracht zu werden. Selbst der Soziologe Erving Goffman, von
dem bekanntlich der Buchtitel stammt Wir alle spielen Theater, hat
explizit nicht behauptet, dass alle jederzeit und nichts als Theater
spielen, aus welchem Grund auch immer. In seiner Rahmen-Analyse
hat er auch nicht geschrieben, die Welt sei ein Theater, sondern »wie
ein Theater«.® So kommt eine komparative, metaphorische Differenz
ins Spiel, die es ausschlieflen muss, die Welt auf ein Theater zu redu-
zieren. Und selbst wenn alles, schliellich die ganze Welt ein Theater
wire, es miisste doch einen entscheidenden Unterschied machen,
ob in ihm eigens etwas aufgefithrt wird oder nicht und ob man
es eigens betritt (und wieder verldsst) oder ob man unvermeidlich
einem Theater angehort, das als mit der Welt gleichgesetztes im
Grunde gar kein Auflen kennen diirfte. Nur wenn es aber ein solches
Auflen gibt, stellt sich die Frage nach Zu- und Ausgéngen (in wortli-
cher und in metaphorischer Bedeutung), nach dem >einladendens,

3 B. Quiring (Hg.), Theatrum Mundi. Die Metapher des Welttheaters von Shake-
speare bis Beckett, Berlin 2013.

4 B. Strauss, Allein mit allen. Gedankenbuch, Minchen 2014, 323.

5 F Holderlin, Werke, Tiibingen o. J., 289.

6 E. Goffman, Rahmen-Analyse. Ein Versuch iiber die Organisation von Alltagser-
fahrungen, Frankfurt/M. 1980, 143.

441

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

gleichgiiltigen oder abschreckenden Charakter eines Theaters — sei
es des jeweiligen Gebéudes, sei es der entsprechenden Institution.

2. In Sprachlosigkeit versetzt

Wenn es heif$t, jemand >fithre sich auf< oder >mache Theaters, be-
deutet das, er mache unnétiges Autheben von allem Moglichen,
nicht zuletzt von sich selbst. Wer vor einem Theater innehilt und
sich einmal fragt, was dieses Wort bedeuten soll, wird trivialerweise
zumindest wissen: Gerade das — unnétiges Aufheben-machen — ist
nicht gemeint, wo >Gespieltes< eigens zur Auffiihrung kommt. Und
wer einmal drinnen war, ahnt zumindest, dass es sich um einen
Ort hochspezialisierter Bedingungen handelt, unter denen in einer
asymmetrischen, »analog« und leibhaftig anwesenden »Auftithrungs-
gemeinschaft«” Agierende und sogenannte Zuschauer:innen zusam-
menkommen, deren Passivitit offenbar von ganz besonderer Art ist.
Unversehens gerdt man so aber von Selbstverstindlichkeiten kultu-
rellen Wissens um verschiedene Institutionen, darunter Theater, in
dunkle Ratsel. Alles — angefangen bei der Anordnung des Gestiihls
iiber die Abdunkelung des Theaterraums bis hin zur mehr oder
weniger gespannten Erwartungshaltung des verstummenden Publi-
kums — beweist hier, dass an Ort und Stelle ein Kollektiv einander
weitgehend Unbekannter in eine kultivierte, kaum irgendwo sonst
anzutreffende Form der Aufmerksamkeit versetzt wird, die Ritsel
aufgibt.

Man stelle sich fiir einen Moment eine Archdologin spaterer Jahr-
hunderte vor, die die Ruinen eines heutigen Theaters ausgribt, nach-
dem die Uberlieferung einmal abgerissen ist. Sie wird sich fragen:
Was hat in Anbetracht dieser sonderbaren Anordnung des Parketts,
der Rénge und Logen, der Beleuchtung, der Biihne, des Orchester-
grabens, des Schniirbodens, der Requisitenrdume etc. stattgefunden
— etwa im Unterschied zu antiken Amphitheatern wie dem von
Epidauros, zu einem Buleuterion (Versammlungsraum des Stadtrats

7 C. Scheurle, How dare we? Eine zukiinftige Asthetik des Kinder- und Jugendthea-
ters wagen, in: K. Westphal, B. Althans, M. Dreyer, M. Hinz (Hg.), Kids on Stage.
Andere Spielweisen in der Performancekunst. Transgenerational. Transkultuell.
Transdisziplindr, Bielefeld 2022, 207-220, hier: 215.

442

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.In Sprachlosigkeit versetzt

wie in Priene in der Nihe von Milet) oder zum vermutlich ersten
»Horsaal« der Geschichte auf Rhodos?®

Vielleicht wird sie uns auf die Spur kommen, indem sie sich vor-
stellt, wie es gewesen sein muss, im abgedunkelten Theater Platz zu
nehmen, stundenlang nichts zu sagen, und nichts zu tun als zu sehen,
zu héren...? Musste es sich nicht um eine ganz besondere, durch
eine eigentiimliche Passivitdt iiberhaupt erst ermdglichte Form des
zusehenden Sehens und des zuhérenden Hoérens gehandelt haben —
anders als in fritheren Zeiten, als das Publikum an jeder Art der
Veranstaltung lebhaften und vielfach lautstarken Anteil nahm? Wird
sie auf die Idee kommen, dass sich hier in Theatern etwas ganz
anderes zugetragen haben muss, als >normales< Sehen und Horen,
»normales< Zusehen und Zuhoren? Wird sie die Chance haben, zu
entdecken, dass die Leute ins Theater gingen, um sich passiv, in
einer Art kiinstlicher, voriibergehender Sprachlosigkeit im Modus zu-
sehenden Sehens und zuhdrenden Horens ergreifen zu lassen? Wenn
ja, seit wann, wie, wodurch, mit welchen Folgen? Warum haben sie
das offenbar wiederholt gemacht, so dass das Theater (als Instituti-
on) fiir lange Zeit Bestand haben konnte — und das mitten in einer
»spektakuldrens, polyphonen Kultur, in der quasi permanent alles
Mégliche Aufmerksamkeit erheischte?

LiefSen sich die Zuschauer:innen bewusst passiv etwas zeigen,
vor Augen fiihren, zu Gehor bringen, was sie selbst gar nicht ver-
mochten? Wurde ihnen etwas gegeben — »given to be seen«® —,
was sie selbst nicht sichtbar, horbar, fiihlbar... machen konnten, was
sich also auch der Verfiigungsmacht ihrer Korper entziehen musste?
Suchten die Menschen etwa gerade das? Wollten sie sich, wenigstens
tiir begrenzte Zeit, der Unverfiigbarkeit dessen absichtlich aussetzen,
was sie vor Ort erfahren wiirden, ohne sich (abgesehen von kleinen
Pausen) von der Stelle zu bewegen? Wollten sie sich also auf gewis-
se Weise vollig entméchtigen und sogar »the body’s power to be
affected«!* aufgeben bzw. wenigstens voriibergehend suspendieren?
Wenn ja, warum nur?

8 Vgl. K. Held, Treffpunkt Platon, Stuttgart 21990, 97, 140, 209.
9 K. Silverman, The Treshold of the Visible World, New York, London 1996, 221.
10 G. Ivinson, Staging Affects for Kid’s Postmigrant Theatre, in: Kids on Stage,
123-137, hier: 123, 125.

443

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XilI

Vielleicht wird die Archdologin im Schutt des Theaters auf ein
unter Theatertheoretiker:innen seinerzeit viel diskutiertes, gut erhal-
tenes Exemplar von Spinozas Ethik stoflen und daraus entnehmen,
die Menschen hitten damals unter Affekt eine Macht verstanden,
sich affizieren zu lassen.!! Moglicherweise wird sie sich aber auch
fragen, ob nicht die ganze Architektur des Theaters eine ganz andere
Sprache spricht. Mussten sich nicht diejenigen, die etwas aufgefiihrt
haben, in radikalerer Art und Weise exponiert haben — vielfach ohne
im grellen Licht der Scheinwerfer ihr Publikum tiberhaupt zu erken-
nen? Und liefen nicht auch die im Zuschauerraum merkwiirdig ne-
beneinander Versammelten Gefahr, durch die Auffithrung irritiert,
verunsichert und insofern entmachtigt, ja existenziell exponiert zu
werden? Gewiss: in der Bequemlichkeit einer Art Sessel und mit
der Moglichkeit, vor Unertraglichem zu fliehen. Es gab schliefilich
Notausginge; und die Tiiren waren nicht verschlossen...

Und doch wird sich die Archéologin, sobald sie sich iiber den
Kontext unserer auf Technik, Macht und Gewinn versessenen Kul-
tur klar geworden ist, fragen, was es mit Orten der Selbstentméchti-
gung in der Form eines moglicherweise ergriffen zusehenden Sehens
und zuhérenden Horens auf sich gehabt haben mochte — mit Orten,
wo kein Altar die leere Bithne ausfiillt und wo sich keine Banke zum
Niederknien finden, mit Orten des Ergriffenwerdens in aufrechter
Haltung, ohne sakrales Objekt, ohne Devotion...

In der aktuellen Gegenwart treiben gelegentlich auch zufillige
Passanten die aus der antizipierten Retrospektive einer Archiologin
aufgeworfenen Fragen um. Anlésslich eines >Tages der offenen Tiir<
mogen sie sich gefangen nehmen lassen von der Atmosphire eines
solchen Ortes und werden sich fragen, >was er eigentlich soll< und
»was sie hier sollen«... Vielleicht handelt es sich um Mitbiirger:innen,
die sich in einer weitestgehend technisierten und Gkonomisierten
stadtischen Umwelt zu Tode langweilen. Wire eine nur mit Banken
und Geschaften ausgestattete Stadt nicht kulturell fast tot?

11 So liest man es jedenfalls in rezenten Deutungen. Wer nachforscht, muss an
einer solchen Deutung allerdings zweifeln. Nicht einmal die Definition von
Affekten im Teil III der Ethik gibt eine derartige Unterordnung der Affekte
unter eigene Macht her. B. de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode
dargestellt, Hamburg 1976, 110. Das kann hier nicht vertieft werden.

444

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Wozu? Das »Haus« als Versprechen

3. Wozu?
Das »Haus« als Versprechen

Vielleicht handelt es sich um politische Zeitgenoss:innen, die genau
dazu eine Meinung haben; besonders dazu, wozu ein Staat, eine
Gesellschaft, eine Stadt, eine Gemeinde >gut ist« oder >gut seinc
sollte, die sich nicht in Technizismus und Okonomismus selbst
aufgegeben hat und >Theater<, gleich welcher Art, allenfalls zum
Zeitvertreib brauchte. Wer sich nun — ob als zufilliger Passant, als
Biirgerin oder kritischer Zeitgenosse —, mit einem Blick von aufSen
auf das Theater fragt, wozu man es sonst >brauchts, fiir den kann es
nicht mehr einfach vorhanden sein, weder als Gebdude noch als In-
stitution, weder als »moralische Anstalt« des Biirgertums (Friedrich
Schiller!?), noch als profitorientiertes »Instrument der Sensation«!?
fiir die Bourgeoisie oder als kritisches Theater reiner »Potenzialitat«
(Walter Benjamin) fiir alle'4, das man gelegentlich als Erscheinungs-
raum beschrieben hat, wo sich angeblich auch »die vermeintlich
vorherrschende Ordnung des Theaters«!> selbst auflost, wenn auch
nur voriibergehend.

Ist das nicht buchstéblich ein Ding der Unméglichkeit: ein Thea-
ter als Ort, an dem sich dessen eigene Ordnung geradezu aufldst —
und das auch noch regelméfiig in der Abfolge eines Spielplans? Ware
das der Schrecken aller Intendant:innen oder vielmehr ein ideales
Spielfeld ihrer Macht? Darf man sich dergleichen vom Theater im
Rahmen eines »Programms der Anderung alles Programmierten«!6
versprechen? Bzw. sollte man sich dergleichen von ihm versprechen?

»Jedes leere Haus ist ein Versprechen, heift es in einer aktuellen
Auftithrung von Wilhelm Hauffs Das Wirtshaus im Spessart durch

12 Vgl. Schillers Rede von 1784 vor der kurpfilzischen Gesellschaft Die Schaubiih-
ne als eine moralische Anstalt betrachtet.

13 'W. Benjamin, Programm eines proletarischen Kindertheaters, in: Uber Kinder,
Jugend und Erziehung, Frankfurt/M. 61982, 79-86, hier: 81.

14 N. Miiller-Scholl, Das Kind als Diktator: Walter Benjamins Kindertheater der
Potenzialitdt, in: Kids on Stage, 161-183, hier: 164.

15 Scheurle, How dare we?, 209.

16 Miller-Scholl, Das Kind als Diktator, 181.

445

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

die Kiinstlergruppe LIGNA."” Ladt das Haus, ob leer, besucht oder
bewohnt, ob armlich, einfach, komfortabel oder luxurids anmutend,
nicht in der Tat unvermeidlich dazu ein, hereinzukommen? Lasst
es sich tiberhaupt ohne diese Dimension potenzieller Gastlichkeit
denken (selbst wenn es sich wie im Fall der Katakomben des Miins-
teraner Stadttheaters um eine Art brutalistischer Bunkerasthetik
handelt)? Oder ist im Grunde jedes Haus im Gegenteil ein >leeres
Versprechens, insofern es im Besitz von Eigentiimern ist, die souve-
rdn dariiber verfiigen, wer Zutritt hat und wer nicht?

Im Rahmen eines Theater-Projekts der besagten Kiinstlergruppe
leiht ein Kind einem Haus seine Stimme mit den Worten: »Ich bin
ein Haus. Ich steh da, ich bin leer. Ohne Menschen.«!® Sollte damit
nicht im Gegenteil gesagt werden, das Haus sei seinem ganzen Sinn
nach >fiir Menschen« — fiir Menschen, die es zum Zweck des dauer-
haften oder voriibergehenden Aufenthalts bauen, bewohnbar und
besuchbar machen? Weist es nicht allein deshalb Ein- und Ausginge
auf, auch und gerade dann, wenn es nicht auf Dauer bewohnt wird
(wie ein Theater)?

Bevor man ein Haus wieder verldsst, unter Umstdnden mit den
Fiflen voran, muss man es betreten haben konnen, muss man
eingelassen, wie ein Neugeborenes hereingetragen oder hereingebe-
ten worden sein. Das ist, noch vor jeder Art des voriibergehenden
oder auf Dauer angelegten Aufenthalts im Haus, seine elementarste
Funktion: zum Aufenthalt einzuladen und sich in diesem Sinne als
gastlich zu erweisen.

So hat man auch von Theater gesprochen: Der Zuschauer sei
»Gast und dem Gast muf etwas geboten werden, schrieb Helmuth
Plessner in seiner Anthropologie des Schauspielers (1948)."° Es handle
sich um ein »Willkommensangebot«, heift es mit Blick auf aktuelle
Projekte von Kids on Stage, die ihrerseits Erwachsene einladen.?’ Sie

17 L. Sauer, Passagen: Gehen — Weitergehen. Kiinstlerische Positionierungen in der
Arbeit mit Kindern und Jugendlichen in den FLUX-Residenzprojekten, in: Kids on
Stage, 339-354, hier: 348.

18 Ebd., 349.

19 H. Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers [1948], in: Zwischen Philosophie
und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979, 205-219, hier: 208.

20 Zit. n. How dare we?, 218; vgl. M. Gunsilius, Come together? Verhdltnisses des
Versammelns im Kinder- und Jugendtheater, in: Kids on Stage, 375-389, hier:
sowie 380, 385.

446

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

versammeln ihre Géste, nicht selten auf8erhalb etablierter Theater in
Passagen zwischen Stadt und Land und an Residenzorten, in die sie
kommen als Fremde und aus denen sie gehen als Freunde, nachdem
sie »Gast und Gastgeber*in zugleich« waren.?!

Zu was aber hat man >eingeladen< und wobei war man selbst zu
Gast? Besteht hier nur ein zufilliger und duflerer oder womoglich
wirklich ein innerer Zusammenhang zwischen Gastlichkeit und Thea-
ter?

Ist Gastlichkeit nicht eine rein private Angelegenheit - etwa des
Willkommens geladener Géste, die man »>bei sich< zuhause emp-
tangt, oder, wenn schon kein tradiertes Ethos, das Fremden >gratis«
ein Recht auf wenigstens voriibergehende Beherbergung garantiert,
so doch eine kapitaltrichtige Werbeangelegenheit von Hotels, in
denen man gar nichts geschenkt bekommt, nicht einmal ein Glas
Wasser; oder eine Frage verrechtlichter Hospitalitdt bis hin zum
Asylrecht??, das man sich in Europa immer noch auf die Fahnen
schreibt, das aber von anti-europdischen Europédern wie Matteo Sal-
vini, der kein »fremdes Menschenfleisch« in seinem Land dulden
mochte, nur noch mit Verachtung quittiert wird??3

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

Mit solchen Worten wendet man sich gegen jegliche grenziiber-
schreitende Gastlichkeit, damit aber auch schon gegen Gastlichkeit
jedweder Art. Denn Gastlichkeit iiberschreitet immer und unver-
meidlich Grenzen, sei es im Fall zuvor bekannter und geladener,
sei es im Falle vollig fremder oder unwillkommener Géste. Wer das
nicht hinnehmen will, muss allein bleiben und macht kulturelles Le-
ben letztlich vollig unméglich. Kulturell lebt nur, wer sich nicht da-
rauf versteift, ganz »>bei sich« zu bleiben. So gesehen hat Gastlichkeit
eine weit gréfiere und umfangreichere Bedeutung, als es die gingige
Rede von Gésten suggeriert. Gastlichkeit kommt auch dort ins Spiel,
wo niemand ausdriicklich >zu Gast« ist bzw. in dieser Rolle auftritt.

21 Sauer, Passagen, 345.

22 Vgl. VL, Fiir eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg, Miinchen 2008.

23 VK, Europdische Ungastlichkeit und sidentitire« Vorstellungen. Fremdheit, Flucht
und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg 2019.

447

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel XlI

So bezeichnen wir selbst Gegenden und Rédume als gastlich bzw. als
»einladend«. Hier liegen wiederum Verbindungen zum Theater ganz
nahe. Auf eine einzige mdchte ich hier eingehen.

Ein Theater kann, wie jedes Haus im engeren oder weiteren Sin-
ne, »einladend« sein oder nicht. Aber was heifft das? Baulich kann
der Eingangsbereich »einladend< gestaltet sein (aber dabei gegebe-
nenfalls tduschen wie ein von auflen gastlich anmutendes Privat-
haus, das kein >Unbefugter< betreten darf, dem womdglich bereits an
der Tiirschwelle mit Misstrauen begegnet wird). Wenn ein Theater
dazu einladt, hereinzukommen, bedeutet das nicht zuletzt: auflere
und innere Schwellen zu tiberwinden, vor allem Hemmschwellen,
wenn man sich geradezu als Unbefugte(r) fiihlt, die bzw. der hier, im
Theater — etwa auflerhalb der reguldren Termine und ohne bezahlt
zu haben — >nichts zu suchen hat<. Aber in was kommt oder gerat
man >hinein<? Zu was wird man eingeladen oder fiihlt man sich
geradezu eingeladen, auch ohne dass es dazu eigens einer Aufforde-
rung bediirfte?

Liegt das eingangs angesprochene Ritsel des Theaters nicht darin,
dass es als ein Ort nicht nur der Rahmung, sondern dariiber hinaus
der gleich mehrfachen Um-Rahmung unserer individuellen und ge-
sellschaftlichen Existenz zu verstehen ist?

Wir gehen ins Theater, heif3t erst einmal: wir betreten das Foyer;
haben dann aber, sobald die Garderobe abgegeben wurde, eigentlich
nichts mehr zu tun. Man steht eine Weile etwas zerstreut da, ergeht
sich gegebenenfalls in Smaltalk, falls man in Begleitung da ist oder
auf Bekannte trifft, verstummt dann aber spitestens auf dem Weg
zu seinem Platz, schaut sich eine Weile um, ldsst sich auf die Atmo-
sphére ein, um sich im Rahmen des Theaters einem besonderen
Rahmen, ndmlich der Bithne mit ihrem geschlossenen Vorhang zu-
zuwenden. Sobald es vor ihm dunkel geworden ist, kommt es zum
theatralen Moment par excellence insofern, als eine Stille einsetzt, die
den theatralen Spielraum iiberhaupt erst erdffnet, indem sie jegliches
alltdgliche, kommunikative Verhalten sowie mdglichst auch das in-
nere Leben der sprachlos Versammelten aussetzen lasst und auf diese
Weise idealiter eine radikale Form von Présenz stiftet.

Weit entfernt, sich auf einen blof3 physischen Aufenthalt im Thea-
ter zu beschranken, ldsst sich diese Stille, dieses Aussetzen, auf alles
ein, was nun kommen wird, was man {ber sich ergehen lassen wird
und was man sich vor Augen fiithren ldsst, ob in erwarteter typischer

448

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

Wiederholung des schon ofters Gesehenen oder in schockierender
Uberraschung, ob in lingst normalisierter Unterbrechung und Ver-
storung des Normalen, in dessen brutaler Verfremdung oder absur-
der Ubersteigerung. Uber all das kann man gewiss eine (wenn auch
illusorische) Herrschaft zu behalten versuchen; und man kann in
seiner von Bertold Brecht iiber Antonin Artaud bis hin zu Jacques
Ranciere gebrandmarkten »Stumpfsinnigkeit« als blofler Zuschau-
er’* oder »Genief8erin« verharren, aber das Theater bietet, gewéhrt,
gibt gewiss andere Moglichkeiten — bis hin zur Dramatisierung un-
serer eigenen Existenz als Zeugen einer riickhaltlosen Exposition der
Auftithrenden, die im Theater den Rahmen des offenen Vorhangs
dazu nutzen, um mittels der Interpretation ihres jeweiligen Stiickes
die Anwesenden aus der >Fassung« ihres eigenen Lebens zu bringen.
Das kann wie im sogenannten Absurden Theater so weit gehen,
dies als Um-Rahmung anzukiindigen und zugleich zu dementieren
— unter Hinweis auf die Bequemlichkeit, die konsumistische Einstel-
lung und die vermutete Weigerung der Zuschauer, sich wirklich
infragestellen zu lassen. So verkiindet Archibald bei Jean Genet ans
Publikum gewandt: »Wir spielen heute abend fiir Sie. Damit sie aber
ruhig und bequem auf Thren Stithlen sitzenbleiben kénnen, auch
angesichts des Dramas, das sich hier oben abspielt, damit Sie sicher
gehen, daf$ dieses Drama nicht etwa in ihr eigenes kostbares Leben
eindringt, so werden wir die von Thresgleichen gelernte Hoflichkeit
besitzen, die Verstandigung unmdglich zu machen.«?®

Auch das kann uns widerfahren, sobald wir uns einlassen auf
die theatrale Gegenwart einer Aussetzung letztlich aller >normalen<
Rahmen unseres Lebens. Wohin das fiihrt, bleibt bis heute allerdings
umstritten: zwischen radikaler Prisenz im »Triumph der Inszenie-
rung«, die sich jeglicher Herrschaft entwindet, auch der des Textes
eines Dramas und jeglicher Représentation (wie bei Artaud?®) einer-
seits und Vorgriffen auf eine utopische neue Art, die Erde anders,

24 . Ranciere, Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009; J. Bilstein, Die im Dunklen
sieht man nicht, in: Kids on Stage, 55—66, hier: 62.

25 Zit. n. Goffman, Rahmen-Analyse, 431.

26 Vgl. J. Derrida, Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Repri-
sentation, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 351-379, hier:
356 f.

449

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

weniger destruktiv als bislang zu bevélkern andererseits, wie sie sich
Rancieére anscheinend erhoffte.?”

Gewiss: auch diese Aussetzung kann Normalisierungsprozessen
unterworfen werden, wenn ein sogenannter >Kulturbetrieb< seine
eigene existenzielle Dimension durch rigoros vorstrukturierte Pro-
gramme und weit vorausreichende Spielpldne konterkariert. Das ist
vielleicht die Kernparadoxie im Rahmen des Theaters: die stindige
Um-Rahmung >eingespielter< Rahmen der Interpretation unseres ei-
genen Lebens, dann auch der Stiicke, in denen es bereits gedeutet
wurde, und deren Interpretationsgeschichten normal werden lassen
zu miissen. So gesehen steht die Leitung jedes Theaters von einer
geradezu un-méglichen Aufgabe. Und diese farbt auch auf Zuschau-
er:innen ab, denen Theaterbesuche ldngst zur zerstreuenden Routine
geworden sind.

Doch dazu muss es nicht kommen, vorausgesetzt, man vergisst
nicht, wozu Theater angefangen bei ihrer Architektur, vom Foyer
bis hin zur Bestuhlung und zu den Réngen einladen: sich selbst
denen auszusetzen, die sich als etwas Auffithrende selbst exponieren,
sei es auch nur in einem beschriankten rdumlichen und zeitlichen
Rahmen, der nach meinem Verstandnis aber alles daransetzt, sich
selbst auf aufler-ordentliche Art und Weise zu tiberschreiten — und
zwar so, dass diejenigen, die das Theater wieder verlassen, sich selbst
als >ausgesetzt« realisieren. Selbst wenn sie dies mit vielfach beklag-
ter Unverbindlichkeit?® oder notorischer Heiterkeit? iiberspielen,
rithren sie so an die elementarste Voraussetzung unseres allerersten,
rlickhaltlosen, vollig ungesicherten Zur-Welt-kommens, letztlich an
die Geburt, durch die wir in die Hinde Anderer gefallen sind.
Wie auch immer wir >danach« Sicherheit und Normalitat erfahren,
selbst weitestgehend normalisiertes Alltagsleben bleibt auf Dauer
unvermeidlich »beziiglich der Rahmung von Grund auf gefihrdetc,
schreibt Goffman in seiner Rahmen-Analyse. Genau darauf griindet
sich paradoxerweise mit gewissem Recht auch der mafSlose Argwohn

27 J. Ranciere, Ist Kunst widerstindig?, Berlin 2008, 28; zu diesem Motiv vgl. das
Kap. IV in diesem Bd.

28 Vgl. M. Frisch, Kultur als Alibi, in: Oﬁentlichkeit als Partner, Frankfurt/M. 31970,
15-24, hier: 21.

29 T. W. Adorno, Ist die Kunst heiter?, in: Versuch, das >Endspiel< zu verstehen.
Aufsitze zur Literatur des 20. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 1973, 7-15.

450

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

des Paranoikers, mit der »scheinbaren Harmlosigkeit« seiner Um-
welt sei es nicht weit her, eine Um-Rahmung sei jederzeit méglich
und deshalb jegliche Wirklichkeit verdachtig. So impliziert die Mog-
lichkeit der Um-Rahmung nicht nur eine Polymorphie der >Rahm-
barkeit«< als solcher, die in jeder Rahmung gleichsam abgeblendet
bleibt, sondern offnet auch Spielrdume fiir mannigfaltige Pathologi-
en.®0

Bedenkt man in der hier angedeuteten Perspektive den vermute-
ten Zusammenhang von Theater und Gastlichkeit, so handelt es sich
keinesfalls um eine Harmlosigkeit fiir Werbeprospekte, mit denen
man auf neue Kundschaft zielt. Es handelt sich auch dann nicht
um eine Harmlosigkeit, wenn die >Giéste« des Theaters dort nur fiir
sehr beschrénkte Zeit und nur in sehr begrenzter Art und Weise,
typischerweise als »Zuschauer< bzw. >Publikums, zu Gast sind (und
vielleicht nie wieder kommen werden). Wie auch immer das Theater
einlddt, es ladt auf jeden Fall zu einer Um-Rahmung und Ausset-
zung unseres Lebens ein, die eventuell nicht auf die Zeit beschrankt
bleibt, die ablduft, bis der Vorhang fallt, sondern existenziell in das
Leben hineinwirkt, das wir danach fortsetzen, wie auch immer ver-
dndert oder verandert — sei es auch nur durch einige wenige Zeilen,
die uns im Gedachtnis bleiben werden, wie diese - ldngst bis zum
Uberdruss zitierte und infolgedessen ausgelaugte — aus Sartres Die
Eingeschlossenen: »Die Holle, das sind die Anderen.« Oder diese
aus seinem Drama Der Teufel und der liebe Gott: »Das Reich der
Menschen ist angebrochen. [...] Ich werde allein sein mit dem leeren
Himmel {iber mir, da ich nur so mit allen sein kann. Es gilt, diesen
Krieg zu fithren, und ich fithre ihn«® — was Raymond Aron zu
der Nachfrage veranlasste: »Must the reign of men be the reign
of war?«3? Eine (sehr aktuelle) Frage, die ausreicht, um ein ganzes
Leben zu beschiftigen, wirft sie doch ein Schlaglicht geradezu auf
alles und auf alle, die wissen wollen, was es mit ihrem womdglich
dem Krieg verfallenen Zusammenleben auf sich hat.

30 Vgl. Goffman, Rahmen-Analyse, 522, 588.

31 J.-P. Sartre, Gesammelte Dramen, Reinbek 1970, 97, 366.

32 R. Colquhoun, Raymond Aron. Vol. 1. The Philosopher in History. 1905-1955,
London 1986, 464.

33 Von einem solchen Verfallen handelt der tschechische Phanomenologe Jan Pa-
tocka in seinem Essay Die Kriege des 20. Jahrhunderts und das 20. Jahrhundert
als Krieg, in: Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Berlin 2010,

451

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel Xl

Gehen wir deshalb ins Theater, um dort auch Stiicke {iber Krieg,
Vertreibung und Flucht, tiber Schutzflehende, Schutzbefohlene und
Gastlichkeit zu sehen? Falls ja, dann nicht ohne Risiken und Ge-
fahren von Irritationen und existenziellen Verunsicherungen, tiber
deren mégliche Dramatik keine wohlfeile Rede von Gastlichkeit hin-
wegtduschen sollte. Eingeladen werden wir, sollte es wirklich ernst
gemeint sein, allemal als radikal Gefahrdete, ihrerseits von Geburt
an und auf Dauer radikal auf Gastlichkeit Angewiesene; und diejeni-
gen, die es ihrerseits mit dem Theater ernst meinen, werden sich nur
als solche auch einladen lassen, selbst auf die Gefahr hin, im Theater
eine buchstiblich >fassungslos< machende Um- und Ent-Rahmung
ihres Lebens gewirtigen zu miissen, die es in seinem Ausgesetzt-sein
auch erschrecken lésst, nicht zuletzt vor sich selbst...

141-160; vgl. B. H. E. Taureck, B. Liebsch, Drohung Krieg. Sechs philosophische
Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020, sowie v. VL., >Herrscht«
Krieg — seit jeher, gegenwiirtig und auf immer? >Polemologische< Uberlegungen
zur Frage, ob wir ihm ausgesetzt oder (auch) ausgeliefert sind, in: >Diec Gewalt
und >wir<. Sozialphilosophische Beitrige zur Geschichte, zu Widerfahrnissen und
aktuellen Brennpunkten, Baden-Baden 2024, Kap. 1L

452

16.01.2028, 10:53:36.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. ›Einladendes‹ Theater?
	2. In Sprachlosigkeit versetzt
	3. Wozu? Das ›Haus‹ als Versprechen
	4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

