
Kapitel XIII
Gastlichkeit des Theaters?
Randbemerkungen zur Frage, wozu es ›einlädt‹
− von außen betrachtet

1. ›Einladendes‹ Theater? (439) | 2. In Sprachlosigkeit versetzt (442) | 3. Wozu? Das
›Haus‹ als Versprechen (445) | 4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit (447)

wenn alles dich einlädt
das ist die Stunde

wo dich alles verläßt.1

1. ›Einladendes‹ Theater?

Zu den nachfolgenden Überlegungen hat im Jahre 2022 der Künst‐
lerische Ausschuss im Deutschen Bühnenverein mit Blick auf ›Per‐
spektiven europäischer Gastlichkeit‹ eingeladen. Dabei handelte es
sich um ein internationales politisch-sozialphilosophisches Koope‐
rationsprojekt vor dem Hintergrund der seit 2015 verschärften
europäischen Flüchtlingskrise.2 Dass Europa seit langem mit Pro‐
blemen der Gastlichkeit konfrontiert ist, etwa im Rahmen des Asyl‐
rechts auf der Spur der »Hospitalität«, wie sie Kant in seinem philo‐
sophischen Entwurf Zum ewigen Frieden von 1795 in »weltbürgerli‐
cher« Perspektive eingeführt hat, wird ohne Weiteres einleuchten.
Aber was hat das Theater mit Gastlichkeit zu tun? Welche Rolle,
so fragt man sich, spielen die Theater und Orchester in einer von
Krisen geprägten Zeit? Wie können die Bühnen wieder zu Orten
der Stadtgesellschaft werden und welche Faktoren spielen hierbei
eine Rolle? Diese Fragen beziehen sich auf primär praktische Über‐
legungen zur räumlichen Gestaltung der Häuser, zur Ansprache des
potenziellen Publikums oder zum Repertoire. Darüber hinaus aber

1 H. Domin, Von der Natur nicht vorgesehen. Autobiografisches, Frankfurt/M.
2009, 45.

2 Vgl. Vf., M. Staudigl, P. Stoellger (Hg.), Perspektiven europäischer Gastlichkeit.
Geschichte – Kulturelle Praktiken – Kritik, Weilerswist 2016.

439

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf einen viel weiteren Horizont des Sinns des Theaters als solchen.
Es geht nicht nur um Erfahrungen damit, wie es funktioniert, wie
es strukturiert ist, wie es umzustrukturieren ist, welche Funktionen
es gewährleistet oder auch unzulänglich erfüllt, um infolgedessen
unter Umständen in eine Legitimationskrise zu geraten; vielleicht
auch in eine Krise seiner ökonomischen, politischen, kulturellen
Bedeutung unter pandemischen oder Kriegs-Bedingungen, die es
möglicherweise kaum noch zulassen, dass Theater das leisten kön‐
nen, was sie leisten sollten. Es geht nicht nur um Fragen wie die,
wie verschiedene Theater ihr Publikum sichern und wie sie dabei
zugleich ihre Existenz sowie das Auskommen der dort Beschäftig‐
ten gewährleisten können (so wichtig all das ist). Es geht auch
um Perspektiven von Außenstehenden − von Passant:innen, Besu‐
cher:innen, Mitbürger:innen und politischen Zeitgenoss:innen aus
städtischen, politischen, kulturellen Kontexten, in die das Theater als
Institution eingebettet ist. Dabei überschneiden sich Perspektiven
von Professionellen, die um das Theater, um seinen mehr oder
weniger aufgeschlossenen bzw. gastlichen Ort und dessen diverse
Kontexte besorgt sind, nach draußen und Perspektiven von außen
auf Theater, auf ihr Funktionieren und ihren Sinn. Dabei kommt
es zu Überkreuzungen von Perspektiven, ohne dass sie einfach zur
Deckung kommen könnten. Schließlich überqueren Professionelle
und Außenstehende verschiedene Grenzen zwischen Innen und Au‐
ßen auf jeweils eigene Art und Weise. An diesen Grenzen bewegen
sich die anschließenden Überlegungen.

Zweifellos ist Gastlichkeit − von Aischylos’ Tragödie Die Schutz‐
befohlenen bis Elfriede Jellineks Die Schutzflehenden − auch ein
Thema unter vielen anderen, mit denen man sich dramaturgisch
auseinandergesetzt hat. Aber kommt Gastlichkeit darüber hinaus
dem Theater als solchem, als Architektur und gelebter Institution zu?
Wird Gastlichkeit nicht nur im Theater verhandelt und aufgeführt,
also zum theatralen Gegenstand? Ist sie vielmehr als kulturelle Di‐
mension der Praxis des Theatermachens selbst immanent? Wenn
ja, in welchem Sinne? Auf diese Frage beziehen sich die folgenden
Randbemerkungen eines Außenstehenden, der sich fragt, wozu das
Theater als solches eigentlich ›einlädt‹ − vorausgesetzt, es verhält
sich überhaupt zu einem Außen, mit dem es nicht zusammenfällt

Kapitel XIII

440

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(wie es in der Rede von einem theatrum mundi den Anschein hat3)
und über das es nicht verfügt.

Allein schon durch ihr vielfach weithin sichtbares Label ›Theater‹
signalisieren die entsprechenden Gebäude Ungewöhnliches. Aber
was? ›Theater‹ gibt es schließlich vielerorts. Manche haben die gan‐
ze Welt zum Theater erklärt; bekanntlich oft unter Berufung auf
William Shakespeare: »All the world’s a stage, and all the men and
women are merely players« − in einem großen Spiel, das laut Botho
Strauss womöglich nur eine feste Regel kennt: »Abtreten verboten!
Keiner verläßt die Bühne!«4 Doch kann das stimmen? Kann ein
Theater, bei dem es nur eine Bühne gibt (sei es mit, sei es ohne
Zuschauer), noch Theater sein? Wenn überall und jederzeit nur ›ge‐
spielt‹ wird, alles ›nichts als‹ Spiel ist, ist dann nicht gar nichts Spiel?
Verrät es womöglich ganz anderes, wie schon Friedrich Hölderlin in
einer Notiz über »die Scherzhaften« vermutete? »Immer spielt ihr
[...]. Mir geht dies in die Seele, denn dies müssen Verzweifelte nur.«5

Ob immerzu verzweifelt spielend oder spielend verzweifelt, in jedem
Falle droht Anderes, das darin nicht aufgehen kann, zum Verschwin‐
den gebracht zu werden. Selbst der Soziologe Erving Goffman, von
dem bekanntlich der Buchtitel stammt Wir alle spielen Theater, hat
explizit nicht behauptet, dass alle jederzeit und nichts als Theater
spielen, aus welchem Grund auch immer. In seiner Rahmen-Analyse
hat er auch nicht geschrieben, die Welt sei ein Theater, sondern »wie
ein Theater«.6 So kommt eine komparative, metaphorische Differenz
ins Spiel, die es ausschließen muss, die Welt auf ein Theater zu redu‐
zieren. Und selbst wenn alles, schließlich die ganze Welt ein Theater
wäre, es müsste doch einen entscheidenden Unterschied machen,
ob in ihm eigens etwas aufgeführt wird oder nicht und ob man
es eigens betritt (und wieder verlässt) oder ob man unvermeidlich
einem Theater angehört, das als mit der Welt gleichgesetztes im
Grunde gar kein Außen kennen dürfte. Nur wenn es aber ein solches
Außen gibt, stellt sich die Frage nach Zu- und Ausgängen (in wörtli‐
cher und in metaphorischer Bedeutung), nach dem ›einladenden‹,

3 B. Quiring (Hg.), Theatrum Mundi. Die Metapher des Welttheaters von Shake‐
speare bis Beckett, Berlin 2013.

4 B. Strauss, Allein mit allen. Gedankenbuch, München 2014, 323.
5 F. Hölderlin, Werke, Tübingen o. J., 289.
6 E. Goffman, Rahmen-Analyse. Ein Versuch über die Organisation von Alltagser‐

fahrungen, Frankfurt/M. 1980, 143.

1. ›Einladendes‹ Theater?

441

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleichgültigen oder abschreckenden Charakter eines Theaters − sei
es des jeweiligen Gebäudes, sei es der entsprechenden Institution.

2. In Sprachlosigkeit versetzt

Wenn es heißt, jemand ›führe sich auf‹ oder ›mache Theater‹, be‐
deutet das, er mache unnötiges Aufheben von allem Möglichen,
nicht zuletzt von sich selbst. Wer vor einem Theater innehält und
sich einmal fragt, was dieses Wort bedeuten soll, wird trivialerweise
zumindest wissen: Gerade das − unnötiges Aufheben-machen − ist
nicht gemeint, wo ›Gespieltes‹ eigens zur Aufführung kommt. Und
wer einmal drinnen war, ahnt zumindest, dass es sich um einen
Ort hochspezialisierter Bedingungen handelt, unter denen in einer
asymmetrischen, ›analog‹ und leibhaftig anwesenden »Aufführungs‐
gemeinschaft«7 Agierende und sogenannte Zuschauer:innen zusam‐
menkommen, deren Passivität offenbar von ganz besonderer Art ist.
Unversehens gerät man so aber von Selbstverständlichkeiten kultu‐
rellen Wissens um verschiedene Institutionen, darunter Theater, in
dunkle Rätsel. Alles − angefangen bei der Anordnung des Gestühls
über die Abdunkelung des Theaterraums bis hin zur mehr oder
weniger gespannten Erwartungshaltung des verstummenden Publi‐
kums − beweist hier, dass an Ort und Stelle ein Kollektiv einander
weitgehend Unbekannter in eine kultivierte, kaum irgendwo sonst
anzutreffende Form der Aufmerksamkeit versetzt wird, die Rätsel
aufgibt.

Man stelle sich für einen Moment eine Archäologin späterer Jahr‐
hunderte vor, die die Ruinen eines heutigen Theaters ausgräbt, nach‐
dem die Überlieferung einmal abgerissen ist. Sie wird sich fragen:
Was hat in Anbetracht dieser sonderbaren Anordnung des Parketts,
der Ränge und Logen, der Beleuchtung, der Bühne, des Orchester‐
grabens, des Schnürbodens, der Requisitenräume etc. stattgefunden
− etwa im Unterschied zu antiken Amphitheatern wie dem von
Epidauros, zu einem Buleuterion (Versammlungsraum des Stadtrats

7 C. Scheurle, How dare we? Eine zukünftige Ästhetik des Kinder- und Jugendthea‐
ters wagen, in: K. Westphal, B. Althans, M. Dreyer, M. Hinz (Hg.), Kids on Stage.
Andere Spielweisen in der Performancekunst. Transgenerational. Transkultuell.
Transdisziplinär, Bielefeld 2022, 207−220, hier: 215.

Kapitel XIII

442

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie in Priene in der Nähe von Milet) oder zum vermutlich ersten
»Hörsaal« der Geschichte auf Rhodos?8

Vielleicht wird sie uns auf die Spur kommen, indem sie sich vor‐
stellt, wie es gewesen sein muss, im abgedunkelten Theater Platz zu
nehmen, stundenlang nichts zu sagen, und nichts zu tun als zu sehen,
zu hören...? Musste es sich nicht um eine ganz besondere, durch
eine eigentümliche Passivität überhaupt erst ermöglichte Form des
zusehenden Sehens und des zuhörenden Hörens gehandelt haben −
anders als in früheren Zeiten, als das Publikum an jeder Art der
Veranstaltung lebhaften und vielfach lautstarken Anteil nahm? Wird
sie auf die Idee kommen, dass sich hier in Theatern etwas ganz
anderes zugetragen haben muss, als ›normales‹ Sehen und Hören,
›normales‹ Zusehen und Zuhören? Wird sie die Chance haben, zu
entdecken, dass die Leute ins Theater gingen, um sich passiv, in
einer Art künstlicher, vorübergehender Sprachlosigkeit im Modus zu‐
sehenden Sehens und zuhörenden Hörens ergreifen zu lassen? Wenn
ja, seit wann, wie, wodurch, mit welchen Folgen? Warum haben sie
das offenbar wiederholt gemacht, so dass das Theater (als Instituti‐
on) für lange Zeit Bestand haben konnte − und das mitten in einer
›spektakulären‹, polyphonen Kultur, in der quasi permanent alles
Mögliche Aufmerksamkeit erheischte?

Ließen sich die Zuschauer:innen bewusst passiv etwas zeigen,
vor Augen führen, zu Gehör bringen, was sie selbst gar nicht ver‐
mochten? Wurde ihnen etwas gegeben − »given to be seen«9 −,
was sie selbst nicht sichtbar, hörbar, fühlbar... machen konnten, was
sich also auch der Verfügungsmacht ihrer Körper entziehen musste?
Suchten die Menschen etwa gerade das? Wollten sie sich, wenigstens
für begrenzte Zeit, der Unverfügbarkeit dessen absichtlich aussetzen,
was sie vor Ort erfahren würden, ohne sich (abgesehen von kleinen
Pausen) von der Stelle zu bewegen? Wollten sie sich also auf gewis‐
se Weise völlig entmächtigen und sogar »the body’s power to be
affected«10 aufgeben bzw. wenigstens vorübergehend suspendieren?
Wenn ja, warum nur?

8 Vgl. K. Held, Treffpunkt Platon, Stuttgart 21990, 97, 140, 209.
9 K. Silverman, The Treshold of the Visible World, New York, London 1996, 221.

10 G. Ivinson, Staging Affects for Kid’s Postmigrant Theatre, in: Kids on Stage,
123−137, hier: 123, 125.

2. In Sprachlosigkeit versetzt

443

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielleicht wird die Archäologin im Schutt des Theaters auf ein
unter Theatertheoretiker:innen seinerzeit viel diskutiertes, gut erhal‐
tenes Exemplar von Spinozas Ethik stoßen und daraus entnehmen,
die Menschen hätten damals unter Affekt eine Macht verstanden,
sich affizieren zu lassen.11 Möglicherweise wird sie sich aber auch
fragen, ob nicht die ganze Architektur des Theaters eine ganz andere
Sprache spricht. Mussten sich nicht diejenigen, die etwas aufgeführt
haben, in radikalerer Art und Weise exponiert haben − vielfach ohne
im grellen Licht der Scheinwerfer ihr Publikum überhaupt zu erken‐
nen? Und liefen nicht auch die im Zuschauerraum merkwürdig ne‐
beneinander Versammelten Gefahr, durch die Aufführung irritiert,
verunsichert und insofern entmächtigt, ja existenziell exponiert zu
werden? Gewiss: in der Bequemlichkeit einer Art Sessel und mit
der Möglichkeit, vor Unerträglichem zu fliehen. Es gab schließlich
Notausgänge; und die Türen waren nicht verschlossen...

Und doch wird sich die Archäologin, sobald sie sich über den
Kontext unserer auf Technik, Macht und Gewinn versessenen Kul‐
tur klar geworden ist, fragen, was es mit Orten der Selbstentmächti‐
gung in der Form eines möglicherweise ergriffen zusehenden Sehens
und zuhörenden Hörens auf sich gehabt haben mochte − mit Orten,
wo kein Altar die leere Bühne ausfüllt und wo sich keine Bänke zum
Niederknien finden, mit Orten des Ergriffenwerdens in aufrechter
Haltung, ohne sakrales Objekt, ohne Devotion...

In der aktuellen Gegenwart treiben gelegentlich auch zufällige
Passanten die aus der antizipierten Retrospektive einer Archäologin
aufgeworfenen Fragen um. Anlässlich eines ›Tages der offenen Tür‹
mögen sie sich gefangen nehmen lassen von der Atmosphäre eines
solchen Ortes und werden sich fragen, ›was er eigentlich soll‹ und
›was sie hier sollen‹... Vielleicht handelt es sich um Mitbürger:innen,
die sich in einer weitestgehend technisierten und ökonomisierten
städtischen Umwelt zu Tode langweilen. Wäre eine nur mit Banken
und Geschäften ausgestattete Stadt nicht kulturell fast tot?

11 So liest man es jedenfalls in rezenten Deutungen. Wer nachforscht, muss an
einer solchen Deutung allerdings zweifeln. Nicht einmal die Definition von
Affekten im Teil III der Ethik gibt eine derartige Unterordnung der Affekte
unter eigene Macht her. B. de Spinoza, Die Ethik nach geometrischer Methode
dargestellt, Hamburg 1976, 110. Das kann hier nicht vertieft werden.

Kapitel XIII

444

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Wozu?
Das ›Haus‹ als Versprechen

Vielleicht handelt es sich um politische Zeitgenoss:innen, die genau
dazu eine Meinung haben; besonders dazu, wozu ein Staat, eine
Gesellschaft, eine Stadt, eine Gemeinde ›gut ist‹ oder ›gut sein‹
sollte, die sich nicht in Technizismus und Ökonomismus selbst
aufgegeben hat und ›Theater‹, gleich welcher Art, allenfalls zum
Zeitvertreib bräuchte. Wer sich nun − ob als zufälliger Passant, als
Bürgerin oder kritischer Zeitgenosse −, mit einem Blick von außen
auf das Theater fragt, wozu man es sonst ›braucht‹, für den kann es
nicht mehr einfach vorhanden sein, weder als Gebäude noch als In‐
stitution, weder als »moralische Anstalt« des Bürgertums (Friedrich
Schiller12), noch als profitorientiertes »Instrument der Sensation«13

für die Bourgeoisie oder als kritisches Theater reiner »Potenzialität«
(Walter Benjamin) für alle14, das man gelegentlich als Erscheinungs‐
raum beschrieben hat, wo sich angeblich auch »die vermeintlich
vorherrschende Ordnung des Theaters«15 selbst auflöst, wenn auch
nur vorübergehend.

Ist das nicht buchstäblich ein Ding der Unmöglichkeit: ein Thea‐
ter als Ort, an dem sich dessen eigene Ordnung geradezu auflöst −
und das auch noch regelmäßig in der Abfolge eines Spielplans? Wäre
das der Schrecken aller Intendant:innen oder vielmehr ein ideales
Spielfeld ihrer Macht? Darf man sich dergleichen vom Theater im
Rahmen eines »Programms der Änderung alles Programmierten«16

versprechen? Bzw. sollte man sich dergleichen von ihm versprechen?
»Jedes leere Haus ist ein Versprechen«, heißt es in einer aktuellen

Aufführung von Wilhelm Hauffs Das Wirtshaus im Spessart durch

12 Vgl. Schillers Rede von 1784 vor der kurpfälzischen Gesellschaft Die Schaubüh‐
ne als eine moralische Anstalt betrachtet.

13 W. Benjamin, Programm eines proletarischen Kindertheaters, in: Über Kinder,
Jugend und Erziehung, Frankfurt/M. 61982, 79−86, hier: 81.

14 N. Müller-Schöll, Das Kind als Diktator: Walter Benjamins Kindertheater der
Potenzialität, in: Kids on Stage, 161−183, hier: 164.

15 Scheurle, How dare we?, 209.
16 Müller-Schöll, Das Kind als Diktator, 181.

3. Wozu? Das ›Haus‹ als Versprechen

445

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Künstlergruppe LIGNA.17 Lädt das Haus, ob leer, besucht oder
bewohnt, ob ärmlich, einfach, komfortabel oder luxuriös anmutend,
nicht in der Tat unvermeidlich dazu ein, hereinzukommen? Lässt
es sich überhaupt ohne diese Dimension potenzieller Gastlichkeit
denken (selbst wenn es sich wie im Fall der Katakomben des Müns‐
teraner Stadttheaters um eine Art brutalistischer Bunkerästhetik
handelt)? Oder ist im Grunde jedes Haus im Gegenteil ein ›leeres
Versprechen‹, insofern es im Besitz von Eigentümern ist, die souve‐
rän darüber verfügen, wer Zutritt hat und wer nicht?

Im Rahmen eines Theater-Projekts der besagten Künstlergruppe
leiht ein Kind einem Haus seine Stimme mit den Worten: »Ich bin
ein Haus. Ich steh da, ich bin leer. Ohne Menschen.«18 Sollte damit
nicht im Gegenteil gesagt werden, das Haus sei seinem ganzen Sinn
nach ›für Menschen‹ − für Menschen, die es zum Zweck des dauer‐
haften oder vorübergehenden Aufenthalts bauen, bewohnbar und
besuchbar machen? Weist es nicht allein deshalb Ein- und Ausgänge
auf, auch und gerade dann, wenn es nicht auf Dauer bewohnt wird
(wie ein Theater)?

Bevor man ein Haus wieder verlässt, unter Umständen mit den
Füßen voran, muss man es betreten haben können, muss man
eingelassen, wie ein Neugeborenes hereingetragen oder hereingebe‐
ten worden sein. Das ist, noch vor jeder Art des vorübergehenden
oder auf Dauer angelegten Aufenthalts im Haus, seine elementarste
Funktion: zum Aufenthalt einzuladen und sich in diesem Sinne als
gastlich zu erweisen.

So hat man auch von Theater gesprochen: Der Zuschauer sei
»Gast und dem Gast muß etwas geboten werden«, schrieb Helmuth
Plessner in seiner Anthropologie des Schauspielers (1948).19 Es handle
sich um ein »Willkommensangebot«, heißt es mit Blick auf aktuelle
Projekte von Kids on Stage, die ihrerseits Erwachsene einladen.20 Sie

17 I. Sauer, Passagen: Gehen − Weitergehen. Künstlerische Positionierungen in der
Arbeit mit Kindern und Jugendlichen in den FLUX-Residenzprojekten, in: Kids on
Stage, 339−354, hier: 348.

18 Ebd., 349.
19 H. Plessner, Zur Anthropologie des Schauspielers [1948], in: Zwischen Philosophie

und Gesellschaft, Frankfurt/M. 1979, 205−219, hier: 208.
20 Zit. n. How dare we?, 218; vgl. M. Gunsilius, Come together? Verhältnisses des

Versammelns im Kinder- und Jugendtheater, in: Kids on Stage, 375−389, hier:
sowie 380, 385.

Kapitel XIII

446

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versammeln ihre Gäste, nicht selten außerhalb etablierter Theater in
Passagen zwischen Stadt und Land und an Residenzorten, in die sie
kommen als Fremde und aus denen sie gehen als Freunde, nachdem
sie »Gast und Gastgeber*in zugleich« waren.21

Zu was aber hat man ›eingeladen‹ und wobei war man selbst zu
Gast? Besteht hier nur ein zufälliger und äußerer oder womöglich
wirklich ein innerer Zusammenhang zwischen Gastlichkeit und Thea‐
ter?

Ist Gastlichkeit nicht eine rein private Angelegenheit – etwa des
Willkommens geladener Gäste, die man ›bei sich‹ zuhause emp‐
fängt, oder, wenn schon kein tradiertes Ethos, das Fremden ›gratis‹
ein Recht auf wenigstens vorübergehende Beherbergung garantiert,
so doch eine kapitalträchtige Werbeangelegenheit von Hotels, in
denen man gar nichts geschenkt bekommt, nicht einmal ein Glas
Wasser; oder eine Frage verrechtlichter Hospitalität bis hin zum
Asylrecht22, das man sich in Europa immer noch auf die Fahnen
schreibt, das aber von anti-europäischen Europäern wie Matteo Sal‐
vini, der kein »fremdes Menschenfleisch« in seinem Land dulden
möchte, nur noch mit Verachtung quittiert wird?23

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

Mit solchen Worten wendet man sich gegen jegliche grenzüber‐
schreitende Gastlichkeit, damit aber auch schon gegen Gastlichkeit
jedweder Art. Denn Gastlichkeit überschreitet immer und unver‐
meidlich Grenzen, sei es im Fall zuvor bekannter und geladener,
sei es im Falle völlig fremder oder unwillkommener Gäste. Wer das
nicht hinnehmen will, muss allein bleiben und macht kulturelles Le‐
ben letztlich völlig unmöglich. Kulturell lebt nur, wer sich nicht da‐
rauf versteift, ganz ›bei sich‹ zu bleiben. So gesehen hat Gastlichkeit
eine weit größere und umfangreichere Bedeutung, als es die gängige
Rede von Gästen suggeriert. Gastlichkeit kommt auch dort ins Spiel,
wo niemand ausdrücklich ›zu Gast‹ ist bzw. in dieser Rolle auftritt.

21 Sauer, Passagen, 345.
22 Vgl. Vf., Für eine Kultur der Gastlichkeit, Freiburg, München 2008.
23 Vf., Europäische Ungastlichkeit und ›identitäre‹ Vorstellungen. Fremdheit, Flucht

und Heimatlosigkeit als Herausforderungen des Politischen, Hamburg 2019.

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

447

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So bezeichnen wir selbst Gegenden und Räume als gastlich bzw. als
›einladend‹. Hier liegen wiederum Verbindungen zum Theater ganz
nahe. Auf eine einzige möchte ich hier eingehen.

Ein Theater kann, wie jedes Haus im engeren oder weiteren Sin‐
ne, ›einladend‹ sein oder nicht. Aber was heißt das? Baulich kann
der Eingangsbereich ›einladend‹ gestaltet sein (aber dabei gegebe‐
nenfalls täuschen wie ein von außen gastlich anmutendes Privat‐
haus, das kein ›Unbefugter‹ betreten darf, dem womöglich bereits an
der Türschwelle mit Misstrauen begegnet wird). Wenn ein Theater
dazu einlädt, hereinzukommen, bedeutet das nicht zuletzt: äußere
und innere Schwellen zu überwinden, vor allem Hemmschwellen,
wenn man sich geradezu als Unbefugte(r) fühlt, die bzw. der hier, im
Theater − etwa außerhalb der regulären Termine und ohne bezahlt
zu haben − ›nichts zu suchen hat‹. Aber in was kommt oder gerät
man ›hinein‹? Zu was wird man eingeladen oder fühlt man sich
geradezu eingeladen, auch ohne dass es dazu eigens einer Aufforde‐
rung bedürfte?

Liegt das eingangs angesprochene Rätsel des Theaters nicht darin,
dass es als ein Ort nicht nur der Rahmung, sondern darüber hinaus
der gleich mehrfachen Um-Rahmung unserer individuellen und ge‐
sellschaftlichen Existenz zu verstehen ist?

Wir gehen ins Theater, heißt erst einmal: wir betreten das Foyer;
haben dann aber, sobald die Garderobe abgegeben wurde, eigentlich
nichts mehr zu tun. Man steht eine Weile etwas zerstreut da, ergeht
sich gegebenenfalls in Smaltalk, falls man in Begleitung da ist oder
auf Bekannte trifft, verstummt dann aber spätestens auf dem Weg
zu seinem Platz, schaut sich eine Weile um, lässt sich auf die Atmo‐
sphäre ein, um sich im Rahmen des Theaters einem besonderen
Rahmen, nämlich der Bühne mit ihrem geschlossenen Vorhang zu‐
zuwenden. Sobald es vor ihm dunkel geworden ist, kommt es zum
theatralen Moment par excellence insofern, als eine Stille einsetzt, die
den theatralen Spielraum überhaupt erst eröffnet, indem sie jegliches
alltägliche, kommunikative Verhalten sowie möglichst auch das in‐
nere Leben der sprachlos Versammelten aussetzen lässt und auf diese
Weise idealiter eine radikale Form von Präsenz stiftet.

Weit entfernt, sich auf einen bloß physischen Aufenthalt im Thea‐
ter zu beschränken, lässt sich diese Stille, dieses Aussetzen, auf alles
ein, was nun kommen wird, was man über sich ergehen lassen wird
und was man sich vor Augen führen lässt, ob in erwarteter typischer

Kapitel XIII

448

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wiederholung des schon öfters Gesehenen oder in schockierender
Überraschung, ob in längst normalisierter Unterbrechung und Ver‐
störung des Normalen, in dessen brutaler Verfremdung oder absur‐
der Übersteigerung. Über all das kann man gewiss eine (wenn auch
illusorische) Herrschaft zu behalten versuchen; und man kann in
seiner von Bertold Brecht über Antonin Artaud bis hin zu Jacques
Rancière gebrandmarkten »Stumpfsinnigkeit« als bloßer Zuschau‐
er24 oder »Genießerin« verharren, aber das Theater bietet, gewährt,
gibt gewiss andere Möglichkeiten − bis hin zur Dramatisierung un‐
serer eigenen Existenz als Zeugen einer rückhaltlosen Exposition der
Aufführenden, die im Theater den Rahmen des offenen Vorhangs
dazu nutzen, um mittels der Interpretation ihres jeweiligen Stückes
die Anwesenden aus der ›Fassung‹ ihres eigenen Lebens zu bringen.
Das kann wie im sogenannten Absurden Theater so weit gehen,
dies als Um-Rahmung anzukündigen und zugleich zu dementieren
− unter Hinweis auf die Bequemlichkeit, die konsumistische Einstel‐
lung und die vermutete Weigerung der Zuschauer, sich wirklich
infragestellen zu lassen. So verkündet Archibald bei Jean Genet ans
Publikum gewandt: »Wir spielen heute abend für Sie. Damit sie aber
ruhig und bequem auf Ihren Stühlen sitzenbleiben können, auch
angesichts des Dramas, das sich hier oben abspielt, damit Sie sicher
gehen, daß dieses Drama nicht etwa in ihr eigenes kostbares Leben
eindringt, so werden wir die von Ihresgleichen gelernte Höflichkeit
besitzen, die Verständigung unmöglich zu machen.«25

Auch das kann uns widerfahren, sobald wir uns einlassen auf
die theatrale Gegenwart einer Aussetzung letztlich aller ›normalen‹
Rahmen unseres Lebens. Wohin das führt, bleibt bis heute allerdings
umstritten: zwischen radikaler Präsenz im »Triumph der Inszenie‐
rung«, die sich jeglicher Herrschaft entwindet, auch der des Textes
eines Dramas und jeglicher Repräsentation (wie bei Artaud26) einer‐
seits und Vorgriffen auf eine utopische neue Art, die Erde anders,

24 J. Rancière, Der emanzipierte Zuschauer, Wien 2009; J. Bilstein, Die im Dunklen
sieht man nicht, in: Kids on Stage, 55−66, hier: 62.

25 Zit. n. Goffman, Rahmen-Analyse, 431.
26 Vgl. J. Derrida, Das Theater der Grausamkeit und die Geschlossenheit der Reprä‐

sentation, in: Die Schrift und die Differenz, Frankfurt/M. 1976, 351−379, hier:
356 f.

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

449

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weniger destruktiv als bislang zu bevölkern andererseits, wie sie sich
Rancière anscheinend erhoffte.27

Gewiss: auch diese Aussetzung kann Normalisierungsprozessen
unterworfen werden, wenn ein sogenannter ›Kulturbetrieb‹ seine
eigene existenzielle Dimension durch rigoros vorstrukturierte Pro‐
gramme und weit vorausreichende Spielpläne konterkariert. Das ist
vielleicht die Kernparadoxie im Rahmen des Theaters: die ständige
Um-Rahmung ›eingespielter‹ Rahmen der Interpretation unseres ei‐
genen Lebens, dann auch der Stücke, in denen es bereits gedeutet
wurde, und deren Interpretationsgeschichten normal werden lassen
zu müssen. So gesehen steht die Leitung jedes Theaters von einer
geradezu un-möglichen Aufgabe. Und diese färbt auch auf Zuschau‐
er:innen ab, denen Theaterbesuche längst zur zerstreuenden Routine
geworden sind.

Doch dazu muss es nicht kommen, vorausgesetzt, man vergisst
nicht, wozu Theater angefangen bei ihrer Architektur, vom Foyer
bis hin zur Bestuhlung und zu den Rängen einladen: sich selbst
denen auszusetzen, die sich als etwas Aufführende selbst exponieren,
sei es auch nur in einem beschränkten räumlichen und zeitlichen
Rahmen, der nach meinem Verständnis aber alles daransetzt, sich
selbst auf außer-ordentliche Art und Weise zu überschreiten − und
zwar so, dass diejenigen, die das Theater wieder verlassen, sich selbst
als ›ausgesetzt‹ realisieren. Selbst wenn sie dies mit vielfach beklag‐
ter Unverbindlichkeit28 oder notorischer Heiterkeit29 überspielen,
rühren sie so an die elementarste Voraussetzung unseres allerersten,
rückhaltlosen, völlig ungesicherten Zur-Welt-kommens, letztlich an
die Geburt, durch die wir in die Hände Anderer gefallen sind.
Wie auch immer wir ›danach‹ Sicherheit und Normalität erfahren,
selbst weitestgehend normalisiertes Alltagsleben bleibt auf Dauer
unvermeidlich »bezüglich der Rahmung von Grund auf gefährdet«,
schreibt Goffman in seiner Rahmen-Analyse. Genau darauf gründet
sich paradoxerweise mit gewissem Recht auch der maßlose Argwohn

27 J. Rancière, Ist Kunst widerständig?, Berlin 2008, 28; zu diesem Motiv vgl. das
Kap. IV in diesem Bd.

28 Vgl. M. Frisch, Kultur als Alibi, in: Öffentlichkeit als Partner, Frankfurt/M. 31970,
15−24, hier: 21.

29 T. W. Adorno, Ist die Kunst heiter?, in: Versuch, das ›Endspiel‹ zu verstehen.
Aufsätze zur Literatur des 20. Jahrhunderts, Frankfurt/M. 1973, 7−15.

Kapitel XIII

450

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Paranoikers, mit der »scheinbaren Harmlosigkeit« seiner Um‐
welt sei es nicht weit her, eine Um-Rahmung sei jederzeit möglich
und deshalb jegliche Wirklichkeit verdächtig. So impliziert die Mög‐
lichkeit der Um-Rahmung nicht nur eine Polymorphie der ›Rahm‐
barkeit‹ als solcher, die in jeder Rahmung gleichsam abgeblendet
bleibt, sondern öffnet auch Spielräume für mannigfaltige Pathologi‐
en.30

Bedenkt man in der hier angedeuteten Perspektive den vermute‐
ten Zusammenhang von Theater und Gastlichkeit, so handelt es sich
keinesfalls um eine Harmlosigkeit für Werbeprospekte, mit denen
man auf neue Kundschaft zielt. Es handelt sich auch dann nicht
um eine Harmlosigkeit, wenn die ›Gäste‹ des Theaters dort nur für
sehr beschränkte Zeit und nur in sehr begrenzter Art und Weise,
typischerweise als ›Zuschauer‹ bzw. ›Publikum‹, zu Gast sind (und
vielleicht nie wieder kommen werden). Wie auch immer das Theater
einlädt, es lädt auf jeden Fall zu einer Um-Rahmung und Ausset‐
zung unseres Lebens ein, die eventuell nicht auf die Zeit beschränkt
bleibt, die abläuft, bis der Vorhang fällt, sondern existenziell in das
Leben hineinwirkt, das wir danach fortsetzen, wie auch immer ver‐
ändert oder verandert − sei es auch nur durch einige wenige Zeilen,
die uns im Gedächtnis bleiben werden, wie diese – längst bis zum
Überdruss zitierte und infolgedessen ausgelaugte – aus Sartres Die
Eingeschlossenen: »Die Hölle, das sind die Anderen.« Oder diese
aus seinem Drama Der Teufel und der liebe Gott: »Das Reich der
Menschen ist angebrochen. [...] Ich werde allein sein mit dem leeren
Himmel über mir, da ich nur so mit allen sein kann. Es gilt, diesen
Krieg zu führen, und ich führe ihn«31 − was Raymond Aron zu
der Nachfrage veranlasste: »Must the reign of men be the reign
of war?«32 Eine (sehr aktuelle) Frage, die ausreicht, um ein ganzes
Leben zu beschäftigen, wirft sie doch ein Schlaglicht geradezu auf
alles und auf alle, die wissen wollen, was es mit ihrem womöglich
dem Krieg verfallenen Zusammenleben auf sich hat.33

30 Vgl. Goffman, Rahmen-Analyse, 522, 588.
31 J.-P. Sartre, Gesammelte Dramen, Reinbek 1970, 97, 366.
32 R. Colquhoun, Raymond Aron. Vol. 1. The Philosopher in History. 1905−1955,

London 1986, 464.
33 Von einem solchen Verfallen handelt der tschechische Phänomenologe Jan Pa‐

točka in seinem Essay Die Kriege des 20. Jahrhunderts und das 20. Jahrhundert
als Krieg, in: Ketzerische Essays zur Philosophie der Geschichte, Berlin 2010,

4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

451

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gehen wir deshalb ins Theater, um dort auch Stücke über Krieg,
Vertreibung und Flucht, über Schutzflehende, Schutzbefohlene und
Gastlichkeit zu sehen? Falls ja, dann nicht ohne Risiken und Ge‐
fahren von Irritationen und existenziellen Verunsicherungen, über
deren mögliche Dramatik keine wohlfeile Rede von Gastlichkeit hin‐
wegtäuschen sollte. Eingeladen werden wir, sollte es wirklich ernst
gemeint sein, allemal als radikal Gefährdete, ihrerseits von Geburt
an und auf Dauer radikal auf Gastlichkeit Angewiesene; und diejeni‐
gen, die es ihrerseits mit dem Theater ernst meinen, werden sich nur
als solche auch einladen lassen, selbst auf die Gefahr hin, im Theater
eine buchstäblich ›fassungslos‹ machende Um- und Ent-Rahmung
ihres Lebens gewärtigen zu müssen, die es in seinem Ausgesetzt-sein
auch erschrecken lässt, nicht zuletzt vor sich selbst...

141−160; vgl. B. H. F. Taureck, B. Liebsch, Drohung Krieg. Sechs philosophische
Dialoge zur Gewalt der Gegenwart, Wien, Berlin 2020, sowie v. Vf., ›Herrscht‹
Krieg – seit jeher, gegenwärtig und auf immer? ›Polemologische‹ Überlegungen
zur Frage, ob wir ihm ausgesetzt oder (auch) ausgeliefert sind, in: ›Die‹ Gewalt
und ›wir‹. Sozialphilosophische Beiträge zur Geschichte, zu Widerfahrnissen und
aktuellen Brennpunkten, Baden-Baden 2024, Kap. II.

Kapitel XIII

452

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439 - am 18.01.2026, 10:53:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-439
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. ›Einladendes‹ Theater?
	2. In Sprachlosigkeit versetzt
	3. Wozu? Das ›Haus‹ als Versprechen
	4. Im Kontext einer Kultur der Gastlichkeit

