VIERTES KAPITEL:
DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN

1. — Mit der Frage »Hat man mich verstanden?« er6ffnet Nietzsche die drei letzten
Abschnitte des letzten Kapitels »Warum ich ein Schicksal bin« in Ecce homo. Und
der letzte Abschnitt des Ecce homo besteht lediglich aus den lapidaren und durch-
aus ritselhaften Sétzen: »— Hat man mich verstanden? —Dionysos gegen
den Gekreuzigten ...«." Was bedeutet diese Formel? Handelt es sich le-
diglich erneut um eine antichristliche Invektive? Wer ist Nietzsches »Dionysos«?
Wer ist der »Gekreuzigte«, beziehungsweise was bezeichnen der Name Dionysos
und der Ausdruck der Gekreuzigte? Worauf referieren sie, und was heift hier »ge-
gen«, wie ist diese Préposition zu verstehen? Als Préposition der Entgegensetzung,
der Richtungsangabe, des Wetthewerbs oder des Austauschs? Warum endet Ecce
homo mit diesen Worten? Und in welchem Zusammenhang steht dies mit der bisher
entwickelten dividualistisch-egozentrierten Poetologie des »Selbst« bei Nietzsche?
Diesen Fragen, die sich kaum aus der isolierten Betrachtung und Analyse der For-
mel selbst beantworten lassen, da es sich um eine Uberlappung analytischer, poeto-
logischer und metaphilosophischer Fragestellungen handelt, widmet sich dieses
Kapitel, das versuchen wird, die Mehrdimensionalitit und Vielschichtigkeit der
SchluBiformel des Ecce homo Schritt fiir Schritt zu rekonstruieren und offen zu le-
gen. Zunidchst soll aber ein kurzer Blick auf vier reprédsentative Forschungs-
Positionen geworfen werden, die sich der eben formulierten Fragen angenommen
haben. Die erste kann man meta-philosophisch, die zweite existentiell-vitalistisch,
die dritte autobiographisch und die vierte mythopoetisch nennen.

1 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 374. — Zum antiken Gott Dionysos, auf den hier
nur nebenbei eingegangen werden kann, da die Rekonstruktion von Nietzsches Dio-
nysos im Vordergrund steht, vgl. Renate Schlesier: Art. »Dionysos«, in: Der Neue
Pauly, Enzyklopddie der Antike, hg. von Hubert Cancik und Helmuth Schneider,
Stuttgart/Weimar 1997, Bd. 3, Sp. S. 651-654; Richard Seaford: Dionysos, Lon-
don/New York 2006; Renate Schlesier/Agnes Schwarzmaier (Hg.): Dionysos. Ver-
wandlung und Ekstase, Regensburg 2008.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

2. — Fiir Giinther Figal steht generell fest: »Dionysos, das ist Nietzsches Gegenwort
zum Willen zur Macht.«’ Fiir Figal biindelt, indem er auf den Aphorismus 36 von
Jenseits von Gut und Bose verweist, auf den spiter noch genauer eingegangen wer-
den soll, »der Name >Dionysos< die Erfahrungen des Ewigen im menschlichen Le-
ben«, das Nietzsche in den Mdoglichkeiten, »sich zum Gedanken der ewigen Wie-
derkehr« zu verhalten«, entdeckt habe, und Nietzsche ziele »mit dem Namen des
griechischen Gottes [...] auf eine Erfahrung des Giittlichen«,3 eine, wie Figal be-
tont, philosophische Erfahrung des Géttlichen im Menschlichen. Doch, was soll das
heiBen? Zunichst einmal, Nietzsche sei zwar antichristlich eingestellt, aber keines-
wegs areligios: Nietzsche ziele »auf eine Rehabilitierung und Wiedergewinnung
des Religi(isen«.4 Zweitens konstatiert Figal, da3 es Nietzsche mit Dionysos nicht
um eine klassische Transzendenzerfahrung geht, beziehungsweise mit Dionysos
keine transzendente GroBe gemeint ist. Stattdessen stehe der Name Dionysos im
Gegensatz zum Begriff des Dionysischen »fiir eine philosophische Einsicht, die aus
der bindenden Allgemeingiiltigkeit des Begrifflichen fiihrt (vgl. JGB 36). Es gibt
sie allein als »Beriithrungy, also derart wie man nach Platonischem Verstindnis die
Idee des Guten erfihrt.«’ Wird Nietzsche jetzt zum heimlichen Platoniker in Figals
Lektiire? Nein, eher zum Mystiker, denn Figal unterstreicht: »wéhrend es [bei Pla-
ton, RSM] der Logos ist, der aus dialektischer Kraft den befreienden, weil tdu-
schungsfreien Gedanken beriihrt, ist die Erfahrung, um die es Nietzsche geht, die
eines Beriihrtwerdens. Philosophische Freiheit kommt nicht aus eigener Kraft, son-
dern aus einer Entriickung des Erfahrens und Denkens. Die Berithrung des Gottes
steht dafiir, dass philosophische Erfahrung im begrifflichen Denken nicht aufgeht.«6

Lassen wir Figals etwas unkonventionelle und merkwiirdige Vorstellung von
Philosophie einmal beiseite und halten fest, dal der Name Dionysos bei Nietzsche
laut Figal fiir eine spezifische Erfahrung steht, die auf ein empfangendes, nicht-
begriffliches, vielleicht kann man sogar sagen, auf ein nicht-propositionales Denken
verweist, das dem Willen zur Macht entgegenstehen soll, ja, das als Alternative zur
logizistischen, instrumentellen und letztlich metaphysischen Dynamik des Willens
aufgefafit wird. Es lohnt sich hier einen Moment zu verweilen und zu fragen, wel-
ches Motiv Figal hat, dies zu behaupten. Auch wenn Martin Heidegger in Figals
Rekonstruktion nicht explizit genannt wird, so ist die Parallele zu Heideggers Kon-
zeption, nach der sogenannten >Kehre«, des Denkens als Danken,7 Zu seiner quasi-
religiosen und erlésenden Vorstellung von der Un-Verborgenheit des Seins, das

2 Giinter Figal: »Nietzsches Dionysos«, in: N-St. 37 (2008), S. 51-61, hier S. 61.
3 Ebd., S. 51.

4 Ebd., S. 54.

5 Ebd., S. 60.

6 Ebd.

7 Vgl. Martin Heidegger: Was heifst Denken?, Tiibingen 1961.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 329

»auf uns zu kommt« frappierend und vor allem erstaunlich,8 denn Heidegger hatte in
seiner eigenen Nietzsche-Lektiire diese Dimension dem Nietzscheschen Werk
komplett abgesprochen. Fiir Heidegger wire es undenkbar, da3 Nietzsche selbst ein
Gegenwort zum Willen zur Macht entwickelt hétte. Und ich meine, in diesem Punkt
hat Heidegger durchaus Recht, denn wie Nietzsche betont, der Mensch »braucht
ein Ziel, — und eher will er noch das Nichts wollen, als nicht wollen. — Ver-
steht man mich?... Hat man mich verstanden?... >Schlechterdings nicht!
mein Herr!<— Fangen wir also von vorne an.«’ Der Wille ist fiir Nietzsche unhin-
tergehbar. Aus metaphilosophischer Perspektive scheint, wie noch genauer zu zei-
gen sein wird, Dionysos nicht das Gegenwort, sondern ein Ausdruck des Willens
zur Macht zu sein.

Fiir Gerd Schank hingegen sollte die SchluBformel »Dionysos gegen den Ge-
kreuzigten« als Formulierung eines » Wettkampf[s]« verstanden werden, in dem ein
mAgon« zwischen Dionysos und dem >Ideal«« (hier reprisentiert durch den Gekreu-
zigten) ausgetragen wird. »Die dionysischen Krifte des tragischen Zeitalters«,
schreibt Schank in seiner existentiell-vitalistischen Betrachtung, »erweisen sich da-
bei als siegreich, weil sie stirker sind, weil sie das Leben verkorpern. Das Ideal
geht an seiner eigenen Lebensferne zugrunde.«10 Dionysos représentiert so das Le-
ben und eine entsprechende vitalistische Lebenshaltung und -philosophie, wohinge-
gen der Gekreuzigte lebensferne und letztlich lebensfeindliche idealistische Vorstel-
lungen verkorpert, die zum Untergang bestimmt sind."" Diese Betrachtungsweise
findet sicherlich in folgendem Nachlafragment Nietzsches ihr stirkstes Argument:

Dionysos gegen den »Gekreuzigten«: da habt ihr den Gegensatz. Es ist nicht eine
Differenz hinsichtlich des Martyriums — nur hat dasselbe einen anderen Sinn. Das
Leben selbst, seine ewige Fruchtbarkeit und Wiederkehr bedingt die Qual, die Zersto-
rung, den Willen zur Vernichtung...

Im anderen Fall gilt das Leiden, der »Gekreuzigte als Unschuldiger«, als Einwand
gegen dieses Leben, als Formel seiner Verurtheilung.

Man erriith: das Problem ist das vom Sinn des Leidens: ob ein christlicher Sinn, ob
ein tragischer Sinn... Im ersten Fall soll es der Weg sein zu einem seligen Sein, im

8 Vgl. Martin Heidegger: »Zeit und Sein, in: ders.: Zur Sache des Denkens, Tiibingen
1969.

9 F. Nietzsche: Zur Genealogie der Moral, KSA S, S. 339.

10 G. Schank: Dionysos gegen den Gekreuzigten, S. 150.

11 So auch Jorg Salaquarda: »Dionysos gegen den Gekreuzigten, in: ders. (Hg.): Nietz-

sche, Darmstadt 1980, S. 288-322; Ulrich Willers: Friedrich Nietzsches antichristli-
che Christologie: eine theologische Rekonstruktion, Innsbruck/Wien 1988, vor allem
S. 22-32; Johann Figl: »Dionysos und der Gekreuzigte«. Nietzsches Identifikation
und Konfrontation mit zentralen religiosen >Figurens, in: Nietzscheforschung. Jahr-
buch der Nietzsche-Gesellschaft 9 (2002), S. 147-161.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

letzteren gilt das Sein als selig genug, um ein Ungeheures von Leid noch zu rechtfer-
. 12
tigen.

Doch fiir Gerd Schank wird bei Nietzsche dieser Gegensatz zwischen Dionysos und
dem Gekreuzigten iiberwunden, so daf3 das »gegen« in der Formel nicht mehr auf
einen starren Gegensatz verweist, sondern auf der Grundlage der Logik der Umwer-
tung »als dionysisches »gegen« verstanden werden« muB." Dieses »dionysische ge-
gen« soll als Wettkampf verstanden werden, da »ein idealistisches gegen« aus-
scheidet. Schank resiimiert seine Interpretation folgendermaBen: »Das >Ideal< geht
an seiner eigenen Lebensferne zugrunde. Dionysos bietet also »nur< Wettkampf an,
Agon, Kriftemessen. Der Untergang des >Rivalen« liegt dabei nicht im Plan eines
solchen Wettkampfes. Er ist sselbstverschuldet.«*

»Mit der Formulierung »Dionysos gegen den Gekreuzigten<«, schreiben Riidiger
Schmidt und Cord Spreckelsen, »wird der »Reichste an Lebensfiille, der dionysische
Gott und Mensch« dem >interessantesten décadent« entgegensetzt.«15 Die beiden In-
terpreten sehen darin »eine Radikalisierung von Nietzsches Selbstbezeichnung als
»décadent und sein Gegensatz««. Dionysos und der Gekreuzigte sind fiir sie »Selbst-
bezeichnungen« Nietzsches.'® Man konnte also die Formel im Sinne von »Nietz-
sche gegen Nietzsche« verstehen. Und tatsdchlich lassen sich gute Griinde anfiih-
ren, daB Nietzsche Dionysos und den Gekreuzigten als Selbstbezeichnungen be-
nutzt, wie im Kapitel Nietzsches Umgang mit Eigennamen zu Beginn dieser Studie
bereits gezeigt worden ist, vor allem, wenn man bedenkt, da3 Nietzsche einige sei-
ner letzten Briefe, die in die Zeit der Niederschrift von Ecce homo fallen, mit »Dio-
nysos« oder »der Gekreuzigte« unterschrieben hat. Die sich nun anschlieenden
Fragen lauten aber: Handelt es sich bei Dionysos und der Gekreuzigte um Synony-
me oder um Heteronyme Nietzsches? Oder um beides? Beziehungsweise referieren

12 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 266. — Diesen Ge-
danken aufgreifend, schreibt auch Karl Kerényi in seinem Dionysos-Buch iiber
Nietzsches Dionysos: »In der Alternative »Dionysos< oder >Christus< holte er [Nietz-
sche] — richtig oder unrichtig — jenen Gottesnamen hervor, den er mit seinem radika-
len Atheismus vereinigen konnte.« Karl Kerényi: Dionysos. Urbild des unzerstirba-
ren Lebens, Miinchen/Wien 1976, S. 7.

13 G. Schank: Dionysos gegen den Gekreuzigten, S. 150. — Gerd Schank hat in seiner
Studie dem semantischen Feld des »gegen« beziehungsweise des »contra« und der
Verwendung dieser Ausdriicke bei Nietzsche einer minutiosen Analyse unterzogen,
so daf} sich tatsdchlich eine dionysische Resematisierung des Wortes »gegen« fiir
Ecce homo nachvollziehen 1af3t.

14 Ebd.

15 Riidiger Schmidt/Cord Spreckelsen: Nietzsche fiir Anfinger. »Ecce homo«. Eine Le-
seeinfiihrung, Miinchen 2000, S. 161.

16 Ebd., S. 161f.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 331

Dionysos und der Gekreuzigte nur auf den Namen Nietzsche oder identifizieren sie,
wie auch immer man sich das vorzustellen hat, Nietzsche auch — parallel zu der be-
reits angefiihrten Uberlegung, daB ich mit dem Wort »ich« lediglich auf mich ver-
weise, ohne daf} ich mich damit identifizieren oder ausweisen konnte?

Hier setzt auch Heinrich Detering an, der in seiner Studie der engen Beziehung
zwischen Dionysos und dem Gekreuzigten und ihrer mythopoetischen Dimension in
Nietzsches letzten Schriften nachgegangen ist. Er analysiert Nietzsches letzte
Schriften vor dem Hintergrund ihrer » Narrative, in denen bestimmte fiir die Selbst-
verstandigung einer Kultur iiber grole Zeitrdume hinweg dominierende Weltansich-
ten, Menschenbilder, Geschehensmodelle in Geschichten, als Geschichten formu-
liert und kondensiert erscheinen«.'” Die Formel bildet laut Detering »in der Konse-
quenz von Nietzsches spiter Sprachpraxis eine vollkommene Kippfigur, in der die
Gegensitze komplementér ineinander verschrinkt sind.«'® Detering betont daher
auch:

Je nach Blickwinkel kann sie entweder jene Varianten des Mythos und seiner roman-
tischen Adaptationen restimieren, in denen »Dionysos« fiir die orgiastisch entfesselte,
von Angstlust besetzte und Zartheit wie Grausamkeit umfassende Ekstase steht, so
wie der frithe Nietzsche in der Tragddienschrift und den Texten aus ihrem Umkreis
geschildert hatte. Oder sie steht fiir die Uberlegenheit des aus Schwiche und gerade
in der Schwiche Starken. Im ersten Fall ist in der Formel der Jesus des Antichrist auf
Seite des »Gekreuzigten« einzusetzen, im zweiten Fall auf der Seite des »Dionysos«.
Diese Ambivalenz ist der vielleicht innovativste und sicher irritierendste Grundzug
von Nietzsches Schreibweise in den Spitschriften. [...] Gerade in dieser Ambivalenz
wird eine sehr genau angebbare (Um-)Deutung der beiden mythisch-religiésen Ge-
stalten und der in ihnen narrativ personifizierten Perspektiven, Welthaltungen und
Praktiken formuliert. 1

Die SchluB3-Formel des Ecce homo ist, wie Detering zu Recht betont, ohne Zweifel
komplex und mehrdimensional, in ihr iiberlappen sich mehrere Gedankenkomplexe,
die ein kompliziertes Verhiltnis von Nietzsches philosophisch-literarischen Figu-
ren, Rollen, Begriffspersonen und zu seinem eigenen Selbst ausdriicken. Nietzsche
kniipft am Ende von Ecce homo ein engmaschiges Bedeutungsnetz, das im Folgen-
den nun analytisch und diskursiv Schritt fiir Schritt entwickelt werden soll.

17 H. Detering: Der Antichrist und der Gekreuzigte, S. 19.
18 Ebd., S. 89.
19 Ebd., S. 89f.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

3. — Nun, zunéchst scheint es sinnvoll, Nietzsches Frage (»Hat man mich verstan-
den?«) und seine Antwort oder Aussage (»Dionysos gegen den Gekreuzigten«) in
den Kontext des letzten Kapitels des Ecce homo zu stellen. Anscheinend ist es ndm-
lich so, als ob sich Nietzsche mit seiner wiederholten Frage einerseits beim Leser
vergewissern mochte, ob er bisher tatsdchlich verstanden worden ist. Andererseits
scheint sich Nietzsche selbst vergewissern zu wollen, ob er sich als Leser und Autor
seines Selbst und die daraus zu ziehenden Konsequenzen verstanden hat. Diese
doppelte Geste ist durchaus verstidndlich und ohne weiteres nachvollziehbar, denn
er steigert und radikalisiert in »Warum ich ein Schicksal bin« seine Grandiositéts-
Vorstellungen und seine Egozentrizitit ins Extreme, Schicksalhafte und Narrenhaf-
te. Nietzsche schreibt: »Ich habe eine erschreckliche Angst davor, dass man mich
eines Tags heilig spricht: man wird errathen, weshalb ich dies Buch vorher her-
ausgebe, es soll verhiiten, dass man Unfug mit mir treibt... Ich will kein Heiliger
sein, lieber noch ein Hanswurst... Vielleicht bin ich ein Hanswurst... Und trotzdem
oder vielmehr nicht trotzdem —.«*°

Inhaltlich geht es Nietzsche vornehmlich in diesem Kapitel darum, im Kontext
seines angekiindigten Projekts einer Umwertung aller Werte seine Moralkritik zu
bekriftigen, die (welt-)historische Dimension deutlich zu machen und die daraus
resultierenden kulturellen Konsequenzen zu présentieren. Er verldat mit seinem an-
gekiindigten Projekt der Umwertung aller Werte die moralische und kommunikati-
ve Sprach-Gemeinschaft, und nicht nur die christliche Moral oder das christliche
Abendland, wie es so oft angenommen wird, so daB er sich nicht sicher sein kann,
ob man ihn tiberhaupt versteht. Erinnern wir uns: Nietzsche fordert ja mit seiner
Umwertung aller Werte, dall der Mensch nicht mehr die alten, vorgegebenen und
iibersinnlichen Werte befolgen, sondern sich seine eigenen neuen Werte schaffen
soll. Er muB sich schopferisch seine Werte selbst schaffen, um sie dynamisch stets
selbst zu iiberwinden, um nicht im Nihilismus zu verharren. Nach dem Tod Gottes
ist die ehemals transzendente Grofe, die dem menschlichen Leben Sinn gegeben
hat, hinfillig geworden, so dal der Mensch gezwungen ist, die Transzendenz ins
menschliche Sein zuriickzunehmen, sich seinen eigenen Lebenssinn zu schaffen.
Hier spielen sowohl der Wille zur Macht im Sinne von Herrschaft als auch im Sinne
von Kraft und Potenz, die sich in der Kunst, im Kreativen und Schopferischen aus-
driicken, eine wichtige Rolle.

Nietzsche présentiert sich seinem Leser im letzten Teil des Ecce homo noch
einmal explizit als ein Vielfacher, als ein Denker und Uberwinder der Gegensitze,
als ein gefihrlicher Denker. Er prisentiert seine »dionysische Natur«”' und be-

20 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 365.
21 Ebd., S. 366.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 333

zeichnet sich als »froher Botschafter«, also als einen Gegenentwurf zu Jesus, 2 als
»der erste Immoralist«, als »Verhdngnis«, als »Genie«, als »Fluch«, als »Schick-
sal«, als der »Vernichter par excellence«,23 das heilit nicht nur als Vernichter von
(tiberkommenen) moralischen und metaphysischen Ideen, sondern auch von Men-
schen. Das »gutmiithige Heerdengetier«, die durch Moral kastrierte »und auf eine
armselige Chineserei«* heruntergebrachte Menschheit will er vernichten und pro-
phezeit: »es wird Kriege geben, wie es noch keine auf Erden gegeben hat. Erst von
mir an giebt es auf Erden grosse Politik«,25 und er konfrontiert den Leser mit
Aussagen, wie »[d]er Ekel am Menschen ist meine Gefahr.. .«.*® Auch wenn man
Nietzsche nicht wortlich nehmen muf, so setzt er sich auch hier nicht nur iiber das,
was man Anstand, Sitte und guten Ton nennt, letztlich also iiber literarische und
kulturelle Konventionen hinweg, sondern greift frontal jegliche Moral an — und

22 Vgl. zum »frohen Botschafter« Jesus F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 207f.:
»Dieser >frohe Botschafter< starb wie er lebte, wie er lehrte — nicht um >die Men-
schen zu erldsens, sondern um zu zeigen, wie man zu leben hat. Die Praktik ist es,
welche er der Menschheit hinterliess: sein Verhalten vor den Richtern, vor den
Hischern, vor den Ankldgern und aller Art Verleumdung und Hohn, — sein Verhalten
am Kreuz. Er widersteht nicht, er vertheidigt nicht sein Recht, er thut keinen Schritt,
der das Ausserste von ihm abwehrt, mehr noch, er fordert es heraus... Und er
bittet, er leidet, er liebt mit denen, in denen, die ihm Bdses thun ... Die Worte zum
Schédcher am Kreuz enthalten das ganze Evangelium. »Das ist wahrlich ein gott-
licher Mensch gewesen, ein Kind Gottes< sagt der Schicher. yWenn du dies fiihlst —
anwortet der Erléser —so bist du im Paradiese, so bist auch du ein Kind Gottes
..« Nicht sich wehren, nicht ziirnen, nicht verantwortlich-machen ... Sondern
auch nicht dem Bosen widerstehen, — ihn lieben...« — Wenn man sich diese Ausfiih-
rung Nietzsches genauer ansieht, dann konnte man, gegen Figal, sagen, dal Jesus,
der Erldser und der Gekreuzigte das Gegenwort zum Willen zur Macht darstellen. In
der Lebensfithrung des Gekreuzigten beziechungsweise Jesus’, die durch die bedin-
gungslose Nichsten- und Feindes-Liebe geprigt ist, erscheint ein Gegenmodell zum
Willen zur Macht. Dies genauer zu erldutern, ist leider hier nicht der Ort. Nur soviel
sei angemerkt: Es scheint so, als ob Nietzsche in seinen letzten Schriften und Auf-
zeichnungen in Jesus ein Modell, ein Weltbild und eine Lebensform erkennt, die eine
Korrektur seines Konzepts des Willens zur Macht n6tig macht. Ich werde das an an-
derer Stelle genauer nachzeichnen und die Lebensform, die Nietzsche mit Jesus ent-
deckt, in Verbindung setzen mit der in Also sprach Zarathustra entwickelten Tugend
des Schenkens, die kein Gegengeschenk erwartet.

23 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 366.

24 Ebd., S. 369.

25 Ebd., S. 366.

26 Ebd., S. 371. — Zum semantischen Feld des >Ekels¢, in dem sich bei Nietzsche er-
kenntnis-, moral- und zivilisationskritische Uberlegungen mit Reflexionen zur Asthe-
tik und zum Leib kreuzen, vgl. das Nietzsche gewidmete Kapitel »Das >Nein< des
Ekels und Nietzsches >Tragddie« der Erkenntnis« in Winfried Menninghaus: Ekel.
Theorie und Geschichte einer starken Empfindung, Frankfurt a. M. 2002, S. 225-274.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

nicht nur die christliche. Viele von Nietzsches Aussagen im Ecce homo sind scham-
und gewissenlos, mit ihnen méchte er Emporung, eventuell sogar Wut beim Leser
hervorrufen. Er schreibt, eine Formel aufgreifend, die Voltaire gegen die Katholi-
sche Kirche gerichtet hatte, direkt vor der Schlu3formel des Ecce homo in Sperr-
druck — so als ob er diese Worte seinen Lesern in den Mund legt — »Ecrasez
I’infame! — —«* (Zermalmt den Infamen/die Infame!) Doch warum? Wie hat
man ihn zu verstehen? Was soll diese Provokation? Nun, es geht Nietzsche um die
Vernichtung und Uberwindung der »Guten, [...] Wohlwollenden, Wohlta-
tigen«, um die Vernichtung »der sogenannten »sittlichen Weltordnung<«,28 um die
Uberwindung des moralischen Menschen, der im Gekreuzigten sein historisches
und kulturelles »Symbol« par excellence gefunden hat,29 wobei sich Nietzsches An-
tichristentum, wie wir bereits gesehen haben, vor allem gegen das historisch ge-
wordene Christentum Wendet,30 gegen den Typus des Priesters und gegen den
christlichen Machtwillen, der sich hinter der Moral und dem christlichen Glauben
verbirgt und der in der Figur des Paulus seinen historischen Ausgangspunkt und
Ausdruck fand.”!

Doch auch hier, wo es um Fragen der Moral geht, geraten wir, wie im ersten
Hauptteil dieser Arbeit rekonstruiert, in Nietzsches Logik der Namensersetzungen.
»Die Selbstiiberwindung der Moral aus Wahrhaftigkeit«, schreibt Nietzsche im drit-
ten Abschnitt von »Warum ich Schicksal bin«, »die Uberwindung der Moralisten in
seinen Gegensatz — in mich — das bedeutet in meinem Munde der Name Za-
rathustra.«’> Und erinnern wir uns, Zarathustra, »das ist der Begriff des Dionysos
selbst.«’> Auf das, was Nietzsche mit der Formulierung »Begriff des Dionysos« ge-
nau meint, werde ich noch zu sprechen kommen. Ich mochte zundchst Nietzsches
Gedankengang zur Vernichtung der Moral zu Ende fiihren.

27 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 374.

28 Ebd., S. 367.

29 Vgl. F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 206f.

30 Besonders die christliche Leibfeindlichkeit ist Zielscheibe von Nietzsches Angriffen:
»Thatsdchlich erweist sich der Christ als eine iibertreibende Form der Selbstbeherr-
schung: um seine Begiergen zu biandigen, scheint er n6thig zu haben, sie zu vernich-
ten oder zu kreuzigen.« F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA
11, S. 706f.

31 Nietzsche nimmt den Gekreuzigten sowie das Urchristentum aus seiner Kritik heraus.
In Der Antichrist schreibt er: »Es ist falsch bis zum Unsinn, wenn man in einem
»Glaubeng, etwa im Glauben an die Erlgsung durch Christus das Abzeichen des
Christen sieht: bloss die christliche Praktik, ein Leben so wie der, der am Kreuze
starb, es lebte, ist christlich... Heute noch ist ein solches Leben moglich, fiir ge-
wisse Menschen sogar nothwendig: das echte, das urspriingliche Christenthum wird
zu allen Zeiten moglich sein...« F. Nietzsche: Der Antichrist, KSA 6, S. 211.

32 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 367.

33 Ebd., S. 344.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 335

Wenn Strawson Recht hat — und ich meine er hat Recht —, daB jegliche Moral,
sei sie nun — konzeptuell gesehen — primir traditionalistisch-autoritar wie die christ-
liche, sei sie primdr prudentiell-partikularistisch wie die antike griechische oder
universalistisch-autonom wie die moderne westliche, die zumeist auch auf der Idee
des Egalitarismus, auf der (strukturell gesehen) internalisierten Affekt-Trias Entriis-
tung-Groll-Schuldgefiihl basiert, so verabschiedet Nietzsche dieses Modell mit sei-
ner Umwertung aller Werte und Ecce homo vollig und versucht, jegliches koopera-
tive menschliche Gemeinwesen durch einen Akt radikaler Freiheit zu sprengen.34
»Ich bin kein Menschg, schreibt Nietzsche, »ich bin Dynamit.«35

Er schreibt, in meines Erachtens deutlicher Anlehnung an die (Selbst-)
Bestimmung des Dionysos in den Bakchen des Euripides, in denen Euripides unter
anderem die uneingeschriankte und uneinschriankbare Macht des Gottes darstellt und
reflektiert:’® »Ich bin bei weitem der furchtbarste Mensch, den es bisher gegeben
hat; dies schlie3t nicht aus, dass ich der wohltitigste sein werde«.®” Aus einer mora-
lischen Perspektive stilisiert sich Nietzsche zum Verbrecher,38 als der furchtbarste

34 Vgl. Peter Strawson: »Gesellschaftliche Moral und persénliche Ideale«, in: Giinther
Grewendorf/Georg Meggle (Hg.): Seminar Sprache und Ethik, Frankfurt a. M. 1974,
S. 317-341.

35 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 365. — Bekanntermaflen hat Nietzsche die Dy-
namitmetaphorik nicht erfunden. Sie stammt aus einer Rezension von Dr. Widmann
uber Jenseits von Gut und Bdse. Nietzsche berichtet enthusiastisch Malwida von
Meysenburg brieflich am 24.9.1886 von dieser Rezension, die im Berner Bund er-
schienen war: »Jene Dynamitvorrithe, die beim Bau der Gothardbahn verwendet
wurden, fithrten die schwarze, auf Todesgefahr deutende Warnungsflagge. — Ganz in
diesem Sinne sprechen wir von dem neuen Buche des Philosophen Nietzsche als von
einem gefihrlichen Buche. [...] Der geistige Sprengstoff, wie der materielle, kann ei-
nem sehr niitzlichen Werke dienen; es ist nicht nothwendig, dafl er zu verbrecheri-
schen Zwecken mifibraucht werde. Nur thut man gut, wo solcher Stoff lagert, es deut-
lich zu sagen >Hier liegt Dynamit!« Brief an Malvida von Meysenburg, 24.
September 1886, F. Nietzsche: Simtliche Briefe, KSB 7, S. 258.

36 Am Ende des 3. Epeisodion (V. 860f.) der Bakchen des Euripides beendet Dionysos
seine Rede an den Chor mit folgender Charakterisierung: » Dionysos, der seinem We-
sen nach den Menschen ein wahrhaft ganz furchtbarer — und auch ganz sanfter Gott
ist.« Euripides: Bakchen, tibersetzt von Kurt Steinmann, Frankfurt a. M./Leipzig
1999, S. 64f. — Die zentrale Rolle der Machtthematik in den Bakchen des Euripides
hat in jiingster Zeit Jean Bollack in seiner Studie Dionysos et la tragédie. Commen-
taire des »Bacchantes« d’Euripide, Paris 2005, herausgearbeitet.

37 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 366.

38 So schreibt Nietzsche auch an August Strindberg, sich mit dem Verbrecher Prado
identifizierend, Ecce homo sei »mitunter sebst im Stil »Prado« geschrieben.« Brief an
August Strindberg vom 8. Dezember 1888, F. Nietzsche: Scamtliche Briefe, KSB 8, S.
509. Martin Stingelin erkldrt die Identifikation folgendermafien: »Bleibt das Ritsel
von Nietzsches Identifikation mit dem [...] am 28. Dezember 1888 hingerichteten

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

336 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

Mensch, der je gelebt hat, aus der Perspektive einer Befreiung von jeglicher Moral
als der wohltitigste. Darin zeigt sich unter anderem seine bipolare dionysische Na-
tur, und so verwundert es auch nicht, daf er sich bereits im Vorwort zu Ecce homo
davon distanziert, ein Heiliger, ein tugendhafter oder moralischer Mensch zu sein
oder zu werden. Er schreibt: »Ich bin sogar eine Gegensatz-Natur zu der Art
Mensch, die man bisher als tugendhaft verehrt hat. Unter uns, es scheint mir, dass
gerade Das zu meinem Stolz gehort. Ich bin ein Jiinger des Philosophen Dionysos,
ich z6ge vor, eher noch ein Satyr zu sein als ein Heiliger.«39 Bereits im Riickblick
auf die Geburt der Tragddie, in seinem »Versuch einer Selbstkritik«, hatte Nietz-
sche auf die antimoralische und antichristliche Dimension des Dionysos bezie-
hungsweise des Dionysischen verwiesen. Dort heif3t es:

Gegen die Moral also kehrte sich damals, mit diesem fragwiirdigen Buche, mein Ins-
tinkt, als ein fiirsprechender Instinkt des Lebens, und erfand sich eine grundsétzliche
Gegenlehre und Gegenwerthung des Lebens, eine rein artistische, eine antichristliche.
Wie sie nennen? Als Philologe und Mensch der Worte taufte ich sie, nicht ohne eini-
ge Freiheit — denn wer wiisste den rechten Namen des Antichrist? — auf den Namen
eines griechischen Gottes: ich hief sie die dionysische.40

Beachtenswert ist, dal Nietzsche sich die Freiheit, man konnte auch sagen, das
Herrenrecht nimmt, seine artistische Gegenlehre auf den Namen des antiken grie-
chischen Gottes zu taufen. Mit Dionysos geht es ihm im Ecce homo aber um die
Vernichtung jeglicher Pessimismen und jeder Moral. Dionysos steht damit nicht nur
jenseits von Gut und Bése, ist nicht nur Ausdruck eines Immoralismus, sondern
Teil einer Haltung, die sich gegen die Moral schlechterdings wendet. So schreibt
Nietzsche auch: »Wer das Wort »Dionysisch« nicht nur begreift, sondern sich in
dem Wort begreift, hat keine Widerlegung Platos oder des Christenthums oder

Hehler und Raubmérder Prado [...]. Die Losung des Ritsels liegt gerade in Prados
sphinxhafter Verritselung seiner Person: »Jamais un homme ne s’est affublé de tant
de titres ou de noms divers.< Nietzsches Anhaltspunkt, sich in den Reigen von Prados
verschiedenen Identititen einzureihen, war eine gemeinsae Selbstmystifizierung:
Prado, der sich von der Feder ernidhrt haben will und sich bei seiner Selbstverteidi-
gung in Lyrismen ergeht, gibt sich unter anderem nicht nur als natiirlicher Sohn von
Napoleon III. aus, sondern auch als polnischer Edelman. [...] Den ProzeB, in dem er
als Morder von Marie Agaéten identifiziert werden soll, verwandelt Pado in eine
Hanswurstiade [...]. Durch die Vervielfiltigung seiner Identitét entzieht Prado seine
Person den juristischen Schematisierungen. Auch Nietzsche inszeniert schlieBlich ei-
nen VerwandlungsprozeB, der das biographische Schma der Identitét nicht satirisch
kritisiert, sondern parodistisch sprengt[...].« M. Stingelin: »Unsere ganze Philoso-
phie ist Berichtigung des Sprachgebrauchs«, S. 165f.

39 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 257f.

40 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 19.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 337

Schopenhauers néthig — er riecht die Verwesung...«41 Aber auch bereits vor dem
Theorem des Willens zur Macht und des Projekts der Umwertung aller Werte hatte
Nietzsche die Vernichtung der Moral und der Moralphilosophie angekiindigt bezie-
hungsweise in seinen Augen bereits vollzogen, und zwar in Menschliches, Allzu-
menschliches. Dort heilit es: »Denn ein Sollen giebt es nicht mehr; die Moral inso-
fern sie ein Sollen war, ist ja durch unsere Betrachtungsart vernichtet wie die Reli-
gion.«42 Noch einmal gefragt: Warum sollte die Moral vernichtet werden? »Der
Sinn von Moral« ist, wie Ernst Tugendhat pointiert formuliert hat, »die Einschrén-
kung von Macht«.* Indem die Moral nun vernichtet oder abgeschafft werden soll,
konnen sich die Macht und der Wille zur Macht auch auf dem Gebiet des Sozialen
und Kulturellen offen entfalten.** Nietzsches Immoralismus ist somit selbst ein Teil
des Willens zur Macht, sowohl in seiner Logik der Herrschaft und der Unterwer-
fung als auch in seiner lebenssteigernden und naturalistischen Dimension. Vor die-
sem Hintergrund werden Nietzsches Zerstérungs- und Vernichtungsphantasien so-
wie sein Entwurf einer groBen Politik in Ecce homo erst plausibel und verstandlich.
Insofern ist Dionysos auch kein Gegenwort zum Willen zur Macht, sondern sein
Ausdruck. In Nietzsches Riickblick stellt sich daher auch die moralkritische Schrift
Zur Genealogie der Moral als ein dionysisches Buch dar. In dieser Schrift hatte
Nietzsche versucht, die normative Dimension der Moral und ihre Geltungsansprii-
che, die sich in der Rede vom Sollen und von gut und bose manifestiert, durch eine
historisch-genealogische Analyse zu desavouieren, in der er zu zeigen versucht, wie
aus dem adverbiell verstandenen gut und schlecht das moralisch Gute und Bose
wurde. Nietzsche schreibt iiber Zur Genealogie der Moral in Ecce homo, Heraklits
Engfithrung von Dionysos und Hades aufgreifend: »Die drei Abhandlungen, aus
denen diese Genealogie besteht, sind vielleicht in Hinsicht auf Ausdruck, Absicht

41 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 312.

42 F. Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches, KSA 2, S. 54. — Dies steht natiirlich
nicht in Widerspruch zu Nietzsches Orientierung an tugendphilosophischen Uberle-
gungen, wie beispielsweise der intellektuellen Redlichkeit. Die Moral als intersubjek-
tiv giiltiges Ensemble gegenseitiger Forderung ist fiir Nietzsche Gegenstand der Kri-
tik, nicht Tugendlehren im Allgemeinen.

43 Ernst Tugendhat: »Noch einmal iiber normative Gleichheit«, in: ders.: Anthropologie
statt Metaphysik, Miinchen 2010, S. 225-239, hier S. 231. — In politischer und staats-
philosophischer Hinsicht bildet freilich das Recht die Grenze der Macht, wobei Recht
und Moral komplementire Begriffe darstellen.

44 Das heif3t aber nicht, da8 Nietzsche irgendeinem Nationalismus oder Rassenwahn
Tiir und Tor 6ffnet. Er schreibt: »Nein, wir lieben die Menschheit nicht; andererseits
sind wir aber auch lange nicht »deutsch< genug, wie heute das Wort >deutsch« gang
und gibe ist, um dem Nationalismus und dem Rassenhall das Wort zu reden, um an
der nationalen Herzenskritze und Blutvergiftung Freude haben zu konnen, derenthal-
ben sich jetzt in Europa Volk gegen Volk wie mit Quarantdnen abgrenzt, absperrt.«
F. Nietzsche: Die fréhliche Wissenschaft, KSA 3, S. 630.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

338 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

und Kunst der Uberraschung, das Unheimlichste, was bisher geschrieben worden
ist. Dionysos ist, man weiss es, auch der Gott der F insterniss.«*

4. — Die Rolle des Dionysos in Ecce homo, die Bedeutung des Namens Dionysos er-
schopft sich jedoch nicht in seiner moralkritischen und infamen Dimension. Der
Name Dionysos stellt nicht nur einen Ausdruck eines reflektierten und programma-
tischen Willens zur Macht und Antichristentums dar, der gegen den Machtwillen
des Christentums antritt, sondern steht auch fiir eine im engeren Sinne philosophi-
sche Haltung, die sich, wie bereits mehrfach in dieser Studie erwéhnt, in der unbe-
dingten Schicksalsliebe, im amor fati, und in einer lebensbejahenden Daseinsfiille
und Intensitét ausdriickt. Der Name Dionysos reprisentiert also auch ein existentiel-
les und lebensphilosophisches Prinzip, das in dem Gedanken der ewigen Wieder-
kunft kulminiert, was fiir Nietzsche gleichbedeutend mit dem »Begriff des Dio-
nysos«46 ist. In diesem Zusammenhang bestimmt Nietzsche mehrfach Dionysos in
seinem Werk sogar als einen Lehrer und Philosophen. Wie bereits angefiihrt, be-
zeichnet sich Nietzsche im Ecce homo selbst als einen »Jiinger des Philosophen Di-
onysos«47 und auch im Nachlaf} findet sich die Formel »Dionysos philosophos«48.
Dionysos — das ist aber auch der »grosse Verborgene«, »der Versucher-Gott«, der
»geborene Rattenfinger der Gewissen, dessen Stimme bis in die Unterwelt jeder
Seele hinabzusteigen weiss«.’ Dionysos ist fiir Nietzsche daher nicht nur ein anti-
ker Gott und ein Philosoph, sondern auch ein Psychologe. In Jenseits von Gut und
Bdse entwirft Nietzsche ihn ganz explizit als Philosophen und fragt »seine Freun-
de« beziehungsweise seine Leser, indem er auf seine philosophische Erstlingsschrift
die Geburt der Tragddie anspielt:

Von wem rede ich zu euch? Vergass ich mich soweit, dass ich euch nicht einmal sei-
nen Namen nannte? es sei denn, dass ihr nicht schon von selbst erriethet, wer dieser
fragwiirdige Geist und Gott ist, der in solcher Weise gelobt sein will. Wie es ndmlich
einem jeden ergeht, der von Kindesbeinen an immer unterwegs und in der Fremde
war, so sind auch mir manche seltsame und nicht ungefihrliche Geister iiber den
Weg gelaufen, vor Allem aber der, von dem ich eben sprach, und dieser immer wie-
der, kein Geringerer namlich, als der Gott Dionysos, jener grosse Zweideutige und
Versucher-Gott, dem ich einstmals, wie ihr wisst, in aller Heimlichkeit und Ehrfurcht
meine Erstlinge dargebracht habe — als der Letzte, wie mir scheint, der ihm ein Op-
fer dargebracht hat: denn ich fand Keinen, der es verstanden hitte, was ich damals

45 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 352.

46 Ebd., S. 344.

47 Ebd., S. 258.

48 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1887 — 1889, KSA 13, S. 613.
49 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bise, KSA 5, S. 237.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 339

that. Inzwischen lernte ich Vieles, Allzuvieles iiber die Philosophie dieses Gottes
hinzu, und, wie gesagt, von Mund zu Mund, — ich, der letzte Jiinger und Eingeweihte
des Gottes Dionysos: und ich diirfte wohl endlich einmal damit anfangen, euch, mei-
nen Freunden, ein Wenig, so weit es mir erlaubt ist, von dieser Philosophie zu kosten
zu geben? Mit halber Stimme, wie billig: denn es handelt sich dabei um mancherlei
Heimliches, Neues, Fremdes, Wunderliches, Unheimliches. Schon dass Dionysos ein
Philosoph ist, und dass also auch Gétter philosophiren, scheint mir eine Neuigkeit,
welche nicht unverfanglich ist und die vielleicht gerade unter Philosophen Misstrau-
en erregen mochte, 0

Festzuhalten ist, daB Nietzsche Dionysos als einen Philosophen in einem atheisti-
schen und lebensbejahenden Kontext bestimmt, »denn ihr glaubt heute ungern, wie
man mir verrathen hat, an Gott und Gétter.«” Es geht Nietzsche also keineswegs
um eine pagane Religiositit, wie dies Giinther Figal meint, die dem Christentum als
Alternative gegeniibergestellt wird. Die Lehre und Philosophie des Dionysos ist ei-
ne geheime und nur Eingeweihten zugéngliche Philosophie, sie ist quasi eine esote-
rische Mysterienphilosophie, die Nietzsche nun bereit ist, mit seinen Lesern zu tei-
len. Nietzsche formt den antiken mit Dionysos verbundenen Mysterienkult in eine
moderne esoterische Philosophie um. So wird auch verstindlich, daB in Ecce homo,
wie wir bereits gesehen haben, Nietzsches Schrift Also sprach Zarathustra als die
im eigentlichen Sinn dionysischste Schrift entworfen wird. In ihr ist die Bejahung
dessen, was ist, die Schicksals- und Lebensbejahung am deutlichsten durch den Ge-
danken der ewigen Wiederkunft formuliert. Ebenso ist ihr geheimer esoterischer
Charakter sprachlich am deutlichsten formuliert. Nietzsche schreibt dazu: »Dieses
Werk steht fiir sich. Lassen wir die Dichter bei Seite: es ist vielleicht iiberhaupt nie
Etwas aus einem gleichen Uberflu von Kraft heraus gethan worden. Mein Begriff
»dionysisch« wurde hier héchste That.«’> Also sprach Zarathustra ist dement-
sprechend selbst ein Produkt der dionysischen Lebensbejahung, ein Ausdruck der
Kraft und Fiille einer dionysisch verstandenen Existenz. Diese dionysische Exis-
tenz, man konnte auch sagen, Lebensform, steht unter psychologischen Gesichts-
punkten dem Rausch, der Selbstvergessenheit und der Subjektauflosung nahe, ja
das »Wesen des Dionysischen [wird] uns noch«, wie Nietzsche unterstreicht, »am
nichsten durch die Analogie des Rausches gebracht«53 denn entweder »durch den
Einfluf des narkotischen Getrinks, von dem alle urspriinglichen Menschen und
Volker in Hymnen sprechen, oder bei dem gewaltigen, die ganze Natur lustvoll

50 F. Nietzsche: Jenseits von Gut und Bose, KSA 5, S. 237f.
51 Ebd., S. 238.

52 F. Nietzsche: Ecce homo, KSA 6, S. 343.

53 F. Nietzsche: Geburt der Tragidie, KSA 1, S. 28.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

durchdringender Nahen des Friihlings erwachen jene dionysischen Regungen, in de-
ren Steigerung das Subjective zu volliger Selbstvergessenheit hinschwindet.«**

Die Elemente des Rausches, der Selbstvergessenheit und der Subjektauflosung
sind schon mehrfach in dieser Studie angefiihrt und erortert worden. Sie bilden ei-
nen wesentlichen Teil der Nietzscheschen Poetologie des Selbst und werden von
Nietzsche in Ecce homo unter dem Namen Dionysos subsumiert. Sie bilden die
Grundlage fir den Ausdruck des é&sthetischen, dichterischen und dramatischen
Grundtriebs des Subjekts, »sich selbst zu verwandeln und aus anderen Leibern und
Seelen herauszureden«.”

Wie bereits erwéhnt, prasentiert sich Nietzsche in Ecce homo und insbesondere
im letzten Abschnitt »Warum ich ein Schicksal bin« als ein Vielfacher. Nun kénnen
wir prizisieren: Nietzsche présentiert sich als ein dionysisch Vielfacher. Mit dieser
Vielfiltigkeit, die sowohl die personenbildenden Triebe des Egos, die Transfigura-
tion als auch die Masken-Vielfiltigkeit auf der BewuBtseinsebene widerspiegelt, in-
szeniert und vollzieht Nietzsche seine dividualistisch-egozentrierte Poetologie des
Selbst. Dabei ist zu beachten, dal Dionysos in der mythischen, kultischen, literari-
schen und kiinstlerischen Tradition bereits selbst als ein Vielfacher auftritt und auf-
gefa3t wurde. Dionysos ist nicht nur der Gott des Weins, der Ekstase, der Maske
und des Theaters, sondern auch ein sich stets verwandelnder pluraler Gott der Me-
tamorphose, so daB Cicero etwa auch formulieren konnte: »Dionysos multos ha-
bemus«’’. In Nietzsches NachlaB findet sich eine (provisorische) Auflistung der un-
terschiedlichen Funktionen und Figurationen des Dionysos. »Dionysos. Dionysos
als Erzieher. Dionysos als Betriiger. Dionysos als Vernichter. Dionysos als Schop-
fer.«!

Deshalb ist es kein Wunder, daf} die Elemente der Transfiguration, der Masken-
Vielfiltigkeit und der personenbildenden Triebe, die im ersten Teil dieser Studie
theoretisch entwickelt und im zweiten Teil, bei der Betrachtung von Ecce homo, re-
konstruiert worden sind, bei Nietzsche in direktem Zusammenhang mit seiner Vor-
stellung von Dionysos beziehungsweise des dionysischen Menschen stehen. In der
Gotzen-Didmmerung schreibt er dazu:

Im dionysischen Zustande ist [...] das gesammte Affekt-System erregt und gestei-
gert: so dass es alle seine Mittel des Ausdrucks mit einem Male entladet und die
Kraft des Darstellens, Nachbildens, Transfigurirens, Verwandelns, alle Art Mimik
und Schauspielerei zugleich heraustreibt. Das Wesentliche bleibt die Leichtigkeit der

54 Ebd., S. 28f.

55 Ebd., S. 61.

56 Zit. nach Jochen Schmidt/Ute Schmidt-Berger (Hg.): Mythos Dionysos. Texte von
Homer bis Thomas Mann, Stuttgart 2008, S. 9.

57 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 504.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIONYSOS GEGEN DEN GEKREUZIGTEN | 341

Metamorphose, die Unfihigkeit, nicht zu reagiren (— dhnlich wie bei gewissen
Hysterischen, die auch auf jeden Wink hin in jede Rolle eintreten). [...] Er geht
in jede Haut, in jeden Affekt ein: er verwandelt sich bestéindig.58

Dionysos und das Dionysische, wie sie in den letzten Schriften Nietzsches darstel-
len, stellen so etwas wie eine spezifische Lebensform dar, die seinem theoretisch
entwickelten, sprachphilosophisch, psychophysiologischen Subjekt-Dividualismus
einen Namen gibt und bisherige Existenzformen iiberwinden soll. Insofern scheint
auch der Gekreuzigte eine weitere Maske, eine weitere Begriffsperson in Nietz-
sches dionysisch-dramatischer Poetologie des Selbst darzustellen, der gerade in sei-
nen letzten Schriften und im Kontext seiner Umwertung aller Werte eine besondere
Rolle fiir seine Selbstmodellierung zukommt. Es gibt eine Uberlegung Heinrich
Heines, die sich auf Spinoza bezieht, in der sich Nietzsche wohl selbst wiederer-
kannt hat, die auch in gewisser Weise den existentiell-dramatischen Rahmen fiir
Ecce homo darstellt: »Auch wie dieser [Jesus Christus] litt er fiir seine Lehre, wie
dieser trug er die Dornenkrone. Uberall wo ein groBer Geist seinen Gedanken aus-
spricht, ist Golgatha.«59 Dariiber hinaus 148t sich die Figur des Gekreuzigten in Be-
zichung setzen zu Platons Bild vom Gerechten, auch wenn die Kreuzigung eine
Hinrichtungsmethode aus der romischen Zeit ist. Im Staat schreibt Platon iiber den
»Gerechten«, der in einer Gesellschaft von Heuchlern lebt, die mehr Wert auf den
Schein als auf das Sein legt: »Sie werden also sagen: bei solcher Gemiitsverfassung
wird der Gerechte gegeiflelt, gefoltert, in Ketten gelegt und geblendet werden an
beiden Augen und schlie8lich wird er nach allen Martern noch ans Kreuz geschla-
gen und so zu der Einsicht gebracht werden, daB es nicht das Richtige ist, gerecht
sein zu wollen, sondern es scheinen zu wollen.«®

Der Gekreuzigte ist tatsiachlich eine positive Begriffsperson, die gemeinsam mit
Dionysos, wie Gerd Schank und Heinrich Detering vermuten, eine Uberwindung
von starren Dichotomien verspricht. Dionysos und der Gekreuzigte stellen in der
Tat eine Kippfigur dar, in der jedoch nicht nur abendlidndische Selbstverstindi-
gungsfiguren interagieren, sondern in ihr kulminiert auch Nietzsches Logik der per-
sonenbildenden Triebe, die sich im dividualistisch-egozentrierten Selbst manifestie-
ren. So schreiben auch Felix Guattari und Gilles Deleuze: »Nietzsches Dionysos ist
ebensowenig der mythische Dionysos wie Platons Sokrates der geschichtliche Sok-
rates. Werden ist nicht Sein, und Dionysos wird zur gleichen Zeit Philosoph, wie
Nietzsche Dionysos wird. Auch hier machte Platon den Anfang: Er wurde Sokrates,

58 F. Nietzsche: Gotzen-Dédmmerung, KSA 6, S. 1171.

59 Heinrich Heine: Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland (1834),
hg. von Jiirgen Ferner, Stuttgart 1997, S. 59f.

60 Platon: Der Staat, in: ders.: Samtliche Dialoge, hg. von Otto Apelt, Hamburg 1993,
Bd. 5, S. 53f.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | AUFZEICHNUNGEN EINES VIELFACHEN

wihrend er zugleich Sokrates Philosoph werden lieB.«*" In Dionysos und der Ge-
kreuzigte wird Nietzsche zum Vielfachen und durch den Vielfachen werden Dio-
nysos und der Gekreuzigte nicht nur zu Namen, sondern zu eigenstdndigen Be-
griffspersonen und Lebensformen. Dadurch dynamisiert sich auch Nietzsches
Selbst und bildet sich als eigenstindige, stindig werdende und bewegte dsthetisch-
philosophische Lebensform heraus. So hatte Nietzsche auch 1885 bereits gefragt:
»Ist aber etwas Ruhendes wirklich gliicklicher als alles Bewegte? Ist das Unverén-
derliche wirklich und nothwendig werthvoller als ein Ding, das wechselt? Und
wenn sich Einer tausend Male widerspricht und viele Wege geht und viele Masken
tragt und in sich selber kein Ende und keine letzte Horizontlinie findet: ist es wahr-
scheinlich, daf3 ein Solcher, weniger von der »Wahrheit« erfahrt als ein tugendhafter
Stoiker, welcher sich ein fiir alle Mal wie eine Sidule und mit der harten Haut einer
Sédule an seine Stelle gestellt hat?«®

61 G. Deleuze/F. Guattari: Was ist Philosophie?, S. 74.
62 F. Nietzsche: Nachgelassene Fragmente 1884 — 1885, KSA 11, S. 656.

- am 14.02.2026, 12:18:14. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421468.327
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

