KaPITEL 6
DER DA’WA-AUFTRAG

6.1 Bildung und Erneuerung

Als im 19. Jahrhundert die islamische Welt mit der westlichen konfrontiert
wurde, entstand auf islamischer Seite eine interne Auseinandersetzung
uiber die Flexibilitit versus Unhinterfragbarkeit der islamischen Tradition,
eine Auseinandersetzung, die bis heute fortdauert. Die Auseinanderset-
zung stellte ebenfalls die religiose Bildungstradition auf den Priifstein.’
Wie in den vorherigen Kapiteln bereits wiederholt zur Sprache gekommen
ist, lag der Schliissel dieser Auseinandersetzung in einer konvergierenden
Auffassung von Tagdid, eines religiésen Grundbegriffs, der fiir einen Teil
der Moslems signalisierte, eine neue, zeitgemifle Interpretation der Tradi-
tion in Angriff zu nehmen, und fiir einen anderen Teil jedoch die strikte
Riickfithrung auf den religiosen Kernbereich beinhaltete. Fiir die Befiir-
worter einer Reformierung des islamischen Bildungssystems stellte sich
die Frage, wie eine ausschlieRlich religios ausgerichtete Bildung mit westli-
chen nichtreligiosen Kenntnissen und Konzepten zu kombinieren sei. Die
Gegner dieser Versuche traten fiir eine fundamentale Auffassung der reli-
giésen Tradition ein, die keinerlei Anderung und Ergéinzung benétigte. Ein
Konlflikt bildete sich heraus, der sich nunmehr um die religiése Flexibilitit
versus religiose Unhinterfragbarkeit im Bildungsbereich drehte.

Die Diskussion ist heute noch aktuell. Aber zwischen den damaligen
Diskursen in den islamischen Mehrheitsgesellschaften und den heutigen
in Europa gibt es eine grofle Differenz zu beachten: Den unterschiedlichen
gesellschaftlichen Kontext. Bildungsreformer in Mittelasien (die Gadid-Be-
wegung) oder in Indien (Alighar), um nur diese zwei zu nennen, versuch-
ten, in Privatschulen die islamische Tradition durch neue Kenntnisse
nichtreligiésen Inhalts zu erginzen. Die Basis der Bildung wurde indes
weiter selbstverstindlich als religis betrachtet. Schliellich war die islami-
sche Tradition allgegenwirtig. Sie war greifbar in Moscheebibliotheken
und Archiven, stidtebaulich verankert in den zahllosen Moscheen, Medre-
sen und Konventen, reprisentiert durch religiése Autorititen in theologi-
schen Hochschulen. Zusammen mit den Gribern, den Heiligenkulten und

1 Tibawi 1972; Weintritt 1992; Kemper 2000, Einleitung.

179

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

den vielen mystischen Schulen produzierte diese Umwelt also eine Evi-
denz, gegen die sich aufzulehnen, den Reformorientierten schwer fiel.

Trotzdem setzte sich die Aneignung religionsfremden Wissens durch.
So versuchte die Gadid-Bewegung um die Jahrhundertwende, die religiése
Bildung von innen heraus zu reformieren und erginzte den religiosen Fi-
cherkanon um Geographie, Geschichte, moderne Sprachen, wie Russisch
und Persisch, sowie um Hygiene und Gymnastik.> Das Konzept des
»English-Oriental-College« von Alighar setzte an ganz anderer Stelle an.
Seine Synthese zeigt das Bemtihen, den purifizierten, »niichternen« Islam
der Ghulam-Ali-Schule mit der englischen Bildungstradition in Einklang
zu bringen.? Beide Versuche waren von dem Bestreben bestimmt, innere
Flexibilitit zu entwickeln und einen Schritt in Richtung Moderne zu ma-
chen, ohne die religiése Tradition zu verabschieden.

Von seiten der traditionellen Religionsgelehrten stielen solche Bil-
dungskonzepte auf groflen Widerstand. Vor allem der ultra-orthodoxe
Nakshibendi-Mugadiddi, die von der Mirza-Mazhar-Schule reprisentiert
wurde und von Delhi bis Buchara aktiv war, gelang es, die Konsequenzen,
die mit dem Einfluss fremder wissenschaftlicher Disziplinen und Kennt-
nistraditionen einhergingen, zu negieren. Stattdessen iibte sie religiose
Standfestigkeit, indem sie das Wesentliche der islamischen Tradition un-
terstrich, sich mitunter der Aneignung lokaler Traditionen und anderer
Wissenskonzepte entgegenstellte und auf die Riickkehr zur Offenbarung
beharrte. Die Konventsvorsteher dieser Richtung wihlten somit ein Kon-
zept der Erneuerung, das sich ginzlich am Koran orientierte. In diesen
Kreisen begriff man Tagdid dann auch nicht als Anderung, sondern als
Wiederbelebung des bereits Offenbarten. Erneuerungen im religiosen Be-
reich — und letztendlich gehéren alle Lebensbereiche dazu — wurden hin-
gegen als unerlaubt und damit als Hiresie (Bid'a) beurteilt, selbst wenn sie
nur Auferes (so zum Beispiel den Bau von Minaretten) betrafen.

Auch in Europa wird heute die islamische Bildung von einem Diskurs
uber religiose Flexibilitit versus nicht hinterfragbare Offenbarung be-
stimmt. Fiir europdische Moslems gestaltet sich die Debatte jedoch genau
umgekehrt zu den Auffassungen derjenigen, die sie vor mehr als einem
Jahrhundert begannen. Denn die materiellen Voraussetzungen* fiir eine
kollektive Erinnerung, die die islamische Tradition zu einem selbstver-

2 Khalid 1993, S. 288-90: verschiedene Lehrpline von 1911.
3 Metcalf 1982, S. 317 ff; cf. Troll 1978.
4 Halbwachs 1950; cf. Jonker 1995.

180

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

stindlichen Teil des Alltags werden lisst, miissen in Europa noch geschaf-
fen werden. Aber auch wenn Moscheen errichtet worden sind und die
Moscheebibliotheken zwar nicht den alten Reichtum, aber doch einen
Fundus der islamischen Tradition zusammentrugen, wenn in Rotterdam
oder im Elsa theologische Hochschulen mit dem Ziel ersffnet wurden,
eine religidse Autoritit fiir europiische Moslems zu entwickeln, so bleibt
die Tatsache bestehen, dass die islamische Tradition in Europa lediglich ei-
nen ausdifferenzierten Teilbereich — eine religiose Minderheit zwischen
anderen religiosen Minderheiten — darstellt. Dadurch sind ihre Triger sich
um so mehr der Existenz anderer religioser Systeme bewusst. Die Frage
nach einer Synthese, die den religitsen mit einem nichtreligiésen Wis-
sensbereich verbindet und damit einen Weg schafft, den Bruch zwischen
religidser Tradition und Moderne zu iiberbriicken, stellt sich somit heute
in Europa in einem vollkommen veridnderten Kontext.

Unter den moslemischen Intellektuellen Europas hat sich weitgehend
der Konsens durchgesetzt, es sei an der Zeit, die von allen so genannte
Briicke zwischen dem eigenen religiésen Bildungssystem und den wissen-
schaftlichen Errungenschaften der europiischen Tradition zu bauen. Sie
bilden eine Vorhut, die nach Mitteln und Wegen sucht, die tendenziell
konservative Religions- und Wertevermittlung der Elterngeneration von
innen her zu reformieren und neue Bildungskonzepte zu entwickeln. Es ist
eine kleine, aber wachsende Gruppe, die von der Notwendigkeit spricht,
»das Tor wieder zu 6ffnen«, was so viel sagen will, dass sie die Technik der
selbststindigen Textinterpretation (Igtihdd), die im 10. Jahrhundert fuir
iiberfliissig erklirt wurde, wieder einfithren mochte. Sie plidiert dafiir, an
den Korantext historisch-kritische Maf3stibe anzulegen, im Koran also zwi-
schen historisch bestimmbaren und offenbarten Aussagen zu unterschei-
den. Das wiirde u.a. bedeuten, die gesamte Textinterpretation, die Theolo-
gie sowie die Rechtsauslegung, die bis heute die Basis der islamischen Bil-
dung darstellt, in Frage zu stellen.® Eine wachsende Zahl moslemischer
Frauen versteht Igtihad zudem als Aufforderung, Koran und Sunna neu zu
lesen und die darin enthaltenen Anweisungen zur Gleichbehandlung von
Frauen und Minnern endlich beim Wort zu nehmen.” Thnen allen geht

Landman 1996.

v

6 Balic 1994; Abu Zaid 1999; Ramadan 1998. Vgl. Ijtihad, The Oxford Encyclo-
pedia of the Islamic Modern World 1995, Band 1, S. 178-82.
7 U.a. die islamische Theologin Halima Krausen in Hamburg, die islamische

181

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

es um das Recht, selbststindig auf Basis des Textes entscheiden zu diirfen,
»was heute palt«, darum »einen Weg in der Gegenwart zu finden« und
mit Hilfe des Textes »die eigene Zeit zu verstehen«.® Der igyptische
Theologe Abu Zaid wirft denjenigen, die sich einer solchen Offnung der
Tradition mit dem Argument verweigern, die Interpretation liege »bei
Gott« und stehe darum nicht zur Diskussion, vor, sie begiben sich damit
gefihrlich dicht in die Nihe der Hiresie.”

Vielleicht ist es bereits als Folge dieser Position zu werten, dass inzwi-
schen viele Mitglieder der dritten Generation dabei sind, im Fach- und
Universititsstudium religiése Bildungskonzepte zu entwickeln, die sich die
Erkenntnisse der modernen Pidagogik zunutze machen, in denen sich
aber auch individuelle Auffassungen iiber den Ort der Religion spiegeln
konnen.”® Konvertierte Moslems spielen bei dieser Entwicklung brauch-
barer Bildungskonzepte und Lehrpline eine entscheidende Rolle.” All-
gemein gilt indes, dass das Resultat dieser Anstrengungen sich in dem
tendenziell konservativen Moschee-Milieu noch kaum Gehor verschaffen
kann.”

Die Siileyman-Gemeinschaft und ihr europiischer Zweig, der »Ver-
band der Islamischen Kulturzentren«, nehmen eine Position ein, die sich
dieser Debatte nicht nur entgegenstellt, sondern sie ihrerseits als hiretisch
einstuft. Auch wenn sie selbst keinen Orden mehr darstellt, betrachtet die-
se Laiengemeinschaft sich dennoch als Hiiter der sufischen Tradition der

Frauenzeitschrift HUDA und die islamischen Pidagoginnen der Vereinigung
»Internationale Pidagogik und Didaktik« (IPD) in Kéln.

8  Smail Balic auf einer Tagung am 7.10.2000 in Berlin; Christian Hoffmann
(»Christlich-Islamische Gesellschaft«) ebenda.

9 Vortrag am 27.10.2000 in Berlin.

10 Karakasoglu-Aydin 1999b; Aslan 1998.

11 So im Islamkolleg in Berlin, im IPD in Kéln und in der »Kommission fiir
den Islamischen Religionsunterricht«, die 1999 vom Zentralrat und Islamrat
gemeinsam eingerichtet wurde (s. unten).

12 Das gilt fir die Unterrichtseinheiten, die das IPD seit 1995 anbietet. Im
nichtislamischen Expertenmilieu st6f3t diese Behandlung der islamischen Re-
ligion auf grofes Interesse, wihrend ihnen in den meisten Moscheegemein-
den eher mit Misstrauen begegnet wird. Die »Islamische Féderation Berlin«
bat das IPD als erste Moscheenorganisation um professionelle Hilfe, als sie im
Februar 2000 dem Schulsenat einen Rahmenplan fiir den islamischen Religi-
onsunterricht in den 6ffentlichen Schulen vorlegen sollte.

182

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Nakshibendi-Mugaddidi (s. Kap. 1). Entsprechend zieht sie die Grenzen
zwischen dem, was sie als Kern des Glaubens, und dem, was sie als uner-
laubte Neuerung wahrnimmt, schirfer als diejenige Moslems, die fur Igtiha
d eintreten. Der Lehrplan des Verbandes fiir die Korankurse und die Ho-
ca-Ausbildung spiegelt diese Grenzziehung. Es handelt sich dabei keines-
wegs um Ergebnisse zufilliger Entscheidungen. Die Pflcke, die seine Bil-
dungsposition markieren, wurden von Generationen von Konventsvorste-
hern im 18. und 19. Jahrhundert in den Boden getrieben. Vom letzten
Scheich des Ordenszweigs, Silleyman Hilmi Tunahan, wurden sie fiir eine
neue Zeitwende wiederum gepriift und beharrlich gegen das Zeitgesche-
hen gefestigt.

Im Spektrum der islamischen Bildungsangebote schlielich, die im
Augenblick in Deutschland vorliegen und im Rahmen des angestrebten
islamischen Religionsunterrichts an 6ffentlichen Schulen rasch an Aktuali-
tit gewinnen, nimmt der Verband eine Position ein, die man im Vergleich
mit christlichen Lehrplinen fiir den Religionsunterricht als ultra-orthodox
einstufen kann. Der VIKZ befiirwortet ein pidagogisches Modell der reli-
giosen Einprigung. Tagdid bedeutet fiir seine Mitglieder in diesem Kontext
auch nicht Erneuerung, sondern »das Aktivieren religiéser Gefiihle und
der dazu gehorigen Verpflichtungen« auf Basis einer Bildung, die sich aus-
schlieflich am Koran und der klassischen, im 10. Jahrhundert bereits ab-
geschlossenen Interpretation orientiert. Eine Pidagogik, die bei der kind-
lichen Wahrnehmung ansetzt, kann daher ihrem religiésen Bildungsauf-
trag nicht gerecht werden. Auch fiir Igtihad gibt es in diesem Bildungskon-
zept keinen Bedarf, weil im Prinzip alle Fragen in der Vergangenheit be-
reits beantwortet worden seien.” Diejenigen, die dennoch das Recht auf
eine eigene Interpretation einfordern und diese sogar im Lehrplan fiir den

13 Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000. In einem Gesprich mit M/SG 12
vom 18.9.2000 sagte dieser: » Tagdid ist der rote Faden. Man weifl schon, was
den Kern ausmacht: Gebete, Fasten etc. Immer wieder hat es Ihtilaf gegeben,
also Neuerungen, die akzeptiert wurden. Man kann aber im Grunde nicht so
viel dndern. Unsere Aufgabe ist, den Kern zu bewahren. Imam-i Rabbani hat
den Tagdid des Wahdad al-wugiid (die Einheit des Seins) als Wahdad al-Sudiid
(die subjektiv erfahrene Einheit) verstanden. Tagdid ist daher identititsbewah-
rend. Neue Kenntnisse werden von uns zweigleisig erworben, einerseits durch
das religiose Studium, andererseits durch das Studium an der Universitit.«
Und M/SG 4 sagte am 3.3.1999 dazu: »Die Verbindung macht jeder von uns
in sich selbst.«

183

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

islamischen Religionsunterricht anwenden, bewegen sich in den Augen
dieser Erzieher am Rande des Abfalls vom Glauben." Die Notwendigkeit
einer Synthese zwischen religioser und »westlicher« Bildung wird indes
nicht verneint. Sie ist aber nicht im Lehrplan angelegt, sondern wird nach-
driicklich dem Einzelnen iiberlassen. Was das bedeutet, ist Thema dieses
Kapitels.

6.2 Das Bildungsangebot des Verbandes

Das Bildungsangebot, das der »Verband der Islamischen Kulturzentren« mit
seinen Korankursen unterbreitet, gilt im Prinzip fir die gesamte islami-
sche Gemeinschaft in Europa. Durch die spezifisch tiirkischen Vorausset-
zungen, die den Verband kennzeichnen (s. Kap. 4), wird es nur von Tiirken
wahrgenommen. Der Verband schitzt, dass 6o bis 70 Prozent der Eltern,
die ihre Kinder in einen der Korankurse schicken, aus unterschiedlichen
Richtungen innerhalb des tiirkisch-islamischen Spektrums kommen. Ne-
ben dem eigenen Nachwuchs gibt es also Kinder von Milli-G6rii§- und
Diyanet-Eltern sowie aus Haushalten, die nicht in eine der islamischen
Mitgliedsorganisationen eingebunden sind. Die Hocas, die den Unterricht
leiten, machen sich oft Gedanken iiber die Griinde fiir diesen Zustrom.
Die am meisten gehorte Uberlegung lautet, dass der Verband wohl von al-
len das beste Angebot mache, und die Kinder am griindlichsten in ihre Re-
ligion einfithre. Die Vermittlung islamischer Werte in einer nichtislami-
schen und dazu noch kaum religios eingestellten Umwelt fillt den meisten
moslemischen Eltern schwer. Dieser Umstand mag sicher auch dazu bei-
getragen haben, dass so viele Eltern unabhingig von ihren eigenen religis-
sen Ansichten fiir ihre Kinder auf das ultra-orthodoxe Angebot zuriickgrei-
fen (s. AbD. 5).

Sein Bildungsangebot will der Verband nachdriicklich als Hizmet, als
(religiosen) Dienst an der islamischen Gemeinschaft verstanden wissen.
Darum trigt der Verband die Kosten fiir die Kurse zum grofiten Teil selbst.
Die Miete der Riume, die Heizungskosten und die Bezahlung der Hocas
werden von den 6rtlichen Moscheegemeinden zusammengetragen. Damit
ermoglichen sie einen Unterricht, der sowohl nachmittags als auch am Wo-
chenende angeboten wird. Nur die Kinder, die die Wochenendkurse besu-

14 Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000.

184

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

chen und dort auch iibernachten, zahlen fiir ihre Verpflegung im Monat
einen Betrag von ca. 50 €. Die Kosten fiir die Fortbildung zum Religions-
lehrer in K6ln werden von der Zentrale aufgebracht. Diese Schiilerinnen
und Schiiler zahlen zusitzlich ca. 9o € monatlich, und ihre Eltern kommen
ebenfalls fiir Versicherung und Krankenkasse auf.

Die Schiilerregistrierung in den Korankursen erfolgt formlos. Die
meisten Hocas geben einem der Kinder ein Heft und bitten sie darum, alle
neuen Schiilerinnen oder Schiiler mit Namen und Adressen zu registrie-
ren. Auch die Zugehorigkeit der Eltern zur Siileyman-Gemeinschaft oder
zu einem der anderen religiosen Organisationen wird notiert. Manche er-
fassen ebenfalls die Geschwisterzahl, um abzuschitzen, wie viele Kinder
aus einer Familie noch kommen werden, damit sie sich dementsprechend
vorbereiten kénnen. Vor allem die Midchen scheinen ihre jiingeren Ge-
schwister, aber manchmal auch die Eltern dermaflen mit ihrer Begeiste-
rung anzustecken, dass diese sich entschliefen zu »konvertieren« und
ebenfalls Mitglied im Verband zu werden. Die Ausbreitung des Verbandes
in Europa findet vor allem iiber die Kinder statt.

Der Fokus aller Anstrengungen liegt auf der Altersgruppe zwischen
zehn und dreizehn Jahren. Sie bildet das Herz der Gemeinschaft. Es ist die
Gruppe, die mir, wo ich auch hinkomme, als erstes und voller Stolz vorge-
fithrt wird. Die Kinder sind »das Material, aus dem die Zukunft geformt
werden soll«,” oder, wie der Hauptimam des Distrikts Dortmund es aus-
driickte: »Der Ast muss gebogen werden, solange er griin ist.« Die Ausdrii-
cke weisen bereits auf das dahinter liegende pidagogische Konzept: Reli-
giose Bildung wird hier als Einprigung und Formung der kindlichen Seele
verstanden, und die Erziehung von Kindern zwischen zehn und dreizehn
Jahre hat hochste Prioritit. Eine junge Frau im Briisseler Zentrum sagte
mir: »Wir machen das alles nur fiir unsere Kinder, sie sind unsere Zu-
kunft«, dabei war sie selbst kaum &lter als 21 Jahre. Ich glaube, dass ich
hier erstmals die Idee hatte, mit einer Kinderreligion konfrontiert zu sein.
Alles, was der Gemeinschaft am Herzen liegt — die Weitergabe der klassi-
schen koranischen Bildung ohne Zufiigungen und ohne Abstriche —, spielt
sich zwischen dem zehnten und dem 21. Lebensjahr ab. Sowohl die Ver-
mittler als auch die Empfinger der Tradition befinden sich allesamt in die-
ser Altersgruppe. Thnen gilt »das alles«, die gewaltigen finanziellen An-
strengungen und der personliche Einsatz der Mitglieder, die in ihrer Frei-

15  Interview mit M/SG 1 vom 27.4.1999.

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

zeit Renovierungen und Neubauten zustande bringen und immer bereit
sind, als Chauffeur aufzutreten, ehrenamtlich im Unterricht zu assistieren
oder auch am Wochenende fiir die Kinder zu kochen.

Nicht nur die Bereitschaft der Kinder, den besonders schwierigen Stoff
zu meistern, sondern auch der Wille der Mitglieder, ihnen das zu ermégli-
chen, nennt man Ma'nawiyat (tiirk. Maneviat). Sie ist die unsichtbare Kraft,
die durch die Gemeinde strémt. In Utrecht wurde ich einmal nach dem Re-
ligionsunterricht in anderen (nicht-VIKZ) Moscheen befragt. Als ich be-
merkte, dass das groflte Problem wohl darin zu bestehen scheine, dass die
Kinder nach dem zwélften Lebensjahr wegblieben, sagte mir der Haupt-
imam: »Das liegt an der fehlenden Maneviat, ohne sie kann man kein Kind
im Unterricht halten. Man kann ja nicht Religion unterrichten, als wire es
Englisch.«'® Daraufhin gefragt, wie ein Kind das erkennen konne, dieses
Ma‘nawiyat, war er irritiert: »Sie haben es, das ist einfach so, es stromt
durch die Gemeinde, und sie haben es von Siilleyman vermittelt bekom-
men.«"”

Die gesamte Ausbildung ist in sechs Stufen angelegt. Sie wird von vie-
len Kindern in Angriff genommen, aber von nur wenigen auch zu Ende
gebracht. Sie erfordert Zeit, Ausdauer, Systematik und vor allem die Uber-
zeugung, der Gemeinschaft einen Dienst erweisen zu wollen. Die folgende
Darstellung beruht zum grofiten Teil auf den Anweisungen verschiedener
VIKZ-Hocas in Berlin und bezieht sich, was die gelegentlich eingefiigten
Zahlen betrifft, auf die Berliner Situation. Man kann aber davon ausgehen,
dass sich der Inhalt und die Organisation der Ausbildung in den anderen
31 Distrikten, die von Koln aus geleitet werden, dhnlich gestalten. Die letz-
te und hochste Stufe wird im Ausbildungszentrum in Koln absolviert. In
diesem Abschnitt beziehe ich mich auf Gespriche und Beobachtungen in
dem dortigen Ausbildungshaus fiir weibliche Hocas, das neben dem Min-
nerhaus liegt. Gelegentliche Nachfragen bei ihren minnlichen Kollegen
nebenan bestitigten mir, dass Midchen wie Jungen auch in dieser letzten
Phase den gleichen Stoff bewiltigen und beide Ausbildungen gleich struk-
turiert sind."®

16  Interview mit M/SG 2 vom 26.4.1999.

17 Ebenda.

18 Meine wichtigste Informantin war die damalige Leiterin der Frauenausbil-
dung. Daneben sprach ich mit den meisten ihrer Lehrerinnen sowie einigen
Schiilerinnen und Ex-Schiilerinnen.

186

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

6.3 Der Stoff und die Stufen

»Dieses Wissen gibt man sofort weiter.« Dieser viel zitierte Satz Siileymans
hat die Richtung, die das Bildungsbestreben der Siileyman-Gemeinschaft
genommen hat, auf eine ganz bestimmte Art und Weise gepragt. Der VIKZ
wurde 1973 gegriindet, um religiose Erziehung und Bildung zu ermdgli-
chen. Was er freilich anbietet, ist eine Zusammenfassung der alten Mak-
tab- und Madrasa-Ausbildung.™ Den Lernstoff fiir die hoheren Stufen bil-
den Ausziige aus zum Teil sehr alten Handschriften, die der klassischen
islamischen Bildung entnommen sind und innerhalb des Nakshibendi-Oz-
dens als kanonisiert gelten. 70 Prozent der Ausbildung besteht aus dem
Erwerb der arabischen Grammatik und der Phonetik. Zusammen geben
sie Zugang zum Verstindnis des Korantextes. Daneben gibt es die klassi-
schen Ficher, die aus dem Koran, der Sunna sowie der miindlichen Uber-
lieferung (Hadit) abgeleitet wurden: Theologie und Logik neben Rechtsleh-
re und Rhetorik. Die Ausbildung ist also koranisch zu nennen, weil sie
ausschliefRlich den Koran und die aus ihm abgeleiteten Glaubens- und
Rechtsregeln zum Inhalt hat. Moderne Hilfsficher, wie zum Beispiel Psy-
chologie oder Gemeindesoziologie, aber auch die Einbeziehung von Schrif-
ten klassischer und moderner Theologen, die davon abweichende Wissens-
gebiete behandeln (Mystik, Gesellschaftslehre, Politik, Geschichte), sind im
Lehrplan nicht vorgesehen (s. Abb. 06).

Fiir diesen Lernstoff brauchten Schiiler im 19. Jahrhundert noch 15 bis
20 Jahre. Wo es frither jedoch galt, 20 oder mehr Biicher durchzuarbeiten,
haben die heutigen Schiiler es nur noch mit sechs zu tun. In den Schulen
der Siileyman-Gemeinschaft kann dadurch der ganze Stoff in drei bis vier
Jahren absolviert werden. Das Bildungssystem, das das Siileyman’sche
Erbe beinhaltet, bietet erstens eine Auswahl aus den wichtigsten Biichern,
dann aber auch Exzerpte, die den Wissensbestand auf manchmal nur 15
Seiten reduziert haben. Die meisten Lehrbiicher stellen sich also aus Kom-
pendien zusammen, in denen die als notwendig erachteten Passagen be-
rithmter Autoren zusammengetragen wurden. Zweitens wird eine didakti-
sche Methode angewendet, die sich eng an die arabische Madrasa-Methode
des Auswendiglernens anlehnt, diese aber entscheidend verbessert hat. Das
Lernen geschieht in Stufen. Der Stoff, der in jeder Stufe zu bewiltigen ist,
bildet die Voraussetzung fiir die nichste. Schiiler miissen ihn auswendig

19  Eine schone Beschreibung der islamischen Ausbildung alten Stils findet sich
in Messick 1984, S. 75-98.

187

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

lernen, aber auch vollkommen begriffen haben, bevor sie zur nichsten Stu-
fe tbergehen diirfen. In diesem Lernprozess werden unterschiedliche
Techniken des Memorierens angewendet. Wie in einer herkémmlichen
Madrasa ist das Tempo den individuellen Fihigkeiten angepasst. »Jeder
Mensche, so sagt man im Verband, »kann sich diese Kenntnis aneignen,
manche sind schnell, andere langsam«.*® Es sei die Aufgabe des Lehrers,
die Lernenden individuell zu begleiten und ihnen das zu geben, was sie
jeweils brauchen.

6.3.1 Die Vorstufe

Die Korankurse in den 6rtlichen Moscheen legen den Grundstein. Sie fith-
ren die Kinder in das religiése Universum ein und bereiten sie auf die wei-
teren Stufen vor. Kinder diirfen am Korankurs teilnehmen, sobald sie in
der Schule Lesen und Schreiben gelernt haben, also etwa ab der zweiten
Klasse. Es sind nicht viele, die es in diesem Alter tatsichlich schaffen, sich
dem Lehrplan zu unterwerfen. In den neun Berliner VIKZ-Moscheen sind
es jihrlich insgesamt lediglich 50 bis 8o Jungen, aber immer doppelt so
viele Midchen (s. unten). Sie werden in getrennten Gruppen und Riumen
unterwiesen, die Jungen von einem minnlichen, die Midchen von einer
weiblichen Hoca.

Zuerst lernen die Anfinger die 32 Fard oder bindenden Verpflichtun-
gen, an die sich jeder Moslem zu halten hat, auswendig. Danach fangen sie
sofort mit den arabischen Buchstaben an. Wer von den Kindern noch nicht
richtig lesen kann, dem wird alles Wort fiir Wort vorgesprochen, wihrend
das Kind das Gesagte wiederholt. Die Grundlage bildet Siilleymans einzige
schriftliche Hinterlassenschaft, das sieben Seiten starke Heft Elif-Ciiz.

»Es ist eine pidagogische Methode, die arabischen Buchstaben in einer bestimmten
Reihenfolge zu erlernen, die dem Kind in wenigen Wochen erlaubt, das Alphabet zu
meistern und die ersten Leseproben im Koran zu machen. Die Buchstaben bekom-
men damit auch eine tiefere Bedeutung: Sie sind der Schliissel zum spirituellen

Universum.«*'

Sind die Buchstaben einmal gemeistert, lernen die Kinder bereits einige

kleine Koranverse auswendig, damit sie die Verse, die fiir das rituelle Gebet
erforderlich sind, bereits beherrschen. Gegen Ende der Vorstufe lernen sie

20 Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998.
21 Ebenda.

188

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

noch die wichtigsten religiosen Verhaltensregeln (Ibadat) kennen, etwa wie
man sich vor dem rituellen Gebet wischt oder wie die Verbeugungen wih-
rend des Betens durchzufiihren sind.

6.3.2 Die erste bis dritte Stufe

Die meisten Kinder, die die Korankurse des VIKZ besuchen, sind bereits
zwischen zehn und dreizehn Jahren alt. In Berlin melden sich jihrlich ca.
1.000 Jungen und ca. 1.500 Médchen an, eine beachtliche Zahl, wenn man
bedenkt, dass die Zahl der Kinder, die hier von ihren Eltern in einen sol-
chen Kurs geschickt werden, unter 4.000 liegt.** Manche von ihnen
kommen unregelmifig oder lediglich ein- oder zweimal. Manche kommen
jeden Tag nach der Schule, andere wiederum nur zu den Wochenendkur-
sen. Sie werden nicht nach Alter, sondern nach Stand der Vorkenntnisse in
je drei Lerngruppen eingeteilt, denen drei Stufen entsprechen und im sel-
ben Raum unterrichtet werden.

In der ersten Stufe nehmen die Kinder zuerst den IImihal durch (s. un-
ten), verbessern ihre Kenntnisse der arabischen Buchstaben und lernen die
kleinen Suren auswendig. In der zweiten Stufe lernen sie den Koran zu
lesen, ca. zwei Verse pro Tag, bis das Lesen fliissig geworden ist. Man fingt
in der >Mitte des Korans« (Sure Ya Sin) an; die meisten Kinder haben den
Koran nach einem Jahr einmal véllig »gelesen«, ohne allerdings den Text
verstanden zu haben. Das Verstehen des Inhalts gehort in die vierte Stufe
(s. unten). In der dritten Stufe wird zunichst anhand von Aussprachere-
geln gelernt, wie man den Koran richtig liest. Diese Stufe bildet zugleich
eine Vorbereitung auf und Einfithrung in die darauf folgende Stufe der
Grammatik. Das Ezber-Koran, das Auswendiglernen von Koranpassagen,
wird in der dritten Stufe ebenfalls geiibt. Dabei kommt eine Technik zur
Anwendung, die sich auf das Einprigen kleiner Blocke, z.B. zweier Verse,
konzentriert. Man wiederholt diese so lange, bis sie vertraut geworden sind
und die nichsten Verse miihelos angeschlossen werden kénnen.

Diese drei Stufen, der so genannte Unterbau, werden mit einer Prii-
fung und einer 6ffentlichen Vorfithrung in Anwesenheit der Eltern been-

22 Im Januar 1999 gab es 132.306 Tiirken in Berlin (John 1999, S. 35), davon
15,5 Prozent oder 21.308 zwischen sechs und 15 Jahre alt (ebenda und John
1997, S. 39). Auf die Frage »Besuchen Ihre Kinder eine Koranschule?«, beant-
worteten 18,2 Prozent der befragten Eltern mit Ja (John 1999, S 20), wodurch
knapp 4.000 Kinder in Betracht kommen.

189

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

det.” Sie findet jedes Jahr direkt nach Ramadan statt. Die Kinder sind
dann 13 oder 14 Jahre alt. Lediglich jedes fiinfte Kind, das in der Vorstufe
oder der ersten Stufe angefangen hat, schafft es bis zur Priifung. Nach der
Priifung nehmen die meisten Eltern ihre Kinder wieder aus dem Kurs, weil
die Kinder ihrer Meinung nach genug gelernt haben. Sie sind dann in die
gottesdienstlichen Handlungen eingefiihrt und kénnen Passagen aus dem
Koran rezitieren und im Ritualgebet anwenden. Zudem haben sie gelernt,
wie man sich im tiglichen Leben als Moslem zu verhalten hat.

Das Buch, das in diesen Stufen benutzt wird, heifdt »Der kurzgefafite
Iimihal«. Das bedeutet etwa »Wissensphase< oder >Kenntnis der Wahrheits,
was aber von den Hocas gelegentlich mit >Katechismus« iibersetzt wird. Ei-
nem christlichen Religionslehrer wiirde der Unterschied auffallen. Wih-
rend dieser mit Hilfe von Fragen und Antworten dem Kind Glaubenssitze
einprigt, handelt der Ilmihal vor allem von der Einiibung religiéser Hand-
lungen. Nach einer kurzen Einfiihrung in die Grundbegriffe des Glaubens,
in der auch das Glaubensbekenntnis eingetibt wird, konzentriert er sich
auf das rituelle Gebet, deren Anweisungen etwa zwei Drittel des Buches
einnehmen.** Die anderen Siulen des Islam, das Fasten, die Pflichtab-
gaben sowie die Walfahrt nach Mekka werden auf nur einigen wenigen
Seiten dargelegt, da sie fiir das Alter noch keine Rolle spielen. Die Anwei-
sungen fiir die Durchfithrung des Gebets sind sehr ausfiihrlich. Alleine
schon die Kérperhaltungen, die neben den zwolf Pflichthandlungen (Fard)
vor und wihrend des Gebets beachtet werden sollten, umfassen 123 Posi-
tionen.” Solche zusitzlichen Handlungen werden als >Mauern< bezeich-
net, die die >Festung Glaube« stirken,?® sie aber auch korrumpieren kén-
nen. Zur Stirkung des Glaubens gehéren die 14 erforderlichen Handlun-
gen (Wagib), die 36 Handlungen in Nachahmung des Propheten (Sunna
und Mustahabb) sowie die verdienstlichen Handlungen (Mubah). Als
Schwichung des Glaubens hingegen gelten die 56 Handlungen, die ver-
pont (Makriih) sind, und die 17, die das Gebet definitiv ungiiltig machen
(Mufsid und Haram). Die Kinder werden zunichst durch Nachahmung mit
den Handlungen vertraut gemacht und lernen sie, sobald sie den Sinn ver-

23 Vgl. Messick 1984, S. 75-84; seine Beschreibung eines Maktab in Jemen bie-
tet denselben Stoff, denselben Verlauf und denselben Abschluss.

24  Der kurzgefafite Ilmihal 1998, S. 45-156.

25  Ebenda, S. 83-8.

26 Ebenda, S. 37.

190

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

standen haben, auswendig.”” In dieser Detailfreudigkeit scheint die reli-
giése Vergangenheit der Gemeinschaft durch. Nicht umsonst nennt sie
sich Hiiter einer religiésen Tradition, der sich bereits im 19. Jahrhundert
lieber in die Details des Prophetenlebens zuriickzog, als sich gesellschaft-
lich einzumischen.?® Von Ghulam Ali, dem Griinder des Mugaddidi-
Zweigs, wurde bereits bemerkt, dass es ihm nicht so sehr um theologische
Verfeinerungen, sondern um die Details des Prophetenlebens ging, aus
dem er immer genauere Anweisungen fiir die Lebensgestaltung ableitete.
Fur die Kinder heute gilt, dass sie lernen sollen, das Gebet nicht nur kon-
zentriert durchzufiihren, sondern auch als Imitatio Muhammadi auf ihr
eigenes Leben anzuwenden. In dieser Phase des Unterrichts erhilt darum
das inhaltliche Verstehen, das beim Auswendiglernen der Koranverse noch
keine Rolle spielt, ein auflerordentlich grofRes Gewicht. Wohl aus diesem
Grund wurde der Ilmihal 1996 ins Englische und 1998 auch ins Deutsche
ubertragen. Eine wichtige Rolle spielen auch die Benimm- oder Adab-Bii-
cher, in denen die islamische Ethik behandelt wird.>®* Manche Kinder, und
das sagen vor allem die minnlichen Hocas, lernen tatsichlich erst im Kurs,
wie sie sich betragen sollen, zum Beispiel wie man am Tisch sitzt oder wie
man isst, wie man ins Bett geht und wie man aufsteht. Oft arbeiten beide
Eltern und finden daher keine Zeit, ihre Kinder im richtigen Alter zu er-
ziehen. In den Augen der Hocas wachsen »eine Menge verhaltensgestorte
Jungen« auf, die sich »Zu Hause und in der Schule zu einer wahren Plage
entwickeln«.?° Nach ihren Erzihlungen liefern Eltern ihren Sohn oft bei
ihnen mit der Bitte ab, er solle doch 'mal lernen, wie man zu sitzen und zu
essen habe. Meine Gesprichspartner meinten jedoch, es reiche nicht aus,
einem Kind zu sagen, >mach dies< oder >das ist verboten«. Ein Kind will
immer auch wissen, warum das so ist. Diese Liicke fiillen die islamischen
Benimme-Biicher. Sie bieten den Kindern Erklirungen, die sie offensicht-
lich tiberzeugen. Ein willkiirliches Beispiel aus dem Unterricht belegt das.

27  In Milli-Gériis-Moscheen lernen die Kinder lediglich die Fard-Regel durch
Nachahmung, wihrend sie mit den restlichen Regeln erst durch gelegentliche
Korrektur (z.B. »nicht in der Nase bohren« oder »nicht einander schubsen«)
vertraut gemacht werden. Auf meine Frage, ob diese Verhaltensanweisungen
bei ihnen auch auswendig gelernt wurden, reagierten die meisten Befragten
mit Befremden.

28  Fusfeld 1981, S. 230-4. S. auch Kap. 1.

29  Benutzt wird vor allem das Magmii’l Adab, Istanbul 1958.

30 Interview mit M/SG 9 vom 26.2.1999.

191

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Das Handbuch sagt: »Man soll nicht nur das Brot, sondern auch die Krii-
mel und Samen essen, die tibrig bleiben.« Warum? Der Lehrer souffliert
die Antwort: »Unser Prophet hat gesagt: Wer die Kriimel iftt, wird reich.«*"
Mir sagte er spiter, wenn er es den Kindern so erklire, geben diese sich
zufrieden, dann wissen sie warum und halten sich fortan an die Regel.
Verschiedene Hocas berichteten zudem, dass es viele Jungen in der Schule
tatsidchlich besser gegangen sei, nachdem sie einmal im Kurs gelernt hat-
ten, sich zu verhalten. Im Midchenunterricht kommt das Benimm-Buch
kaum zur Anwendung. Im Gegenteil, die meisten weiblichen Hocas sagten,
die Midchen nicht erziehen zu miissen, sondern héchstens ab und zu
einmal zu korrigieren oder einen Streit zu schlichten. Midchen seien kon-
zentriert und lernten gerne, der Stoff stehe somit im Mittelpunkt. Middchen
schienen auch leichter auswendig zu lernen (wie man sich erzihlte und
mir spiter von den Lehrern bestitigt wurde, seien Jungen nur mit Mithe
dafiir zu haben). Die Midchen sagten auflerdem iiber sich, dass sie im
schulischen Sprachunterricht (Latein, Englisch, Franzésisch) zu den Klas-
senbesten gehorten, eben weil sie sich durch das Auswendiglernen eine
Systematik angewohnt hatten, tiber die andere Schiiler offensichtlich nicht
verfligten. Die meisten Hocas werden in dieser Phase von ilteren Schiilern
oder Gemeindemitgliedern bei der Arbeit unterstiitzt. Siileyman hat die
Anweisung hinterlassen, das jede und jeder verpflichtet ist, das eigene
Wissen weiterzugeben. In der Gemeinde wird die Unterstiitzung nicht nur
ernst genommen, sondern jede Unterrichtshilfe steht hoch im Kurs. Von
Geldspenden wird angenommen, dass nur 20 Prozent beim jiingsten Ge-
richt ins Gewicht fallen, von Unterrichtsspenden aber sollen spiter volle
100 Prozent angerechnet werden. Diese Differenz bildet einen wichtigen
Antrieb, die ehrenamtliche Arbeit auf sich zu nehmen.

6.3.3 Die vierte und fiinfte Stufe

Erst nach dem feierlichen Abschluss in der dritten Stufe wird ein Anfang
mit der Grammatik und dem Erwerb der arabischen Sprache — koranisch
und modern — gemacht. Das Auswendiglernen des Korans liuft nebenher
und umfasst jetzt Suren von funf bis zehn Seiten. Auf diesen beiden Stu-
fen lernen die Jugendlichen nun allmihlich eine Sprache zu verstehen, die
sie bereits durch das Auswendiglernen und die Anwendung von Regeln fuir
die Rezitation gemeistert haben. Am Anfang der vierten Stufe erscheinen
daher immer viele Kinder aus reiner Neugierde, wie die Hocas sagen. Die

31 Anspielung auf die Wertschitzung von Sparsambkeit und Sorgfalt.

192

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Entdeckung des Inhalts durch die Beschiftigung mit der Grammatik und
den Wérterbiichern vollzieht sich aber nicht als plétzliches Ereignis, son-
dern stellt sich fast unmerklich ein. Sie wire daher eher mit dem wachsen-
den Verstindnis einer Sprache in einem fremden Land zu vergleichen, in
dem man wohnt und deren Klinge einem schon lange vertraut sind. Fur
die meisten erweist sich jedoch das systematische Erlernen der Gramma-
tik, die fuir das Verstindnis grundlegend ist, als zu schwer, und es fallen
immer mehr Kinder zuriick, bis zwischen 8o und 100 Jungen und 100 bis
150 Midchen iibrig geblieben sind. Auch wihrend dieser zwei Jahre nimmt
die Zahl der Schiiler und Schiilerinnen stetig weiter ab. Diejenigen Schiiler
und Schiilerinnen, die es tatsdchlich schaffen, die Grammatik zu erfassen,
sind letztendlich an einer Hand abzuzihlen. Sie sind dann 16 Jahre alt.
Wer die letzte Priifung bestehen will, muss vorher die zehnte Klasse been-
det haben. Was man in diesen beiden Jahren lernt, ist im Grunde genom-
men eine Vertiefung der Koranrezitation. Das wachsende Verstindnis des
Inhalts vollzieht sich auditiv. Es ist ein rein miindlicher Vorgang, der durch
Klang — durch Zuhoren und Rezitieren — erzeugt wird. Die Einfithrungen
in die Phonetik und in die Grammatik sind daher gleichermafRen wichtig.>*
Auch die zur gleichen Zeit stattfindende Einfithrung in das islamische
Recht passt in dieses Schema. Sie ist nichts anderes als eine weitere Vertie-
fung der religiosen Erziehung und konzentriert sich bezeichnenderweise
auf die rituellen Handlungen (Ibadat), auf die Waschung, das Gebet, die
Gebetszeiten, das Fasten sowie auf Mafdstibe, um zwischen rein und un-
rein unterscheiden zu kénnen. Das Verstindnis des Textes vollzieht sich
also im Dreieck von Hoéren, Klang Erzeugen und dem Perfektionieren ritu-
eller Kérperhandlungen. Wer dies beherrscht, kann auch die von Lehrern
und Schiilern gleichermaflen als schwierig eingeschitzte Aufnahmeprii-
fung zur Lehrerausbildung bestehen.

6.3.4 Die Hoca-Ausbildung

Die letzte Phase der Ausbildung ist die des Religionslehrers oder Hocas. Sie
findet wihrend einer Periode von zwei Jahren in Kéln in der Vogelsinger-
strale statt, wird mit einem Diplom (Igaza) abgeschlossen und kann
durch ein weiteres Jahr in einer der Bildungseinrichtungen in der Tiirkei
erginzt werden. Um die Dauer der Ausbildung so kurz wie méglich zu hal-
ten, wurde sie in den letzten Jahrzehnten immer mehr »verfeinert«, damit
die Studenten das Wesentliche so schnell wie méglich lernen kénnen. Die

32 Messick 1984, S. 84 ff., spricht von pedagogics of recitation (Darasa).

193

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Dauer betrigt heute nur noch zwei Jahre, eine Lernzeit, die als ausreichend
betrachtet wird, um sich die »absolut notwendigen Kenntnisse« anzueig-
nen. Die Aneignung des Stoffes ist dadurch auch erheblich schwieriger
geworden. Die Kenntnisse, um die sich alles dreht, bestehen noch immer
bis zu 70 Prozent aus Grammatik. Wie die Buchstaben wird auch diese der
»Schliissel des Wissens« genannt, weil sie den zweiten Zugang zum Koran
bildet. Die Entschliisselung der klassischen Ficher Theologie und Rechts-
lehre geht aus dieser Basiskenntnis wie >von selbst« hervor und wird also
fur die Schiiler als nachvollziehbar eingeschitzt (s. Abb. 7).

Die gesamte Grammatik, die bereits in den vorigen Stufen einmal er-
lernt wurde, wird zunichst im ersten Ausbildungsjahr wiederholt. Das Jahr
ist durch eine intensive Beschiftigung mit dem koranischen Text be-
stimmt, eingerahmt vom Eintiben der Rezitation und den Aussprachere-
geln (Phonetik). Danach erst folgen die theologischen Ficher »Kenntnis
von Gott«, »aristotelische Logik« und die »Glaubenssitze«. Das Ficherpa-
ket baut aufeinander auf. Erst wenn die Grammatik wiederholt ist, kommt
»Kenntnis von Gott«, danach die »Logik« und zum Schluss die »Glaubens-
sitze«. Erst wenn das Vorige sitzt, diirfen die Schiiler zum nichsten {iber-
gehen. Die Hocas sagen: »Es ist wie eine Sprache lernen«. Tatsdchlich aber
wenden sie Gedichtnistechniken an, die das iibliche Erlernen einer Spra-
che tibersteigen. Besonders schwieriger Stoff wird manchmal in ein Sche-
ma gebracht und als Zeichnung memoriert. Beim Erlernen der Grammatik
setzen sie eine Technik ein, die sich auf die Finger stiitzt und das Konju-
gieren der Verben erleichtert.® Zudem werden die Schiiler dazu angeregt,
Wissenseinheiten, die inhaltlich zusammengehdéren, beim Auswendigler-
nen auch als kohirente Blocke zusammenzustellen und sich als Ganzes
einzuprigen.’*

33 Die 14 Teile der fiinf Finger einer Hand helfen dem Lernenden, zuerst (vom
Daumen bis zum kleinen Finger) zwischen der ersten, zweiten und dritten
Person (jeweils minnlich und weiblich) zu unterscheiden, sodann (von unten
nach oben) zwischen Singular, Dualis und Plural. Hat man das Schema einmal
gemeistert, konnen die Konjugationen mit Hilfe der 14 Fingerteile »abgezihlt
werden«. Die Hand bildet somit eine Lernmethode und eine Erinnerungstech-
nik. S. Interview mit F/SG ¢ vom 2.11.2000. Cf. Van der Rijk 1998, S. 98; Ei-
ckelmann 1978.

34 Es ginge zu weit, von »Bildern« zu reden, weil die Kenntnisse hier nicht zu
anthropomorphen Gestalten verarbeitet werden. Die Technik aber, die in der

194

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Rechtsauslegung und Rhetorik gehéren nicht zu den zu memorieren-
den Fichern. Diese Biicher werden so behandelt, dass die Schiiler danach
imstande sind, selbststindig darin nachzuschlagen. Zunichst konzentriert
sich der Rechtsunterricht darauf, dass die Schiiler die gottesdienstlichen
Regeln selbststindig in allerlei Situationen der Praxis anzuwenden in der
Lage sind, damit sie spiter auch Gemeindemitgliedern Rat geben kénnen.
Die Jungen lernen zudem, im Gebet vorzugehen, eine Rolle, die den Frau-
en untersagt bleibt. Danach wird die koranische Rechtssprechung zu den
Themengebieten Eheschlieffung und -bruch, Erziehung, Adoption und Erb-
recht durchgenommen. Anhand der Rhetorik lernen die Schiiler, wie man
ein Predigtthema aussucht und die Predigt vorbereitet. Fiir die Kommen-
tarbiicher, die die theologischen Grundsitze mit Uberlegungen von Theo-
logen aus vielen Jahrhunderten versehen, bleibt in der verkiirzten Ausbil-
dung keine Zeit mehr. Es ist Sache der Hocas, sich diesen Stoff in ihrer
Freizeit anzueignen.

Den schwierigsten Teil der Ausbildung bilden wohl die »Glaubenssit-
ze« (“Aq@’id). Es handelt sich um ein Exzerpt von nur 15 Seiten, aber jede
einzelne Aussage darin ist fiir die Schiiler schwer zu begreifen. »Ag@’id
lisst Zweifel in den Herzen aufkommen, weil es eben um Glauben geht.
Mit dem Verstand sind die Aussprachen nicht zu entschliisseln«, sagt mir
die Leiterin der Kolner Ausbildung. Der Unterschied zwischen Logik und
Glauben ist indes fiir niemanden leicht zu begreifen:

»Es gibt immer wieder Studentinnen, die versuchen, die “Ag@’id mit den Regeln der
Logik auseinander zu nehmen. Das geht aber absolut nicht. Die Logik soll man hier
auflen vor lassen. Wenn in den “Ag@’id steht, dass die Sonne nachts bei Gott ist und
sich morgens nur schwer losreilen kann, soll man mir nicht mit Argumenten
kommen, die Sonne ist doch nachts in Australien. Kann sein, dass das auch wahr ist,
aber das andere muss man zusitzlich annehmen.«®

Diese Erklirung gibt einen unerwarteten Einblick in die Konsequenzen
von Kemal Kacars Brief an Kisakiirek, der bereits einmal am Ende des
zweiten Kapitels zitiert wurde. Kacar unterschied dort zwischen den zwei
religiosen Wissensbereichen, die die Stileyman-Gemeinschaft anerkennt,
nimlich die Wissenschaft vom Koran (‘Ilm al-quran) und eine Selbst-

klassischen Rhetorik zum Auswendiglernen angewendet wurde, ist im Prinzip
dieselbe; s. Yates 1966; cf. Jonker 1995.
35 Interview mit F/SG 2 vom 24.4.1999.

195

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

kenntnis, die in ein Erkennen der géttlichen Nihe {ibergeht (“Ilm al-yagin).
Es ist der Versuch, rationales Verstehen und tiefere Einsicht aufeinander
zu beziehen, ohne dabei das sufische Streben nach Grenzerfahrungen
(“Ain al-yagin) — manche reden auch von Bewusstseinserweiterung — zu
iibernehmen. Was den Schiilern in der Siileyman-Gemeinschaft daher
heute zur Verfiigung steht, ist die Beziehung zwischen Wissen und Er-
kenntnis. Diese beruht auf Glauben: »Man muss vorsichtig sein mit
*Aq@’id, weil, wenn man nicht daran glaubt, geht der Glauben weg.«3°

Dem Zweifel, der unlgslich mit jedem Glauben verbunden ist, wird in-
des kein eigener Platz eingerdumt. Auch der Leiterin der Ausbildung ging
es keineswegs darum, ihn zur Sprache zu bringen, sondern um eine klare
Trennlinie, mit deren Hilfe ihre Schiilerinnen zwischen ihren intellektuel-
len Fihigkeiten und ihren Glaubensfihigkeiten unterscheiden.

Das Verstindnis der mystischen Briefe Sirhindis gehért nicht zur Aus-
bildung, auch wenn jedes Jahr einige wenige Briefe als Unterrichtsstoff
behandelt werden. Die Lektiire der Briefe soll hauptsichlich dem besseren
Verstindnis der arabischen Sprache dienen und ist eher eine Erginzung
des Koranstudiums. Die Gebetskreise (Hatim) und die Studienzirkel, die
sich diesen anschliefen, gehoren ebenfalls nicht mehr zur Ausbildung.
Das sei, wie man sagt, ein anderes Thema. Zwar gibt es auch in beiden
Kolner Ausbildungshiusern einen Gebetskreis, es ist aber jedem und jeder
iiberlassen, sich diesem anzuschliefen. Die Praxis zeigt jedoch, dass alle
ihm angehoren mochten, und er fiir die Schiiler unentbehrlich ist:

»Durch Hatim wird man sich bewusst, dass man dem Islam dienen will — er ist der

Grund, warum man die Ausbildung zu Ende macht.«*’

Das emotionale Erkennen innerer Zusimmenhinge, das Herzstiick jeder
sufischen Schulung, hat in dieser Ausbildung keinen Platz. Was den Kern-
bereich der Mystik betrifft, hat sich die Laiengemeinschaft von dem her-
kémmlichen Orden abgegrenzt. Anstelle der Verwirrung, die unmittelbar
nach dem Tod Siileymans bestand, ist eine selbstbewusste Haltung ge-
wachsen. Fiir die Gemeinschaft ist das Begreifen heute etwas, dass sich
von selbst einstellt. Der Wunsch, hinter das intellektuelle Verstehen zu ge-
langen, um den tieferen Zusammenhang zu sehen, ist dennoch mit Hin-
den greifbar. Meine Gesprichspartnerin sagte mehrmals: »Gottes Nihe

36  Ebenda.
37 Interview mit F/SG 9 vom 15.10.2000.

196

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

(zu) spiiren ist kein Ilim, das ist subjektive Kenntnis.<*® Die Formulie-
rung ist noch immer ein Echo des Bemiihens einer langen Reihe Silsila-
Triger, um erst einmal zwischen materielles Wissen und géttliches Erken-
nen zu unterscheiden. Aber die harte korperliche und psychische Entsa-
gungen, die den Lernenden im Sufi-Orden dazu zwingt, eine Trennlinie
zwischen der Vielfalt des Wissens und der Einheit des Seins (Wahdad al-
wugiid) zu ziehen, bleiben dieser Laiengemeinschaft fremd (s. Kap. 7).

Der Unterricht liuft folgendermaflen ab: Es wird ein Abschnitt von et-
wa ein oder zwei Seiten behandelt. Die Lehrerin erklirt und stellt Fragen,
die die Schiilerinnen im Chor beantworten. Die Klasse liest die am Rande
des Haupttextes geschriebenen Kommentare still mit oder sie werden von
den Schiilerinnen reihum vorgelesen. Wihrend der Haupttext Arabisch ist,
sind die Kommentare zumeist in Osmanisch verfasst (s. Abb. 8). Wenn
man die arabischen Buchstaben lesen kann, ist es kein Problem, meinen
die Hocas. Die Schiilerinnen sind wihrend des Unterrichts vollig konzent-
riert. Wenn vorgelesen wird, lesen alle leise mit, wenn Fragen gestellt wer-
den, strecken alle die Hinde hoch oder rufen die Antworten im Chor. Sie
sitzen dabei auf dem FufRboden. Die meisten knien hinter einem Schreib-
pult. Manche iiben sich aber auch darin, ohne Unterlage in einem Heft zu
schreiben. Das Argument dafiir lautet, dass diejenigen, die noch ein Zu-
satzjahr in der Tirkei absolvieren wollen, sich jetzt schon angewdhnen
sollten, ohne die Hilfe von Tischen zurecht zu kommen. Die tiirkische Re-
gierung erlaubt nun einmal keine Schreibpulte, da sie die unerwiinschte
religiose Vergangenheit reprisentieren, und fithrt regelmifig Hausdurch-
suchungen durch, um zu verhindern, dass sie wieder eingefiihrt werden.
Das Beharren auf dem Schreibpult bietet ein schones Beispiel fiir das strik-
te religiose Verstindnis des Verbandes. »Unsere Bildung ist dasselbe wie
Tagdid«, sagt mir der Berliner Hauptimam, weil, wer sich mit dem Koran
beschiftigt, tue nichts anderes als Beten. Darum sei es besser zu knien, als
am Tisch zu sitzen.®®

Im Hintergrund sitzen die Repetitoren (Muzakirlar). Sie héren zu und
schlagen inzwischen in den Kommentaren nach. Mittags werden sie den
Stoff wiederholen und viele Fragen beantworten miissen. Die meisten Re-
petitoren flirchten sich vor diesen Fragen und sitzen oft noch abends lange,
um sich vorzubereiten. Abends lernen auch die Schiilerinnen fiir sich.
Tagstiber hort man sie kaum. In der Regel verstindigen sie sich fliisternd

38  Interview mit F/SG 2 vom 24.4.1999.
39 Interview mit M/SG 6 vom 25.10.2000.

197

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

und ziehen andauernd ihr Kopftuch iiber die Stirn, wie um sich unsichtbar
zu machen. Aber abends steigt ein gewaltiges Gerdusch aus den Stockwer-
ken hoch: Beim Auswendiglernen wird nidmlich geschrien. Eine der Hocas
erklirte mir, dass es dann leichter gehe, vor allem, wenn man die anderen
auch schreien hére. Lautes Nachsprechen und Vor-sich-hin-Sagen des Tex-
tes geschieht nicht nur in der Frauenausbildung. Es ist das typische
Merkmal islamischer Bildung, so wie es auch typisch fiir das jiidische reli-
giose Training ist.

Die Hocas in dieser Ausbildung sind alle erst um die 21 Jahre alt, und
auch die Haupt-Hoca, die am lingsten dabei ist, ist nicht ilter als 24. Wenn
diese Frauen heiraten, miissen sie mit ihrer Titigkeit aufhéren. Dann rii-
cken diejenigen, die jetzt noch Repetitor sind, nach. Die Schiilerinnen sind
meistens 18 Jahre alt, wenn sie die Abschlusspriifung machen. Der Mo-
ment des Abschieds wird unter Schmerzen vollzogen und spiter mit
Wehmut erinnert. Fiir die meisten bildet das Internat ein Refugium, in
dem Freundschaften fiir das Leben geschlossen werden, und wo sie Zeit
finden, »wirklich etwas von der Welt zu verstehen«.*> Der Vergleich mit
dem College, als einem Aufschub vor der Schwelle zum Erwachsenenalter
liegt nahe. Hier wie dort leben die Studentinnen eine Weile auRerhalb der
Welt. Hier wie dort erhalten sie ein intellektuelles Instrumentarium, um
die Welt zu entschliisseln und entsprechend mit ihr umzugehen. Nur hin-
sichtlich des Instrumentariums gibt es einen Unterschied: In der Siiley-
man’schen Koranschulung lernen die Schiiler ein System, das sie dazu be-
fihigen soll, die Welt mit Hilfe eines einzigen Textes zu dechiffrieren, ein
Text, der ihnen zudem als offenbart und damit unhinterfragbar gilt. Sol-
ches aber hat diese Ausbildung wiederum mit Schulungssystemen anderer
monotheistischer Religionen gemeinsam. Ob nun in der Yeschiwa oder im
Priesterseminar, auch hier wird gelernt, wie man die Welt mit Hilfe eines
einzigen Textes zu begreifen lernt.

6.4 Internate und fehlender Nachwuchs

In den Niederlanden und England wird die Einrichtung privater Schulen
und Internate von den in diesen Lindern geltenden gesetzlichen Regelun-
gen begiinstigt. Wie zu horen ist, erleichtere das Internat zudem die Verar-
beitung der sonst schwierigen Grammatik-Stufe, weil es Schule, Hausauf-

40 Interview mit F/SG 4 vom 10.11.1998.

198

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

gaben und religivse Unterweisung besser miteinander verflechte. In den
Niederlanden machten 1999 160 Midchen davon Gebrauch, die Zahl der
Jungen lag etwas niedriger. Es erwies sich, dass auch in diesen Internaten
viele Kinder von Milli-Goériis- und Diyanet-Eltern erzogen werden. Erzih-
lungen kursierten dariiber, wie die Eltern sich von der Begeisterung ihrer
Kinder hatten anstecken lassen und als neue Mitglieder geworben werden
konnten. Trotz solcher euphorischer Darstellungen befanden sich stets
sehr viel mehr Kinder in den Internaten als eigene Kinder von Mitgliedern,
was fur diese eine zusitzliche finanzielle Belastung bedeutete. Die Schul-
pflicht gilt in den Niederlanden bis zum 18. Lebensjahr. Erst danach kon-
nen die Schiiler auch die Hoca-Ausbildung absolvieren. Das Internat, so
sagt man, erleichtere jedoch die Unterrichtung der Grammatik, weil die
Kinder sich linger und ruhiger damit beschiftigen konnten und somit bes-
ser »geprigt« wiirden.*

In London wurde 1999 mit der Er6ffnung der grofen »Siileymaniye
Moschee« ebenfalls das erste Internat erdffnet. Es fing mit 15 Schiilerinnen
und Schiilern an, die ungeachtet ihres Alters zunichst die Vorstufe durch-
laufen mussten. Englisch hat in Grofbritannien Tiirkisch bereits als Um-
gangssprache verdringt, und die Kinder fanden dadurch nur sehr z6gernd
einen Anschluss an die religiése Bildung der Silleyman-Gemeinschaft.
Versuche, dhnliche Internate in Deutschland einzurichten, scheiterten bis-
her an den gesetzlichen Regelungen. In Waltrop, Bergisch-Gladbach und
Diisseldorf existieren zwar kleine Miadcheninternate (jeweils zehn bis zwolf
Midchen). Sie gelten aber nur fiir Schiilerinnen, die die zehnten Klasse be-
reits abgeschlossen haben. In diesen Internaten wird die Grammatik wie-
derholt. Sie bilden somit eine Vorstufe fir die Hoca-Ausbildung in Kéln
und dauern nicht linger als ein Jahr. Fiir die Jungen gibt es aufler der Leh-
rerausbildung in Kéln, die ebenfalls mit dem Aufenthalt in einem Internat
verbunden ist, eine solche Moglichkeit nicht. In Frankreich und Belgien
existieren hingegen lediglich internatihnliche Wochenendkurse.** Auch
in Frankreich wurde Tirkisch als Muttersprache grotenteils verdringt,

41 Interview mit M/SG 2 vom 26.4.1999. In den Niederlanden befinden sich
Internate in Soest (7o Midchen, 70 Jungen), Utrecht (60 Méidchen), Eindho-
ven (32 Midchen) und Dordrecht (70 Jungen).

42  Belgien: Brussel/Laken und Charleroi (Jungen), Brussel/Schaarbeek, Heus-
den und Verviers (Middchen). Frankreich: Giindershofen/Elsaf} (Midchen), Pa-

ris (Midchen und Jungen).

199

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

der Kurs hat dennoch erste Friichte getragen: Im letzten Winter kamen ei-
nige Midchen aus dem Pariser Wochenendkurs nach Kéln.

In den beiden Internaten in Kéln, in denen die Ausbildung zum Reli-
gionslehrer absolviert wird, machen die Hocas spitestens im Alter von 25
Jahren Platz fiir die nachriickende Generation. Die interne Kommunika-
tion geht indes notwendigerweise andere Wege. Die Hocas sind noch nicht
verheiratet, so fillt der Austausch von Informationen zwischen den Ehe-
partnern — mitunter die wichtigste Schaltstelle fiir die interne Kommunika-
tion in den 6rtlichen Moscheen — weg. Dafiir gibt es im Ausbildungshaus
andere, direktere Wege. Wihrend meiner Aufenthalte habe ich beobachtet,
wie die Leiterin manchmal tiglich mit dem Direktor im anderen Gebiude
telefonierte und ihm regelmiRig in Begleitung einer zweiten Person einen
Besuch abstattete. Der Kontakt zwischen beiden Hiusern war auch hier
streng nach den Gesichtspunkten der Geschlechtersegregation reguliert.
Sie war jedoch auch, vielleicht bedingt durch die Person eines Direktors,
der eine Offnung zur AuRenwelt in den Grenzen und Méglichkeiten des
Verbandes anzustreben bemiiht war, graduell durchlissiger. Die Leiterin
wurde stindig dazu aufgefordert, so jung wie sie war, ihre Ideen beziiglich
der Verwaltung des Frauenhauses darzulegen oder tiber Zukunftspline zu
sprechen. Gelegentlich stattete der Direktor auch dem Frauenhaus einen
Besuch ab, um vor der gesammelten Schiilerinnenschaft ein Lehrgesprich
abzuhalten. Die Hocas und ihre Schiilerinnen fiihlten sich durch diese
Aufmerksamkeit geehrt.

Die Zahl der minnlichen Hocas in der Ausbildung ist in den letzten
zehn Jahren stindig zuriickgegangen. Die Ausbildungsriume wurden ur-
spriinglich Mitte der 8oer Jahre, fiir jeweils 100 Schiilerinnen und Schiiler
geplant, und in den ersten Jahren war die Kapazitit auch ausgefiillt. 1999
befanden sich noch 65 Midchen, dagegen nur 16 Jungen in der Kolner
Tagesausbildung. Fiir die Jungen wurde inzwischen neben der Tages-,
auch eine Wochenendausbildung eingerichtet, die ihnen erlaubt, unter der
Woche in Koln die Berufsschule zu besuchen. Hier befanden sich 1999
weitere 20 Schiiler. Von den Midchen gingen in dem Jahr 35 in die Tiirketi,
um ihre Ausbildung zu vervollstindigen. Damit galt ihre Laufbahn als
Hoca in einer der deutschen Moscheen als gesichert. Die anderen 30 wur-
den fiir ein weiteres Jahr in Koln behalten, damit sie den Stoff noch einmal
wiederholen konnten, bevor auch sie die Reise in die Tiirkei antreten wiir-
den. Unter den Jungen gab es nur wenige erfolgreiche Abschliisse.

Diejenigen, die auch die letzte Priifung bestanden haben, werden an
den Ort, an dem sie mit der Ausbildung begannen, zurtick geschickt, da-
mit sie die nichste Generation ausbilden kénnen. Erst wenn neue Hocas

200

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

nachgertickt sind, kénnen die alten abgelst werden, die anschliefend hei-
raten oder einen Beruf ergreifen. Jeder Distrikt muss fiir seinen eigenen
Nachwuchs sorgen. Das Gelingen des Bildungsauftrags ist somit von der
lokalen Struktur abhingig, nimlich davon, ob der Kreis sich 6rtlich schlie-
Ren kann und gentigend Schiilerinnen und Schiiler gefunden werden, die
bereit sind, den Dienst an der Gemeinschaft auf sich zu nehmen.

Auch der Berliner Distrikt ringt schon seit einiger Zeit mit Nach-
wuchsproblemen. Nur ein einziger Junge schaffte es in den letzten Jahren
bis zum Abschluss und konnte als Hoca zuriickkehren. Das Problem war
bereits mehrmals in meiner Anwesenheit erértert worden, als der neue Is-
tanbuler Fithrer Ahmed Arif Denizoglun im Sommer 2000 Berlin besuch-
te. Er besichtigte ebenfalls einige Moscheen des Verbandes, ohne aller-
dings Kinder anzutreffen. Es war noch Sommer, aber gerade im Sommer
sind die Zentren in der Tiirkei tiberfiillt, wihrend sie in Deutschland so
gut wie leer sind. Daraufhin sprach er einen Satz, der die Berliner Hocas
schwer traf: »Ihr habt die Schiiler vernachlissigt und seid zur AuRRenarbeit
iibergegangen.«*® Diese Bemerkung spielte auf die gute Zusammenarbeit
mit der »Katholischen Akademie« an, aus der bereits eine gemeinsame
Vortragsreihe und wechselseitige Besuche entsprungen waren. Die Bemer-
kung enthielt damit den Vorwurf, die Hocas hitten wegen der Auflen-
kommunikation die Kinder vernachlissigt. Der Grund, warum die Kolner
Ausbildung immer weniger neue Lehrer und Lehrerinnen zu entsenden in
der Lage war, lige bei den Hocas selbst.

Bevor der neue Leiter sein Urteil fillte, meinten die meisten Hocas je-
doch, ob die Jugendlichen nach Kéln gingen oder nicht, hinge vor allem
von den Eltern ab. Die Eltern seien nun einmal zu 70 Prozent in anderen
Moscheen zu Hause. Zwar liefen sie ihre Kinder bei ihnen lernen, sie aber
ihnen »vollig zu iiberlassen, sei »eine ganz andere Sache«. Man konsta-
tierte also eine bestimmte Hemmschwelle, die nur durch die »Konversion«
der Eltern iiberwunden werden konne. Einen zweiten wichtigen Hinde-
rungsgrund sah man darin, dass die Jugendlichen in Deutschland die Be-
rufsschule nicht mit der » Hoca-Schule« kombinieren konnten. Stattdessen
konkurrierte die religiose Ausbildung mit dem angestrebten Berufsweg
und daher waren die Jugendlichen bereits im Alter von 16 Jahren gezwun-
gen, sich fiir eines der beiden zu entscheiden.

Damals, es war noch Akmans Zeit als Kélner Direktor, wurde auch
vorsichtig angemerkt, dass der interne Markt vielleicht vorerst gesittigt sei.

43 Interview mit M/SG 9 vom 28.9.2000.

201

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Mit Sicherheit galt das fiir die Frauenabteilung. Die Leiterin in Kéln schitz-
te die Zahl der weiblichen Hocas, die eine Funktion in der Organisation
austuibten, auf 500, und leitete daraus die Griinde ab, weswegen der Direk-
tor die Midchen eher zu einem Universititsstudium anregte, als die Kurse
noch weiter auszuweiten. Seine Politik der Offnung zur AuRRenwelt hat bei
diesen Uberlegungen sicher eine Rolle gespielt (s. Kap. 4). Meine Ge-
sprachspartnerin meinte zudem, auch Midchen bevorzugten das Abitur
und wollten lieber spiter studieren, als die religiose Bildung an erste Stelle
zu setzen. So folgten sie zwar noch dem Wochenendkurs, aber irgendwann
wurde es den meisten dann schlichtweg zu viel und brachen das Koranstu-
dium ab.

Was sich in dem Ringen um Nachwuchs offenbart, ist eine Unverein-
barkeit religioser und weltlicher Bildung, die sich schon frith wie eine
Schneise im Schulalltag manifestiert und die Kinder zur Wahl zwingt. Sie
gestaltet sich allerdings fiir Middchen und Jungen unterschiedlich. Es sind
die Jungen, die immer mehr unter Druck geraten. Einerseits miissen sie
im Berufsleben erfolgreich sein, wollen sie spiter die Rolle eines Familien-
vaters und Ernihrers tibernehmen. Andererseits sehen sie sich mit einem
System der inneren Verpflichtung konfrontiert, das ihnen den Dienst an
der Gemeinschaft (Hizmet) als hochstes Ideal entgegenhilt. Die Aufforde-
rung, ihre Aufmerksambkeit zwischen dem 16. und 21. Lebensjahr auf bei-
des aufzuteilen, ist schon aus zeitlichen Griinden beinahe unméglich zu
befolgen. Fiir die meisten Jungen, von denen ebenfalls erwartet wird, dass
sie spiter ein Einkommen nach Hause bringen, gibt das den Ausschlag.

Fiir Middchen stellt sich die Sache kaum als Problem dar. An sie wer-
den nur wenige Anforderungen gestellt, und wenn sie nicht aus eigenem
Antrieb ein Studium ansteuern, erwartet sie eine Zukunft als Mutter und
Hausfrau. Die Zeit zwischen dem Hauptschulabschluss und der Heirat ge-
staltet sich daher gewissermafien als eine »leere« Zeit. Zudem fillt sie mit
der Pubertit zusammen. Das Internat bietet mitunter den Eltern eine Mog-
lichkeit, ihre Tochter in einer behiiteten Umgebung erwachsen werden zu
lassen. Die Midchen, die sich fiir diese Ausbildung entscheiden, werden
jedoch von ganz anderen Beweggriinden geleitet. Sie sind von der Uber-
zeugung erfiillt, der islamischen Gemeinschaft einen Dienst leisten zu wol-
len. Einzig diese Uberzeugung bildet den Motor, der der Ausbildung zum
Erfolg verhilft.

Es wurden bereits Unterschiede zwischen Jungen und Maidchen er-
wiahnt. So meldeten sich in den unteren Ausbildungsstufen auffillig mehr
Midchen als Jungen, schienen Madchen konzentrierter und mit einer gré-
Reren Aufnahmebereitschaft zu lernen als Jungen und verfligten mitunter

202

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

iiber eine grélere Belastbarkeit, hinsichtlich der Aneignung des schwieri-
gen Unterrichtsstoffs. Zudem boten sie durch ihre Begeisterung fiir den
Unterricht dem Verband eine wichtige kommunikative Basis, um Eltern als
Mitglieder zu gewinnen. Warum dies so ist, und welche Konsequenzen
dies fiir die Gemeindebildung hat, wurde bereits im letzten Kapitel behan-
delt.

Zum Abschluss dieses Kapitels sollen noch einmal die Konsequenzen
der oben beschriebenen Bildungsposition fiir den Religionsunterricht in
den offentlichen Schulen Deutschlands dargelegt und mit einer anderen,
konvergierenden islamischen Bildungsposition verglichen werden. Der
»Verband der Islamischen Kulturzentren« hat in verschiedenen Bundeslin-
dern Antrige auf Religionsunterricht gestellt und einen Rahmenplan vor-
gelegt. Dadurch hat seine bis dahin als privat verstandene religiose Unter-
weisung plotzlich eine 6ffentliche Bewertung erfahren. Der Schritt in die
Schule bedeutet zugleich die Orientierung an einem institutionellen Rah-
men, der bestimmt, wie anschlussfihig die islamische Bildung ist, und
welche Position den deutschen Bedingungen am besten »passt«. Damit hat
die islamische Bildungsdebatte, die sich als Kontroverse zwischen religio-
ser Flexibilitit und orthodoxem Beharren auf die Unhinterfragbarkeit der
Offenbarung entpuppte, in Deutschland einen neuen Abschnitt eréffnet.

6.5 Der Religionsunterricht fiir 6ffentliche Schulen

Die Anwirter auf den islamischen Religionsunterricht in offentlichen
Schulen Deutschlands und zugleich die wichtigsten Protagonisten sind die
zwei grofiten tirkisch-islamischen Dachverbinde, die auferhalb der Ein-
flusssphire des tiirkischen Staates arbeiten: Der »Zentralrat der Moslems
in Deutschland« (ZMD) und der »Islamrat«. Der Zentralrat vertrat bis
Sommer 2000 den »Verband der Islamischen Kulturzentren« nebst einer
Reihe kleinerer Organisationen. Der »Islamrat« biindelte vor allem die
Milli-Goriis-Initiativen. Dazu gehoren u.a. die 17 islamischen Féderationen,
die vor Ort weitgehend organisatorische Unabhingigkeit von der Mutteror-
ganisation erreicht haben und selbststindig Antrige auf Zulassung zum
Religionsunterricht stellen und, wie im Fall der »Islamischen Foderation
Berlins«, bereits bewilligt bekamen.

In der Debatte um die richtige Darstellung und entsprechende pida-
gogische Behandlung des islamischen Glaubens in der 6ffentlichen Schule
vertritt nun der »Zentralrat« eine etwas moderate Version des Tagdid als
Riickfithrung zum Glauben. Fiir die Schule wurde sie in ein Bildungskon-

203

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

zept der religivsen Einprigung tibersetzt, das dennoch die Lebenswelt des
Kindes im Blick behilt. Der »Islamrat« hat hingegen die modernistische
Richtung eingeschlagen und bemiiht sich um religiose Flexibilitit. Thr Bil-
dungskonzept orientiert sich an Tagdid als Reformkonzept und setzt direkt
bei der kindlichen Erfahrungs- und Lebenswelt an. Ein kurzer Blick auf die
beiden wichtigsten Rahmenpline, die zur Zeit vorliegen, moge illustrieren,
dass die ideologische Debatte, die die islamische Bildung seit Mitte des 19.
Jahrhunderts prigt, gerade hier ein neues Betitigungsfeld gefunden hat.*4

Der Vorschlag des »Zentralrats« fiir den Religionsunterricht, der seit
Mai 1999 als Rahmenplan existiert, unterscheidet sich nicht wesentlich
von den unteren Stufen des Korankursunterrichts des Verbandes. Auch
wenn eine Einteilung befolgt wird, die dem Lehrplan der »Islamischen Fo-
deration« nicht unihnlich ist,¥ so scheint im Rahmenplan des »Zentral-
rats« das didaktische Muster der religiésen Einprigung, so wie sie auch in
dem Korankursunterricht erprobt wird, an mehreren Stellen durch. Dieser
Rahmenplan baut auf der Entscheidung auf, Kinder sollten auch in der
Schule mit den arabischen Buchstaben vertraut gemacht, kleine Verse, die
sie fiir das rituelle Gebet benétigen, auswendig gelernt und in das Gebet
eingefithrt werden. Das zentrale Anliegen des Lehrplans ist es, eine Ein-
fihrung in die Glaubenssitze und Grundlagen des Islam zu geben. Er wird
auf der einen Seite von Geschichten tiber Mohammad und den Propheten,
auf der anderen Seite von der islamischen Ethik und ihrem Gemein-
schaftssinn eingerahmt. Die Bearbeiter sagen im Vorwort, dass sie sich von
»blinde[r] Ubernahme und Imitation traditioneller Formen der Glaubens-
praxis« (S. 3) distanzieren. Stattdessen mochten sie »Glauben mit der kon-
kreten Lebenswirklichkeit und den Lebenserfahrungen der Schiiler zu-
sammenfithren« (ebenda). In den einzelnen Lernschritten ist lediglich die

44 Der Lehrplan fiir den islamischen Religionsunterricht (Grundschule). Vorge-
legt vom Pidagogischen Fachausschuss des »Zentralrats der Moslems in
Deutschland« (ZMD). Kéln, im Mirz 1999; Der vorliufige Rahmenplan fiir den
islamischen Religionsunterricht im Lande Berlin der »Islamischen Féderation
Berlin«, November 2000 (IFB).

45 Der ZMD schligt folgende Lernbereiche vor: 1. Ich und meine Gemeinschaft,
2. Die Grundlagen des Islam, 3. Der erhabene Koran, 4. Prophetengeschichten,
5. Der Prophet Mohammed als Lehrer und Vorbild sowie 6. Islamische Ethik.
Die IFB kennt die Lernbereiche (in nicht festgelegter Reihenfolge): 1. Allah,
2. Schopfung, 3.Das Gebet, 4.Ich und die Anderen, 5.Qurlan, G. Feste,
7. Propheten.

204

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER DA'WA-AUFTRAG

Rede vom Glauben, weniger von der Lebenswelt des Kindes. Dies lisst die
Vermutung aufkommen, dass die Welt des Kindes erst im Klassenzimmer
mit dem Glauben zusammengefithrt werden soll. Somit iiberlisst der Rah-
menplan es dem Lehrpersonal, selbst eine Briicke zwischen Glauben und
Welt zu schlagen.

Der Rahmenplan der »Islamischen Foderation Berlin« schligt hinge-
gen vor, Lernschritte zu erproben, die »von den Vorerfahrungen und dem
Erfahrbaren des Kindes« ausgehen (S. 5). Er versucht mit seinen Baustei-
nen fiir den Unterricht die Differenz zwischen dem Glauben und dem All-
tag zu iiberbriicken. Die Bearbeiter méchten »nicht nur Katechese vermit-
teln, sondern auch eine Reflexion tiber Gott, Offenbarung, Werte und
Normen férdern« (S. 6). Der Islam wird in diesem Rahmenplan als »ein
Ringen um die positiven Dinge« umschrieben (S. 12). Mit Hilfe der Lern-
schritte sollen die Kinder dazu gebracht werden, »eigene Ideen zu entwi-
ckeln« und die in dem Unterrichtsplan angelegten Gedanken »selbst nach-
zuvollziehen« (ebenda). Es ist nur als Konsequenz dieser Ausgangsent-
scheidung zu betrachten, dass die religiose Einprigung in diesem Rah-
menplan einer »eigenverantworteten Definition iiber Glaubenswahrhei-
ten« (S. 5) weichen soll. Auch die Einfithrung in die arabische Sprache soll
zugunsten anderer Lernziele zuriickgestellt werden. Stattdessen sprechen
die Verantwortlichen von einer »kindgerechte[n] Ubersetzung im Sinne ei-
nes Kinderqur'ans« (S. 3).

Obwohl die »Islamische Féderation Berlin« inzwischen tatsdchlich das
Recht zugesprochen wurde, Religionsunterricht zu erteilen, wurden die
konkreten Schritte zur Umsetzung dieses Rechts bislang nicht genehmigt.
Aber nicht nur bei der »Islamischen Féderation Berlin«, sondern bei allen
moslemischen Antragstellern ist trotzdem die Hoffnung geweckt worden,
sich an der Schwelle zu einer neuen Situation zu befinden. Diese gemein-
same Lage hat die alten Gegensitze der islamischen Bildungsdebatte wie-
der in alter Frische aufleben lassen und mitunter verschirft. Zu gleicher
Zeit entfalteten die islamischen Dachverbinde eine Dynamik in dem Be-
streben, die inneren Gegensitze zu tiberwinden, um zumindest im Bereich
des Religionsunterrichts miteinander kooperieren zu kénnen. Das Resultat
war die »Kommission fiir den islamischen Unterricht«, die 1999 gemein-
sam vom ZMD und »Islamrat« besetzt wurde. In ihr prallten die anfangs
dargelegten Positionen der islamischen Bildungsdebatte sogleich unver-
sohnlich aufeinander. Tagdid, iibersetzt als religiose Flexibilitit versus Un-
hinterfragbarkeit, umfasste nun das konkrete Konfliktpotenzial zwischen
»kindgerechtem Lernen« versus fundamentalem Beharren auf die religis-
sen Grundtexte.

205

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Die Kommission hielt dem unweigerlich folgenden Zusammenprall
nicht lange stand: Bereits im Friihjahr 2000 kehrte die Silleyman-Gemein-
schaft ihr den Riicken zu und trat ebenfalls unerwartet aus seinem eigenen
Dachverband, dem ZMD, aus. Die Rechtfertigung fiir diese doppelte Isolie-
rung leitete die Gemeinschaft aus seinem koranischen Bildungsauftrag ab,
den er ohne Abstriche und Kompromisse durchzusetzen bestrebt war und
in dessen Bestreben er sich durch die Zusammenarbeit mit dem »Islam-
rat« gefihrdet sah. Der ZMD schliellich nahm eine Position ein, die da-
rauf bedacht war, die Zusammenarbeit zwischen den beiden Spitzenver-
binden noch zu intensivieren und stellte somit letztendlich die Weichen
fuir die modernistische Version des kindgerechten Lernens.

In dieser Kontroverse tiber den Rahmenplan fir die 6ffentliche Schule
kommt ein genuines Ringen um den richtigen Ausdruck religiéser Uber-
zeugungen und die ihr jeweils angemessene pidagogische Umsetzung
zum Tragen. Damit hat die islamische Bildungsdebatte eine Gestalt ange-
nommen, die der deutschen Auseinandersetzung mit der religiésen Bil-
dung keineswegs fremd ist. Seit den 1950er Jahren bewegt sich der evange-
lische Religionsunterricht weg vom Konzept der religiésen Prigung in
Richtung kindliche Lebenswelt. Hingegen hilt der katholische und der jii-
dische Unterricht eher an der Einschreibung von Werten und Vorstellun-
gen fest, um erst danach auf das kindliche Reflexionspotenzial zu sprechen
zu kommen. Die Existenz dieses Diskussionsfeldes hat beiden islamischen
Positionen ihre heutige Gestalt verlichen und beide werden durch jene le-
gitimiert. Damit scheint eine neue Phase in der Auseinandersetzung um
religiose Erneuerung angebrochen zu sein. Die Tatsache, dass die islami-
sche Kontroverse nunmehr in einem institutionellen Kontext, die Auflagen
deutscher Schulbehérden betreffend, gefithrt wird, in dem bestimmte Be-
dingungen gestellt werden, z.B. die Aufstellung eines Lehrplans, und in-
nerhalb dessen bestimmte Erwartungshaltungen beziiglich der »richtigen«
religiosen Unterweisung existieren, hat beide Positionen im Prinzip an-
schlussfihig an ihr christliches Pendant gemacht.

206

https://dol.org/0.14361/9783830400999-006 - am 13.02.2026, 22:00:23. htps://www.inlbra.com/de/agh - Open Access - G


https://doi.org/10.14361/9783839400999-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

