
86 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

weitere Naturwissenschaften miteinschließt.139 Der Begriff des »Lebens« – mitsamt

seinen Bezügen auf den lebendigen und lebensgestaltenden Körper – ist demnach in

unterschiedlichen Facetten in beiden Bereichen anzutreffen und widerspricht einsei-

tigen Zuordnungen. Aufgrund seiner enorm konnotativen Vielschichtigkeit und im-

mensen Bedeutungslastigkeit wurde der alleinstehende Begriff des »Lebens« zuguns-

ten der zumZwecke dieser Arbeit genaueren Bezeichnung der »alltäglichen Lebenswelt«

vermieden, auch wenn er in Zitaten beispielsweise von Fischer-Lichte u.a. in dieser Ar-

beit mehrfach auftaucht.

Hinsichtlich der Unterscheidung zwischen Kultur und Natur sei des Weiteren auf

Waldenfels’ Überlegungen hingewiesen, die dem Leib gleichzeitig eine natürliche als

auch eine kulturelle Dimension zuschreiben: »Der Leib ist aber immer auch kulturell,

sofern alles, was natürlich vorgegeben ist, eine bestimmte kulturelle Deutung, Organi-

sation und Schematisierung erfährt.«140 Natur ist somit kein bloß äußerlich vorhande-

ner Bereich und Kultur kein abgetrennt auf ihn einwirkender und prägender Betrieb,

sondern Kultur und Natur sind nach Waldenfels zwei Gesichtspunkte, die sich in allen

Bereichen untrennbar aufdrängen. Gegen die Sichtweise, die Natur als eine Art hard-

ware oder bloßes Material zu betrachten, das von der Kultur als soft-ware beliebig form-

bar wäre, setzt Waldenfels folgende Einwände entgegen:

Doch gibt es wirklich keine erste Natur, auf die dann die Kultur als zweite Natur auf-

gestockt wäre? Gibt es nicht einen natürlichen Körper, dem die kulturelle Ausstattung

als Leib erst sekundär zufällt? – Nein, es gibt keinen originären Dualismus, sondern

Natur und Kultur bilden wie Leib und Körper eine Differenz innerhalb der Leiblichkeit,

innerhalb der Welt. […] Hier ist kein Raum für einen Dualismus, es gibt lediglich eine

Vielfalt von Aspekten, von Unterscheidungsmöglichkeiten und auch – bis ins Patho-

logische hinein – von Spaltungsmöglichkeiten. […] Spaltungsprozesse setzten jedoch

voraus, dass die Natur zunächst in der Kultur selber eine Rolle spielt und nicht außer-

halb ihrer agiert.141

Der Leib hat demnach eine zweideutige Seinsweise und lässt sich weder eindeutig der

Kultur noch der Natur zuordnen. Waldenfels bezieht diese Tatsache auf die Doppel-

heit des gleichzeitigen Körperseins und Körperhabens, wobei das Leibsein somit das

Fungieren des Leibes in dem, was ich selbst bin, thematisiert, wohingegen das Körper-

haben ein von sich selbst Abstandnehmen bedeutet, das soweit gehen kann, sich selbst

wie ein Naturding oder abstrakten Gegenstand zu betrachten.

7. Wahrnehmungsprozesse im Rahmen einer Präsenzkultur

Aufführungen des Theaters und der Musik der letzten Jahrzehnte zielen, wie bereits

ausgeführt, zumeist weniger auf Bedeutungsgenerierung, sondern stellen Wirkungen

139 Vgl. ibid.

140 Waldenfels, Das leibliche Selbst, 188.

141 Ibid., 189f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 87

in den Mittelpunkt.142 Dass Kunst in ihrem phänomenalen Dasein bzw. in ihrer Mate-

rialität und nicht als Bedeutungsträger wahrgenommen werden möchte, führt Fischer-

Lichte auf Verschiebungen zurück, bei denen Elemente aus übergeordneten Kontexten

herausgelöst werden und ohne Rückführung bzw. Eingliederung in Kausalzusammen-

hänge erscheinen und wieder verschwinden. Auf dieseWeise treten sie als emergente143

Phänomene hervor, die auf nichts anderes als sich selbst verweisen.144 Auch wenn solch

ein emergentes Phänomen zunächst in seinem phänomenalen Sein wahrgenommen

wird, kann es anschließend – wenn sich die Aufmerksamkeit aus einer Fokussierung

auf das Wahrgenommene zu lösen und sozusagen abzuschweifen beginnt – als ein Si-

gnifikant wahrgenommen werden, mit dem sich die unterschiedlichsten Assoziatio-

nen, Vorstellungen, Erinnerungen, Empfindungen, Gefühle, und Gedanken als seine

Signifikate individuell und unintendiert verbinden können.145 Es erscheint dabei (so-

fern keine Phobie vorliegt) unmöglich vorauszusehen, welche Art von Assoziationen die

Wahrnehmung eines künstlerischen Gegenstands auszulösen vermag, was nicht aus-

schließt, dass der Wahrnehmende für sich selbst im nachhinein überzeugende Verbin-

dungen ausfindig machen kann.146

Ein solcher Fall einer Kontextverschiebung ereignet sich in Annesley Blacks smoo-

che de la rooche II, wo die Aktion des Seilspringens in den Konzertsaal transferiert wird,

ohne dort zunächst eine besondere tiefere Bedeutungsebene herzustellen.147 Die seil-

springenden Körper erweisen sich dabei als das, was sie sind, und rufen persönliche

und individuell geprägte Assoziationen hervor, die zum Teil Bedeutungszuschreibun-

gen beinhalten können, aber nicht müssen. Diese Wahrnehmungsausrichtungen sind

nicht stabil, sondern können in einen oszillierenden Prozess treten: »Jeden Augenblick

kann die eine in die andere umspringen:Was sich jetzt alsWahrnehmung von etwas, als

sein phänomenales Sein vollzieht, springt im nächsten Moment um in seine Wahrneh-

mung als eines Signifikanten, auf den sich die unterschiedlichsten Signifikate beziehen

142 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 243f. ZumBegriff der »Bedeutung« imUnterschied

zur »Wirkung« und deren Geschichte, siehe ibid., 262-269.

143 Der Begriff der »Emergenz« meint hier unvorhersehbar und unmotiviert auftauchende Erschei-

nungen, denen jedoch durchaus nachträglich auch Plausibilität zugeschrieben werden kann. Vgl.

Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 186 sowie Achim Stephan, Emergenz, Von der Unvor-

hersagbarkeit zur Selbstorganisation (Dresden und München: Mentis, 1999); Thomas Wägenbaur

(Hg.), Blinde Emergenz? Interdisziplinäre Beiträge zu Fragen kultureller Evolution (Heidelberg:

Synchron, 2000); sowie Wolfgang Krohn und Günter Küppers (Hgg.), Emergenz, Die Entstehung von

Ordnung, Organisation und Bedeutung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1992).

144 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 247. Karl-Heinz Bohrer verwendet den Begriff der

»Plötzlichkeit« um das Ephemere bestimmter Erscheinungen und Weggänge zu bezeichnen, die

für ihn das Hauptmerkmal ästhetischer Erfahrung darstellen. Siehe Karl Heinz Bohrer, Ästhetische

Negativität (München: Hanser, 2002), 7 und Bohrer, Plötzlichkeit.

145 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 247. Zu Parallelen zu den Begriffen der Allegorie und

des Symbols bei Benjamin siehe auch ibid., 250-255 und Walter Benjamin, Ursprung des deutschen

Trauerspiels, hg. v. Rolf Tiedemann (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1972), 182.

146 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 247.

147 Siehe Kapitel III/1 dieser Arbeit.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

lassen«.148 Die damit zusammenhängenden Entwicklungen innerhalb der Theaterwis-

senschaft fasst Fischer-Lichte wie folgt zusammen:

»Präsenz« und »Repräsentation« galten lange Zeit in ästhetischen Theorien als ge-

gensätzliche Begriffe. Präsenz wurde dabei als Unmittelbarkeit verstanden, als Erfah-

rung von Fülle und Ganzheit, als Authentizität. Repräsentation dagegen wurde auf die

grands récits bezogen, die als Macht- und Kontrollinstanz galten; sie wurde als festge-

legt in ihrer Bedeutung und als starr begriffen und erschien vor allem deshalb proble-

matisch, weil sie in ihrer Zeichenhaftigkeit immer nur einen vermittelten Zugang zur

Welt eröffnet. Auf Aufführungen bezogen hieß dies, dass – gerade in den sechziger

und frühen siebziger Jahren – der Körper des Schauspielers als Ort und Inbegriff der

Präsenz galt […]. Die dramatische Figur dagegen erschien als Inbegriff von Repräsenta-

tion. Von der »Macht- und Kontrollinstanz« des literarischen Textes vorgegeben, vom

Schauspieler mit seinem Körper als Repräsentation des dort »Vorgeschriebenen« ab-

oder nachgebildet, galt die Figur auf der Bühne als Ausweis für die Repression, die der

Text auf den Schauspieler und speziell auf seinenKörper ausübt. Der Körper des Schau-

spielers musste also von den Fesseln der Repräsentation, aus ihremWürgegriff befreit

und so der Spontaneität, der Authentizität seiner leiblichen Existenz zumDurchbruch

verholfen werden.149

Die hier beschriebene Differenzierung lässt sich jedoch insofern nicht aufrechterhal-

ten, als dass sowohl Präsenz als auch Repräsentation durch spezifische Verkörperungs-

prozesse hervorgebracht werden. Eine Figur entsteht dabei nicht (nur) aufgrund der

Nachahmung von etwas Vorgegebenen, sondern auch durch einen Prozess der Verkör-

perung, der Aspekte von Präsenz – im Sinne aller drei unter Punkt 4 beschriebenen

Konzepte – und Repräsentation zugleich aufweist:

Der phänomenale Leib des Schauspielers, sein leibliches In-der-Welt-Sein, bildet den

existentiellen Grund für die Entstehung der Figur. Jenseits dieses individuellen Leibes

hat sie keine Existenz. Das heißt, wenn der Schauspieler eine Figur darstellt, so bildet

er nicht etwas nach, das woanders – im Text des Stückes – vorgegeben ist, sondern

er schafft etwas vollkommen Neues, etwas Einzigartiges, das es so nur durch seine

individuelle Leiblichkeit geben kann.150

Auch wenn die Darstellung einer Figur im Bereich der Instrumentalmusik eher un-

üblich ist (mit Ausnahme einiger Beispiele u.a. aus dem »instrumentalen Musikthea-

ter«), so lässt sich Fischer-Lichtes Argumentation insofern auf die Musik beziehen, als

eine Interpretation eines Notentextes beispielsweise aus der Romantik einen ebenso

enormen körperlichen Einsatz, körperliche Präsenz bzw. eine Verkörperung emotio-

nal-energetischer Prozesse einfordert, die in gewisser Hinsicht Ähnlichkeiten zu der

Verkörperung einer Figur im Theater im oben beschriebenen Sinne aufweist. Vor die-

sem Hintergrund wird es schließlich verständlich, warum Komponisten wie Holliger

und Hoffmann dem Körper in der Musik seit der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

148 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 254.

149 Ibid., 255-256.

150 Ibid., 256.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 89

keine außergewöhnlich neue Bedeutung zumessen, da der Körper seit jeher das Zen-

trum jeglicher Musikausübung darstellt und Aufführungen von Musik schon immer

mit enormem körperlichen Einsatz und Anstrengungen verbunden sind.151 Die Tätig-

keit eines Musikers wie auch eines Schauspielers liegt schließlich darin, »dass er sich

etwas, das ihm nicht oder zumindest nicht bewusst zu eigen ist, körperlich aneignen,

anverwandeln, transformieren, in Bezug bzw. in Differenz setzten etc. muss, um es

qua präsentativer Handlungen wieder hervorzubringen zu können.«152 Die körperli-

che Handlung auf der Bühne kann zwar geprobt, inszeniert, festgelegt, geübt, abge-

sprochen und diskutiert sein, »im Moment der Hervorbringung unterliegt sie jedoch

dem Prinzip der Emergenz«,153 da der Aufführende nie ganz sicher sein kann, was er

letztendlich in einer Bühnensituation mit und durch seinen Körper hervorbringt. Auch

wenn eine möglichst genaue Wiedergabe einer einstudierten Version oftmals Ziel tra-

ditioneller Konzertdarbietungen und insbesondere von Probespielen ist, stellt das Un-

verfügbare des Aufführungsmomentes einen besonderen künstlerischen Reiz bzw. eine

positiv erlebte Emergenz dar.

Die Aufführung von Instrumental- und Gesangspartituren weist genau wie das

Theater beide Ordnungen auf, die der Präsenz in Form der individuellen leiblichen

Existenz der Musiker und die der Repräsentation in Form der Interpretation eines No-

tentextes bzw. Aufführungsmaterials, welches trotz fehlender Bezugnahme auf nicht-

musikalische Phänomene doch immer auf musiksprachliche Formungen, Gattungen

und Gestalten Bezug nimmt, Stimmungen, Gefühle und vielschichtige Assoziationen

und Erinnerungen vergegenwärtigt und somit den aktuellen Stand des musikalischen

Materials in einemNetz von Bedeutungen und Bezügen repräsentiert.154 DieWahrneh-

mung dieser beiden Phänomene ist sehr individuell geprägt, wobei die Ausrichtung im

Prozess der Wahrnehmung – wie bereits gesagt – umspringen bzw. oszillieren kann,

was mit dem Begriff der perzeptiven Multistabilität bezeichnet wird.155 Da dieses

Umspringen der Wahrnehmungsausrichtung individuell und ohne erkennbaren Grund

abläuft, handelt es sich auch hier um ein emergentes Phänomen:156

Je öfter das Umspringen sich ereignet, desto häufiger wird der Wahrnehmende zum

Wanderer zwischen zwei Welten, zwischen zwei Ordnungen von Wahrnehmung. Da-

bei wird er sich zunehmend bewusst, dass er nicht Herr des Übergangs ist. Zwar kann

er immer wieder intentional versuchen, seine Wahrnehmung neu ›einzustellen‹ – auf

die Ordnung der Präsenz oder auf die Ordnung der Repräsentation. Ihm wird jedoch

151 Vgl. Interview der Verf. mit Heinz Holliger vom 16. Dezember 2017 in Basel, siehe Anhang, S. 324f.

152 Klepacki, »Die Aneignung des Körpers«, 227.

153 Ibid.

154 Vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 78 und 143.

155 Vgl. Fischer-Lichte,Ästhetik des Performativen, 256f. Zu einer psychologischen Erklärung dieses Phä-

nomens siehe auch Michael Stadler und Peter Kruse, »Zur Emergenz psychischer Qualitäten, Das

psychophysische Problem im Lichte der Selbstorganisationstheorie«, in: Emergenz, Die Entstehung

von Ordnung, Organisation und Bedeutung, hg. v. Wolfgang Krohn und Günter Küppers (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1992), 134-160.

156 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 257.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

sehr bald bewusst werden, dass das Umspringen ohne Absicht geschieht, dass er al-

so, ohne es zu wollen oder es verhindern zu können, in einen Zustand zwischen den

Ordnungen gerät. Er erfährt in diesemMoment seine eigeneWahrnehmung als emer-

gent, als seinemWillen und seiner Kontrolle entzogen, als ihm nicht vollkommen frei

verfügbar, zugleich aber als bewusst vollzogen.157

Obgleich dieses Phänomen zu allen Zeiten und hinsichtlich aller Musikrichtungen exis-

tent war und ist, lässt sich beobachten, dass Aufführungen seit den 1960er Jahren im

Bereich des Theaters wie ebenso in der Musik das Auftreten perzeptiver Multistabili-

tät begünstigen und in einem vergleichsweise hohen Ausmaß ermöglichen. Darüber

hinaus kann festgestellt werden, dass viele Aufführungen seit den 1960er Jahren oszil-

lierende Wahrnehmungsbewegungen zwischen Präsenz und Repräsentation sogar ge-

zielt zu befördern versuchen und ins Zentrum der künstlerischen Auseinandersetzung

stellen, statt sie als automatisches Nebenprodukt einer Aufführung anzusehen.

Der Augenblick des Umspringens von der einen in die andere Ordnung und um-

gekehrt wird oftmals als Bruch bzw. Störung empfunden:158 Dieser Zustand der Insta-

bilität versetzt den Wahrnehmenden – wie bereits weiter oben beschrieben – »in ei-

nen Zustand ›betwixt and between‹. Dieser befindet sich nun auf der Schwelle, die den

Übergang von einer Ordnung zu einer anderen bildet, und in diesem Sinne in einem

liminalen Zustand.«159 Hans Ulrich Gumbrecht fokussiert im Unterschied zu Fischer-

Lichte weniger eine wechselnde Wahrnehmungsausrichtung auf den Körper versus ei-

ner Figur als vielmehr allgemeiner das Verhältnis zwischen Präsenz- und Sinneffek-

ten, die in keinem komplementären Verhältnis stehen, welches ein stabiles struktu-

relles Muster aufweisen würde. Vielmehr stattet »die Spannung/Oszillation zwischen

Präsenz- und Sinneffekten den Gegenstand des ästhetischen Erlebens mit einer Kom-

ponente provozierender Instabilität und Unruhe [aus].«160 Innerhalb solcher Prozesse,

in denen die Wahrnehmung immer wieder zwischen zwei Wahrnehmungsordnungen

hin- und herspringt, werden Fischer-Lichte zufolge die Unterschiede beider Ordnun-

gen unwichtiger und die Aufmerksamkeit der Wahrnehmenden richtet sich vielmehr

auf die Übergänge, die Störung von Stabilität bzw. den Zustand einer Instabilität sowie

die Etablierung einer neuen zeitweiligen Stabilität, was Fischer-Lichte folgendermaßen

herleitet: Innerhalb der Ordnung der Repräsentation wird imTheater beispielsweise al-

les im Hinblick auf eine gewisse fiktiveWelt wahrgenommen.Wahrnehmungsprozesse

werden dabei von der Absicht geleitet, eine fiktive Figur entstehen zu lassen, wobei Ele-

mente, die nicht in diese Ordnung passen, ausgeblendet werden, sodass der Wahrneh-

mungsprozess in diesem Sinne zunächst intentional vollzogen wird.161 Die Stabilität

einer Ordnung lässt sich jedoch, wie bereits gezeigt wurde, nicht durchgängig auf-

rechterhalten und springt – wenn auch nur für kurze Zeit – in eine andere Ordnung

über, für welche andere Prinzipien gelten: In der Wahrnehmungsordnung der Präsenz

erzeugt die Wahrnehmung des phänomenalen Seins eines wahrgenommenen Körpers

157 Ibid., 258.

158 Vgl. ibid., 257f.

159 Ibid., 258.

160 Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 128.

161 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 258f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 91

assoziative Bedeutungen, die mit dem Wahrgenommenen nicht einmal in Beziehung

stehen müssen. Der Wahrnehmungsprozess verläuft somit völlig unvorhersehbar als

emergenter Prozess ab, in dem niemals abzusehen und steuerbar ist, welche Bedeutung

die Wahrnehmung in welchem künstlerischen Zusammenhang hervorbringen wird.162

Die perzeptive Multistabilität verhindert schließlich die dauerhafte Stabilisierung

beider Ordnungen und bewirkt ein ständiges Umspringen, wobei die Dynamik des

Wahrnehmungsprozesses bei jedem Umspringen neue Wendungen, Qualitäten und

Ausgänge vornimmt.163 In diesem Prozess fokussiert der Wahrnehmende insbesondere

auch den Wahrnehmungsprozess mit seiner spezifischen Dynamik und beginnt, sich

in diesem selbst als Wahrnehmenden wahrzunehmen.164 Innerhalb des Umspringens

zwischen den mehr zielgerichteten und den mehr unkontrolliert auftretenden Prozes-

sen der Wahrnehmung bzw. Bedeutungsgenerierung wird dem Wahrnehmenden zu-

nehmend bewusst, dass nicht das Kunstwerk Bedeutungen übermittelt, sondern dass

vielmehr er es ist, der Bedeutungen hervorbringt.165 Auch innerhalb derMusik changie-

ren auf diese Weise freie nicht intendierte Assoziationen bzw. körperlich-emotionale

Reaktionen mit intentionalen Wahrnehmungsausrichtungen und Reflexionen, wobei

der Wahrnehmungsprozess im gerade beschriebenen Sinne auch hier in den Fokus der

Wahrnehmung geraten kann.

Ein Aspekt der oben erläuterten Unterscheidung der beiden Wahrnehmungsord-

nungen bei Fischer-Lichte wird insbesondere für die Fragestellung dieser Arbeit rele-

vant: Es scheint, als ob sich die Ordnung der Präsenz (die durch assoziativ-freies und

unvorhersehbares Wahrnehmen gekennzeichnet ist) der Wahrnehmung des alltägli-

chen Lebens ähnelt, während bestimmte Formen des bedeutungssuchenden Wahrneh-

mens als ein wesentliches Element der Kunstwahrnehmung hinzuzutreten scheinen.

Dies wirft schließlich die Frage auf, durch welche künstlerischen Mittel das für Kunst-

wahrnehmung charakteristische Changieren zwischen diesen beiden Ordnungen be-

fördert wird. Gerade die Integration von alltäglichen Elementen und somatischen Pro-

162 Vgl. ibid., 260.

163 Vgl. ibid. 260f.

164 Vgl. ibid., 261. Dieser hier auf das Schwanken zwischen Kunst-Wahrnehmung und Nichtkunst-

Wahrnehmung bezogener Prozess, bei dem sich der Wahrnehmende im Akt des Beobachtens

selbst zu beobachten beginnt, hat seinen Ursprung laut Gumbrecht im Rahmen der Erkenntnis-

theorie des 19. Jahrhunderts, die in ähnlicherWeise trotz anderer Fokussierung eine »selbstreklek-

tierende Schleife« impliziert und mit der eine Wiederentdeckung des Körpers und der menschli-

chen Sinne als integraler Bestandteil oder Weltbeobachtung einherging. Nach Niklas Luhmann

u.a. beobachtet ein Beobachter zweiter Ordnung sich selbst beim Beobachten und wird so auf Be-

dingungen seines Beobachtens aufmerksam, welche die Beobachter erster (niederer) Beobach-

tung nicht sehen können. Im Unterschied zu Fischer-Lichtes Ausführungen liegt hier der Fokus

weniger auf einem Umspringen der Wahrnehmung, sondern auf Überlegungen zu Beobachter-

standort und Blickwinkel. Siehe auch Gumbrecht, Diesseits der Hermeneutik, 57; Gumbrecht, Prä-

senz, 198; Michel Foucault, Les mots et les choses (Paris: Gallimard, 2014); sowie Niklas Luhmann et

al., Beobachter, Konvergenz der Erkenntnistheorien? (München: Fink, 1990).

165 Ruth Sonderegger zufolge zwingt ernst genommene ästhetische Erfahrung den Rezipierenden

den Bereich der ästhetischen Erfahrung sowie der Kunst zu überschreiten. Da ein Kunstwerk selbst

nicht urteilt, nötigt es zu Positionierung hinsichtlich der von ihm erschlossenen Bedeutsamkeits-

horizonte. Vgl. Sonderegger, »Die Ideologie der ästhetischen Erfahrung«, 99f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

zessen in die Kunst scheint die Dynamik der Bewegung und Übertritte zwischen beiden

Ordnungen vermehrt anzuregen.

In diesem Zusammenhang spielt vor allem die leibliche Affizierung eine entschei-

dende Rolle, da das bedeutungssuchende Verstehen immer dann an seine Grenzen ge-

rät und radikal in Frage gestellt wird, wenn die phänomenale Materialität eines Gegen-

stands oder Prozesses imHier und Jetzt in den Vordergrund tritt und die Aufmerksam-

keit der Wahrnehmenden auf sich zieht.166 Das Wahrgenommene reißt Fischer-Lichte

zufolge Körpergrenzen auf und dringt als Geruch, Laut und Licht in seinen Körper ein:

Kann ich sagen, dass daswahrnehmende Subjekt die Ausdehnung des Dings imRaum,

das es anblickt, den Geruch, den es einatmet, den Laut, der in seinem Brustkorb reso-

niert, das gleißende Licht, das sein Auge blendet, versteht? Dochwohl kaum. Es erfährt

sie vielmehr in ihremphänomenalen Sein, das sich imAkt derWahrnehmung ereignet.

Der Zuschauer ist von seiner Wahrnehmung, und das heißt: vomWahrgenommenen,

leiblich affiziert. Aber er ›versteht‹ es nicht.167

Die Wahrnehmung zielt dabei weniger darauf ab, eine Aufführung, sondern vielmehr

sich selbst und seine eigenen Denkprozesse zu verstehen.168 Hermeneutische Prozesse

lassen sich demnach ansatzweise (und mit Unterbrechungen aufgrund des Umsprin-

gens) in der Ordnung der Repräsentation vollziehen, wobei sie Fischer-Lichte zufolge

für die ästhetische Erfahrung eher marginal bleiben. Ästhetische Erfahrung wird we-

niger durch Verstehensversuche angeregt, als vielmehr durch das Erleben der Insta-

bilität, Liminalität und Unverfügbarkeit des Ereigneten. Vor dem Hintergrund, dass

Kunst vertraute Wahrnehmungsmuster aufbricht und neue Interpretations- und Ver-

stehensweisen im Umgang mit der Welt und mit uns selbst anbietet, wollen ästheti-

sche Transformationen Ursula Brandstätter zufolge verändern, indem sie irritieren.169

Dabei kann ein Scheitern der Bedeutungsfindung auch als frustrierende Erfahrung er-

lebt werden, wobei starke negative emotionale Reaktionen auch Reflexionen verdrän-

gen und behindern können.170 Schwellenerfahrungen in der Kunst können somit mit

dem Erleben einer Krise verbunden sein, da sie gewohnte und etablierte Normen und

Wahrnehmungskategorien zumOszillieren und Kollabieren bringen. Das Erleben einer

solchen Krise wird vorwiegend als eine körperliche Transformation erfahren,

als Veränderungen des physiologischen, energetischen, affektiven und motorischen

Zustands. Umgekehrt kann es das Bewusstwerden körperlicher Veränderungen sein,

was einen Schwellenzustand,manchmal sogar in Form einer Krise herbeizuführen ver-

mag. Dies gilt vor allem für starke Empfindungen und Gefühle, wie sie im/vom Akt

derWahrnehmung einer plötzlich im Raum auftauchenden Erscheinung im wahrneh-

menden Subjekt hervorgerufen werden […]. In einer Ästhetik des Performativen ist Er-

166 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 301.

167 Ibid., 271.

168 Vgl. ibid., 272. Vgl. zur Hermeneutik des Selbst- und Fremdverstehens auch Alfred Lorenzer, Kritik

des psychoanalytischen Symbolbegriffs (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1970); ders., Zur Begründung einer

materialistischen Sozialisationstheorie (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1972).

169 Vgl. Brandstätter, Grundfragen der Ästhetik, 72.

170 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 274f.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 93

zeugung von Gefühlen und Herbeiführung eines liminalen Zustandes nicht losgelöst

voneinander zu denken.171

Aufführungen, die sich nicht dem Paradigma einer hermeneutischen Ästhetik zuord-

nen lassen, wollen – wie bereits gesagt – nicht verstanden, sondern erfahren wer-

den.172 In Anlehnung an Peter Behrens, Georg Fuchs und Max Herrmann stellt Fischer-

Lichte mit ihrer »Ästhetik des Performativen« die lange und geschichtsträchtige Reihe

an Werkbegriffen zugunsten eines Ereignisbegriffes in Frage.173 An die Stelle von Arte-

fakten, auf denen selbst Rezeptionsästhetiken basieren, auch wenn sie die Bedeutungs-

generierung den Rezipienten als »Mit-Schöpfer« zusprechen, treten vor allem im Falle

der Performancekunst schließlich einmalige und unwiederholbare Vorgänge. In diesem

Sinne kann der Rezipient nicht mehr im Laufe seines Lebens immer wieder zu ein und

demselben Werk in Form eines Textes zurückkehren, immer neue Eigenheiten, Mög-

lichkeiten, Strukturen, Bezüge, Werkdeutungen entdecken und generieren und dabei

einen lebenslangen Dialog mit einem Werk führen.174

Der Einbezug performativer Elemente in der Musik kann jedoch auch trotz eines

Vorhandenseins von Notentexten als Referenzquellen – auch für einen lebenslangen

Dialog des Interpreten mit dem »Werk« – Aufführungen derartig prägen und maßgeb-

lich mitgestalten, dass das Ereignishafte der Aufführung in den Vordergrund tritt, wie

u.a. durch Körperprozesse als Steuerungsinstanz (wie zum Beispiel bei Holliger und

van Eck) oder Prozesshaftigkeit (wie zum Beispiel bei Schnebel). Die folgende Aussage

Fischer-Lichtes in Bezug auf bis ins Detail von Ereignishaftigkeit geprägten Theater-

aufführungen kann demnach ebenso auf mehr oder weniger in einer Partitur fixierten

und vordefinierten Kompositionen zutreffen, sofern diese jenseits bzw. aufgrund des

Notentextes ereignishafte Aspekte hervorbringen:

So ist die Materialität der Aufführung nicht als ein bzw. in einem Artefakt gege-

ben, sondern sie ereignet sich, indem Körperlichkeit, Räumlichkeit und Lautlichkeit

performativ hervorgebracht werden. Präsenz von Akteuren, Ekstasen der Dinge,

Atmosphären, Zirkulation von Energie ereignen sich ebenso wie Bedeutungen, die

erzeugt werden, sei es als Wahrnehmungen, sei es als von diesen hervorgerufene

Gefühle, Vorstellungen, Gedanken. Handlungen der Zuschauer ereignen sich als Ant-

worten auf das Wahrgenommene ebenso wie Handlungen der Akteure als Antworten

auf die von ihnen wahrgenommenen – gesehen, gehörten, gespürten – Verhaltens-

weisen und Handlungen der Zuschauer. Die Ästhetizität von Aufführungen wird

unübersehbar von ihrer Ereignishaftigkeit konstituiert.175

Die Übertragung dieser Aspekte der »Ästhetik des Performativen« auf die Musik bietet

sich nicht zuletzt auch aufgrund der parallelen Entwicklung, vielfältigen Beeinflussung

171 Ibid., 309f.

172 Vgl. ibid., 275.

173 Vgl. ibid., 281f.

174 Vgl. ibid., 282f. Zu einemmodernen Werkbegriff, der die Partitur in den Hintergrund rückt, siehe

auch Small,Musicking; Cook, Beyond the Score; ders.Music as Creative Practice.

175 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 283.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

und Vermischung der Bereiche Installation, Performance-Kunst, Happening und Kom-

position seit den 1950er Jahren an, sodass oftmals auch Komponisten »nicht mehr gott-

ähnlich ein Werk [schaffen], sondern […] als Versuchsleiter eine spezifische Situation

her[stellen], der sie sich selbst und andere aussetzen.«176 Wenn in diesem Zusammen-

hang kulturell etablierte Selektionsprinzipien entfallen, muss die Aufmerksamkeit sich

in einer Aufführung – wie im täglichen Leben – nach anderen Kriterien organisieren,

die Fischer-Lichte mit dem Grad an Intensität von Erscheinung (durch die Präsenz der

Schauspieler und die Ekstase der Dinge), der Abweichung oder Überraschung oder auch

Auffälligkeit benennt,177 welche zunächst grundsätzlich auch für traditionelle abendlän-

dische Musikwerke in ähnlicher Weise zuzutreffen scheinen.

Hinsichtlich der Auffälligkeiten ist es für Aufführungen seit den 1950er Jahren imUn-

terschied zu Aufführungen früherer Epochen jedoch verstärkt charakteristisch, das Ge-

wöhnliche auffällig erscheinen zu lassen, indem beispielsweise alltägliche und gewöhn-

liche Elemente und Aktivitäten im Rahmen einer Kontextverschiebung in den Konzert-

saal implantiert werden, wodurch sie plötzlich mit einer Aufmerksamkeit wahrgenom-

men werden, die ihnen im Alltag in diesemMaße kaum zu Teil werden würde, was ins-

besondere in den Werken Bauckholts und Blacks der Fall ist. Somit stellt der Zustand

einer permanent erhöhten Aufmerksamkeit, die Fischer-Lichte zufolge durch die Emer-

genz der Erscheinungen in Aufführungen hervorgerufen wird, einen nicht alltäglichen

außergewöhnlichen Zustand dar, auch wenn die Erfahrungen, welche Emergenz und

Autopoiesis der feedback-Schleife ermöglichen, häufig solchen Erfahrungen, die man

ebenso im Alltag macht, entsprechen.178 Dazu zählen beispielsweise die Erfahrungen

von (teilweisem bzw. zeitweisem) Kontrollverlust, Unvermögen, Unverfügbarkeit, Zu-

fall, Unplanbarkeit, Unvorhersehbarkeit und Unerklärbarkeit.179

Der Aspekt der Mitbestimmung in alltäglichen Prozessen wird in diesem Zusam-

menhang sehr unterschiedlich bewertet: Während ein von der Aufklärung bestimm-

ter Diskurs an der Autonomie und den Einflussmöglichkeiten des Subjektes auf sein

eigenes Schicksal festhält, stellen Ansätze spätestens seit den 1960er Jahren jegliche

Mitbestimmung als Illusion dar und fassen das Subjekt als Ort und den Körper als Flä-

che kultureller Einschreibungen auf.180 Nicht nur der Körper, sondern auch jede Erfah-

rung stellt folglich eine subjektive Konstruktion dar. Diese beiden Diskurse offenbaren

auch diametral entgegengesetzte Körperverständnisse, mit denen sich Künstler in vie-

lenWerken seit den 1950er Jahren auseinandersetzen, wobei sie auf Alltagserfahrungen

176 Ibid., 285.

177 Vgl. ibid., 289.

178 Vgl. ibid., 292.

179 Vgl. ibid.

180 Hannelore Bublitz spricht auch von einem Archiv des Körpers, welcher wie eine Landkarte ver-

messen und kartografiert wird, oder wie ein Buch gelesen und decodiert wird und sich in stetigem

Wandel befindet: »Der Konstruktionsmodus des Körpers spiegelt sich in der imaginären Über-

schreitung des physikalischen Körperobjekts, im Begehren, das ihn mit Bedeutung belegt.«Han-

nelore Bublitz, Das Archiv des Körpers, Konstruktionsapparate, Materialitäten und Phantasmen (Biele-

feld: transcript, 2018), 191.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 95

Bezug nehmen und Begriffsdichotomien in Frage stellen.181 Während beide hier ange-

sprochenen Diskurse Alltagserfahrungen entwerten, versuchen

Aufführungen von Theater und Performance-Kunst seit den sechziger Jahren […] sie

dagegen mit Emergenz und Autopoiesis der feedback-Schleife zu rehabilitieren, wenn

nicht gar zu nobilitieren. Es ist der nicht-alltägliche Zustand einer permanent erhöh-

ten Aufmerksamkeit, der sie in Komponenten der ästhetischen Erfahrung verwandelt.

Und so geschieht auch hier eine Transfiguration des Gewöhnlichen. […] Wie sich ge-

zeigt hat, sind es gerade als dichotomisch verstandene, für unsere Kultur zentrale Be-

griffspaare wie Kunst undWirklichkeit, Subjekt und Objekt, Körper und Geist, Tier und

Mensch, Signifikant und Signifikat, die hier ihre Eindeutigkeit verlieren, in Bewegung

geraten und zu oszillieren beginnen, wenn sie nicht gar letztendlich völlig in sich zu-

sammenbrechen.182

Insbesondere die Auseinandersetzung mit der Unterscheidung zwischen Kunst und

alltäglicher Lebenswirklichkeit, welche in der Kunsttheorie seit der Antike als grund-

legend angesehen wurde, scheint dabei künstlerische Potentiale freigesetzt zu haben,

welche traditionelle Ansichten in Frage stellen, denen zufolge das Kunstwerk allein aus

seiner Differenz zurWirklichkeit zu begreifen und zu bestimmen sei.183 Diese Differenz

wurde in zentralen Ansätzen der abendländischen Tradition unbestritten vorausge-

setzt, denen zufolge Kunst als Mimesis einer vorgängig gegebenenWirklichkeit hervor-

gebracht und verstanden wurde oder selbst eine eigenständige Gegenwelt erschafft.184

Kunst lässt sich andererseits – aller Bemühungen zum Trotz – jedoch niemals gänzlich

mit der Wirklichkeit gleichsetzen, sondern bestenfalls als ein Teil menschlicher Praxis

begreifen,welcher Besonderheiten ausweist,185 was sich an dem folgendemBeispiel zei-

gen lässt: Anhand der in höchstemMaße real erscheinenden Performance Lips ofThomas

vonMarina Abramovics, in deren Verlauf die Künstlerin sich solange selbst verletzt und

Qualen aussetzt, bis das Publikum eingreift und die Aufführung beendet, zeigt Fischer-

Lichte, dass eine Performance einer höchst realen Aktion, die selbstbezüglich ist und

zunächst keine Bedeutung außer ihrer selbst vorgibt, imUnterschied zur Realität trotz-

dem bedeutungssuchende Assoziationen hervorrufen kann.186 Eine solche Aufführung

gehört dabei weniger einer auf Interpretation und Kommunikation angelegten Sinn-

kultur an, in der der Geist Gumbrecht zufolge der vorherrschende Gegenstand mensch-

lichen Selbstbezugs ist, sondern eindeutig einer Präsenzkultur, die davon geprägt ist,

dass der Körper der dominante Gegenstand des Selbstbezugs und der ästhetischen Er-

fahrung ist.187 Im Unterschied zur Lebenswelt führt die Künstlerin eine Performance

181 Siehe auch Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 294-304.

182 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 294f.

183 Vgl. ibid., 294f. Vgl. auch zur Geschichte der Begriffe Mimesis, Imitation und Nachahmung hin-

sichtlich des Wesens der Kunst mit Blick auf ihr Verhältnis zur Realität Jürgen H. Petersen, Mime-

sis–Imitatio–Nachahmung (München: Wilhelm Fink, 2000).

184 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 295.

185 Vgl. Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

186 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 294f.

187 Vgl. Gumbrecht,Diesseits der Hermeneutik, 100. Für weitereMerkmale von Sinn- und Präsenzkultur,

siehe ibid., 100-106.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

durch, der »aufwendige Vorbereitungen« und ein »monatelanger Probenprozess« vor-

ausgehen und die somit eine Situation herzustellen versucht, welche zwar Situationen

des wirklichen Lebens unter Umständen ähnelt, aber dennoch in ihrer Herbeiführung,

Anordnung und Durchführung eine »Laborsituation« bleibt.188 Die Eigenheit der äs-

thetischen Erfahrung liegt dabei in der Anverwandlung des Nicht-Ästhetischen durch

das Ästhetische begründet:

Das eine ist immer schondas andere, das ihmangeblich Entgegengesetzte,Widerspre-

chende. Dies eben ist es, was u.a. die Eigenart der ästhetischen Erfahrung in diesen

Aufführungen ausmacht. Es ist in den Aufführungen das Ästhetische, das sich seine

jeweiligen ›Gegensätze‹, das andere – das Soziale, Politische, Ethische – auf ganz wun-

derbare, um nicht zu sagen magische Weise anzuverwandeln weiß. Das Ästhetische

verschmilzt mit demNicht-Ästhetischen, die Grenze zwischen beiden wird überschrit-

ten. Die Autonomie der Kunst wird so Gegenstand der Selbstreflexion von Aufführun-

gen, auch und gerade wenn diese den Gegensatz zwischen Kunst und Wirklichkeit,

zwischen dem Ästhetischen und dem Nicht-Ästhetischen immer wieder kollabieren

lassen. Denn es ist gerade das Einstürzen dieser Gegensätze, ihr Verschmelzen, das

sich als eine von den Aufführungen vollzogene Reflexion auf die Autonomie der Kunst

verstehen lässt, welche zugleich diese Autonomie radikal in Frage stellt.189

Aufführungen können in diesem Sinne beiden Wirklichkeiten angehören, der ästheti-

schen sowie der außerästhetischen.190

Die Betrachtung der von Kunstwerken konstituierten ästhetischen Wirklichkeit,

welche Instabilität, Unschärfen, Vieldeutigkeiten, Übergänge und Entgrenzungen mit-

einschließt, wirft auch die Frage auf, ob die bereits an ihr gescheiterten dichotomi-

schen Begriffspaare schließlich überhaupt noch zur Beschreibung der außerästheti-

schen Wirklichkeit adäquat sind und ob diese Begriffspaare vielleicht vielmehr sogar

eine Wirklichkeit konstruieren, die unserer Alltagserfahrung widerspricht: »Denn sie

postulieren ein Entweder-oder, wo ein Sowohl-als-auch den Verhältnissen sehr viel ge-

rechter würde.«191Wenn Aufführungen auf lebensweltliche Erfahrungen Bezug nehmen

und diese verarbeiten, die Aufmerksamkeit auf das Gewöhnliche zu lenken versuchen

sowie sich der alltäglichen Lebenswelt auch insofern annähern, dass sie unvorherseh-

bar und unwägbar wie diese erscheinen, dann lassen sich mit hoher Wahrscheinlich-

keit solche Parameter, welche sich auf die Kunst nicht anwenden lassen, auch für die

Erkenntnis und Beschreibung des alltäglichen Lebens kaum verwenden.192 Der Zusam-

menbruch von Dichotomien in der Kunst kann Fischer-Lichte zufolge schließlich unter

folgenden Gesichtspunkten auch Auswirkungen auf alltägliches Handeln, Verhalten so-

wie die Selbst- und Fremdwahrnehmung haben:

Da dichotomische Begriffspaare nicht nur als Instrumente zur Beschreibung der Welt

dienen, sondern auch als Regulative unseres Handelns und Verhaltens, bedeutet ih-

188 Vgl. Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 299f.

189 Ibid., 300.

190 Vgl. ibid.

191 Ibid.

192 Vgl. ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


II. Komponieren als »Ausloten unterschiedlicher Distanzqualitäten« 97

re Destabilisierung, ihr Zusammenbrechen nicht nur eine Destabilisierung der Welt-,

Selbst- und Fremdwahrnehmung, sondern auch eine Erschütterung der Regeln und

Normen, die unser Verhalten leiten. […] Jeder Übergang, jederWeg über eine ›Schwel-

le‹ schafft einenZustandder Instabilität, aus demUnvorhergesehenes entstehen kann,

der das Risiko des Scheiterns birgt, aber ebenso die Chance einer geglückten Transfor-

mation.193

Fischer-Lichte zufolge versetzt die autopoietische feedback-Schleife den Zuschauer in ei-

nen Zustand, der ihn seiner alltäglichen Umwelt mitsamt der in ihr geltenden Normen

und Regeln entfremdet, selbst wenn (und vielleicht sogar gerade weil) die Erfahrungen,

die er in diesem Prozess macht,mit alltäglichen Erfahrungen übereinstimmen können,

was vor allem bei bestimmten körperbezogenen Vorgängen wie Körperdarstellungen,

(alltäglichen) Handlungen, Bewegungen und Interaktionen etc. der Fall sein kann. Die

besondere Art der ästhetischen Erfahrung liegt somit darin, das Gewöhnliche auffällig

werden zu lassen. Die Suche nach Wegen der Neuorientierung und Umorientierung

kann dabei ebenso quälend wie lustvoll empfunden werden, wobei es sich in jedem

Einzelfall entscheidet, ob es überhaupt zu Destabilisierungs- und Transformationspro-

zessen von Selbst-,Welt-, Fremd-undWirklichkeitswahrnehmungen kommt, oder viel-

mehr entweder zu Abwehr und Beibehaltung bzw. Rückkehr zu gewohnten Wertekate-

gorien oder mehr oder weniger lang anhaltenden Zuständen einer Desorientierung.194

In diesem Sinne tritt performatives Handeln Stefan Drees zufolge

in den Dienst einer kritischen Bestandsaufnahme von alltäglicher gesellschaftlicher

Realität und verfolgt damit – den Prozess der ästhetischen Verfremdung in sich ein-

begreifend – ein aufklärerisches Interesse, das sich über den Weg der ästhetischen

Erfahrung an den Rezipienten wendet. In vielen Fällen wird hierbei der Körper als al-

len Menschen gemeinsames biologisches Fundament und anthropologischer Bezugs-

punkt im Kontext ihn umgebender Medienkonfigurationen betrachtet und in einem

intermedialenBeziehungsgeflecht vorgeführt, an demer selbst als PrimärmediumAn-

teil hat.195

Um das Verhältnis des Begriffspaares Kunst versus Nichtkunst weiter zu präzisieren,

ist es hilfreich den Begriff des Alltags nochmals genauer in Augenschein zu nehmen,

da dieser in einschlägiger Literatur oftmals – auch in Kombination mit Begriffen wie

der alltäglichenWirklichkeit, des alltäglichen Lebens, des Alltaghandelns und -wissens,

193 Ibid., 309f.

194 Vgl. ibid., 313.

195 Drees, Körper –Medien –Musik, 41. Vgl. auch Peter Sloterdijk, Sphären, Plurale Sphärologie III: Schäu-

me (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2004), 812. In Anlehnung an Harry Pross fasst Peter Ludes alle non-

verbalen und verbalen Kommunikationsmittel, die ohne technische Hilfsmittel auskommen, als

Primärmedien auf, da diese in der Entwicklung der Menschheit sowie jeden Kindes in der zeitli-

chen Reihenfolge am Anfang stehen und den quantitativ höchsten Anteil gegenüber sekundären

Medien in Form von beispielsweise Zeitschriften und Zeitungen, sowie tertiären Medien in Form

von Film, Radio und Fernsehen ausmachen. Zu diesen zählen neben Bewegungen, Geräuschen

sowie mündlicher Rede auch körperliche Nähe und Gerüche. Siehe Peter Ludes, Einführung in die

Medienwissenschaft, Entwicklungen und Theorien (Berlin: Erich Schmidt, 1998), 64-67.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

der Lebenswelt des Alltags, Alltagswelt und Alltagskultur – als wichtigster Teilbereich

einer Nicht-Kunst in Abgrenzung zur Kunst verwendet wird.

8. Facetten des Alltags

In Anlehnung an Edmund Husserl und Alfred Schütz begreift Hans-Georg Soeffner

die Lebenswelt des Alltags als jenen Ort, an dem sich der ursprüngliche Zugang des

Menschen zur Welt sowie sein Wissen von ihr formen. Die Sinnstruktur der sozialen

Welt und die Orientierung sozialenHandelns,welche vor jederWissenschaft entstehen,

werden an diesem Ort geschaffen.196 Genau diese Ordnungen und Orientierungen ver-

sucht Kunst oftmals gezielt zu destabilisieren, was im vorangegangenen Kapitel bereits

erläutert wurde. Die Lebenswelt des Alltags unterscheidet sich nach Soeffner von an-

deren Erfahrungs- und Sinnbereichen, wobei er als Beispiel nicht die Kunst, sondern

den Traum, das Phantasieren, das Theoretisieren und die Kontemplation anführt.197

Die Alltagswelt bildet somit eine eigene begrenzte Wirklichkeitsregion, welche nicht

von der Natur gegeben ist, sondern im Bewusstsein des wachen Menschen konstruiert

sowie im praktischen Handeln konstituiert wird. Die Wirklichkeit ist nach Waldenfels

u.a. in Anlehnung an Merleau-Ponty, nicht einfach da als etwas, »das verändert oder

bloß registriert wird, sondern sie ist als inszenierte da, indem wir Handlungen in ihr

ausführen und aufführen«,198 ähnlich zu einer sich selbst bewegenden Klaviatur. Diese

Wirklichkeitsregion vermag uns als im höchsten Maße real und unmittelbar erschei-

nen, da Aktionen und Interaktionen von Körpern in Zeit und Raum impliziert werden.

Soeffner zufolge wird unser sinnhaftes Handeln, Handlungsverstehen und wechselsei-

tiges Verständigungshandeln in der subjektiv erfahrenen Lebenswelt herausgebildet,

einem Wirklichkeitsbereich, in dem wir »die anderen in leiblicher Kopräsenz sinnlich

wahrnehmen, mit ihnen handeln, interagieren und kommunizieren«.199

Hinsichtlich des Ästhetischen fasst Peter Jehle »Alltag« als einen »Ort« einer Viel-

zahl ästhetischer Phänomene und Praxen auf, die weder einen Kausalzusammenhang

noch eine genau definierte Menge bilden.200 Die Gestaltung beispielsweise des eigenen

lifestyle und der darin enthaltenen Körperpflege als selbständige Formung der äußeren

Körpererscheinung, ist zu einem bevorzugten Gebiet geworden, auf dem der Kampf

um die feinen Unterschiede täglich neu ausgetragen wird. Solche Formen ästhetischer

Handlungen des Alltags werden oftmals durch eine Orientierungssuche motiviert: »Die

Not praktischer Orientierung in Verhältnissen, die nach Gestaltung verlangen und sich

als ein undurchsichtiges, widersprüchliches Ineinander von Ermöglichung und Verhin-

derung darstellen, ist der Einsatz, um den es beim Alltag geht; in der Perspektive der

Ausbildung kritischer ästhetischer Handlungsfähigkeit wird der Alltag zentral.«201 Paul

196 Vgl. Soeffner, »Die Kultur des Alltags und der Alltag der Kultur«, 400.

197 Vgl. ibid.

198 Waldenfels, Das leibliche Selbst, 194. Vgl. auch Francisco J. Varela und Evan Thompson, Der mittlere

Weg der Erkenntnis (München: Scherz, 1992), 236-240.

199 Soeffner, »Die Kultur des Alltags und der Alltag der Kultur«, 400.

200 Vgl. Jehle, »Alltäglich/Alltag«, 106.

201 Ibid.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018 - am 13.02.2026, 10:26:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-018
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

