
Kapitel 1 – Ausgangspunkte. Spuren perspektivischen Denkens bei 
Strauss und seinen Zeitgenossen – Diskursgeschichtlicher 
Überblick

Die wissenschaftliche Erfassung, Beschreibung und Differenzierung von per­
spektivischen Verfahren in den Künsten erfolgt erst seit der zweiten Hälfte des 
20. Jahrhunderts, und insbesondere in den Literatur- und Filmwissenschaften. 
So entwickelte etwa Gérard Genette einen Begriffsapparat, um unterschiedli­
che Arten von Fokalisierungen (im frz. Original: »focalisation«) in Marcel 
Prousts À la recherche du temps perdu als ein wesentliches Kennzeichen 
der literarischen Moderne1 zu charakterisieren. Diese Denkfiguren werden 
ausführlicher Gegenstand des zweiten Kapitels sein, sollen hier jedoch bereits 
als mögliche Interpretationsschlüssel angesprochen werden.

Zunächst wird es hier um Äußerungen von Strauss und einigen seiner Zeit­
genossen gehen, die sich – wenn auch naturgemäß in anderer Terminologie – 
in diesem Sinn begreifen bzw. interpretieren lassen, wie etwa Debussys Beob­
achtung des ›Cinematographischen‹ in Strauss’ Musik aus der Einleitung. Ihr 
lässt sich eine fast zeitgleich erfolgte Regieanweisung Franz Schrekers an die 
Seite stellen, die dieser an den Anfang des zweiten Aktes von Der ferne Klang 
stellt, seinem ersten großen Opernerfolg2:

Die folgenden Szenen sollen sich, ob mehr oder minder verständlich ist gleichgil­
tig, in lebhafter Weise gespielt und gesprochen, den verschiedenen auf die Bühne 
dringenden Klängen (Gesang von oben, Zigeunermusik, Musik von den Gondeln, 
Serenade des Grafen) in der Weise vermengen, daß der Zuhörer einen möglichst 
getreuen Eindruck des Milieus erhält, und beinahe die Empfindung in ihm wach­
gerufen wird, er befände sich selbst mitten in diesem Treiben, das ihn wie eine 
geheimnisvoll verworrene Ouvertüre zu den sich vorbereitenden Lustbarkeiten an­
mutet. Für die eigentliche Handlung wichtige Vorkommnisse müssen in solcher 
Weise gebracht werden, daß sie dem Hörer von selbst deutlich an das Ohr dringen 
und seine Aufmerksamkeit erregen.3

1 Die erste vollständige deutsche Übersetzung erfolgte erst über zwei Jahrzehnte später: Gérard 
Genette: Die Erzählung. Aus dem Französischen von Andreas Knop, mit einem Vorwort 
herausgegeben von Jürgen Vogt, München 1994.

2 Erste Entwürfe entstanden 1901, die Fertigstellung des Librettos erfolgte 1903, die Urauffüh­
rung 1912. Zeitgleich entstanden Feuersnot, Salome, Elektra, Rosenkavalier und die erste 
Fassung von Ariadne auf Naxos.

3 Franz Schreker: Der ferne Klang, Oper in 3 Aufzügen, Klavierauszug mit Text von Alban Berg, 
Wien: Universal Edition (U.E. 3096) S. 89

21

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mehrere Aspekte fallen hier ins Auge. Da ist zunächst der Aspekt der Multi­
perspektivität: Schreker füllt den Aktbeginn, ähnlich wie es Strauss in seiner 
Eröffnung von Feuersnot oder der Lever-Szene des Rosenkavalier durch das 
sukzessive und simultane Erklingen unterschiedlicher Klangquellen tut. Im 
Operieren mit unterschiedlichen Positionierungen und Entfernungsgraden 
der Klangorte im Bühnenraum überbietet Schreker dabei sogar Strauss‘ frühe 
Opern, welcher erst in Die Frau ohne Schatten wenige Jahre später eine ver­
gleichbare Fülle suchen wird. In den Werken davor treibt Strauss eher Ausdif­
ferenzierungen und plastische Abstufungen im ›innermusikalischen‹ Klang­
raum des Orchesters weiter voran, wie etwa zu Beginn des zweiten Aufzugs 
von Der Rosenkavalier, der die Ankunft Rofranos im Palais Faninals zeigt (vgl. 
Kapitel 5, S. 458 ff.). Die hier von Schreker verfolgte Intention kann damit – 
und das ist ein weiterer Aspekt des Zitats – gewissermaßen (proto-)filmisch 
verstanden werden – der »audio-spectateur“« (Michel Chion) wird immersiv 
in das (Klang-)Geschehen eingebunden, als »befände [er] sich selbst mitten 
in diesem Treiben« (s. o.). Hier wird Perspektive als diejenige des Publikums 
verstanden, was Manfred Pfister bezogen auf das Drama Rezeptionsperspekti­
ve4 nennt, die ausgehend von den zwei extremen Polen einer unmittelbaren 
Nähe und einer angestrebten Distanz zum Geschehen unterschiedliche Grade 
aufweisen kann und hier die allerdirekteste anstrebt: die Illusion eines schein­
baren ›Beteiligtseins‹. Schrekers dramatische Konzeption und musikalische 
Komposition des Aktbeginns offenbart damit ein bühnenwirksames Denken, 
das genauestens die beabsichtigte Wirkung ausdrückt und reflektiert und das 
Komponieren als intendierte Rezeption des Bühnenerlebnisses im Zuschauer­
raum begreift. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, wird auch Strauss nicht 
müde, in seinen eigenen Texten und Briefen eine solche Fähigkeit (die er 
»Theaterinstinkt« nennt) zu betonen, die er für das entscheidende Qualitäts­
merkmal eines Opernkomponisten und -dirigenten hält und deren Fehlen er 
aufs Schärfste kritisiert.5

4 Vgl. dazu das Kapitel 2, S. 153–158, sowie 2.2, S. 234 ff.
5 Schreker gestand er diese Fähigkeit jedoch nicht zu, seine meist abfälligen Urteile über den 

jüngeren und zeitweise erfolgreicheren Kollegen mögen jedoch auch dem Neid und dem 
ausbleibenden, zumindest den eigenen Ansprüchen nicht genügenden Erfolg in den Projek­
ten nach Der Rosenkavalier geschuldet sein. Strauss nennt Schreker und Schönberg fälschli­
cherweise und unzweifelhaft antisemitisch gefärbt »componierende[] Bankierssöhne«, eine 
peinliche Äußerung, vor der ihn Willi Schuh durch Auslassung der betreffenden Passage 
in den Betrachtungen und Erinnerungen zu bewahren suchte. Vgl. Richard Strauss: Späte 
Aufzeichnungen, hg. von Marion Beyer, Jürgen Mey und Walter Werbeck, Mainz u.a. 2016, 
S. 61 (im Folgenden zitiert als: SpA); BE, S. 230.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

22

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Äußerungen wie die von Schreker, in denen ersichtlich wird, dass kompo­
sitorische Verfahren in der Oper perspektivisch verstanden werden oder zu 
verstehen sind, lassen sich indes nicht erst im frühen 20. Jahrhundert finden. 
Hans von Wolzogens bekannter Thematischer Leitfaden zu Wagners Ring des 
Nibelungen von 1876 sei dafür beispielhaft herausgegriffen. Er deutet Wagners 
Gebrauch der Leitmotive – die Begriffsbildung ist in der Wagner-Literatur 
bereits seit den 1860er Jahren etabliert6 – mehrfach in diesem Sinne, was 
auch für Strauss’ eigene Verwendung der Leitmotivtechnik große Bedeutung 
erhalten wird (zur Bedeutung der Leitmotive vgl. Kapitel 3, S. 282 ff.). Als 
genuin räumlichen Effekt beschreibt Wolzogen beispielsweise die Sukzession 
der unterschiedlichen Motive in den beiden ›Fahrten‹ nach und aus Nibel­
heim7 in Das Rheingold, so z. B. die Übergangsmusik von der der dritten zur 
vierten Szene, die die Motivabfolge der vorigen (unter zusätzlichem Einschub 
des Riesenmotivs) umkehrt:

Vorüber geht’s wie vorher an den Schmiedehöhlen der Nibelungen mit ihren Am­
bosschlägen im Schmiederhythmus [...] und dann mit dem ernst gedehnten Flucht­
motive [...] in die mahnende Nähe der Riesen [...]. Zuletzt führt der Sturmlauf, der 
das Flammenelement des listigen Führers [Loge] bezeichnete, völlig an’s Licht der 
Sonne [...].8

Dies ist durchaus in Übereinstimmung mit Wagners Regieanweisung, hier 
diejenige der ersten Verwandlung zur dritten Szene, die damals wie heute – 
zumindest beim Versuch einer textgetreuen Umsetzung des Effektes – größte 
Herausforderungen an die Inszenierung stellt und heutige Leser eher an die 
Verwendung von Computer-Generated Imagery denken lassen mag9:

Der Schwefeldampf verdüstert sich zu ganz schwarzem Gewölk, welches von unten 
nach oben steigt; dann verwandelt sich dieses in ein festes, finstres Steingeklüft, das 
sich immer aufwärts bewegt, so dass es den Anschein hat, als sänke die Scene immer 
tiefer in die Erde hinab.10

6 Vgl. Melanie Wald/Wolfgang Fuhrmann: Ahnung und Erinnerung. Die Dramaturgie der 
Leitmotive bei Richard Wagner, Kassel 2013, S. 33ff.

7 Wolzogen nennt den Übergang in die dritte Szene dezidiert »Niederfahrt nach Nibelheim«. 
Vgl. Hans von Wolzogen: Thematischer Leitfaden durch die Musik zu Richard Wagner’s 
Festspiel Der Ring des Nibelungen, Leipzig 1876, S.33.

8 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 38.
9 Eine solche findet sich z. B. in der Inszenierung des katalanischen Künstlerkollektivs La 

Fura dels Baus (Valencia 2007, musikalische Leitung: Zubin Mehta).
10 Wagner, Das Rheingold, Szene 2, T. 1803 ff.. Patrice Chéreau setzt diese Anweisung mecha­

nistisch, als Zahnradbewegungen der Bühnenmaschinerie in seiner Inszenierung von 1976 
um, um den Eindruck eines fahrstuhlgleichen Herabfahrens des Bühnenraums nach Nibel­
heim zu evozieren.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

23

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Solche Effekte einer musikalischen Raumbewegung als ›Kamerafahrt‹ avant 
la lettre wird Strauss insbesondere in Salome (beim Auftritt Jochanaans), in 
Elektra (beim Opferzug der Klytämnestra) und in Die Frau ohne Schatten 
(im »Erdenflug«) sowie in den sinfonischen Zwischenspielen in Intermezzo 
aufgreifen.

»Wir befinden uns mit den Göttern im Frohnbereiche der Ringgewalt 
Alberich’s«11 schreibt Wolzogen über den Beginn der dritten Szene am Ende 
der Verwandlungsmusik und betont direkt die Perzeptionsperspektive des 
Publikums als den Blinkwinkeln Wotans und Loges. Dies führt über zum 
zweiten perspektivierenden Aspekt des leitmotivischen Komponierens, der 
neben Raum- und Bewegungseffekten differenzierte Fokalisierungen im Sinne 
perzeptiver, psychischer oder emotionaler Ausdeutungen12 zulässt. Wolzogen 
ordnet bisweilen das Erklingen von Motiven klar Bühnenfiguren zu, als wür­
den sie diese aktiv als weitere Mitteilungsebene verwenden und einsetzen. 
Das Erklingen des ›Freiamotivs‹ zu Alberichs Worten »die in linder Lüfte 
Weh’n da oben ihr lebt, lacht und liebt« (3. Szene, T. 2431) und des ›Wal­
hallmotivs‹ zu »auf wonnigen Höhen in seligem Weben wiegt ihr euch« 
(T. 2476) verbindet er klar mit den Handlungen des Nachtalben: Er nähme 
diese beiden Motive »spöttisch negirend« »in Dienst« und würde schließlich 
gegen die Götter das Entsagungsmotiv »schleudern«.13 Solche Passagen lassen 
nicht nur eine einzige Lesart zu – auch ein auktorialer Orchesterkommentar 
einer nichtbeteiligten Warte (analog einer extradiegetischen Erzählperspekti­
ve in Kommentarfunktion), die zusätzlich zu Alberichs Worten und ohne 
dessen ›Zutun‹ agiert, wäre im genannten Falle denkbar.14 Insbesondere 

11 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 34.
12 Dieses Verständnis entspricht nicht der Verwendung Genettes, vgl. dazu Kapitel 2, S. 137 f.
13 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 36.
14 Zur Frage einer der Erzählperspektive vergleichbaren (aber nicht zwingend narrativen) 

Warte einer musikalischen Instanz und zur Frage nach Figurenbewusstheit siehe S. 157 ff.. 
Eine solche parodistisch-ironische ›Indienstnahme‹ von Motiven durch andere Figuren 
findet sich bei Wagner auch in klarer Zitatfunktion. Walther von Stolzing berichtet Eva im 
zweiten Akt von Die Meistersinger von Nürnberg vom Fiasko des gescheiterten Probegesangs 
und zitiert (fast) wörtlich Pogner (I, 3. T. 1309 ff.): »Ein Meistersinger muss es sein, nur 
wen ihr krönt, den darf sie frei’n« (II, 5, T. 698 ff.), von Wagner in Anführungszeichen im 
Text kenntlich gemacht. (Ob die Abweichung von »soll« zu »darf« unbeabsichtigt erfolgte 
oder den realistischen Effekt des nicht exakten Memorierens abbilden soll, sei dahingestellt.) 
Dazu singt er persiflierend das Meistersinger-Motiv, dem die Singstimme hier im Gegensatz 
zu Pogners ursprünglicher Linie im ersten Akt vollständig folgt. Zusätzlich legt die weniger 
festliche, in den Streichern figurierte Orchestration auch eine stimmliche Ausgestaltung 
des Mokierens und übertriebenen Nachäffens der Bassstimme Pogners durch den Tenor 
Walther nahe, eine humoristische Färbung, die die meisten Sänger dankbar aufgreifen.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

24

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


interessant sind in diesem Zusammenhang auch die musikalischen Darstel­
lungen gedanklicher Prozesse, vom »dumpfen Brüten«15 bis zur plötzlichen 
Eingebung oder zum konkreten Entschluss reichend, etwa im berühmten 
»grossen Gedanken« Wotans in Form des ›Schwertmotivs‹ am Ende von 
Das Rheingold. Sie sind in Wagners Werk zahlreich und stellen in der Regel 
dramaturgisch zentrale Momente dar. Musikalisch sind sie meist auffällig 
linear, etwa Ortruds von verminderten Relationen durchzogene Basslinie in 
fis-Moll zu Beginn des zweiten Aktes von Lohengrin. In späteren Werken sind 
vergleichbare Passagen dagegen häufig kontrapunktisch gestaltet; ein bekann­
tes Beispiel ist der Beginn des dritten Aktes von Die Meistersinger. Dort erfolgt 
zwar keine konkretisierende Regieanweisung (die Musik ist als Vorspiel bei 
geschlossenem Vorhang konzipiert), dennoch wird sie in ihrer Funktion als 
Fokalisation von Sachs’ melancholischem Sinnieren im Nachhinein klar be­
nannt: Nach der Eingangsszene, im Übergang zum ›Wahnmonolog‹ schreibt 
Wagner: »[Sachs,] immer noch den Folianten auf dem Schoße, lehnt sich, mit 
untergestütztem Arm, sinnend darauf: es scheint, dass ihn das Gespräch mit 
David gar nicht aus seinem Nachdenken gestört hat« (III, 1, T. 300). Dazu 
erklingt wieder das Leitmotiv16 des Aktbeginns. In diesem Sinne ist die Passa­
ge symptomatisch: Sie sind fast immer leitmotivisch konkretisiert als musika­
lische Darstellung eines in seiner Thematik klar benennbaren Denkaktes.17 
Diesem Umstand versucht Wolzogen in seinen Motiv-Benennungen im Ring 
des Nibelungen Rechnung zu tragen, indem er das Motiv der fallenden Terzen 
zu Beginn von Mimes Erzählung in der dritten Szene von Das Rheingold 
als »in listiges Sinnen versenkende[s] Sorgen« beschreibt und dies folglich 
»Motiv des Sinnens« nennt (in anderen Darstellungen auch ›Grübelmotiv‹ 
genannt)18. Hier, beim ersten Auftreten in der Tetralogie, erklingen sie im 

15 Bereits in Rienzi findet sich die Regieanweisung. Später bevorzugt Wagner die Adjektive 
»finster« (Tristan, I, 5. Szene: »aus finsterem Brüten auffahrend«; Walküre, II, Übergang zur 
2. Szene: »in finsteres Brüten versunken«; Parsifal, Akt II, Szene 1: »Er versinkt in finstres 
Brüten«) und »düster« (Sieg fried, II, Beginn: »in düsterem Brüten«). Ebenso findet sich 
mehrfach die Formulierung des »stummen«, »finstren« oder »tiefen« Sinnens oder ähnlich 
lautende Formulierungen, insbesondere in nachdenklichen und diskursiven Szenen, etwa 
im Dialog zwischen Brünnhilde und Wotan in Die Walküre (II,2): »er hält sinnend ein« 
oder »wie aus tiefem Sinnen zu sich kommend«.

16 In vielen Werkführern und Klavierauszügen wird es ›Entsagungsmotiv‹ genannt.
17 Zumal es bereits im II. Akt als instrumentaler Kontrapunkt in Sachs’ Schusterlied bei der 

Textstelle »O Eva! Hör’ mein Klageruf, mein’ Not und schwer Verdrüßen« erklang (II, 6, T. 
984). Dort lässt es sich noch als doppelbödige Ironie deuten, im dritten Akt dient es klar der 
Darstellung der Melancholie.

18 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 36.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

25

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tritonus-Abstand (»Wer hälfe mir?«, 3. Szene, T. 160 ff.), im Vorspiel zu Sieg­
fried sind sie zum Septimabstand geweitet (T. 4 ff.). Während die Klangfolge 
im Rheingold keine Regieanweisung erhält, wird sie im Verlauf des Sieg fried 
klar zugeordnet. Das Vorspiel und die erste Szene sind durch den Kontrast 
zwischen aktivem Tun, dem rastlosen Versuch des Schmiedens – als musikali­
sche Hyperaktivität im sich steigernden ›Nibelungen‹- oder ›Schmiedemotiv‹ 
dargestellt – und dem ebenso ergebnislosen Grübeln geprägt: Beim ersten 
Erklingen des besagten Motivs in der Szene (I, 1, T. 152 ff.) »blickt [Mime] 
sinnend zu Boden«. Strauss verfolgt das musikalische Geschehen solcher 
dramaturgischer Stellen bei Wagner stets mit größter Aufmerksamkeit, immer 
wieder wird sein Interesse an solchen Vorgängen deutlich. Er deutet beispiels­
weise hier das Wiederauftreten von »Mimes nachdenklichen Terzen« in der 
Wissenswette des ersten Aktes noch sehr viel konkreter als »den Ausdruck 
verlegener Schlauheit«19 und geht dabei insbesondere auf die charakteristische 
Klangfarbe des Fagotts ein.

Auch in diesen Passagen verbleiben dabei Ambiguitäten in der perspektivi­
schen Interpretation: Wird hier eine Bühnenfigur von einem weiteren nicht-
beteiligten musikalischen Träger20 durch das extradiegetische Orchester foka­
lisiert; oder dient die musikalische Darstellung dem angestrebten Eindruck ei­
nes aktiv fokalisierenden Charakters? Im erzähltheoretischen Übertrag könn­
te die Frage lauten: Wird von einer außenstehenden (Erzähl-)Perspektive 
über Mimes Denkakt berichtet, oder hören wir ihn unvermittelt als inneren, 
allerdings nicht-sprachlich artikulierten, rein musikalischen Monolog?21 In 
jedem Falle wird Mimes Denken für das Publikum in einer Unmittelbarkeit 
offenbar, die nicht narrativ eingeholt, sondern nur mimetisch-musikalisch 
darstellbar ist.

Diese am frühen Beispiel Wolzogens aufgezeigten wirkungsmächtigen 
Denkfiguren sind nicht nur (wie in diesem Fall) für die Rezeption von Mu­
sik, sondern insbesondere für die kompositorische Konzeption relevant, wie 
im Folgenden anhand der schriftlichen Äußerungen Strauss’ und mit einem 
kurzem Seitenblick auf seinen Antipoden Hans Pfitzner gezeigt werden soll. 
Beide sprechen in vergleichbarem Verständnis von einer Zuordnung der Mo­

19 Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S. 210. Strauss bezieht sich auf: Sieg fried, I, 2. Szene, 
T. 1399 (dort ohne Regieanweisung).

20 In der englischsprachigen Film- und Filmmusikforschung findet sich dafür der Begriff der 
»musical agency«, siehe Kapitel 2, S. 185.

21 In diesem Sinne unterscheidet Mieke Bal erzähltheoretisch zwischen einem »focalized ob­
ject« und einem »focalizor«, Vgl. Kapitel 2, S. 149.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

26

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tive zu aktiven Handlungen und insbesondere zu Denk- und Gefühlsvorgän­
gen ihrer Opernfiguren. Strauss‘ Überlegungen werden dafür im Folgenden 
nach wesentlichen Aspekten geordnet, wobei der Bezug zu Wagners Werken 
und Schriften immer wieder deutlich wird. Die Rolle Hofmannsthals ist in 
diesem Kontext ebenfalls kaum zu überschätzen. Er regte den Komponisten 
in dieser Hinsicht – wie Strauss im Alter selbst betont – immer wieder zum 
Umdenken und zu alternativen Konzeptionen an, bot seiner Neigung zu 
einer ›Inszenierung durch Musik‹ teilweise neue Möglichkeiten und dämpfte 
zugleich das Streben nach unmissverständlicher musikalischer »Drastik«.22 

An der Seite dieser Selbstzeugnisse werden vergleichbare Denklinien in der 
zeitgenössischen Rezeption aufgezeigt, die teils aus einer bewundernden, teils 
aus einer kritischen Haltung heraus geäußert sind, nicht selten in schillernder 
Mischung. Um Redundanzen zu vermeiden, sind sie gleich den jeweiligen 
Topoi zugeordnet; nur die ausführlicheren Bemerkungen Romain Rollands, 
Claude Debussys und Hans Pfitzners sollen in eigenen Teilkapiteln behandelt 
werden.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Strauss verstand sich nicht als Musikschriftsteller und verspürte dazu auch 
keine Neigung, sondern war vielmehr vom Gegenteil, einer »kaum überwind­
lichen Abneigung gegen schriftstellerische Betätigung«23 ausgefüllt – die Mu­
sik, das war seine Überzeugung, sollte für sich selbst sprechen. Auf Stefan 
Zweigs Angebot, eine mögliche Autobiographie über dessen Agenturkontakte 
lukrativ zu vermarkten, antwortet er:

»[A]ber ich gedenke meine persönlichen Aufzeichnungen keinesfalls bei Lebzeiten 
zu veröffentlichen. Auch langweilt es mich, ihnen eine druckreife Form zu geben. 
Ich skizziere Kritisches, ich gebe Wegweiser, die später die Schriftgelehrten näher 
ausführen mögen, ich schreibe wahllos und ungeordnet Alles hin, was mir gerade 
einfällt.«24

Dieser durchaus treffend bezeichnete Umstand fiel auch Romain Rolland in 
der privaten Briefkorrespondenz auf, als er ihn – den häufig lakonischen und 

22 Das Wort wird von Strauss im Sinne einer angestrebten kompositorischen Absicht immer 
wieder verwendet.

23 Strauss: BE, S. 14.
24 Strauss/Zweig: BW, S. 139.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

27

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


direkten, bisweilen höchst unsensiblen25 Briefschreiber – bezüglich Feuersnot 
um ausführlichere Antwort auf seine Fragen bat: »Ich weiß wohl, daß sie 
nicht gerne schreiben.«26 Strauss kannte zwar Richard Wagners Schriften zur 
Musik bis ins Detail, bewunderte sie und machte sich dessen ästhetische 
Standpunkte teilweise zu eigen – Oper und Drama bezeichnete er sogar als 
»vielleicht das bedeutendste wissenschaftliche Buch der Weltgeschichte«.27 

Dennoch sucht man in seinen eigenen Äußerungen ein vergleichbares Mit­
teilungsbedürfnis und Reflexionsniveau vergebens. Strauss’ Schreiben ist ab­
schweifend, redundant, iterativ, es wirkt bisweilen unbeholfen. Häufig reiht 
er Anekdoten und Lebenserinnerungen aneinander, verwendet immer gleiche 
Formulierungen und Phrasen. In der lakonischen Kürze bleiben manche, im­
mer wieder auftretende Gedanken (etwa der Vergleich von Mozarts Melodik 
mit Platonischen Ideen) unklar und wenig nachvollziehbar. Michael Walter 
geht sogar so weit, ihm einen generellen »Mangel an Kultur« vorzuwerfen, 
und konstatiert als ein Beispiel von Unbeholfenheit in schriftlichen Äußerun­
gen ein Unvermögen, »Ironie [...] deutlich zu machen«.28 Auch Adorno amü­
sierte sich bereits über offensichtliche Lieblingsformulierungen in Briefen und 
Texten, wie etwa das »schnurrbärtige ›famos‹«.29 Hofmannsthal äußerte sich 
in diesem Sinne gegenüber Dritten bisweilen äußerst abschätzig:

Strauss ist halt ein so fabelhaft unraffinierter Mensch. Hat eine so fürchterliche 
Tendenz zum Trivialen, Kitschigen in sich. [...] Eine merkwürdig gemischte Natur, 
aber das Ordinäre so gefährlich leicht aufsteigend wie Grundwasser. Todtmachen 
wird er’s nicht, aber von Beardsley wird’s so weit weg sein, wie eine bairische [sic] 
Kuh vom Menuett-tanzen.30

25 So stört sich Rolland insbesondere an Strauss’ vor Selbstbewusstsein strotzender Attitüde 
und an seinen schnell gefassten Meinungen über französische Kunst und Kultur, die er 
als Zeichen einer Hybris des wilhelminischen Kaiserreichs deutet: »Zur Zeit seid ihr in 
Deutschland zu hochmütig. Ihr glaubt, alles zu verstehen und gebt euch keine Mühe, 
wirklich zu verstehen. Um so schlimmer für euch, wenn ihr uns nicht versteht« (Brief 
vom 16.07.1905, in Strauss/Rolland: BW, S 53). In seiner Unsensibilität und politischen 
Naivität weitaus fragwürdiger ist Strauss‘ geäußertes Unverständnis gegenüber Stefan Zweigs 
Verhalten im Rahmen des Eklats um die Aufführung von Die schweigsame Frau im Jahr 1935, 
wenn er diesem »jüdische[n] Eigensinn« vorwirft. Vgl. Strauss/Zweig: BW, S. 141, ebenso die 
Briefe vom 21.05.1935 (S. 133), vom 17.06.1935 (S. 141) und vom 22.06.1935 (S. 143).

26 Strauss/Rolland: BW, S. 36, S. 41.
27 BE, S. 95.
28 Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 36.
29 Adorno: Strauss, S. 579. Bezeichnungen wie »prächtig« und »Prachtkerl« wären hinzuzufü­

gen.
30 Hugo von Hofmannsthal/Harry Graf Kessler: Briefwechsel, hg. von Hilde Burger, Frankfurt 

am Main 1968, S. 215.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

28

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jedoch war Hofmannsthal sich andererseits ebenso der künstlerischen Raffi­
nesse und kompositorischen Intelligenz Strauss’ bewusst und machte diesen 
Eindruck einer Doppelnatur – wenn auch höflicher und über Umwege – auch 
Strauss gegenüber deutlich. So berichtet er ihm von einem Gespräch mit 
Hermann Bahr, dieser habe »sehr gescheit über Ihre Natur, die Mischung von 
Derbem, Bajuvarischem und geistreich Feinem«31 gesprochen.

Nun war Strauss, wie bereits gesagt, in der Tat kein Literat und auch 
kein Musikschriftsteller im engeren Sinne. Die oben zitierten, bisweilen klar 
abwertenden Urteile verkennen allerdings zwei Dinge. Zum Einen gehörte das 
Grobe, Einfache und Direkte beim umfassend humanistisch gebildeten und 
durchaus belesenen Bildungsbürger Strauss auch zu einer mehr oder weniger 
bewussten Inszenierung, gewissermaßen zur ›Marke Strauss‹, etwa wenn er 
sich selbst als doch sehr häuslich-»bajuwarisch« gab oder immer wieder 
seine Liebe zum Skatspiel betonte.32 Zum Anderen enthalten seine Texte und 
Briefe natürlich dennoch zahlreiche wertvolle Hinweise – er selbst spricht 
von »Wegweiser[n]« zu seinen opernästhetischen Standpunkten –, insbeson­
dere für die hier im Zentrum stehende Fragestellung. Gerade weil solche 
Äußerungen aber nicht große öffentliche musikästhetische Zeugnisse sein 
wollen, sollte man sich wiederum der Gefahr bewusst sein, entsprechende Äu­
ßerungen zu überinterpretieren. So wichtig es war, dass die Strauss-Forschung 
der letzten 25 Jahre – vor allem durch die maßgeblichen Arbeiten Bryan 
Gilliams, Walter Werbecks, Katharina Hottmanns und Laurenz Lüttekens – 
viele Irrtümer und Klischees aus der Welt räumen und so das Strauss-Bild des 
»begabte[n] Kegelbruder[s]« (Thomas Mann) korrigieren konnte33, scheint 
dieser Impuls in einigen dieser Arbeiten jedoch über das Ziel hinausgeschos­

31 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 297.
32 Strauss spricht z. B. von der kompositorisch wenig ergiebigen Weimarer Zeit, »da das Thea­

ter und Kartenspielen, außer meiner Braut, mich fast ganz in Anspruch nahm« (Strauss: 
Dokumente. Aufsätze, Aufzeichnungen, Vorworte, Reden, Briefe, hg. von Ernst Krause, Leip­
zig 1980, S. 255).

33 Lütteken zeichnet generell ein anderes Strauss-Bild als noch etwa Michael Walter im Jahr 
2000: dasjenige des belesenen Bildungsbürgers, des Nietzsche- und Goethe-Kenners (Lau­
renz Lütteken: Richard Strauss. Die Opern. Ein musikalischer Werkführer, München 2013, 
S. 8 ff.; Laurenz Lütteken: Richard Strauss. Musik der Moderne, Stuttgart 2014, S. 54 ff.). So 
sehr er damit völlig zu recht abwertende Zuschreibungen korrigiert, die aus polemisch ge­
äußerten Abneigungen entstanden sind, läuft diese Interpretation Gefahr, in ihrer vollstän­
digen Umwertung zum feinsinnigen Intellektuellen ebenfalls zu übertreiben. Es bleibt eine 
Tatsache, dass Strauss – nicht nur aus ferner Opposition heraus oder rückblickend, sondern 
von Künstlerkollegen in seinem näheren Umfeld – bisweilen als unreflektiert, »ordinär[]« 
und »unraffiniert« auftretend (wie Hofmannsthal schreibt) wahrgenommen wurde – von 
Gustav und Alma Mahler, Romain Rolland, Harry Graf Kessler und vielen anderen.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

29

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen zu sein, indem man nun Strauss über die Maßen zu ›intellektualisieren‹ 
versucht. Dabei macht die unzweifelhafte musikhistorische Bedeutung solche 
Parteinahme eigentlich gar nicht nötig, und die Wahrheit liegt ohnehin (wie 
es die Bemerkung Bahrs bereits verdeutlicht) in der Mitte. Beide Seiten gehö­
ren wohl zum Künstler Strauss: Feinsinn, Kenntnis der Kultur und Geschichte 
(weniger der Musikhistorie, wie er selbst mehrfach zugibt) sowie ein Gespür 
für relevante Themen und künstlerische Fragen einerseits – andererseits die 
Liebe zum Groben, Direkten und Überbordenden. Der Verve des »Straussi­
schen Schwungs«, das Überrennen der Zuhörer mit einer Überfülle an Ideen 
und Fakturen, das quasi-improvisatorische Moment und das ›al-fresco‹34 (zu 
all diesen Dingen mehr in den folgenden Kapiteln) resultieren aus diesem 
Wesenszug. Eines der vielleicht schönsten Zeugnisse davon ist die Beobach­
tung, dass Strauss mehrfach in seinem ihm eigenen Schaffensrausch Szenen­
anweisungen fälscherweise als Figurentext las und sogleich »mit Haut und 
Haar«35 mitkomponierte.

Hier soll es nicht um diese unterschiedlichen Strauss-Bilder oder deren Be­
wertung gehen. Wenn unzweifelhaft ist, dass Strauss keine schriftstellerische, 
dafür aber eine große kompositorische Bedeutung hat, muss es doch eigent­
lich darum gehen, dass die in musikwissenschaftlichen Arbeiten in diesem 
Zusammenhang entwickelte Konzeption einer ›anderen‹ oder ›alternativen‹ 
Moderne über die Betrachtung kompositorischer Details einzuholen ist, was 
hier am Beispiel seiner Perspektivierung und musikalischen Fokalisierung 
unternommen wird. Hier lässt sich nämlich, trotz der wissenschaftlichen 
›Strauss-Renaissance‹ der vergangenen 25 Jahre, immer noch ein Mangel 
an musikanalytischen Arbeiten insbesondere zu seinen Opern konstatieren, 
die genau dies herauszuarbeiten hätten.36 In diesem Kontext bieten seine 
Aufzeichnungen und Briefe wiederum wertvolle Einsichten zum besseren Ver­
ständnis für das Bewusstsein für Bühnenwirksamkeit, zur Publikumslenkung 

34 Strauss verwendet den Begriff selbst in seiner Instrumentationslehre. Vgl. Strauss/Berlioz: 
Instrumentationslehre, S. 50. Adorno greift den Begriff pejorativ auf: vgl. Adorno: »Strauss. 
Zum hundertsten Geburtstag«, S. 571, ders.: »Schwierigkeiten. II. In der Auffassung neuer 
Musik«, in: Musikalische Schriften IV, S. 277.

35 Mit diesen Worten bezeichnet er selbst den produktiven und zügigen Kompositionsvorgang: 
vgl. Strauss/Hofmannsthal, BW, S. 50. Strauss stellt selbst während der Arbeit an Die ägyp­
tische Helena fest, dass er »schon wieder mal eine szenische Bemerkung mitkomponiert« 
hat (ebd., S. 536). Hofmannsthal bittet er, den Nebentext durch passenden Figurentext zu 
ersetzen, um in der Komposition nichts ändern zu müssen.

36 Als zwei der wenigen Ausnahmen seien genannt: Katharina Hottmann: Historismus und 
Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss Tutzing 2005; Adrian Kech: Musikalische Verwand­
lung in den Hofmannsthal-Opern von Richard Strauss München 2015.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

30

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und -wirkung, zu musikalischen Raumwirkungen, zu Figurencharakterisie­
rungen und unterschiedlichen Distanzgraden verschiedener Mitteilungsmodi, 
die aus seinen Äußerungen ebenso deutlich werden wie sein Bestreben, »seeli­
sche[] Conflikt[e]«37 musikalisch darzustellen.

Generell lässt sich ein relativ beständiges Bild von Strauss‘ ästhetischen 
Überzeugungen zeichnen, die er über die Jahrzehnte grundsätzlich beibehielt. 
Gleichwohl ist auch sein Blick auf Oper nicht frei von Entwicklungen. Dies 
ist vor allem bei der Auswertung der späten Aufzeichnungen zu bedenken, die 
rein quantitativ deutlich überwiegen und sich nicht in jedem Punkt mit den 
gängigen Auffassungen zur Entstehungszeit der Werke decken müssen.

So sieht beispielsweise Rudolf Hartmann (Strauss’ bevorzugter Regisseur 
der letzten zwei Lebensjahrzehnte) in seinen wiederholt geäußerten War­
nungen vor zu übertriebener Gestik im Schauspielerischen und in seiner 
Forderung nach Zurückhaltung im Szenischen insbesondere ein Ideal des 
älteren Strauss (siehe den Unterabschnitt zur Opernregie). Insgesamt zeigen 
jedoch gerade die Briefe an Kollegen und seinen Librettisten, dass viele 
der geäußerten Haltungen von Kontinuität geprägt sind und im Alter eher 
präziser oder konkreter thematisiert und gefasst werden. Im Gegensatz zu 
den kompositorischen Neuausrichtungen vor allem bei Ariadne auf Naxos 
und Intermezzo sind seine ästhetischen Überzeugungen also zwar nicht von 
radikalen Meinungsänderungen geprägt, dennoch bleibt bisweilen unklar, 
ob die in den späten Aufzeichnungen geäußerten Sichtweisen ohne weiteres 
auf den früheren Strauss übertragbar sind. Als Beispiel sei die Beurteilung 
der Musik Bruckners und Mahlers genannt: Während sich sein negatives 
Bruckner-Bild38 gleichermaßen durch Briefe und Schriften zieht, finden sich 
beim späteren Strauss auffallend negative Äußerungen über Mahlers Musik,39 

denen bewundernde Aussagen früherer Zeiten entgegenstehen. Dies mag ent­
weder dem privaten Charakter der späten Aufzeichnungen geschuldet sein, 
die zu seinen Lebzeiten nicht zur Veröffentlichung bestimmt waren und somit 
eine nur bis dato nicht bekannte Haltung offenbaren. Ebenso gut könnten 
sie aber auch eine Änderung seiner Einstellung zu Mahlers Werken im Alter 
abbilden, die mit einem generellen Rezeptionsschwund in der Konzertöffent­
lichkeit in den 1930er und 40er Jahren einherging, im nationalsozialistischen 
Deutschland ohnehin.

37 Strauss/Zweig: BW, S. 148.
38 Z. B. »Unerschütterliche Brucknersche 4/4 Takte zu ›celebrieren‹ vor andächtig schlafen­

dem Publikum ist freilich dankbarer«, Strauss: SpA S. 108.
39 Strauss: SpA, S. 155.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

31

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss‘ Äußerungen werden im Folgenden nach relevanten thematischen 
Aspekten geordnet. Zunächst werden seine Bemerkungen zu musikalischen 
Charakterisierungen von Bühnenfiguren behandelt, insbesondere, wenn er 
die Darstellung innerer Vorgänge der Charaktere beschreibt. In moderner 
Terminologie wäre dies der Themenbereich musikalischer Fokalisation, die, 
bezogen auf die Gattung der Oper, nicht im Sinne Genettes ausschließlich 
auf den Aspekt der Wahrnehmung40 beschränkt sein soll, sondern ebenso die 
Darstellung psychischer und emotionaler Prozesse einer Figur ins Zentrum 
rücken und für das Publikum nachvollziehbar werden lässt – und somit ›uns‹ 
in ›deren‹ Perspektive versetzt (vgl. hierzu genauer Kap. 2).

Als ein weiterer zentraler Aspekt werden Strauss‘ künstlerische Vorstell­
ungen zu unterschiedlichen musikalischen Darstellungsmodi ausgeführt, in 
denen er verschiedene Distanzgrade des Bühnengeschehens zum Publikum, 
also die Perzeptionsperspektive betreffend, auslotet. Insbesondere seine zahl­
reichen Bemerkungen zum angemessenen bzw. richtigen Vortrag von Opern 
und die Rolle des Dirigenten sind hier aussagekräftig.

Weitere wichtige Aspekte, die Strauss zwar anspricht, aber weniger einge­
hend thematisiert, sind Fragen der Raumwirkungen, der Informiertheit bzw. 
des unterschiedlichen Wissensstands der Figuren (die Figurenperspektiven), 
Bemerkungen zur Rolle der musikalischen Gebärde und zur darstellenden 
bzw. abbildenden Funktion von Musik. Eingangs sollen seine allgemeinen 
ästhetischen Haltungen zur Bedeutung und Rolle der Musik (insbesondere 
des Orchesters) im ›Gesamtkunstwerk‹ Oper – diesen Begriff wendete er 
nicht nur auf Wagner, sondern auch auf eigene Werke an41 – herausgehoben 
werden, die zwar keine hinreichenden, aber doch notwendige Aspekte und 
damit Ausgangspunkte für die Fragestellung dieser Studie bilden.

Selbstverständnis als Dramatiker

Strauss verstand sich spätestens seit Salome voll und ganz als Dramatiker 
und betrachtete rückblickend – und damit eine Art bruchlose Teleologie 

40 Bei Genette selbst wird diese definitorische Prämisse auch erzähltheoretisch nicht immer 
eingehalten, vgl. Kapitel 2, S. 138.

41 Beethoven habe »im letzten Satz der IX. Sinfonie (wie Wagner feststellt) [...] die große Brü­
cke geschlagen, die die volle Bedeutung des Gesamtkunstwerks (heiße es nun Musikdrama, 
Oper Weihefestspiel [sic], Komödie für Musik [= Der Rosenkavalier], heitere Mythologie [= 
Die Liebe der Danae]) für alle Zukunft erwiesen hat« (SpA, S. 40).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

32

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


konstruierend – seine Tondichtungen als Vorbereitung auf seine Berufung als 
Opernkomponist. Romain Rolland erinnert sich bereits 1907:

Ich kenne Ihre Vorliebe für das Theater. Sie sagten mir früher einmal, daß Sie seit 
jeher für das Theater schreiben wollten; und ihre dramatischen Symphonien seien 
für Sie nur Notlösungen gewesen, weil Sie kein Theater zu Ihrer Verfügung hatten.42

Ähnlich wie ihm Rolland in demselben Brief »besondere Kenntnisse der Büh­
nenkunst« und einen »Sinn für dramatische Wirkungen« zuspricht, äußert 
sich Jahrzehnte später Stefan Zweig in seiner Autobiographie über Strauss‘ 
»so erstaunliche dramaturgische Kenntnisse«, die ihm aus Gesprächen mit 
dem Komponisten aus den frühen 30er Jahren erinnerlich waren. In vollem 
Bewusstsein seines Könnens und der Grenzen seines Vermögens besitze 
Strauss, laut Zweig, die seltene Eigenschaft, sich selbst und das eigene Schaf­
fen distanziert und fast objektiv zu beurteilen. »Reine Musik« würde ihm 
»kaum mehr gelingen«, da dies »eines Höchstmaßes an geistiger Frische« 
bedürfe, aber »eine schon geformte Substanz« vermöge er noch »dramatisch 
zu illustrieren«.43 Dieses genuin dramatische Illustrations- oder (neutraler) 
Darstellungsvermögen gilt Zweig als wesentliches Merkmal des Straussischen 
Komponierens.

Damit korrespondiert, dass Strauss die Gattung Oper allen übrigen drama­
tischen und musikalischen Genres und Erscheinungsformen gegenüber auf 
Grund ihres gesteigerten Darstellungs- und Ausdrucksvermögens für überle­
gen hielt; sie stehe gewissermaßen an der Spitze allen musikalischen, literari­
schen und dramatischen Schaffens:

Soweit ich die damaligen Zustände beurteilen kann, scheinen die ersten Ursprünge 
der Oper (Monteverdi etc.) aus dem ganz richtigen Instinkt entstanden sein, daß in 
der Verbindung von Wort u. Ton bei Darstellung einer dramatischen Handlung ein 
künstlerisches Gebilde geschaffen werden kann, dem höhere seelische Offenbarun­
gen beschieden sein können, als die Literatur, die reine Instrumentalmusik und die 
Kirchenmusik selbst in ihren höchsten Leistungen bis dahin bieten konnten.44

In diesem Sinne ergänzt er auch Ausführungen von Joseph Gregor (dem Li­
brettisten seiner späten Werke Friedenstag, Daphne und Die Liebe der Danae) 
aus dessen Weltgeschichte des Theaters, wo dieser über das Verhältnis von 
›innerer‹ und ›äußerer‹ Handlung spricht.

42 Rolland/Strauss: BW, S. 117, (Brief von Strauss an Rolland vom 14.05.1907). Ähnlich über 30 
Jahre später an Willi Schuh: »meine sinfonischen Dichtungen waren nur Vorbereitungen 
zur Salome« (Strauss/Schuh: BW, S. 49).

43 Zweig: Die Welt von Gestern, S. 420.
44 Strauss: SpA, S. 39.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

33

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gregors »vortreffliche[m]« Buch fehle bei diesem Thema durch die Nicht­
berücksichtigung der Gattung Oper Wesentliches. Es sei zwar richtig, dass 
er die Bedeutung von Theaterwerken hervorhebt, die »nur mit ›innerer Pro­
blematik‹ gesättigt« seien und »um des ›inneren Reichtum’s willen‹ bewusst 
auf das ›theatralisch Wirksame[‹] einer äußeren Handlung verzichten«, so 
dass die »wenigen, ganz schlichten Vorgänge [...] nur noch Symbole für das 
›innere Erleben der Personen‹«45 seien. Die eigentliche Vervollkommnung 
der Darstellung dieser inneren Vorgänge der Figuren, ihrer emotionalen und 
psychischen Befindlichkeiten und Wandlungen sei jedoch der Musik vorbe­
halten – Strauss nennt als herausragendes Werk Wagners Tristan. Erst »durch 
die Erfindung des modernen Orchesters, wie es seit Haydn, Weber, Berlioz, 
Rich. Wagner das Instrument geworden ist«, sei die Fähigkeit entstanden, 
»jenes ›Incommensurable‹ darzustellen, von dem der alte Goethe schreibt, 
das unfähig, vom Verstande erfaßt zu werden, nur dem ahnenden Gefühl 
zugänglich« sei.46 Über Strauss‘ Ausführungen zur Rolle des Orchesters wird 
noch eingehender zu sprechen sein.

Nur »mit einem Akkord« gelänge »es der Musik, das Gefühl der Liebe, der 
Sehnsucht, der Bußfertigkeit (Tannhäuser), der Todesbereitschaft im Herzen 
des Hörers lebendig wiedererklingen zu lassen«.47 In dieser Formulierung 
wird bereits Strauss‘ Ideal der Erzeugung tiefster Anteilnahme durch das 
Publikums deutlich, die geradezu im anti-Hanslickschen Sinne als Gefühls­
übertragung, als ›Wiedererklingen‹ der Emotionen verstanden wird, die vom 
Komponisten in die Figuren hineingelegt worden sei.48 Bezeichnenderweise 
findet sich in dieser Passage des Notizheftes B 3.4, wo Strauss über die Dar­
stellungsweisen des Inneren spricht49 – Hinweise auf Passagen aus eigenen 

45 Strauss: SpA S. 96. Er zitiert (nicht ganz akkurat) Joseph Gregor (in der modernen Edition 
in umgekehrten Guillemets dargestellt), Unterstreichungen sind ebenfalls von Strauss.

46 Ebd., S. 97.
47 Ebd., S. 98.
48 Strauss spricht in seinen späten Aufzeichnungen vom Ziel einer Synthese der musikästheti­

schen Konzepte von Hausegger und Hanslick, dabei – wie so häufig – Hanslicks berühmten 
Ausspruch falsch zitierend: »Unsere Musikgelehrten – ich nenne die beiden Hauptnamen: 
Friedrich von Hausegger («Musik als Ausdruck») und Eduard Hanslick («Musik als tönend 
bewegte Form») – haben Formulierungen gegeben, die seither als Gegensätze gelten. Dies 
ist falsch. Es sind die beiden Formen musikalischen Gestaltens, die sich gegenseitig ergän­
zen« (BE, S. 166). Eine derart einfache Vereinbarkeit dieser letztlich sich gegenseitig aus­
schließenden Verstehensweisen überhaupt anzunehmen, zeigt – bei aller Belesenheit – doch 
eine gewisse Unbedarftheit ästhetischen und philosophischen Fragestellungen gegenüber, 
die auch durch die sich daran anschließenden musikhistorischen Bemerkungen (insbeson­
dere über Bach und Händel) bekräftigt wird (ebd., S. 166, 167).

49 SpA, S. 98.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

34

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werken am Seitenrand, wo Inneres eben »nur der Musik zu erschließen 
vergönnt« sei. (Diese Passagen sind alle unter dem Aspekt einer individuellen 
Wahrnehmungsperspektive – also der Fokalisation im Genetteschen Sinne 
– relevant und werden zu großen Teilen in den analytischen Kapiteln wie­
der aufgegriffen.) Strauss nennt beispielsweise dezidiert die »Schlussszene 
der Salome« (wo Erleben und Wahrnehmung der Protagonistin und der 
sie umgebenden Beteiligten – insbesondere des Herodes – diametral ausein­
anderklaffen), »Klytämnestras Traumbekenntniß« aus Elektra (eine gewisser­
maßen musikalisch-psychologische Traumerzählung und -deutung) die »Er­
kennungsscene zwischen Elektra und Orest« (die Elektras widerstreitende 
Emotionen als distinkte musikalische Schichten zu erfassen sucht)50 sowie 
den »Traum[] der Kaiserin« aus Die Frau ohne Schatten (in der eine Traumse­
quenz simultan im Hintergrund der Schlafenden durch das Schwinden der 
Wand des Gemaches szenische und musikalische Konkretisierung erfährt).51 

All diese Passagen stellen Träume oder Visionen dar, sind Suspensionen der 
Realität oder markieren ein Aufwachen bzw. ›Sich-selbst-Bewusstwerden‹ 
einer Figur. In diesem Sinne fügt sich auch das letzte Beispiel ein: der nicht 
näher bestimmte Hinweis Strauss‘ auf den II. Aufzug von Die ägyptische Hele­
na: Menelas ist in diesem Akt beständig von Visionen geplagt und befindet 
sich durch den Vergessenstrank sowie die Zauberkünste Aithras mehrfach 
in alternativen Wahrnehmungsweisen auf das Geschehen, stets vermengen 
sich Realität und Illusion. Möglicherweise bezieht sich Strauss dabei auf die 
Szene an der Leiche des Da-ud (II, Z. 138 ff.), die er an anderer Stelle explizit 
erwähnt.52 Nachdem Menelas »wie ein Mondsüchtiger« vor dem Toten steht, 
wird auch dort ein Aufwachen und Übergehen in einen anderen Bewusst­
seins- und Wahrnehmungszustand musikalisch geschildert.53

Ein einziges fremdes Werk findet sich in Strauss‘ Aufzählung von Passagen, 
die »ohne musikalische Thematik unmöglich« darzustellen sind, nämlich 
der letzte Auftritt Mimes in Wagners Sieg fried (II, 3, T 1412 ff.) vor dessen 
Ermordung.54 Diese Passage stellt in perspektivischer Hinsicht eine der inter­
essantesten der Operngeschichte überhaupt dar, da musikalische und textliche 
Aussage hier in ungewöhnlicher Form auseinanderklaffen, die von Wagner 

50 Vgl. Overhoff: Die Elektra-Partitur, S. 178 ff.
51 Strauss: SpA S. 98. Vgl. dazu Kapitel 5, S. 509 ff.
52 Strauss: SpA 224.
53 Strauss: Die ägyptische Helena, II, Z. 140, 7: »wird mit einem Schlage wach und lächelt sie 

unbefangen an«.
54 Strauss: SpA S. 98: »Scene zwischen Mime u. Sieg fried, bevor Mime erschlagen wird, ohne 

musikalische Thematik unmöglich«.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

35

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


davor und danach nie wieder aufgegriffen wurde. Strauss reizte die Stelle 
offenbar auf Grund ihrer besonderen Realisierung figuraler Perzeptionsmodi.

Wahrheit und Lüge auf der Opernbühne

Um die Außergewöhnlichkeit dieser Passage besser zu fassen, muss man 
sich zunächst klarmachen, mit welchen Mitteln ›lügende‹ Figuren auf der 
Opernbühne des 19. Jahrhunderts gewöhnlich musikalisch dargestellt werden. 
Üblicherweise sind solche Momente dadurch charakterisiert, dass in Worten 
gelogen wird, während die Musik entweder durch kontrastierende, distinkte 
Begleitung die dahinterstehende Bedrohung und Gefahr (Dissonanzbildun­
gen, bedrohliche Klanggestalt etc.) oder durch übertriebenen Schönklang die 
Scheinheiligkeit illustriert. Dies tut etwa Jago in Verdis Otello, wenn er seinem 
Dienstherren berichtet, Cassio habe angeblich im Schlaf über Desdemona 
gesprochen – eine eingebettete Erzählung, die durch das einleitende »Udite« 
(Hört mich an) klar vom sie umgebenden Dialog unterschieden wird: Die 
Worte sind Lüge, die Musik demaskiert sie durch den sich auffällig vom 
Kontext abhebenden, einschmeichelnd-heimlichen Duktus als schleichendes 
Gift (klare G-Dur-Diatonik, reiner Streichersatz (sordiniert) zu Beginn, wie­
gender 6/8-Takt, pp, Andantino, geschlossene Nummer).55 Der Wissensstand 
des Publikums geht dank der musikalischen Vermittlung über das intradie­
getische Verständnis der Figur hinaus und erzeugt ein Informationsgefälle 
zwischen Auditorium und Bühnenfiguren, mithin eine unterteilte Perspektive. 
Eine bedeutende historische Wegmarke ist in diesem Kontext die ›Selbstlüge‹ 
des Orest im zweiten Akt (Szene III) von Glucks Iphigénie en Tauride. Das 
Orchester versinnbildlicht in »Le calme rentre dans mon cœur« die hinter 
dem Text stehende Unruhe, das belastete Gewissen des Muttermörders, ins­
besondere durch das durchweg gehaltene Tremolo der Bratsche (beständig 
auf der Takteins in ein Sforzato führend) über dem durchgehend pochenden 
Orgelpunkt des Basses.

55 Verdi: Otello, Mailand 1913 (Ricordi 113955; ND Mineola: Dover Publications 1984), Akt 
II, S. 272. Vergleichbar wäre Ortrud im II. Akt des Lohengrin zu nennen (II, 2. Szene, 
insbesondere ab T. 721).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

36

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notenbeispiel 1: Gluck: Iphigénie en Tauride, Akt II, Szene 3, »Le calme rentre dans mon 
cœur«, T. 1–10

Nachdem Orest in einen unruhigen Schlaf sinkt, folgt – der angesprochenen 
Traumsequenz in Die Frau ohne Schatten durchaus vergleichbar – eine Pan­
tomime und Chorszene um den Träumenden herum (Szene IV): In beiden 
Fällen bleibt die Hauptfigur schlafend auf der Bühne präsent, während der 
Traum in Aktion und Musik dargestellt wird.56 Während dabei in Strauss‘ 
Oper der Inhalt des clairvoyanten Traums im Bühnenhintergrund aufgeführt 
wird, ist die Handlung in Iphigénie direkter: Eumeniden umkreisen den im 
Halbschlaf Klagenden (»Ah!.. ah! ...Ah! Ah! Quels tourmens!«) und kündigen 
Rache an.57 Schon Donald J. Grout betont in seiner seit 1947 immer wieder 
neu aufgelegten Operngeschichte die Novität des vorausgehenden Andantes: 
Das Orchester werde hier benutzt, um »die innere Wahrheit einer Situation zu 
enthüllen, im Unterschied, sogar im Gegensatz zu den Worten des Textes«58 – 
ein Prinzip, das in der Oper des 19. Jahrhunderts speziell bei Wagner weitere 
Ausarbeitung finden, mehr noch »in ein vollständiges System integriert« wer­
de.

Grouts Ausführungen gehen dabei zurück auf eine Anekdote der Madame 
de Genlis, die bereits Adolph Bernhard Marx in seine Gluck-Studie aufnahm: 
die Orchestermitglieder hätten in der ersten Probe den Komponisten Gluck 
darauf hingewiesen, die Begleitung passe hier nicht zu den Worten, worauf 

56 Strauss und Hofmannsthal war die Szene aus Glucks Oper wohlbekannt, vgl. Anm. 64 
und 66.

57 »Les Euménides sortent du fond du Théatre, et entourent Oreste, les unes executent autour 
de lui un ballet Pantomime de terreur, les autres lui parlent. Oreste est sans connaissance 
pendant toute cette scène.« (Christoph Willibald Gluck, Iphigénie en Tauride, Paris: Des 
Lauriers, 1779, S. 88)

58 Donald J. Grout: A short history of Opera, New York 2003, S. 268.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

37

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gluck gerufen habe: »Er lügt! Er lügt! [...] Er hat seine Mutter getötet!«59 

De Genlis bezeichnet diese Divergenz von Text und Musik als »invention de 
génie«, was Marx zunächst zitiert60 und dann ausführt: »Diese unablässig 
und leis‘ nagende Bratsche dringt tiefer in die Seele ein« als es die Ausführun­
gen de Genlis nahelegen würden.61 Stattdessen bemüht er das biblische Bild 
von Höllenqualen: »Sie [die Bratsche] ist ›der Wurm, der nicht stirbt‹, im 
Sinne der Mystiker«.62 Auch für Carl Dahlhaus, der Marx aufgreift, ist es 
die »klare, in jeder Überlagerung hörbare Trennung in Wahr und Unwahr«, 
die »Glucks Musik in dieser wie anderen Szenen der ›Iphigénie en Tauride‹ 
sprachfähig« mache. Er hebt dabei besonders die vom Komponisten einge­
brachte subjektive Lesart des Dramas hervor, mithin seine Perspektive auf 
das durch die Musik vermittelte Geschehen, was ihn zu einem »Regisseur 
seiner eigenen tragédie lyrique« werden lasse. Leopolds in der Einleitung 
angesprochener Gedanke einer musikalischen Regie bzw. Inszenierung durch 
Musik ist hier bereits vorweggenommen: Gluck selbst richte nach Dahlhaus 
gemeinsam mit den Erinnyen über den Muttermörder.63 Strauss kannte diese 
Passage seit den 1880er Jahren (noch vor seinem eigenen Opernschaffen) als 
Bearbeiter eben dieser Oper von Gluck sehr gut.64 Sie findet beispielsweise in 
einer späten Aufzeichnung Erwähnung, in der es um die Möglichkeiten der 

59 »Aussi, à la première répétition, les musiciens de l’orchestre représentèrent à Gluck qu’un tel 
accompagnement ne pouvait convenir à ces paroles […]. «Il ment! Il ment! s’ecria Gluck. Il 
a tué sa mère!...».« In: Mémoirs inédits de Madame la Comtesse de Genlis, sur le dix-huitième 
Siècle et la Révolution française, depuis 1756 jusqu’a nos jours, Tome second, Paris: Ladvocat 
1825, S. 265.

60 »Gluck, sagt sie weiter, verdankte man einen genialen Griff [...], den man noch nicht 
hinlänglich benutzt: durch die Begleitung auszudrücken, was in der Seele vorgeht, wenn 
die Worte es zu verbergen trachten. So hat Gluck in die Begleitung eine dumpfe Aufregung, 
eine äußerste Gährung gelegt; man meint die furchtbaren Vorwürfe des Gewissens und die 
entsetzenden Drohungen der Furien zu vernehmen.« Adolph Bernhard Marx: Gluck und 
die Oper, Bd. 2, Berlin 1863, S. 279. Auch Berlioz führt die Passage in seiner Instrumentati­
onslehre an. Vgl. Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre: S. 67.

61 De Genlis spricht von »dumpfer Erregung« (»une agitation sourde«) und »äußerster Aufge­
wühltheit« (»une extrême turbulence«), was Marx nicht weit genug zu reichen scheint. Vgl. 
Marx: Gluck und die Oper, Bd. 2, S. 279.

62 Ebd., S. 279, nach Mk. 9,48.
63 Carl Dahlhaus/Norbert Miller: Europäische Romantik in der Musik. Band 1. Oper und 

symphonischer Stil 1770–1820, Stuttgart/Weimar: Metzler 1999, S. 112.
64 Die Bearbeitung entstand 1889/90, uraufgeführt wurde sie erst 1900. Vgl. in diesem Zusam­

menhang Ulrich Konrad: »Glucks Drama aus Wagners Geist in Strauss’ Händen. Die 
Bearbeitung der Tragédie opéra Iphigénie en Tauride«, in: Sebastian Bolz, Adrian Kech 
und Hartmut Schick (Hg.): Richard Strauss. Der Komponist und sein Werk. Überlieferung, 
Interpretation, Rezeption (= Münchner Veröffentlichungen zur Musikgeschichte. Bd. 77). 
München 2017, S. 399–422.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

38

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oper im Gegensatz zum Sprechtheater geht. Letzteres vermöge nur »durch 
den vermittelnden Verstand auf das Gefühl« zu wirken, weshalb jeglicher 
emotionaler Ausdruck in Goethes Iphigenie »nie in dieser Unmittelbarkeit 
erfaßt werden« könne, »mit dem sich bei Gluck Agamemnons Qualen, des 
Orest Wahnsinnsfoltern uns einprägen«.65 Bezeichnenderweise ist Glucks 
Iphigénie en Tauride die älteste Oper, die Strauss hinsichtlich der immer 
wiederkehrenden Überzeugung einer musikalischen Unmittelbarkeit und des 
Nur-in-Musik-Ausdrückbaren erwähnt – er stellt sie hier in eine Reihe mit 
den bewunderten Vorbildern Beethoven und Weber.66

Auch im Falle der letzten Szene zwischen Siegfried und Mime, um die 
es hier ja gehen soll, herrschen (wie bei Verdi und Gluck) distinkte Ebenen 
vor, die Verhältnisse sind jedoch umgekehrt: Zwar schmeichelt auch Mime 
Siegfried (verdeutlicht durch Musik und Regieanweisung), ebenso wie Ortrud 
Elsa67 oder Jago Otello, aber seine tatsächlich ausgesprochenen Worte werden 
von Siegfrieds Perzeption überdeckt: die Musik ›lügt‹, der Text sagt die Wahr­
heit. Angekündigt wird das bereits durch den Waldvogel: »O! traute er Mime, 
dem treulosen nicht! Hörte Siegfried nur scharf auf des Schelmen Heuchler­
gered‘! Wie sein Herz es meint, kann er Mime verstehen: so nützt ihm des 
Blutes Genuß« (II, 3 T. 1388 ff.). Siegfried ist durch das Drachenblut mit 
veränderter Wahrnehmungsfähigkeit ausgestattet und hört nun (und mit ihm 
das Publikum) die Wahrheit, während Mime aus seiner eigenen Perspektive 
heraus weiterlügt. In der zweiten Szene des zweiten Aufzuges, vor Siegfrieds 
Heldeninitiation durch die Tötung Fafners, verblieb Wagner noch im oben 
beschriebenen konventionellen Modus der ausgesprochenen Lüge (z. B. II, 2, 

65 BE, S. 174.
66 Bereits während der Arbeit an Ariadne auf Naxos machte Hofmannsthal Strauss den Vor­

schlag, genau diesen Stoff, »Orest und die Furien«, in eine ausgreifende symphonische 
Komposition »von 30 bis 35, höchstens 40 Minuten Dauer« zu verwandeln, wohl auch, 
um eine Seite seiner musikalischen Sprache – er nennt es hier »das Wuchtige« – aus der 
gemeinsamen Arbeit herauszuhalten und auszulagern. Er störte sich bereits seit Elektra 
daran und befürchtete mehrfach die Gefahr vor zu großer musikalischer Beschwerung des 
»Seelenhafte[n], Liebliche[n]«. In seiner Ausführung spricht er Gluck direkt an, dem die 
Rachegeister »ungeheure Stellen von Musik eingegeben« hätten; im weiteren Verlauf des 
Briefes wird klar, dass ein solches Sujet bereits mit Sergei Diaghilev für ein mögliches 
Projekt der Ballets Russes diskutiert, dann aber bekanntlich nicht ausgeführt wurde. Vgl. 
Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 146.

67 Beide Passagen (Ortruds wie Mimes Verstellung) weisen ebenso wie Glucks Passage eine 
prominente Rolle der Bratsche auf: in Lohengrin (II, T. 721), vergleichbar zu Gluck, eben­
falls als ›nagende‹ Tonwiederholungen, in Siegfried als auffallend hervorstechende musika­
lische Geste (Appoggiatura, Septimfall, dynamische Reduktion), die dem Ausdruck der 
»schmeichelnden Gebärden« dient.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

39

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


T. 637: »Dann dankst du mir, der dich führte, gedenkst wie Mime dich liebt«), 
die erst nachfolgend in Mimes Beiseitesprechen während dessen Abgang 
vollständig textlich wie musikalisch demaskiert wird: »Fafner und Siegfried, 
Siegfried und Fafner: oh! brächten beide sich um!« (II, 2, T: 705 ff.). Doch 
Publikum und Siegfried sind nun ›weltweise‹ geworden und nehmen das 
Geschehen aus Siegfrieds Perspektive wahr, von der sich diejenige des Zwergs, 
die in Musik und Regieanweisung präsent ist, diametral unterscheidet68 – 
für Mime ist die Welt unverändert und sein Verhalten konsequent. Wagners 
Regieanweisungen sind dabei bewusst so präzise gefasst, dass Mimes eigentli­
che Rede (sein Versuch, Siegfried zum Trinken seines Giftsuds zu überreden) 
als zweite Ebene nicht verschwindet. Nicht in ihrem exakten Wortlaut, aber 
als mimisch-gestische ›Hohlform‹ bleibt sie bis in den Erzählverlauf hinein 
bestehen, etwa wenn Wagner verlangt: »lustig scherzend, als schildre er ihm 
einen angenehm berauschten Zustand, den ihm der Saft bereiten sollte« (II, 3, 
T. 1569 ff.).69 Die Modi Wahrheit und Lüge ereignen sich als zwei Narrationen 
– einer Doppelbelichtung vergleichbar – simultan. Nachdem Siegfrieds Rück­
fragen deutlich machen, dass er Mimes nur gedachte Intentionen hört und 
erkennt (von Wagner ebenso exakt beschrieben und musikalisch markiert)70, 
wird dieser aus dem Konzept gebracht und fällt temporär aus der Rolle des 
Schmeichlers heraus. Schließlich kommt es zur paradoxen Stelle, an der Mime 
im »zärtlichsten Ton« sagen kann: »Ich will dem Kind nur den Kopf abhaun« 
(T. 1604 ff.).

Dadurch erhält diese Passage, deren diametrale Ebenen sicherlich auch als 
komische Szene zu verstehen sind, zugleich eine ungeheure Brutalität: Der 
gegenseitige abgrundtiefe Hass der beiden Charaktere findet sein Finale in 

68 II, 3, T. 1413: »Er tritt näher an Siegfried heran und bewillkommnet diesen mit schmei­
chelnden Gebärden«. Darüber hinaus ist dessemTonfall und die geforderte Stimmfarbe von 
Wagner präzise und in feinen Abstufungen festgehalten.

69 Der vollständige Verlauf dieser rein gestisch vermittelten ›Erzählung‹ lautet: II, 3, T. 1450: 
»sehr freundlich«; T. 1454: »süßlich«; T. 159: »wie belobend«; T. 1472: »zärtlich fortfah­
rend«; T. 1487: »als verspräche er ihm hübsche Sachen«; T. 1490: »als wäre er bereit, 
sein Leben für ihn zu lassen«; T. 1494: »mit freundlichem Scherz«; T. 1553: »wieder sehr 
freundlich mit ersichtlicher Mühe«; T. 1569: »lustig scherzend, als schildre er ihm einen an­
genehm berauschten Zustand, den ihm der Saft bereiten sollte«; T. 1591: »mit einer Gebärde 
ausgelassener Lustigkeit«; T. 1603: »Er bemüht sich den zärtlichsten Ton anzunehmen«; T. 
1606: »mit sorglichster Deutlichkeit«; T. 1607: »mit dem Ausdruck herzlicher Besorgtheit 
für Siegfrieds Gesundheit«; T. 1613: »sanft«; T. 1617: »wieder scherzend«.

70 T. 1470: »(verwundert): Wie sagt‘ ich denn das?«; T. 1505: »(ärgerlich): Das sagt‘ ich 
doch nicht?«; T. 1536: »(heftig): Wie du doch falsch mich verstehst«; T. 1601: »(wütend 
ärgerlich): Was möcht‘ ich? Sagt‘ ich denn das?«.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

40

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Ermordung des zwar bösartigen, aber unbewaffneten und hoffnungslos 
unterlegenen Mime.71

Notenbeispiel 2: Wagner: Sieg fried, II,3, T. 1603–1606

Richard Strauss interessierte sich, wie später ausführlicher gezeigt soll, immer 
wieder für solche Passagen von Wagner, Weber, Mozart und anderen, in 
denen auf der Bühne entweder innere Vorgänge offenbar und darstellbar oder 
Wahrnehmungsweisen einzelner Figuren perspektiviert werden. In der oben 
genannten Passage aus Sieg fried kommt beides zusammen – auch wenn sie 
sich dadurch abhebt, dass sie die üblichen Verhältnisse umkehrt. Sie dient 
ganz im Sinne des Wagnerschen Gebärdenkonzepts der Vergrößerung oder 
Verlängerung der Gestik und Mimik des Schauspiels, bildet aber nicht, wie 
sonst häufig, eine Brücke in die Gefühls- oder Gedankenwelt der Figur. Die 
Worte sind dazu nicht deckungsgleich, sondern legen im Gegenteil das gerade 
stattfindende eigentliche Denken offen: Gedankengänge, die nur der über­
menschlich verstärkten Perspektive des Helden und mit ihm dem Publikum 
zugänglich sind.

71 Die Szene zeigt darüber hinaus, dass die Rede von einer angeblichen Trennung des Anti­
semiten Wagner von seinem Werk und seiner Musik nicht haltbar ist, was sie durchaus 
problematisch macht. Der Naturbursche Siegfried entledigt sich des klar mit antisemitischen 
Klischees gezeichneten Zwergs »in einer Anwandlung heftigen Ekels«, was bedrohlich an 
die Schlusspassage der verschärften Zweitfassung seines »Judenthum«-Aufsatzes denken 
lassen kann, wo bekanntlich von der »gewaltsame[n] Auswerfung des zersetzenden fremden 
Elementes« die Rede ist (Wagner: Über das Judenthum in der Musik, Leipzig 1869, S. 57).

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

41

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Oper und Instrumentalmusik

Die Passage aus Notizheft B 3.4, die den Ausgangspunkt der obigen Überle­
gungen bildete, zeigt ein durch und durch dramaturgisches Denken, das für 
Strauss jedoch nicht nur auf dem Gebiet der Oper Anwendung findet. Es 
wird – da der szenischen Vergegenwärtigung beraubt – abgeschwächt auch 
auf andere musikalische Gattungen übertragen. Eine vergleichbare komposi­
torische Haltung findet sich auch in seiner Sicht auf und Bewertung von 
Instrumentalmusik. Auch von dieser verlangt er eine Verwurzelung in der 
Konkretion individuellen Ausdrucks, die für ihn in erster Linie an (imagi­
näre) Bühnensituationen und -figuren geknüpft ist: »Mit der Übersetzung 
allgemeiner Gefühlsinhalte kommt man nicht zum Finale der IX.« In einer 
Reflexion nach der Lektüre von Arnold Scherings Beethoven in neuer Deu­
tung72 von 1934 sieht Strauss seine Überzeugung bestätigt, dass musikalische 
Innovationen jedweder Art, auch in ›absoluter‹ Musik, einer »poetische[n] 
Anregung« bedürfen.73 Diese Haltung ist ebenfalls von der Lektüre Wagners 
beeinflusst, dessen Schriften für Strauss neben Goethes Werken maßgebliche 
Bezugspunkte bilden, auf die er in Form von Zitaten und Verweisen immer 
wieder zurückkommt. So versteht auch Wagner Beethovens Coriolan-Overtü­
re ganz konkret szenisch:

Das ganze Tonstück könnte füglich als musikalische Begleitung einer pantomimi­
schen Darstellung selbst gelten, nur in dem Sinne, daß die Begleitung zugleich die 
ganze dem Gehöre wahrnehmbare Sprache kundgiebt, deren Gegenstand wir in der 
Pantomime uns wiederum als dem Auge vorgeführt denken müssen.

Dies gilt nicht nur für das Genre der ohnehin mit dem Dramatischen ver­
bundenen Theaterouvertüre; Wagner nimmt dies – in eigenwilliger These 
zu einem angeblich immer gleichen Darstellungsgegenstand – generell für 
Beethovens gesamtes Orchesterschaffen an: Wir könnten, »ohne im Mindes­
ten zu irren, fast alle symphonischen Werke des Meisters dem plastischen 
Gegenstande ihres Ausdruckes nach als Darstellungen von Scenen zwischen 
Mann und Weib auffassen«.74

72 Arnold Schering: Beethoven in neuer Deutung, Leipzig 1934. Auch das nächste Buch von 
Schering (Beethoven und die Dichtung, Berlin 1936) stieß bei Strauss auf große Zustimmung, 
er empfiehlt es wärmstens Willi Schuh zur Lektüre, vgl. Strauss/Schuh: BW, S. 16.

73 Strauss: SpA, S. 142. Dazu zählt er auch die »die enorme Erweiterung der Sonatenform in 
Sonate, Quartett, Sinfonie« bei Beethoven.

74 Wagner: »Programmatische Erläuterungen«, in: ders.: SSUD, Bd. 5, Leipzig 1911, S. 169–181, 
S. 174.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

42

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So überrascht es nicht, dass Strauss mehrfach explizit auf Gedankengänge 
Wagners verweist, wenn er in seinen Notizheften nach der Lektüre der Schrift 
Über die Anwendung der Musik auf das Drama festhält: »Sehr bedeutend 
die Feststellung, daß einzig Berlioz‘ und Liszt’s Werke unter Anleitung eines 
dramatischen Vorgangsbildes der Musik unbegrenzte Fähigkeiten eröffnet u. 
sie allein den Weg zum Drama vorbereitet haben.«75 In dieser Passage über­
nimmt er Wagners Formulierungen wörtlich.76 Der Begriff des »dramatischen 
Vorgangsbildes« ist in Wagners Aufsatz zentral: Dadurch werde in der Musik 
erst die Fähigkeit »zu dem Ausdrucke unsäglicher Seelen- und Weltvorgänge« 
möglich, da in den

nach poetischen Programmen ausgeführten, größeren Werken [...] bereits in der 
Erfindung der Themen, ihrem Ausdrucke, sowie der Gegenüberstellung und Umbil­
dung derselben, ein leidenschaftlicher und exzentrischer Charakter gegeben, wie 
ihn die reine symphonische Instrumentalmusik gänzlich fern von sich zu halten 
berufen schien.77

Diese Überzeugung deckt sich mit Strauss‘ Begriff der »poetischen Idee«,78 

die möglicherweise auf dieser Passage Wagners beruht – dieser spricht dort 
von »poetischen Programmen«: Beide betonen die Bedeutung der inneren 
Vorstellungskraft und verwenden in ihrer Argumentation jeweils eine Ana­
logie zur Plastizität des Sehsinns. Denn es sei das Ziel des »Programmati­
ker[s]«, »gerade in dieser exzentrischen Charakteristik sich sehr präzis ver­
nehmen zu lassen, da ihm immer eine dichterische Gestalt oder Gestaltung 
vorschwebte, die er nicht deutlich genug gleichsam vor das Auge stellen zu 
können glaubte«79 – was für Wagner letztlich seine Erfüllung erst im Drama 
ermöglicht. Am Beispiel einer Motivverbindung des ›Rheingold‹- und des 
›Walhall‹-Motivs in der Nornen-Szene zu Beginn der Götterdämmerung führt 
er die Möglichkeiten eines solchen Komponierens und damit den Unterschied 
zwischen »der dramatischen, im Gegensatze zu der symphonistischen Moti­

75 Strauss: SpA, S. 189.
76 »Jedenfalls war es erstaunlich, die bloße Instrumental-Musik unter der Anleitung eines 

dramatischen Vorgangs-Bildes unbegrenzte Fähigkeiten sich aneignen zu sehen.“ (Wagner: 
»Über die Anwendung der Musik auf das Drama« in: Ders.: SSUD, Bd.10, Leipzig 1911, 
S. 176–193, S. 181; die Seitenangaben von Strauss beziehen sich auf sein Exemplar der GSD, 
Bd. 10, Leipzig 1883, S. 229–250.)

77 Wagner: »Über die Anwendung der Musik auf das Drama«, S. 181.
78 Vgl. Anm. 116.
79 Wagner: »Über die Anwendung der Musik auf das Drama«, S. 181. In Strauss‘ Brief an Bülow 

heißt es: »auch plastisch vor seinem geistigen Auge geschwebt haben«, vgl. Anm. 106.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

43

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ven-Ausbildung und Verwendung« aus.80 Durch die Verbindung der Motive 
»mit Hilfe einer fremdartigen ableitenden Harmonisation« könne »diese Ton-
Erscheinung mehr als Wotan's Worte uns ein Bild der furchtbar verdüsterten 
Seele des leidenden Gottes gewahren lassen«. Eine solche Beschaffenheit sei 
der Instrumentalmusik – auch derjenigen, die mit »dramatischen Vorgangs­
bildern« operieren mag – nicht in dieser Weise möglich. Im gleichen Aufsatz 
führt Wagner dies abschließend am Beispiel der Figur der Elsa aus Lohengrin 
aus. Er beschreibt darin die Zuteilung der musikalischen Motive an die Figu­
ren als ihnen zugehörig – und meint dabei weit mehr als das Personenmotiv 
als bloße Kennzeichnung. »Im Andante einer Symphonie sehr gesucht und 
unverständlich«, so Wagner, erhalte im Kontext des Dramas das »lediglich aus 
einem Gewebe fern fortschreitender Harmonien bestehende Motiv, welches 
der Komponist des ›Lohengrin‹ als Schlußphrase eines ersten Arioso's der in 
selige Traumerinnerung entrückten Elsa zutheilt«, seinen eigentlichen Sinn. 
Im Zusammengehen des Motivs mit einer Gebärde, die er hier konkret als 
einen »einzige[n] Aufblick ihres schwärmerisch verklärten Auges« beschreibt, 
zeige das Motiv dem Publikum Elsas Inneres, »sagt uns, was in ihr lebt«.81

Maßgeblich von Wagners Ausführungen geleitet, denkt Strauss ebenso 
›plastisch‹ (um ein weiteres seiner Lieblingsworte zu gebrauchen) und von 
der Bühne her, auch im Sinfonischen. So sieht er zwei Traditionslinien der 
Sinfonik im 19. Jahrhundert, deren ästhetischen Wert er klar unterscheidet. 
Mit Schubert beginne, über »Schumann, Mendelssohn, Brahms, Tschaikovk­
sy, Bruckner bis zu G. Mahler«, die Tradition der »lyrisch-epischen Sinfonie«, 
die »das Ohr mit mehr oder weniger reizvoller Melodik, mit rein technischem 
Tonspiel zu erfreuen« vermöge. Diese Linie würde »bei Tschaikovsky beinahe 
das Gebiet der reinen Unterhaltungsmusik« streifen und bei Bruckner und 
Mahler »trotz einiger ergreifender Einzelheiten [...] der unmittelbar wirken­
den Überzeugungskraft ermangeln«. Bereits die Formulierungen lassen es 
offensichtlich werden: Der anderen Linie, der »dramatischen«, gibt er ein­
deutig den Vorzug. Deren Hauptrepräsentant wiederum sei Beethoven, aber 
bereits bei Mozart habe man »den Eindruck zwangsmäßig sich entwickeln­
der Gefühlsäußerungen, einheitlich durchgeführten Empfindungsinhaltes, da 

80 Ebd., S. 189. Wagner meint wohl die T. 265 ff. zu den Worten der ersten Norn: »verflochten 
ist das Geflecht. Ein wüstes Gesicht verwirrt mir wüthend den Sinn.« Er selbst beschreibt 
die Motive folgendermaßen: »Dagegen jetzt, nachdem im Verlaufe des Drama’s das einfache 
Naturmotiv [Notenbeispiel] zu dem ersten Erglänzen des strahlenden Rheingoldes, dann 
aber zur ersten Erscheinung der im Morgenroth erdämmernden Götterburg ›Walhall‹ das 
nicht minder einfache Motiv [Notenbeispiel] vernommen worden waren«. Ebd., S. 188.

81 Ebd., S. 191, 192.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

44

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch er gleich Beethoven Dramatiker ist«. Wenig überraschend rechnet er 
auch sich selbst dazu: Gleiches gelte »auch in meinen Werken, da auch ich 
Dramatiker bin«. Er folgt dabei ganz Wagners Deutung, dass »die Beethoven­
sche Sinfonie mit der IX.ten [sic] direkt ins Wagnersche Drama«82 gemündet 
sei, und interpretiert seinen eigenen kompositorischen Werdegang gewisser­
maßen ontogenetisch als exemplarischen Beweis für die Richtigkeit der These.

»Kühle« versus »Kälte«

So simplifizierend und historisch inkorrekt Strauss‘ Blick auf die sinfonische 
Vielfalt des 19. Jahrhunderts sein mag, verrät er doch mehr als nur eine 
fehlende Einsicht in die kompositorische und ästhetische Komplexität der 
genannten Komponisten. Vielmehr offenbart sich darin eine Grundhaltung 
gegenüber dem Komponieren überhaupt und der damit intendierten Rezepti­
on von Musik, bei der sich stets »der Gefühlsinhalt dramatischen Erlebens, 
sei es in tragischer, heroischer oder heiterer Form in Tönen abspielt«.83 Teilt 
sich ein solcher nicht mit, stellt Strauss gar den Anspruch eines solchen 
Werkes in Frage, überhaupt Musik zu sein. An Karl Wolff schreibt er bereits 
im Januar 1889: »Ausdruck ist unsre Kunst – und ein Musikwerk, das mir 
keinen wahrhaft poetischen Gehalt mitzuteilen hat – natürlich einen der sich 
eben nur in Tönen wahrhaft darstellen, in Worten allenfalls andeuten, aber 
nur andeuten läßt, ist für mich eben – alles andre als Musik.«84

In einem solchen Musikverständnis ist die kreative Keimidee, die Inspirati­
on, die kein rein musikalischer Gedanke sein kann, entscheidend:

Will man nun ein in Stimmung und konsequentem Aufbau einheitliches Kunstwerk 
schaffen und soll dasselbe auf den Zuhörer plastisch einwirken, so muß das, was der 
Autor sagen wollte, auch plastisch vor seinem geistigen Auge geschwebt haben. Dies 
ist nur möglich infolge der Befruchtung durch eine poetische Idee, mag dieselbe 
nun als Programm dem Werke beigefügt sein werden oder nicht.85

Diese vielfach zitierte Äußerung des jungen Strauss aus einem Brief an Hans 
von Bülow soll hier nicht das Themenfeld ›Programmmusik‹ versus ›absolu­
te‹ Musik öffnen oder das Verhältnis von innermusikalischer Logik und Kon­

82 Alle Zitate aus: Strauss: SpA, S. 155.
83 Strauss: SpA, S. 155. Die Hg. nehmen die Entstehung des Textes für Anfang oder Mitte der 

30er Jahre an.
84 Abgedruckt bei Steinitzer: Richard Strauss, Leipzig 51914, S. 98. Vgl. auch Strauss: Dokumen­

te, (Hg.: Trenner)S. 47.
85 Strauss: BW LC, S. 181 ff., ebenso abgedruckt in: Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 48.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

45

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


struktion zu außermusikalischer Vorgabe thematisieren – Strauss betont bei­
des gleichermaßen.86 Vielmehr soll der Fokus darauf gelegt sein, dass Strauss 
immer die Wirkung auf das Publikum vor Augen hat, die stets »plastisch«, 
also anschaulich einleuchtend und damit einer gewissen Konkretion, sozusa­
gen einer Dreidimensionalität bedarf. Dabei geht er von einem einfachen Sen­
der-Empfänger-Modell aus: Der Komponist bedarf einer ›plastisch‹ klaren, 
»poetische[n] Idee«; diese bildet den Ausgangspunkt des kompositorischen 
Prozesses, in dem dann musikalisch-technische Merkmale (Struktur, Zusam­
menhang, Harmonik, Motivik, Klanggestaltung etc.) im Vordergrund stehen. 
Mittels der adäquaten Aufführung des so entstandenen Werks folgt dann ein 
Übertrag dieser ursprünglichen »poetische[n] Idee« auf das Publikum, in 
einer Weise, die nur auf musikalischem Weg zu vermitteln ist.

In der Ausarbeitung der Komposition und der musikalischen Aufführung 
– gewissermaßen in allem, was die Vermittlungsarbeit und den Transfer der 
›poetisch-dramatischen Idee‹ betrifft – verlangt Strauss Kalkül und Klarheit, 
ja geradezu Nüchternheit. Dies gelte jedoch nicht für die beiden Eckpunkte 
des Kommunikationsmodells, also bei der eigenen ersten Annährung an neue 
Stoffe und insbesondere Opernfiguren sowie der angestrebten Wirkung auf 
das Publikum.

Eine Metapher, die für Strauss (und seine Kritiker) in diesem Zusammen­
hang zentral ist, ist diejenige der emotionalen »Kühle«, die allerdings je nach 
Verortung im genannten Kommunikationsmodell unterschiedlich bewertet 
wird. Für den Kompositionsprozess begreift er eine solche Distanziertheit als 
erstrebenswertes Ideal: »Im Winter, vom November bis zum April arbeite ich 
sehr kühl, ohne jedes Hasten, ja, sogar ohne jede Emotion. Man muss schon 
Herr über sich selbst sein [...]. Der Kopf, der ›Tristan‹ komponiert hat, mußte 
kalt sein wie Marmor.«87 Diese Äußerung über Wagner ist vielmehr als eine 
Selbstvergewisserung zu verstehen, wie sie auch von anderer Seite überliefert 
ist. So erinnert sich Romain Rolland (durchaus kritisch) in seiner Autobiogra­
phie an eine ähnliche Bemerkung, die er allerdings wohl zu vereinfachend auf 
die gesamte kreative Tätigkeit und Haltung von Strauss bezieht:

Selbst beim Komponieren von Salome rühmte er sich, einen kühlen Kopf bewahrt 
zu haben. Ich bin nicht sicher, daß man dies nicht spürt, und ziehe Gluck vor, der 
sagte, daß seine Alceste ihn schlaflose Nächte gekostet und bei längerer Arbeitsdauer 
die innere Erschütterung ihn getötet hätte.

86 Strauss, BE 211: »Ein poetisches Programm kann wohl zu neuen Formbildungen anregen, 
wo aber die Musik nicht logisch aus sich selbst sich entwickelt, wird sie ›Literaturmusik‹.«

87 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 82.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

46

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weiter heisst es hier (durchaus die wesentlichen Interessen von Strauss tref­
fend) zu den psychischen Verfasstheiten und unterschiedlichen subjektiven 
Wahrnehmungsweisen: »In den Stürmen der Seele und der Sinne, die einen 
seltsamen Reiz auf ihn ausübten, trug Strauß ein echt bayrisches Phlegma 
zur Schau.«88 Vergleichbar spricht auch Paul Bekker vom Faszinosum des 
Psychologischen, und auch bei ihm erscheint Strauss als nüchtern sezierender 
Seelenschilderer, wenn er über die Wildesche Salome schreibt: »Wahrhaftig – 
wenn es schon keine erhabene Welt ist, so trägt sie doch ungeheure psycholo­
gische Mannigfaltigkeiten in sich, so daß die faszinierende Wirkung auf eine 
kühle, innerlich ganz unbeteiligte Natur wie Strauss wohlbegreiflich ist.«89 

Diese emotionale Distanz gilt sicherlich für den konzentrierten Arbeitspro­
zess und die Orchesterleitung, sowohl hinsichtlich der Probenarbeit als auch 
des nüchtern-präzisen Dirigats, wie die wenigen erhaltenen Videoaufnahmen 
eindrücklich dokumentieren. Anhand verschiedener Quellen lässt sich aber 
zeigen, dass sie eben gerade nicht für den Vorgang der künstlerischen Inspira­
tion und Ausarbeitung erster Ideen galt, die Strauss idealweise im Frühjahr 
und Sommer anging und zwischen Konzeption und Ausarbeitung bereits jah­
reszeitlich zwischen Wärme und Kälte unterschied. So wollte er die Arbeit an 
Die Frau ohne Schatten aus genau diesen Gründen im Herbst 1914 unterbre­
chen: »Wenn es mir glückt, den II. Akt jetzt im Oktober fertig zu bekommen, 
lasse ich das Ganze bis Ostern liegen und gehe dann erst mit frischen Kräften 
an den Schluß. Im Winter instrumentiere ich meine Alpensinfonie!«90 Wenn 
es um den ›Erstkontakt‹ mit neuen Opernfiguren geht, wird er nicht müde, 
seine Librettisten vor einem innerlichen »Kaltbleiben« zu warnen. Mehrfach 
kritisiert er die von Hofmannsthal konzipierten Figuren oder Handlungen in 
diesem Sinne, erstmals im Mai 1911 während der Arbeit an Ariadne auf Naxos:

Sie kennen vielleicht meine Vorliebe für Schillersche Hymnen und Rückertsche 
Schnörkel. Sowas regt mich zu formalen Orgien an, und die müssen hier herhalten, 
wo das Innere der Handlung einen kalt läßt. Eine schwungvolle Rhetorik kann mich 
genügend betäuben, um mich über nicht Interessantes glücklich hinwegkomponie­
ren zu lassen. Das Formenspiel: der Architektur-Garten muß hier in seine Rechte 
treten. Sonst gehen wir also d’accord!91

»D’accord« gingen Komponist und Librettist zu dieser Zeit nun gerade nicht, 
die Aussage hat eine fast tragikomische Bedeutung: Das gegenseitige Nicht­

88 Romain Rolland: Aus meinem Leben, Zürich 1949. S. 301.
89 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, Stuttgart 1909, S. 43.
90 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 246, 247.
91 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 106.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

47

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verstehen könnte zu diesem Zeitpunkt kaum grösser sein und führte zu 
längeren konzeptionellen und ästhetischen Auseinandersetzungen. So lässt 
ihn beispielsweise auch die von Kessler und Hofmannsthal konzipierte Figur 
des Joseph gänzlich »kalt«, wie Strauss in seinem unnachahmlichen Briefstil 
festhält:

»Der keusche Joseph selbst liegt mir nicht so recht, und was mich mopst, dazu find’ 
ich schwer Musik: So ein Joseph, der Gott sucht, – dazu muß ich mich höllisch 
zwingen. Na, vielleicht liegt in irgendeiner atavistischen Blinddarmecke noch eine 
fromme Melodie für den braven Joseph.«92

Während sich die Haltung des Komponisten zur Ariadne noch wandeln und 
er schließlich einen kompositorischen Zugang zur Konzeption finden wird, 
bleiben in Die Frau ohne Schatten für ihn derartige Mängel zumindest in 
Teilen bestehen: er kritisiert während der Komposition insbesondere die Fi­
gur der Kaiserin und der Färberin.93 Im Juli 1916, kurz vor der Fertigstellung 
des Werkes (er ist gerade mit dem letzten Aktfinale beschäftigt), zeigt sich 
deutlich, wie er immer noch mit dem Stoff hadert. Zunehmend beginnt Der 
Rosenkavalier »mit seiner prächtigen Marschallin«94 als Ideal von geglückter, 
weil zur Teilnahme fordernder Figurenzeichnung im Briefwechsel zentral zu 
werden – eine Tendenz, die sich in den letzten Jahren der gemeinsamen 
Arbeit verstärken wird.

Figuren wie Kaiser und Kaiserin nebst Amme sind nicht mit so roten Blutkörper­
chen zu füllen wie eine Marschallin, ein Octavian, ein Ochs. Da kann ich mich 
anstrengen, wie ich will, und ich plage mich redlich und siebe und siebe durch, aber 
das Herz ist immer nur zur Hälfte dabei und sobald der Kopf die größere Hälfte der 
Arbeit leisten muß, wird ein Hauch akademischer Kälte darin [bleiben].

Seine Frau finde das Finale »kalt« und vermisse »eine zu Herzen gehende, 
zündende Melodik des ›Rosenkavalier‹-Terzetts«.95 Hier wird der Unterschied 
zwischen »Kühle« und »Kälte« für Strauss deutlich: Aus der positiv konno­
tierten »Kühle« der Ausarbeitung wird eine die Inspiration hemmende »Käl­
te«.96

92 Ebd., S. 168.
93 Ebd., S. 260, über die Färberin: S. 242.
94 Ebd., S. 299.
95 Ebd., S. 300. Für Arabella finden sich vergleichbare Kritikpunkte im Briefwechsel (S. 560, 

562, 592).
96 Vom dramatischen Einfall bzw. der poetischen Idee trennt er jedoch die Möglichkeit eines 

rein melodischen Einfalls, »der mich plötzlich (direkt aus dem Äther kommend) überfällt, 
der auftaucht, ohne daß eine sinnliche Anregung von Außen vorliegt oder eine seelische 
Emotion« (SpA, S. 227).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

48

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Urteil der Ehefrau Pauline ist für Strauss stets sehr wichtig; dass das 
Herz nicht »nur zur Hälfte dabei« sein darf, gilt jedoch noch mehr für die 
angestrebte Rezeption einer Figur beim Publikum.97 Dies führt er in seinen 
späten Aufzeichnungen am Beispiel Mozarts aus, welcher der Welt »in seinen 
Melodien Offenbarungen der innersten Seele [...] geschenkt« habe. Ihr voll­
ständiger Sinn könne »letzten Endes aber nur vom teilnehmenden Gefühl 
ganz aufgenommen und sympathisch erwidert werden« – und ist demnach 
rein musikalisch-technisch nicht einholbar oder erklärbar.98

Der »Theaterinstinkt« und die Adäquatheit musikalischer Mittel

Kompositorische Meisterschaft zeigt sich für Strauss also nicht allein in 
melodischer Erfindung, kontrapunktischer Gewandtheit oder harmonischem 
Reichtum, sondern in der Adäquatheit der Anwendung dieser Mittel auf die 
dramatische Situation. Erst dann werde eine Melodik »zündend« oder »zu 
Herzen gehend«, wie er es dem Rosenkavalier-Finale, nicht aber jenem der 
Frau ohne Schatten zugesteht. Wegen des »unerhörten Reiz[es] der Mozart­
schen Melodie«, auf die Strauss immer wieder zurückkommt, werde »zu oft 
der Dramatiker, der Theaterblick dieses unbegreiflichen Genius übersehen«, 
der sich »nicht nur in den großen tragischen Momenten« zeige, sondern »in 
jeder Gebärde des Orchesters, in der dramaturgischen Anlage des ganzen Ver­
laufs der Handlung«.99 Strauss nennt die beiden Rezitative der Donna Anna100 

und die »Comthurszene« des Don Giovanni als Beispiele. Die Bedeutung des 
dramatischen Kontexts führt er auch an Beispielen aus eigenen Werken aus. 
Der »nach dem berauschenden Cisdur [] brutale Cmollschluß« in Salome 
sei nur deshalb »dramatisch berechtigt, da die niederschmetternde, plötzliche 
Katastrophe nicht anders darstellbar war«.101 Der Schluss erhält nämlich seine 
Legitimität dadurch, dass er Ausdruck eines Wechsels von der Innen- auf 

97 Auch in der Zusammenarbeit mit Zweig spielt dieser Aspekt immer wieder eine Rolle. 
So verlangt Strauss von ihm bezüglich des Entwurfs zur späteren Oper Friedenstag: »es 
müssen darin Empfindungen zum Ausdruck kommen, die bei mir gefühlvolle Musik 
wecken und die Motive: Verzweiflung, Heroismus, Schwäche, Haß, Versöhnung u.s.w. – ich 
fürchte, ich bringe dafür nicht genug Melodie auf, die wirklich zu Herzen geht« (Strauss/
Zweig: BW, S. 87). Zentrales Anliegen ist ihm die Gestaltung von Figuren, »die uns auch 
menschlich interessieren« (BW, S. 100).

98 Strauss: SpA, S. 193, ebenso Strauss: BE, S. 174.
99 Strauss: SpA, S. 198.

100 Akt I, 2. Szene, Nr. 2; II. Akt, 12. Szene, Nr. 23.
101 Strauss: SpA, S. 140.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

49

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Außenperspektive ist, der vom pervertierten Liebestraum unvermittelt auf 
die harsche Realität prallt und damit den Zuschauern eine neue Lesart für 
das gleich gebliebene Bühnenbild gibt, nicht als effektvolle Klangwirkung an 
sich. Folgt man seiner Argumentation, wäre die Relation für sich stehend 
ungrammatikalisch und unverständlich. Als Beispiel für einen solchen Fall 
gilt ihm das Aktfinale der Oper Der Cid von Peter Cornelius. Auch hier gibt es 
einen auffälligen Tonartwechsel im Aktschluss (Es-Dur nach Fis-Dur102), dem 
Strauss jedoch seine dramatische Motivierung und Legitimation abspricht. 
Gleiches gilt ihm auch für jeglichen Einsatz einer nicht auf Dur-Moll tonal 
basierten harmonischen Sprache:103

Gewisse ›atonale‹ Stellen (Helena – Rückkehr des Menelas I. Akt) kann ich heute 
als Zuhörer nicht mehr fassen. Sie sind nur als ›Verwirrung der Gefühle‹ von den 
Nerven zu erleben, vom Kunstverstand im Moment nicht zu deuten. Derartiges 
überhaupt nur im Drama verwendbar.104

Mag die Aussage aus den frühen 1930er Jahren durchaus den zunehmenden 
Konservativismus des älteren Komponisten widerspiegeln – er spricht im 
selben Text davon, dass es angesichts der Entwicklungen der letzten drei Jahr­
zehnte »nur ein ›Zurück‹«105 geben könne – bedeutet sie doch keine grund­
sätzliche Änderung der Einstellung gegenüber freitonalen Passagen. Einzig 
die Darstellung des Wahnsinns Salomes rechtfertigt für ihn die extremen 
bitonalen Lösungen im Finale des Einakters:

Ein wirklich gottgesandter Einfall [war] der Bläsertriller auf a-b, unter dem die 
Harmonie abwechselnd in Amoll – Bdur schillert, mit dem Emollmotiv, um den 
Triller beim Fisdur dann in gisis-ais zu verwandeln. Frau Cosima Wagner bemerkte 
bei dieser Stelle ganz recht: ›Das ist der Wahnsinn!‹.106

102 Strauss nennt fälschlicherweise fis-Moll. Die beiden Tonarten Es-Dur und Fis-Dur werden 
allerdings durch eine längere Passage (Z. 62–65) vermittelt, insofern ist der Vergleich nur 
bedingt gerechtfertigt.

103 Siehe dazu das Teilkapitel zu Harmonik und Tonalität in Kapitel 3.
104 Strauss: SpA, S. 142. Die Herausgeber der späten Aufzeichnungen nehmen (wenig wahr­

scheinlich) die Passage des Auftritts des Menelas zu Beginn des ersten Aktes an (9, Z. 41), 
was aber sowohl die Musik als auch Strauss‘ Textaussage betreffend keinen Sinn ergibt. 
Strauss bezieht sich explizit auf Menelas‘ »Rückkehr«: I, Z. 114 ff.

105 Strauss: SpA, S. 141.
106 Ebd., S. 141. Vgl. Salome Z. 355 ff. bis zum ersten Fis-Dur-Quartsextakkord bei »Allein was 

tut’s?« (5, Z. 359). Strauss notiert den Triller nicht enharmonisch um, sondern bleibt bei 
a-b. Der von ihm hier angesprochene Tonartenwechsel von a-Moll nach B-Dur kann nicht 
den wiederkehrenden tiefen Akkord in Celli und Kontrabass meinen. Entweder erinnert 
er sich falsch, oder er rekurriert auf tonale Elemente der Singstimme. Mehrfache Halbton­
wendung in den Violinen (gis-a) mit tremolierendem a in den zweiten Violinen ließen sich 
(aber nirgends eindeutig) auf a-Moll beziehen, an einer Stelle (»bitterer Geschmack auf 

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

50

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleiches gilt laut Strauss auch für jede zeitgemäße Auseinandersetzung mit 
Kontrapunkt.

Will dieser kein »sinnloses Orgelgedudel«107 bleiben, so sei eine dramati­
sche Rückbindung zwingend, ähnlich wie bei sinfonischer Musik (s. o.). Aus 
der Kritik von Brahms an seiner frühen f-Moll-Sinfonie zog Strauss für sich 
den (so gar nicht intendierten) Schluss,

»daß Kontrapunkt nur berechtigt ist, wenn eine poetische Notwendigkeit zwei oder 
drei oder mehrere nicht nur rhythmisch, sondern gerade harmonisch aufs stärkste 
kontrastierende Themen zu vorübergehender Vereinigung zwingt«.108

Herausragende Beispiele für einen solchen »poetischen Kontrapunkt« fänden 
sich im dritten Akt von Tristan und Isolde. Wohne diesem vor allem ein 
»psychologisches Moment« inne, so sind in Strauss‘ eigenen Werken genuin 
kontrapunktische Fakturen in schnellen Tempi meist als humoristische oder 
gar parodistische Elemente eingesetzt.109 Er geht schließlich so weit, dies auf 
sämtliche Bereiche des Tonsatzes zu übertragen: »All diese formellen, harmo­
nischen, contrapunktischen Neuerungen konnten zwingend und zielbewußt 
nie auf dem Boden der absoluten Musik erwachsen. Darum sind die Epigo­
nen der Klassik (Brahms, Bruckner) ganz folgerichtig im Schema der alten 
Sonatenform u. bei Tonica, Dominante u. vermindertem Septimenakkord ver­
blieben.«110

Die adäquate Anwendung dieser Mittel also, die nur in der Darstellung 
psychischer Extremsituationen »bis an die äußersten Grenzen der Musik«111 

gehen darf, machen für Strauss gutes Musiktheater aus. Entscheidend dafür 
seien Gespür und Feinsinn; Strauss spricht vom »Theaterinstinkt«,112 dieser 
betreffe sowohl Komposition als auch Aufführung und sei »wahrscheinlich 
Frage ›der Persönlichkeit‹ [unterstrichen], die nicht gelernt werden kann«.113 

Hofmannsthal attestiert Strauss einen solchen »Theatersinn«.114 Die folgende 

deinen Lippen«, Z. 356,2; nur angedeutet bei: »bitter schmecke«, Z. 357) erklingt in der 
Singstimme b-Moll, aber nirgends B-Dur.

107 Strauss: SpA, S. 141.
108 Strauss: BE, S. 190.
109 Vgl.zum Thema Kontrapunkt und Polyphonie: Kapitel 3, S. 362 ff.
110 Strauss: SpA, S. 141. Auch in diesem Zitat spiegelt sich seine undifferenzierte Auffassung von 

musikhistorischen Entwicklungslinien wider, die bereits in den grundlegenden Annahmen 
nicht triftig ist.

111 Strauss: SpA, S. 141.
112 Strauss: SpA, S. 199.
113 Strauss: SpA, S. 179.
114 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 527.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

51

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bemerkung aus dem Briefwechsel ist durchaus nicht als Schmeichelei zu 
verstehen, denn zum Einen ist in das Lob eine Kritik eingeflochten, zum 
Anderen äußert er sich über Strauss gegenüber Harry Graf Kessler (dort 
üblicherweise nicht an Kritik an seinem Komponisten sparend) in ähnlicher 
Weise: »von uns beiden haben Sie, ganz abgesehen vom Maß der Begabung, 
den stärkeren dramatischen Instinkt, ohne jeden Zweifel. Aber ein Etwas in 
Ihnen, unterirdisch, will gelegentlich diesem Instinkt entgegen und läßt Sie 
manchmal das Ganze über dem Teil vergessen.«115

Entsprechend abwertend fällt Strauss‘ Urteil aus, wenn er einen Mangel 
dieses dramatischen Feinsinns bei Komponisten, Dirigenten oder Regisseuren 
zu erkennen glaubt, wie es negative Äußerungen zur musikalischen Leitung 
einer Aufführung des Fidelio von Wilhelm Furtwängler oder des Idomeneo 
von Rudolf Moralt zeigen.116 Generell beklagt er eine fehlende »Überein­
stimmung von dramatischer und musikalischer Tendenz«117 in den meisten 
Opernaufführungen, mit fatalen Folgen für die Rolle der Musik:

[D]urch keine dramatische Notwendigkeit behindert musiziert man eben lustig 
drauf los, als ob es nie etwas anderes als nur Abonnementskonzerte im Leipziger 
Gewandhause gegeben hätte; die armen Darsteller auf der Bühne sind dabei nach 
wie vor zu bloßen Sängern degradiert.118

Mindestens ebenso schwer wie die Kritik an den seiner Meinung nach unge­
nauen Umsetzungen der Partitur durch falsche Tempi und eingefügte, nicht 
notierte Fermaten wiegt in seiner Furtwängler-Kritik die fehlende Kongruenz 
der musikalisch-semantischen Ebene mit der Darstellung auf der Bühne. Die 
Takte 52–53 in der Arie »Komm, Hoffnung, laß den letzten Stern« müssten 
gesungen werden mit »mit einer Gebärde, als wenn Lenore [sic] dem ent­
schwindenden Glück nachblickt«.119

Notenbeispiel 3: Beethoven: Fidelio, Akt 1, Nr. 9, Rezitativ und Arie »Komm, Hoffnung, 
laß den letzten Stern« T. 52–53 (dynamische Angaben von Strauss)

115 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 179. Hofmannsthal beschreibt hier scharfsinnig Strauss‘ Vor­
liebe für musikalischen Partialgestalten (vgl. Kapitel 3).

116 Strauss: SpA, S. 179, 180.
117 Strauss: BE, S. 87.
118 Strauss: BE, S. 78.
119 Strauss: SpA, S. 180.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

52

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Generell stellt Strauss seinen Berufskollegen am Dirigentenpult kein gutes 
Zeugnis aus. Er teilt sie rigoros ein in »Theaterleute[]« und »halbfertige, 
eitle Conservatoiristen«120 – die Kritik an der Institution Konservatorium 
wird ebenso klar wie der Stolz, nie eines besucht zu haben. Diese »Conser­
vatoiristen« vermögen aufgrund ihrer »musikalischen Einseitigkeit«, »da we­
nigstens die Mehrzahl ihrer Vertreter in die Partitur versunken, gewöhnlich 
noch vor lauter Noten kein Drama zu sehen«,121 und die Musik laufe in 
fehlender Übereinstimmung ohne szenische Konkretion nebenher.122 Strauss 
strebt dagegen als Komponist wie als Dirigent immer eine dramatische Ganz­
heitlichkeit an, so dass der Zuschauer – am Beispiel einer von ihm als mus­
tergültig bewerteten Aufführung des Tannhäuser in Bayreuth mit Felix Mottl 
am Pult ausgeführt – »mit Auge, Ohr und Herz in gleichem Maße gebannt 
von dem lebensvollen Eindruck einer zur vollen Darstellung gelangten wun­
dervoll herrlichen dramatischen Dichtung« sei, »der eben alle von ihrem 
Schöpfer angewandten Ausdrucksmittel der Plastik, Malerei, Poesie und Mu­
sik vollkommen entsprachen«.123 Ein Punkt bleibt dabei ausschlaggebend: die 
Wirkung auf das Publikum im Sinne einer stets mitgedachten, intendierten 
Rezeptionsperspektive, die hier abermals von einer völligen perzeptiven wie 
emotionalen Immersion ins Geschehen, einem Gebanntsein ausgeht, aber 
(wie noch zu zeigen sein wird) auch andere Modi kennt. Die Aufmerksamkeit 
des Publikums zu gewinnen und zu lenken zieht sich als gedankliche Linie 
durch sein Schreiben. Stravinsky berichtet leicht amüsiert, Strauss habe ihm 
nach der Aufführung des L’Oiseau de feu zu einem anderen Beginn anstelle 
des pianissimo in tiefen Streichern mit großer Trommel geraten: »Da hört das 
Publikum niemals zu. Man muß es beim ersten Akkord durch großes Getöse 
überraschen, dann folgt es sogleich und hinterher können Sie machen, was 
Sie wollen.«124 Diese Qualität des Bannens und Steuerns gesteht ihm auch 
Engelbert Humperdinck zu, nicht nur im direkten Briefwechsel mit seinem 

120 Strauss: SpA, S. 38.
121 Strauss: BE, S. 76.
122 Vergleichbare Äußerungen finden sich bei Operndirigenten auch in heutiger Zeit; so 

spricht bspw. Ingo Metzmacher von einem »Complete misunderstanding of Opera«, wenn 
er fehlende Zusammenarbeit im heutigen Opernbetrieb beklagt (vgl.: https://www.youtub
e.com/watch?v=e_zA2z_D8jc, abgerufen am 08.03.2023).

123 Strauss, BE, S. 81.
124 Nach Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 199. Adorno nennt Strauss den »Meister 

der ersten zweihundertfünfzig Takte« (Adorno: »Strauss. Zum hundertsten Geburtstag«, 
S. 591). In der Tat überwiegen bei Strauss einnehmende Anfänge mit prägnanter gestischer 
Figur oder Motivik, zumeist in f oder ff, stilbildend bereits in Don Juan. Atmosphären­
schichten im pianissimo wie in Eine Alpensinfonie stellen die Ausnahme dar, auch in seinen 

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

53

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=e_zA2z_D8jc
https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=e_zA2z_D8jc


späteren Dirigenten der Uraufführung von Hänsel und Gretel, sondern auch 
gegenüber Dritten, wenngleich in seinem Briefwechsel mit Cosima Wagner 
eine durchaus kritische Haltung deutlich wird. So habe er sich bei einer 
Aufführung des Don Juan 

widerstandslos dem fesselnden Eindruck des Werkes hingegeben und mich an der 
berauschenden Wirkung erfreut und schließlich gefunden, daß – wenn die themati­
sche oder melodische Erfindung bei Strauss ebenso bedeutend wäre wie seine Kunst 
zu instrumentieren, in welcher er Ähnlichkeit mit Berlioz hat – er unter die Ersten 
der Gegenwart zu zählen wäre. Eine durchaus selbstständige Gestalt von intensiver 
Erfindung habe ich jedoch noch nicht bei ihm gefunden.125

Strauss strebt immer danach, das Publikum buchstäblich ›im Griff zu haben‹ 
und zu steuern; er formuliert dieses ästhetische Ziel mehrfach explizit, z. B. 
in einem Brief an Willi Schuh über die Generalprobe von Die Liebe der 
Danae. Sehr zufrieden äußert er sich dort über die Salzburger Aufführung 
acht Monate vor dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Der dritte Akt »dürfte auf 
die besten Ehrensockel der Musikgeschichte placiert werden«, im ersten Akt 
überzeuge ihn insbesondere »das sehr glückliche Frauenduett, mündend in 
den originellen 5/4 Takt-Aufmarsch der vier Königinnen und ihrer Gemahle, 
der den Hörer in seinem schwankenden Rhythmus bis zum Erscheinen des 
Schiffes kaum zu Besinnung kommen läßt.«126

Bedeutung der Regie

Das angesprochene Bestreben Strauss‘ nach Übereinstimmung der Musik 
mit dem Szenischen als audiovisuelle Synthese äußert sich auch in seiner 
Forderung einer strikten Einhaltung der Regie- und Szenenanweisungen. Er 
betrachtet sie bis in Nuancen hinein als unveränderlichen Teil des Werkes, 
so dass sie den Spielraum für Regisseure nach solchem Verständnis stark ein­
schränken. Es bleibt für Strauss inakzeptabel, »daß sie [die Spielleiter], wenn 
Wagner schreibt: der Lohengrindom steht rechts – daß sie ihn links postieren, 
nur um ein Beispiel zu geben, daß sie scenische Bemerkungen, besonders die 

Opern: Einzig Guntram beginnt als Liegeklang in sordinierten Violinen im vollständigen 
pp.

125 Engelbert Humperdinck an Cosima Wagner, Brief vom 9.3.1890, in: Der unbekannte Engel­
bert Humperdinck im Spiegel des Briefwechsels mit seinen Zunftgenossen, Bd. 1: 1884–1893, 
Mainz u.a. 2004, S. 61.

126 Strauss: BE, 169, 171 (Brief an Willi Schuh vom 25.09.1944, ebenso in: Strauss/Schuh: BW, 
S. 68 ff.).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

54

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Darstellung betreffend, gänzlich ignorieren«.127 Wie die Bemerkung zeigt, gilt 
ihm die Einhaltung und exakte Umsetzung der Anweisungen auf der Bühne 
bis in räumliche Details als verbindlich, so dass er deren Nichtbeachtung, 
insbesondere im Alter, immer stärker kritisiert. Für den jungen Kapellmeister 
Strauss überliefert in diesem Sinne Arthur Seidl das Bild einer Gesamtleitung 
des Theaterbetriebs: »Das will heißen, daß er, schon Kraft seiner allseitigen 
humanistischen Bildung, nicht nur praktischer Orchesterleiter im Theater, 
sondern auch Leiter der Bühnenvorgänge, Kapellmeister und Regisseur in 
einer Person zugleich war.«128 Auch wenn Seidl hier etwas überzeichnet haben 
mag, lässt sich doch festhalten, dass für Strauss eine so verstandene ›Werk­
treue‹ und ein sinnfälliges Zusammengehen von Musik und szenischer Akti­
on bei fremden wie eigenen Werken das oberste Ziel einer jeden Aufführung 
darstellten.

Umsetzung der Gebärden

Für die heutige Opernregie stellen die Opern von Strauss auch aus diesem 
Grunde eine Herausforderung dar, wenn man – selbst bei traditioneller 
Haltung – mehr von einer Neuinterpretation des Stoffes als von einer den 
Anweisungen der Urheber folgenden Szenengestaltung ausgeht. Seine Musik 
ist nämlich eng an die beschriebenen Kulissen, Bewegungen und Gebärden 
der Akteure geknüpft, indem sie diese darstellt, abbildet und bis hin zu Aspek­
ten des Raums und der Naturdarstellung auch eine Art musikalische Kulissen­
funktion übernimmt. Paul Bekker beschreibt dies in seiner (ablehnenden) 
Kritik zur Josephslegende folgendermaßen:

Seine Musik malt, sie charakterisiert, sie veranschaulicht. Wenn ein paar Windhun­
de über die Bühne springen, so gibt es schnelle Sechzehntelläufe. Rieselnder Gold­
staub wird durch flatternde chromatische Triolen dargestellt. Die Boxer bekommen 
einen schleichend schwerfälligen, die Sklavinnen einen elegischen schwermütigen, 
der tanzende Joseph einen in den zartesten Klangregionen hüpfenden Rhythmus.129

Diese Anschmiegsamkeit der Straussischen Musik, die bereits die zeitgenössi­
sche Kritik teils wohlwollend, teils kritisch zur Kenntnis nahm, führt nun 
eben aber auch dazu, dass bei fehlender oder andersartiger Umsetzung der 
Szenenanweisungen auf der Bühne ein auffälliger Kontrast entsteht, noch 

127 Strauss: SpA, S. 181.
128 Arthur Seidl: Straußiana, Regensburg [1913], S. 63.
129 Paul Bekker, Kritische Zeitbilder (GS, Bd. 1), S. 103.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

55

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


deutlicher als bei Wagner, da die mimetischen Wirkungen deutlich erhöht 
und beschleunigt sind und teilweise im Sekundentakt wechseln können. 
Dieser Kontrast kann zwar einerseits in der Abkehr von den angestrebten 
Wirkungen der Urheber reizvolle neue Bedeutungsebenen schaffen, anderer­
seits aber auch zum Ausfall des intendierten dramatischen Effekts und zu 
Unverständnis führen. Denn die Musik wird in diesem Sinne tatsächlich Teil 
der Inszenierung, indem sie diese klanglich ›in Szene‹ setzt und sehr genau 
auf die Anweisung des Nebentextes, auf exakte Gebärden-, Figuren- oder Ku­
lissenbeschreibungen reagiert und damit teilweise selbst bereits Funktionen 
einer Opernregie mitbeinhaltet, um den am Beispiel Glucks ausgeführten 
Gedanken von Dahlhaus aufzugreifen. Dabei ist freilich zwischen mehr und 
weniger problematischen Fällen zu unterscheiden. Ist die musikalische Geste 
direkt auf den Text bezogen (meist aus einem Signalwort abgeleitet), so ist ein 
Wegfall der entsprechenden Körpergebärde oder der Umsetzung im Bühnen­
bild denkbar, wenn auch nicht in Strauss‘ Sinne. Er selbst beschreibt dieses 
Verfahren des Wortbezugs als ein Merkmal von Tristan und Isolde: »Cosima 
sagte einmal (sehr richtig!), daß im Tristan die Gebärde des Darstellers genau 
einen Takt vor dem Wort erfolge, was im Orchester genau durchgeführt sei 
u. einen besonderen Tristanstyl bezeichne!«130 Auch in Strauss‘ Opern findet 
sich dies, auch wenn das Verfahren sehr viel beweglicher angewandt ist und 
sowohl vor als auch nach, zumeist aber unmittelbar bei dem Wort erfolgen 
kann. Durch die Rückbindung an den Text bleibt die Verständlichkeit der 
musikalischen Versinnbildlichung jedoch erhalten. Als ein frei herausgegrif­
fenes Beispiel sei die auskomponierte Geste der Marschallin genannt, um 
das Leiden an der angeblichen Migräne am frühen Morgen vorzutäuschen 
(Der Rosenkavalier, I, Z. 108, 2 f.). Hier ist eine direkte szenische Umsetzung 
womöglich verzichtbar.

Schwieriger wird es bei musikalischen Figuren, die nur durch den Neben­
text bestimmt sind, aber keine Entsprechung durch das gesungene Wort 
erfahren. Findet das abrupte Dazwischenfahren des Elektra-Akkords im ff 
(I, Z. 64) nach dem ersten Ausruf der Schwester Chrysothemis (»Elektra!«) 
keine Entsprechung im szenischen Verhalten der Hauptfigur (»Elektra fährt 
zusammen und starrt wie aus einem Traum erwachend auf Chrysothemis«), 
so bleibt der musikalische Schnitt eines Fokalisierungswechsels der Protago­
nistin von der inneren Versenkung der Rachevision zurück auf die Wahrneh­

130 Strauss: SpA, S. 167; siehe auch: Strauss: BE, S. 66.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

56

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mung der Außenwelt nicht nachvollziehbar.131 In besonderer Weise stellt Die 
Frau ohne Schatten für Rudolf Hartmann hinsichtlich der adäquaten Bühnen­
umsetzung musikalischer Fokalisierungen ein »Inszenierungsproblem« dar: 
»Allen schauspielerischen Mitteln zur Gestaltung innerer Vorgänge fällt ein 
weit über die Anforderungen übriger Opernwiedergabe hinausgehendes Ge­
wicht zu.«132 Dies führt er an der rein instrumentalen D-Dur-Passage nach 
Baraks Worten aus: »O Glück über mir – und Erwartung und Freude im 
Herzen!« (I, Z. 31 ff.). Auch Hartmann wählt einen Ausschnitt, in dem die 
musikalische Schilderung klar einer der beiden Figuren auf der Bühne zuge­
ordnet ist. Um den Kontrast zwischen diesen als das eigentlich Wesentliche 
wahrnehmen zu können,

muß die Darstellerin der Frau unmißverständlich verdeutlichen, daß sie sich mit 
allen Fasern ihres Wesens gegen das Andringen der Wünsche Baraks wehrt [...]. 
Dieser darstellerische Kontrapunkt zu den durch das D-Dur-Zwischenspiel rein 
musikalisch vermittelten Gedanken Baraks verlangt höchste mimische Ausdrucks­
kraft, da die gespannte Verhaltenheit dieser Szene nicht durch Gestik oder Gänge 
beeinträchtigt werden darf.133

An anderer Stelle schreibt er:

Überzeugen kann die Werkwiedergabe auf der Opernbühne nur dann in vollkom­
mener Weise, wenn dem Aufnehmenden der gewonnene Eindruck sich zu der 
Illusion verdichtet, daß Musik, Wort und Aktion im Augenblick ihrer optischen und 
akustischen Sinnfälligkeit impulsiv und improvisatorisch entstanden seien.134

Diese Bemerkung Hartmanns ist in mehrfacher Weise aufschlussreich: nicht 
nur, weil er in Strauss‘ letzten Opernprojekten dessen bevorzugter Regisseur 

131 Bereits Wagner kritisiert in einem Brief an Franz Liszt die Nicht-Einhaltung der Szenen­
anweisungen und stellt deren essentielle Bedeutung als Keim und eigentliche Motivation 
für die musikalische Realisierung dar: »[J]eder Takt einer dramatischen Musik ist nur 
dadurch gerechtfertigt, daß er etwas auf die Handlung oder den Charakter des Handeln­
den Betreffendes ausdrückt: jene Reminiszenz im Thema der Klarinette steht daher nicht 
um ihretwillen da, etwa um eines musikalischen Effektes wegen, den Elisabeth zur Not 
nur szenisch begleiten sollte – sondern der nachgewinkte Gruß der Elisabeth ist die 
Hauptsache, die ich im Auge hatte, und jene Reminiszenz wurde von mir nur gewählt, 
um diese Handlung der Elisabeth entsprechend zu begleiten« (Brief vom 08.09.1850, in: 
Wagner/Liszt: Briefwechsel, hg. von Hanjo Kesting, Frankfurt (M.) 1988, S. 133.

132 Rudolf Hartmann, »,Die Frau ohne Schatten‘ als Inszenierungsproblem«, in: Richard 
Strauss – Rudolf Hartmann. Ein Briefwechsel. Mit Aufsätzen und Regierarbeiten von Rudolf 
Hartmann, hg. von Roswitha Schlötterer, Tutzing 1984, S. 126–129, S.127.

133 Ebd., S. 127.
134 Hartmann, »Grundsätzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S. 97–108, 

S. 107.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

57

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


war und von 1937 bis zur Zerstörung des Münchner Opernhauses im Herbst 
1943 zehn Werke inszenierte, darunter zwei Uraufführungen. Auch Hartmann 
betont hier die Idee des Zusammengehens zu einer nicht mehr aufteilbaren 
Perzeption von Seiten des Publikums – so spricht er z. B. buchstäblich vom 
»Aufnehmenden« statt vom »Zuhörer«. Der Effekt, den er hier »improvisa­
torisch« nennt, wird später noch in den Ausführungen zur musikalischen 
Unmittelbarkeit aufgegriffen, ist aber ebenfalls unter dem Blickwinkel der 
Opernregie entscheidend: Richtig inszeniert, stellt sich die Illusion ein, dass 
es die Personen auf der Bühne sind, die sämtliche textlichen wie musikali­
schen Äußerungen im Moment entstehen lassen, sie gestalten und formen.

Musikalische Kulissen

Ein sprechendes Beispiel für die illustrative Funktion einer musikalischen 
Kulisse in Analogie zum Begriff der »Wortkulisse« in der Dramentheorie 
ist die Abwärtsbewegung des Erdenflugs in Die Frau ohne Schatten (I, Z. 
107 ff.), die zugleich natürlich Verwandlungsmusik und Szenenübergang in 
der Tradition Wagners ist (dazu ausführlich in Kapitel 5, S. 499 ff.). Neben 
den fokalisierenden Innensichten ist es diese Außenseite, die seine Musik 
in quasi-materieller Konkretion darzustellen vermag. Paul Bekker beschreibt 
eine solche Funktion des Straussischen Orchesters – er nennt es in Bezug auf 
Salome »den zauberhafteste[n] Apparat, den je ein Musiker beherrscht hat« 
– geradezu im Sinne einer akustischen Effektspur und greift zur Bestätigung 
eine Rezension Camille Saint-Saëns zu Salome von 1907 auf: »Bald ist es 
Seide, die man ritsch zerreißt, bald ist es eine Scheibe, die klirrend zerbricht; 
oder es ist der Wind, der pfeift, das Holz, das knarrt, dann ein Fluß, der 
friedsam dahinfliesst.«135 Dies überträgt er auch auf die Darstellung visueller 
Eindrücke bis hin zu Gegenständlichem: »Andere geben nur die Ahnung der 
Dinge – er gibt die Dinge selbst, greifbar, plastisch.«136 Bezeichnenderweise 
notierte sich Strauss eine Bemerkung Heines in seinen Notizheften, zum 
Vermögen der Musik, sowohl Materielles wie Geistiges, sowohl Dinghaftes 
wie Gedanken darstellen zu können:

»Was ist Musik? ist ein Wunder. Sie steht zwischen Gedanken und Erscheinung 
[Unterstreichung von Strauss], als dämmernde Vermittlerin steht sie zwischen Geist 
und Materie, sie ist beiden verwandt und doch von beiden verschieden; sie ist 

135 Bekker, Das Musikdrama der Gegenwart, S. 46.
136 Ebd., S. 33.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

58

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geist, welcher eines Zeitmaßes bedarf, sie ist Materie, aber Materie, die des Raumes 
entbehren kann.«137

So sehr damit die Musik in dieser konkreten ›Erscheinung‹ bereits Insze­
nierungsdetails festlegen mag, bleibt dabei freilich ein beträchtlicher Gestal­
tungsspielraum bestehen, wie unterschiedliche Auffassungen über die Ad­
äquatheit der Darstellung der oben angesprochenen Überleitungsmusik ins 
zweite Bild von Die Frau ohne Schatten zwischen Librettist und Komponist 
zeigen. Im Rahmen der Proben der Uraufführung in Wien im September 
1919 schreibt Hofmannsthal verwundert an Strauss: »[M]an sagte mir, Sie 
hätten gewollt, daß am Ende des ersten Bildes (Terrasse) die Amme und die 
Kaiserin versinken, anstatt ins Schlafgemach abzulaufen.«138 Während Strauss 
also gleich am Ende der Szene die Abwärtsbewegung (analog zum Ende der 
zweiten Szene des Rheingold) über das Hinabsenken der Figuren durch die 
Bühnenmaschinerie deutlich sichtbar machen will, wünscht Hofmannsthal, 
dass sie zunächst ins Schlafgemach abgehen sollen, um anschließend – nur 
durch die Musik dargestellt – den »Flug durch die Luft« aufzunehmen, »der 
Menschensphäre allmählich näher, nicht rutschen durch das finstere Erdin­
nere«, um so dem ätherischen Wesen der Figuren Rechnung zu tragen. (In­
teressanterweise vertraut hier der Librettist der suggestiven Kraft der Musik 
mehr als der Komponist, der die Abwärtsbewegung von Kaiserin und Amme 
szenisch verdeutlicht, zumindest angedeutet wissen will.)

Diese enge Interaktion der visuellen Ebene mit einer musikalischen Se­
mantisierung betont Strauss immer wieder, wenn er z. B. von der »vielfälti­
gen Inanspruchnahme von Auge und Ohr« in der Oper spricht, die »eben 
einmal kein Schauspiel«139 sei. So sehr er selbstbewusst auf die bildgebende 
Möglichkeit, auf die musikalische Kulissenfähigkeit seiner Musik vertraut, so 
gleichermaßen wichtig sind ihm aufwändige Bühneneffekte. In der Berliner 
Inszenierung von Die Frau ohne Schatten von 1920 ist er insbesondere von 
der Umsetzung der zahlreichen magischen Szenen angetan, die er denjenigen 
der Wiener Uraufführung vorzieht, wie er Hofmannsthal zufrieden von den 
Proben berichtet:

137 Strauss: SpA, S. 128. Strauss lässt einige Textpassagen Heines weg. Vgl. Heinrich Heine: 
Über die Französische Bühne, Sechster Brief, in: Heine: Historisch-kritische Gesamtausga­
be der Werke, hg. von Manfred Windfuhr, Bd. 12/1, Hamburg 1980, S. 258 (vgl. dazu: SpA, 
S. 129, Anmerkung der Hg.).

138 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 385.
139 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 587.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

59

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alle Zaubereien werden kommen, sogar das Wasser und der Einsturz am Schluß des 
II. Aktes. Das Schwert und die Verschiebung des Bettes auf sinnige Weise gelöst, für 
alle unsichtbaren Stimmen auf und hinter der Szene sind die besten Vorkehrungen 
getroffen, so daß wir einen wesentlichen Fortschritt gegenüber Roller erwarten 
dürfen [...].140

Entweder überlasse man die szenische Vorstellung ganz der Imagination des 
Publikums, hervorgerufen allein durch die Musik, oder man schöpfe hinsicht­
lich der Illusionseffekte aus dem Vollen der Bühnenmaschinerie. Der Mittel­
weg, die »halbe Szene«, ist für ihn, um das berühmte Aperçu Schönbergs auf 
dieses Thema zu übertragen, gerade derjenige, der nicht nach Rom führt:

Alles und gerade das kann eben doch die Musik allein nicht machen: es sei denn, 
man schreibt gleich ein Oratorium und verzichtet ganz auf die Szene! Aber halbe 
Szene geht eben nicht, weil dabei die Phantasie des Publikums ausgeschaltet wird, 
ohne daß das Auge voll befriedigt wird.141

Seine detaillierten Äußerungen dazu betreffen sowohl das Bühnenbild (insbe­
sondere Raumeffekte) als auch die Figurenbehandlung und die Kostüme. An 
der Fidelio-Aufführung vom Januar 1942142 in Wien (die bereits hinsichtlich 
seiner Kritik an Furtwänglers Leitung zur Sprache kam) galt ihm auch die 
Inszenierung wenig. Die Kostüme schienen ihm unpassend anachronistisch 
(»gekleidet wie zu einer Audienz bei Philipp II«) sowie völlig verfehlt (»eine 
Art Skikostüm einer spanischen Prinzessin«) und die Dialoge zu wenig sorg­
sam ausgearbeitet: »Auch muss Leonore durchaus mit tiefer, verstellter Stim­
me sprechen, damit nicht jeder Esel sie sofort als Frauenzimmer erkennt«.143 

Hier zeigt sich, dass Strauss auf eine realistische intradiegetische Bühnenwelt 
Wert legt und auf Wirklichkeitseffekte, um eine solche herzustellen. Er kann 
dabei kaum das Publikum meinen – das weiß ohnehin, wer Fidelio ist. Viel­
mehr denkt er an eine glaubhafte Verstellung gegenüber den übrigen Figuren 
auf der Bühne, so dass die Verkleidung innerhalb der Szene realistisch wirkt, 
mit dem Ziel, das Informationsgefälle zwischen Publikum und einzelnen 
Figuren entsprechend abzubilden.

Die gleiche Exaktheit gilt für die Umsetzung der Lichtregie, die seit Feu­
ersnot in fast allen Opern auch in der kompositorischen Umsetzung eine 

140 Ebd., S. 389.
141 Ebd.
142 Dass sie im Kriegswinter 1942 stattfindet und Mängel der Ausstattung darauf zurückzufüh­

ren sein können, findet mit keinem Wort Erwähnung. Sie wird von Strauss behandelt wie 
jede andere Aufführung auch.

143 Strauss: SpA, S. 180.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

60

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


relevante Rolle spielt,144 insbesondere in Salome,145 im Finale von Der Rosen­
kavalier146 und in Die Frau ohne Schatten. Für Elektra präzisiert Strauss gar 
das Beleuchtungskonzept Hofmannsthals vom späten Nachmittag des Beginns 
(»ist doch ihre Stunde«) »bis zum Eintritt des Orest, der im letzten Schein der 
untergehenden Sonne durch das Tor tritt. Nach seiner Ankunft tritt Nacht ein, 
die aber bis zur Erkennungsscene allmählich in Mondschein übergeht«.147

Strauss hat auch hier die Gesamtwirkung im Blick. Eine vollständige Ver­
dunklung sei in Elektra wie generell in der Oper »ein Unfug«, da die Mimik 
und Lippenbewegung der Darsteller fehle, was zu noch geringerem Textver­
ständnis als ohnehin führen würde. Er fordert vielmehr einen Realismus mit 
Augenmaß, mit Berücksichtigung der Bedingungen und Bedingtheiten der 
Kunstform Oper. Vorbild ist ihm Max Reinhardts Verfahren, die Bühne bei 
Szenen, die in Dunkelheit spielen, nur kurz abzudunkeln, um zu signalisieren, 
dass das folgende eigentlich in vollständiger Schwärze spielen müsste: »Das ist 
richtiges Theaterspielen.«148

Diskussionen zwischen Strauss und Hofmannsthal zu den Inszenierungen

Hofmannsthal und Strauss diskutieren im Briefwechsel bei jedem Projekt 
ausführlich Fragen der Umsetzung auf der Bühne. Sich geeignete Mitstreiter 
für eine kongeniale Umsetzung zu suchen und zu sichern gilt ihnen für 
einen Bühnenerfolg als unbedingte Voraussetzung; in erster Linie ist hier die 
Zusammenarbeit mit Max Reinhardt und Alfred Roller hervorzuheben. Umso 
größer ist ihre Befürchtung, wenn sie keinen Einfluss auf die Aufführung 
und Umsetzung ihrer Werke haben. In ihren exakten Vorstellungen werden 
Regieanweisungen, Szenen-, Licht und Kostümbeschreibungen zu werkim­

144 Generell zu Lichtdarstellungen, die bereits in den Tondichtungen relevant sind: Eva-Maria 
Axt, »Musikalische Lichtdarstellungen durch Richard Strauss«, in: RSB, NF, Heft 27 (Juni 
1992), S. 41–47.

145 Vgl. dazu Kapitel 4, S. 450.
146 Vgl. zur Lichtregie des Finales: Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 272 ff. Der Rosen­

kavalier spielt in seinen drei Akten zu drei aufeinanderfolgenden Tageszeiten: der erste 
vom Morgengrauen bis in den späten Vormittag reichend, der zweite beginnt am hellen 
Mittag, der letzte Aufzug im Gasthaus spielt am Abend. Auch der Tonartenplan reagiert auf 
diesen Verlauf.

147 Strauss: SpA, S. 183.
148 SpA, S. 184. Karl Böhm berichtet ebenfalls von einer solchen Genauigkeit mit Blick auf 

die Inszenierung und nennt Strauss in diesem Zusammenhang einen »ausgezeichnete[n] 
Bühnenpraktiker« (ebd., S. 184, Anm. 4).

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

61

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


manenten Bestandteilen mit Gültigkeitsanspruch, auf deren Festschreibung 
für Folgeaufführungen beide dringen. So lassen sie Alfred Roller eine »sehr 
gewissenhafte Anleitung für alle Bühnenchefs über die Durchführung der 
Verwandlungen, Zaubereien etc.« verfassen, in der Hoffnung, aus ihrer Sicht 
fehlgeleitete Inszenierungen in Zukunft zu verhindern.149

Strauss beschränkt sich gegenüber Hofmannsthal dabei keinesfalls auf die 
Rolle des Komponisten, sondern kritisiert offen und direkt ihm zuwiderlau­
fende Festschreibungen der Inszenierung. Für den Beginn der Ariadne-Oper 
schlägt er beispielsweise in der Erstfassung von 1912 vor, aus bühnenprakti­
schen Erwägungen die Betonung der metaleptischen Struktur der Oper im 
Schauspiel fallen zu lassen und stattdessen Jourdains handlungsimmanentes 
Publikum mit dem tatsächlichen zusammenzuführen:

Wäre es nicht möglich, die neue Ankleideszene in einem eigenen Nebenraum spie­
len zu lassen; vor dem Auftritt Jourdains und seiner Gäste dann verwandeln zu 
lassen, so daß die ›Ariadne‹-Bühne und die Theaterbühne quasi eins sind, d. h. daß 
die ›Ariadne‹-Bühne möglichst weit nach vorne gerückt wird. Überlegen Sie sich’s 
bitte. Eine im Hintergrunde des Theaters spielende Oper ist sehr schlimm.150

Hofmannsthal gesteht ihm dabei in den Fragen der Bühnenrealisierung 
durchaus Kompetenzen zu und geht auf Strauss‘ Änderungswünsche mehr­
fach ein, insbesondere in Fällen der Umsetzung des Bühnengeschehens »in 
genauester Anlehnung an die Musik«.151 Dies hat auch mit seinem Verständnis 
von Musiktheater generell zu tun. In Bezug auf den ersten Akt von Die 
ägyptische Helena formuliert er den entscheidenden Unterschied zwischen 
musiktheatralen Realisierungen und dem Sprechtheater: »Die Dichtung muß 
alles im Nacheinander bringen, wo der Musik ein gewisses Nebeneinander, 
ja Ineinander gewährt ist. Im gleichen Augenblick, als die Beschwörung 
anhebt, verlangt ihr Bühnensinn mit Recht, daß der Zuschauer auch etwas 
sehe.«152 Genau diese Möglichkeit zur Simultaneität und insbesondere zur 
Multiperspektivik ist bei Strauss in fast allen seiner Arbeiten typisch; schon 
die Eröffnung zu Feuersnot ist unmittelbar von dieser Idee der Anschauung 
eines Gleichzeitigen geleitet.

Besonders deutlich wird Strauss‘ Betonung des Visuellen in seiner Reaktion 
auf den Erhalt der ersten Version des ersten Aktes von Arabella im Mai 1928. 

149 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 382. [Alfred Roller]: Die Frau ohne Schatten. Oper in drei 
Akten von Hugo von Hofmannsthal. Musik von Richard Strauss. Regieskizze, Berlin 1919.

150 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 158.
151 Strauss/Hofmannsthal: BW, 382.
152 Strauss/Hofmannsthal: BW, 438.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

62

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Findet er ihn zunächst zwar in typischer Manier »famos«, so verstärkt sich im 
späteren Verlauf des Briefwechsels die sich anfangs schon andeutende Kritik 
zunehmend, so dass er sich schließlich Hilfe durch den von beiden gleicher­
maßen verehrten Bühnenpraktiker Reinhardt wünscht, da ihm die szenische 
Wirkung als zu schwach erscheint und er die Bedeutung des »eigentlich 
Bildhafte[n]« betont:

Haben Sie unsre neue Arbeit mit Reinhardt durchgesprochen? Hat er nicht ein paar 
hübsche Regisseureinfälle? Es fehlen mir bis jetzt an ›Arabella‹ so eine Reihe sze­
nisch wirksamer Glanzlichter, wie sie ›Helena‹ und besonders der ›Rosenkavalier‹ 
enthält. Denken Sie an das Lever, die lange, so ungeheuer stimmungsvolle Schluß­
szene des I. Aktes, die fabelhaft gute Überreichung der Rose, den Walzerschluß 
des II. Aktes, das Terzett des III. Aktes. Kurz: das eigentlich Bildhafte, rein pantomi­
misch Verständliche, dessen ein guter Operntext bedarf, von dem fast immer gut ein 
Drittel der Worte verloren geht, der beste Dialog dem großen Publikum mehr oder 
minder uninteressant bleibt.153

Reduktion

Im Alter ist bei Strauss zunehmend die Hinwendung zu einer zurückgenom­
menen Regie festzustellen. So kritisiert er (mutmaßlich in den frühen 1930er 
Jahren):

Bei der Opernregie wird jetzt meistens in den Fehler verfallen, daß fast jede be­
sondere Orchesterphrase auf der Bühne in Bewegung umgedeutet wird. Hier ist 
mit äußerster Vorsicht und Geschmack zu verfahren. [...] In ein- bis zweitaktigen 
Vorspielen ist oft deutlich – gerade bei Mozart – eine Spielgebärde zum Ausdruck 
gebracht. Aber nicht jeder Flötentriller ist ein Augenblinzeln der Primadonna, nicht 
jeder nachschlagende Streicherakkord ein Schritt oder eine Handbewegung.154

Rudolf Hartmann sieht hierin durchaus eine Differenz zur Entstehungszeit 
der früheren Werke, aber auch eine nachvollziehbare Folge zwischenzeitlich 
aufgekommener Bühnenpraxis. Für Salome

äußerte Strauss vor einigen Jahren den Wunsch nach einer fast statischen Anlage 
des Spiels – auch für die Titelrolle selbst. Das ist sicherlich überraschend und von 
den Forderungen des Jahres 1905 sehr verschieden. Gleichzeitig aber imponiert 
die intuitive Einfühlung in die Entwicklung der Darstellungsformen und ihrer die 

153 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 552. Auch diese Kritik wird in einen mehrschrittigen Umar­
beitungsprozess münden.

154 Strauss: SpA, S. 156. Zur Datierung: Anmerkung der Hg. auf S. 157. Vgl. Strauss: BE S. 60, 
dort auf Mitte der 40er Jahre datiert.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

63

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geistigen Kräfte ansprechenden Relation zum Zuschauer. Tatsächlich ist es kaum 
noch erträglich, daß vor hysterischem Gezappel und fälschlich ausgedeutetem ›Aus­
spielen‹ jeder Orchesterfigur die Prinzessin Salome zum hocherotisierten Dirnchen 
wird und nichts von der grandiosen Beziehungslosigkeit der beiden Hauptfiguren 
übrigbleibt [...].155

Ein Grund für die Hinwendung zu mehr Ruhe im Schauspiel mag in einer 
verstärkten Betonung des psychologischen Moments liegen, ein anderer in der 
Gefahr einer zu einseitigen Betonung des Wesenszuges einer Figur bei einer 
eigentlich komplexeren Gemengelage. Strauss schreibt dazu:

Überhaupt muß sich, im Gegensatz zu der allzu aufgeregten Musik, das Spiel 
der Darsteller auf größte Einfachheit beschränken, besonders Herodes muß sich 
vor dem herumrennenden Neurastheniker darauf besinnen, daß er, als östlicher 
Parvenu, seinen römischen Gästen gegenüber bei allen monumentalen erotischen 
Entgleisungen sich stets bemüht, in Nachahmung des größeren Cäsars in Rom 
Haltung und Würde zu bewahren. Toben auf und vor der Bühne zugleich – ist 
zuviel! Das Orchester allein genügt dafür!156

Hier zeigt sich für Strauss ein wichtiger Wesensunterschied zwischen der 
Inszenierung von Opern- und Sprechtheater. Die Darsteller müssen sich in 
ihrem Schauspiel teilweise zurückhalten, da die Musik wesentliche Bereiche 
der Charakterzeichnung übernommen hat. Ein Schauspieler müsste im obi­
gen Beispiel des Herodes in Wildes Salome versuchen, möglichst beides zu 
vermitteln: gespielte Würde und sich dahinter offenbarende Unruhe bis hin 
zur Manie. Da die Musik die Hyper-Nervosität und den Verfolgungswahn des 
Herodes bereits in den Fokus nimmt – schon Ravel zeigte sich laut Rolland 
insbesondere von den Sturm-Visionen (Szene 4, Z. 164–170; Z. 233–241) 
beeindruckt157 –, soll sich Strauss zufolge das Schauspiel des Sängers daher 
insbesondere auf die aufgesetzte Würde des Herrschers konzentrieren. Erst 
in der Gesamtsicht wird die Figur in ihrer Zerrissenheit zwischen bemühter 
Außendarstellung und innerer Verfassung vollständig.

In der Charakterisierung der Klytämnestra kritisiert er ebensolche Über­
zeichnungen der Figur, welche die Betonung der psychologischen Vorgänge in 
den Hintergrund treten lasse:

Zur Aufführung sei dem Regisseur bemerkt, [...] Klytämnestra nicht als alte, häßli­
che Hexe darzustellen, die in ödem Culissenreißen sich kaum vor Schwäche auf 

155 Hartmann: »Grundsätzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S. 103.
156 Strauss: BE, S. 226; Strauss: SpA, S. 59.
157 Rolland: Aus meinem Leben, S. 312. Paul Bekker nennt die Musik zu Herodes einen »bis 

jetzt beispiellose[n] Versuch, die Nervenzuckungen in einem musikalischen Spiegel zu 
fangen« (Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 45).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

64

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Beinen halten kann. Sondern als schöne Frau von 50 Jahren müssen ihre 
vornehmen, sparsamen Gesten im Gegensatz stehen zu ihren Traumgesichten.158

Hofmannsthals Text bezeichnet eindeutig keinen körperlichen Verfall, son­
dern ein seelisches Leiden, einen Zerfallsprozess der Persönlichkeit, worauf 
die vielfachen Metaphern des Verrottens und Verwesens der Psyche klar hin­
weisen (»Kann man denn vergehend lebend, wie ein faules Aas? Kann man 
zerfallen, wenn man gar nicht krank ist?« Z. 191). Bis auf den heutigen Tag 
wird die Figur, nicht selten ihre eigenen Worte ignorierend, in der von Strauss 
monierten Weise (miss)verstanden und inszeniert.

Die zweite Gefahr einer solchen Überzeichnung führt er an Salome aus, 
in einer Bemerkung, die sich direkt an Hartmanns obige Ausführungen an­
schließen lässt. Die Hauptfigur dürfe »als keusche Jungfrau, als orientalische 
Prinzessin nur mit einfachster, vornehmster Gestik gespielt werden [...]«, soll 
sie nicht »in ihrem Scheitern an dem ihr entgegengetretenen Wunder einer 
reinen neuen, großartigen Welt statt Mitleid nur Schauder u. Entsetzen erre­
gen«.159 Der einseitige Fokus auf die Perversion sexueller Triebkräfte lasse, 
wie Strauss klar festhält, jegliche mitfühlende Anteilnahme mit der Figur 
zurücktreten. Diese sei aber gerade deshalb entscheidend, da sie zu weiten 
Teilen in der Oper (trotz ihrer buchstäblichen ›Unerhörtheit‹) auch als Foka­
lisationsfilter fungiert. Salome ist beides: »Ungeheuer« (Z. 351) und verliebter 
Teenager.

Raum

Neben den genauen Vorstellungen zur Inszenierung und damit zur Lesart der 
Figuren werden auch die angestrebten Raumwirkungen im Zusammengehen 
von Musik und szenischer Aktion von Strauss thematisiert – wenn auch 
weniger ausführlich. In der gemeinsamen Ausarbeitung von Friedenstag – von 
Stefan Zweig konzipiert und von Joseph Gregor ausgeführt – wünschte sich 
Strauss für den Schluss eine Änderung, nämlich den klangperspektivischen 
Effekt eines von außen hereinklingenden Gesangs, der schließlich von der 
ganzen Bühne Besitz ergreift und den Handlungsumschwung herbeiführt:

158 Strauss: SpA, S. 183; eine vergleichbare Stelle findet sich in BE, S. 237: »[...] ebenso wie 
Klytämnestra keine alte verwitterte Hexe, sondern eine schöne, stolze Frau von 50 Jahren 
sein soll, deren Zerrüttung eine geistige, keineswegs ein körperlicher Verfall sein soll«.

159 Strauss: SpA, S. 58.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

65

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz anders muß der Schluß werden, von dem Moment an, wo sich die beiden 
Kommandanten in die Arme fallen. In diesem Moment der Stille muß ganz leise 
von außen der Friedenshymnus des Volkes einsetzen; nur mehr Lobgesang ohne 
Erinnerung an den Krieg. In diesen Hymnus stimmen allmählich Maria, die beiden 
Kommandanten und alle Anwesenden ein, während langsam der Turm versinkt.160

Ein gradueller Prozess, hervorgerufen durch ein von außen in den Bühnen­
raum dringendes akustisches Ereignis, führt schließlich zur Peripetie und be­
stimmt das gesamte letzte Drittel der einaktigen Oper (ab Z. 148 ff.). Zunächst 
erklingen zwei Glocken »von ferne«, dann jene der Stadtkirchen und Türme, 
zuletzt gesellen sich die des Doms hinzu (Tamtam, Z. 152), um den Frieden zu 
verkünden. In der Zitadelle wird diesem Ereignis – trotz der Mauerschau-Sze­
nen, die den Umschwung vermuten lassen – jedoch nicht getraut. Auf das an­
schwellende Glockenensemble, das bereits Teil des ersten Entwurfs von Zweig 
war, folgt im letzten Schritt die Konkretion durch die menschliche Stimme, 
durch den Friedenshymnus, der zunächst basslos nur mit Frauenstimmen 
und Tenören derrière la scène im pianissimo erklingt. Schließlich erklingt der 
Chor auf der Bühne (wechselnd zusammen mit den Protagonisten) zu einem 
den ganzen Bühnenraum einnehmenden, vollstimmigen Chorfinale in C-Dur.

Dass ein akustisches Signal von außen ein Opernfinale einleitet und prägt, 
ist freilich nicht neu – man denke an das Trompetensignal in Fidelio oder 
den »Chœur des meurtriers« in Les Huguenots. Neu an dieser Idee ist jedoch 
in Friedenstag die großangelegte Dimension und Steigerung als mehrstufiger 
Prozess, der den Klang- wie den Bühnenraum schlussendlich vollständig 
einnimmt.161

Strauss äußert sich zu Friedenstag nur hinsichtlich der Konzeption der 
Raumwirkung, nicht jedoch der szenischen Umsetzung. Am Beispiel der 
Überleitungsmusik zur III. Szene von Lohengrin (I, Szene 2, T. 605–660), die 
ebenfalls eine groß angelegte Chorszene ist und das Nähern und Erscheinen 
des Schwanenritters raumperspektivisch thematisiert, lässt sich sehen, wie 
genau er dabei Inszenierungsdetails berücksichtigt. Die dargestellte Raumsi­
tuation auf der Bühne muss für Strauss in ihrer Wirkung und Motivation 
vollständig plausibel sein und mit der musikalischen Dramaturgie nahtlos 
zusammengehen. In diesem Fall handelt es sich um eine Kombination aus 
Mauerschau und tatsächlicher Sicht auf das Ereignis von Seiten des Publi­

160 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 235.
161 Ein früheres Beispiel findet sich zu Beginn des zweiten Aktes von Der Rosenkavalier, vgl. 

dazu Kapitel 5, S. 458 ff.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

66

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kums, die von Wagner genau festgeschrieben wurde. Strauss schreibt zu dieser 
Lohengrin-Szene:

Wird das Trompetenthema nur um eine Idee zu rasch intoniert, erhält das Stück 
eine Nervosität, die seinen anfangs ganz beschaulichen Charakter (der sich erst 
bei den Worten: ›seht, näher kommt er an‹ [T. 628] steigert, [sic] verwischt. Die 
Ritter rufen doch ›von rückwärts die dem Ufer zunächst stehenden‹ denen im 
Vordergrund ihre Beobachtungen zu, darum ist es auch nicht nötig, daß sofort der 
Chor in Bewegung gerät u. in wilder Hast nach hinten rennt, um dann bei ›Ein 
Wunder‹ möglichst ungeordnet wieder nach dem Kapellmeister zu zu laufen.162

Der Auftritt Lohengrins ist für das Thema dieses Buches auch insofern 
von besonderer Bedeutung, da Wagner insbesondere in dieser Passage neue 
psychische und räumliche Perspektivierungen erprobt (was in gewissem Sin­
ne für die Oper insgesamt gilt), die für die nachfolgenden Werke verbind­
lich bleiben sollten. In Lohengrin wird sowohl bei der Instrumentation als 
auch beim komplexeren Einsatz leitmotivischer Semantisierungen ein neu­
es Stadium musikdramatischen Komponierens erreicht.163 In dieser Passage 
kommt es durch den tatsächlichen Auftritt des nun real gewordenen Lohen­
grin zur ›Verwirklichung‹ des zuvor in Clairvoyance erkannten rettenden 
Ritters (Traumerzählung II. Szene) auf der Bühne. Die Fokussierung auf 
Elsa schwenkt als auskomponierter Näherungsprozess Lohengrins in einem 
mehrstufigen Bühnen-Raumeffekt auf die Wahrnehmung der übrigen Opern­
figuren um. Das dreistimmige Trompetenthema, um das es oben im Zitat 
geht, ist zugleich das erste Erklingen des Personenmotivs Lohengrins in 
›seiner‹ Instrumentalfarbe und Tonart A-Dur, aber noch verhalten in der 
Dynamik (pianissimo). Diese steigert sich innerhalb der 56-taktikgen Passage 
der Szene beständig, bis das Thema zu Beginn der dritten Szene im vollen 
Blech im fortissimo erklingt. Im Zuge der Traumerzählung Elsas (»In lichter 
Waffen Scheine ein Ritter nahte da«; T. 355 ff.) erschien das Lohengrin-Thema 
zwar schon zuvor, jedoch in As-Dur und in den Holzbläsern gesetzt,164 so 
dass es sich rückblickend als eine Art ›In-Erscheinung-treten-Wollen‹ der 

162 Strauss: SpA, S. 174.
163 Strauss bezeichnet Lohengrin als »stileinheitlicher« im Vergleich zum Tannhäuser (BE, 

S. xy) und nennt dezidiert »dessen Instrumentationswunder«, die ihn »stets von neuem 
entzücken« (SpA, S. 248). Auch Dahlhaus begreift Lohengrin als Wendepunkt auf dem Weg 
zum Musikdrama. Insbesondere der Dialog Ortrud–Telramund zu Beginn des zweiten 
Aktes »antizipiert die Technik der Ring-Tetralogie«. Dahlhaus: Richard Wagners Musikdra­
men, Zürich 1985, S. 75.

164 Die Trompete erhält dort nur eine auftaktig drängende Fanfarenfunktion zwischen den 
Motivgliedern, die sich bereits beständig steigert (sie erklingt zunächst ein-, dann zwei- 
und schließlich dreistimmig, T. 358–368).

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

67

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klangfarbe interpretieren ließe. Zur dynamischen Steigerung der gesamten 
Passage wünscht sich Strauss nun aus dirigentischer Perspektive eine analoge 
Tempogestaltung, die Wagner so jedoch nicht festschreibt (die ganze Passage 
ist von Beginn an mit »lebhaft« überschrieben). Für Strauss scheint diese 
Steigerung jedoch wichtig, weil sie parallel zur klanglichen Materialisierung 
des Ritters auch eine sichtbare dramatische Steigerung des Bühnengeschehens 
unterstreicht. Um ihre volle Wirksamkeit herauszuarbeiten, verlangt Strauss 
daher einen zunächst »beschaulichen« Charakter – nicht nur im Tempo, 
sondern auch in den Bewegungen des Chors. (Immerhin dauert es 32 von 
insgesamt 56 Takten, bis Wagner überhaupt ein forte vorschreibt.)

Strauss wird dieses Vorbild eines buchstäblich in Szene gesetzten Auftritts 
für seine Hauptfiguren Kunrad, Salome, Jochanaan, Klytämnestra, Ochs 
oder Rofrano in immer wieder neuen Varianten ausgestalten, um hier nur 
die früheren Beispiele zu nennen. Insbesondere dann, wenn (wie im Falle 
des Lohengrin) die Figur und ihr erhofftes Erscheinen bereits zuvor in der 
Bühnenhandlung thematisiert werden und der Auftritt integrativer Teil des 
Spannungsaufbaus innerhalb der Dramaturgie ist, werden diese Passagen 
zu herausgehobenen Schlüsselmomenten der Handlung. Das bekannteste Bei­
spiel dürfte bei Strauss der schon von Zeitgenossen vielfach besprochene 
Auftritt Jochanaans in Salome sein. Mit seinem aus aufgetürmten Quarten 
gebildeten Motiv thematisiert der Szenenübergang und -beginn ebenfalls ein 
Sichtbarwerden sowie die Lösung einer lange aufgebauten Spannung – war 
Jochanaan doch als bloße Stimme aus der Zisterne seit Beginn des Dramas 
zugleich an- und abwesend und schürte auf diese Weise zunehmend Salomes 
Begehren, ihn zu sehen. Ist es in Elsas Fall der Glaube, der den männlichen 
Protagonisten aus einer metaphysischen Sphäre stammend in Erscheinung 
treten lässt, so ist es hier Salomes ganz und gar diesseitiger Wille und 
Besitzanspruch (sowie ihre erotische Verführungskunst, der der willfährige 
Narraboth nichts entgegenzusetzen weiß), der den Auftritt Jochanaans aus 
der Zisterne herbeiführt. Nicht das Massenereignis als musikalisches Tableau 
(wie im Falle des Lohengrin), sondern die subjektive Wahrnehmung Salomes 
steht im Zentrum. In einer Mischung aus Furcht und körperlichem Begehren, 
aus Grauen und Verzückung entwickelt sie im Verlauf der Szene ihre zuneh­
mend sich steigernde Obsession. Dabei wechselt Strauss nicht nur zwischen 
den unterschiedlichen Motivsphären Jochanaans, sondern auch zwischen den 
teils abrupt wechselnden Emotionen Salomes. So ist auch diese Szene von 
hochbeschleunigten Fakturwechseln dominiert, von denen sich die drei eroti­
schen Werbegesänge der jugendlichen Prinzessin als geschlossenere Formteile 
deutlich absetzen.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

68

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von einer anderen Art des Szenenwechsels bei Wagner, der ihm bereits 
in jungen Jahren – noch ganz unter dem anti-Wagnerschen Einfluss seines 
Vaters Franz stehend – großen Eindruck gemacht hatte, spricht Strauss noch 
im Alter: „Aus späteren Jahren ist mir nur im Gedächtniß geblieben vom 
ersten Tannhäuser als großer Eindruck die Verwandlung aus dem Venusberg 
in die Frühlingslandschaft der Wartburg.“165 Es handelt sich dabei um einen 
der ›drastischsten‹ Fokalisierungswechsel im frühen Œuvre Wagners, der im 
Gegensatz zur überleitenden Lohengrin-Szene mit einem abrupten Wechsel 
des Bühnenbilds einhergeht: Tannhäusers Versetzung ins Wartburgtal, nach­
dem er den Namen der Gottesmutter ausspricht. Nachdem sich die Szene 
laut Wagners Anweisungen schnell verwandelt und »Venus verwindet«, befin­
det sich der Protagonist schnittartig in einer neuen Umgebung, ohne selbst 
die Position gewechselt zu haben: »Tannhäuser, der seine Stellung nicht ver­
lassen, befindet sich plötzlich in ein schönes Tal versetzt. Blauer Himmel, 
heitere Sonnenbeleuchtung. Rechts im Hintergrund die Wartburg«.166 Parallel 
dazu findet ein ebenso abrupter musikalischer Wechsel statt, der sämtliche 
Bereiche der musikalischen Faktur betrifft und die neue ›Soundscape‹ des 
maienhaften Wartburgtals in auffälliger Akkumulation der Elemente herstellt 
(»das Geläute von Herdeglocken«,167 unbegleiteter Gesang, einfaches G-Dur, 
solistische Klarinette, dann Englischhorn als intradiegetische Hirtenschalmei, 
Pilgerchor a capella).

Wann dieses Tannhäuser-Erlebnis für Strauss (immerhin sein erster Be­
such einer vollständigen Wagner-Aufführung) erfolgte, ist schwer zu datieren; 
in jedem Fall ereignete es sich im Münchner Hoftheater lange vor seiner 
Meininger Wandlung zum Wagner-Bewunderer. Eingebettet in seinen Erinne­
rungen (anlässlich des im Oktober 1943 zerstörten Opernhauses), steht es 
zwischen seinem ersten Opernerlebnis, Webers Freischütz (»im Alter von 6–8 
Jahren«) und dem »vollständige[n] Versagen gegenüber dem ersten Tristan 
u. Siegfried im Alter von 16 Jahren«. Aufgrund der auch im späten 19. Jahrhun­
dert noch durchaus als anstößig empfundenen Thematik der Oper dürfte eher 
von einem jugendlichen Alter ausgegangen werden. Diese Passage dient nicht 
der nachträglichen Konstruktion eines schon frühen Wagner-Verständnisses, 

165 Strauss: SpA, S. 119; vgl. eine ähnliche Äußerung in den Erinnerungen an seinen Vater, in: 
Strauss: BE, S. 201, SpA, S. 247.

166 Wagner: Tannhäuser und der Sängerkrieg auf der Wartburg, I, 3, T. 771.
167 Nicht in der Partitur notiert, aber in der Anweisung zu Beginn räumlich genau bezeichnet: 

»von der Höhe links vernimmt man das Geläut von Herdeglocken, auf einem hohen 
Vorsprung sitzt ein junger Hirt mit der Schalmei dem Tal zugekehrt« (Tannhäuser, I, Szene 
3).

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

69

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wie es etwa im Fall der Erzählung des heimlichen Tristan-Studiums als 17-Jäh­
riger (»gleichsam wie im Fieber«) der Fall gewesen sein mag.168 Sondern diese 
Notiz hebt vielmehr hervor, dass sich der fast 80-Jährige nach über sechs 
Jahrzehnten zwar kaum an Details erinnert, den unmittelbaren Eindruck der 
Wirkungsmacht dieser Verwandlungsszene jedoch nie vergessen hat.

Zwischen »wirkungsvoll genug« und »opernhaft trivial«

Die Ausführungen zu Regie und Bühnenbild zeigen es: Sowohl im Auffüh­
rungs- als auch im Kompositionsprozess geht Strauss stets von der intendier­
ten Wirkung auf das Publikum aus und versucht diese so genau als möglich 
zu antizipieren: »[I]ch versuche mich auf den Standpunkt des Publikums zu 
stellen, für das wir doch schließlich Komödie spielen«.169 Immer sein Publi­
kum im Blick, verlangt er mehrfach von seinen Librettisten »wirkungsvollere« 
Szenen, ein stets schwelender Grunddissens, der sich durch den Briefwechsel 
mit Hofmannsthal zieht,170 aber auch gegenüber Stefan Zweig und Joseph 
Gregor zur Sprache kommt. In diesem Zusammenhang steht auch seine be­
reits angesprochene Kritik an Hofmannsthals Erstversion des ersten Aktes 
von Arabella. Hier stört ihn insbesondere das Finale, man müsse »unbedingt 
mit einer Solostimme, Arie, lyrischem Erguß von Arabella schließen«. Der 
vorliegende Aktschluss sei zwar »recht hübsch, aber für eine Oper nicht 
wirkungsvoll genug«.171 Wenige Tage später führt er seine Bedenken auch 
andere Passagen betreffend weiter aus und begründet seine Kritik mit den 
spezifischen Gattungsbedingungen der Oper: Teile des ersten Aktes seien »arg 
zersplittert«, es gäbe »zuviel Durcheinander im Dialog«, und »für die Oper, 
wo sowieso immer so viel Text verlorengeht, ist die Linienführung zu zart«.172

168 Strauss: SpA, S. 246, 247. Walter vermutet eine nachträgliche Konstruktion, vgl. ders.: 
Richard Strauss und seine Zeit, S. 42. Doch eine solche ist nicht zweifelsfrei beweisbar: 
Strauss schreibt nämlich, dass auf dieses begeisterte Studium wiederum eine Phase des 
Zweifels folgte, und zwar wegen einer »Discrepanz zwischen den [...] Intentionen« und 
der erlebten »mittelmäßigen Aufführung« – abermals ein Hinweis auf die entscheidende 
Bedeutung, die er einer gelungenen musikalischen und szenischen Realisierung beimisst. 
Erst nach der Erkenntnis, dass diese Kluft überwunden werden könne, also nicht Defizit 
des Werkes sei, sei er dann »[v]oll Wagnerianer« geworden (SpA, S. 248).

169 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 525.
170 Zu diesem Thema grundlegend: Françoise Salvan-Renucci: »Ein Ganzes von Text und 

Musik«. Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss, Tutzing 2001.
171 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 545.
172 Ebd., S. 547, 549.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

70

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegen diese immer wiederkehrenden Bedenken des Komponisten gegen­
über allem zu Feinen und Zarten, die bereits bei der ersten wirklichen 
gemeinsamen Zusammenarbeit im Rosenkavalier sichtbar werden, steht auf 
der anderen Seite Hofmannsthals Kritik an einem zu »opernhaft trivialen 
Weg«.173 Der Dichter stört sich mehrfach an Strauss’ Fixierung auf die Wir­
kung. Umso mehr zeigt er sich beeindruckt vom Endergebnis der zweiten 
Fassung von Ariadne auf Naxos, da der Komponist hier – aus Hofmannsthals 
Sicht die Ausnahme – ganz mit ihm gegangen sei und sich frei gemacht 
habe vom »Gedanken an Wirkung«.174 Hofmannsthal sieht somit in Strauss’ 
Bestreben, den Standpunkt des Publikums einzunehmen, die Gefahr eines 
Schielens nach Theatereffekten und den damit verbundenen rezepthaft be­
rechneten Schablonen, die den Anspruch und die künstlerischen Konzeptio­
nen verdecken könnten. So wird Hofmannsthal gelegentlich sogar sehr direkt, 
etwa bei Strauss’ Vorschlag, in der zweiten Fassung von Ariadne auf Naxos 
zur Verdeutlichung und Abrundung eine Passage aus der Rahmenhandlung 
des Vorspiels am Ende der Oper einzubauen (er denkt dabei an einen letz­
ten Auftritt des verzweifelten Komponisten). Hier antwortet Hofmannsthal 
unverblümt: »Ich fürchte, hier hat Sie der Theateropportunismus total auf 
den Holzweg gebracht.«175 Aus Sicht des Komponisten handelt es sich bei 
diesem Vorschlag jedoch nur um die konsequente Fortführung bisheriger 
Schlusskonzeptionen: Seine beiden größten Theatererfolge überhaupt, Salome 
und Der Rosenkavalier, stellen in der letzten Minute der Aufführung einen 
deutlichen Perspektivwechsel her, der aus dem geglaubten finalen Zustand 
(Salomes Ekstase, Octavians und Sophies Liebesglück) als ein letzter Bruch 
herausführt. In diesen beiden finalen Schlusspassagen verschiebt sich der 
Blick auf das Geschehen von außen, wenn auch Genre- und Sujet-bedingt 
auf höchst unterschiedliche Weise: bei Salome durch das brutale c-Moll des 
Todesurteils, in Der Rosenkavalier durch die heitere Pantomime des kleinen 
Dieners im leeren Bühnenraum. Insofern wäre Strauss‘ Vorschlag eine weitere 
und durch die Brechung der diegetischen Ebenen genuin neue Realisierung 
dieses Konzeptes gewesen.

173 Ebd., S. 614; ähnlich auch Zweig, der einen Vorschlag Strauss‘ zum Entwurf zum späteren 
Friedenstag als »zu sehr opernhaft im schlimmen Sinne« abtut, vgl. BW Strauss/Zweig: 
BW, S. 84.

174 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 345.
175 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 280.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

71

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Psychologische Charakteristik« und »Mein lieber Ausdruck«

Immer wieder findet sich im Zusammenhang mit Expression und der Frage 
der Figurencharakterisierung die Betonung des Psychologischen – sicher ne­
ben ›Nervosität‹ sowie Kraft- und Energiebegriffen176 (›Elan‹, ›Schwung‹) 
der vielleicht wichtigste Topos der Musikalischen Moderne um 1900. In 
diesem Sinne bezeichnete Strauss einmal das Komponieren als »die Übertra­
gung eines Sinnes- oder Gefühlsausdruckes in Musik«.177 Seine auf menschli­
che Wahrnehmung und psychologische Prozesse ausgerichtete dramatische 
Grundeinstellung wird hier evident – ein Umstand, den bereits Zeitgenossen 
wie Romain Rolland (siehe Kapitel 1.3) oder Gerhard Hauptmann betonen, 
der fast gleichlautend mit beiden als wesentliches Merkmal seiner Musik das 
»Ausdrucksvermögen des Psychischen«178 benennt. Für Strauss geht es dabei 
jedoch nicht nur um Aspekte der Produktion, sondern auch um den brei­
ten Raum der Rezeption von Oper. Ein dezidiert zeitgenössisches Moment 
liegt für ihn darin, vom neuen Typus eines »aufmerksame[n] Zuschauer[s]« 
auszugehen, der »nicht bloß als Musikfreund älterer Ordnung im Theater 
sitzt«.179 Letzterer sei nur für »den reinen Ohrenschmaus« im Opernhaus 
und ganz »unbekümmert um seelische Vorgänge der handelnden Personen«. 
Erst durch Wagners Dramen könne man von einer »Inanspruchnahme des 
Denkvermögens« beim Publikum sprechen. So sehr er der Operngeschich­
te mit dieser radikalen Scheidung in ein prä- und ein post-wagnerisches 
Musiktheater Unrecht tun mag – und zudem in Widersprüche zu eigenen 
Aussagen über Gluck, Mozart oder Weber gerät –, zeigt sich hier deutlich 
seine Vorstellung von zeitgenössischer Opernkomposition als psychologisch 
motiviertem Ausdrucksbedürfnis. Die Adjektive »psychisch«, »seelisch« und 
»psychologisch« finden sich häufig in Strauss‘ Schreiben, auch wenn sie 
wohl eher Widerhall des Zeitgeistes und weniger Zeugnis einer intensiven 
Lektüre früher psychoanalytischer Schriften sein mögen, die hingegen im 
Fall Hofmannsthals durchaus dokumentiert sind – zumindest finden etwa die 
Arbeiten Freuds, Breuers, Jungs oder anderer keine direkte Erwähnung.

Oper ist für Strauss zwar seit jeher die Kunstform, die über die Ebene 
der Musik intime Innenansichten ermögliche bzw., in seinen Worten, »höhe­

176 Vgl. dazu Eggers, Katrin/Stollberg, Arne: Energie als Kräftespiel in den Künsten, Würzburg 
2021.

177 Strauss: BE, S. 47.
178 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 209.
179 Strauss: BE, S. 101, 102.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

72

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


re seelische Offenbarungen«180 zulasse als es Literatur, Instrumental- oder 
Kirchenmusik vermögen; dennoch markiert für ihn Wagners Schaffen eine 
Wegscheide. Als eine Hauptaufgabe des zeitgenössischen Dramatikers sieht er 
daher die Ausdifferenzierung in die Ausleuchtung sowie Darstellung psychi­
scher Prozesse und der Gefühlsinhalte der Figuren. Diese Palette muss dann 
mit kompositionstechnischen Mitteln korrespondieren, bis hin zu einer »psy­
chische[n] Polyphonie«, dem »seelischen Contrapunkt des III. Tristanaktes« 
und »subtilste[m] Nervencontrapunkt«.181

Trotz der Bedeutung Wagners für diese Überlegungen bleibt für Strauss 
allerdings die traditionelle Form der Arie der Idealtypus musikalisch-theatra­
ler Gefühlsausleuchtung und mithin Wesenskern der Oper: »Die Arie ist nun 
einmal die Seele der Oper! [...] Geschlossene Nummern, dazwischen Rezitative! 
Das war, ist und bleibt die Oper!«182 Dieses Bekenntnis zur traditionellen For­
mensprache früherer Opernformen, die er bereits seit Feuersnot mit Prinzipi­
en von Wagners kontinuierlichem Drama zu synthetisieren sucht, erhält nun 
gerade in der Zusammenarbeit mit Hofmannsthal und dem gemeinsamen, 
planvollen Rückgriff auf ältere Operntraditionen neue Nahrung für psycho­
logische Charakterzeichnungen. Strauss‘ Œuvre lässt sich in diesem Sinne 
als stets im Wandel befindliche eigenständige Ausformung von Musiktheater 
begreifen, die mit ästhetischen und kompositorischen Prämissen unterschied­
licher Traditionen spielt, sie aufgreift, verändert, ironisiert oder verwirft.183 

Dabei strebt er zu keinem Zeitpunkt seiner Karriere etwa ein ›Zurück-zu‹ 
an (allenfalls bezogen auf extreme harmonische Realisierungen in den frühen 
1930er Jahren).184 Er sucht vielmehr nach neuen Möglichkeiten und Realisie­
rungsformen von »Seelenschilderungen«185 und blättert sozusagen für diesen 
Zweck auch im Katalog der Operngeschichte.

Dabei scheint er bisweilen auch von der Idee der Komplettierung einer 
Sammlung geleitet, gewissermaßen als Kurator musikalischer Psychogramme. 
In einem Brief an Stefan Zweig zum nicht ausgeführten Semiramis-Projekt 
offenbart sich die wohlerwogene Absicht des älteren Komponisten, eine 
Vollständigkeit bei der musikalischen Rubrizierung und Charakterisierung 
unterschiedlicher Frauengestalten zu erreichen. Er rückt dabei die musikali­

180 Vgl. Anm. 75.
181 Strauss: SpA, S. 98.
182 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 609.
183 Siehe dazu insbesondere die analytischen Kapitel 4 und 5.
184 Vgl. Anm. 105.
185 Strauss: SpA, S. 218.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

73

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Ausleuchtung seiner weiblichen Hauptfiguren, deren emotionale Befind­
lichkeiten, Motivationen, psychologische Konstitutionen, Beziehungen und 
Handlungen ins Zentrum des musikdramatischen Interesses: »Der weibliche 
Dämon als Staatsmann und Feldherr fehlt mir noch in meiner Frauengale­
rie.«186 Diese Aussage legt zudem nahe, dass ihn gerade die Figuren reizen, die 
in den traditionellen Denkmustern seiner Zeit ›aus der Rolle‹ des stereotyp 
Weiblichen fallen.187 Rückblickend hebt er im Alter aus dieser Galerie vor 
allem Salome hervor, »die erste schöne Vertreterin all der Frauengestalten [...], 
deren feiner differenzierter Psychologie alle nervösen Contrapunkte und alle 
diffusen Farben meiner späteren Partituren dienen sollen«.188

Diese Auffassung kann man ebenso während der Arbeit an Intermezzo fest­
stellen. Strauss hat, dem Rat Hermann Bahrs folgend, sich selbst das Textbuch 
zu schreiben, nun doch eine erste Szene »hingehauen« und bittet den Schrift­
steller um sein Urteil. Sollte Bahr Gefallen finden, so denkt er bereits weiter, 
wünscht er sich von ihm vergleichbare Stoffe, nicht zuletzt, um mit einer gan­
zen Werkreihe eine neue Gattung, »die moderne Spieloper«, zu konstituieren. 
Auch hier findet sich bereits die Idee einer »Frauengalerie«, allerdings – und 
deshalb ist dieser Gedanke im Zusammenhang dieser Untersuchung vor allem 
interessant – bezogen auf unterschiedliche Außenperspektiven:

Ich plane dann einen Zyklus: Die Frau, etwa 5 Komödien, die Frau von den ver­
schiedenen Seiten gesehen. Da sie meine holde Gattin offenbar wieder ganz anders 
sehen als ich, so wäre ein 2.tes Stück von Ihnen entzückend. Aus meiner Frau 
kann man 10 Stücke machen: das sehe ich jetzt, wo ich anfange sie poetisch zu 
analysieren; tragen Sie mir noch eine Komödie zum Zyklus bei, das wäre famos, 
wenn sie sich schon, was ich begreife, in meine Anschauung nicht hineinfinden. Um 
die moderne Spieloper zu begründen, genügt nicht ein Werk.189

Der Weg zu neuen Stoffen ist für Strauss von Beginn seines Opernschaffens 
an in erster Linie geleitet von der Suche nach neuen Ausdrucksmöglichkei­
ten und nicht per se nach neuen kompositionstechnischen Wegen oder In­
novationen: Diese können, aber müssen nicht die Folge der angestrebten 

186 Brief vom 20.04.1935, in: Willi Schuh (Hg.), Richard Strauss – Stefan Zweig. Briefwechsel, 
Frankfurt (M.) 1957, S. 111.

187 Zu dem Thema: Melanie Unseld: »Man töte dieses Weib!« Weiblichkeit und Tod in der 
Musik der Jahrhundertwende, Stuttgart/Weimar 2001; speziell zu Strauss: Michael Lehner: 
»Die heroische Stimme gegen die menschliche.« Zur musikalischen Konzeption gegensätz­
licher Frauengestalten in den frühen Opern von Strauss und Hofmannsthal, in: Österrei­
chische Musikzeitschrift (ÖMZ), Jahrgang 67/1 (2012), S. 26–35.

188 Richard Strauss: BE, S. 180.
189 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 188.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

74

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzeption sein. Seinem Jugendfreund Ludwig Thuille gibt er 1890 eine 
Einschätzung Siegfried Wagners (in eigenen Worten) wieder, die in diesem 
Verständnis vor allem aber seine eigene Meinung abbilden dürfte. Siegfried 
Wagner habe in einem Streitgespräch über moderne Orchestertechnik (und 
die Bedeutung Berlioz’) bemerkt, dass

das Hauptmoment der Unterscheidung der modernen Orchesterbehandlung von 
der Beethovenschen nicht in den gesteigerten Mitteln, sondern in der gesteigerten 
Ausdrucksfähigkeit der einzelnen Instrumente, ihrer Individualisierung liege.190

Diese Ausdrucksfähigkeit erlaube es, so Strauss weiter, über den Einsatz der 
solistischen Instrumentalfarben eine »bestimmte menschliche Sprache« zu 
sprechen, wie dies Weber vorbildhaft in Der Freischütz eingeführt habe. Auch 
»die gesteigerten Orchestermittel des Rings« (die er dann doch zugesteht) 
seien »nicht die Folge der Sehnsucht nach unbekannten, raffinierten Klängen 
an sich, sondern des Dranges nach neuem Ausdruck«. Auch wenn der 26-jäh­
rige Strauss im Brief an Thuille noch sehr im Schatten seiner einflussreichen 
Mentoren steht sowie deren Meinung teilweise ungefiltert übernimmt und 
weitergibt,191 so wird die geäußerte Forderung eines »Dranges nach neuem 
Ausdruck« doch sein Credo der folgenden Jahre werden. So sehr er sich in 
dieser Zeit gerne als junger Wilder gebärdet – als einer, der »so wütend auf 
Alles, was nach Vergangenheit riecht«,192 ist –, gilt ihm hier bereits die Rück­
bindung klanglicher Neuerungen an eine konkrete Expression als verbindlich:

Wenn ich also neue Farben im Orchester entdeckt haben soll, was wahrscheinlich 
gar nicht der Fall ist, aber nehmen wir es einmal an, so muß doch das Bedürfnis 
vorausgegangen sein, mit diesen ›neuen Farben‹ etwas auszudrücken, was sich mit 
den alten Farben nicht sagen ließ; – wenn dies nicht der Fall ist, findet man nämlich 
diese sogenannten ›neuen Farben‹ gar nicht. Da heißt es, wer nicht sucht, der 
findet.193

190 Strauss/Thuille: BW, S. 116.
191 Die zunehmende Emanzipierung von fremden Meinungen und Urteilen zieht sich durch 

den gesamten Briefwechsel mit Thuille. Strauss selbst reflektiert im Alter hellsichtig den 
Einfluss sowohl Bülows als auch Ritters in der Meininger Zeit. So sehr er deren Bedeutung 
als Mentoren und Lehrer für seine eigene Entwicklung heraushebt, so betont er gleicher­
maßen die Wichtigkeit der Loslösung von deren ästhetischen Ansichten. Vgl. Strauss: BE, 
S. 207: »Die Ergebnisse meiner damaligen Brahmsschwärmerei (unter Bülows suggestivem 
Einfluß)«; S. 212: das individualistische Prinzip in Guntram als Grund »der inneren Ent­
zweiung« mit Ritter.

192 Strauss/Thuille: BW, S. 116.
193 Brief an Friedrich von Hausegger, abgedruckt in: Friedrich von Hausegger: Gedanken 

eines Schauenden, hg. von Siegmund von Hausegger, München 1903, S. 396. Vgl. auch 
Steinitzer: Strauss, S. 99.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

75

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Ausdruck‹ war bekanntlich einer der bevorzugten Begriffe seit seiner Mei­
ninger Zeit – durch den wesentlichen Einfluss Alexander Ritters; Cosima 
Wagner ging so weit, ihn in der Briefanrede als »Mein lieber Ausdruck« zu 
bezeichnen.194

Ein solchermaßen psychologisch motiviertes Ausdrucksbedürfnis ist 
Strauss denn auch ein wesentlicher, wenn nicht alleiniger Gradmesser an 
Qualität. So könne Verdis Falstaff »in psychologischer Charakteristik« »den 
besten Werken des deutschen Theaters an die Seite gestellt« werden und er­
reiche »durch das Orchester [eine] Vertiefung der Shakspeareschen [sic] Vor­
lage«.195 Otello hingegen sei »psychologisch nicht genügend motiviert[]«.196 

Natürlich finden sich daneben die typischen nationalen Klischees seiner Zeit: 
Verdis Melodien fänden (im Gegensatz zu denen Mozarts) allenfalls Gefallen 
und Beifall, ihnen wohne aber kein »Geheimnis« inne, und dem Orchester 
fehle die Sprachfähigkeit: »Zudem ist die Verdische Kunst bei aller inspirier­
ten u. genial erfundenen Gesangsmelodie wie die aller romanischen Meister 
[...] Oberflächenkunst, die durch die primitive Orchestersprache niemals in 
geheimnisvolle seelische Tiefen heruntergreift [...].«197 Hier und in vergleich­
baren Äußerungen über ›musikalische Tiefe‹ versus ›Oberflächenkunst‹ be­
wegt er sich in stereotypen Diskursen und verweist passenderweise auf Wag­
ners Bemerkungen zur Rossinischen Melodik.198 Mit dem ästhetischen Wert­
urteil der ›Tiefe‹ sind einerseits im buchstäblichen Sinne die unter der Me­
lodie liegenden musikalischen Schichten gemeint: Harmonik, Kontrapunkt 
und »Orchestersprache«, die hier national vereinnahmt werden. Andererseits 
meint er aber auch die damit zusammenhängende Möglichkeit, der Musik 
psychologische Ausdrucksmöglichkeiten zu geben.199 Denn dieses Vordringen 
in ›seelische Tiefen‹ gehe damit einher, möglicherweise keinen »allgemeinen 

194 Vgl. Strauss/Cosima Wagner: BW.
195 Strauss: SpA, S. 40, 45. Die Partitur des Falstaff bewunderte Strauss Zeit seines Lebens und 

erwähnt sie mehrfach.
196 Strauss: SpA, S. 45. Auch gegenüber seinen Librettisten ist ihm dies ein auschlaggebendes 

Argument. So schreibt er an Stefan Zweig über Joseph Gregors Grundidee zu Daphne: »Es 
fehlt uns ein interessierender seelischer Conflikt«, Strauss/Zweig: BW, S. 148.

197 Strauss: SpA, S. 45. Eine vergleichbare Passage findet sich in SpA, S. 40: Verdi sei »doch die 
Entwicklung des modernen Orchesters [...] mehr oder minder fremd geblieben«, gleicher­
maßen die »Ausdrucksfähigkeit zur Darstellung innerlichster Seelengeheimnisse«.

198 Strauss: BE, S. 95; analog: SpA, S. 123 f.
199 Er relativiert allerdings wieder in nationaler Lesart an anderer Stelle das Unvermögen, 

eine solche ›Tiefe‹ auf melodischem Weg zu erreichen, wenn er auf den angeblichen 
»fundamentalen Unterschied zwischen den tiefinnerlichen Tonsymbolen der melodischen 
Offenbarungen unserer Klassiker: Haydn, Mozart, Beethoven, Schubert gegenüber den 
Arien der Romanen« hinweist (BE, S. 95).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

76

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefallen und Beifall« zu erreichen. Die ägyptische Helena nennt er unter 
den eigenen Werken als ein Beispiel dafür, dass ein »Verständniß für solche 
psychologische Probleme [sic] (dieses war allerdings nur mit Musik ganz zu 
lösen)« nicht »Jedermanns Sache« sei. Dabei betont er die Aktualität und 
Neuheit der Grundidee, eine bereits gescheiterte Ehe und den Versuch ihrer 
Rettung zwischen den Polen von Vergessen und Erinnern ins Zentrum zu 
rücken. In heutiger Lesart ließe sich die Handlung als geglückter Verlauf einer 
unkonventionellen Paartherapie begreifen. »[D]ieses interessanteste und mo­
dernste Problem« gerade in einem mythischen Rahmen psychologisch auszu­
leuchten gilt ihm dabei als besonders reizvoll, er sieht darin jedoch auch den 
Grund von Missverständnissen in der allzu voreiligen Frage: »[W]as sagt uns 
heute noch Helena u. Menelas?« 200

Bereits bei Mozart findet Strauss vorbildhafte Figurendarstellungen, die 
vom Typenhaften ins unverwechselbar Individuelle übergehen – eine Quali­
tät, die er der spätbarocken Oper, insbesondere Händels Werken, noch nicht 
zugesteht.201 Auch wenn die Opernstruktur mit ihrer Aufteilung in geschlos­
sene Nummern eine geänderte Zuordnung von Arien prinzipiell zulasse, sei 
in Mozarts Werken der psychologisch-ausleuchtende Aspekt so konkret, so 
individuell gefasst, dass eine Austauschbarkeit der Figuren unmöglich werde.

Genau diesen Eingriff durch Eduard Devrient kritisiert er an einer Auf­
führung von Così fan tutte. Dort wurde Fiordiligis Arie Come scoglio – die 
letzte Zurückweisung, bevor auch sie dem werbenden Ferrando nachgibt – 
Dorabella zugedacht,

[...] als ob man bei der enormen Charakterisierungskunst Mozarts einfach Gefühl­
säußerungen zweier Personen beliebig vertauschen könnte und als ob der feine 
Psychologe Mozart den Charakter der sentimentalen und gewissenhaften Fiordiligi 

200 Strauss: SpA, S. 211. Zweig stellt in einem seiner ersten Briefe an Strauss im Fall der 
letzten Hofmannsthal-Opern einen ebensolchen Befund aus, ist aber in der Erklärung über 
den ausbleibenden Erfolg härter, da er diesen nicht nur in der Rezeption verortet. Er 
spricht von der »Allgiltigkeit eines Kunstwerks für jeden und alle«, die letztlich doch die 
»entscheidende Probe«, aber nicht erreicht sei. Er sieht die Gründe weniger in der psycho­
logischen Thematik als in Hofmannsthals Stil und der symbolisch aufgeladenen Sprache: 
»Darf ich offen sprechen, so finde ich die letzten Hofmannsthaltexte zu sehr mit der Suche 
nach einem Stil belastet, zu sehr in eine Symbolik gedrängt, für die die normale Sehschärfe 
eines unbefangenen, nicht mit der Textbuchbrille ausgerüsteten Zuschauers nicht mehr 
ausreicht.« Strauss‘ Musik bleibt in dieser Kritik selbstredend außen vor (Strauss/Zweig: 
BW, S. 11).

201 Allerdings verraten die wenigen, ausschließlich negativen Kommentare zu Händel keine 
größere Kenntnis oder Beschäftigung mit dessen Werken.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

77

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht genau von der munteren, leicht erregbaren und praktischeren Dorabella ge­
schieden hätte.202

Man merkt dem Text deutlich Strauss‘ Ungehaltenheit an, dass er hier als 
Bewunderer gerade dieser Oper Mozarts spricht. Er nennt Mozart einen 
musikalischen »Psychologen«, der so genau in der Charakterzeichnung diffe­
renziere, dass der Zuschauer »unschwer erkennt, daß sich eine derart unge­
heuerlich gebärdende Leidenschaft [diejenige Dorabellas] recht leicht in ihren 
Zielen wankend gemacht werden kann und ganz umschlagen kann«. Insbe­
sondere in Dorabellas voriger Es-Dur-Arie Smanie implacabili, che m’agitate 
(Strauss nennt sie noch unter ihrem übersetzten Titel »Furchtbare Qualen«) 
werde dies gerade durch die musikalischen Übertreibungen deutlich. Interes­
santerweise ist es nach Strauss‘ Beobachtung die Exaltiertheit der Zuschau­
stellung von Emotionen und nicht deren Abwesenheit oder Zurücknahme, 
welche die leichtfertige, weniger ›tief‹ empfindende Figur charakterisiert. Mo­
zart vermittelt dies insbesondere durch die Ironisierung einer pathosbehafte­
ten Heroinenarie: eine kompositorische Lösung, die – denkt man Strauss‘ 
Argumentation weiter – demnach einerseits auf einem spielerisch-parodisti­
schen Umgang mit etablierten Ausdruckstopoi basiert. Andererseits ist diese 
Umsetzung nur auf Grund einer erfahrenen Menschenkenntnis möglich, des 
Wissens um typisch menschliche Verhaltensmuster. Aus diesem Grund gilt 
Strauss Così fan tutte in der Übereinstimmung der psychischen Prozesse 
mit den musikalischen Mitteln (in diesem Beispiel des parodistischen Um­
gangs mit konventionalisierten Semantisierungen) als vorbildlich. Zeit seines 
Lebens setzte er sich für das Bühnenwerk ein, das erst im frühen 20. Jahr­
hundert – maßgeblich durch seine Fürsprache befördert – eine den beiden 
anderen Da-Ponte-Opern vergleichbare Wertschätzung erhielt. Er selbst sieht 
in Mozarts Opera buffa eine Wesensverwandtschaft zu seinem eigenen Bestre­
ben, das Parodistische mit dem Sentimentalischen – die zwei Elemente, die 
er selbst als seinen eigenen kompositorischen Wesenskern benennt203 – zu 
vermitteln, zu kontrastieren und diese beiden Pole immer wieder neu auszuta­
rieren.204 Besonders deutlich wird dies in den beiden Werkkommentaren zu 
Intermezzo,205 doch bereits 1910 spricht er die Vorbildfunktion in einem Text 
anlässlich einer Neueinstudierung der Oper in München an:

202 Strauss: BE, S. 101.
203 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 291.
204 Vgl. dazu das Unterkapitel »Unmittelbarkeit und Distanz«, S. 87 ff..
205 Vgl. Strauss: BE, S. 135–139, 140–150.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

78

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine allerdings noch kleine Gemeinde erfreut sich heute schon an dem Reiz einer 
intimen, psychologischen, konsequent durchgeführten und sorgfältig abgetönten 
Handlung ohne große Haupt- und Staatsaktionen, an der künstlerischen Bearbei­
tung eines ganz bestimmten Ausdrucksgebietes, wie es der in «Così fan tutte» mit 
feinster Ironie behandelte humoristisch-pathetische, parodistisch-sentimentale Stil 
ist [...].206

Umso vehementer verteidigt Strauss die musikalische Qualität und das Kon­
zept der Oper gleichermaßen, gerade wegen »der psychologischen Entwick­
lung des Textbuches«,207 die ihm weitaus wichtiger ist als die »etwas unmögli­
che[] Voraussetzung der Handlung«, da sie es ist, die die eigentlichen musika­
lischen Angriffspunkte ermöglicht.

Die Bedeutung des Orchesters

Mehrfach ist es in den obigen Zitaten bereits angeklungen: Eigentliches Mittel 
zur Darstellung seelischer Prozesse, zur Ausdrucksfähigkeit ist für Strauss 
das Orchester: »[D]ie musikdramatischen Gebilde [...] sind eben durch das 
Orchester letzte Erfüllung des Theaters mit einem Gefühlsinhalt u. innerster 
Geistigkeit, die keine Theatermaschinerie u. kein noch so genialer Schauspie­
ler auf der Bühne darzustellen im Stande war.«208 An anderer Stelle spricht 
er von der »Psychologie des sprechenden Orchesters« und nimmt sich als 
Endpunkt und Abschluss in die Ahnenreihe »Weber, Berlioz, R. Wagner u. 
R. Strauss«209 auf. In einer weiteren Notiz greift er weiter zurück: Seit Haydn 
habe sich durch das moderne Orchester »die Offenbarung der künstlerischen 
Seele in den innersten Menschen« zurückgezogen.210 Hierin ist der Grund 
zu suchen, warum er der italienischen Oper des 19. Jahrhunderts wenig 
Wertschätzung entgegenbringt211 und sie zumeist als defizitär beschreibt. Wie 
bereits am Beispiel Verdi ausgeführt, ist ihm die Orchesterbehandlung zu 

206 Strauss: BE, S. 102, 103.
207 Strauss: BE, S. 98. Einer der wenigen Fälle, in denen er offen Wagner widerspricht, dessen 

Ausführungen er sonst allenfalls ergänzt oder anders betont wissen will.
208 Strauss: SpA, S. 97.
209 Strauss: SpA, S. 218. Diese Aufzählung kehrt in seinen Aufzeichnungen in Variationen 

immer wieder, vgl. etwa SpA, S. 97. Siehe generell zum Geschichts- und Selbstverständnis 
des Komponisten: Katharina Hottmann: »Die andern komponieren. Ich mach‘ Musikge­
schichte!«. Historismus und Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss. Untersuchungen zum 
späteren Opernschaffen, Tutzing 2005, S. 116 ff.

210 Strauss: SpA, S. 39.
211 Aus diesem Argument heraus scheint es kaum triftig, warum die Werke Giacomo Puccinis 

bei Strauss ebenfalls unter diese Einschätzung fallen.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

79

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterkomplex; dadurch habe sich dem Komponisten mit Ausnahme des Fal­
staff die »Ausdrucksfähigkeit [des Orchesters] zur Darstellung innerlichster 
Seelengeheimnisse nicht erschlossen«.212 Wie sehr für ihn psychologische 
Darstellung und Orchesterbeherrschung zusammengehen, zeigt sich bis in die 
Formulierungen hinein, denn nur diese beiden werden mit der gleichen Folge 
von Adjektiven beschrieben: »mein feinst differenziertes Orchester«213 und 
die »feine[] differenzierte[] Psychologie«214 der Figuren, die eine entsprechen­
de musikalische Ausarbeitung erst ermögliche.

Strauss meint dabei insbesondere die klangfarbliche Ausgestaltung der 
»Tonsymbole«, wie er Leitmotive lieber bezeichnet wissen will.215 Bereits zum 
Thema Ausdruck wurde im obigen Zitat deutlich,216 dass ihm das »Hervortre­
ten des solistischen Elements« neue Möglichkeiten der klangfarblichen Ausge­
staltung bietet. Eine entsprechende, »von dem poetischen Inhalt des Dramas« 
geleitete dirigentische Umsetzung ermögliche es in Wagners Tannhäuser,

durch den Vortrag z. B. der Klarinettenmelodie in der Ouvertüre, der Oboensoli 
in dem Vorspiele des II. und III. Aktes dem Auge des Zuhörers beinahe schon 
die Gestalten hervorzuzaubern, deren Schicksal den hörenden Zuschauer dann von 
der Bühne herab zu innigster Teilnahme zwingen und aufs Tiefste ergreifen und 
erheben sollte.217

Es sei diese »Schöpfung des belebten, sprechenden Orchesters«, die eine 
solche »Seelenschilderung« und bildhafte Konkretion erst möglich werden 
lasse,218 sowohl in Einzelfarben als auch in Mischungen durch deren Zuord­
nung zu dramatischen Situationen. Strauss nennt dafür in dieser Textpassage 
mehrere Beispiele: »Die Esdurkarinettenmelodie der Freischützouvertüre«,219 

die Wagner »das Flehen der sorgenden Unschuld«220 genannt habe und »in 

212 Strauss: SpA, S. 40.
213 Strauss: SpA, S. 98
214 Strauss: BE, S. 180.
215 Strauss: SpA, S. 222. Zum Begriff des Symbols bei Strauss: Hottmann: Historismus und 

Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss, S. 262 ff.; siehe auch den Abschnitt Leitmotivik in 
Kapitel 3, S. 282.

216 Vgl. Anm. 190.
217 Strauss: BE, S. 86.
218 Strauss: SpA, S. 218.
219 Carl Maria von Weber: Der Freischütz, Ouvertüre, S. T. 96 ff. (»con molta passione«).
220 Wagner spricht mehrfach von der Ouvertüre des Freischütz und betont Webers klangfarb­

liche Innovationen. Auch die Klarinettenstelle findet mehrfach Erwähnung und wird in 
»Über das Dirigieren« mit Notenbeispiel explizit genannt (»den langen gedehnten, dem 
Adagio entlehnten Gesang der Klarinette«, SSuD, Bd. 8, S. 299). Allerdings findet sich die 
von Strauss erinnerte Formulierung nirgends. Die Herausgeber der späten Aufzeichnungen 

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

80

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berlioz’s Learouvertüre Cordeliens Cduroboe«.221 Beide Instrumentalfarben 
sind für Strauss klar auf jeweils eine Bühnenfigur bezogen, gehören ihr buch­
stäblich; mit dem fiktiven Wagner-Zitat ist Agathes Charakter im Wesenskern 
beschrieben: Ihre beiden solistischen Auftritte222 betonen die Sphäre religiö­
ser Unschuld, in beiden erhält die solistische Klarinette kurze, aber auffälli­
ge Wendungen.223 Der erste Auftritt beginnt als typische Opern-Preghiera 
(»Sie tritt vor und erhebt kniend die Hände«), die spätere Cavatine ist mit 
»wehmütiger Andacht« vorzutragen, zudem ist die Protagonistin »bräutlich 
geschmückt«. Strauss gebraucht für eine solche instrumentenspezifische Kon­
kretion den Begriff des »Klangindividuums«:

[D]as sind einmalige Gestalten, nur dem Orchesterinstrument möglich, dem ein 
schöpferisches Seel Genie seine Seele eingehaucht hat. Das Orchesterinstrument 
allein als Klangindividuum, dann in den verschiedenen Mischungen mit andern 
Klanggruppen. Ferner das vom Instrument vorgetragene Motiv oder Melodie, ihre 
rhythmische Zeichnung, ihr Tempo, oft ein einziger Ton: die tiefe übrig bleibende 
Bassclarinette bei Wotans: »Und schweigend schwand mir das Weib« II. Akt.224

In Strauss‘ Werken lassen sich vergleichbare Passagen allenthalben finden, 
hier seien nur zwei besonders charakteristische Stellen herausgegriffen. Ein 
frühes Beispiel ist die G-Dur-Episode in Don Juan mit der solistischen Oboe 
über dem liegenden Oktav-Quintklang in vierfach geteilten Kontrabässen 
(T. 232 ff.). Strauss selbst war von der Wirkung der Stelle über die Maßen 
angetan.225 In fast allen Interpretationen des Werkes wird sie als Liebesszene 
gedeutet: Del Mar bezieht sie unmittelbar auf das erotische Erlebnis der 
Titelfigur, nennt sie »Don Juan’s deepest love experience«.226 In jedem Fall 
ist sie als lyrische Verbreiterung und Ruhepunkt Vorläufer für zahlreiche 

nehmen eine Verwechslung mit einer Aussage Berlioz‘ an. Vgl. SpA, S. 225; Strauss/Berlioz: 
Instrumentationslehre, S. 187.

221 Stauss: SpA, S. 218.
222 Vgl. Weber: Der Freischütz; »Wie nahte mir der Schlummer/Leise, leise fromme Weise« 

(Akt II) und die Cavatine »Und ob die Wolke sie verhülle« (Akt III).
223 Im Rezitativ des ersten Auftritts gleich zu Beginn, in der Cavatine in T. 34/35, hier zudem 

wieder in Es-Dur.
224 Strauss: SpA, S. 218.
225 »Besonders schön klang die Oboenstelle in G-dur mit den vierfach geteilten Kontrabäs­

sen«, in: Richard Strauss: Briefe an die Eltern 1882–1906, hg. von Willi Schuh, Bonn 1953, 
S. 119. Ebenso S. 121 nach der Uraufführung: »Wundervoll klang das Oboensolo mit den 
vierfach geteilten Kontrabässen mit Sordinen«.

226 Del Mar: Strauss, Bd. 1, S. 21. Hansen spricht von einer »erotischen Atmosphäre«, obwohl 
er sich generell einer „solche[n] Konkretheit« verwahrt: sie lenke nur ab »vom Nuancen­
reichtum der klingenden Realität«, Mathias Hansen: Richard Strauss. Die Sinfonischen 
Dichtungen, Kassel u. a. 2003, S. 71.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

81

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spätere Passagen in Strauss‘ Opern, die er von Hofmannsthal immer wieder 
vehement einfordern wird. Klangfarben können zudem in neuer Zuordnung 
zu bekannten Leitmotiven bzw. bereits erklungenen Melodien die Verweis- 
oder Erinnerungsfunktion derselben ändern. In Der Rosenkavalier klingt 
während des letzten Dialogs der Marschallin mit Octavian als Einleitung in 
das Terzett nochmals das »Wo war ich schon einmal und war so selig« (II, Z. 
32, 4 ff.) der ersten Begegnung des jungen Grafen mit Sophie an, obendrein 
in derselben Tonart, in Des-Dur (III, Z. 284 ff.). Allerdings spielt das Motiv 
nun die Solotrompete, die sich auffällig vom Kontext des liegenden, vielfach 
aufgefächerten Akkordes in Streichern, Holz und Hörnen abhebt. Es erklang 
beim ersten Mal in den Solostimmen und wurde schließlich vom Orchester 
in unterschiedlichen Kombinationen (Horn, Holzbläser und Streicher) aufge­
nommen. Im Finale erhält es allein durch die Klangfarbe und die viel klarere 
Satzstruktur der Begleitschicht eine Prägnanz und Eindringlichkeit, die meh­
rere Interpretationen zulässt: ein wehmütiges Erinnern, ein Bewusstwerden 
der Situation oder gar ein ironischer Beigeschmack – in jedem Falle eine 
gewandelte Bedeutung des ursprünglichen, mit dem Gefühl der Zeitentho­
benheit und dem Entrücktsein konnotierten Motivs.227

Im obigen Zitat spricht Strauss bei Wagner von der Konzentration auf 
die Bedeutung der Klangfarbe in der Reduktion auf nur einen einzigen Ton. 
Auf ein solches Beispiel in eigenen Werken verweist er in Salome, um vor 
einer fehlgehenden Interpretation zu warnen: »Hier sei bemerkt, daß das 
hohe B des Kontrabasses bei der Ermordung des Täufers nicht Schmerzens­
schreie des Delinquenten sind, sondern stöhnende Seufzer aus der Brust der 
ungeduldig wartenden Salome.«228 Jürgen Maehder weist darauf hin, dass 
Strauss diesen besonderen Klangeffekt durch die Beschäftigung mit Berlioz‘ 
Instrumentationslehre im Rahmen seiner Überarbeitung und Aktualisierung 
der Schrift kennengelernt hat. Dort wird die Spieltechnik, die der Kontrabas­
sist Langlois entwickelt habe, genau beschrieben.229 Der Klangeffekt sei von 
diesem erzeugt worden,

indem er die hohe Saite, statt sie auf das Griffbrett aufzudrücken, zwischen dem 
Daumen und dem Zeigefinger der linken Hand festklemmte und so bis nahe an 

227 Die Passage wird in Kapitel 4, S. 400 wieder aufgegriffen. Vgl. dazu auch Jürgen Maehder: 
»Klangfarbenkomposition und dramatische Instrumentationskunst in den Opern von Ri­
chard Strauss«, in: Richard Strauss und das Musiktheater, hg. von Julia Liebscher, Berlin 
2005, S. 139–182, S. 172

228 Strauss: BE, S. 226.
229 Maehder: »Klangfarbenkomposition und dramatische Instrumentationskunst«, S. 148, 149.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

82

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Steg heranrückte, sehr eigentümlich hohe Töne, Töne von unglaublicher Kraft. 
Wäre man genötigt, im Orchester das heftige Aufschreien einer weiblichen Stimme 
wiederzugeben, kein anderes Instrument als die Kontrabässe, auf diese Weise be­
handelt, würde hierzu besser befähigt sein.230

Strauss Anmerkung in der Partitur (Z. 304,6) folgt der technischen Ausfüh­
rung bis in den Wortlaut hinein, umschreibt die Klangwirkung jedoch prä­
ziser: Sie ähnele »dem unterdrückten Stöhnen und Ächzen eines Weibes«. 
Dabei meint er jedoch nicht, wie Berlioz vorschlägt, die onomatopoetische 
Imitation eines tatsächlichen menschlichen Schreis, sondern den musikali­
schen Ausdruck eines inneren Vorgangs. Um einer solchen Missdeutung zu 
begegnen, gibt er Jahrzehnte später die zitierte Präzisierung mit auf den Weg, 
welche die Passage klar als musikalische Fokalisierung Salomes beschreibt.

Aus diesem Grund geht ihm Wagners Analogie des Orchesters als moderne 
Form des griechischen Theaterchors nicht weit genug:

[S]ein schöner Gedanke, daß der Chor des antiken Dramas, der die Handlung 
als Kritiker, Erklärer und Deuter begleitete, durch das Orchester [...] ersetzt sei, 
ist jedoch nur zum Teil richtig. Es braucht keines weiteren Beweises, daß die Aus­
drucksmöglichkeiten des modernen Orchesters – seit Weber und Berlioz besonders 
– ganz andere sind als die eines umschreibenden, erläuternden Chors der Aeschylei­
schen und Sophokleischen Tragödien. Das moderne Orchester untermalt nicht nur, 
erklärt nicht nur – es gibt den Inhalt selbst, enthüllt das Urbild, gibt die innerste 
Wahrheit.231

Dabei soll nicht im Zentrum stehen, dass Strauss Wagners weiterreichende 
Ausführungen hier zum Teil vereinfachend und verkürzt wiedergibt.232 Seine 

230 Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S. 146. Maehder weist bereits auf die frühere Fas­
sung in Berlioz‘ Artikelserie De l’Instrumentation hin, vgl. Maehder: »Klangfarbenkompo­
sition und dramatische Instrumentationskunst«, S. 149.

231 Strauss: BE, S. 91.
232 Strauss bezieht sich vermutlich auf folgende Passage: »An dem Gesamtausdrucke aller 

Mitteilungen des Darstellers an das Gehör, wie an das Auge, nimmt das Orchester somit 
einen ununterbrochenen, nach jeder Seite hin tragenden und verdeutlichenden Anteil: 
es ist der bewegungsvolle Mutterschoß der Musik, aus dem das einigende Band des 
Ausdruckes erwächst. Der Chor der griechischen Tragödie hat seine gefühlsnotwendige 
Bedeutung für das Drama im modernen Orchester allein zurückgelassen, um in ihm, frei 
von aller Beengung, zu unermeßlich mannigfaltiger Kundgebung sich zu entwickeln; seine 
reale, individuell menschliche Erscheinung ist dafür aber aus der Orchestra hinauf auf 
die Bühne versetzt, um den im griechischen Chore liegenden Keim seiner menschlichen 
Individualität zu höchster selbständiger Blüte, als unmittelbar handelnder und leidender 
Theilnehmer des Dramas selbst, zu entfalten.« (Oper und Drama, in: SSuD, Bd. 4, S. 191). 
In Wagners Lesart ist die Funktion des Chores weiter gefasst als Strauss es darstellt: Er 
betont, »daß der Chor von der Scene ab ganz in das Volk zurücktreten« könne »und dafür 

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

83

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Bemerkungen sind zwar wesentlich von Wagners Überlegungen zur 
Rolle des Orchesters und zur musikalischen Gebärde geleitet. Vielmehr greift 
er sich daraus Argumente für seine zumeist auf musikalische Realisierungen 
und Wirkungen ausgerichteten ästhetischen Fragestellungen heraus. Aspekte 
eines operntheoretischen oder geschichtsphilosophischen Überbaus interes­
sieren ihn weit weniger, vielmehr strebt er danach, in Wagners Schriften 
Legitimationen für eigene künstlerische Überzeugungen und musiktheatra­
le Lösungen zu finden – im vollen Bewusstsein seiner weit von Wagners 
Klangästhetik wegführenden Musiksprache.

Die von Strauss angeführten Funktionen, die er im obigen Zitat zwar als 
relevant, aber nicht als wichtigste Aufgabe des Orchesters erachtet, lauten in 
der Reihenfolge ihrer Erwähnung: kritisieren, erklären, deuten, umschreiben, 
erläutern, untermalen. Sie alle benennen ein Daneben-Stehen: eine zweite, 
getrennte Mitteilungsschicht zur Bühnenhandlung im Sinne einer Kommen­
tarebene oder gar als narrative Warte mit eigener Haltung und Meinung zum 
Geschehen. Diese Funktionen sind für Strauss‘ Komponieren und das Thema 
dieser Studie durchaus von Bedeutung;233 allerdings ist im Vergleich zu Wag­
ner eine klare Bedeutungsverlagerung zur unmittelbaren und präsentischen 
Darstellung evident. Das Orchester gilt ihm in seinen eigenen Werken als 
»Kern des dramatischen Inhalts«, mit dem Ziel, »alle Regungen des Gemüts, 
alle Schwingungen der Leidenschaft mit einer Deutlichkeit in die Klangfarbe 
des Orchesters umzusetzen, die jeden Hörer unbezwinglich bannt und über­
zeugt«234 – zugleich wird wieder die Bemühung um eine immersive Wirkung 
betont.

Ahnungslose Kritiker haben Salome und Elektra »Sinfonien mit begleitenden Sing­
stimmen« genannt. Daß diese »Sinfonien« den Kern des dramatischen Inhalts 
bergen, ebenso wie in meiner bürgerlich-biographischen Komödie Intermezzo »die 
sinfonischen Zwischenspiele« kundgeben, was gesprochene oder gesungene Prosa 
u. beste Darsteller dem Publikum nicht voll verständlich machen können, werden 
vielleicht spätere Zeiten würdigen.235

Zu jenen Kritikern hätte Strauss auch seinen eigenen Librettisten rechnen 
können; auch Hofmannsthal haderte, nicht nur zu Beginn der gemeinsamen 
Arbeit, mit der prominenten Rolle des Orchesterapparats. Gegenüber Strauss 

als belebender und verwirklichender Theilnehmer der Handlung – als solcher – selbst 
behülflich werden konnte« (Oper und Drama, in: SSuD, Bd. 3, S. 268)

233 Sie kommen im Unterkapitel »Unmittelbarkeit und Distanz“ zur Sprache, vgl. S. 87 ff.
234 Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S. 120.
235 Strauss: SpA, S. 98.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

84

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formulierte er es freilich diplomatisch, aber gegenüber Dritten wird er durch­
aus deutlich. So schreibt er während der Arbeit an Der Rosenkavalier an 
Harry Graf Kessler:

[N]un muß aber das Arienhafte sein, denn mache ich dem Strauss eine arienlose 
Dialog-oper, so componiert er (ohne viel Kritik zu üben) drüber hinweg – und es 
entsteht, wie bei Elektra (ich verstehe diese Dinge jetzt klar) ein in sich complettes 
Stück, über das er eine – entbehrliche – Symphonie schüttet wie sauce über den 
Braten. Durch die Arien zwinge ich ihn, die Hauptfiguren durch die Stimmführung 
zu charakterisieren (nicht bloß durch das Orchester) – und nur so kann eine 
organische Oper entstehen.236

Strauss‘ Orchester als »sauce über den Braten« gilt hier Hofmannsthal gera­
dezu als Bedrohung für seine eigenen künstlerischen Ziele. Nicht nur mit 
Elektra, auch mit Der Rosenkavalier wird er aus diesen Gründen Zeit seines 
Lebens in Teilen hadern, trotz des ausnehmenden Erfolges. Ihm gilt dabei 
das Orchester nicht, wie Strauss es betont, als eigentliche Darstellung der 
seelischen Zustände und Entwicklungen, sondern als zweite, charakterisieren­
de Schicht, die – wenn sie zu aufdringlich wird – die eigentlichen Nuancie­
rungen zerstört. Nur in Ariadne auf Naxos sah Hofmannsthal seine Ideal­
vorstellung eines Zusammengehens von Text und Musik weitgehend erfüllt, 
aus diesem Grund betont er mehrfach im Briefwechsel den herausragenden 
künstlerischen Wert der Oper.

Auch in den letzten Jahren ihrer Zusammenarbeit zeigt sich diese Haltung 
unverändert; Hofmannsthal wünscht sich, anstelle des Orchesters »das Ent­
scheidende der Singstimme zu geben« was nicht zwangsläufig zu »italieni­
sche[r] Süße« führen müsse. Er fühle bei Albert Lortzing,

wie die ganze Charakteristik dieses Peter van Bett, dieser Marie in den Gesang ge­
legt ist, das Orchester nur begleitend bleibt (und so auch, meine ich, vollzieht sich’s 
im Vorspiel zu «Ariadne», während im «Rosenkavalier» und doch auch im «Inter­
mezzo» (Irre ich da? Habe ich unrecht?) die Stimme immer nur dem im Orchester 
zentrierten Leben des Ganzen sich einflicht, auftauchend, untertauchend, aber – 
wenn mein Gefühl mich nicht betrügt – nie ganz souverän, nie ganz als Träger.237

Hofmannsthal betont in dieser (durchaus als Kritik, zumindest als Fingerzeig 
für die aktuelle Arbeit an Arabella zu lesenden) Beobachtung mehrfach abmil­
dernd sein musikalisches Laientum, und doch beschreibt er sehr präzise und 
treffend den Straussischen Orchestersatz. Die Singstimme ist dort nur ein Ele­
ment im Gesamtgefüge, nicht einfach die Oberfläche, die melodische Kontur, 

236 Hofmannsthal/Kessler: BW, S. 234.
237 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 584.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

85

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der das Orchester subordiniert ist. Sie bleibt insbesondere in lyrischen Passa­
gen meist eng verwoben mit dem fortströmende Klangfluss des Straussischen 
›Schwungs‹.

Eine solche unterschiedliche Haltung, die in erster Linie die gemeinsame 
Arbeit an den »Lustspielopern«238 betrifft (aber – wie am Beispiel Elektra 
gezeigt – weit darüber hinausgeht), zeigt sich auch an der Bedeutung, die 
beide den orchestralen Zwischenmusiken einräumen. Warnt Hofmannsthal 
vor einem übermäßigen Gebrauch, der zu einer »halbe[n] Sinfonie«239 füh­
re, so nutzt Strauss die Eigenständigkeit in Intermezzo aus, um auch hier 
neue Wege zu gehen. Einerseits entwickelt er aus den Erfahrungen des Ariad­
ne-Vorspiels den ›Konversationston‹ in seiner Zurücknahme und Reduktion 
weiter und überträgt ihn auf die Alltäglichkeiten des zeitgenössischen bürger­
lichen Lebens. Andererseits kontrastiert er diese beschleunigten Dialog-Sze­
nen durch raumgreifende, rein instrumentale Passagen und bringt die beiden 
unterschiedlichen Darstellungsmodi in den Aktfinali als Synthese zusammen. 
In diesem Dreischritt sieht er die Möglichkeit, die wesentlichen Charakteris­
tika seiner Musiksprache – vom parodistisch-humoristischen Tonfall bis zu 
den »süddeutschen Bourgeois-Gemütskisten«240 – in einer kontinuierlichen 
Steigerung in den vollen Orchestersatz einzubinden und zeitgleich den jeweils 
innewohnenden Gefahren der unterschiedlichen Darstellungsmodi – einer 
musikalischen Kargheit im ersten Fall, eines zu starken »Retardierens«241 im 
Letzteren – durch gegenseitigen Ausgleich zu begegnen. Dabei ist klar der 
Fokus der psychologischen Ausleuchtung bestimmt: In den Dialogpassagen 
bleibt es bei Andeutungen (»mit lyrischen Elementen durchsetzt«), erst das 
Orchester erhält die Aufgabe einer Fokalisierung der Charaktere:

[D]as lyrische Element, die Darstellung der seelischen Erlebnisse der handelnden 
Personen gelangt hauptsächlich in den längeren Orchesterzwischenspielen zu voller 
Entfaltung. Eigentlich erst in den beiden Schlußszenen des ersten und zweiten Aktes 
ist dem Sänger die Möglichkeit zu ausgedehnter Kantilene gegeben.«242

238 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 584.
239 »Zwischenmusiken von drei Minuten wäre ein erschreckender Gedanke! Das wäre ja 

eine halbe Sinfonie! Und das sechsmal an einem Abend! Auch zwei Minuten ist zuviel!« 
Strauss‘ vorheriger Brief, in dem er diese Idee ausführt, hat sich nicht erhalten (Strauss/
Hofmannsthal: BW, S. 375).

240 Strauss bezieht sich hier insbesondere auf »das Arabelladuett und das Rosencavalierter­
zett«, Strauss/Zweig: BW, S. 55.

241 Den Gegensatz »dramatisch-mitströmend« versus »retardierend« diskutieren beide im 
Briefwechsel (S. 351–354).

242 Strauss: BE, S. 145, 146.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

86

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zudem erhält das Orchester neue Funktionen als Verwandlungsmusik in der 
Transformation von Szenen. Strauss gestaltet Orts- und Zeitwechsel, die teils 
als Zeitraffer und Überblendung, also nicht nur im metaphorischen Sinne 
›filmisch‹ fungieren; gegenüber Hermann Bahr spricht er selbst von »Kinobil­
der[n]«.243

Unmittelbarkeit und Distanz

Die Ausführungen zu Intermezzo machen es bereits deutlich: Strauss un­
terscheidet zwischen unterschiedlichen klanglichen Darstellungsmodi, die je­
weils von einer anderen Funktion und Perzeptionshaltung ausgehen. Die Im­
mersion des Publikums im »Lyrischen« – wie Strauss und Hofmannsthal die 
nicht handlungsorientierten, ganz der Musik überlassenen Passagen in ihrem 
Briefwechsel zumeist nennen – ist dabei ein zentrales ästhetisches Ziel in 
fast allen Opern. Dies zeigt sich insbesondere an der Finalgestaltung, die den 
Fokus auf eine oder zwei Hauptfiguren legt. Strauss selbst schreibt dazu ganz 
am Anfang der Zusammenarbeit mit Hofmannsthal: »Ich bemerke hierzu, 
daß in der Oper alle Massenszenen, große Ensembles schlechte Aktschlüsse 
sind, dagegen Soloszenen oder Liebesduette, entweder mit jubelndem Fortis­
simo oder ganz poetisch ausklingenden Pianissimo-Schlüssen, das dankbarste 
sind.«244 Häufig knüpfen sie dabei in neuer Konzeption und Ausgestaltung 
an die bis ins 17. Jahrhundert zurückreichende Opernkonvention des Schluss­
duetts an. Elektra fällt dabei aus dem Rahmen – als einziges der gemeinsa­
men Projekte kennt sie kein Liebespaar – besitzt aber ebenfalls einen »gro­
ßen Zwiegesang zwischen Elektra und Chrysothemis nebeneinander«245 in 
orchestraler Steigerung, ein Verfahren, das Hofmannsthal in solchem Umfang 
zunehmend kritisch sehen sollte. Anlässlich der Finalgestaltung von Die Frau 
ohne Schatten versucht er Strauss zum Umdenken zu bewegen: »Nun eine 
neue Verbreiterung der früheren Stelle. Mehr und immer mehr! Muß es sein? 
Lieber Dr. Strauss!«246 Der Rosenkavalier geht trotz mehrerer Paarkonstella­
tionen nicht diesen Weg, sondern wählt in zwei von drei Aktschlüssen eine 
Distanzierung durch Parodie und Humor, durch Ochs‘ »Leiblied« im Fall des 
zweiten und durch die Schlusspantomime des kleinen Dieners im dritten Akt. 

243 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 186.
244 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 25.
245 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 33.
246 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 298.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

87

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hofmannsthal nennt dies treffend ein »Würzen des Sentimentalen durch ein 
widersprechendes Element«.247

Das Verhältnis dieser unterschiedlichen Darstellungsweisen lässt sich im 
Verhältnis von ›Unmittelbarkeit‹ und ›Distanz‹ näher fassen, und zu beiden 
Modi äußert sich Strauss mehrfach. Bei Ersterem nimmt er eine unmittelbare 
Übertragung des Ausdrucks an, der keiner Abstraktion oder Mediation be­
darf. Dies ist eine entscheidende Denkfigur von Strauss und zieht sich durch 
die thematisch vielfältigen und wenig geordneten Aufzeichnungen in seinen 
späten Notizheften. So habe Mozart

von den, theatermäßig gesehen, nicht schlechten Figuren seiner Textdichter Inspira­
tionen empfangen, die weit über das seelische und poetische Maß derselben hinaus­
ragen, indem er ihnen Melodien in den Mund legt, die unmittelbare Offenbarungen 
der Seele geworden sind, ich nenne sie die Platonischen Ideen – zu denen sich die 
darstellenden Sänger nur mehr wie Schattenbilder verhalten.248

Der immer wiederkehrende, äußerst eigenwillige Vergleich zur platonischen 
Ideenlehre erschöpft sich letztlich in dieser Betonung der Unmittelbarkeit 
der Musik selbst. Weil Mozarts Melodien »als künstlerische Eingebungen 
unmittelbar aufgefasst werden« könnten und nicht des Schattenbildes bedür­
fen, bemüht Strauss den Ideenbegriff, der bei Plato eigentlich der sinnlichen 
Wahrnehmung übergeordnet ist.249 Bei Mozart könne deshalb »fast ganz 
von der Betrachtung der dramatischen Gestalten« abgesehen werden; nicht 
jedoch bei Wagner, wo

die den Ausdruck der Empfindungen, Leidenschaften unmittelbar beleuchtenden 
Tonsymbole im Orchester (nicht sehr glücklich Leitmotive genannt) sich dem Ohr 
u. Gefühl des Zuschauers u. Zuhörers gleichzeitig mit solcher Eindringlichkeit 
einprägen, daß dies sich sogar bis zur Eindeutigkeit der Tonarten erstreckt, in denen 
diese Motive zum ersten Male erklungen waren.250

247 Hofmannsthal schreibt an Strauss während der Arbeit an der zweiten Fassung von Ariadne 
auf Naxos: »[U]nd mir scheint, sogar, daß dieses Würzen des Sentimentalen durch ein 
widersprechendes Element ganz in Ihrem Geist ist, so dies ironisch, reizvolle Element in 
dem kleinen sentimentalen Schlußduettchen im «Rosenkvavalier» [...].« (BW, S. 286). Es 
bleibt jedoch auf Hofmannsthals Drängen in Ariadne auf Naxos nur bei einer angedeuteten 
Brechung vor dem eigentlichen Schluss: »dann mag das Orchester sie zudecken« (ebd.). 
Während der Proben im Oktober 1916 wird Hofmannsthal diese Entscheidung im Nach­
hinein bedauern (BW, S. 305).

248 Strauss: SpA, S. 123.
249 Siehe dazu Anm. 7 in SpA, S. 125, sowie Hottmann: Historismus und Gattungsbewusstsein, 

S. 267–273.
250 Strauss: SpA, S. 222.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

88

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den eigentlichen Unterschied scheint für Strauss die Rolle des Orchesters 
zu bilden, um unterschiedliche Grade einer solchen Unmittelbarkeit herzu­
stellen. Mozarts »Wiedergabe dieser unendlich feinen u. reichen Seelenge­
bilde«, die »die ganze Scala des Ausdrucks menschlichen Empfindens um­
fasst«,251 liegt für Strauss in der melodischen Beschaffenheit, insbesondere 
der Singstimmen – an anderer Stelle schreibt er bewusst zweideutig von 
»Mozarts melodische[n] ›Gestalten‹«.252 Einer solchen, gewissermaßen arche­
typischen und allgemeingültigen Zuschreibung, wo »die Leidenschaft [...] 
allen Irdischen entkleidet ist und gleichsam aus der Vogelperspektive betrach­
tet scheint«,253 stellt er die »subjektive Eindringlichkeit« des Wagnerschen 
Klangkonzepts entgegen. Damit sind klar unterschiedliche Formen von musi­
kalischer Subjektivität bzw. Individualität in der Figurendarstellung beschrie­
ben, die Strauss jedoch inkonsequenterweise beide unter »Unmittelbarkeit« 
subsummiert; teilweise gerät er hier in Widerspruch zu anderen Aussagen 
über Mozarts Musiktheater, insbesondere, wenn er von dessen psychologi­
schen Qualitäten spricht. Strauss betont bei Wagner wieder die Gleichrangig­
keit der »Zuschauer u. Zuhörer«, wohingegen dieses Zusammengehen der 
Sinneseindrücke ihm bei Mozart weit weniger wichtig scheint.254

Der Beispiele, wo ein besonderes Gefühl zum Ausdruck gebracht wird u. unmittel­
bar zum Hörer spricht, sind unzählige. [...] Die erschütterndsten im Tristan: die 
Motive des Vorspieles, die contrapunktischen Verknüpfungen der Naturstimmungen 
mit den Schmerzen der menschlichen Seele im 3. Akt Tristan, die Rückkehr von 
»Göttlich ewiges Urvergessen« in die Trauer des Tages durch den einen Ruck der 
Bratschen von Fis nach F [III,1, T. 321], Tristans Edur Vision der kommenden 
Isolde: nach dem Violinsolo [sic] der erschütternde Eintritt der tiefen Streicher 
vor der Hornstelle [III,1, 91]: das Versinken in den Traum (durch Harmonik und 
Klangfarbe).255

Die Passage ist in mehrfacher Hinsicht für dieses Thema relevant. Strauss 
betont hier sowohl die Subjektivität der musikalischen Gefühlsdarstellung 
als auch die angestrebte Unmittelbarkeit der Wirkung und Immersion der 
Zuschauer bei Wagner, die hier eine noch viel nähere ist – zweimal gebraucht 

251 Strauss: SpA, S. 153.
252 Strauss: SpA. S. 114. Inkonsequenterweise verweigert er den italienischen Opernkomponis­

ten des 19. Jahrhunderts genau aus diesem Grund ein solches Ausdrucksvermögen. Siehe 
oben S. 52.

253 Strauss: SpA, S. 153.
254 Generell zum Thema: Arne Stollberg: Ohr und Auge – Klang und Form. Facetten einer 

musikästhetischen Dichotomie bei Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz 
Schreker, Stuttgart 2006.

255 Strauss: SpA, S. 222.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

89

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss das Adjektiv »erschütternd«. Zudem sind die gewählten Beispiele aus 
Tristan und Isolde vielsagend: Strauss beschreibt stets ein Gegenüber von 
›Außen‹ (»Naturstimmungen«; »Trauer des Tages«) und ›Innen‹ (»Schmer­
zen der menschlichen Seele«; »Tristans [...] Vision«; »das Versinken in den 
Traum«). Insbesondere die Schnittstellen zwischen Traum und Wirklichkeit 
sind bei beiden Komponisten Markierungen der Fokalisierungen, die bei 
Strauss zudem häufig gängige Mittel der Zusammenhangsstiftung und Konti­
nuität bewusst in den Hintergrund treten lassen. Um der dramatischen Wir­
kung willen wird hingegen ein Aufbrechen in Teilgestalten und in mehrfach 
wechselnde Fakturen angestrebt, um wechselnde Wahrnehmungsweisen und 
Perspektiven zu markieren.

Unzweifelhaft bleibt eine solche ›Unmittelbarkeit‹ für Strauss künstleri­
sches Ziel und erhält nach Rudolf Hartmann sogar noch eine erhöhte Bedeu­
tung, weil seine Opern als Theater des Diesseitigen, des ›Allzumenschlichen‹, 
weit mehr als Wagners Welten etwas Präsentisches, Situatives und damit 
gerade nicht Erinnertes oder auf Erlösung Gerichtetes thematisieren. Es sei

als kennzeichnendes Element allen Strauss-Opern eines eigentümlich: die fruchtba­
re Verwurzelung in den Urbegriffen des Mimus, das tiefe Wissen um den Zauber der 
Wandlung und Verwandlung, die Lust am Spiel überhaupt ohne vorgefassten analy­
sierenden oder sonstwie belehrenden Sinn, nicht die Schilderung eines gewesenen 
Vorganges, sondern das unmittelbar anrührende Erlebnis, die dionysische Freude 
am Festlichen schlechthin.256

Dieses Erleben im Augenblick prallt nun bei Strauss auf unterschiedliche 
Arten von Distanzierung, die sich in unterschiedlichen Darstellungsmodi nie­
derschlägt. Diese vom unmittelbar Wahrgenommen, Gefühlten oder Gedach­
ten abweichenden Modi dienen mehreren Zwecken: erstens dem Wechsel zu 
einem ›Aussen‹, sei das die Realität der Szene gegenüber einer Traumvision 
oder eine illustrative Naturdarstellung; zweitens der Konzentration auf das 
Sozialverhalten der Figuren, zumeist im schnellen Konversationston. Drittens 
können musikalische Parodie oder extradiegetische Orchesterkommentare 
eine solche Distanz erzeugen. Beide Modi bedeuten eine Brechung oder Er­
gänzung des Handlungsverlaufs und sind schlechterdings nur mittelbar durch 
eine (nicht zwangsläufig bestimmbare) äußere Warte formulierbar. Diese As­
pekte werden in den späteren Kapiteln aufgegriffen.257 Im Folgenden sollen sie 
nur insoweit eine Rolle spielen, wie sie sich auf wortsprachliche Äußerungen 
Strauss‘ beziehen lassen. Für den ersten Fall, den Moduswechsel zwischen 

256 Hartmann: »Grundsätzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S. 105.
257 Insbes. in Kapitel 3, S. 232 ff.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

90

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Innen‹ und ›Aussen‹, wurde bereits seine kurze Ausführung zu Tristan und 
Isolde genannt. Der zweite Fall, der »ganz natürliche, dem Alltagsleben abge­
lauschte und nachgebildete Gesprächston«,258 bildet gerade in Strauss Werken 
typischerweise den Kontrast zur »Darstellung der seelischen Erlebnisse« – 
nicht erst seit Intermezzo. Es handelt sich im Grunde genommen um eine 
Neuformulierung der etablierten Aufteilung in Arie und Rezitativ, auf die 
Strauss selbst bewusst mehrfach Bezug nimmt und auf deren prinzipieller 
Gültigkeit er beharrt.259 Eine Neuformulierung des Operndialogs260 sieht er 
explizit in dessen Beschleunigung; Wagner habe »in seinem Jugendwerke «Ri­
enzi» (5. Akt, Duett zwischen Adriano und Irene) einen einzigen interessan­
ten Versuch eines solchen Prestissimo-Dialoges gemacht, der mir besonders 
für die [...] ekstatischen Reden meiner Elektra vorbildlich war«.261 Dieser 
Ausgangspunkt führte schließlich zum »Tempo des rezitierten Dramas« und 
zum Ziel der »Erzielung eines improvisierten Dialogs von absoluter Natür­
lichkeit«. Zwar nennt er Wagner als Ideengeber, führt aber an anderer Stelle 
aus, dass ihm schon während Elektra bewusst wurde, »wie grundlegend« 
sich dadurch sein »Gesangsstil selbst vom Wagnerschen unterscheidet«.262 

»Gesanglicher und rezitierender Vortrag« seien von Sängern und Kapellmeis­
ter dabei »genau auseinanderzuhalten«:

[D]er Zuhörer muß dem natürlich fließenden Gespräch ununterbrochen folgen 
können, und die im Stücke dargestellten Charaktere in ihren feinsten Regungen 
deutlich sich entwickeln sehen, soll nicht unerträgliche Langeweile die Wirkung 
einer Aufführung sein, in der einerseits durch ungenügendes Textverständnis die 
Handlung nicht in allen Details aufgefaßt werden kann, andererseits das musikali­
sche Ohr in sinfonischen Orgien keinen genügenden Ersatz findet.263

Eine solche Anlage erhöht demnach die Aufmerksamkeitsspanne des Publi­
kums, die Strauss stets im Blick behält: Durch die dramatisch sinnfällige 
Gruppierung und Gewichtung beider Modi vermag er es so, den jeweils 
innewohnenden Gefahren zu begegnen. Dieses Ideal eines abwechslungsrei­
chen Musiktheater-Erlebnisses lässt ihn sogar – die Einschränkungen machen 
deutlich, wie schwer es ihm fällt – eine klare Kritik an Wagners Dramen­
konzept formulieren. Bei diesem verbleibe »die Rezitation in eine[m] nie 

258 Strauss: BE, S. 145.
259 Vgl. Anm. 182.
260 Siehe grundsätzlich Wolfgang Winterhager: Zur Struktur des Operndialogs: Komparative 

Analysen des musikdramatischen Werks von Richard Strauss, Frankfurt u.a. 1984.
261 Strauss: BE, S. 137.
262 Strauss: BE, S. 232, S. 139, S. 232.
263 Strauss: BE, S. 146.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

91

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allzu schroffen Wechsel von gehobenem Rezitativ und lyrischem Gesang 
[...], nicht ohne bei besonders langen Werken mit viel Dialog, z.B. im 2. 
und 3. Akt der «Meistersinger», ab und zu den Eindruck leichter Monotonie 
zu erwecken«. Diesen von Wagner verwischten Unterschied hebt Strauss in 
neuer Ausgestaltung wieder hervor; dabei kennt die Trennung von unmittel­
barem Erleben und Handlung zahlreiche Mischungen und Abschattierungen: 
Strauss selbst erwähnt das Zusammengehen von beiden bereits in Mozarts 
Aktfinali264 und betont, dass sich sein Konversationsstil durch eingestreute 
Orchesterminiaturen und gestische Figuren ebenfalls »vorübergehend zu lyri­
schen Ergüssen erheben« könne.265 Dennoch herrscht im Dialog eine Form 
von Distanzierung vor – nicht nur aus dem offensichtlichen Grund, dass 
Handlung und Aktion statt psychologischer Ausleuchtung überwiegen. Wir 
sehen insbesondere in den Hofmannsthal-Opern die einzelnen Charaktere in 
unterschiedlichen sozialen Rollen agieren, sich ›verhalten‹ und dabei reale 
und imaginäre Masken bzw. Kostüme tragen, die zwischen dem Publikum 
und der Figur bzw. ihrer Befindlichkeit stehen können – oder, wie es Richard 
Specht formuliert: »Das Kostüm verbietet das Elementare.« Er konstatiert 
unterschiedliche Distanzgrade – »dreierlei Musik« würden bei Strauss neben­
einanderstehen:

[...] eine, die aus den Menschen und Dingen der Komödie kommt, weil in ihnen 
Musik ist, eine „Funktion“, wie Atmen und Blutumlauf; eine, die um andre Men­
schen und Dinge der Komödie ist (und nicht in ihnen), die gleichsam der Schatten 
ist, den sie werfen; und eine, die nicht unmittelbar zu ihnen gehört, die ihnen erst 
aufgezwungen werden muß, mit der die „bekleidet“ werden – aber mit einem Ge­
wand, das nicht von Anbeginn das ihre ist. Die eine ist Seelenlaut und Herzenslaut 
an sich; die andere ist gleichsam Musik zum Lebensmarsch, begleitet die Aktionen 
(von denen sie manchmal bedingt wird); die dritte ist Überwindung des Musikwid­
rigen oder doch Musikleeren.266

Im weiteren Verlauf unterscheidet Specht – sowohl an Strauss‘ »Kardinalbei­
spielen« Le nozze di Figaro und Die Meistersinger von Nürnberg als auch an 
Der Rosenkavalier – zwischen »voller Musik sein« und »mit Tönen versehen 
sein«.267

264 Strauss: BE, S. 134, S. 136.
265 Strauss: BE, S. 147; ebenso BE, S. 145: Das »sinfonische Element« sei in Intermezzo in den 

Konversationspassagen »nur mehr auf Andeutungen reduziert«. Gefühlsdarstellung, der 
Begriff des Lyrischen und eine volle orchestrale Ausgestaltung (»sinfonisch«) gehen für 
Strauss so gut wie immer zusammen.

266 Richard Specht: Richard Strauss und sein Werk, 2 Bd., Leipzig 1921, Bd. 2, S. 231, 229.
267 Specht: Strauss, Bd. 2, S. 230.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

92

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dies führt direkt zum dritten Punkt: der Bedeutung der Parodie oder Iro­
nisierung als Brechung bzw. Kontrastierung einer immersiven Unmittelbar­
keit. Eine solche bedarf stets im Mittel der Überzeichnung einer Außensicht 
und kann bei Strauss dabei von feiner Ironie bis zur drastischen Karikatur 
reichen. Ein solcher Modus muss immer (zumindest teilweise) im Distanzier­
ten268 verbleiben, er kann nicht eine Figur »voller Musik« im Sinne Spechts 
meinen. Diese wird durch einen musikalischen Filter oder Spiegel dargestellt, 
der zum übrigen Kontext eine auffällige Andersartigkeit bis hin zum scharfen 
Kontrast herstellt. Anders formuliert, stellt sich in solchen Fällen die Frage: 
Wer überzeichnet hier, von wem geht die Karikatur aus? Dabei ist es weniger 
entscheidend, beantworten zu können, wer diesen parodistischen Blick lan­
ciert – dies ist in den meisten Fällen nicht zweifelsfrei möglich –, sondern der 
Umstand, dass die Frage Relevanz erhält.

In einigen Fällen kann dadurch klar eine intradiegetische Fokalisierung 
zum Ausdruck gebracht sein, etwa wenn Elektra in Aegisth keinen Hausherrn 
sieht, sondern – entgegen seiner realen Machposition – nur »die Memme« 
und den »tapfre[n] Meuchelmörder« (Elektra, Z. 69 ff.).269 Dadurch mischt 
sich mit dem distanzierenden Moment einer verzerrenden Überzeichnung 
gleichzeitig das Gegenteil, die Konzentration auf Elektras radikale, von der 
Realität abgekoppelte Wahrnehmung: Durch die karikaturhafte musikalische 
Darstellung hören und sehen die Zuschauer Aegisth so, wie ihn Elektra sieht: 
als armseligen Gegensatz zur überhöhten Vaterfigur. Insbesondere der wieder­
kehrende Anapäst, der stockend auf der Stelle tritt und mit dem Leerlauf der 
harmonischen Repetitionen korreliert, erzeugt durch seine Kleingliedrigkeit 
und die fehlende Richtung eine stockende, komische Wirkung bei gleichzeiti­
ger diastematischer Verwandtschaft zum Agamemnon-Motiv. Diese verstärkt 
sich in den folgenden Takten zur Verhöhnung: Die Aegisth-Figur wandert 
triolisch in die tiefe Lage und erhält durch Bassklarinette, Bassetthörner 
und Fagotte einen dumpfen, bei Strauss meist klar parodistisch konnotierten 
Klang. Sowohl darunter als auch darüber erklingen chromatisch verrückte 
Akkorde in den Streichern, die als Umkehrung auf das gerade erklungene 
Klytämnestra-Motiv (Z. 68) verweisen, genau während Elektras Worten: »er, 
der Heldentaten nur im Bett vollführt«. Bereits im Monolog der Hauptfigur 

268 Stefan Kunze gebraucht auf Strauss bezogen das Begriffspaar »eigentlich« versus »unei­
gentlich«, vgl. Stefan Kunze: Von der Elektra bis zum Rosenkavalier. Fortschritt oder 
Umkehr?, in: ders.: De musica. Ausgewählte Aufsätze und Vorträge, hg. v. Rudolf Bockholdt, 
Tutzing 1998, S. 503–506.

269 Vgl. auch Kapitel 2, S. 154.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

93

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt Strauss ihre innere Vorstellung der kopulierenden Leiber des Mörder­
paars musikalisch offenbar werden, wenn er die Motive auch hier bei entspre­
chender Textpassage kombiniert (Z. 39: »dein Weib und der mit ihr in einem 
Bette schläft, in deinem königlichen Bett«).270 Diese klare Semantisierung 
eines sexuellen Akts, dargestellt durch die sich wechselnde Überlagerung 
zweier Personenmotive, wird Strauss in der Einleitung zu Der Rosenkavalier 
plakativ und »durchaus parodistisch« aufgreifen (Der Rosenkavalier, 1, Z. 3) 
– dort jedoch deutlich positiver konnotiert und folglich ohne intervallische 
Verzerrung.271

Notenbeispiel 4: Motiv des Aegisth (Elektra, Z. 69,2)

Häufiger sind jedoch die Fälle, in denen die Karikatur eine Außensicht au­
ßerhalb der Bühnenwelt bezeichnet, eine einer Erzählerperspektive ähnliche 
Warte, die meist jedoch nicht näher bestimmbar bleibt – in von Parodie 
und Karikatur geprägten reinen Orchesterwerken wie Till Eulenspiegels lustige 
Streiche und Don Quixote umso weniger. Teilweise kann damit »ein persön­
liches, polemisches Bekenntnis des Autors«272 gemeint sein, auf das Strauss 
bezüglich des satirischen Charakters von Feuersnot explizit verweist. Auch 
in Salome ist die Darstellung der Figur des Jochanaan von Strauss‘ eigener 
religionskritischer Haltung gefärbt, mit der Intention, ihr im Gegensatz zum 
Wildeschen Theaterstück eine klare Lesart mitzugeben, ganz gleich, ob diese 
erkannt wurde oder nicht.

270 Bereits Kurt Overhoff weist auf diesen Umstand hin, vgl. Overhoff: Die Elektra-Partitur, 
S. 162.

271 Strauss kommentiert nach Richard Specht selbstironisch seine bereits von Paul Bekker 
attestierte »erotische Ader«: Als ihm auffällt, dass er den Hofmannsthalschen Worten der 
Marschallin »Nicht mehr als ein Busserl kann ich Dir geben« durch die rhythmische 
Akzentuierung auf Busserl eine andere, unzweifelhaft weniger unschuldige Bedeutung ver­
leiht, erwidert er laut Specht: »Da sieht man’s mal wieder: der unsittliche Strauß! Haben 
die Leut‘ nicht recht?« (Specht: Strauss, Bd. 2, S. 238).

272 Strauss: SpA, S. 196.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

94

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ich wollte in Salome den braven Jochanaan mehr oder minder als Hanswursten 
componieren: für mich hat so ein Prediger in der Wüste, der sich noch dazu von 
Heuschrecken nährt, etwas unbeschreiblich komisches. Und nur weil ich die 5 
Juden schon persifliert und auch Vater Herodes reichlich karikiert habe, mußte ich 
mich nach den Geboten des Gegensatzes auf den 4 Hörner-Schulmeister-Philister­
ton beschränken.273 

Paul Bekker betont ebenfalls dieses Charakteristikum, kann ihm jedoch gera­
de wegen der entstehenden Distanz zum dargestellten Gegenstand nur wenig 
abgewinnen – ein Gedankengang, den Adorno in seinen beiden Strauss-Auf­
sätzen übernehmen und als Anstoß zu Kritik aufgreifen wird:

Bald kam der hinkende Bote: „Don Quixote“, die Karikatur. Da war wieder der 
objektive Schilderer, der einen innerlich fremden Gegenstand nach allen Seiten 
wendet, beleuchtet, kommentiert. Weiter schlingt sich diese Linie durch das „Hel­
denleben“, herrscht vor in der „Feuersnot“ und spukt noch im Judengezänk der 
„Salome“ nach.274

Doch auch diese musikalische Schilderung ›von außen‹, wie sie hier Bekker 
beschreibt, erscheint – anders als es Strauss‘ Generalisierung nahelegt – 
nie als alleiniger Modus, sondern wird stets mit dem oben beschriebenen 
Bestreben nach Unmittelbarkeit kontrastiert und ergänzt, was mal zu einem 
Nebeneinander, bisweilen sogar zur Juxtaposition oder gar Verflechtung der 
beiden Darstellungsweisen führen kann. Strauss‘ bereits zitierte Formel von 
»Parodie und Sentimentalität« drückt eine solche Gegenüberstellung aus.275

Vorbild ist ihm auch hier Mozart, der in Così fan tutte eine

feine Unterscheidung [...] im Gefühlsausdruck der je nach Maßgabe ihres besonde­
ren Charakters sich im Kampfe des Gewissens durchaus ernsthaft gebenden Damen 
und demjenigen der nur Komödie spielenden Herren so genial durchgeführt hat 
(Bei diesen hohlpathetischen Liebesschwüren sei nebenbei ganz besonders auf die 
höchst originelle und äußerst humoristische Verwendung der Trompeten aufmerk­
sam gemacht).276

273 Strauss/Zweig: BW, S. 128. Allerdings ist Jochanaan in dieser eindimensionalen Lesart 
nicht vollständig zu fassen. Neben dieser äußeren Zeichnung als religiöser Fanatiker ist 
die gänzlich andere (Klang-)Wirkung auf Salome in ihrer Großartigkeit, Unnahbarkeit 
und körperlichen Schönheit zu betonen; ebenso erhält er radikale Fokalisierungen seiner 
emotionalen Regungen, die den Herodes gewidmeten Passagen oder dem Judenquintett an 
dissonanzenreicher Schroffheit in nichts nachstehen.

274 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 38.
275 Vgl. Einleitung, Anm. 30.
276 Strauss: BE, S. 100.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

95

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der von Mozart »mit feinster Ironie behandelte humoristisch-pathetische, 
parodistisch-sentimentale Stil« finde sich im 19. Jahrhundert erst »wieder in 
den ‹Meistersingern›, im ‹Barbier von Bagdad› und in Verdis ‹Falstaff›«277 – 
als eigentlichen Erben sieht Strauss jedoch sich selbst. Eine solche Trennung 
einer ›eigentlichen‹ von der ›uneigentlichen‹ Gefühlsäußerung spielt in der 
Tat seit Feuersnot eine entscheidende Rolle in seinen Bühnenwerken; gegen­
über Stefan Zweig verlangt er, einen solchen Unterschied in Die schweigsame 
Frau besser auszuschärfen. Die Figur der Aminta müsse klarer unterschieden 
werden zwischen »wirklich echte[r] von Sympathie [gegenüber Morosus] ge­
tragene[r] Schüchternheit« einerseits und »gespielte[r] Zaghaftigkeit anderer­
seits«.278 Auch eine Simultanität von Distanziertheit und Direktheit scheint 
ihm nicht ausgeschlossen, wie eine von Oscar Bie erinnerte Aussage nahelegt: 
»[E]in Amerikaner nannte meine Musik kühle Wohllust [sic]; ich finde das 
gar nicht falsch.«279 Schließen sich die zwei Modi auf den ersten Blick als ge­
gensätzlich aus, so kann gerade die Kunstform der Oper durch ihre plurime­
diale Verfasstheit ein solches Zusammengehen vermitteln. Strauss nennt zwar 
keine Beispiele, insbesondere für die Finali von Feuersnot, Salome und Ariad­
ne auf Naxos könnte eine solche Denkfigur aber einen Interpretationsschlüs­
sel bieten. In Strauss‘ und Wolzogens »Singgedicht« prallt Stadtöffentlichkeit 
auf intime Zuneigung. Adorno formuliert dies ungleich schärfer und spricht 
zugleich die moralische Fragwürdigkeit des lebensphilosophischen Bekennt­
nisses der Oper offen an: Dort werde »die Defloration der blutjungen Diemut 
stadtoffiziell zelebriert«,280 das Finale kombiniert im weiteren Verlauf eigen­
willig (und durchaus fragwürdig) postkoitalen Liebesschwur mit satirischem 
Kinderreim. In Salome werden Voyeurismus und Gefühlsäußerung, Ekel und 
Ekstase amalgamiert. Strauss betont, es ist bereits darauf hingewiesen worden, 
dass die Figur der Salome nicht ausschließlich Abscheu, sondern Anteilnahme 
in ihrem (zugegebenermaßen ungewöhnlichen) ersten Liebeserwachen erwe­

277 Strauss: BE, S. 103.
278 Strauss/Zweig: BW, S. 34.
279 Zitiert nach Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 204.
280 Adorno: »Strauss. Zum hundertsten Geburtstag«, S. 578. Einzig die Szenenanweisung 

(»Diemut [...] nimmt Kunrad bei der Hand und zieht ihn rasch in die Kammer hinein«, 
Z. 202,3) mildert den Schluss durch die Betonung der gegenseitigen Einvernehmlichkeit 
ab. So sehr Wolzogen und Strauss den Schluss als Abkehr von überkommenen bürgerli­
chen Moralvorstellungen empfunden haben mögen: Dass Kunrad den sexuellen Akt be­
dingungslos einfordert, dass die Stadtbevölkerung Diemut als die Schuldige sieht (»Deine 
gottverlassene Sprödigkeit«, Z. 207) und ihre Vergewaltigung in Kauf nimmt (Z. 208–209: 
»Soll’n wir verrecken hols die Pest! Weil sich ein Mädel nit lirumlarum läßt?«), ist klar 
formuliert.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

96

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cken müsse.281 Im Finale fallen schließlich wertfreie Fokalisierung der Ge­
fühlsüberwältigung und moralisches Urteil zusammen, symbolhaft verdichtet 
in der bifunktionalen Mischung der zwei kontrastierenden Akkordschichten 
(1, Z. 361) nach ihren letzten Worten.

Der Operndirigent: Aufführungspraxis und Perspektive

Besonders ergiebige Hinweise für den Aspekt des Perspektivischen bieten 
Strauss‘ Bemerkungen zur Aufführungspraxis fremder wie eigener Werke. 
Auf diesem Gebiet fühlt sich der seit Jahrzehnten international anerkannte 
Orchester- und Operndirigent deutlich mehr berufen, seine Meinungen und 
Haltungen schriftlich kundzutun. Vor allem die Frage angemessener Tempo­
gestaltung ist Ausgangspunkt seiner Kritik an vielen zu seiner Zeit etablierten 
Interpretationsweisen. Eine solche ist für ihn, wie die folgenden Beispiele 
zeigen, auf dem Gebiet der Oper meist unmittelbar an Figurencharakterisie­
rungen und dramatische Vorgänge geknüpft und für ihn gerade deshalb bei 
entstehenden Inkongruenzen Stein des Anstoßes.

So kritisiert Strauss an Aufführungen der dritten Leonore-Ouvertüre (op. 
72b), »in der die Idee des Fideliodrama zur reinsten unsichtbaren Darstellung 
gelangt« und »nur dem geistigen Auge sichtbar«282 sei, ein ausuferndes Ritar­
dando vor dem Einsatz des berühmten Trompetensignals:

Ein grober Schnitzer ist es, in der Durchführung vor Eintritt der Trompete auf der 
Bühne den letzten Takt [Notenbeispiel] zu verbreitern. Im Gegenteil, diese ganze 
Stelle ist accelerando zu spielen: der auf Leonore eindringende Pizarro weiß doch 
nichts von dem B der Trompete.283

Die Fanfare erklingt in der Oper derrière la scene als Klang von draußen – 
außerhalb der Kerkermauern – und markiert die Ankunft Don Fernandos. 
Strauss denkt die Passage der Ouvertüre auch im konzertanten Kontext 
klar figurenperspektivisch und versteht demnach die Passage davor als die 
aggressive Aktion Pizarros: den Versuch des Doppelmordes an Leonore und 
Florestan. Aus diesem Grund muss das Signal für ihn unmittelbar und unvor­
hergesehen erfolgen, um Pizarros Überraschung auszudrücken.

281 Vgl. Anm. 186.
282 Strauss: SpA, S. 97.
283 Strauss: BE, S. 63; ebenso: SpA, S. 108.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

97

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notenbeispiel 5: Beethoven: Leonore-Ouvertüre Nr. 3 (op. 72b), T. 270–272

Bezeichnenderweise spricht er nicht von den übrigen drei Charakteren, auf 
die die plötzlich hereinbrechende Änderung der Ereignisse ebenso zuträfe, 
ordnet also die Takte davor klar einer agierenden Figur zu. Aus rein musika­
lischer Perspektive wäre eine solche Verbreiterung im Zuge der Kadenzvorbe­
reitung durchaus sinnvoll, aber das dramatische Moment gilt Strauss hier als 
ausschlaggebend.

»Sixtinische Objektivität«

Wie sehr Strauss in unterschiedlichen Darstellungsmodi und damit zugleich 
in klar differenzierten Distanzgraden denkt, zeigen insbesondere seine Aus­
führungen zum Vortrag Wagnerscher Opern. In Parsifal unterscheidet er 
zwischen »drei genau geschiedene[n] Vortragsgruppen [...], deren Stil und 
Inhalt für die Temponahme maßgebend sein muß«.284 Die distanzierteste be­
treffe die »Liturgie, d.i. die heilige Handlung im Gralstempel«. Insbesondere 
das ›Abendmahlmotiv‹ und das ›Gralsmotiv‹, das bekanntlich durch seine 
Verwandtschaft zum ›Dresdner Amen‹ eine direkte Beziehung zu liturgischer 
Musik aufweist und von Wagner bereits in Tannhäuser als sakrale Semantisie­
rung eingesetzt wurde, müsse als »rein kirchliche[s] Element!« »ohne gefühl­
volle Dehnungen mit sixtinischer ‹Objektivität›« dargeboten werden.

Durch »sentimentale[] Verbreiterungen« würde »dessen wundervolle, vor­
bildliche rhythmische Gestaltung geradezu zerstört«. In diesem Sinne reprä­
sentiert die metronomische Genauigkeit, die Strauss explizit einfordert, eine 
distanzierte Überzeitlichkeit, die er selbst als »liturgische[] Gleichgültigkeit« 
bezeichnet.285 Die Musik ist als Ritus gegeben und nicht durch den Filter einer 
der handelnden Opernfiguren gelenkt oder gestaltet; sie ist in entscheidenden 
Momenten der Oper als intradiegetische Musik präsent. Strauss selbst wird in 

284 Strauss: BE, S. 67; SpA, S. 167.
285 Strauss: SpA, S. 167.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

98

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen Werken mit solchen sakralen Momenten immer wieder operieren, da­
bei jedoch beträchtliche Veränderungen der Lesart bzw. weitere Kommentare­
benen miteinbeziehen. Dies betrifft sowohl die Darstellung von Religiösem im 
Besonderen als auch die Sphäre des Zeremoniellen im Allgemeinen.286 Am 
ehesten findet sich eine zur oberen Aussage vergleichbare Anwendung in sei­
ner Gestaltung des ersten Aktfinales von Die Frau ohne Schatten. Der Gesang 
der Wächter ab Z. 128 gemahnt in Tempo (»sehr ruhig und feierlich«), Instru­
mentation (Posaunen, Trompeten) und der Tonart As-Dur unmittelbar an die 
Gralssphäre aus Parsifal. 

Deren schlichte Weise bildet – ebenfalls als intradiegetischer Gesang – 
die Kontrastfolie zur Hauptfigur Barak, die ihm nachhorcht (Vgl. Kapitel 
5, Notenbeispiel 13). Wir, das Publikum, werden in dieselbe Wahrnehmungs­
perspektive wie Barak versetzt; auch dies, das Mithören mit einer Figur, ist 
ein typischer Fokalisierungseffekt, den vor Strauss bereits Meyerbeer und 
Wagner vielfach einsetzten.287 Dabei wechselt in dieser konkreten Szene die 
musikalische Perspektive zwischen dem ›Außen‹, dem Hören des Gesangs 
und der musikalischen Darstellung der emotionalen Befindlichkeit der Figur. 
Dabei gemahnt die fokalisierende Innenschau in Instrumentation, Motivbil­
dung und stabiler Bassführung deutlich an das erste Aktfinale von Der Rosen­
kavalier; beide vertreten Strauss‘ Ideal der »poetisch ausklingenden Pianissi­
mo-Schlüsse[]«.288 Barak – die einzige Figur der Oper, die (neben dem nicht 
erscheinenden Keikobad) einen Namen trägt – erhält insbesondere durch 

Notenbeispiel 6: Parsifal, a) ›Abendmahlmotiv‹ b) ›Gralsmotiv‹ c) ›Glaubensmotiv‹

286 Neben Rudolf Hartmann betont insbesondere Hans Mayer diesen Umstand. Vgl. Hans 
Mayer: Der Widerruf, Frankfurt (M.), S. 85.

287 Siehe Kapitel 2, S. 215 ff., dort insbesondere die Auseinandersetzung mit: Carolyn Abbate: 
Unsung voices, Princeton 1991.

288 Vgl. Anm. 275.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

99

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss’ Musik eine der Marschallin vergleichbare Funktion als Identifikati­
onsfigur der Oper. Mehrfach gesteht Strauss im Briefwechsel mit Hofmanns­
thal, dass er mit dem Kaiserpaar oder der Färberin weniger anzufangen weiß, 
und stellt selbst eine Verbindung zwischen der Figur des Barak und der 
Marschallin her.289

Eine ebenfalls distanzierte Würde mit der Aura des Transzendenten erhält 
die Figur des Orest in Elektra. Strauss gibt ihm ein mediantisches Leitmotiv 
im Großterzabstand, ebenfalls »langsam und feierlich«, das in der Instrumen­
tation mit Tubenquartett und Posaunen unmittelbar an die Walhall-Sphäre 
aus Wagners Ring gemahnt. Orest ist die erste Figur der Oper, die abermals 
»von außen« hinzutritt, durch die Klangbildung betont Strauss ein in Hof­
mannsthals Dichtung angelegtes transzendentes Element: Orest handelt nicht 
aus freiem Willen, sondern ist in der unentwirrbaren Verstrickung von Recht 
und Unrecht des Atridenmythos ein bloßes Werkzeug der Götter: »Die diese 
Tat mir auferlegt, die Götter, werden da sein, mir zu helfen« (Z. 173a). Zum 
anderen erhält seine quasi-religiöse Aura eine offensichtliche dramaturgische 
Funktion: In seiner Ruhe und Erhabenheit stellt er den Gegenpol zu Elektras 
Rastlosigkeit dar, die gerade dabei ist, nach der von ihr versteckten Mordwaffe 
»eifrig zu graben, lautlos wie ein Tier« (Z. 110a).

Notenbeispiel 7: Orests Ruhe und Elektras Rastlosigkeit (Z. 124a–125a)

Beide Pole – homophone, ganztaktige Blockakkorde versus auffahrende Ges­
tik und Tremolo-Effekte – bilden nun den Ausgangspunkt einer gegenseitigen 
Annäherung im beständig wechselnden Fokus auf die Figuren, werden ins 
Wanken gebracht und führen schließlich in die Lösung der Erkennungsszene.

289 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 304.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

100

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht selten sind solche feierlichen Passagen bei Strauss jedoch in sich 
selbst doppelbödig angelegt: Ochs’ bemühter Versuch um religiöse Würde, 
wenn er sich in eine Reihe ehrwürdiger Ahnen und »Klosterstifter« einreiht, 
ist als parodistische Brechung konzipiert (I, Z. 207), ebenso Strauss’ bereits 
erwähnter Versuch, Jochanaan als religiösen Eiferer zu überzeichnen.

Notenbeispiel 8: Der Rosenkavalier, I, Z. 207

Passagen wie diese, in denen eine zusätzliche Kommentarebene hinzutritt und 
die Figur in ein (in diesem Falle pejoratives) Licht rückt, sind hier sicherlich 
auch Strauss‘ kritischem Blick auf die christliche Religion generell geschuldet: 
Aus seiner atheistischen Haltung machte der begeisterte Nietzsche-Leser nie 
einen Hehl. Die religiöse, distanzierte Sphäre dient hier eben nicht dazu, 
etwas Gegebenes in »liturgischer Gleichgültigkeit« zu präsentieren, sondern 
über die Unangemessenheit des Aufeinanderprallens zweier kontrastierender 
oder sich widersprechender Ebenen – in diesem Falle Jochanaans Fanatismus 
und Ochs’ moralische Verkommenheit – Komik zu erzeugen.290 Ein anderes 
Beispiel findet sich ebenfalls in Der Rosenkavalier: Die Marschallin rettet 
sich in die distanzierte Würde des beabsichtigten Kirchgangs, um durch die 
gespielte Kühle den Abschied von Octavian zu erleichtern (I, Z. 312: »Auch sie 
ist ein Geschöpf des Vaters«; I, Z. 325: »und Gott, und Gott erbarmt sich ihrer 
nicht«).

290 In der philosophischen Literatur hat sich für dieses Erklärungsmodell von Humor der 
Begriff der Inkongruenztheorie etabliert. Vgl. z. B.: The philosophy of laughter and humor, 
hg. von John Morreall, Albany, NY 1987.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

101

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notenbeispiel 9: Der Rosenkavalier, I, Z. 325

Die Vergeblichkeit der Vortäuschung wird dem Publikum jedoch mehrfach 
bewusst gemacht: Zum Einen erklingt durch die ganze Szene das seit Aktbe­
ginn mit der Sphäre der Melancholie assoziierte Motiv mit der charakteris­
tisch fallenden großen Septime;291 zum Anderen bedauert die Marschallin 
ihre abweisende Haltung umgehend, wird sich der Unangemessenheit eines 
von ihr bereits geahnten endgültigen Abschieds bewusst (»Ich hab’ ihn nicht 
einmal geküsst«) und versucht Octavian zurückzurufen. Zunächst endet die 
immer ruhiger werdende E-Dur Passage (I, Z. 327: »schon ziemlich ruhig«; 
I, Z. 329: »immer ruhiger«) in einer Kadenz bei ihren Worten: »und folg‘ 
Er mir« (I, Z. 332). Strauss führt anschließend den Klang zu den letzten Wor­
ten Octavians („Wie sie befiehlt, Bichette“) auf synkopische Tonrepetitionen 
zurück. In harmonischer Lesart lässt sich die Passage als Reduktion einer 
finalen Kadenz über die ›Abschiedsseptime‹292 begreifen, die jedoch nicht 
ins Ziel führt. Der subdominantische Liegeklang cis-e bleibt stattdessen vier 
Takte lang synkopierend ›hängen‹. Die Unabgeschlossenheit dieses Abschieds 
wird offenbar durch den vergeblichen, zweimaligen Versuch der tiefen Strei­
cher in Form einer authentischen Kadenz zu schließen, was eine auffällige 

291 Schattmann nennt das Motiv im ersten Werkführer »Resignierende Liebe I«. Vgl. Schatt­
mann: Der Rosenkavalier. Ein Führer durch das Werk, Berlin 1911, S. 2.

292 Die etwas pathetische, aber im Rosenkavalier durchaus passende Bezeichnung meint 
eine letztmalige Dominantisierung der erreichten Tonika über die kleine Septime, die 
als Zwischendominante in die Subdominante innerhalb einer finalen Kadenz strebt. Die 
Benennung geht vermutlich auf die musiktheoretische Lehrpraxis im Umfeld von Heinrich 
Poos zurück. Wie häufig bei musiktheoretischer Begriffsbildung, entstammt sie zunächst 
mündlichen Lehrtraditionen und erfährt erst relativ spät eine Verschriftlichung. Vgl. dazu 
Hans Aerts: »›Modell‹ und ›Topos‹ in der deutschsprachigen Musiktheorie seit Riemann«, 
in: ZGMTH 4/1 (2007), S. 143–158. Vgl. ebenso Laura Krämer: »Die »Abschiedsseptime« 
und ihre Transformation bei Schubert und Brahms«, in: Musik & Ästhetik, Heft 56 (Okto­
ber 2010), S. 60–71.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

102

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktionsüberlagerung aller drei Grundfunktionen Tonika, Dominante und 
Subdominante erzeugt.293

Notenbeispiel 10: Der Rosenkavalier, I, Z. 332, 2 ff.

Der plötzliche Sinneswandel der Hauptfigur wird fokalisierend durch den 
Fakturwechsel überdeutlich gemacht: Plötzlich fährt bei Z. 333 »heftig be­
wegt« eine aus dem beschleunigten Resignations-Motiv herausstürmende 
Geste auf, um das Herausfallen aus der gespielten Ruhe und Würde, der 
scheinbaren Abgeklärtheit darzustellen. Die ruhige Passage mit ihren reli­
giösen Färbungen und ihre anschließende Kontrastierung dienen hier der 
Darstellung eines psychischen Vorgangs und der musikalischen Offenlegung 
eines aufgesetzten Sozialverhaltens. Sie stellt ein äußeres Handeln gegen die 
innere, emotionale Verfasstheit perspektivisch dar, ein Umstand, den die Zu­
schauer durch die Musik unmittelbar wahrnehmen – nicht aber Octavian: 
Ihre Abgeklärtheit und Distanzierung bleibt ihm unverständlich und führt zur 
ungestümen Wut des Davonreitens.

293 Vgl. zur Passage: Reinhold Schlötterer: »Komödie als musikalische Struktur«, in: ders 
(Hg.): Musik und Theater im »Rosenkavalier«, Wien 1984, S. 20, 21. Schlötterer deutet den 
kadenzierenden Bass unmittelbar szenisch als »das Weggehen Octavians, das cis-e [als] das 
Bleiben der Marschallin.«

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

103

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Das erzählende Moment«

Den nächsten Modus benennt Strauss als

[d]as erzählende Moment: in Gurnemanz verkörpert, der, eine Art «Evangelist», 
durchwegs in objektiv referierender Weise zu halten ist. In seiner Partie finden sich 
die bei Wagner sonst ganz ungewöhnlichen Bezeichnungen «nicht schleppen». Hier 
den ruhigen Fluß nicht zu hindern, erfordert von der Seite des Dirigenten viel Takt 
und dramatisches Feingefühl.294

Auch hier fällt die Bezeichnung »objektiv«, die auf den ersten Blick verwun­
dern mag, denkt man an die Passagen, in denen Gurnemanz »mit großer Er­
griffenheit« und »in Erinnerung sich verlierend« (I, T. 506, 511) vom Verlust 
des Speeres oder des Bruchs mit Klingsor berichtet (»Oh, wunden-wunder­
voller heiliger Speer!«). Strauss wählt den Begriff wohl, um die Distanz zum 
aktuellen Geschehen der Handlung zu bezeichnen, die musikalisch durch die 
immer wieder erfolgende Zurücknahme in eine quasi-rezitativische Schlicht­
heit verdeutlicht wird. Die Darstellung und Vermittlung vergangener Ereignis­
se ist dabei an den Erzähl-›Filter‹ einer berichtenden Figur geknüpft und 
damit bühnenwirksam subjektiviert. Dieser narrative Modus ist bei Wagner 
spätestens seit Das Rheingold leitmotivisch voll ausgebildet und lebt dort häu­
fig von einer ausgeprägten rezitativischen Deklamation und einer (zumindest 
anfänglichen) orchestralen Zurücknahme, am ausgeprägtesten in Wotans Er­
zählung im zweiten Akt der Walküre (»Als junger Liebe Lust mir verblich«, II, 
2, T. 693 ff.). In diesem Sinne ist dieser Modus für erzähltheoretische Perspek­
tivkonzepte besonders relevant, da in diesen Fällen die mimetische Kunstform 
Oper teilweise mit narratologischen Beschreibungskategorien einholbar wird: 
Einzelne Figuren werden dezidiert zu intradiegetischen Erzählern, was im 
zweiten Kapitel ausführlicher behandelt werden wird. Allerdings bleibt es bei 
Wagner selten bei der von Strauss hier angesprochenen Distanziertheit des 
Erzählers; diese bildet zumeist nur die Ausgangssituation. Wagners Theater ist 
bereits vor der Ring-Tetralogie durchdrungen von Erzählpassagen, die gerade 
als fokalisierende Knotenpunkte der Handlung relevant sind – wobei ihre 
referierende Funktion zunehmend vom Gegenteil der radikalen Subjektivie­
rung der Wahrnehmungs- und Gefühlswelt der Erzählenden überlagert wird. 
In Der fliegende Holländer steht Sentas Ballade im Zentrum, in der sie die 
Legende des Holländers sowie ihre eigene Geschichte zugleich erzählt und 
dabei aus der distanzierten Haltung »im Großvaterstuhl« schließlich zur ak­

294 Strauss: BE, S. 67.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

104

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tiv miterlebenden Person der intradiegetischen Handlung wird. Sie wechselt 
selbst aus dem Rahmen gewissermaßen in den Bildinhalt und vergisst ihre 
Rolle als Sängerin und Erzählerin.295 Ebenso wären Eriks Traumerzählung 
anzuführen, die sich direkt an die Ballade anschließt, oder Tannhäusers Be­
richt seiner Pilgerfahrt in der Romerzählung (Tannhäuser, III, Szene 3, T. 
101 ff.), der aus der anfänglichen Erzählhaltung heraus in ein erneutes Durch­
leben der Ereignisse gerät. Auch im Falle des Gurnemanz-Beispiels findet sich 
Vergleichbares, nicht nur, indem er selbst von seinen Erzählungen immer 
wieder ergriffen wird und sie nochmals durchlebt – was Wagner nicht nur 
in gesteigerter Instrumentation, sondern auch häufig durch Tempowechsel 
und Vortragsbezeichnungen deutlich macht. Der erzählende Modus wird von 
Gurnemanz im ersten Akt selbst mehrfach verlassen, wenn er sich z. B. unmit­
telbar vorwurfsvoll an Kundry wendet, die er gerade noch in seinem Bericht 
wegen ihrer Unterstützung des Ordens verteidigt hat (I, T. 481: »He! Du! Hör’ 
mich und sage: wo schweifest Du damals umher, als unser Herr den Speer 
verlor?«).

Strauss erläutert am Beispiel des Gurnemanz wohl eher den Umstand, dass 
er trotz allem immer wieder in den quasi-rezitativischen Modus zurückkehrt, 
den Wagner in seinem Spätwerk zudem in teilweise auffälliger Sparsamkeit 
gestaltet. Beispiele für diese stete Rückkehr in einfache Deklamation sind 
zahlreich, etwa nach der religiösen Steigerung und Verklärung in der Erzäh­
lung über Titurels Bau des Heiligtums (I, T. 623: »Drum blieb es dem, nach 
dem ihr fragt, verwehrt«). Sie bilden immer wieder Eck- und Knotenpunkte, 
die Wagners rekapitulierende Erzählungen untergliedern.

Strauss‘ Musiktheater ist weniger reich an Erzählungen, stattdessen – wie 
Hartmann betont296 – vom mimetisch-präsentischen, sich ereignenden Mo­
ment bestimmt. Die Kontrastebene zum »lyrische[n] Element«297 bilden, wie 
oben bereits ausgeführt, eher die Dialogszenen. Gerade in der Zusammenar­
beit mit Hofmannsthal treten zwar immer wieder meist kürzere narrative 
Passagen auf, sie sind dann jedoch häufig als Abkehr von Wagners Konzept zu 
verstehen. Die Mägdeszene zu Beginn von Elektra ist ein solches Beispiel: Sie 
leitet als gemeinschaftliche Erzählung mehrerer Protagonistinnen die Oper 
ein und ist damit auf den ersten Blick formal und funktional der Nornensze­
ne der Götterdämmerung vergleichbar. Berichtet wird jedoch nicht von den 
bedeutenden Ereignissen der Vergangenheit, sondern von den alltäglichen 

295 Vgl. dazu eingehender: Kapitel 2, S. 208 ff.
296 Vgl. Anm. 256.
297 Vgl. Anm. 242.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

105

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konflikten mit der Königstochter. Die Dichtung weist den Figuren keine 
längeren Erzählanteile zu, sondern bindet die kurzen Erinnerungsschnipsel 
von vergangenen Wortgefechten mit Elektra in den steten Wechsel eines 
geschwätzigen Austauschs, der weniger der Mitteilung als vielmehr der Selbst­
vergewisserung einer längt gefassten Sichtweise auf die Hauptfigur dient. Das 
Publikum lernt dadurch eine Facette der Hauptperson, ihre tierhafte Außen­
wirkung kennen. Die Musik reagiert auf die Struktur der Dichtung: Der 
Wandel und Wechsel zwischen verschiedenen, idiomatisch musikalisierten Fi­
guren ist hochgradig beschleunigt und durch zusätzliche Kommentarebenen 
bereichert. Adorno erkennt – die Bewunderung ist unüberhörbar – in diesen 
»musikalische[n] Teilgestalten« einen generellen Straussischen Wesenszug, 
den er exemplarisch an dieser Szene festmacht:

Was auseinander strebt, sammelt Strauss wieder ein. Er nimmt seine Motive bei der 
Hand, anstelle der motivisch-thematischen Entwicklung von einst. Das vermochte 
er desto überzeugender, je reiner er dem zentrifugalen Prinzip sich überantwortete, 
ohne vom Gebot des Auskomponierens sich beirren zu lassen; seine Idee von 
Einheit realisierte sich im Zerfall.298

Eine generelle Besonderheit ist, dass die musikalischen Erzählungen nur in 
geringem Maße dem Verständnis der aktuellen Handlung geschuldet sind; 
stattdessen dienen sie, wie im genannten Fall, entweder der Darstellung von 
Außensichten, oder sie sind radikale Zuschnitte auf die Wahrnehmung oder 
psychische Verfasstheit einer Figur. Ein extremes Beispiel ist Elektras mono­
logische Erzählung über den Tod ihres Vaters als fiktiver Dialog (»Du-Erzäh­
lung«299) – aus ihrer Sicht werden die Zuschauer auch das ganze spätere 
Drama miterleben.

»Das unmittelbare Erlebnis«

Die letzte »Vortragsgruppe« nennt Strauss das »unmittelbare Erlebnis« und 
ordnet sie in Parsifal den Figuren Amfortas, Kundry und Parsifal zu: »Hier 
ist, natürlich immer bei höchster rhythmischer Genauigkeit in der Deklama­
tion, dem rein gefühlsmäßigen Vortrag zu unmittelbarster Wirkung freier 
Spielraum gegeben.«300 Dieser Darstellungsmodus ist der eigentlich figuren­
perspektivische, der den musikalischen »Seelenschilderungen« freien Raum 

298 Adorno: »Richard Strauss. Zum hundertsten Geburtstag«, S. 588.
299 Monika Fludernik: Erzähltheorie. Eine Einführung, Darmstadt 2010, S. 169 f.
300 Strauss: BE, S. 68.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

106

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lässt. Besonders die Übergänge vom einen in den anderen Darstellungsmodus 
machen den Wechsel von Nähe zu Distanz oder umgekehrt sowohl als plötz­
lichen als auch als vermittelten Perspektivwechsel deutlich, wobei Raumwir­
kung und Fokalisierungen im Sinne figurenspezifischer Wahrnehmungs- oder 
Emotionsfilter hier Hand in Hand gehen können. Die Auftritte von Hauptfi­
guren sind hier sowohl bei Wagner als auch bei Strauss stets herausragende 
Ereignisse, in denen die Musik die Wahrnehmung der Bühnenszene für die 
Zuschauer lenkt und gestaltet; der Eintritt der drei Hauptfiguren im ersten 
Akt als musikalisierte Mauerschau301 (Kundry, Parsifal) bzw. als Kondukt mit 
dem siechen Amfortas, in der Sänfte getragen (I, T. 239), sind dafür eindrück­
liche Beispiele.

Ganz so einfach, wie es Strauss darstellt, ist es freilich nicht: Die drei 
Modi, die er für Parsifal beschreibt, sind nicht immer strikt geschieden, 
sondern können sich mischen, etwa wenn Gurnemanz im ersten Akt von Ti­
turels Gewinnung der heiligen Reliquien berichtet und sich das »Liturgische« 
und »das erzählende Moment« vermengen.302 Wagner schreibt bei den sich 
anschließenden Wiederholungen des ›Abendmahl‹-Motivs in Bassklarinette, 
Englischhorn, Streichern und Horn wiederholt die Vortragsbezeichnung »aus­
drucksvoll«; Strauss’ Lesart der »sixtinischen Objektivität« ist hier kaum zu 
halten. Entscheidender als die Triftigkeit des Befunds zum Parsifal ist viel­
mehr, dass Strauss in diesen Kategorien als Komponist und Dirigent denkt.

Tempo und Fokalisierung

Mehrfach knüpft Strauss solche Wechsel und Unterschiede von Distanzgra­
den an unterschiedliche Temporelationen, sowohl beim Komponieren als 
auch in seinen schriftlichen Ausführungen zur dirigentischen Interpretation. 
So deutet er Tempounterschiede in Wagners Werken wieder im Sinne des ge­
äußerten Unterschiedes eines erzählenden, aus der Erinnerung berichtenden 
Modus und des »unmittelbaren« Erlebens, diesmal am Beispiel des Tannhäu­
ser. Besonderes Augenmerk legt er auf

301 Kundry: »Seht dort, die wilde Reiterin!« (I, T. 196); Parsifal: »Vom See her vernimmt man 
Geschrei und das Rufen der Ritter und Knappen« (I, T. 742).

302 Siehe Partitur I, T. 565 ff.: Das Motiv Titurels ist selbst bereits aus der Sequenz des Glau­
bensthemas abgeleitet und erscheint zunächst im punktierten, ›ritterlichen‹ Duktus (»der 
fromme Held«), geht dann in Orchestration und Melodieführung in die Glaubenssphäre 
über.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

107

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das bedeutend langsamere Tempo des Vorspieles zum III. Akt (Laut Metronom 
Viertel =50) gegenüber dem Tempo der Erzählung Tannhäusers (Viertel =60). 
Dies erklärt sich aber aus dem epischen Charakter des letzteren gegenüber dem 
wirklich erlebten Vorgang, den das Vorspiel, von dem Meister selbst: «Tannhäusers 
Pilgerfahrt» überschrieben, darstellen soll.303

Abermals ist es das zügigere Tempo, schon im Falle Gurnemanz’ machte 
Strauss es an Wagners Forderung »nicht schleppen« fest, das er mit dem 
gerafften Erinnern des Berichtens assoziiert, im Gegensatz zum unmittelbaren 
Erlebnis, das mehr im Moment, ausgestalteter und breiter erfolgen darf.304 

Strauss’ Tempobeobachtung ließe sich im Tannhäuser-Finale durchaus wei­
terdenken. Tannhäusers Erzählung beginnt nach der klaren rezitativischen 
Markierung als erzählende Episode („Hör an, Wolfram, Hör an!“, III, 2, T. 
99) – im von Strauss genannten Tempo Andante (Viertel = 60) im Gegensatz 
zum vorherigen Lento. Nach zusätzlicher Steigerung erfolgt die Wiedergabe 
der Worte des Papstes in wörtlicher Rede wieder in Tempo 50 der Einleitung, 
der Fortgang der Erzählung geht anschließend wieder über in ein meno lento. 
Wagner setzt die Rede deutlich ab. Strauss‘ Denkfigur folgend, könnte man 
sie als ein erneutes Durchleben Tannhäusers begreifen, indem dieser die Rolle 
des Papstes als ›reenactment‹ einnimmt und nach Beendigung der Worte 
einer langen Pause bedarf.

In Die Meistersinger von Nürnberg ordnet Strauss die unterschiedlichen 
Tempi wiederum unterschiedlichen Ausdrucksbereichen zu, die

hauptsächlichste Tempobestimmung gerade der «Meistersinger»: sehr mäßig – mä­
ßig, mäßig schnell – charakterisiert genau den Grundton Behaglichkeit und Behä­
bigkeit, an dessen Spitze der geistig überlegene Sachs – Überlegenheit bedingt 
maßvolle Zurückhaltung!305

Unterbrochen werde dieser nur von den »leidenschaftlichen Kundgebungen 
des Liebespaars«, also von einem Bereich unmittelbarer Gefühlsdarstellung 
und den »gehässigen Ausbrüchen Beckmessers«, die als Bereich der musikali­
schen Karikatur und der Persiflage wieder eine distanzierte Warte beinhalten. 
Auch hier findet sich Strauss’ Denkfigur von Parodie und Sentimentalität, die 
er hier nicht auf sein eigenes Komponieren, sondern zur Bestimmung grund­

303 Strauss: BE, S. 84.
304 Strauss erwähnt hier nicht, dass es auch die gegenteilige Relation geben kann, wie oben bei 

Gurnemanz angesprochen. Sein Herausfallen aus der Rolle als abgeklärter Erzähler wird 
bei Wagner meist mit »etwas belebter« oder »belebt« markiert.

305 Strauss: BE, S. 64; SpA, S. 37.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

108

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzlicher Ausdrucksbereiche für die musikalische Interpretation anwendet.306 

Zur Figur des Hans Sachs wird er genauer: Seine Ausführungen zeigen aber­
mals, dass er erklingende Musik klar fokalisierend der Wahrnehmung oder 
den Denkprozessen einer Figur zuordnet. Dessen Fliedermonolog (II, T. xy)

dürfe keinerlei Adagiostimmung enthalten und keine unnötigen Dehnungen von

, 307

das doch ein stürmisches Motiv vom Anfang ist und dem beunruhigten, grübelnden 
Sachs im Kopf spukt.308

Mit dem Anfang bezieht sich Strauss auf den ersten Akt, genauer auf eine 
Passage aus Walthers Probegesang (Akt I, Szene 3, T. 1269 ff.: »Es schwillt und 
schallt, es tönt der Wald«), an die sich Hans Sachs erinnert – eine Melodie, 
die ihn ohrwurmartig nicht loslässt.

Strauss rekurriert hier auf ein besonderes Charakteristikum von Künstler­
opern, das auch in Ariadne auf Naxos und fast zeitgleich in Pfitzners Palestri­
na oder Schrekers Der ferne Klang zum Tragen kommt: Das Orchester stellt 
Gefühlszustände nicht (nur) über konventionalisierte Zuschreibungen musi­
kalischer Mittel dar, sondern kann die Gedankengänge als erinnerte Musik 
selbst erklingen lassen, was ein anderes Maß an Unmittelbarkeit ermöglicht. 
Generell erwartet Strauss von einer guten Interpretation in puncto Tempo­
relationen, dass sie nicht nur »nach der musikalischen Phrase«, sondern 
»nach deren dramatischem Gefühlsinhalt«309 erfasst und umgesetzt werde. 
An anderer Stelle spricht er abermals von der »Erfassung des psychologischen 
Gehalts«310 und verweist in seinen Werken auf die Erkennungsszene der Elek­
tra, die ebenfalls nur dann überzeugend aufgeführt und interpretiert werden 
könne.

306 Die drei Bereiche ordnet er auch dem Vorspiel zu, vgl. Strauss: BE, S. 64.
307 Wagner: Die Meistersinger von Nürnberg, II, 3, T. 274. Strauss verschweigt allerdings die 

Tempoangabe »sehr mäßig« und die zusätzliche Vortragsanweisung: »gedehnt«.
308 Strauss: BE, S. 66; SpA, S. 38. Vgl. dazu auch Hans Sachs‘ Sinnieren zu Beginn des 3. Aktes, 

insbesondere III, 1, T. 301 ff.
309 Strauss: BE, S. 66; SpA, S. 38.
310 Strauss: BE, S. 61.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

109

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Zeitgenossen

Schier unerschöpflich scheinen die zeitgenössischen Bemerkungen über 
Strauss und seine Musik. Spätestens nach 1900 ist er einer der meistrezipier­
ten und thematisierten Komponisten überhaupt. Die französischsprachigen 
Quellen zeigen etwa, dass er als musikalischer Hauptrepräsentant des wilhel­
minischen Deutschland empfunden wird.

Viele direkt mit Strauss in Beziehung stehende Künstler und Musikgelehr­
te wurden bereits in den vorigen Teilkapiteln ergänzend angeführt. Im Fol­
genden sollen die Ausführungen Romain Rollands, Claude Debussys und 
Hans Pfitzners näher thematisiert werden, weil sie sich dezidiert zu Fragen 
von musikalischer Unmittelbarkeit, der Lenkung der Zuschauer, psychischen 
Innenschauen und Raumwirkungen äußern und diese Gedanken teilweise 
ausführlich formulieren.

Die ersten beiden beziehen sich dabei zumeist direkt auf Strauss‘ Musik, 
während Pfitzner seine Gedanken in erster Linie an eigenen und an Wagners 
Werken ausführt. Die Beziehung der drei zu Strauss ist dabei höchst unter­
schiedlich: Mit Rolland besteht zeitweise ein enger, freundschaftlicher Kon­
takt, der sich dann jedoch wieder verliert. Claude Debussy ist bewundernder 
und gleichzeitig kritischer, ferner Beobachter, der jedoch nie in engerer Bezie­
hung zu Strauss steht. Das Verhältnis zwischen Pfitzner und Strauss ist von 
Konkurrenz und gegenseitiger Antipathie geprägt – nicht nur, weil ihre Musik 
und Ästhetik so verschieden ist;311 sie sind wohl auch durch Gemeinsamkeiten 
getrennt.

Romain Rolland

Romain Rolland ist der engste Kontakt, den Strauss zur französischen Musik­
welt besitzt. Mehrere Male begegnen sich der Literat und Musikgelehrte und 
der Komponist, meist bei Strauss’ Konzerten in Paris; vornehmlich tauschen 
sie sich jedoch brieflich aus. Ihr Briefwechsel spannt sich von 1901 bis 1926, 
wobei die intensivste Phase das Jahr 1905 ist, in dem Rolland Strauss ausführ­
lich bei der Einrichtung der Salome-Partitur für das französische Original 
der Dichtung Oscar Wildes berät – eine Arbeit, die Strauss für die Pariser 
Aufführung von 1907 mit großer Akribie – trotz seiner eingeschränkten Fran­

311 Vgl. Günter Brosche: »Nicht ausgeführte Opernpläne von Richard Strauss und das Feind­
bild Hans Pfitzner«, in: Richard-Strauss-Jahrbuch, 2016, S. 115–130.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

110

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zösischkenntnisse – selbst unternimmt. Dank des Briefwechsels, mehrerer 
Essays, der Autobiographie und der Tagebuch-Notizen lässt sich ein relativ 
detailliertes Bild Rollands von Strauss zeichnen, das in erster Linie von Be­
wunderung und Faszination gezeichnet ist, aber auch nicht mit Kritik,312 – 
auch ihm direkt gegenüber geäußert – nicht hinter dem Berg hält. Über den 
Abgleich mit den privaten Aufzeichnungen lassen sich darüber hinaus Brief­
passagen aufzeigen, die eher den brieflichen Gepflogenheiten der Konzilianz 
zuzuschreiben sind und sich bisweilen nicht vollständig mit seiner tatsächli­
chen Meinung decken. Bei Rolland finden sich mehrere Charakterisierungen 
von Strauss‘ Musik, die für das Thema dieser Studie von Interesse sind: Mehr­
fach thematisiert er Strauss’ Interesse an psychologischer Deutung durch mu­
sikalische Mittel sowie an der Subjektivität menschlicher Wahrnehmung, die 
»Stürme[] der Seele und der Sinne« würden auf Strauss »einen seltsamen Reiz 
ausüben«.313 Dabei kommt er bereits in einem Essay von 1899, seiner ersten 
ausführlicheren Beschreibung seiner Musik, zu dem Urteil, die »Strauss’sche 
Kompositionskunst« sei »eine der literarischsten und beschreibendsten, die es 
gibt«.

Till Eulenspiegels lustige Streiche zeige »[d]ie Neigung des Komponisten 
Strauss, in kurzen musikalischen Bildern einen Charakter, einen Dialog, eine 
Situation oder eine Landschaft zu schildern«.314 Am Beispiel des Don Quixote 
führt Rolland dabei aus, wie Strauss Gedankengänge und Vorstellungen des 
Protagonisten für das Publikum erfahrbar mache. Wie später gezeigt werden 
soll, ist ihm dieses Verfahren, das die Musik – vor allem in der Oper – ›im 
Namen‹ der Charaktere spreche, durchaus suspekt:

In der Einleitung erscheint uns Don Quixote ganz in die Lektüre von Ritterromanen 
versunken, und wie auf den alten kleinen, flämischen oder holländischen Bildern 
müssen wir die Wesenszüge des Don Quixote nicht nur aus der Musik entnehmen, 
sondern auch die Bücher lesen, die er liest. Hier – der Roman eines Ritters, der 
mit einem Riesen kämpft. Dort die Abenteuer eines Paladins, der sich den Diensten 
einer Dame widmet;315

312 So bemängelt Rolland (ähnlich wie Humperdinck) eine »Mittelmäßigkeit seines melodi­
schen Gefühls«, Rolland: Aus meinem Leben, S. 298. Ebenso attestiert er Strauss 1924 
eine »mangelnde Fähigkeit, große Gedankenthemen zu gestalten«. Rolland: »Tagebuchauf­
zeichnungen«, in: Strauss/Rolland: BW, S. 194.

313 Romain Rolland: Aus meinem Leben, Zürich 1949, S. 301.
314 Rolland: »Richard Strauss«, abgedruckt in: Rolland/Strauss: BW, S. 213, 208.
315 Ebd., S. 210.

1.2 Zeitgenossen

111

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rolland fasst die Musik klar als Fokalisierung des Lesevorgangs von Don 
Quixote, dessen Einbildungskraft die Zuhörer miterleben: »[S]ein Verstand 
verwirrt sich – wie der unsere – inmitten dieser Lektüre.«316

In seiner Autobiographie berichtet Rolland ausführlich von seinem Erst­
kontakt mit Strauss’ Musik im Januar 1899 in Paris sowie bei einem Kölner 
Konzert des Gürzenich-Orchesters unter der Leitung von Franz Wüllner im 
April desselben Jahres, in dem Tod und Verklärung sowie Ein Heldenleben 
aufgeführt werden.317 Als ein wesentliches Element benennt auch er die das 
Publikum in den Bann ziehende Wirkung, stellt in seiner Beschreibung ihre 
Zugkraft, Beweglichkeit und Schnelligkeit in den Vordergrund. Neben ihrer 
Bildhaftigkeit beschreibt er insbesondere die unmittelbar physische Reaktion, 
die sie auf ihn als Zuhörer ausübe – nicht unähnlich dem bekannten Aus­
spruch von Strauss’ Vater, die Musik zu Salome fühle sich an, als »wenn einem 
lauter Maikäfer in der Hose herumkrabbelten«.318

Wenn diese Musik heute noch glüht, so kann man sich vorstellen, wie sie siedete, als 
sie gerade aus dem Rachen des Ofens kam! Die Zunge schälte sich, der Atem brann­
te... Es war einem zumute wie dem heiligen Laurentius, den man auf seinem Rost 
mit weißglühenden Spießen umdrehte... Man bäumte sich, schnappte nach Luft... 
Die markdurchdringenden Trompetenstöße schürten die Feuersbrunst. Das Wehen 
des Geistes entfesselte Gegenstürme, Orkane; Städte wurden auf Leitern erstürmt, 
ein Völkertumult, den ein eiserner Wille lenkte; finstre Abgründe taten sich auf, in 
die der musikalische Gedanke hineinzustürzen drohte; aber immer wieder sprang er 
mit unglaublicher Elastizität empor. Man schritt auf des Schwertes Schneide... Das 
artige, aus der Fassung gebrachte Publikum hätte gerne gepfiffen. Aus Rücksicht auf 
den alten Wüllner zollte es Beifall, doch ging ein beunruhigtes Kopfschütteln durch 
den Saal. Ein Teil der Orchestermitglieder bog sich vor Lachen. Ich lachte nicht, ich 
biß die Zähne zusammen, ich zitterte am ganzen Körper.319

Beschreibungen dieser Art lassen sich auf Strauss bezogen immer wieder fin­
den. Paul Bekker z. B. spricht bezogen auf Elektra von einer Musik, »die unser 
Blut hastiger zirkulieren lässt, unsere Sinne erregt«.320 Bei einer weiteren 
Aufführung von Ein Heldenleben beim Düsseldorfer Musikfest, im Mai 1899, 
beschreibt er abermals unmittelbare körperliche Reaktionen, diesmal des ge­
samten Publikums: »Ich sehe Leute erschauern, beinahe hochspringen an 

316 Ebd., S. 210.
317 Strauss dirigierte in Paris Beethovens 7. Sinfonie, A-Dur, op. 92 und Also sprach Zarathustra. 

Rolland lernte ihn dann noch im selben Jahr bei seinem Aufenthalt im Frühling 1899 in 
Berlin persönlich kennen, vgl.: Aus meinem Leben, S. 301 ff.

318 Strauss: BE, 226.
319 Rolland: Aus meinem Leben, S. 298.
320 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 53.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

112

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmten Stellen.«321 Eine Kritik an der Plastizität der Musik wird jedoch 
in dieser frühen Tagebuchnotiz auch geäußert. Die beschreibende Funktion 
der Musik drohe in ihrer Vielheit die zusammenbindende Gesamtwirkung zu 
zerstören: »Das wäre ein kolossales Werk, wenn nicht eine falsche literarische 
Vorlage die einzelnen Teile auf dem Höhepunkt ihrer künstlerischen Wirkung 
auseinandergerissen hätte, um andere Szenen zu beschreiben.«322 Der frühe­
ren Komposition Tod und Verklärung attestiert Rolland noch ein gelungenes 
Verhältnis zwischen der Gesamtform und den einzelnen bildhaften Momen­
ten: »Die realistischen Elemente der Tondichtung: die Halluzinationen des 
Sterbenden, die Fieberschauer, das Pochen des Blutes in den Adern, der 
verzweifelte Todeskampf werden durch die Vollkommenheit der Form ver­
klärt.«323 Er stört sich folglich an der Vielheit und Überfülle unterschiedlicher 
musikalischer Passagen und an den damit einhergehenden, teils abrupten 
Fakturwechseln, die er dem zugrundeliegenden Programm anlastet – wohl 
wissend, dass diese Heterogenität Teil des ästhetischen Konzepts ist. Zwar ge­
linge es Strauss in seinen Werken, dass »eine starke Einheit die ungeordneten, 
oft sehr gegensätzlichen Elemente« zusammenhalte, diese Einheit sei jedoch 
eine der Willenskraft, für die ein Preis zu zahlen sei: »[O]ft mangelt es ihr 
an Originalität«.324 In einem der ersten Briefe an Strauss schildert Rolland 
ihm seine Eindrücke von Till Eulenspielgels lustige Streiche, das er in einem 
Pariser Konzert (geleitet von Arthur Nikisch) gehört hat. Er betont auch hier 
insbesondere die »szenischen Wirkungen« seiner Musik und bedauert bei 
einer solch theatralen und komischen Begabung, dass er keine musikalischen 
Komödien schreibe – nicht wissend, dass Strauss zu diesem Zeitpunkt bereits 
Feuersnot vollendet hat.325 Hinsichtlich der Symphonia Domestica führt er 
dies genauer aus und scheidet Strauss’ Vermögen zu plastischen, bildhaften 
Darstellungen in zwei kategorial getrennte Verfahren: eine äußere Beschrei­
bung von Gestalten und innere »Seelenschilderungen«. Den ersten Fall kenn­
zeichnet er dabei dezidiert als »objektiv«:

321 Strauss/Rolland: BW, S. 153, 154.
322 Ebd., S. 154. Rolland geht fälschlicherweise von der Existenz einer ausführlichen literari­

schen Vorlage aus. Eine solche hat Strauss nie verfasst (vgl. Rainer Bayreuther: »Der Held 
des Heldenleben«, in: Archiv für Musikwissenschaft, Jg. 62, Heft 4 (2005), S. 286–302, 
286 f.). Allerdings gibt er Rolland bei späteren Begegnungen teilweise präzise Beschreibun­
gen des musikalischen Verlaufs in Erzählform, etwa über den Formteil »Des Helden 
Gefährtin«, vgl. Rolland/Strauss: BW, S. 166.

323 Ebd., S. 203.
324 Rolland: »Richard Strauss«, S. 214.
325 Strauss/Rolland: BW, S. 32.

1.2 Zeitgenossen

113

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


[G]lauben Sie nicht, daß die Introduktion Ihrer Domestica mehr beschreibende 
Elemente enthält, auf jeden Fall objektivere? Sie wollen hier drei Gestalten vor­
stellen, drei Charaktere: hier kann ich weder Seelenschilderungen noch absolute 
Musik erkennen. [...] Während im Heldenleben Ihr Ausgangspunkt von glühendem 
Überschwang und heroischer Freude geprägt ist (welche Gestalt auch immer die 
Leidenschaft empfindet), scheint mir in der Domestica der Ausgangspunkt weniger 
subjektiv und lyrisch als objektiv und beschreibend.326

Nicht unähnlich zu Strauss’ bereits diskutierten eigenen Ausführungen be­
nennt er damit unterschiedliche Distanzgrade in der kompositorischen Dar­
stellung und überträgt ein literarisches Verfahren (den Einsatz unterschiedli­
cher Erzählerpositionen) auf Musik.327

Dabei wird sehr deutlich, dass Rolland aus diesen Gründen die Symphonia 
Domestica weniger schätzt als Ein Heldenleben, in dem er das subjektive 
Prinzip voll ausgebildet sieht.328

Diese Denkfigur unterschiedlicher musikalischer Haltungen (bzw. eines 
unterschiedlichen Verhältnisses der Musik zu den jeweiligen musikalischen 
Charakteren oder Figuren) führt Rolland anhand von Salome in einem aus­
führlichen Brief an Strauss nach dem Besuch der dritten Aufführung in Paris 
im Mai 1907 genauer aus. Auch hier wird deutlich, wie er voller Faszination 
und Bewunderung ist angesichts des neuen „Meteor[s]“:

Sie sind zum Meister des Musikdramas geworden, Sie kennen die Mittel, mit denen 
Sie das Publikum in Ihren Bann schlagen. Sie haben sich die besonderen Kenntnisse 
der Bühnenkunst angeeignet, diesen Sinn für dramatische Wirkungen, der oft genug 
selbst den größten Musikern versagt bleibt.329

326 Strauss/Rolland: BW, S. 49.
327 Strauss geht darauf jedoch nicht ein (obwohl er Jahrzehnte später eine ähnliche Unter­

scheidung vornehmen wird) und weist bereits in einem früheren Brief die illustrativ-be­
schreibende Funktion der Musik zurück: Musik enthalte »keine musikalische[n] Beschrei­
bungen«, sondern sei nur »Anlaß zum Ausdruck und zur rein musikalischen Entwicklung 
meiner Empfindungen« (Strauss/Rolland: BW, S. 44). Es handelt sich dabei um eine gän­
gige Argumentation, wohl auch, um dem Vorwurf eines fehlenden innermusikalischen 
Zusammenhaltes programmatischer Musik zu begegnen. Vgl. dazu: Katrin Eggers: Narrati­
on que-me veux tu? Über Untiefen und Chancen einer Theorie musikalischen Erzählens, 
in: Musiktheorie 27/1 (2012), S. 69–79.

328 In seinen Tagebuchnotizen zu einer Aufführung der Symphonia Domestica beim ersten 
Elsaß-Lothringer Musikfest 1905 schreibt Rolland: »Die erste Exposition der Themen 
macht einen zu gewollten Eindruck, sie wirkt konventionell, schematisch. Die Themen 
haben übrigens nicht viel eigenen Charakter. Das des Kindes ist besonders uninteressant 
und abstrakt. (Bemerkenswert der Stimmungswechsel bei Strauss, wenn er vom Kinde 
spricht. Seine Ironie verliert sich sofort. Ein großer Ernst, eine religiöse Inbrunst dringt in 
die Gestaltung ein – aber auch etwas weniger Aufrichtiges.« Rolland/Strauss: BW, S. 169.

329 Strauss/Rolland: BW, S. 118.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

114

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Andererseits ist sein Brief von deutlicher Abneigung geleitet, nicht nur der 
Wildeschen Dichtung gegenüber,330 sondern auch bezüglich der musikali­
schen Umsetzung. Hier kommt er konkret auf das Verhältnis der Musik zu 
den Opernfiguren zu sprechen, wobei er nicht nur das Analogon eines Erzäh­
lers als musikalischem Schilderer, sondern direkt die Haltung des dahinterste­
henden Autors Strauss anspricht:

Der Eindruck, den ich von Ihnen habe (vielleicht irre ich mich hierin), ist der 
eines ausgesprochen lyrischen Komponisten. Sie erfühlen auf geniale Weise nur Ihre 
eigene Persönlichkeit (und alles, was ihr mehr oder weniger ähnlich ist). Da Sie – 
abgesehen von Ihrem Genie – eine außerordentliche Intelligenz und Willenskraft 
besitzen, gelingt es Ihnen, die Leidenschaften und Charaktere anderer Personen zu 
begreifen und sie darzustellen – aber mit einem gewissen Abstand, ohne sie bis ins 
Innerste aufnehmen und nachfühlen zu können.331

Rolland spricht also zu einem gewissen Teil Strauss die Fähigkeit ab, andere, 
seinem Wesen fremde Figuren glaubhaft musikalisch darstellen zu lassen. 
Wie hart seine Meinung tatsächlich ist, offenbaren erst seine persönlichen 
Tagebuchaufzeichnungen:

Ich glaube, daß er trotz seines unbestrittenen Sieges auf der Theaterbühne und 
seiner meisterhaften Beherrschung der Opernszene mehr verliert als gewinnt, wenn 
er für die Bühne schreibt; denn er ist eine wesensmäßig lyrische Begabung, [...] so 
kann er die äußere Welt, für die er übrigens wenig Sympathie aufbringt, nur über 
den Intellekt und eine große Willenskraft darstellen.332

Es bedürfe stets einer Kraft der Sympathie, und die Tondichtungen seien 
voll dieser »wohltuenden Kräfte«, »die sich verströmen und Liebe erzeugen«. 
In Salome fehle dies, allenfalls bleibe das Mitleid, »das Sie immer wieder 
für Ihre traurige Heldin aufzubringen versuchen, um es auf die Zuhörer zu 
übertragen«.333

Zu Elektra hat Rolland ein deutlich positiveres Verhältnis. Die Dichtung 
sei »viel schöner als diejenige der Salome«. Zwar sei der Schluss des früheren 
Einakters außerordentlicher, aber Elektra besitze mehr »Größe«. Dies macht 
er auch an der Figurendarstellung fest:

Der Mythos der Atriden hat etwas Unerschöpfliches, Ergreifendes; von ihm geht 
ein tragisches Mitleid und Entsetzen aus, das einen von Anfang an erfaßt und 

330 In seinen Tagebuchnotizen ist er direkter: »Ich bedaure, daß er eine so ungesunde und 
abstoßende Dichtung verwendet hat wie die von Wilde.« Strauss/Rolland: BW, S. 177.

331 Strauss/Rolland: BW, S. 118.
332 Strauss/Rolland: BW, S. 177.
333 Ebd., S. 117, 118.

1.2 Zeitgenossen

115

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bis zum Schluß nicht mehr losläßt. Strauss wurde selbst davon ergriffen (trotz 
seiner Bayerischen Nonchalance und Spottlust, die ich, da ich ihn kenne, überall 
wiederfinde, in den altväterlichen Phrasen und den ewigen Tanzrhythmen, die er 
immer mit sich herumschleppt, selbst bei Agamemnon: es mutet einem seltsam 
an, wie diese deutschen Walzerrhythmen sich unter seinen Händen verändern und 
nach und nach mit frenetischer Leidenschaft die Gefühlsaufwallungen Elektras oder 
Klytämnestras widerspiegeln.334

So sehr sich Rolland eine Spitze gegen Strauss’ Walzertonfall – selbst im 
mykenischen Griechenland – nicht verkneifen kann, attestiert er ihm hier 
eine persönliche Beteiligung, eine Anteilnahme und Empathie, die ihm, wie 
oben ausgeführt, stets künstlerische Grundvoraussetzung bleibt.

Hierin dürfte der Grund liegen, dass Rolland den Rosenkavalier über die 
Maßen schätzte, trotz seiner Stefan Zweig vergleichbaren Vorbehalte gegen­
über Hofmannsthals Fähigkeit als Opernlibrettist. Er hört die Oper zum 
ersten Mal in Genf im Jahr 1927 und sieht seine Zuneigung bestätigt, die 
er seit Jahren für das Werk beim bloßen Spielen und Studieren der Noten 
hegt. Strauss habe »sein Bestes hineingelegt – als Mensch und als Musiker«. 
In diesem Werk spürt er die Sympathie und die Anteilnahme des Komponis­
ten am Schicksal seiner Figuren, was ihm eine Grundbedingung einer glaub­
haften musikalischen Darstellung ist. Hofmannsthals Text ermögliche diese 
musikalische Empathie. In seiner Tagebuchnotiz spricht Rolland mehrfach 
von der »Poesie der Dichtung«, betont die »Zärtlichkeit«, die »Feinheit des 
Ausdrucks«, die »Anmut des Textes«. Auf Grund dieses lyrisch-poetischen 
Charakters scheint ihm Hofmannsthals Dichtung so gelungen, denn als Dra­
matiker und Librettist stellt er ihm generell ein schlechtes Zeugnis aus und 
sieht die gemeinsame Zusammenarbeit nach Der Rosenkavalier durchweg 
kritisch: »Ich bedaure nur, daß es dem großen Schriftsteller, der Ihnen so 
brillante Dichtungen bietet, zu oft an einem gewissen Sinn für szenische 
Wirkungen fehlt. Seine Themen, wie in der Frau ohne Schatten, treten etwas 
zu oft auf der Stelle oder sind von dunkler Gedankenfülle belastet.«

Noch direkter wird Rolland in seinen privaten Aufzeichnungen: »Und die 
Dichtung von Hofmannsthal [Die Frau ohne Schatten] bestätigt die dramati­
sche Unfähigkeit dieses Schriftstellers. Seine dunkle Gedankenwelt wirft einen 
eisigen Schatten. Er lastet auf der Leidenschaft. Strauss leidet unter dieser 
Zusammenarbeit.«335 Obwohl Strauss und Rolland zu diesem Zeitpunkt nicht 
mehr miteinander korrespondieren, finden sich hier parallele Sichtweisen zu 

334 Strauss/Rolland: BW, S. 189.
335 Strauss/Rolland: BW, S. 197, 136 f, 195.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

116

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Strauss‘ kritischen Anmerkungen im Briefwechsel mit Hofmannsthal. Strauss‘ 
vergleichbare Kritik am Libretto der Frau ohne Schatten wurde bereits ange­
führt;336 er erwähnt dort mehrfach die aus seiner Sicht besonders geglückte 
Arbeit an Der Rosenkavalier337 und begründet dies ebenfalls mit der Tatsache, 
dass er für die Hauptfiguren von Anfang an besondere Sympathie aufbringen 
konnte – möglicherweise hat Rollands Brief zu Salome doch einen nachhalti­
geren Eindruck bei ihm hinterlassen als ihm bewusst war. Ebenso wird dieses 
Sympathie-Empfinden bei späteren Arbeiten ein wichtiger Sensor für seinen 
seismographischen »Theaterinstinkt«. Ob ihn das von Hofmannsthal verfasste 
Szenarium überzeugt oder nicht, ob er es kompositorisch umsetzt oder größe­
re Umarbeiten und Änderungen verlangen wird: Er begründet dies, wie oben 
gezeigt, häufig mit einer unmittelbaren emotionalen Reaktion bzw. mit einem 
Ausbleiben derselben.

Eine Figur steht aus demselben Grund im Zentrum von Rollands Salome-
Kritik von 1907, er hadert insbesondere mit der Figur des Jochanaan:

Hier tritt meines Erachtens die Tatsache klar hervor, daß Sie in keinem Augenblick 
der Handlung ein Gefühl für den Glauben dieses menschenscheuen Wegbereiters 
des Christentums empfunden haben. Aber es gelang Ihnen, ihm trotzdem echte 
und kraftvolle Züge zu verleihen, – aber etwas abstrakt, ohne wirklich persönlichen 
Ausdruck. Diese Geisteshaltung verleitet Sie manchmal sogar dazu, einige fragwür­
dige Melodien einzuflechten, welche zwar die dramatische Wirkung hervorrufen, 
die Sie beabsichtigen, die aber sicher nicht den Ausdruck echter Leidenschaften 
wiedergeben könne, der Ihnen vorschwebt. Wahrscheinlich, weil Sie diese niemals 
empfunden haben.338

Hier stimmt Rolland mit der unabhängig geäußerten Kritik Paul Bekkers 
überein, der zu diesem Zeitpunkt durchaus noch ein Fürsprecher und Bewun­
derer Strauss‘ ist:339 »Empfindlicher als je zuvor tritt hier bei Strauß die objek­
tive Stellung zu seinem Stoff zutage. Die Kunst des beobachtenden Schilderers 
erlahmte und verflachte vor der inneren Herrlichkeit des Täufers.«340 Strauss 

336 Vgl. S. 48.
337 Dies widerspricht Hofmannstahls Sicht, der vielmehr Ariadne auf Naxos mehrfach als 

wirklich gelungene Zusammenarbeit nennt.
338 Strauss/Rolland: BW, S. 118.
339 In den 1910er Jahren wird Rolland sich zunehmend von Strauss abwenden und immer 

kritischer mit dessen neuen Werken ins Gericht gehen. Vgl. Bekker: Kritische Zeitbilder, 
Stuttgart 1921, S. 91–145. In dieser Umkehr eines einst glühenden Verehrers ist er nicht 
allein: Gleiches gilt z. B. auch für Arthur Seidl, dem Widmungsträger von Till Eulenspiegels 
lustige Streiche, ders.: Straußiana. Aufsätze zur Richard Strauß-Frage aus drei Jahrzehnten, 
Regensburg 1913.

340 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 44.

1.2 Zeitgenossen

117

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gibt gegenüber Rolland, Jean Marnold341 und anderen342 unumwunden zu, 
dass er der Figur nicht viel abgewinnen konnte: »Im übrigen wollte ich 
ihn nicht zu ernst nehmen. Wissen Sie, Joikanaan ist ein Schwachkopf. Ich 
kann diesem Menschenschlag keine Sympathie entgegenbringen. Ich habe ihn 
zuerst etwas grotesk darstellen wollen.«343

Dieser Dissens rührt durchaus an eine zentrale Wesensart des Straussi­
schen Musiktheaters – ganz gleich, ob man seine Darstellung der Figur 
als gelungen bezeichnen möchte oder nicht. Seine Opern sind meist von 
unterschiedlichen Darstellungsmodi der jeweiligen Figuren bestimmt, die er 
selbst bereits, wie oben gezeigt, bei Wagner ausmachte und in den extremen 
Polen von »Sentimentalität« (Marschallin, Ariadne, Barak etc.) und »Par­
odie« (Don Quixote, Jochanaan, Aegisth, Ochs etc.) fasst, dazwischen jedoch 
weitere Spielarten kennt. Ein und dieselbe Figur kann in ihren unterschiedli­
chen sozialen Rollen, von der zeremoniellen Förmlichkeit, der parodistischen 
Überzeichnung oder der Kostümierung her aufgefächert erscheinen. Zu die­
sem Spiel mit unterschiedlichen Polen von Nähe und Distanz, von individuel­
lem Ausdruck einer Figur einerseits und beobachtender oder karikierender 
Außensicht andererseits, von ›Eigentlichkeit‹ und ›Uneigentlichkeit‹ scheint 
Rolland nur begrenzten Zugang zu besitzen bzw. ein solches Konzept auf 
Grund seiner Forderung nach ›authentischem‹ Empfinden (»echte und kraft­
volle Züge«), der Fähigkeit des »Nachfühlens« und »wirklich persönlichem 
Ausdruck«344 abzulehnen.

Rolland, der Strauss’ in den 1920er Jahren eine fehlende Kenntnisnahme 
zeitgenössischer Tendenzen345 und damit einen kreativen Stillstand vorwirft, 
kann oder will eine spezifische Modernität oder Neuartigkeit seines Theaters 
nicht sehen – nämlich das genau von ihm kritisierte Nebeneinander unter­
schiedlicher Figurendarstellungen, Haltungen und Fokalisierungen – eine 

341 Auch er teilte dessen Kritik an der Musik zu Jochanaan und empfand sie als „wenig 
originell“ (vgl. Strauss/Rolland: BW, S. 186)

342 Bspw. Stefan Zweig: BW, S. 128.
343 Strauss/Rolland: BW, S. 186.
344 Strauss/Rolland: BW, S. 118.
345 »Ich habe das Gefühl, daß es bei Strauss einen künstlerischen Stillstand gibt, wie auch 

in der ganzen deutschen Musik. Daß keiner der bedeutendsten Wiener Kunstexperten 
diese bemerkt, ist ein Beweis für die Richtigkeit meines Eindrucks. Wien: die große, alte 
Provinzstadt. Sie ahnt nichts von den neuen Strömungen, dem beschleunigten Rhythmus, 
dem Beitrag Strawinskys, Honeggers u. a., nichts von dieser Frenesie, ohne die wir in der 
Musik nicht mehr auskommen können, vor allem im Bereich der Oper« (Strauss/Rolland: 
BW, S. 193).

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

118

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Haltung, die sich bereits in seiner Salome-Kritik äußert und die er beibehalten 
wird.

Rolland sieht die Gefahr, dass Strauss sein »starkes lyrisches Innenleben 
der objektiven Darstellung einer äußeren Welt unterordnen« würde; er unter­
scheidet dabei »aus sich selbst heraus sprechen« und »im Namen des Herodes 
oder des Heiligen Johannes sprechen«.

Wie er scharfsinnig erkennt, ist das Letztere (die musikalische Darstellung 
aus der Sicht einer Figur) dabei eine wesentliche Besonderheit seines Musik­
theaters, wenngleich Rolland dies als problematisch erachtet. So berichtet er 
etwas verwundert von Marnolds und Ravels Begeisterung für eine Passage 
aus Salome, die ihm absolut nebensächlich erscheint, aber genau dies tut. 
Ravel, der ebenfalls Salomes fesselnde Wirkung hervorhebt, die »uns mit sich 
reißt wie der Wind ein Blatt, vom Anfang bis zum Ende des Werkes«,346 

ist laut Rolland insbesondere angetan von der Darstellung der »bebenden 
Halluzination des Windes, der die Gestalt des Herodes umweht«. Es handelt 
sich um eine Passage, in der Strauss für das Publikum radikal perspektivisch 
die Wahrnehmung einer Figur in ihrer Paranoia und Nervosität hörbar wer­
den lässt, die aber für alle anderen Figuren auf der Bühne nicht existiert. 
Ein vergleichbares Beispiel in Salome (allerdings auf mehrere Figuren aufge­
fächert) ist die Wahrnehmung des Mondes. Er wird von Anfang an (»Sieh 
die Mondscheibe, wie sie seltsam aussieht«, Z. 1) von verschiedenen Figuren 
durch das Stück hindurch betrachtet und unterschiedlich beschrieben; das 
Orchester stellt diese Sichtweisen illustrativ dar.

Rolland zieht Strauss’ »kühle[m] Kopf«, wie bereits erwähnt, Glucks 
»innere Erschütterung«347 während des Kompositionsprozesses vor; diese 
erscheint ihm notwendig, um eine ebensolche Anteilnahme beim Publikum 
zu erreichen. Dabei simplifiziert er jedoch Strauss‘ eigene Überlegungen zum 
Schaffensprozess. Nur selten erreiche Strauss wegen dieser deskriptiven Hal­
tung dieses Ziel, jedoch sei er niemals »tiefer in die Schilderung der Seele, 
des Schmerzes eingedrungen« als bei Elektra, in der »Wiedererkennungsszene 
zwischen Orest und Elektra reicht er an die erhabensten und tiefsten Gefühle 
des menschlichen Herzens«.348

346 Strauss/Rolland: BW, S. 180. In seiner Autobiographie schreibt Rolland: »Und der junge 
Ravel, kristallklar, aufrichtig, objektiv und uneigennützig, gestand, daß die elementare Ge­
walt dieses Genies und der brennend-heiße Wind der Salome, der die Seelen umherwirbelt 
wie trockene Blätter, ihn geradezu umgeworfen hätte« (Aus meinem Leben, S. 312).

347 Rolland: Aus meinem Leben, S. 301.
348 Strauss/Rolland: BW, S. 189.

1.2 Zeitgenossen

119

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Forderung einer solchen Gefühlsdarstellung der Charaktere schließt 
für ihn dabei den ironischen Tonfall nicht generell aus, wie seine Beobachtun­
gen zu Ariadne auf Naxos zeigen. Zwar ist er von dem Werk wenig angetan, 
er empfindet es als »kalt und hybrid« und erblickt »keine klare Linie in der 
Konzeption, der dramatischen Handlung«. Doch stört er sich weniger an der 
Selbstreferenzialität einer Oper in der Oper oder an den ironischen Brechun­
gen, sondern eher am Verhältnis der gegensätzlichen Elemente zueinander 
und an den feinsinnig erkannten Unstimmigkeiten zwischen Textautor und 
Komponist: »Ernst oder ironisch? Vor lauter Überlegungen wußten die Auto­
ren es schließlich selbst nicht mehr.«349 Mit dieser Kritik verkennt Rolland 
jedoch eine für Strauss eigentümliche und mehrfach angestrebte Ambiguität 
der Lesarten bzw. Hörweisen, die – zumindest sukzessiv – beides zulässt 
und bis in die Tondichtungen zurückreicht. Die Musik der ›Hinterweltler‹ 
in Also sprach Zarathustra lebt von dieser Doppelbödigkeit genauso wie die 
Arie des italienischen Tenors in Der Rosenkavalier; beide Passagen sind ernst 
und ironisch zugleich bzw. können einem Vexierbild gleich ihre Bedeutungen 
wechseln.

Insbesondere kritisiert Rolland in Ariadne auf Naxos die Finalgestaltung: 
Eine konsequente Lösung wäre für ihn entweder ein stärkerer dionysischer 
Schluss oder eine Vereinigung beider Elemente gewesen; die jetzt gewählte 
Variante der zweiten Fassung befriedige nicht, da die Brechung durch das 
Buffo-Element zu schwach ausfalle:

Ich bedaure auch, daß in der endgültigen Fassung der Ariadne die Buffo-Gruppe 
aus dem Finale entfernt worden ist. Eines von beidem: entweder hätte man mit 
dem dionysischen Taumel eines Bacchus-Reigens schließen (Chor und großes Or­
chester) oder – die Ironie der Harlekingruppe beibehaltend – die pompöse Tragödie 
zum Schluß mit der Buffo-Komödie vereinen müssen, in einem Septett der fünf 
Buffos mit Bacchus und Ariadne: das wäre das non plus ultra gewesen.
Ich habe das Gefühl, daß Hofmannsthal jedes seiner „pastiches“ aus vergangenen 
Zeiten mit einem ironischen Gedanken beginnt, den seine bewundernswerte Vir­
tuosität so überzeugend gestaltet, daß er ihn schließlich selber ernst nimmt. Und das 
ist schade: ein Pastiche-Thema wie Ariadne verdankt seine Bedeutung gerade dieser 
Ironie; und diese Ironie muß sich bis zum Schluß steigern und entfalten können.350

Interessanterweise hat auch Strauss eine Betonung des ironischen Elementes 
geplant, allerdings nicht als Vereinigung, sondern als typisch Straussische Idee 
einer plötzlichen finalen Brechung, eine Lösung, die aber von Hofmannsthal 

349 Ebd., S. 192.
350 Strauss/Rolland: BW, S. 137.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

120

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entschieden abgelehnt worden ist. Strauss selbst scheint mit der definitiven 
Fassung ebenfalls wenig zufrieden, in diesem Punkt ist er Rolland – ohne 
es zu wissen – sehr viel näher als seinem Librettisten. Strauss schlägt vor, 
am Ende in die Rahmenhandlung des Vorspiels zurückzukehren, indem der 
Komponist nochmals einen letzten Auftritt hätte, um sein zerstückeltes und 
zerstörtes Werk zu beklagen.351 Der Schluss des Rosenkavaliers steht ihm dabei 
Pate, wenn das Duett der beiden Liebenden in den letzten Takten durch die 
heitere und durchaus parodistische Pantomime des kleinen Dieners aufgebro­
chen wird. Hier wäre der Effekt noch stärker, in Strauss Worten ›drastischer‹ 
gewesen, da das Schlussduett des Rosenkavaliers bereits selbst eine komposi­
torische Distanz zur ersten Begegnung der beiden Jugendlichen aufweist.352 

Somit wäre ein abrupter und harter Schnitt von der »fast mystische[n] Höhe« 
des neuen Paares Ariadne und Bacchus zur extradiegetischen Ebene der Rah­
menhandlung zugleich aber ein Bogen zurück zum Anfang, eine Rahmung 
gewesen. Hofmannsthal hat sich durchgesetzt: Es bleibt bei einer feinsinnige­
ren Andeutung, wobei Zerbinettas Perspektive ungleich schwächer ausfällt.353 

Während der Proben scheint auch Hofmannsthal ein Gefühl des Unbehagens 
auf Grund des fast vollständigen Wegfalls des bisher eng verflochtenen Buffo-
Elements zu beschleichen. Er schreibt an Strauss: »[D]ie heiteren Figuren 
sind zum Schluß nicht zu ihrem Recht gekommen, weder in der Musik noch 
in der Erscheinung – sie sind fallen gelassen – und daraus resultiert ein Gefühl 
von Inkomplettheit, leider.«354 An eine Änderung ist nun aber nicht mehr zu 
denken, allenfalls an eine szenische Berichtigung, die freilich kosmetischer 
Natur bleiben muss. Rolland selbst hätte sich eine Korrektur gewünscht und 
hält eine dritte Fassung für nötig.355

Claude Debussy

Debussys Haltung zu Strauss wurde bereits in der Einleitung angesprochen, 
mehrfach zeigt er sich in seinen Musikkritiken fasziniert von Strauss’ Musik. 
Im Gegensatz zu den meisten Vertretern austro-germanischer Musik wird er 

351 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 280, 281. Hofmannsthal reagiert auf den Vorschlag 
entsetzt und weist ihn entschieden zurück.

352 Vgl. Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 272 ff.
353 Hofmannsthals und Strauss‘ Sichtweisen auf die Figur sind sehr verschieden, durch die 

Komposition erhält sie eine deutliche Aufwertung.
354 Strauss/Hofmannsthal: Ariadne, S. 305.
355 Strauss/Rolland: BW, S. 192.

1.2 Zeitgenossen

121

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geradezu konziliant behandelt, wenngleich er aus einer kritischen Distanz 
heraus stets auch ein gewisses Unverständnis und Befremdnis ausdrückt. Er 
spricht allerdings in seinen veröffentlichten Kritiken und Texten zur Musik 
fast ausschließlich von Strauss‘ Tondichtungen. Die Pariser Salome-Auffüh­
rung von 1907 – die einzige vollständige Opernaufführung, die Debussy ken­
nen konnte – bleibt unerwähnt, was auch daher rührt, dass er zwischen 1904 
und 1909 nur wenige Texte und Kritiken veröffentlicht.

Debussy kommt immer wieder auf die bildhafte Wirkung der Tondichtun­
gen zurück, sieht »merkwürdige Beziehungen zwischen der Kunst Böcklins 
und der von Richard Strauss« in derselben »Neigung, die Form direkt in der 
Farbe zu suchen und aus dieser Farbe dramatisch-illustrierende Wirkungen 
zu ziehen«.356 An anderer Stelle schreibt er, Strauss denke »gewissermaßen in 
farbigen Bildern und scheint die Linienzüge seiner Ideen mit dem Orchester 
nachzuzeichnen«.357 In einer Kritik zur Pariser Aufführung von Tod und 
Verklärung nennt Debussy ihn einen »außerordentlichen Zauberkünstler, der 
es mit den durchtrainiertesten Fakiren aufnehmen könnte«, und beschreibt 
die Wirkungen der Musik unmittelbar plastisch, auf alle Sinne übergreifend: 
»Zu Beginn weht uns dumpfe Grabesluft entgegen, in der sich unruhige 
»Schatten« zu bewegen scheinen; die Seele liegt in harten Kämpfen und strebt 
mit allen Kräften, sich von diesem Leib zu befreien.«358 Später würde sich 
die Verklärung »vor den Augen des Publikums, ohne sichtbare Kunstkniffe, 
nur in mächtigen C-Dur Akkorden« vollziehen. Insbesondere betont er – 
Rolland und anderen vergleichbar – den unmittelbaren Mitvollzug, die ban­
nende Wirkung des ›Dabeiseins‹, der man sich im Publikum nicht entziehen 
könne. Kritisiert er Till Eulenspiegels lustige Streiche zwar zunächst durchaus 
scharf,359 so stellt er anschließend auch hier diese Eigenschaft der Musik 
fest: »Das alles sagt nichts dagegen, daß das Stück geniale Züge besitzt, vor 
allem eine außerordentliche Sicherheit in der Orchesterbehandlung und eine 
unbändige Bewegung, die uns von Anfang bis Ende mitreißt und zwingt, alle 
Streiche des Helden mitzuerleben.«360

Allerdings trennt Debussy klar zwischen dem Symphoniker und dem Dra­
matiker Strauss, den er nur einmal in seinen Schriften erwähnt; hier fällt 

356 Debussy: Sämtliche Schriften und Interviews zur Musik, hg. von François Lesure, Stuttgart 
2009, S. 221.

357 Ebd., S. 141.
358 Ebd., S. 222.
359 »Dieses Stück gleicht »einer Stunde neuer Musik bei den Verrückten; man hat gute Lust 

lauthals rauszulachen oder todtraurig loszuheulen [...]« (S. 47).
360 Ebd., S. 48.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

122

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Urteil anders aus. Dies wird am Verhältnis zu Wagner deutlich: 1912 be­
zeichnet er Strauss noch als »eines der eigenständigen Genies unserer Zeit«, 
1903 spricht er ihn sogar von jeglichem Einfluss Wagners frei, nennt ihn 
»einen Sonderfall in der musikalischen Geisteshaltung Deutschlands« und 
zieht vielmehr die Linie Berlioz – Liszt – Strauss.361 Mit der Betonung des 
aktiven Miterlebens des Publikums und der bildhaften Wirkung nennt er zwei 
Faktoren, die insbesondere für die Perzeptionsperspektive des Publikums und 
für musikalische Raumwirkungen zentral sind; er thematisiert dies jedoch 
ausschließlich an nicht-szenischer Musik. Die musikalischen Figurendarstel­
lungen des Musikdramas sieht er ungleich kritischer.

Dies scheint ein wesentlicher Grund zu sein, warum Debussy 1910 plötzlich 
eine gegensätzliche, der oben zitierten Meinung direkt widersprechende Ein­
schätzung kundtut, denn an dieser Stelle spricht er von der Oper: »Wagner 
hat aus der Oper alles herausgeholt, was sie zu geben vermochte. Jetzt muss 
etwas anderes gefunden werden. Richard Strauss ist nur ein gesteigerter Wag­
ner, ein Künstler und zugleich ein bewundernswerter Taschenspieler, wenn 
er seine eigenen Werke dirigiert.«362 Details zu Strauss als Musikdramatiker 
bleibt er schuldig, doch aus zahlreichen Kritiken zum Wagnerschen und 
insbesondere zum post-Wagnerschen Musiktheater363 wird deutlich, was ihn 
daran stört. Anlässlich der Aufführung der Oper L’Ouragan von Alfred Bru­
neau und Émile Zola kritisiert Debussy deren zu große Abhängigkeit von 
der Idee des Musikdramas Wagners, insbesondere vom Einsatz personaler 
Leitmotive, die er an anderer Stelle als einen den Figuren zugehörigen »›Pro­
spekt‹, ihre Photographie« bezeichnet.364 In der Kritik an Bruneaus Musik 
wird deutlich, dass er eine zu sehr die Figuren thematisierende und emotional 
ausleuchtende Musik als problematisch erachtet. So sehr Leitmotivik den 
Kompositionsprozess erleichtere, liege darin das grundsätzliche Problem, dass 
eine »geradezu sklavische Abhängigkeit der Opernmusik von den Personen« 
entstehe. Das Darstellen oder Nachzeichnen von Gefühlsregungen, also die 
musikalische Innenschau der Charaktere, ihre musikalische Fokalisierung, ist 
ihm generell suspekt – wohl, weil er die Gefahr einer zu platten Standardi­
sierung und unangemessenen Konfektionierung sieht: »Zu behaupten, daß 
diese Akkordfolge dieses Gefühl, jene Phrase jene Person ausdrücke, heißt 

361 Ebd., S. 83; ebenso: S. 140.
362 Ebd., S. 289.
363 Oder vielmehr: zu Komponisten, die er der Wagnerfolge zuordnet.
364 Debussy: Sämtliche Schriften, S. 276.

1.2 Zeitgenossen

123

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ein ziemlich unerwartetes anthropometrisches Spiel treiben.«365 Er begründet 
die Unangemessenheit mit der Inkongruenz des musikalischen Rhythmus, 
»dessen geheime Kraft die Entwicklung lenkt« und den Regungen der Seele, 
die einem »anderen, instinktiveren Rhythmus, der von vielfältigen Ereignis­
sen abhängt«, folge: »Entweder jagt die Musik hinter einer Person her und 
kommt dabei außer Atem, oder die Person setzt sich auf einer Note zur Ruhe 
und ermöglicht so der Musik, sie wieder einzuholen.« Die wenigen Momente, 
wo beide Rhythmen zusammenkämen – was er Wagners Dramen durchaus 
zugesteht –, seien jedoch dem Zufall geschuldet. Bezüglich seiner Ausführun­
gen über das ästhetische Konzept von Pelléas et Mélisande in Le Figaro von 
1902 ist dieser Gedanke weiter ausgeführt: Der Ausdruck der Figur auf der 
Bühne und jener der Musik würden fast immer nebeneinander herlaufen:

Der Opernhörer ist es gewohnt, zwei sehr unterschiedliche Ausdruckswelten zu 
empfinden, den musikalischen Ausdruck auf der einen, den der Personen auf der 
anderen Seite; im allgemeinen erlebt er sie nacheinander.[…]. Die Melodie ist, wenn 
ich das sagen darf, fast antilyrisch. Sie ist unfähig, das Auf und Ab der Seelen und 
des Lebens wiederzugeben. Ihre eigentliche Domäne ist das Lied, das ein fixiertes 
Gefühl bekräftigt.366

Die Bedenken sind demnach grundsätzlicher und gehen weiter. Debussy wen­
det sich nicht nur mehrfach gegen eingängige Melodiösität, die er als zu 
starr und wenig anschmiegsam empfindet – auch die Rolle des Orchesters als 
›Seelenschilderer‹ ist ihm suspekt, wie aus einem redigierten Interview mit 
Louis Schneider hervorgeht:

Er [Debussy] schließt also aus seiner Konzeption die »überflüssige« Musik aus, 
auch die 135 Takte, die geschrieben wurden, um einen Seelenzustand verständlich zu 
machen, der danach auch nicht klarer geworden sei als vorher. Nur die Person selbst 
hat ihre Seelenlage auszudrücken und darf ihre Zuflucht nicht zu einer symphoni­
schen Ausschweifung nehmen. [...] Der Ausdruck des Schmerzes oder der Freude 
teilt sich auf der dichterischen und der musikalischen Ebene gleichzeitig mit; er 
vollzieht sich also ohne den Einschub von soundsovielen Takten, welche anderwärts 
die Wirkung herbeiführen müssen.367

Und an anderer Stelle:

Ich würde es nie zulassen, daß meine Musik wegen technischer Erfordernisse den 
Lauf der Gefühle und Leidenschaften übereilte oder hemmte. Sie tritt bescheiden 

365 Ebd., S. 44, 45.
366 Ebd., S. 275.
367 »Am Vorabend der Uraufführung von »Pelléas et Mélisande«, in: Debussy: Sämtliche 

Schriften, S. 272–273.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

124

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zurück, sobald es geraten scheint, den Gesten, den Ausrufen, der Freude oder dem 
Schmerz dieser Personen volle Freiheit zu lassen.368

Die ästhetischen Vorstellungen zum Musiktheater von Debussy und Strauss 
können geradezu als diametral beschrieben werden, vergleicht man Strauss‘ 
Ausführungen zu den Orchesterzwischenspielen in Intermezzo als »Darstel­
lung der seelischen Erlebnisse«369.

mit Debussys Kritik an solchen »symphonischen Ausschweifungen«. Be­
reits Rolland sieht die Konzepte antithetisch: Strauss habe durchaus begriffen, 
dass es sich bei Debussys Pelléas et Melisande »um eine Reaktion handelt«, 
allerdings nicht nur gegen die französischen Opernkomponisten, wie jener 
vermutet: »Nicht nur gegen Massenet und Gounoud. Auch gegen Wagner 
– auch gegen Strauss. Und ich kann ihm dies nicht sagen.«370 Debussy kri­
tisiert bei einer Opernaufführung des Wagnerianers Georges Hüe, dass sie 
»zuviel Musik« enthalte.371 Strauss hingegen äußert mehrfach Unverständnis 
gegenüber der Musik von Pelléas von Mélisande, um sie genau gegenteilig 
zu kritisieren, am detailliertesten von Rolland geschildert, anlässlich eines 
gemeinsamen Besuches der Oper im Mai 1907 zusammen mit Maurice Ravel 
und Jean Marnold. Konstatierte er bereits zuvor beim bloßen Lesen des Kla­
vierauszuges musikalische Monotonie, so festigt sich beim ersten Hören des 
Werkes sein Eindruck, dass es »nicht genug Musik« enthalte:

Es gibt nichts... Keine Musik... Da geht nichts weiter... da hängt nichts zusammen... 
Keine musikalischen Phrasen. Keine Entwicklung. [...] Wo es Musik gibt, muss sie 
über allem stehen, sie darf nicht nach der Dichtung kommen.372

Debussy ist der häufig erhobene Vorwurf einer »montone[n] Deklamation« 
in seiner Oper – der auch in der französischen Kritik erhoben wird – nicht 
unbekannt, er vertritt jedoch die Überzeugung, dass sich »die Gefühle einer 
Person nicht unausgesetzt auf melodische Art ausdrücken« lassen. »Die Leu­
te, die im Theater Musik hören wollen, lassen sich mit jenen vergleichen, 
die um Straßensänger herumstehen! Hier kann man sich für zwei Sous 
melodische Gemütsbewegungen verschaffen [...].«373 Stattdessen verlangt er 
eine »Knappheit des Ausdrucks« und sieht in »zu viel Musik« die Gefahr 

368 Ebd., S. 276.
369 Siehe Anm. 242.
370 Rolland: Tagebuchnotizen, in: Strauss/Rolland: BW, S. 183, 184.
371 Vgl. Debussy: Sämtliche Schriften, S. 43. Die gleich formulierte Kritik findet sich hinsicht­

lich einer Aufführung von L’Étranger von Vincent d’Indy ebenfalls (ebd., S. 73, 75).
372 Strauss/Rolland: BW, S. 182.
373 Debussy: Sämtliche Schriften, S. 67.

1.2 Zeitgenossen

125

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Einebnung in der Darstellung komplexer Gefühlslagen: »Wenn man 
Liebesschwüre wechselt, so geschieht das unterm Zuspruch der Posaunen: 
Logischerweise müssen die zarten Schwankungen eines Gefühls unter so viel 
unvermeidlichem Lärm verlorengehen.«374 Folglich attestiert er auch Strauss 
um 1907 laut Rolland »die Krankheit des Klangrausches«.375 So sehr sich auch 
Strauss von Wagners Konzeption zunehmend entfernen, »einen Umweg« um 
den »ungeheure[n] Gipfel«376 suchen und finden wird, bleiben bei aller Um­
gestaltung unverrückbare Prämissen bestehen, insbesondere eine komplexe 
Leitmotivik als semantische Netzstruktur, ein Festhalten an der Ausdrucksäs­
thetik des 19. Jahrhunderts und der Fokus auf die Darstellung der inneren 
Verfasstheit der Figuren über orchestrale Mittel. Inwieweit Debussy genauere 
Kenntnis von Strauss‘ Opern besitzt, insbesondere nach Salome, geht aus 
seinen schriftlichen Äußerungen nicht hervor. Neue kompositorische Wege 
gerade im Vorspiel zu Ariadne auf Naxos – das ebenfalls von Reduktion und 
Knappheit der musikalischen Zeichnung gekennzeichnet ist – hätte Debussy 
noch zumindest in Notenform kennenlernen können. Allerdings kommt die 
Offenheit eines gegenseitigen Austausches in den deutsch-französischen Mu­
sikbeziehungen, wie sie die (distanzierte) Freundschaft Rollands zu Strauss 
dokumentiert, mit dem Beginn des Ersten Weltkriegs ohnehin fast zum Erlie­
gen.

Hans Pfitzner

Abschließend sollen Ausführungen Hans Pfitzners zur Sprache kommen, die 
durchaus Parallelen zu Strauss‘ Überlegungen aufweisen. Beide zeigen, dass 
im frühen 20. Jahrhundert – zeitgleich zu neuen Wegen im Theater und im 
Roman – Fragen zu Figuren- und Raumperspektiven auf der Opernbühne re­
flektiert werden. Die Beziehung der beiden Komponisten ist trotz zeitweiliger 
räumlicher Nähe distanziert, bisweilen antipodisch. In Strauss‘ Briefen und 
Aufzeichnungen finden sich fast durchweg negative Kommentare zu Pfitzners 
Person und Werk;377 dennoch zeigt sich eine gewisse Achtung und Wertschät­
zung des Kollegen, wenn er gegenüber Hofmannsthal erwähnt, dass eine 

374 Ebd., S. 65.
375 Strauss/Rolland: BW, S. 187.
376 Zweig: Die Welt von Gestern, S. 410.
377 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 585, 351.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

126

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anfrage Pfitzners nach einem Operntext »hundert schlechte Rezensionen«378 

aufwiege.
Bei allen kompositorischen und ästhetischen Unterschieden – etwa Pfitz­

ners Bekenntnis zu einer Autonomie der Instrumentalmusik, die eine Ableh­
nung jeglicher »ideenmäßige[r] Bindung [...] als musikfremd«379 zur Folge 
hat – finden sich klare Übereinstimmungen. Auch Pfitzner plädiert im dritten 
Band seiner gesammelten Schriften Werk und Wiedergabe für das Konzept 
einer Werktreue, die für die Oper nicht nur die musikalische Realisierung, 
sondern auch die Gültigkeit der Szenenanweisungen zu Bühnenbild und -ak­
tion umfasst. Auch er führt diese Überzeugung (wie Strauss) in erster Linie an 
Wagner aus, übernimmt dessen Ansatz aus den Zürcher Kunstschriften, wenn 
er vom Orchester als »mächtige[m] Bundesgenosse[n]« spricht, das das Spiel 
das Sängers bzw. Schauspielers »auslegt und mit klingender Deutung unter­
stützt«. Im Folgenden betont er die Zusammengehörigkeit von Rolle und 
Musik und geht auf die entstehende Illusion ein, dass diese Musik diejenige 
der dargestellten Figur wird: »Er [der Sänger] kehrt jetzt den Spieß um, macht 
die Gebundenheit zur Macht, und sein Ausdruck, seine Geste, Bewegung, 
Mimik wird in jedem Augenblick von einer gehorsamen, entsprechenden 
Musik begleitet, die es niemals anders machen kann; [...] Sie gehört dann zu 
ihm, wie sein Schatten.«380 Dabei kommt er aber mehrfach auch auf seine 
eigenen Werke zu sprechen. Bezogen auf Palestrina führt er aus:

Ich sprach von einer Musik, die den Sänger „angeht“, von seiner Musik. Und dann, 
daß sie richtig ausgedeutet wird. Zum ersten: Es ist der Musik natürlich nicht immer 
möglich, die Empfindungen und Bewegungen mehrerer auf der der Bühne befindli­
cher Personen gleichzeitig auszudrücken; sie wird sich meist auf eine beziehen und 
dann im Ausdruck auf eine andere übergehen, so daß sich ihre Stimmungswerte 
angrenzen oder höchstens in einem Moment zusammenfallen. Wenn im ersten Akt 
meines Palestrina [...] nach den Worten „setzt auf der Töne Wunderhorn“ das Or­
chester stark und überschwänglich einsetzt, so gehört diese Musik dem Borromeo. 
Er steht begeistert, mit erhobenen Armen, zu Palestrina gewendet, und scheint ihn 
zur ebenfalls begeisterten Einstimmung aufzufordern. Da dieser sich nicht rührt, 
tritt bei Borromeo Ernüchterung ein in dem Dünnerwerden des Orchesterklangs, 
mit dem zugleich die Musik den Palestrina anzugehen beginnt, die dann völlig zu 
der seinigen wird [...].381

378 Ebd., S. 510.
379 Hans Rectanus: Art. Pfitzner, Hans, Würdigung, Ästhetisches, in: MGG Online, hg. von 

Laurenz Lütteken, 2016 ff., zuerst veröffentlicht 2005, online veröffentlicht 2016, https://ww
w.mgg-online.com/mgg/stable/392604.

380 Pfitzner: Werk und Wiedergabe, Augsburg 1929 (Gesammelte Schriften, Bd. 3), S. 84.
381 Ebd., S. 84–85.

1.2 Zeitgenossen

127

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.mgg-online.com/mgg/stable/392604
https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/392604


Pfitzner schildert hier den Übergang eines musikalischen Perspektivwechsels, 
allerdings ist sein kompositionstechnischer Ansatz traditioneller. Die Mög­
lichkeit der gleichzeitigen Schilderung der »Empfindungen und Bewegungen« 
ist bei ihm nur eine Ausnahme (»nicht zwei Ausdrücke in einer Musik«382), 
bei Strauss hingegen ein typisches Mittel, um das Bühnengeschehen musi­
kalisch darzustellen, ob sukzessiv im steten Wechsel zwischen den Figuren 
oder simultan. Für Letzteres ist die zweite Strophe der Sängerepisode aus 
Der Rosenkavalier ein bezeichnendes Beispiel, wenn der musikalische Vortrag 
des Sängers (als intradiegetische Ebene) mit den Vertragsverhandlungen zwi­
schen Ochs und dem Notar (beide Charaktere klar in der musikalischen 
Faktur voneinander abgegrenzt) zusammenfallen. Zum anderen zeigt das 
Zitat, dass Pfitzner von einer fließenden Vermittlung der beiden ›Musiken‹ 
der Charaktere ausgeht, im Sinne der Wagnerschen ›Kunst des Übergangs‹. 
Bei Strauss gibt es diese Technik durchaus, genauso tritt jedoch der Schnitt 
als Abgrenzung und abrupter Wechsel auf – am Beispiel der ebengenannten 
Sängerepisode drastisch am Ende, wenn Ochs‘ Wutausbruch die Szene vor 
der Kadenz buchstäblich abbrechen lässt und der Rückzug der Lakaien ges­
tisch-illustrativ dargestellt wird (I, Z. 249). Ein weiterer Unterschied ist, dass 
Pfitzner zwar Überlegungen einer solchen psychologischen Fokalisierung vor­
stellt, sich jedoch nur ein synchrones Verhältnis von Musik zum Schauspiel 
vorstellen kann: »Wie wirkungslos und tot aber wird alles , wenn dieser 
leidenschaftlichen Stelle unten [im Orchestergraben] nichts oben [auf der 
Bühne] entspricht.«383 Dass Gebärde bzw. Mimik und Klang bewusst nicht 
zusammenfallen sollen, spielt in Pfitzners Vorstellung keine Rolle, die Zwi­
schenüberschrift der Passage lautet denn auch »Oben und unten eins«. Bei 
Strauss tritt dies mehrfach auf, er fordert es bezogen auf die schauspielerische 
Darstellung des Herodes explizit ein: »Toben auf und vor der Bühne zugleich 
– ist zuviel!«384 Ebenso sei auf das Beispiel Rudolf Hartmanns in Die Frau 
ohne Schatten verwiesen, wenn er einen »darstellerische[n] Kontrapunkt« zur 
Musik verlangt.385 Gerade die Diskrepanz zwischen Bewegungslosigkeit auf 
der Bühne durch innere Unruhe in Form einer psychologisierenden Musik 
kann im Straussischen Musiktheater das Wesentliche ausdrücken; im ersten 

382 Ebd., S. 90.
383 Pfitzner, Werk und Wiedergabe, S. 86. Er bezieht sich hierbei auf eine Wagnersche Regie­

anweisung aus Lohengrin (»Friedrich macht eine Gebärde der schmerzlichsten Wut«) 
während eines kurzen fünftaktigen Anschwellens des Orchesters (II, 5, T. 2028 ff.).

384 Vgl. Anm. 156.
385 Vgl. Anm. 133.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

128

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aktschluss von Der Rosenkavalier fordert die Regieanweisung dezidiert: »Die 
Marschallin stützt den Kopf in die Hand und bleibt so, in träumerischer Hal­
tung, bis zum Schluss« (I, Z. 340). Die Erkennungsszene in Elektra kommt 
ohne jegliche Anweisung aus und ist in vollständiger Bewegungslosigkeit, in 
schockhafter Paralyse der überwältigten Protagonistin denkbar. Eine weitere 
Beziehung zwischen Bühne und Musik bleibt bei Pfitzner unerwähnt – wohl 
auch, weil er nie eine musikalische Komödie verfasste: dass Musik und szeni­
sche Aktion nur scheinbar zusammenfallen, durch Ironisierung oder Parodie 
jedoch in ihrer Inkongruenz gekennzeichnet sind. Dies ist z. B. der Fall, wenn 
eine Bühnenfigur nicht die Wahrheit spricht, die Musik dies aber kundtut, 
so dass eine bewusste Diskrepanz zwischen ›oben‹ und ›unten‹ entsteht.386 

Strauss war bekanntlich ein Bewunderer von Mozarts Così fan tutte, einer 
Oper, die – wie er selber ausführt – genau mit solcher Doppelbödigkeit 
operiert, etwa im Zusammengehen von ›falscher‹ und ›echter‹ Abschiedstrau­
er.387 Für seine eigenen Werke voller ironischer, parodistischer und mehrdeu­
tiger Bedeutungs- oder Sinnebenen ist Diskrepanz bis hin zur Inkongruenz 
freilich bedeutsamer als für Pfitzners Musiktheater – und das nicht nur in den 
humoristischen Opern. Der Schlussgesang Salomes, der die Zuschauer beides 
(ihr Liebeserwachen und die Brutalität der Szene) gleichermaßen wahrneh­
men lässt, wäre in Pfitzners Dramenästhetik undenkbar – vom Sujet der Oper 
ganz abgesehen.

Pfitzner spricht in seinen Ausführungen immerhin als Ausnahmefall auch 
die Vermischung zweier musikalischer Ebenen an, so dass zwei Figurenper­
spektiven artikuliert werden: am Beispiel der Fürbitte Elisabeths im zweiten 
Akt des Tannhäuser kommt er auf den Umstand zu sprechen, dass zwar die 
Musik klar Elisabeth zugeordnet ist, aber die auffällige rhythmische Figur der 
Bratschen dort nicht hineinpasse,

rein musikalisch ganz unverständlich, und zum Charakter dieses Musikstücks in 
scharfem Gegensatz. [...] Es ist die Reaktion Tannhäusers auf Elisabeths Worte, die 
allmähliche Erkenntnis dessen, was er ihr angetan hat.388

386 Vgl. das Unterkapitel: Wahrheit und Lüge auf der Opernbühne, S. 36 ff..
387 Vgl. Kapitel 1, S. 95.
388 Pfitzner: Werk und Wiedergabe, S. 89.

1.2 Zeitgenossen

129

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Notenbeispiel 11: Wagner: Tannhäuser, Akt II, T. 875 ff.

Tannhäusers allmähliche Verwandlung vom Bekenntnis zu Venus hin zu der 
Einsicht, dass er Elisabeth eine nicht mehr wiedergutzumachende Verletzung 
zugefügt hat, führt hier zu einem Phänomen der Gleichzeitigkeit, das Pfitz­
ner als Ausnahmefall gelten lässt, allerdings klar hierarchisiert: Ein kontras­
tierendes, einzelnes Element wird in die dominierende musikalische Faktur 
eingebunden und bereitet in einer allmählichen Steigerung den Fokalisations­
wechsel auf Tannhäuser vor.

Der Komponist Wagner hatte es aber schwer, den Schauspieler Tannhäuser hier 
zu unterstützen; denn die Musik gehört jetzt Elisabeth, und, wie vorhin gesagt, 
kann die Musik nicht gut zu gleicher Zeit die Empfindungen mehrerer Personen 
ausdrücken.389

So werde bei Wagner ein allmählicher »Übergang des Gefühls« von einer 
Person auf die andere auskomponiert: Die Bratschen »gehören Tannhäuser, 
sind seine Musik; und dieses [das übrige Orchester] Elisabeth, ist die ihrige.« 
Zwar fordert Pfitzner hier – Strauss würde wohl zustimmen – ein reduziertes 
Spiel auf der Bühne, aber doch bleibt für ihn eine erkennbare mimische oder 
gestische Darstellung des Vorgangs Pflicht, sei es ein »Blick auf Elisabeth, ein 
Zucken, ein Schritt«. Die Einheit von »musikalischem Ausdruck« und »szeni­

389 Ebd., S. 90.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

130

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Geste«390 ist ihm selbstverständlich. Er selbst verlangt eine musikalische 
wie szenische Umsetzung, die das Publikum von einer Figur zur anderen 
lenkt:

Das Interesse muß jetzt allgemein auf Elisabeth hingelenkt sein, bis zu ihrer zusam­
menhängenden Rede „der Unglücksel’ge, den gefangen“ etc.; mit der Bratschenfigur 
beginnt dann sozusagen sein Wiedereintritt in die Aufmerksamkeit der Zuschauen­
den.391

Im folgenden Beispiel aus Meyerbeers Les Huguenots wendet sich Pfitzner 
von der Darstellung der seelischen Regungen der Wahrnehmung zu. Raoul 
erklärte sich gegen Ende des ersten Aktes bereit, mit verbundenen Augen zu 
einem geheimen Rendezvous geführt zu werden, und folgt dem Pagen der 
Königin in die Kutsche, der ihn in die königlichen Gärten fährt. So tritt er 
im zweiten Akt dort auf, um auf Geheiß Marguerites die Binde abzunehmen. 
Nach Stunden der Dunkelheit blendet ihn die taghelle Pracht der Gärten, 
nach einem fünftaktigen Orchester-Forte ruft er aus: »O ciel! où suis-je? de 
mes yeux éblouis n’est-ce pas un prodige?«392 Pfitzner beschreibt genau den 
harmonischen Verlauf der angestrebten Des-Dur-Kadenz, die in plötzlichem 
Forte in das trugschlüssige A-Dur (bzw. Heses-Dur) übergeht, und weist 
auf den angestrebten Lichteffekt hin, der einerseits durch die tonartliche 
Entfernung, andererseits durch den Übergang vom schlichten Rezitativ in den 
vollen Orchestersatz musikalisch genau zur Szenenanweisung realisiert wird: 
»Raoul arrachant le voile et regardant autour de lui«.393

Insbesondere auf die Länge des Akkordes weist Pfitzner hin:

[...] vier Takte lang nur helles, starkes A-Dur. [...] – er sieht die schöne Königin, 
die Pracht der Gärten. Das Bild in sich aufzunehmen, sich zu erstaunen, um sich 
zu schauen – dazu muß er etwas Zeit haben; nur ein Komponist, der nichts vom 
Theater versteht, ließe ihm diese Zeit nicht. Und Meyerbeer gibt ihm vier deutliche 
Takte, während er das ganze Erblicken, Erstaunen und Entzücken spielen kann.394

390 Ebd., S. 90 f., 92.
391 Ebd., S. 91.
392 Wie auch bei italienischsprachigen Werken zeitgemäß, zitiert Pfitzner die übersetzte 

Fassung: »O Gott! wo bin ich? dem geblendeten Aug‘ scheint dies Alles ein Wunder« 
(Giacomo Meyerbeer, Die Hugenotten. Große Oper in fünf Aufzügen, Vollständiger Klavier­
auszug. Dichtung von Eugen Scribe, deutsch bearbeitet von I. F. Castelli. Neue revidierte 
Ausgabe von Gustav F. Kogel, Leipzig, Breitkopf & Härtel (V.A. 321) [o.J.], S. 163).

393 »Raoul sich die Binde abreißend und um sich blickend«.
394 Pfitzner, Werk und Wiedergabe, S. 93.

1.2 Zeitgenossen

131

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Was Pfitzner an der Passage im Besonderen interessiert, ist die Sensibilität, 
mit der Meyerbeer – den er anders als Strauss sehr schätzt395 – die menschli­
che Wahrnehmung, das Geblendetsein nach langer Dunkelheit in Szene und 
Musik darstellt, weshalb ihn die fehlende Umsetzung im Schauspiel geradezu 
ärgert. Fokalisierungseffekte dieser Art als Konzentration auf einzelne, her­
ausgehobene Figuren werden insbesondere bei Wagner zu komplexeren Lö­
sungen führen: Sprechendes Beispiel ist Isoldes Horchen nach dem Hörner­
schall zu Beginn des zweiten Aktes von Tristan und Isolde, wenn ihre von 
Sehnsucht und Brangänes von Sorge geleitete Wahrnehmung auseinanderklaf­
fen.396 Inwieweit Strauss einen solchen Fokus auf Perzeptionsweisen aufgreift, 
wird Gegenstand des vierten Kapitels sein.

Notenbeispiel 12: Meyerbeer: Les Huguenots, Akt 2, No. 10

395 Vgl. die kurzen Kommentare Pfitzners auf S. 93 und 95. Strauss hingegen erwähnt Meyer­
beer zumeist in pejorativem Kontext, vgl. SpA, S. 341.

396 Wagner: Tristan und Isolde, II, 1, T. 105 ff. Vgl. dazu Kapitel 2, S. 218-219.

Kapitel 1 – Ausgangspunkte

132

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2026, 01:20:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 1 – Ausgangspunkte. Spuren perspektivischen Denkens bei Strauss und seinen Zeitgenossen – Diskursgeschichtlicher Überblick
	1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten
	Selbstverständnis als Dramatiker
	Wahrheit und Lüge auf der Opernbühne
	Oper und Instrumentalmusik
	»Kühle« versus »Kälte«
	Der »Theaterinstinkt« und die Adäquatheit musikalischer Mittel
	Bedeutung der Regie
	Umsetzung der Gebärden
	Musikalische Kulissen
	Diskussionen zwischen Strauss und Hofmannsthal zu den Inszenierungen
	Reduktion
	Raum

	Zwischen »wirkungsvoll genug« und »opernhaft trivial«
	»Psychologische Charakteristik« und »Mein lieber Ausdruck«
	Die Bedeutung des Orchesters
	Unmittelbarkeit und Distanz
	Der Operndirigent: Aufführungspraxis und Perspektive
	»Sixtinische Objektivität«
	»Das erzählende Moment«
	»Das unmittelbare Erlebnis«
	Tempo und Fokalisierung


	1.2 Zeitgenossen
	Romain Rolland
	Claude Debussy
	Hans Pfitzner



