Kapitel 1— Ausgangspunkte. Spuren perspektivischen Denkens bei
Strauss und seinen Zeitgenossen — Diskursgeschichtlicher
Uberblick

Die wissenschaftliche Erfassung, Beschreibung und Differenzierung von per-
spektivischen Verfahren in den Kiinsten erfolgt erst seit der zweiten Hélfte des
20. Jahrhunderts, und insbesondere in den Literatur- und Filmwissenschaften.
So entwickelte etwa Gérard Genette einen Begriffsapparat, um unterschiedli-
che Arten von Fokalisierungen (im frz. Original: »focalisation«) in Marcel
Prousts A la recherche du temps perdu als ein wesentliches Kennzeichen
der literarischen Moderne! zu charakterisieren. Diese Denkfiguren werden
ausfiihrlicher Gegenstand des zweiten Kapitels sein, sollen hier jedoch bereits
als mogliche Interpretationsschliissel angesprochen werden.

Zunichst wird es hier um Auflerungen von Strauss und einigen seiner Zeit-
genossen gehen, die sich — wenn auch naturgemaif3 in anderer Terminologie -
in diesem Sinn begreifen bzw. interpretieren lassen, wie etwa Debussys Beob-
achtung des >Cinematographischenc in Strauss’ Musik aus der Einleitung. Ihr
lasst sich eine fast zeitgleich erfolgte Regieanweisung Franz Schrekers an die
Seite stellen, die dieser an den Anfang des zweiten Aktes von Der ferne Klang
stellt, seinem ersten grofen Opernerfolg?:

Die folgenden Szenen sollen sich, ob mehr oder minder verstandlich ist gleichgil-
tig, in lebhafter Weise gespielt und gesprochen, den verschiedenen auf die Biihne
dringenden Kldngen (Gesang von oben, Zigeunermusik, Musik von den Gondeln,
Serenade des Grafen) in der Weise vermengen, daff der Zuhdorer einen maoglichst
getreuen Eindruck des Milieus erhilt, und beinahe die Empfindung in ihm wach-
gerufen wird, er befdnde sich selbst mitten in diesem Treiben, das ihn wie eine
geheimnisvoll verworrene Ouvertiire zu den sich vorbereitenden Lustbarkeiten an-
mutet. Fiir die eigentliche Handlung wichtige Vorkommnisse miissen in solcher
Weise gebracht werden, daf3 sie dem Horer von selbst deutlich an das Ohr dringen
und seine Aufmerksamkeit erregen.?

1 Die erste vollstindige deutsche Ubersetzung erfolgte erst iiber zwei Jahrzehnte spiter: Gérard
Genette: Die Erzihlung. Aus dem Franzésischen von Andreas Knop, mit einem Vorwort
herausgegeben von Jiirgen Vogt, Miinchen 1994.

2 Erste Entwiirfe entstanden 1901, die Fertigstellung des Librettos erfolgte 1903, die Urauffith-
rung 1912. Zeitgleich entstanden Feuersnot, Salome, Elektra, Rosenkavalier und die erste
Fassung von Ariadne auf Naxos.

3 Franz Schreker: Der ferne Klang, Oper in 3 Aufziigen, Klavierauszug mit Text von Alban Berg,
Wien: Universal Edition (U.E. 3096) S. 89

21

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Mehrere Aspekte fallen hier ins Auge. Da ist zunédchst der Aspekt der Multi-
perspektivitdt: Schreker fiillt den Aktbeginn, ahnlich wie es Strauss in seiner
Eroffnung von Feuersnot oder der Lever-Szene des Rosenkavalier durch das
sukzessive und simultane Erklingen unterschiedlicher Klangquellen tut. Im
Operieren mit unterschiedlichen Positionierungen und Entfernungsgraden
der Klangorte im Bithnenraum iiberbietet Schreker dabei sogar Strauss® frithe
Opern, welcher erst in Die Frau ohne Schatten wenige Jahre spéter eine ver-
gleichbare Fiille suchen wird. In den Werken davor treibt Strauss eher Ausdif-
ferenzierungen und plastische Abstufungen im >innermusikalischen< Klang-
raum des Orchesters weiter voran, wie etwa zu Beginn des zweiten Aufzugs
von Der Rosenkavalier, der die Ankunft Rofranos im Palais Faninals zeigt (vgl.
Kapitel 5, S. 458 f.). Die hier von Schreker verfolgte Intention kann damit -
und das ist ein weiterer Aspekt des Zitats — gewissermaflen (proto-)filmisch
verstanden werden - der »audio-spectateur“« (Michel Chion) wird immersiv
in das (Klang-)Geschehen eingebunden, als »befinde [er] sich selbst mitten
in diesem Treiben« (s. o.). Hier wird Perspektive als diejenige des Publikums
verstanden, was Manfred Pfister bezogen auf das Drama Rezeptionsperspekti-
ve* nennt, die ausgehend von den zwei extremen Polen einer unmittelbaren
Nihe und einer angestrebten Distanz zum Geschehen unterschiedliche Grade
aufweisen kann und hier die allerdirekteste anstrebt: die Illusion eines schein-
baren >Beteiligtseins«. Schrekers dramatische Konzeption und musikalische
Komposition des Aktbeginns offenbart damit ein bithnenwirksames Denken,
das genauestens die beabsichtigte Wirkung ausdriickt und reflektiert und das
Komponieren als intendierte Rezeption des Biithnenerlebnisses im Zuschauer-
raum begreift. Wie im Folgenden gezeigt werden soll, wird auch Strauss nicht
milde, in seinen eigenen Texten und Briefen eine solche Fihigkeit (die er
»Theaterinstinkt« nennt) zu betonen, die er fiir das entscheidende Qualitats-
merkmal eines Opernkomponisten und -dirigenten hélt und deren Fehlen er
aufs Scharfste kritisiert.®

4 Vgl. dazu das Kapitel 2, S.153-158, sowie 2.2, S. 234 ff.

5 Schreker gestand er diese Fahigkeit jedoch nicht zu, seine meist abfalligen Urteile tiber den
jingeren und zeitweise erfolgreicheren Kollegen mégen jedoch auch dem Neid und dem
ausbleibenden, zumindest den eigenen Anspriichen nicht geniigenden Erfolg in den Projek-
ten nach Der Rosenkavalier geschuldet sein. Strauss nennt Schreker und Schonberg félschli-
cherweise und unzweifelhaft antisemitisch gefarbt »componierende[] Bankiersséhne«, eine
peinliche Auflerung, vor der ihn Willi Schuh durch Auslassung der betreffenden Passage
in den Betrachtungen und Erinnerungen zu bewahren suchte. Vgl. Richard Strauss: Spqte
Aufzeichnungen, hg. von Marion Beyer, Jiirgen Mey und Walter Werbeck, Mainz u.a. 2016,
S. 61 (im Folgenden zitiert als: SpA); BE, S. 230.

22

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Auflerungen wie die von Schreker, in denen ersichtlich wird, dass kompo-
sitorische Verfahren in der Oper perspektivisch verstanden werden oder zu
verstehen sind, lassen sich indes nicht erst im frithen 20. Jahrhundert finden.
Hans von Wolzogens bekannter Thematischer Leitfaden zu Wagners Ring des
Nibelungen von 1876 sei dafiir beispielhaft herausgegriffen. Er deutet Wagners
Gebrauch der Leitmotive - die Begriffsbildung ist in der Wagner-Literatur
bereits seit den 1860er Jahren etabliert® — mehrfach in diesem Sinne, was
auch fiir Strauss’ eigene Verwendung der Leitmotivtechnik grofSe Bedeutung
erhalten wird (zur Bedeutung der Leitmotive vgl. Kapitel 3, S.2821f.). Als
genuin rdumlichen Effekt beschreibt Wolzogen beispielsweise die Sukzession
der unterschiedlichen Motive in den beiden >Fahrten< nach und aus Nibel-
heim’ in Das Rheingold, so z. B. die Ubergangsmusik von der der dritten zur
vierten Szene, die die Motivabfolge der vorigen (unter zusitzlichem Einschub
des Riesenmotivs) umkehrt:

Voriiber geht’s wie vorher an den Schmiedeh6hlen der Nibelungen mit ihren Am-
bosschligen im Schmiederhythmus [...] und dann mit dem ernst gedehnten Flucht-
motive [...] in die mahnende Nahe der Riesen [...]. Zuletzt fithrt der Sturmlauf, der
das Flammenelement des listigen Fiihrers [Loge] bezeichnete, vollig an’s Licht der
Sonne [...].8

Dies ist durchaus in Ubereinstimmung mit Wagners Regieanweisung, hier
diejenige der ersten Verwandlung zur dritten Szene, die damals wie heute —
zumindest beim Versuch einer textgetreuen Umsetzung des Effektes — grofdte
Herausforderungen an die Inszenierung stellt und heutige Leser eher an die
Verwendung von Computer-Generated Imagery denken lassen mag’:

Der Schwefeldampf verdiistert sich zu ganz schwarzem Gewdlk, welches von unten
nach oben steigt; dann verwandelt sich dieses in ein festes, finstres Steingekliift, das
sich immer aufwirts bewegt, so dass es den Anschein hat, als sinke die Scene immer
tiefer in die Erde hinab.!

6 Vgl. Melanie Wald/Wolfgang Fuhrmann: Ahnung und Erinnerung. Die Dramaturgie der
Leitmotive bei Richard Wagner, Kassel 2013, S. 33ff.

7 Wolzogen nennt den Ubergang in die dritte Szene dezidiert »Niederfahrt nach Nibelheim«.
Vgl. Hans von Wolzogen: Thematischer Leitfaden durch die Musik zu Richard Wagner’s
Festspiel Der Ring des Nibelungen, Leipzig 1876, S.33.

8 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 38.

9 Eine solche findet sich z. B. in der Inszenierung des katalanischen Kiinstlerkollektivs La
Fura dels Baus (Valencia 2007, musikalische Leitung: Zubin Mehta).

10 Wagner, Das Rheingold, Szene 2, T. 1803 ff.. Patrice Chéreau setzt diese Anweisung mecha-
nistisch, als Zahnradbewegungen der Bithnenmaschinerie in seiner Inszenierung von 1976
um, um den Eindruck eines fahrstuhlgleichen Herabfahrens des Bithnenraums nach Nibel-
heim zu evozieren.

23

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Solche Effekte einer musikalischen Raumbewegung als >Kamerafahrt< avant
la lettre wird Strauss insbesondere in Salome (beim Auftritt Jochanaans), in
Elektra (beim Opferzug der Klytdimnestra) und in Die Frau ohne Schatten
(im »Erdenflug«) sowie in den sinfonischen Zwischenspielen in Intermezzo
aufgreifen.

»Wir befinden uns mit den Géttern im Frohnbereiche der Ringgewalt
Alberich’s«!! schreibt Wolzogen iiber den Beginn der dritten Szene am Ende
der Verwandlungsmusik und betont direkt die Perzeptionsperspektive des
Publikums als den Blinkwinkeln Wotans und Loges. Dies fithrt iber zum
zweiten perspektivierenden Aspekt des leitmotivischen Komponierens, der
neben Raum- und Bewegungseffekten differenzierte Fokalisierungen im Sinne
perzeptiver, psychischer oder emotionaler Ausdeutungen!? zuldsst. Wolzogen
ordnet bisweilen das Erklingen von Motiven klar Bithnenfiguren zu, als wiir-
den sie diese aktiv als weitere Mitteilungsebene verwenden und einsetzen.
Das Erklingen des >Freiamotivs< zu Alberichs Worten »die in linder Liifte
Webh’'n da oben ihr lebt, lacht und liebt« (3. Szene, T. 2431) und des >Wal-
hallmotivs< zu »auf wonnigen Hohen in seligem Weben wiegt ihr euch«
(T. 2476) verbindet er klar mit den Handlungen des Nachtalben: Er nahme
diese beiden Motive »spéttisch negirend« »in Dienst« und wiirde schliefSlich
gegen die Gotter das Entsagungsmotiv »schleudern«.® Solche Passagen lassen
nicht nur eine einzige Lesart zu — auch ein auktorialer Orchesterkommentar
einer nichtbeteiligten Warte (analog einer extradiegetischen Erzahlperspekti-
ve in Kommentarfunktion), die zusatzlich zu Alberichs Worten und ohne
dessen >Zutun< agiert, wére im genannten Falle denkbar.!® Insbesondere

11 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 34.

12 Dieses Verstandnis entspricht nicht der Verwendung Genettes, vgl. dazu Kapitel 2, S. 137 f.

13 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 36.

14 Zur Frage einer der Erzihlperspektive vergleichbaren (aber nicht zwingend narrativen)
Warte einer musikalischen Instanz und zur Frage nach Figurenbewusstheit siehe S.157 ff..
Eine solche parodistisch-ironische >Indienstnahme< von Motiven durch andere Figuren
findet sich bei Wagner auch in klarer Zitatfunktion. Walther von Stolzing berichtet Eva im
zweiten Akt von Die Meistersinger von Niirnberg vom Fiasko des gescheiterten Probegesangs
und zitiert (fast) wortlich Pogner (I, 3. T. 1309 fF.): »Ein Meistersinger muss es sein, nur
wen ihr kront, den darf sie frein« (II, 5, T. 698 ff.), von Wagner in Anfithrungszeichen im
Text kenntlich gemacht. (Ob die Abweichung von »soll« zu »darf« unbeabsichtigt erfolgte
oder den realistischen Effekt des nicht exakten Memorierens abbilden soll, sei dahingestellt.)
Dazu singt er persiflierend das Meistersinger-Motiv, dem die Singstimme hier im Gegensatz
zu Pogners urspriinglicher Linie im ersten Akt vollstandig folgt. Zusatzlich legt die weniger
festliche, in den Streichern figurierte Orchestration auch eine stimmliche Ausgestaltung
des Mokierens und iibertriebenen Nachéffens der Bassstimme Pogners durch den Tenor
Walther nahe, eine humoristische Farbung, die die meisten Sanger dankbar aufgreifen.

24

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

interessant sind in diesem Zusammenhang auch die musikalischen Darstel-
lungen gedanklicher Prozesse, vom »dumpfen Briiten«!® bis zur plétzlichen
Eingebung oder zum konkreten Entschluss reichend, etwa im berithmten
»grossen Gedanken« Wotans in Form des >Schwertmotivs< am Ende von
Das Rheingold. Sie sind in Wagners Werk zahlreich und stellen in der Regel
dramaturgisch zentrale Momente dar. Musikalisch sind sie meist auffillig
linear, etwa Ortruds von verminderten Relationen durchzogene Basslinie in
fis-Moll zu Beginn des zweiten Aktes von Lohengrin. In spateren Werken sind
vergleichbare Passagen dagegen haufig kontrapunktisch gestaltet; ein bekann-
tes Beispiel ist der Beginn des dritten Aktes von Die Meistersinger. Dort erfolgt
zwar keine konkretisierende Regieanweisung (die Musik ist als Vorspiel bei
geschlossenem Vorhang konzipiert), dennoch wird sie in ihrer Funktion als
Fokalisation von Sachs’ melancholischem Sinnieren im Nachhinein klar be-
nannt: Nach der Eingangsszene, im Ubergang zum >Wahnmonolog« schreibt
Wagner: »[Sachs,] immer noch den Folianten auf dem Schofle, lehnt sich, mit
untergestiitztem Arm, sinnend darauf: es scheint, dass ihn das Gesprach mit
David gar nicht aus seinem Nachdenken gestort hat« (IIL, 1, T. 300). Dazu
erklingt wieder das Leitmotiv!® des Aktbeginns. In diesem Sinne ist die Passa-
ge symptomatisch: Sie sind fast immer leitmotivisch konkretisiert als musika-
lische Darstellung eines in seiner Thematik klar benennbaren Denkaktes.”
Diesem Umstand versucht Wolzogen in seinen Motiv-Benennungen im Ring
des Nibelungen Rechnung zu tragen, indem er das Motiv der fallenden Terzen
zu Beginn von Mimes Erzdhlung in der dritten Szene von Das Rheingold
als »in listiges Sinnen versenkende[s] Sorgen« beschreibt und dies folglich
»Motiv des Sinnens« nennt (in anderen Darstellungen auch >Griibelmotiv«
genannt)'®. Hier, beim ersten Auftreten in der Tetralogie, erklingen sie im

15 Bereits in Rienzi findet sich die Regieanweisung. Spiter bevorzugt Wagner die Adjektive
»finster« (Tristan, 1, 5. Szene: »aus finsterem Briiten auffahrend«; Walkiire, 11, Ubergang zur
2. Szene: »in finsteres Briiten versunken«; Parsifal, Akt II, Szene 1: »Er versinkt in finstres
Briiten«) und »diister« (Siegfried, II, Beginn: »in diisterem Briiten«). Ebenso findet sich
mehrfach die Formulierung des »stummenc, »finstren« oder »tiefen« Sinnens oder dhnlich
lautende Formulierungen, insbesondere in nachdenklichen und diskursiven Szenen, etwa
im Dialog zwischen Briinnhilde und Wotan in Die Walkiire (I1,2): »er hilt sinnend ein«
oder »wie aus tiefem Sinnen zu sich kommend«.

16 In vielen Werkfiihrern und Klavierausziigen wird es »Entsagungsmotiv< genannt.

17 Zumal es bereits im II. Akt als instrumentaler Kontrapunkt in Sachs’ Schusterlied bei der
Textstelle »O Eva! H6r’ mein Klageruf, mein’ Not und schwer Verdriifien« erklang (II, 6, T.
984). Dort lasst es sich noch als doppelbédige Ironie deuten, im dritten Akt dient es klar der
Darstellung der Melancholie.

18 Wolzogen: Thematischer Leitfaden, S. 36.

25

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Tritonus-Abstand (»Wer hilfe mir?«, 3. Szene, T. 160 ff.), im Vorspiel zu Sieg-
fried sind sie zum Septimabstand geweitet (T. 4 ff.). Wahrend die Klangfolge
im Rheingold keine Regieanweisung erhalt, wird sie im Verlauf des Siegfried
klar zugeordnet. Das Vorspiel und die erste Szene sind durch den Kontrast
zwischen aktivem Tun, dem rastlosen Versuch des Schmiedens - als musikali-
sche Hyperaktivitdt im sich steigernden >Nibelungen«- oder >Schmiedemotiv<
dargestellt — und dem ebenso ergebnislosen Griibeln geprigt: Beim ersten
Erklingen des besagten Motivs in der Szene (I, 1, T. 152ff.) »blickt [Mime]
sinnend zu Boden«. Strauss verfolgt das musikalische Geschehen solcher
dramaturgischer Stellen bei Wagner stets mit grofiter Aufmerksamkeit, immer
wieder wird sein Interesse an solchen Vorgangen deutlich. Er deutet beispiels-
weise hier das Wiederauftreten von »Mimes nachdenklichen Terzen« in der
Wissenswette des ersten Aktes noch sehr viel konkreter als »den Ausdruck
verlegener Schlauheit«!® und geht dabei insbesondere auf die charakteristische
Klangfarbe des Fagotts ein.

Auch in diesen Passagen verbleiben dabei Ambiguitéten in der perspektivi-
schen Interpretation: Wird hier eine Bithnenfigur von einem weiteren nicht-
beteiligten musikalischen Triger?° durch das extradiegetische Orchester foka-
lisiert; oder dient die musikalische Darstellung dem angestrebten Eindruck ei-
nes aktiv fokalisierenden Charakters? Im erzahltheoretischen Ubertrag konn-
te die Frage lauten: Wird von einer auflenstehenden (Erzdhl-)Perspektive
iber Mimes Denkakt berichtet, oder horen wir ihn unvermittelt als inneren,
allerdings nicht-sprachlich artikulierten, rein musikalischen Monolog??' In
jedem Falle wird Mimes Denken fiir das Publikum in einer Unmittelbarkeit
offenbar, die nicht narrativ eingeholt, sondern nur mimetisch-musikalisch
darstellbar ist.

Diese am frithen Beispiel Wolzogens aufgezeigten wirkungsmachtigen
Denkfiguren sind nicht nur (wie in diesem Fall) fiir die Rezeption von Mu-
sik, sondern insbesondere fiir die kompositorische Konzeption relevant, wie
im Folgenden anhand der schriftlichen Auflerungen Strauss’ und mit einem
kurzem Seitenblick auf seinen Antipoden Hans Pfitzner gezeigt werden soll.
Beide sprechen in vergleichbarem Verstdndnis von einer Zuordnung der Mo-

19 Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S.210. Strauss bezieht sich auf: Siegfried, 1, 2. Szene,
T. 1399 (dort ohne Regieanweisung).

20 In der englischsprachigen Film- und Filmmusikforschung findet sich dafiir der Begriff der
»musical agency, siehe Kapitel 2, S.185.

21 In diesem Sinne unterscheidet Mieke Bal erzahltheoretisch zwischen einem »focalized ob-
ject« und einem »focalizor«, Vgl. Kapitel 2, S. 149.

26

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

tive zu aktiven Handlungen und insbesondere zu Denk- und Gefiihlsvorgin-
gen ihrer Opernfiguren. Strauss’ Uberlegungen werden dafiir im Folgenden
nach wesentlichen Aspekten geordnet, wobei der Bezug zu Wagners Werken
und Schriften immer wieder deutlich wird. Die Rolle Hofmannsthals ist in
diesem Kontext ebenfalls kaum zu iiberschitzen. Er regte den Komponisten
in dieser Hinsicht — wie Strauss im Alter selbst betont — immer wieder zum
Umdenken und zu alternativen Konzeptionen an, bot seiner Neigung zu
einer >Inszenierung durch Musik« teilweise neue Moglichkeiten und ddmpfte
zugleich das Streben nach unmissverstandlicher musikalischer »Drastik«.??
An der Seite dieser Selbstzeugnisse werden vergleichbare Denklinien in der
zeitgendssischen Rezeption aufgezeigt, die teils aus einer bewundernden, teils
aus einer kritischen Haltung heraus gedufSert sind, nicht selten in schillernder
Mischung. Um Redundanzen zu vermeiden, sind sie gleich den jeweiligen
Topoi zugeordnet; nur die ausfithrlicheren Bemerkungen Romain Rollands,
Claude Debussys und Hans Pfitzners sollen in eigenen Teilkapiteln behandelt
werden.

1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Strauss verstand sich nicht als Musikschriftsteller und verspiirte dazu auch
keine Neigung, sondern war vielmehr vom Gegenteil, einer »kaum tiberwind-
lichen Abneigung gegen schriftstellerische Betitigung«?* ausgefiillt - die Mu-
sik, das war seine Uberzeugung, sollte fiir sich selbst sprechen. Auf Stefan
Zweigs Angebot, eine mdgliche Autobiographie iiber dessen Agenturkontakte
lukrativ zu vermarkten, antwortet er:

»[A]ber ich gedenke meine personlichen Aufzeichnungen keinesfalls bei Lebzeiten
zu verdffentlichen. Auch langweilt es mich, ihnen eine druckreife Form zu geben.
Ich skizziere Kritisches, ich gebe Wegweiser, die spater die Schriftgelehrten naher
ausfithren mogen, ich schreibe wahllos und ungeordnet Alles hin, was mir gerade
einfillt.«**

Dieser durchaus treffend bezeichnete Umstand fiel auch Romain Rolland in
der privaten Briefkorrespondenz auf, als er ihn - den haufig lakonischen und

22 Das Wort wird von Strauss im Sinne einer angestrebten kompositorischen Absicht immer
wieder verwendet.

23 Strauss: BE, S. 14.

24 Strauss/Zweig: BW, S.139.

27

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

direkten, bisweilen hochst unsensiblen?® Briefschreiber — beztiglich Feuersnot
um ausfiihrlichere Antwort auf seine Fragen bat: »Ich weif3 wohl, daf3 sie
nicht gerne schreiben.«?¢ Strauss kannte zwar Richard Wagners Schriften zur
Musik bis ins Detail, bewunderte sie und machte sich dessen asthetische
Standpunkte teilweise zu eigen — Oper und Drama bezeichnete er sogar als
»vielleicht das bedeutendste wissenschaftliche Buch der Weltgeschichte«.?
Dennoch sucht man in seinen eigenen Auflerungen ein vergleichbares Mit-
teilungsbediirfnis und Reflexionsniveau vergebens. Strauss’ Schreiben ist ab-
schweifend, redundant, iterativ, es wirkt bisweilen unbeholfen. Haufig reiht
er Anekdoten und Lebenserinnerungen aneinander, verwendet immer gleiche
Formulierungen und Phrasen. In der lakonischen Kiirze bleiben manche, im-
mer wieder auftretende Gedanken (etwa der Vergleich von Mozarts Melodik
mit Platonischen Ideen) unklar und wenig nachvollziehbar. Michael Walter
geht sogar so weit, ihm einen generellen »Mangel an Kultur« vorzuwerfen,
und konstatiert als ein Beispiel von Unbeholfenheit in schriftlichen Auferun-
gen ein Unvermdgen, »Ironie [...] deutlich zu machen«.?® Auch Adorno amii-
sierte sich bereits iiber offensichtliche Lieblingsformulierungen in Briefen und
Texten, wie etwa das »schnurrbartige >famos«<«.?® Hofmannsthal dufSerte sich
in diesem Sinne gegeniiber Dritten bisweilen dufSerst abschitzig:

Strauss ist halt ein so fabelhaft unraffinierter Mensch. Hat eine so fiirchterliche
Tendenz zum Trivialen, Kitschigen in sich. [...] Eine merkwiirdig gemischte Natur,
aber das Ordinire so gefdhrlich leicht aufsteigend wie Grundwasser. Todtmachen
wird er’s nicht, aber von Beardsley wird’s so weit weg sein, wie eine bairische [sic]
Kuh vom Menuett-tanzen.

25 So stort sich Rolland insbesondere an Strauss’ vor Selbstbewusstsein strotzender Attitiide
und an seinen schnell gefassten Meinungen iiber franzésische Kunst und Kultur, die er
als Zeichen einer Hybris des wilhelminischen Kaiserreichs deutet: »Zur Zeit seid ihr in
Deutschland zu hochmiitig. Thr glaubt, alles zu verstehen und gebt euch keine Miihe,
wirklich zu verstehen. Um so schlimmer fiir euch, wenn ihr uns nicht versteht« (Brief
vom 16.07.1905, in Strauss/Rolland: BW, S 53). In seiner Unsensibilitdt und politischen
Naivitat weitaus fragwiirdiger ist Strauss geduflertes Unverstdndnis gegeniiber Stefan Zweigs
Verhalten im Rahmen des Eklats um die Auftithrung von Die schweigsame Frau im Jahr 1935,
wenn er diesem »jiidische[n] Eigensinn« vorwirft. Vgl. Strauss/Zweig: BW, S. 141, ebenso die
Briefe vom 21.05.1935 (S. 133), vom 17.06.1935 (S. 141) und vom 22.06.1935 (S. 143).

26 Strauss/Rolland: BW, S. 36, S. 41.

27 BE,S.95.

28 Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 36.

29 Adorno: Strauss, S.579. Bezeichnungen wie »prichtig« und »Prachtkerl« wiren hinzuzufi-
gen.

30 Hugo von Hofmannsthal/Harry Graf Kessler: Briefwechsel, hg. von Hilde Burger, Frankfurt
am Main 1968, S. 215.

28

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Jedoch war Hofmannsthal sich andererseits ebenso der kiinstlerischen Raffi-
nesse und kompositorischen Intelligenz Strauss’ bewusst und machte diesen
Eindruck einer Doppelnatur — wenn auch héflicher und iiber Umwege — auch
Strauss gegeniiber deutlich. So berichtet er ihm von einem Gesprach mit
Hermann Bahr, dieser habe »sehr gescheit iiber Ihre Natur, die Mischung von
Derbem, Bajuvarischem und geistreich Feinem«3! gesprochen.

Nun war Strauss, wie bereits gesagt, in der Tat kein Literat und auch
kein Musikschriftsteller im engeren Sinne. Die oben zitierten, bisweilen klar
abwertenden Urteile verkennen allerdings zwei Dinge. Zum Einen gehorte das
Grobe, Einfache und Direkte beim umfassend humanistisch gebildeten und
durchaus belesenen Bildungsbiirger Strauss auch zu einer mehr oder weniger
bewussten Inszenierung, gewissermafien zur >Marke Strauss¢, etwa wenn er
sich selbst als doch sehr héuslich-»bajuwarisch« gab oder immer wieder
seine Liebe zum Skatspiel betonte.?> Zum Anderen enthalten seine Texte und
Briefe natiirlich dennoch zahlreiche wertvolle Hinweise - er selbst spricht
von »Wegweiser[n]« zu seinen opernésthetischen Standpunkten -, insbeson-
dere fiir die hier im Zentrum stehende Fragestellung. Gerade weil solche
AuBerungen aber nicht grofle éffentliche musikisthetische Zeugnisse sein
wollen, sollte man sich wiederum der Gefahr bewusst sein, entsprechende Au-
lerungen zu tiberinterpretieren. So wichtig es war, dass die Strauss-Forschung
der letzten 25 Jahre — vor allem durch die mafigeblichen Arbeiten Bryan
Gilliams, Walter Werbecks, Katharina Hottmanns und Laurenz Littekens —
viele Irrtimer und Klischees aus der Welt rdumen und so das Strauss-Bild des
»begabte[n] Kegelbruder[s]« (Thomas Mann) korrigieren konnte®, scheint
dieser Impuls in einigen dieser Arbeiten jedoch iiber das Ziel hinausgeschos-

31 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 297.

32 Strauss spricht z. B. von der kompositorisch wenig ergiebigen Weimarer Zeit, »da das Thea-
ter und Kartenspielen, aufler meiner Braut, mich fast ganz in Anspruch nahm« (Strauss:
Dokumente. Aufsitze, Aufzeichnungen, Vorworte, Reden, Briefe, hg. von Ernst Krause, Leip-
zig 1980, S. 255).

33 Liitteken zeichnet generell ein anderes Strauss-Bild als noch etwa Michael Walter im Jahr
2000: dasjenige des belesenen Bildungsbiirgers, des Nietzsche- und Goethe-Kenners (Lau-
renz Litteken: Richard Strauss. Die Opern. Ein musikalischer Werkfiihrer, Miinchen 2013,
S.81L; Laurenz Liitteken: Richard Strauss. Musik der Moderne, Stuttgart 2014, S. 54 ff). So
sehr er damit vollig zu recht abwertende Zuschreibungen korrigiert, die aus polemisch ge-
duflerten Abneigungen entstanden sind, lauft diese Interpretation Gefahr, in ihrer vollstdn-
digen Umwertung zum feinsinnigen Intellektuellen ebenfalls zu tibertreiben. Es bleibt eine
Tatsache, dass Strauss — nicht nur aus ferner Opposition heraus oder riickblickend, sondern
von Kiinstlerkollegen in seinem néheren Umfeld - bisweilen als unreflektiert, »ordinér[]«
und »unraffiniert« auftretend (wie Hofmannsthal schreibt) wahrgenommen wurde - von
Gustav und Alma Mahler, Romain Rolland, Harry Graf Kessler und vielen anderen.

29

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

sen zu sein, indem man nun Strauss iiber die Maflen zu >intellektualisieren<
versucht. Dabei macht die unzweifelhafte musikhistorische Bedeutung solche
Parteinahme eigentlich gar nicht nétig, und die Wahrheit liegt ohnehin (wie
es die Bemerkung Bahrs bereits verdeutlicht) in der Mitte. Beide Seiten gehd-
ren wohl zum Kiinstler Strauss: Feinsinn, Kenntnis der Kultur und Geschichte
(weniger der Musikhistorie, wie er selbst mehrfach zugibt) sowie ein Gespiir
tiir relevante Themen und kiinstlerische Fragen einerseits — andererseits die
Liebe zum Groben, Direkten und Uberbordenden. Der Verve des »Straussi-
schen Schwungs«, das Uberrennen der Zuhorer mit einer Uberfiille an Ideen
und Fakturen, das quasi-improvisatorische Moment und das »al-fresco<* (zu
all diesen Dingen mehr in den folgenden Kapiteln) resultieren aus diesem
Wesenszug. Eines der vielleicht schonsten Zeugnisse davon ist die Beobach-
tung, dass Strauss mehrfach in seinem ihm eigenen Schaffensrausch Szenen-
anweisungen falscherweise als Figurentext las und sogleich »mit Haut und
Haar«* mitkomponierte.

Hier soll es nicht um diese unterschiedlichen Strauss-Bilder oder deren Be-
wertung gehen. Wenn unzweifelhaft ist, dass Strauss keine schriftstellerische,
dafiir aber eine grole kompositorische Bedeutung hat, muss es doch eigent-
lich darum gehen, dass die in musikwissenschaftlichen Arbeiten in diesem
Zusammenhang entwickelte Konzeption einer >anderen< oder >alternativenc
Moderne iiber die Betrachtung kompositorischer Details einzuholen ist, was
hier am Beispiel seiner Perspektivierung und musikalischen Fokalisierung
unternommen wird. Hier ldsst sich namlich, trotz der wissenschaftlichen
»Strauss-Renaissance« der vergangenen 25 Jahre, immer noch ein Mangel
an musikanalytischen Arbeiten insbesondere zu seinen Opern konstatieren,
die genau dies herauszuarbeiten hitten.’® In diesem Kontext bieten seine
Aufzeichnungen und Briefe wiederum wertvolle Einsichten zum besseren Ver-
standnis fiir das Bewusstsein fiir Bithnenwirksamkeit, zur Publikumslenkung

34 Strauss verwendet den Begriff selbst in seiner Instrumentationslehre. Vgl. Strauss/Berlioz:
Instrumentationslehre, S.50. Adorno greift den Begrift pejorativ auf: vgl. Adorno: »Strauss.
Zum hundertsten Geburtstag«, S.571, ders.: »Schwierigkeiten. II. In der Auffassung neuer
Musike, in: Musikalische Schriften IV, S. 277.

35 Mit diesen Worten bezeichnet er selbst den produktiven und zigigen Kompositionsvorgang:
vgl. Strauss/Hofmannsthal, BW, S. 50. Strauss stellt selbst wihrend der Arbeit an Die dgyp-
tische Helena fest, dass er »schon wieder mal eine szenische Bemerkung mitkomponiert«
hat (ebd., S.536). Hofmannsthal bittet er, den Nebentext durch passenden Figurentext zu
ersetzen, um in der Komposition nichts dndern zu miissen.

36 Als zwei der wenigen Ausnahmen seien genannt: Katharina Hottmann: Historismus und
Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss Tutzing 2005; Adrian Kech: Musikalische Verwand-
lung in den Hofmannsthal-Opern von Richard Strauss Miinchen 2015.

30

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

und -wirkung, zu musikalischen Raumwirkungen, zu Figurencharakterisie-
rungen und unterschiedlichen Distanzgraden verschiedener Mitteilungsmodi,
die aus seinen Auﬁerungen ebenso deutlich werden wie sein Bestreben, »seeli-
sche[] Conflikt[e]«?” musikalisch darzustellen.

Generell ldsst sich ein relativ bestdndiges Bild von Strauss® dsthetischen
Uberzeugungen zeichnen, die er iiber die Jahrzehnte grundsitzlich beibehielt.
Gleichwohl ist auch sein Blick auf Oper nicht frei von Entwicklungen. Dies
ist vor allem bei der Auswertung der spaten Aufzeichnungen zu bedenken, die
rein quantitativ deutlich @iberwiegen und sich nicht in jedem Punkt mit den
gingigen Auffassungen zur Entstehungszeit der Werke decken miissen.

So sieht beispielsweise Rudolf Hartmann (Strauss’ bevorzugter Regisseur
der letzten zwei Lebensjahrzehnte) in seinen wiederholt geduflerten War-
nungen vor zu Ubertriebener Gestik im Schauspielerischen und in seiner
Forderung nach Zuriickhaltung im Szenischen insbesondere ein Ideal des
dlteren Strauss (siehe den Unterabschnitt zur Opernregie). Insgesamt zeigen
jedoch gerade die Briefe an Kollegen und seinen Librettisten, dass viele
der geduflerten Haltungen von Kontinuitdt geprégt sind und im Alter eher
praziser oder konkreter thematisiert und gefasst werden. Im Gegensatz zu
den kompositorischen Neuausrichtungen vor allem bei Ariadne auf Naxos
und Intermezzo sind seine isthetischen Uberzeugungen also zwar nicht von
radikalen Meinungsinderungen geprigt, dennoch bleibt bisweilen unklar,
ob die in den spéten Aufzeichnungen geduflerten Sichtweisen ohne weiteres
auf den fritheren Strauss tibertragbar sind. Als Beispiel sei die Beurteilung
der Musik Bruckners und Mahlers genannt: Wihrend sich sein negatives
Bruckner-Bild3® gleichermafen durch Briefe und Schriften zieht, finden sich
beim spiteren Strauss auffallend negative AufSerungen iiber Mahlers Musik,*
denen bewundernde Aussagen fritherer Zeiten entgegenstehen. Dies mag ent-
weder dem privaten Charakter der spiten Aufzeichnungen geschuldet sein,
die zu seinen Lebzeiten nicht zur Veréftentlichung bestimmt waren und somit
eine nur bis dato nicht bekannte Haltung offenbaren. Ebenso gut konnten
sie aber auch eine Anderung seiner Einstellung zu Mahlers Werken im Alter
abbilden, die mit einem generellen Rezeptionsschwund in der Konzertéffent-
lichkeit in den 1930er und 40er Jahren einherging, im nationalsozialistischen
Deutschland ohnehin.

37 Strauss/Zweig: BW, S.148.

38 Z. B. »Unerschiitterliche Brucknersche 4/4 Takte zu >celebrieren< vor andéchtig schlafen-
dem Publikum ist freilich dankbarer«, Strauss: SpA S. 108.

39 Strauss: SpA, S. 155.

31

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Strauss’ Auflerungen werden im Folgenden nach relevanten thematischen
Aspekten geordnet. Zunéchst werden seine Bemerkungen zu musikalischen
Charakterisierungen von Bithnenfiguren behandelt, insbesondere, wenn er
die Darstellung innerer Vorginge der Charaktere beschreibt. In moderner
Terminologie wire dies der Themenbereich musikalischer Fokalisation, die,
bezogen auf die Gattung der Oper, nicht im Sinne Genettes ausschliefllich
auf den Aspekt der Wahrnehmung?*® beschrénkt sein soll, sondern ebenso die
Darstellung psychischer und emotionaler Prozesse einer Figur ins Zentrum
riicken und fiir das Publikum nachvollziehbar werden ldsst - und somit >uns«
in »deren« Perspektive versetzt (vgl. hierzu genauer Kap. 2).

Als ein weiterer zentraler Aspekt werden Strauss® kiinstlerische Vorstell-
ungen zu unterschiedlichen musikalischen Darstellungsmodi ausgefiihrt, in
denen er verschiedene Distanzgrade des Bithnengeschehens zum Publikum,
also die Perzeptionsperspektive betreffend, auslotet. Insbesondere seine zahl-
reichen Bemerkungen zum angemessenen bzw. richtigen Vortrag von Opern
und die Rolle des Dirigenten sind hier aussagekriftig.

Weitere wichtige Aspekte, die Strauss zwar anspricht, aber weniger einge-
hend thematisiert, sind Fragen der Raumwirkungen, der Informiertheit bzw.
des unterschiedlichen Wissensstands der Figuren (die Figurenperspektiven),
Bemerkungen zur Rolle der musikalischen Gebidrde und zur darstellenden
bzw. abbildenden Funktion von Musik. Eingangs sollen seine allgemeinen
dsthetischen Haltungen zur Bedeutung und Rolle der Musik (insbesondere
des Orchesters) im >Gesamtkunstwerk< Oper - diesen Begriff wendete er
nicht nur auf Wagner, sondern auch auf eigene Werke an*! - herausgehoben
werden, die zwar keine hinreichenden, aber doch notwendige Aspekte und
damit Ausgangspunkte fiir die Fragestellung dieser Studie bilden.

Selbstverstandnis als Dramatiker

Strauss verstand sich spitestens seit Salome voll und ganz als Dramatiker
und betrachtete riickblickend - und damit eine Art bruchlose Teleologie

40 Bei Genette selbst wird diese definitorische Pramisse auch erzihltheoretisch nicht immer
eingehalten, vgl. Kapitel 2, S.138.

41 Beethoven habe »im letzten Satz der IX. Sinfonie (wie Wagner feststellt) [...] die grofie Brii-
cke geschlagen, die die volle Bedeutung des Gesamtkunstwerks (heifle es nun Musikdrama,
Oper Weihefestspiel [sic], Komddie fiir Musik [= Der Rosenkavalier], heitere Mythologie [=
Die Liebe der Danae)) fiir alle Zukunft erwiesen hat« (Sp4, S. 40).

32

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

konstruierend - seine Tondichtungen als Vorbereitung auf seine Berufung als
Opernkomponist. Romain Rolland erinnert sich bereits 1907:

Ich kenne Ihre Vorliebe fiir das Theater. Sie sagten mir frither einmal, daf3 Sie seit
jeher fiir das Theater schreiben wollten; und ihre dramatischen Symphonien seien
fur Sie nur Notlésungen gewesen, weil Sie kein Theater zu Ihrer Verfiigung hatten.*?

Ahnlich wie ihm Rolland in demselben Brief »besondere Kenntnisse der Biih-
nenkunst« und einen »Sinn fiir dramatische Wirkungen« zuspricht, duflert
sich Jahrzehnte spiter Stefan Zweig in seiner Autobiographie iiber Strauss’
»so erstaunliche dramaturgische Kenntnisse«, die ihm aus Gesprichen mit
dem Komponisten aus den frithen 30er Jahren erinnerlich waren. In vollem
Bewusstsein seines Konnens und der Grenzen seines Vermdgens besitze
Strauss, laut Zweig, die seltene Eigenschaft, sich selbst und das eigene Schaf-
fen distanziert und fast objektiv zu beurteilen. »Reine Musik« wiirde ihm
»kaum mehr gelingen«, da dies »eines Hochstmafles an geistiger Frische«
bediirfe, aber »eine schon geformte Substanz« vermdge er noch »dramatisch
zu illustrieren«.** Dieses genuin dramatische Illustrations- oder (neutraler)
Darstellungsvermogen gilt Zweig als wesentliches Merkmal des Straussischen
Komponierens.

Damit korrespondiert, dass Strauss die Gattung Oper allen iibrigen drama-
tischen und musikalischen Genres und Erscheinungsformen gegeniiber auf
Grund ihres gesteigerten Darstellungs- und Ausdrucksvermogens fiir tiberle-
gen hielt; sie stehe gewissermafien an der Spitze allen musikalischen, literari-
schen und dramatischen Schaffens:

Soweit ich die damaligen Zustinde beurteilen kann, scheinen die ersten Urspriinge
der Oper (Monteverdi etc.) aus dem ganz richtigen Instinkt entstanden sein, daf3 in
der Verbindung von Wort u. Ton bei Darstellung einer dramatischen Handlung ein
kunstlerisches Gebilde geschaffen werden kann, dem héhere seelische Offenbarun-
gen beschieden sein kénnen, als die Literatur, die reine Instrumentalmusik und die
Kirchenmusik selbst in ihren hochsten Leistungen bis dahin bieten konnten.*4

In diesem Sinne ergdnzt er auch Ausfithrungen von Joseph Gregor (dem Li-
brettisten seiner spaten Werke Friedenstag, Daphne und Die Liebe der Danae)
aus dessen Weltgeschichte des Theaters, wo dieser iiber das Verhiltnis von
>innerer< und »auflerer<« Handlung spricht.

42 Rolland/Strauss: BW, S. 117, (Brief von Strauss an Rolland vom 14.05.1907). Ahnlich iiber 30
Jahre spéter an Willi Schuh: »meine sinfonischen Dichtungen waren nur Vorbereitungen
zur Salome« (Strauss/Schuh: BW, S. 49).

43 Zweig: Die Welt von Gestern, S. 420.

44 Strauss: SpA, S. 39.

33

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Gregors »vortreffliche[m]« Buch fehle bei diesem Thema durch die Nicht-
beriicksichtigung der Gattung Oper Wesentliches. Es sei zwar richtig, dass
er die Bedeutung von Theaterwerken hervorhebt, die »nur mit »innerer Pro-
blematik« gesittigt« seien und »um des »>inneren Reichtum’s willen< bewusst
auf das >theatralisch Wirksame[<] einer dufleren Handlung verzichten«, so
dass die »wenigen, ganz schlichten Vorgénge [...] nur noch Symbole fiir das
>innere Erleben der Personen««* seien. Die eigentliche Vervollkommnung
der Darstellung dieser inneren Vorginge der Figuren, ihrer emotionalen und
psychischen Befindlichkeiten und Wandlungen sei jedoch der Musik vorbe-
halten - Strauss nennt als herausragendes Werk Wagners Tristan. Erst »durch
die Erfindung des modernen Orchesters, wie es seit Haydn, Weber, Berlioz,
Rich. Wagner das Instrument geworden ist«, sei die Fahigkeit entstanden,
»jenes >Incommensurable«_darzustellen, von dem der alte Goethe schreibt,
das unfihig, vom Verstande erfaflit zu werden, nur dem ahnenden Gefiihl
zuginglich« sei.*6 Uber Strauss‘ Ausfithrungen zur Rolle des Orchesters wird
noch eingehender zu sprechen sein.

Nur »mit einem Akkord« gelinge »es der Musik, das Gefiihl der Liebe, der
Sehnsucht, der Bufifertigkeit (Tannhduser), der Todesbereitschaft im Herzen
des Horers lebendig wiedererklingen zu lassen«.*” In dieser Formulierung
wird bereits Strauss’ Ideal der Erzeugung tiefster Anteilnahme durch das
Publikums deutlich, die geradezu im anti-Hanslickschen Sinne als Gefiihls-
tibertragung, als >Wiedererklingen< der Emotionen verstanden wird, die vom
Komponisten in die Figuren hineingelegt worden sei.*® Bezeichnenderweise
findet sich in dieser Passage des Notizheftes B 3.4, wo Strauss tiber die Dar-
stellungsweisen des Inneren spricht** — Hinweise auf Passagen aus eigenen

45 Strauss: SpA S. 96. Er zitiert (nicht ganz akkurat) Joseph Gregor (in der modernen Edition
in umgekehrten Guillemets dargestellt), Unterstreichungen sind ebenfalls von Strauss.

46 Ebd.,S.97.

47 Ebd., S.98.

48 Strauss spricht in seinen spéten Aufzeichnungen vom Ziel einer Synthese der musikdstheti-
schen Konzepte von Hausegger und Hanslick, dabei — wie so hdufig — Hanslicks berithmten
Ausspruch falsch zitierend: »Unsere Musikgelehrten - ich nenne die beiden Hauptnamen:
Friedrich von Hausegger («Musik als Ausdruck») und Eduard Hanslick («Musik als tonend
bewegte Form») — haben Formulierungen gegeben, die seither als Gegensitze gelten. Dies
ist falsch. Es sind die beiden Formen musikalischen Gestaltens, die sich gegenseitig ergin-
zen« (BE, S.166). Eine derart einfache Vereinbarkeit dieser letztlich sich gegenseitig aus-
schlieenden Verstehensweisen tiberhaupt anzunehmen, zeigt — bei aller Belesenheit — doch
eine gewisse Unbedarftheit @sthetischen und philosophischen Fragestellungen gegeniiber,
die auch durch die sich daran anschliefenden musikhistorischen Bemerkungen (insbeson-
dere tiber Bach und Hindel) bekraftigt wird (ebd., S.166, 167).

49 SpA,S.98.

34

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Werken am Seitenrand, wo Inneres eben »nur der Musik zu erschliefien
vergdnnt« sei. (Diese Passagen sind alle unter dem Aspekt einer individuellen
Wahrnehmungsperspektive — also der Fokalisation im Genetteschen Sinne
- relevant und werden zu grofien Teilen in den analytischen Kapiteln wie-
der aufgegriffen.) Strauss nennt beispielsweise dezidiert die »Schlussszene
der Salome« (wo Erleben und Wahrnehmung der Protagonistin und der
sie umgebenden Beteiligten — insbesondere des Herodes - diametral ausein-
anderklaffen), »Klytamnestras Traumbekenntnif« aus Elektra (eine gewisser-
maflen musikalisch-psychologische Traumerzidhlung und -deutung) die »Er-
kennungsscene zwischen Elektra und Orest« (die Elektras widerstreitende
Emotionen als distinkte musikalische Schichten zu erfassen sucht)®? sowie
den »Traum[] der Kaiserin« aus Die Frau ohne Schatten (in der eine Traumse-
quenz simultan im Hintergrund der Schlafenden durch das Schwinden der
Wand des Gemaches szenische und musikalische Konkretisierung erfahrt).”!
All diese Passagen stellen Traume oder Visionen dar, sind Suspensionen der
Realitdt oder markieren ein Aufwachen bzw. >Sich-selbst-Bewusstwerden<
einer Figur. In diesem Sinne fiigt sich auch das letzte Beispiel ein: der nicht
néher bestimmte Hinweis Strauss’ auf den II. Aufzug von Die dgyptische Hele-
na: Menelas ist in diesem Akt bestdndig von Visionen geplagt und befindet
sich durch den Vergessenstrank sowie die Zauberkiinste Aithras mehrfach
in alternativen Wahrnehmungsweisen auf das Geschehen, stets vermengen
sich Realitdt und Illusion. Moglicherweise bezieht sich Strauss dabei auf die
Szene an der Leiche des Da-ud (I, Z. 138 {f.), die er an anderer Stelle explizit
erwihnt.>> Nachdem Menelas »wie ein Mondsiichtiger« vor dem Toten steht,
wird auch dort ein Aufwachen und Ubergehen in einen anderen Bewusst-
seins- und Wahrnehmungszustand musikalisch geschildert.>

Ein einziges fremdes Werk findet sich in Strauss® Aufzdhlung von Passagen,
die »ohne musikalische Thematik unmdéglich« darzustellen sind, ndamlich
der letzte Auftritt Mimes in Wagners Siegfried (II, 3, T 1412ff.) vor dessen
Ermordung.>* Diese Passage stellt in perspektivischer Hinsicht eine der inter-
essantesten der Operngeschichte tiberhaupt dar, da musikalische und textliche
Aussage hier in ungewohnlicher Form auseinanderklaffen, die von Wagner

50 Vgl. Overhoft: Die Elektra-Partitur, S.178 ff.

51 Strauss: SpA S. 98. Vgl. dazu Kapitel 5, S. 509 ff.

52 Strauss: SpA 224.

53 Strauss: Die dgyptische Helena, 11, Z. 140, 7: »wird mit einem Schlage wach und lachelt sie
unbefangen an«.

54 Strauss: SpA S. 98: »Scene zwischen Mime u. Siegfried, bevor Mime erschlagen wird, ohne
musikalische Thematik unmaéglich«.

35

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

davor und danach nie wieder aufgegriffen wurde. Strauss reizte die Stelle
offenbar auf Grund ihrer besonderen Realisierung figuraler Perzeptionsmodi.

Wahrheit und Liige auf der Opernbiihne

Um die Auflergewdhnlichkeit dieser Passage besser zu fassen, muss man
sich zundchst klarmachen, mit welchen Mitteln >liigende« Figuren auf der
Opernbiihne des 19. Jahrhunderts gew6hnlich musikalisch dargestellt werden.
Ublicherweise sind solche Momente dadurch charakterisiert, dass in Worten
gelogen wird, wahrend die Musik entweder durch kontrastierende, distinkte
Begleitung die dahinterstehende Bedrohung und Gefahr (Dissonanzbildun-
gen, bedrohliche Klanggestalt etc.) oder durch tibertriebenen Schonklang die
Scheinheiligkeit illustriert. Dies tut etwa Jago in Verdis Otello, wenn er seinem
Dienstherren berichtet, Cassio habe angeblich im Schlaf iiber Desdemona
gesprochen - eine eingebettete Erzahlung, die durch das einleitende »Udite«
(Hort mich an) klar vom sie umgebenden Dialog unterschieden wird: Die
Worte sind Liige, die Musik demaskiert sie durch den sich auffillig vom
Kontext abhebenden, einschmeichelnd-heimlichen Duktus als schleichendes
Gift (klare G-Dur-Diatonik, reiner Streichersatz (sordiniert) zu Beginn, wie-
gender 6/8-Takt, pp, Andantino, geschlossene Nummer).>> Der Wissensstand
des Publikums geht dank der musikalischen Vermittlung tiber das intradie-
getische Verstindnis der Figur hinaus und erzeugt ein Informationsgefille
zwischen Auditorium und Bithnenfiguren, mithin eine unterteilte Perspektive.
Eine bedeutende historische Wegmarke ist in diesem Kontext die >Selbstliige«
des Orest im zweiten Akt (Szene III) von Glucks Iphigénie en Tauride. Das
Orchester versinnbildlicht in »Le calme rentre dans mon cceur« die hinter
dem Text stehende Unruhe, das belastete Gewissen des Muttermorders, ins-
besondere durch das durchweg gehaltene Tremolo der Bratsche (bestindig
auf der Takteins in ein Sforzato fithrend) iiber dem durchgehend pochenden
Orgelpunkt des Basses.

55 Verdi: Otello, Mailand 1913 (Ricordi 113955; ND Mineola: Dover Publications 1984), Akt
I, S.272. Vergleichbar wire Ortrud im II. Akt des Lohengrin zu nennen (II, 2. Szene,
insbesondere ab T. 721).

36

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

() ~ K
y ) — ~  — = w—
vi.1 S f— X ~ — ~ Ne—K = N — -
1 | He =% —— N7 —— N7 s e e I ——— ey " o7
4 N—— - m—" = Koo e tal L e
- FAC S s F
v v v " v
-
V12 |H—F% — e — — X —— o a— — s a— — N —
- % N—— F Nt N — " N N—— Y N 1y
D) - - - S hd b4 5 LA - o o
> — . — — F — - — - — - — = = = = =%
Via. = e e e e e 2  —  —  — f — = 2 f — f —  —
. e P T P —1 - — - — v — i i - — - —1 - —
T ~ el ~ < ~ ~ ~ <
Pz sfs sfzp sfzp sz p sfzp sz oz sempre
; - f f e — 1 [ e }
Oreste 47 t 1 i — 1 i F —— 7 t = —— 1
4 b t t I - H = i t t t t
Le cal - me ren tredans mon  cceur
N — e — 2 o S - 1
Basso [ )epat T o H = = = = — f H = }
ass " & i e e e e e " 1

Notenbeispiel 1: Gluck: Iphigénie en Tauride, Akt I, Szene 3, »Le calme rentre dans mon
ceeur«, T. 1-10

Nachdem Orest in einen unruhigen Schlaf sinkt, folgt — der angesprochenen
Traumsequenz in Die Frau ohne Schatten durchaus vergleichbar - eine Pan-
tomime und Chorszene um den Triaumenden herum (Szene IV): In beiden
Fallen bleibt die Hauptfigur schlafend auf der Biithne prisent, wihrend der
Traum in Aktion und Musik dargestellt wird.>® Wéhrend dabei in Strauss’
Oper der Inhalt des clairvoyanten Traums im Biihnenhintergrund aufgefiihrt
wird, ist die Handlung in Iphigénie direkter: Eumeniden umbkreisen den im
Halbschlaf Klagenden (»Ah!.. ah! ..Ah! Ah! Quels tourmens!«) und kiindigen
Rache an.”” Schon Donald J. Grout betont in seiner seit 1947 immer wieder
neu aufgelegten Operngeschichte die Novitat des vorausgehenden Andantes:
Das Orchester werde hier benutzt, um »die innere Wahrheit einer Situation zu
enthiillen, im Unterschied, sogar im Gegensatz zu den Worten des Textes«>® —
ein Prinzip, das in der Oper des 19. Jahrhunderts speziell bei Wagner weitere
Ausarbeitung finden, mehr noch »in ein vollstindiges System integriert« wer-
de.

Grouts Ausfithrungen gehen dabei zuriick auf eine Anekdote der Madame
de Genlis, die bereits Adolph Bernhard Marx in seine Gluck-Studie aufnahm:
die Orchestermitglieder hdtten in der ersten Probe den Komponisten Gluck
darauf hingewiesen, die Begleitung passe hier nicht zu den Worten, worauf

56 Strauss und Hofmannsthal war die Szene aus Glucks Oper wohlbekannt, vgl. Anm. 64
und 66.

57 »Les Euménides sortent du fond du Théatre, et entourent Oreste, les unes executent autour
de lui un ballet Pantomime de terreur, les autres lui parlent. Oreste est sans connaissance
pendant toute cette scéne.« (Christoph Willibald Gluck, Iphigénie en Tauride, Paris: Des
Lauriers, 1779, S. 88)

58 Donald J. Grout: A short history of Opera, New York 2003, S. 268.

37

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Gluck gerufen habe: »Er ligt! Er ligt! [..] Er hat seine Mutter getotet!«>
De Genlis bezeichnet diese Divergenz von Text und Musik als »invention de
génie«, was Marx zunichst zitiert’®® und dann ausfithrt: »Diese unablassig
und leis nagende Bratsche dringt tiefer in die Seele ein« als es die Ausfithrun-
gen de Genlis nahelegen wiirden.! Stattdessen bemiiht er das biblische Bild
von Hollenqualen: »Sie [die Bratsche] ist >der Wurm, der nicht stirbt¢, im
Sinne der Mystiker«.®? Auch fiir Carl Dahlhaus, der Marx aufgreift, ist es
die »klare, in jeder Uberlagerung hérbare Trennung in Wahr und Unwahre,
die »Glucks Musik in dieser wie anderen Szenen der >Iphigénie en Tauride«
sprachfihig« mache. Er hebt dabei besonders die vom Komponisten einge-
brachte subjektive Lesart des Dramas hervor, mithin seine Perspektive auf
das durch die Musik vermittelte Geschehen, was ihn zu einem »Regisseur
seiner eigenen tragédie lyrique« werden lasse. Leopolds in der Einleitung
angesprochener Gedanke einer musikalischen Regie bzw. Inszenierung durch
Musik ist hier bereits vorweggenommen: Gluck selbst richte nach Dahlhaus
gemeinsam mit den Erinnyen tiber den Muttermdrder.%® Strauss kannte diese
Passage seit den 1880er Jahren (noch vor seinem eigenen Opernschaffen) als
Bearbeiter eben dieser Oper von Gluck sehr gut.%* Sie findet beispielsweise in
einer spaten Aufzeichnung Erwéhnung, in der es um die Moglichkeiten der

59 »Aussi, a la premiére répétition, les musiciens de 'orchestre représenteérent a Gluck qu'un tel
accompagnement ne pouvait convenir a ces paroles [...]. «Il ment! Il ment! s’ecria Gluck. Il
a tué sa mere!...».« In: Mémoirs inédits de Madame la Comtesse de Genlis, sur le dix-huitiéme
Siécle et la Révolution frangaise, depuis 1756 jusqua nos jours, Tome second, Paris: Ladvocat
1825, S. 265.

60 »Gluck, sagt sie weiter, verdankte man einen genialen Griff [..], den man noch nicht
hinlanglich benutzt: durch die Begleitung auszudriicken, was in der Seele vorgeht, wenn
die Worte es zu verbergen trachten. So hat Gluck in die Begleitung eine dumpfe Aufregung,
eine duflerste Gahrung gelegt; man meint die furchtbaren Vorwiirfe des Gewissens und die
entsetzenden Drohungen der Furien zu vernehmen.« Adolph Bernhard Marx: Gluck und
die Oper, Bd. 2, Berlin 1863, S.279. Auch Berlioz fiihrt die Passage in seiner Instrumentati-
onslehre an. Vgl. Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre: S. 67.

61 De Genlis spricht von »dumpfer Erregung« (»une agitation sourde«) und »auflerster Aufge-
withltheit« (»une extréme turbulence«), was Marx nicht weit genug zu reichen scheint. Vgl.
Marx: Gluck und die Oper, Bd. 2, S. 279.

62 Ebd.,, S.279, nach Mk. 9,48.

63 Carl Dahlhaus/Norbert Miller: Europdische Romantik in der Musik. Band 1. Oper und
symphonischer Stil 1770-1820, Stuttgart/Weimar: Metzler 1999, S. 112.

64 Die Bearbeitung entstand 1889/90, uraufgefithrt wurde sie erst 1900. Vgl. in diesem Zusam-
menhang Ulrich Konrad: »Glucks Drama aus Wagners Geist in Strauss’ Handen. Die
Bearbeitung der Tragédie opéra Iphigénie en Tauride, in: Sebastian Bolz, Adrian Kech
und Hartmut Schick (Hg.): Richard Strauss. Der Komponist und sein Werk. Uberlieferung,
Interpretation, Rezeption (= Miinchner Veréffentlichungen zur Musikgeschichte. Bd. 77).
Miinchen 2017, S. 399-422.

38

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Oper im Gegensatz zum Sprechtheater geht. Letzteres vermdge nur »durch
den vermittelnden Verstand auf das Gefiihl« zu wirken, weshalb jeglicher
emotionaler Ausdruck in Goethes Iphigenie »nie in dieser Unmittelbarkeit
erfafit werden« konne, »mit dem sich bei Gluck Agamemnons Qualen, des
Orest Wahnsinnsfoltern uns einprigen«.%> Bezeichnenderweise ist Glucks
Iphigénie en Tauride die alteste Oper, die Strauss hinsichtlich der immer
wiederkehrenden Uberzeugung einer musikalischen Unmittelbarkeit und des
Nur-in-Musik-Ausdriickbaren erwéhnt — er stellt sie hier in eine Reihe mit
den bewunderten Vorbildern Beethoven und Weber.6¢

Auch im Falle der letzten Szene zwischen Siegfried und Mime, um die
es hier ja gehen soll, herrschen (wie bei Verdi und Gluck) distinkte Ebenen
vor, die Verhiltnisse sind jedoch umgekehrt: Zwar schmeichelt auch Mime
Siegfried (verdeutlicht durch Musik und Regieanweisung), ebenso wie Ortrud
Elsa%” oder Jago Otello, aber seine tatsdchlich ausgesprochenen Worte werden
von Siegfrieds Perzeption tiberdeckt: die Musik »liigt<, der Text sagt die Wahr-
heit. Angekiindigt wird das bereits durch den Waldvogel: »O! traute er Mime,
dem treulosen nicht! Horte Siegfried nur scharf auf des Schelmen Heuchler-
gered! Wie sein Herz es meint, kann er Mime verstehen: so niitzt ihm des
Blutes Genuf3« (II, 3 T. 13881fF). Siegfried ist durch das Drachenblut mit
verdnderter Wahrnehmungsfihigkeit ausgestattet und hort nun (und mit ihm
das Publikum) die Wahrheit, wihrend Mime aus seiner eigenen Perspektive
heraus weiterliigt. In der zweiten Szene des zweiten Aufzuges, vor Siegfrieds
Heldeninitiation durch die Tétung Fafners, verblieb Wagner noch im oben
beschriebenen konventionellen Modus der ausgesprochenen Liige (z. B. II, 2,

65 BE, S.174.

66 Bereits wihrend der Arbeit an Ariadne auf Naxos machte Hofmannsthal Strauss den Vor-
schlag, genau diesen Stoff, »Orest und die Furien«, in eine ausgreifende symphonische
Komposition »von 30 bis 35, hochstens 40 Minuten Dauer« zu verwandeln, wohl auch,
um eine Seite seiner musikalischen Sprache - er nennt es hier »das Wuchtige« — aus der
gemeinsamen Arbeit herauszuhalten und auszulagern. Er stérte sich bereits seit Elektra
daran und befiirchtete mehrfach die Gefahr vor zu grofler musikalischer Beschwerung des
»Seelenhafte[n], Liebliche[n]«. In seiner Ausfithrung spricht er Gluck direkt an, dem die
Rachegeister »ungeheure Stellen von Musik eingegeben« hitten; im weiteren Verlauf des
Briefes wird klar, dass ein solches Sujet bereits mit Sergei Diaghilev fir ein mogliches
Projekt der Ballets Russes diskutiert, dann aber bekanntlich nicht ausgefithrt wurde. Vgl.
Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 146.

67 Beide Passagen (Ortruds wie Mimes Verstellung) weisen ebenso wie Glucks Passage eine
prominente Rolle der Bratsche auf: in Lohengrin (II, T. 721), vergleichbar zu Gluck, eben-
falls als >nagende« Tonwiederholungen, in Siegfried als auffallend hervorstechende musika-
lische Geste (Appoggiatura, Septimfall, dynamische Reduktion), die dem Ausdruck der
»schmeichelnden Gebérden« dient.

39

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

T. 637: »Dann dankst du mir, der dich fiihrte, gedenkst wie Mime dich liebt«),
die erst nachfolgend in Mimes Beiseitesprechen wahrend dessen Abgang
vollstandig textlich wie musikalisch demaskiert wird: »Fafner und Siegfried,
Siegfried und Fafner: oh! brichten beide sich um!« (II, 2, T: 705ff.). Doch
Publikum und Siegfried sind nun >weltweise< geworden und nehmen das
Geschehen aus Siegfrieds Perspektive wahr, von der sich diejenige des Zwergs,
die in Musik und Regieanweisung prisent ist, diametral unterscheidet®® —
fiir Mime ist die Welt unverdndert und sein Verhalten konsequent. Wagners
Regieanweisungen sind dabei bewusst so prézise gefasst, dass Mimes eigentli-
che Rede (sein Versuch, Siegfried zum Trinken seines Giftsuds zu iiberreden)
als zweite Ebene nicht verschwindet. Nicht in jhrem exakten Wortlaut, aber
als mimisch-gestische >Hohlform« bleibt sie bis in den Erzéhlverlauf hinein
bestehen, etwa wenn Wagner verlangt: »lustig scherzend, als schildre er ihm
einen angenehm berauschten Zustand, den ihm der Saft bereiten sollte« (11, 3,
T. 1569 f.).%° Die Modi Wahrheit und Liige ereignen sich als zwei Narrationen
- einer Doppelbelichtung vergleichbar - simultan. Nachdem Siegfrieds Riick-
fragen deutlich machen, dass er Mimes nur gedachte Intentionen hért und
erkennt (von Wagner ebenso exakt beschrieben und musikalisch markiert)”",
wird dieser aus dem Konzept gebracht und fillt temporér aus der Rolle des
Schmeichlers heraus. Schlief3lich kommt es zur paradoxen Stelle, an der Mime
im »zdrtlichsten Ton« sagen kann: »Ich will dem Kind nur den Kopf abhaun«
(T.1604 ff.).

Dadurch erhilt diese Passage, deren diametrale Ebenen sicherlich auch als
komische Szene zu verstehen sind, zugleich eine ungeheure Brutalitit: Der
gegenseitige abgrundtiefe Hass der beiden Charaktere findet sein Finale in

68 1II, 3, T. 1413: »Er tritt naher an Siegfried heran und bewillkommnet diesen mit schmei-
chelnden Gebérden«. Dariiber hinaus ist dessemTonfall und die geforderte Stimmfarbe von
Wagner prézise und in feinen Abstufungen festgehalten.

69 Der vollstindige Verlauf dieser rein gestisch vermittelten >Erzihlung« lautet: II, 3, T. 1450:
»sehr freundlich«; T. 1454: »siiflilich«; T. 159: »wie belobend«; T. 1472: »zartlich fortfah-
rend«; T. 1487: »als verspriche er ihm hiibsche Sachen«; T. 1490: »als wire er bereit,
sein Leben fiir ihn zu lassen«; T. 1494: »mit freundlichem Scherz«; T. 1553: »wieder sehr
freundlich mit ersichtlicher Mithe«; T. 1569: »lustig scherzend, als schildre er ihm einen an-
genehm berauschten Zustand, den ihm der Saft bereiten sollte«; T. 1591: »mit einer Gebérde
ausgelassener Lustigkeit«; T. 1603: »Er bemiiht sich den zdrtlichsten Ton anzunehmen«; T.
1606: »mit sorglichster Deutlichkeit«; T. 1607: »mit dem Ausdruck herzlicher Besorgtheit
fir Siegfrieds Gesundheit«; T. 1613: »sanft«; T. 1617: »wieder scherzend«.

70 T. 1470: »(verwundert): Wie sagt’ ich denn das?«; T. 1505: »(drgerlich): Das sagt® ich
doch nicht?«; T. 1536: »(heftig): Wie du doch falsch mich verstehst«; T. 1601: »(wiitend
argerlich): Was mocht' ich? Sagt® ich denn das?«.

40

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

der Ermordung des zwar bosartigen, aber unbewaffneten und hoffnungslos
unterlegenen Mime.”!

Langsam . :
(Er bemiiht sich den zértlichsten Ton anzunehmen) (mit sorglichster
b Deutlichkeit) |
0 4 ol P E "
M [ rg 7 R v e T f
\s)y & 1 1 y—1 — H
Ich will dem Kind nur_ den  Kopf ab - haun!
ausdrucksvoll
0 # - A\
i —— — — f N — % 7 1
('\"v‘ 8T {3 o be 1y e ™ o —— bt L
) D) P Fl/Fg v- I ? L4 ‘\.W_r.—‘/. qe TN
'J‘ 7 bbl 7 ® tg: [ Ve
: = = 58
o 7 t f i 4— T
Br. und Klar. ! = Hr\_/

Notenbeispiel 2: Wagner: Siegfried, 11,3, T. 1603-1606

Richard Strauss interessierte sich, wie spéter ausfiihrlicher gezeigt soll, immer
wieder fiir solche Passagen von Wagner, Weber, Mozart und anderen, in
denen auf der Bithne entweder innere Vorginge offenbar und darstellbar oder
Wahrnehmungsweisen einzelner Figuren perspektiviert werden. In der oben
genannten Passage aus Siegfried kommt beides zusammen - auch wenn sie
sich dadurch abhebt, dass sie die {iblichen Verhiltnisse umkehrt. Sie dient
ganz im Sinne des Wagnerschen Gebidrdenkonzepts der VergrofSerung oder
Verlangerung der Gestik und Mimik des Schauspiels, bildet aber nicht, wie
sonst hdufig, eine Briicke in die Gefiihls- oder Gedankenwelt der Figur. Die
Worte sind dazu nicht deckungsgleich, sondern legen im Gegenteil das gerade
stattfindende eigentliche Denken offen: Gedankenginge, die nur der iiber-
menschlich verstirkten Perspektive des Helden und mit ihm dem Publikum
zugdnglich sind.

71 Die Szene zeigt dariiber hinaus, dass die Rede von einer angeblichen Trennung des Anti-
semiten Wagner von seinem Werk und seiner Musik nicht haltbar ist, was sie durchaus
problematisch macht. Der Naturbursche Siegfried entledigt sich des klar mit antisemitischen
Klischees gezeichneten Zwergs »in einer Anwandlung heftigen Ekels«, was bedrohlich an
die Schlusspassage der verscharften Zweitfassung seines »Judenthum«-Aufsatzes denken
lassen kann, wo bekanntlich von der »gewaltsame[n] Auswerfung des zersetzenden fremden
Elementes« die Rede ist (Wagner: Uber das Judenthum in der Musik, Leipzig 1869, S. 57).

41

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte
Oper und Instrumentalmusik

Die Passage aus Notizheft B 3.4, die den Ausgangspunkt der obigen Uberle-
gungen bildete, zeigt ein durch und durch dramaturgisches Denken, das fiir
Strauss jedoch nicht nur auf dem Gebiet der Oper Anwendung findet. Es
wird - da der szenischen Vergegenwirtigung beraubt — abgeschwicht auch
auf andere musikalische Gattungen iibertragen. Eine vergleichbare komposi-
torische Haltung findet sich auch in seiner Sicht auf und Bewertung von
Instrumentalmusik. Auch von dieser verlangt er eine Verwurzelung in der
Konkretion individuellen Ausdrucks, die fiir ihn in erster Linie an (imagi-
nire) Bithnensituationen und -figuren gekniipft ist: »Mit der Ubersetzung
allgemeiner Gefiihlsinhalte kommt man nicht zum Finale der IX.« In einer
Reflexion nach der Lektiire von Arnold Scherings Beethoven in neuer Deu-
tung’? von 1934 sieht Strauss seine Uberzeugung bestitigt, dass musikalische
Innovationen jedweder Art, auch in >absoluter< Musik, einer »poetische[n]
Anregung« bediirfen.”? Diese Haltung ist ebenfalls von der Lektiire Wagners
beeinflusst, dessen Schriften fiir Strauss neben Goethes Werken mafigebliche
Bezugspunkte bilden, auf die er in Form von Zitaten und Verweisen immer
wieder zuriickkommt. So versteht auch Wagner Beethovens Coriolan-Overtii-
re ganz konkret szenisch:

Das ganze Tonstiick konnte fliglich als musikalische Begleitung einer pantomimi-
schen Darstellung selbst gelten, nur in dem Sinne, daf3 die Begleitung zugleich die
ganze dem Gehore wahrnehmbare Sprache kundgiebt, deren Gegenstand wir in der
Pantomime uns wiederum als dem Auge vorgefiithrt denken miissen.

Dies gilt nicht nur fiir das Genre der ohnehin mit dem Dramatischen ver-
bundenen Theaterouvertiire; Wagner nimmt dies - in eigenwilliger These
zu einem angeblich immer gleichen Darstellungsgegenstand - generell fiir
Beethovens gesamtes Orchesterschaffen an: Wir kénnten, »ohne im Mindes-
ten zu irren, fast alle symphonischen Werke des Meisters dem plastischen
Gegenstande ihres Ausdruckes nach als Darstellungen von Scenen zwischen
Mann und Weib auffassen«.”*

72 Arnold Schering: Beethoven in neuer Deutung, Leipzig 1934. Auch das néchste Buch von
Schering (Beethoven und die Dichtung, Berlin 1936) stief3 bei Strauss auf groffe Zustimmung,
er empfiehlt es wiarmstens Willi Schuh zur Lektiire, vgl. Strauss/Schuh: BW, S. 16.

73 Strauss: SpA, S.142. Dazu zihlt er auch die »die enorme Erweiterung der Sonatenform in
Sonate, Quartett, Sinfonie« bei Beethoven.

74 Wagner: »Programmatische Erlauterungenc, in: ders.: SSUD, Bd. 5, Leipzig 1911, S.169-181,
S.174.

42

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

So tberrascht es nicht, dass Strauss mehrfach explizit auf Gedankenginge
Wagners verweist, wenn er in seinen Notizheften nach der Lektiire der Schrift
Uber die Anwendung der Musik auf das Drama festhilt: »Sehr bedeutend
die Feststellung, dafd einzig Berlioz* und Liszt’s Werke unter Anleitung eines
dramatischen Vorgangsbildes der Musik unbegrenzte Fahigkeiten eréfinet u.
sie allein den Weg zum Drama vorbereitet haben.«”> In dieser Passage iiber-
nimmt er Wagners Formulierungen wortlich.”® Der Begrift des »dramatischen
Vorgangsbildes« ist in Wagners Aufsatz zentral: Dadurch werde in der Musik
erst die Fahigkeit »zu dem Ausdrucke unsaglicher Seelen- und Weltvorgénge«
mdoglich, da in den

nach poetischen Programmen ausgefiihrten, grofieren Werken [...] bereits in der
Erfindung der Themen, ihrem Ausdrucke, sowie der Gegeniiberstellung und Umbil-
dung derselben, ein leidenschaftlicher und exzentrischer Charakter gegeben, wie
ihn die reine symphonische Instrumentalmusik génzlich fern von sich zu halten
berufen schien.””

Diese Uberzeugung deckt sich mit Strauss’ Begriff der »poetischen Idee«,’®
die moglicherweise auf dieser Passage Wagners beruht — dieser spricht dort
von »poetischen Programmen«: Beide betonen die Bedeutung der inneren
Vorstellungskraft und verwenden in ihrer Argumentation jeweils eine Ana-
logie zur Plastizitdt des Sehsinns. Denn es sei das Ziel des »Programmati-
ker[s]«, »gerade in dieser exzentrischen Charakteristik sich sehr prazis ver-
nehmen zu lassen, da ihm immer eine dichterische Gestalt oder Gestaltung
vorschwebte, die er nicht deutlich genug gleichsam vor das Auge stellen zu
konnen glaubte«” — was fiir Wagner letztlich seine Erfiillung erst im Drama
ermoglicht. Am Beispiel einer Motivverbindung des >Rheingold« und des
>Walhall<-Motivs in der Nornen-Szene zu Beginn der Gotterddmmerung fithrt
er die Moglichkeiten eines solchen Komponierens und damit den Unterschied
zwischen »der dramatischen, im Gegensatze zu der symphonistischen Moti-

75 Strauss: SpA, S. 189.

76 »Jedenfalls war es erstaunlich, die blofle Instrumental-Musik unter der Anleitung eines
dramatischen Vorgangs-Bildes unbegrenzte Fahigkeiten sich aneignen zu sehen: (Wagner:
»Uber die Anwendung der Musik auf das Drama« in: Ders.: SSUD, Bd.10, Leipzig 1911,
S.176-193, S.181; die Seitenangaben von Strauss beziehen sich auf sein Exemplar der GSD,
Bd. 10, Leipzig 1883, S. 229-250.)

77 Wagner: »Uber die Anwendung der Musik auf das Drama, S. 181.

78 Vgl. Anm. 116.

79 Wagner: »Uber die Anwendung der Musik auf das Dramac, S. 181. In Strauss‘ Brief an Biilow
heifit es: »auch plastisch vor seinem geistigen Auge geschwebt haben«, vgl. Anm. 106.

43

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

ven-Ausbildung und Verwendung« aus.3 Durch die Verbindung der Motive
»mit Hilfe einer fremdartigen ableitenden Harmonisation« kdnne »diese Ton-
Erscheinung mehr als Wotan's Worte uns ein Bild der furchtbar verdiisterten
Seele des leidenden Gottes gewahren lassen«. Eine solche Beschaffenheit sei
der Instrumentalmusik - auch derjenigen, die mit »dramatischen Vorgangs-
bildern« operieren mag — nicht in dieser Weise méglich. Im gleichen Aufsatz
tithrt Wagner dies abschliefend am Beispiel der Figur der Elsa aus Lohengrin
aus. Er beschreibt darin die Zuteilung der musikalischen Motive an die Figu-
ren als ihnen zugehorig — und meint dabei weit mehr als das Personenmotiv
als blofle Kennzeichnung. »Im Andante einer Symphonie sehr gesucht und
unverstdndlich«, so Wagner, erhalte im Kontext des Dramas das »lediglich aus
einem Gewebe fern fortschreitender Harmonien bestehende Motiv, welches
der Komponist des >Lohengrin« als Schlufiphrase eines ersten Arioso's der in
selige Traumerinnerung entriickten Elsa zutheilt«, seinen eigentlichen Sinn.
Im Zusammengehen des Motivs mit einer Gebdrde, die er hier konkret als
einen »einzige[n] Aufblick ihres schwirmerisch verklarten Auges« beschreibt,
zeige das Motiv dem Publikum Elsas Inneres, »sagt uns, was in ihr lebt«.8!
Mafigeblich von Wagners Ausfithrungen geleitet, denkt Strauss ebenso
>plastisch« (um ein weiteres seiner Lieblingsworte zu gebrauchen) und von
der Biihne her, auch im Sinfonischen. So sieht er zwei Traditionslinien der
Sinfonik im 19. Jahrhundert, deren asthetischen Wert er klar unterscheidet.
Mit Schubert beginne, iiber »Schumann, Mendelssohn, Brahms, Tschaikovk-
sy, Bruckner bis zu G. Mahler, die Tradition der »lyrisch-epischen Sinfonie«,
die »das Ohr mit mehr oder weniger reizvoller Melodik, mit rein technischem
Tonspiel zu erfreuen« vermaége. Diese Linie wiirde »bei Tschaikovsky beinahe
das Gebiet der reinen Unterhaltungsmusik« streifen und bei Bruckner und
Mabhler »trotz einiger ergreifender Einzelheiten [..] der unmittelbar wirken-
den Uberzeugungskraft ermangeln«. Bereits die Formulierungen lassen es
offensichtlich werden: Der anderen Linie, der »dramatischen«, gibt er ein-
deutig den Vorzug. Deren Hauptreprasentant wiederum sei Beethoven, aber
bereits bei Mozart habe man »den Eindruck zwangsmifiig sich entwickeln-
der Gefiihlsauflerungen, einheitlich durchgefithrten Empfindungsinhaltes, da

80 Ebd., S.189. Wagner meint wohl die T. 265 ff. zu den Worten der ersten Norn: »verflochten
ist das Geflecht. Ein wiistes Gesicht verwirrt mir wiithend den Sinn.« Er selbst beschreibt
die Motive folgendermafien: »Dagegen jetzt, nachdem im Verlaufe des Drama’s das einfache
Naturmotiv [Notenbeispiel] zu dem ersten Erglanzen des strahlenden Rheingoldes, dann
aber zur ersten Erscheinung der im Morgenroth erddimmernden Gétterburg >Walhall< das
nicht minder einfache Motiv [ Notenbeispiel] vernommen worden waren«. Ebd., S. 188.

81 Ebd., S.191,192.

44

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

auch er gleich Beethoven Dramatiker ist«. Wenig iiberraschend rechnet er
auch sich selbst dazu: Gleiches gelte »auch in meinen Werken, da auch ich
Dramatiker bin«. Er folgt dabei ganz Wagners Deutung, dass »die Beethoven-
sche Sinfonie mit der IX.®" [sic] direkt ins Wagnersche Drama«3? gemiindet
sei, und interpretiert seinen eigenen kompositorischen Werdegang gewisser-
maflen ontogenetisch als exemplarischen Beweis fiir die Richtigkeit der These.

»Kihle« versus »Kalte«

So simplifizierend und historisch inkorrekt Strauss’ Blick auf die sinfonische
Vielfalt des 19. Jahrhunderts sein mag, verrdt er doch mehr als nur eine
fehlende Einsicht in die kompositorische und asthetische Komplexitit der
genannten Komponisten. Vielmehr offenbart sich darin eine Grundhaltung
gegeniiber dem Komponieren iiberhaupt und der damit intendierten Rezepti-
on von Musik, bei der sich stets »der Gefiihlsinhalt dramatischen Erlebens,
sei es in tragischer, heroischer oder heiterer Form in Tonen abspielt«.33 Teilt
sich ein solcher nicht mit, stellt Strauss gar den Anspruch eines solchen
Werkes in Frage, iiberhaupt Musik zu sein. An Karl Wolff schreibt er bereits
im Januar 1889: »Ausdruck ist unsre Kunst — und ein Musikwerk, das mir
keinen wahrhaft poetischen Gehalt mitzuteilen hat - natiirlich einen der sich
eben nur in Tonen wahrhaft darstellen, in Worten allenfalls andeuten, aber
nur andeuten 1aft, ist fiir mich eben - alles andre als Musik.«3

In einem solchen Musikverstandnis ist die kreative Keimidee, die Inspirati-
on, die kein rein musikalischer Gedanke sein kann, entscheidend:

Will man nun ein in Stimmung und konsequentem Aufbau einheitliches Kunstwerk
schaffen und soll dasselbe auf den Zuhorer plastisch einwirken, so muf$ das, was der
Autor sagen wollte, auch plastisch vor seinem geistigen Auge geschwebt haben. Dies
ist nur moglich infolge der Befruchtung durch eine poetische Idee, mag dieselbe
nun als Programm dem Werke beigefiigt sein werden oder nicht.®

Diese vielfach zitierte Auflerung des jungen Strauss aus einem Brief an Hans
von Biilow soll hier nicht das Themenfeld >Programmmusik« versus »absolu-
te< Musik 6ffnen oder das Verhiltnis von innermusikalischer Logik und Kon-

82 Alle Zitate aus: Strauss: SpA, S. 155.

83 Strauss: SpA, S.155. Die Hg. nehmen die Entstehung des Textes fiir Anfang oder Mitte der
30er Jahre an.

84 Abgedruckt bei Steinitzer: Richard Strauss, Leipzig 1914, S. 98. Vgl. auch Strauss: Dokumen-
te, (Hg.: Trenner)S. 47.

85 Strauss: BW LC, S. 181 ff,, ebenso abgedruckt in: Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 48.

45

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

struktion zu aufSermusikalischer Vorgabe thematisieren — Strauss betont bei-
des gleichermaflen.8¢ Vielmehr soll der Fokus darauf gelegt sein, dass Strauss
immer die Wirkung auf das Publikum vor Augen hat, die stets »plastisch«,
also anschaulich einleuchtend und damit einer gewissen Konkretion, sozusa-
gen einer Dreidimensionalitdt bedarf. Dabei geht er von einem einfachen Sen-
der-Empféanger-Modell aus: Der Komponist bedarf einer >plastisch< klaren,
»poetische[n] Idee«; diese bildet den Ausgangspunkt des kompositorischen
Prozesses, in dem dann musikalisch-technische Merkmale (Struktur, Zusam-
menhang, Harmonik, Motivik, Klanggestaltung etc.) im Vordergrund stehen.
Mittels der addquaten Auffithrung des so entstandenen Werks folgt dann ein
Ubertrag dieser urspriinglichen »poetische[n] Idee« auf das Publikum, in
einer Weise, die nur auf musikalischem Weg zu vermitteln ist.

In der Ausarbeitung der Komposition und der musikalischen Auffithrung
- gewissermaflen in allem, was die Vermittlungsarbeit und den Transfer der
>poetisch-dramatischen Idee« betrifft — verlangt Strauss Kalkiil und Klarheit,
ja geradezu Niichternheit. Dies gelte jedoch nicht fiir die beiden Eckpunkte
des Kommunikationsmodells, also bei der eigenen ersten Annéhrung an neue
Stoffe und insbesondere Opernfiguren sowie der angestrebten Wirkung auf
das Publikum.

Eine Metapher, die fiir Strauss (und seine Kritiker) in diesem Zusammen-
hang zentral ist, ist diejenige der emotionalen »Kiihle«, die allerdings je nach
Verortung im genannten Kommunikationsmodell unterschiedlich bewertet
wird. Fiir den Kompositionsprozess begreift er eine solche Distanziertheit als
erstrebenswertes Ideal: »Im Winter, vom November bis zum April arbeite ich
sehr kiihl, ohne jedes Hasten, ja, sogar ohne jede Emotion. Man muss schon
Herr tiber sich selbst sein [...]. Der Kopf, der >Tristan< komponiert hat, muf3te
kalt sein wie Marmor.«¥” Diese Auflerung iiber Wagner ist vielmehr als eine
Selbstvergewisserung zu verstehen, wie sie auch von anderer Seite {iberliefert
ist. So erinnert sich Romain Rolland (durchaus kritisch) in seiner Autobiogra-
phie an eine dhnliche Bemerkung, die er allerdings wohl zu vereinfachend auf
die gesamte kreative Tatigkeit und Haltung von Strauss bezieht:

Selbst beim Komponieren von Salome rithmte er sich, einen kithlen Kopf bewahrt
zu haben. Ich bin nicht sicher, daff man dies nicht spiirt, und ziehe Gluck vor, der
sagte, dafd seine Alceste ihn schlaflose Néchte gekostet und bei lingerer Arbeitsdauer
die innere Erschiitterung ihn getotet hatte.

86 Strauss, BE 211: »Ein poetisches Programm kann wohl zu neuen Formbildungen anregen,
wo aber die Musik nicht logisch aus sich selbst sich entwickelt, wird sie >Literaturmusik«.«
87 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 82.

46

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Weiter heisst es hier (durchaus die wesentlichen Interessen von Strauss tref-
fend) zu den psychischen Verfasstheiten und unterschiedlichen subjektiven
Wahrnehmungsweisen: »In den Stiirmen der Seele und der Sinne, die einen
seltsamen Reiz auf ihn ausiibten, trug Strauf ein echt bayrisches Phlegma
zur Schau.«® Vergleichbar spricht auch Paul Bekker vom Faszinosum des
Psychologischen, und auch bei ihm erscheint Strauss als niichtern sezierender
Seelenschilderer, wenn er {iber die Wildesche Salome schreibt: »Wahrhaftig -
wenn es schon keine erhabene Welt ist, so tragt sie doch ungeheure psycholo-
gische Mannigfaltigkeiten in sich, so daf3 die faszinierende Wirkung auf eine
kithle, innerlich ganz unbeteiligte Natur wie Strauss wohlbegreiflich ist.«3
Diese emotionale Distanz gilt sicherlich fiir den konzentrierten Arbeitspro-
zess und die Orchesterleitung, sowohl hinsichtlich der Probenarbeit als auch
des niichtern-prizisen Dirigats, wie die wenigen erhaltenen Videoaufnahmen
eindriicklich dokumentieren. Anhand verschiedener Quellen lasst sich aber
zeigen, dass sie eben gerade nicht fiir den Vorgang der kiinstlerischen Inspira-
tion und Ausarbeitung erster Ideen galt, die Strauss idealweise im Friihjahr
und Sommer anging und zwischen Konzeption und Ausarbeitung bereits jah-
reszeitlich zwischen Warme und Kailte unterschied. So wollte er die Arbeit an
Die Frau ohne Schatten aus genau diesen Griinden im Herbst 1914 unterbre-
chen: »Wenn es mir gliickt, den II. Akt jetzt im Oktober fertig zu bekommen,
lasse ich das Ganze bis Ostern liegen und gehe dann erst mit frischen Kriften
an den Schluf3. Im Winter instrumentiere ich meine Alpensinfonie!«®® Wenn
es um den >Erstkontakt« mit neuen Opernfiguren geht, wird er nicht mide,
seine Librettisten vor einem innerlichen »Kaltbleiben« zu warnen. Mehrfach
kritisiert er die von Hofmannsthal konzipierten Figuren oder Handlungen in
diesem Sinne, erstmals im Mai 1911 wihrend der Arbeit an Ariadne auf Naxos:

Sie kennen vielleicht meine Vorliebe fiir Schillersche Hymnen und Riickertsche
Schnorkel. Sowas regt mich zu formalen Orgien an, und die miissen hier herhalten,
wo das Innere der Handlung einen kalt 1af3t. Eine schwungvolle Rhetorik kann mich
geniigend betduben, um mich iiber nicht Interessantes gliicklich hinwegkomponie-
ren zu lassen. Das Formenspiel: der Architektur-Garten muf3 hier in seine Rechte
treten. Sonst gehen wir also d’accord!”!

»D’accord« gingen Komponist und Librettist zu dieser Zeit nun gerade nicht,
die Aussage hat eine fast tragikomische Bedeutung: Das gegenseitige Nicht-

88 Romain Rolland: Aus meinem Leben, Ziirich 1949. S. 301.

89 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, Stuttgart 1909, S. 43.
90 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 246, 247.

91 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 106.

47

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

verstehen konnte zu diesem Zeitpunkt kaum grosser sein und fiihrte zu
lingeren konzeptionellen und &sthetischen Auseinandersetzungen. So ldsst
ihn beispielsweise auch die von Kessler und Hofmannsthal konzipierte Figur
des Joseph génzlich »kalt«, wie Strauss in seinem unnachahmlichen Briefstil
festhalt:

»Der keusche Joseph selbst liegt mir nicht so recht, und was mich mopst, dazu find’
ich schwer Musik: So ein Joseph, der Gott sucht, - dazu muf3 ich mich héllisch
zwingen. Na, vielleicht liegt in irgendeiner atavistischen Blinddarmecke noch eine
fromme Melodie fiir den braven Joseph.«°?

Wihrend sich die Haltung des Komponisten zur Ariadne noch wandeln und
er schliellich einen kompositorischen Zugang zur Konzeption finden wird,
bleiben in Die Frau ohne Schatten fiir ihn derartige Méngel zumindest in
Teilen bestehen: er kritisiert wiahrend der Komposition insbesondere die Fi-
gur der Kaiserin und der Farberin.®* Im Juli 1916, kurz vor der Fertigstellung
des Werkes (er ist gerade mit dem letzten Aktfinale beschiftigt), zeigt sich
deutlich, wie er immer noch mit dem Stoff hadert. Zunehmend beginnt Der
Rosenkavalier »mit seiner prachtigen Marschallin«®* als Ideal von gegliickter,
weil zur Teilnahme fordernder Figurenzeichnung im Briefwechsel zentral zu
werden - eine Tendenz, die sich in den letzten Jahren der gemeinsamen
Arbeit verstarken wird.

Figuren wie Kaiser und Kaiserin nebst Amme sind nicht mit so roten Blutkorper-
chen zu fillen wie eine Marschallin, ein Octavian, ein Ochs. Da kann ich mich
anstrengen, wie ich will, und ich plage mich redlich und siebe und siebe durch, aber
das Herz ist immer nur zur Hilfte dabei und sobald der Kopf die groflere Halfte der
Arbeit leisten muf3, wird ein Hauch akademischer Kalte darin [bleiben].

Seine Frau finde das Finale »kalt« und vermisse »eine zu Herzen gehende,
ziindende Melodik des >Rosenkavalier«-Terzetts«.®> Hier wird der Unterschied
zwischen »Kiihle« und »Kélte« fiir Strauss deutlich: Aus der positiv konno-
tierten »Kiihle« der Ausarbeitung wird eine die Inspiration hemmende »Kél-
te«.%®

92 Ebd, S.168.

93 Ebd,, S. 260, iiber die Farberin: S. 242.

94 Ebd., S.299.

95 Ebd., S.300. Fiir Arabella finden sich vergleichbare Kritikpunkte im Briefwechsel (S.560,
562, 592).

96 Vom dramatischen Einfall bzw. der poetischen Idee trennt er jedoch die Moglichkeit eines
rein melodischen Einfalls, »der mich plotzlich (direkt aus dem Ather kommend) iiberfllt,
der auftaucht, ohne dafi eine sinnliche Anregung von Auflen vorliegt oder eine seelische
Emotion« (SpA, S.227).

48

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Das Urteil der Ehefrau Pauline ist fiir Strauss stets sehr wichtig; dass das
Herz nicht »nur zur Hélfte dabei« sein darf, gilt jedoch noch mehr fiir die
angestrebte Rezeption einer Figur beim Publikum.”” Dies fiithrt er in seinen
spaten Aufzeichnungen am Beispiel Mozarts aus, welcher der Welt »in seinen
Melodien Offenbarungen der innersten Seele [...] geschenkt« habe. Ihr voll-
standiger Sinn konne »letzten Endes aber nur vom teilnehmenden Gefiihl
ganz aufgenommen und sympathisch erwidert werden« - und ist demnach
rein musikalisch-technisch nicht einholbar oder erklarbar.”®

Der »Theaterinstinkt« und die Adaquatheit musikalischer Mittel

Kompositorische Meisterschaft zeigt sich fiir Strauss also nicht allein in
melodischer Erfindung, kontrapunktischer Gewandtheit oder harmonischem
Reichtum, sondern in der Addquatheit der Anwendung dieser Mittel auf die
dramatische Situation. Erst dann werde eine Melodik »ziindend« oder »zu
Herzen gehend«, wie er es dem Rosenkavalier-Finale, nicht aber jenem der
Frau ohne Schatten zugesteht. Wegen des »unerhorten Reiz[es] der Mozart-
schen Melodie«, auf die Strauss immer wieder zuriickkommt, werde »zu oft
der Dramatiker, der Theaterblick dieses unbegreiflichen Genius tibersehen,
der sich »nicht nur in den groflen tragischen Momenten« zeige, sondern »in
jeder Gebirde des Orchesters, in der dramaturgischen Anlage des ganzen Ver-
laufs der Handlung«.” Strauss nennt die beiden Rezitative der Donna Anna!®
und die »Comthurszene« des Don Giovanni als Beispiele. Die Bedeutung des
dramatischen Kontexts fithrt er auch an Beispielen aus eigenen Werken aus.
Der »nach dem berauschenden Cisdur [] brutale Cmollschlul« in Salome
sei nur deshalb »dramatisch berechtigt, da die niederschmetternde, plétzliche
Katastrophe nicht anders darstellbar war«.!% Der Schluss erhilt namlich seine
Legitimitdt dadurch, dass er Ausdruck eines Wechsels von der Innen- auf

97 Auch in der Zusammenarbeit mit Zweig spielt dieser Aspekt immer wieder eine Rolle.
So verlangt Strauss von ihm beziiglich des Entwurfs zur spateren Oper Friedenstag: »es
miissen darin Empfindungen zum Ausdruck kommen, die bei mir gefiihlvolle Musik
wecken und die Motive: Verzweiflung, Heroismus, Schwéche, Haf}, Versohnung u.s.w. - ich
fiirchte, ich bringe dafiir nicht genug Melodie auf, die wirklich zu Herzen geht« (Strauss/
Zweig: BW, S.87). Zentrales Anliegen ist ihm die Gestaltung von Figuren, »die uns auch
menschlich interessieren« (BW, S.100).

98 Strauss: SpA, S.193, ebenso Strauss: BE, S. 174.

99 Strauss: SpA, S.198.

100 Akt]I, 2. Szene, Nr. 2; II. Akt, 12. Szene, Nr. 23.
101 Strauss: SpA, S.140.

49

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

die Auflenperspektive ist, der vom pervertierten Liebestraum unvermittelt auf
die harsche Realitét prallt und damit den Zuschauern eine neue Lesart fiir
das gleich gebliebene Bithnenbild gibt, nicht als effektvolle Klangwirkung an
sich. Folgt man seiner Argumentation, wire die Relation fiir sich stehend
ungrammatikalisch und unverstdndlich. Als Beispiel fiir einen solchen Fall
gilt ihm das Aktfinale der Oper Der Cid von Peter Cornelius. Auch hier gibt es
einen auffilligen Tonartwechsel im Aktschluss (Es-Dur nach Fis-Dur'®?), dem
Strauss jedoch seine dramatische Motivierung und Legitimation abspricht.
Gleiches gilt ihm auch fiir jeglichen Einsatz einer nicht auf Dur-Moll tonal
basierten harmonischen Sprache:!03

Gewisse »atonale« Stellen (Helena - Riickkehr des Menelas I. Akt) kann ich heute
als Zuhorer nicht mehr fassen. Sie sind nur als >Verwirrung der Gefiihle< von den
Nerven zu erleben, vom Kunstverstand im Moment nicht zu deuten. Derartiges
tiberhaupt nur im Drama verwendbar.1

Mag die Aussage aus den frithen 1930er Jahren durchaus den zunehmenden
Konservativismus des élteren Komponisten widerspiegeln — er spricht im
selben Text davon, dass es angesichts der Entwicklungen der letzten drei Jahr-
zehnte »nur ein >Zurlick«% geben konne - bedeutet sie doch keine grund-
sitzliche Anderung der Einstellung gegeniiber freitonalen Passagen. Einzig
die Darstellung des Wahnsinns Salomes rechtfertigt fiir ihn die extremen
bitonalen Losungen im Finale des Einakters:

Ein wirklich gottgesandter Einfall [war] der Blésertriller auf a-b, unter dem die
Harmonie abwechselnd in Amoll — Bdur schillert, mit dem Emollmotiv, um den
Triller beim Fisdur dann in gisis-ais zu verwandeln. Frau Cosima Wagner bemerkte
bei dieser Stelle ganz recht: >Das ist der Wahnsinn!<.10¢

102 Strauss nennt falschlicherweise fis-Moll. Die beiden Tonarten Es-Dur und Fis-Dur werden
allerdings durch eine lingere Passage (Z. 62-65) vermittelt, insofern ist der Vergleich nur
bedingt gerechtfertigt.

103 Siehe dazu das Teilkapitel zu Harmonik und Tonalitit in Kapitel 3.

104 Strauss: SpA, S.142. Die Herausgeber der spiten Aufzeichnungen nehmen (wenig wahr-
scheinlich) die Passage des Auftritts des Menelas zu Beginn des ersten Aktes an (9, Z. 41),
was aber sowohl die Musik als auch Strauss’ Textaussage betreffend keinen Sinn ergibt.
Strauss bezieht sich explizit auf Menelas® »Riickkehr«: I, Z. 114 ff.

105 Strauss: SpA, S. 141.

106 Ebd., S.141. Vgl. Salome Z. 355 ff. bis zum ersten Fis-Dur-Quartsextakkord bei »Allein was
tut’s?« (5, Z. 359). Strauss notiert den Triller nicht enharmonisch um, sondern bleibt bei
a-b. Der von ihm hier angesprochene Tonartenwechsel von a-Moll nach B-Dur kann nicht
den wiederkehrenden tiefen Akkord in Celli und Kontrabass meinen. Entweder erinnert
er sich falsch, oder er rekurriert auf tonale Elemente der Singstimme. Mehrfache Halbton-
wendung in den Violinen (gis-a) mit tremolierendem a in den zweiten Violinen liefSen sich
(aber nirgends eindeutig) auf a-Moll beziehen, an einer Stelle (»bitterer Geschmack auf

50

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Gleiches gilt laut Strauss auch fiir jede zeitgemdfle Auseinandersetzung mit
Kontrapunkt.

Will dieser kein »sinnloses Orgelgedudel«!%” bleiben, so sei eine dramati-
sche Riickbindung zwingend, dhnlich wie bei sinfonischer Musik (s. 0.). Aus
der Kritik von Brahms an seiner frithen f-Moll-Sinfonie zog Strauss fiir sich
den (so gar nicht intendierten) Schluss,

»dafl Kontrapunkt nur berechtigt ist, wenn eine poetische Notwendigkeit zwei oder
drei oder mehrere nicht nur rhythmisch, sondern gerade harmonisch aufs starkste
kontrastierende Themen zu voriibergehender Vereinigung zwingt«.!%

Herausragende Beispiele fiir einen solchen »poetischen Kontrapunkt« fainden
sich im dritten Akt von Tristan und Isolde. Wohne diesem vor allem ein
»psychologisches Moment« inne, so sind in Strauss’ eigenen Werken genuin
kontrapunktische Fakturen in schnellen Tempi meist als humoristische oder
gar parodistische Elemente eingesetzt.!% Er geht schliellich so weit, dies auf
samtliche Bereiche des Tonsatzes zu iibertragen: »All diese formellen, harmo-
nischen, contrapunktischen Neuerungen konnten zwingend und zielbewuf3t
nie auf dem Boden der absoluten Musik erwachsen. Darum sind die Epigo-
nen der Klassik (Brahms, Bruckner) ganz folgerichtig im Schema der alten
Sonatenform u. bei Tonica, Dominante u. vermindertem Septimenakkord ver-
blieben.«!°

Die adiquate Anwendung dieser Mittel also, die nur in der Darstellung
psychischer Extremsituationen »bis an die duflersten Grenzen der Musik«!!!
gehen darf, machen fiir Strauss gutes Musiktheater aus. Entscheidend dafiir
seien Gesplir und Feinsinn; Strauss spricht vom »Theaterinstinkt«,"? dieser
betreffe sowohl Komposition als auch Auffiihrung und sei »wahrscheinlich
Frage »der Personlichkeit< [unterstrichen], die nicht gelernt werden kann«.!3
Hofmannsthal attestiert Strauss einen solchen »Theatersinn«." Die folgende

deinen Lippen«, Z. 356,2; nur angedeutet bei: »bitter schmecke«, Z. 357) erklingt in der
Singstimme b-Moll, aber nirgends B-Dur.

107 Strauss: SpA, S.141.

108 Strauss: BE, S.190.

109 Vgl.zum Thema Kontrapunkt und Polyphonie: Kapitel 3, S. 362 ff.

110 Strauss: SpA, S.141. Auch in diesem Zitat spiegelt sich seine undifferenzierte Auftassung von
musikhistorischen Entwicklungslinien wider, die bereits in den grundlegenden Annahmen
nicht triftig ist.

111 Strauss: SpA, S.141.

112 Strauss: SpA, S.199.

113 Strauss: SpA, S.179.

114 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 527.

51

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Bemerkung aus dem Briefwechsel ist durchaus nicht als Schmeichelei zu
verstehen, denn zum Einen ist in das Lob eine Kritik eingeflochten, zum
Anderen duflert er sich iiber Strauss gegeniiber Harry Graf Kessler (dort
ublicherweise nicht an Kritik an seinem Komponisten sparend) in dhnlicher
Weise: »von uns beiden haben Sie, ganz abgesehen vom Maf3 der Begabung,
den stirkeren dramatischen Instinkt, ohne jeden Zweifel. Aber ein Etwas in
Thnen, unterirdisch, will gelegentlich diesem Instinkt entgegen und laf3t Sie
manchmal das Ganze tiber dem Teil vergessen.«!!

Entsprechend abwertend fallt Strauss® Urteil aus, wenn er einen Mangel
dieses dramatischen Feinsinns bei Komponisten, Dirigenten oder Regisseuren
zu erkennen glaubt, wie es negative Auferungen zur musikalischen Leitung
einer Auffithrung des Fidelio von Wilhelm Furtwingler oder des Idomeneo
von Rudolf Moralt zeigen.'0 Generell beklagt er eine fehlende »Uberein-
stimmung von dramatischer und musikalischer Tendenz«!” in den meisten
Opernauffithrungen, mit fatalen Folgen fiir die Rolle der Musik:

[D]urch keine dramatische Notwendigkeit behindert musiziert man eben lustig
drauf los, als ob es nie etwas anderes als nur Abonnementskonzerte im Leipziger
Gewandhause gegeben hitte; die armen Darsteller auf der Bithne sind dabei nach
wie vor zu bloflen Sangern degradiert."8

Mindestens ebenso schwer wie die Kritik an den seiner Meinung nach unge-
nauen Umsetzungen der Partitur durch falsche Tempi und eingefiigte, nicht
notierte Fermaten wiegt in seiner Furtwéngler-Kritik die fehlende Kongruenz
der musikalisch-semantischen Ebene mit der Darstellung auf der Bithne. Die
Takte 52-53 in der Arie »Komm, Hoffnung, laf} den letzten Stern« miissten
gesungen werden mit »mit einer Gebiérde, als wenn Lenore [sic] dem ent-
schwindenden Gliick nachblickt«. ¥

nore po. senza crescendo cresc. fg.

sie wird's er rei - - - - - - - - - chen.

Notenbeispiel 3: Beethoven: Fidelio, Akt 1, Nr. 9, Rezitativ und Arie »Komm, Hoffnung,
laf} den letzten Stern« T. 52-53 (dynamische Angaben von Strauss)

115 Strauss/Hofmannsthal: BW, S.179. Hofmannsthal beschreibt hier scharfsinnig Strauss‘ Vor-
liebe fiir musikalischen Partialgestalten (vgl. Kapitel 3).

116 Strauss: SpA, S.179, 180.

117 Strauss: BE, S. 87.

118 Strauss: BE, S. 78.

119 Strauss: SpA, S.180.

52

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Generell stellt Strauss seinen Berufskollegen am Dirigentenpult kein gutes
Zeugnis aus. Er teilt sie rigoros ein in »Theaterleute[J« und »halbfertige,
eitle Conservatoiristen«!?0 — die Kritik an der Institution Konservatorium
wird ebenso klar wie der Stolz, nie eines besucht zu haben. Diese »Conser-
vatoiristen« vermogen aufgrund ihrer »musikalischen Einseitigkeit«, »da we-
nigstens die Mehrzahl ihrer Vertreter in die Partitur versunken, gew6hnlich
noch vor lauter Noten kein Drama zu sehen«,'”! und die Musik laufe in
fehlender Ubereinstimmung ohne szenische Konkretion nebenher.?2 Strauss
strebt dagegen als Komponist wie als Dirigent immer eine dramatische Ganz-
heitlichkeit an, so dass der Zuschauer — am Beispiel einer von ihm als mus-
tergliltig bewerteten Auffithrung des Tannhduser in Bayreuth mit Felix Mottl
am Pult ausgefithrt - »mit Auge, Ohr und Herz in gleichem Mafle gebannt
von dem lebensvollen Eindruck einer zur vollen Darstellung gelangten wun-
dervoll herrlichen dramatischen Dichtung« sei, »der eben alle von ihrem
Schépfer angewandten Ausdrucksmittel der Plastik, Malerei, Poesie und Mu-
sik vollkommen entsprachen«.1?? Ein Punkt bleibt dabei ausschlaggebend: die
Wirkung auf das Publikum im Sinne einer stets mitgedachten, intendierten
Rezeptionsperspektive, die hier abermals von einer volligen perzeptiven wie
emotionalen Immersion ins Geschehen, einem Gebanntsein ausgeht, aber
(wie noch zu zeigen sein wird) auch andere Modi kennt. Die Aufmerksamkeit
des Publikums zu gewinnen und zu lenken zieht sich als gedankliche Linie
durch sein Schreiben. Stravinsky berichtet leicht amiisiert, Strauss habe ihm
nach der Auffithrung des L'Oiseau de feu zu einem anderen Beginn anstelle
des pianissimo in tiefen Streichern mit grofler Trommel geraten: »Da hort das
Publikum niemals zu. Man mufi es beim ersten Akkord durch grofies Getose
iberraschen, dann folgt es sogleich und hinterher konnen Sie machen, was
Sie wollen.«!?* Diese Qualitdt des Bannens und Steuerns gesteht ihm auch
Engelbert Humperdinck zu, nicht nur im direkten Briefwechsel mit seinem

120 Strauss: SpA, S. 38.

121 Strauss: BE, S. 76.

122 Vergleichbare Auflerungen finden sich bei Operndirigenten auch in heutiger Zeit; so
spricht bspw. Ingo Metzmacher von einem »Complete misunderstanding of Opera«, wenn
er fehlende Zusammenarbeit im heutigen Opernbetrieb beklagt (vgl.: https://www.youtub
e.com/watch?v=e_zA2z_D8jc, abgerufen am 08.03.2023).

123 Strauss, BE, S. 81.

124 Nach Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S.199. Adorno nennt Strauss den »Meister
der ersten zweihundertfiinfzig Takte« (Adorno: »Strauss. Zum hundertsten Geburtstags,
S.591). In der Tat iiberwiegen bei Strauss einnehmende Anfinge mit pragnanter gestischer
Figur oder Motivik, zumeist inf oderff, stilbildend bereits in Don Juan. Atmosphiaren-
schichten im pianissimo wie in Eine Alpensinfonie stellen die Ausnahme dar, auch in seinen

53

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://www.youtube.com/watch?v=e_zA2z_D8jc
https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=e_zA2z_D8jc

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

spateren Dirigenten der Urauffithrung von Hinsel und Gretel, sondern auch
gegeniiber Dritten, wenngleich in seinem Briefwechsel mit Cosima Wagner
eine durchaus kritische Haltung deutlich wird. So habe er sich bei einer
Auftithrung des Don Juan

widerstandslos dem fesselnden Eindruck des Werkes hingegeben und mich an der
berauschenden Wirkung erfreut und schlief3lich gefunden, daff — wenn die themati-
sche oder melodische Erfindung bei Strauss ebenso bedeutend wire wie seine Kunst
zu instrumentieren, in welcher er Ahnlichkeit mit Berlioz hat - er unter die Ersten
der Gegenwart zu zahlen wire. Eine durchaus selbststindige Gestalt von intensiver
Erfindung habe ich jedoch noch nicht bei ihm gefunden.'?

Strauss strebt immer danach, das Publikum buchstéblich »im Griff zu haben«
und zu steuern; er formuliert dieses dsthetische Ziel mehrfach explizit, z. B.
in einem Brief an Willi Schuh iiber die Generalprobe von Die Liebe der
Danae. Sehr zufrieden duflert er sich dort iiber die Salzburger Auffithrung
acht Monate vor dem Ende des Zweiten Weltkriegs. Der dritte Akt »diirfte auf
die besten Ehrensockel der Musikgeschichte placiert werden«, im ersten Akt
tiberzeuge ihn insbesondere »das sehr gliickliche Frauenduett, miindend in
den originellen 5/4 Takt-Aufmarsch der vier Koniginnen und ihrer Gemahle,
der den Horer in seinem schwankenden Rhythmus bis zum Erscheinen des
Schiffes kaum zu Besinnung kommen laf3t.«!26

Bedeutung der Regie

Das angesprochene Bestreben Strauss’ nach Ubereinstimmung der Musik
mit dem Szenischen als audiovisuelle Synthese duflert sich auch in seiner
Forderung einer strikten Einhaltung der Regie- und Szenenanweisungen. Er
betrachtet sie bis in Nuancen hinein als unveranderlichen Teil des Werkes,
so dass sie den Spielraum fiir Regisseure nach solchem Verstdndnis stark ein-
schranken. Es bleibt fiir Strauss inakzeptabel, »daf} sie [die Spielleiter], wenn
Wagner schreibt: der Lohengrindom steht rechts — daf$ sie ihn links postieren,
nur um ein Beispiel zu geben, daf3 sie scenische Bemerkungen, besonders die

Opern: Einzig Guntram beginnt als Liegeklang in sordinierten Violinen im vollstindigen
pp-

125 Engelbert Humperdinck an Cosima Wagner, Brief vom 9.3.1890, in: Der unbekannte Engel-
bert Humperdinck im Spiegel des Briefwechsels mit seinen Zunftgenossen, Bd. 1: 1884-1893,
Mainz u.a. 2004, S. 61.

126 Strauss: BE, 169, 171 (Brief an Willi Schuh vom 25.09.1944, ebenso in: Strauss/Schuh: BW,
S.681t).

54

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Darstellung betreffend, ginzlich ignorieren«.!?” Wie die Bemerkung zeigt, gilt
ihm die Einhaltung und exakte Umsetzung der Anweisungen auf der Biithne
bis in rdumliche Details als verbindlich, so dass er deren Nichtbeachtung,
insbesondere im Alter, immer stérker kritisiert. Fiir den jungen Kapellmeister
Strauss tiberliefert in diesem Sinne Arthur Seidl das Bild einer Gesamtleitung
des Theaterbetriebs: »Das will heifSen, daf§ er, schon Kraft seiner allseitigen
humanistischen Bildung, nicht nur praktischer Orchesterleiter im Theater,
sondern auch Leiter der Bithnenvorginge, Kapellmeister und Regisseur in
einer Person zugleich war.«!?® Auch wenn Seidl hier etwas iiberzeichnet haben
mag, ldsst sich doch festhalten, dass fiir Strauss eine so verstandene >Werk-
treue< und ein sinnfilliges Zusammengehen von Musik und szenischer Akti-
on bei fremden wie eigenen Werken das oberste Ziel einer jeden Auffithrung
darstellten.

Umsetzung der Gebarden

Fiir die heutige Opernregie stellen die Opern von Strauss auch aus diesem
Grunde eine Herausforderung dar, wenn man - selbst bei traditioneller
Haltung - mehr von einer Neuinterpretation des Stoffes als von einer den
Anweisungen der Urheber folgenden Szenengestaltung ausgeht. Seine Musik
ist ndmlich eng an die beschriebenen Kulissen, Bewegungen und Gebérden
der Akteure gekniipft, indem sie diese darstellt, abbildet und bis hin zu Aspek-
ten des Raums und der Naturdarstellung auch eine Art musikalische Kulissen-
funktion tbernimmt. Paul Bekker beschreibt dies in seiner (ablehnenden)
Kritik zur Josephslegende folgendermafien:

Seine Musik malt, sie charakterisiert, sie veranschaulicht. Wenn ein paar Windhun-
de iiber die Bithne springen, so gibt es schnelle Sechzehntelldufe. Rieselnder Gold-
staub wird durch flatternde chromatische Triolen dargestellt. Die Boxer bekommen
einen schleichend schwerfilligen, die Sklavinnen einen elegischen schwermiitigen,
der tanzende Joseph einen in den zartesten Klangregionen hiipfenden Rhythmus.'?’

Diese Anschmiegsamkeit der Straussischen Musik, die bereits die zeitgendssi-
sche Kritik teils wohlwollend, teils kritisch zur Kenntnis nahm, fihrt nun
eben aber auch dazu, dass bei fehlender oder andersartiger Umsetzung der
Szenenanweisungen auf der Biihne ein auffilliger Kontrast entsteht, noch

127 Strauss: SpA, S.181.
128 Arthur Seidl: Straufiiana, Regensburg [1913], S. 63.
129 Paul Bekker, Kritische Zeitbilder (GS, Bd. 1), S.103.

55

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

deutlicher als bei Wagner, da die mimetischen Wirkungen deutlich erhoht
und beschleunigt sind und teilweise im Sekundentakt wechseln konnen.
Dieser Kontrast kann zwar einerseits in der Abkehr von den angestrebten
Wirkungen der Urheber reizvolle neue Bedeutungsebenen schaffen, anderer-
seits aber auch zum Ausfall des intendierten dramatischen Effekts und zu
Unverstandnis fithren. Denn die Musik wird in diesem Sinne tatsdchlich Teil
der Inszenierung, indem sie diese klanglich »in Szene« setzt und sehr genau
auf die Anweisung des Nebentextes, auf exakte Gebéarden-, Figuren- oder Ku-
lissenbeschreibungen reagiert und damit teilweise selbst bereits Funktionen
einer Opernregie mitbeinhaltet, um den am Beispiel Glucks ausgefiihrten
Gedanken von Dahlhaus aufzugreifen. Dabei ist freilich zwischen mehr und
weniger problematischen Fillen zu unterscheiden. Ist die musikalische Geste
direkt auf den Text bezogen (meist aus einem Signalwort abgeleitet), so ist ein
Wegfall der entsprechenden Korpergebédrde oder der Umsetzung im Biihnen-
bild denkbar, wenn auch nicht in Strauss® Sinne. Er selbst beschreibt dieses
Verfahren des Wortbezugs als ein Merkmal von Tristan und Isolde: »Cosima
sagte einmal (sehr richtig!), dafl im Tristan die Gebarde des Darstellers genau
einen Takt vor dem Wort erfolge, was im Orchester genau durchgefiihrt sei
u. einen besonderen Tristanstyl bezeichne!«!3% Auch in Strauss® Opern findet
sich dies, auch wenn das Verfahren sehr viel beweglicher angewandt ist und
sowohl vor als auch nach, zumeist aber unmittelbar bei dem Wort erfolgen
kann. Durch die Riickbindung an den Text bleibt die Verstdndlichkeit der
musikalischen Versinnbildlichung jedoch erhalten. Als ein frei herausgegrif-
fenes Beispiel sei die auskomponierte Geste der Marschallin genannt, um
das Leiden an der angeblichen Migréne am frithen Morgen vorzutiuschen
(Der Rosenkavalier, 1, Z. 108, 21.). Hier ist eine direkte szenische Umsetzung
womdglich verzichtbar.

Schwieriger wird es bei musikalischen Figuren, die nur durch den Neben-
text bestimmt sind, aber keine Entsprechung durch das gesungene Wort
erfahren. Findet das abrupte Dazwischenfahren des Elektra-Akkords im ff
(I, Z. 64) nach dem ersten Ausruf der Schwester Chrysothemis (»Elektra!«)
keine Entsprechung im szenischen Verhalten der Hauptfigur (»Elektra fahrt
zusammen und starrt wie aus einem Traum erwachend auf Chrysothemis«),
so bleibt der musikalische Schnitt eines Fokalisierungswechsels der Protago-
nistin von der inneren Versenkung der Rachevision zuriick auf die Wahrneh-

130 Strauss: SpA, S.167; siehe auch: Strauss: BE, S. 66.

56

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

mung der Auflenwelt nicht nachvollziehbar.!®! In besonderer Weise stellt Die
Frau ohne Schatten fiir Rudolf Hartmann hinsichtlich der addquaten Bithnen-
umsetzung musikalischer Fokalisierungen ein »Inszenierungsproblem« dar:
»Allen schauspielerischen Mitteln zur Gestaltung innerer Vorgange fillt ein
weit iber die Anforderungen tibriger Opernwiedergabe hinausgehendes Ge-
wicht zu.«!32 Dies fithrt er an der rein instrumentalen D-Dur-Passage nach
Baraks Worten aus: »O Gliick iiber mir - und Erwartung und Freude im
Herzen!« (I, Z. 311f.). Auch Hartmann wahlt einen Ausschnitt, in dem die
musikalische Schilderung klar einer der beiden Figuren auf der Biithne zuge-
ordnet ist. Um den Kontrast zwischen diesen als das eigentlich Wesentliche
wahrnehmen zu konnen,

mufl die Darstellerin der Frau unmifiverstandlich verdeutlichen, daf} sie sich mit
allen Fasern ihres Wesens gegen das Andringen der Wiinsche Baraks wehrt [..].
Dieser darstellerische Kontrapunkt zu den durch das D-Dur-Zwischenspiel rein
musikalisch vermittelten Gedanken Baraks verlangt hochste mimische Ausdrucks-
kraft, da die gespannte Verhaltenheit dieser Szene nicht durch Gestik oder Génge
beeintrachtigt werden darf.1**

An anderer Stelle schreibt er:

Uberzeugen kann die Werkwiedergabe auf der Opernbiihne nur dann in vollkom-
mener Weise, wenn dem Aufnehmenden der gewonnene Eindruck sich zu der
Mlusion verdichtet, dafl Musik, Wort und Aktion im Augenblick ihrer optischen und
akustischen Sinnfilligkeit impulsiv und improvisatorisch entstanden seien.*

Diese Bemerkung Hartmanns ist in mehrfacher Weise aufschlussreich: nicht
nur, weil er in Strauss® letzten Opernprojekten dessen bevorzugter Regisseur

131 Bereits Wagner kritisiert in einem Brief an Franz Liszt die Nicht-Einhaltung der Szenen-
anweisungen und stellt deren essentielle Bedeutung als Keim und eigentliche Motivation
fir die musikalische Realisierung dar: »[J]eder Takt einer dramatischen Musik ist nur
dadurch gerechtfertigt, dafl er etwas auf die Handlung oder den Charakter des Handeln-
den Betreffendes ausdriickt: jene Reminiszenz im Thema der Klarinette steht daher nicht
um ihretwillen da, etwa um eines musikalischen Effektes wegen, den Elisabeth zur Not
nur szenisch begleiten sollte - sondern der nachgewinkte Gruf3 der Elisabeth ist die
Hauptsache, die ich im Auge hatte, und jene Reminiszenz wurde von mir nur gewiahlt,
um diese Handlung der Elisabeth entsprechend zu begleiten« (Brief vom 08.09.1850, in:
Wagner/Liszt: Briefwechsel, hg. von Hanjo Kesting, Frankfurt (M.) 1988, S.133.

132 Rudolf Hartmann, »Die Frau ohne Schatten’ als Inszenierungsproblems, in: Richard
Strauss — Rudolf Hartmann. Ein Briefwechsel. Mit Aufsitzen und Regierarbeiten von Rudolf
Hartmann, hg. von Roswitha Schlotterer, Tutzing 1984, S. 126-129, S.127.

133 Ebd., S.127.

134 Hartmann, »Grundsitzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S.97-108,
S.107.

57

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

war und von 1937 bis zur Zerstérung des Miinchner Opernhauses im Herbst
1943 zehn Werke inszenierte, darunter zwei Urauffithrungen. Auch Hartmann
betont hier die Idee des Zusammengehens zu einer nicht mehr aufteilbaren
Perzeption von Seiten des Publikums - so spricht er z. B. buchstéblich vom
»Aufnehmenden« statt vom »Zuhorer«. Der Effekt, den er hier »improvisa-
torisch« nennt, wird spiter noch in den Ausfiihrungen zur musikalischen
Unmittelbarkeit aufgegriffen, ist aber ebenfalls unter dem Blickwinkel der
Opernregie entscheidend: Richtig inszeniert, stellt sich die Illusion ein, dass
es die Personen auf der Bithne sind, die samtliche textlichen wie musikali-
schen Auflerungen im Moment entstehen lassen, sie gestalten und formen.

Musikalische Kulissen

Ein sprechendes Beispiel fiir die illustrative Funktion einer musikalischen
Kulisse in Analogie zum Begriff der »Wortkulisse« in der Dramentheorie
ist die Abwirtsbewegung des Erdenflugs in Die Frau ohne Schatten (I, Z.
107 ff.), die zugleich natiirlich Verwandlungsmusik und Szeneniibergang in
der Tradition Wagners ist (dazu ausfiihrlich in Kapitel 5, S.499 ff.). Neben
den fokalisierenden Innensichten ist es diese Auflenseite, die seine Musik
in quasi-materieller Konkretion darzustellen vermag. Paul Bekker beschreibt
eine solche Funktion des Straussischen Orchesters — er nennt es in Bezug auf
Salome »den zauberhafteste[n] Apparat, den je ein Musiker beherrscht hat«
- geradezu im Sinne einer akustischen Effektspur und greift zur Bestétigung
eine Rezension Camille Saint-Saéns zu Salome von 1907 auf: »Bald ist es
Seide, die man ritsch zerreifit, bald ist es eine Scheibe, die klirrend zerbricht;
oder es ist der Wind, der pfeift, das Holz, das knarrt, dann ein Fluf3, der
friedsam dahinfliesst.«!% Dies Gibertragt er auch auf die Darstellung visueller
Eindriicke bis hin zu Gegenstandlichem: »Andere geben nur die Ahnung der
Dinge - er gibt die Dinge selbst, greifbar, plastisch.«!3¢ Bezeichnenderweise
notierte sich Strauss eine Bemerkung Heines in seinen Notizheften, zum
Vermogen der Musik, sowohl Materielles wie Geistiges, sowohl Dinghaftes
wie Gedanken darstellen zu kénnen:

»Was ist Musik? ist ein Wunder. Sie steht zwischen Gedanken und Erscheinung
[Unterstreichung von Strauss], als ddmmernde Vermittlerin steht sie zwischen Geist
und Materie, sie ist beiden verwandt und doch von beiden verschieden; sie ist

135 Bekker, Das Musikdrama der Gegenwart, S. 46.
136 Ebd., S.33.

58

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Geist, welcher eines Zeitmafles bedarf, sie ist Materie, aber Materie, die des Raumes
entbehren kann.«!%”

So sehr damit die Musik in dieser konkreten >Erscheinung« bereits Insze-
nierungsdetails festlegen mag, bleibt dabei freilich ein betrachtlicher Gestal-
tungsspielraum bestehen, wie unterschiedliche Auffassungen iiber die Ad-
dquatheit der Darstellung der oben angesprochenen Uberleitungsmusik ins
zweite Bild von Die Frau ohne Schatten zwischen Librettist und Komponist
zeigen. Im Rahmen der Proben der Urauffithrung in Wien im September
1919 schreibt Hofmannsthal verwundert an Strauss: »[M]an sagte mir, Sie
hitten gewollt, dafl am Ende des ersten Bildes (Terrasse) die Amme und die
Kaiserin versinken, anstatt ins Schlafgemach abzulaufen.«!3® Wahrend Strauss
also gleich am Ende der Szene die Abwirtsbewegung (analog zum Ende der
zweiten Szene des Rheingold) iiber das Hinabsenken der Figuren durch die
Bithnenmaschinerie deutlich sichtbar machen will, wiinscht Hofmannsthal,
dass sie zunichst ins Schlafgemach abgehen sollen, um anschlieflend - nur
durch die Musik dargestellt - den »Flug durch die Luft« aufzunehmen, »der
Menschensphire allméhlich néher, nicht rutschen durch das finstere Erdin-
nere«, um so dem atherischen Wesen der Figuren Rechnung zu tragen. (In-
teressanterweise vertraut hier der Librettist der suggestiven Kraft der Musik
mehr als der Komponist, der die Abwiértsbewegung von Kaiserin und Amme
szenisch verdeutlicht, zumindest angedeutet wissen will.)

Diese enge Interaktion der visuellen Ebene mit einer musikalischen Se-
mantisierung betont Strauss immer wieder, wenn er z. B. von der »vielfalti-
gen Inanspruchnahme von Auge und Ohr« in der Oper spricht, die »eben
einmal kein Schauspiel«'® sei. So sehr er selbstbewusst auf die bildgebende
Moglichkeit, auf die musikalische Kulissenfahigkeit seiner Musik vertraut, so
gleichermaflen wichtig sind ihm aufwéndige Biihneneffekte. In der Berliner
Inszenierung von Die Frau ohne Schatten von 1920 ist er insbesondere von
der Umsetzung der zahlreichen magischen Szenen angetan, die er denjenigen
der Wiener Urauffithrung vorzieht, wie er Hofmannsthal zufrieden von den
Proben berichtet:

137 Strauss: SpA, S.128. Strauss ldsst einige Textpassagen Heines weg. Vgl. Heinrich Heine:
Uber die Franzosische Biihne, Sechster Brief, in: Heine: Historisch-kritische Gesamtausga-
be der Werke, hg. von Manfred Windfuhr, Bd. 12/1, Hamburg 1980, S.258 (vgl. dazu: SpA,
S.129, Anmerkung der Hg.).

138 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 385.

139 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 587.

59

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Alle Zaubereien werden kommen, sogar das Wasser und der Einsturz am Schluf} des
II. Aktes. Das Schwert und die Verschiebung des Bettes auf sinnige Weise gel6st, fiir
alle unsichtbaren Stimmen auf und hinter der Szene sind die besten Vorkehrungen

getroffen, so dafl wir einen wesentlichen Fortschritt gegeniiber Roller erwarten
diirfen [...].14°

Entweder iiberlasse man die szenische Vorstellung ganz der Imagination des
Publikums, hervorgerufen allein durch die Musik, oder man schopfe hinsicht-
lich der Illusionseffekte aus dem Vollen der Bithnenmaschinerie. Der Mittel-
weg, die »halbe Szene, ist fiir ihn, um das berithmte Aper¢u Schonbergs auf
dieses Thema zu {ibertragen, gerade derjenige, der nicht nach Rom fiihrt:

Alles und gerade das kann eben doch die Musik allein nicht machen: es sei denn,
man schreibt gleich ein Oratorium und verzichtet ganz auf die Szene! Aber halbe
Szene geht eben nicht, weil dabei die Phantasie des Publikums ausgeschaltet wird,
ohne daf3 das Auge voll befriedigt wird.!*!

Seine detaillierten Aulerungen dazu betreffen sowohl das Bithnenbild (insbe-
sondere Raumeffekte) als auch die Figurenbehandlung und die Kostiime. An
der Fidelio-Auffithrung vom Januar 1942142 in Wien (die bereits hinsichtlich
seiner Kritik an Furtwénglers Leitung zur Sprache kam) galt ihm auch die
Inszenierung wenig. Die Kostiime schienen ihm unpassend anachronistisch
(»gekleidet wie zu einer Audienz bei Philipp II«) sowie vollig verfehlt (»eine
Art Skikostiim einer spanischen Prinzessin«) und die Dialoge zu wenig sorg-
sam ausgearbeitet: »Auch muss Leonore durchaus mit tiefer, verstellter Stim-
me sprechen, damit nicht jeder Esel sie sofort als Frauenzimmer erkennt«.!4?
Hier zeigt sich, dass Strauss auf eine realistische intradiegetische Bithnenwelt
Wert legt und auf Wirklichkeitseffekte, um eine solche herzustellen. Er kann
dabei kaum das Publikum meinen - das weifs ohnehin, wer Fidelio ist. Viel-
mehr denkt er an eine glaubhafte Verstellung gegeniiber den {ibrigen Figuren
auf der Bithne, so dass die Verkleidung innerhalb der Szene realistisch wirkt,
mit dem Ziel, das Informationsgefalle zwischen Publikum und einzelnen
Figuren entsprechend abzubilden.

Die gleiche Exaktheit gilt fiir die Umsetzung der Lichtregie, die seit Feu-
ersnot in fast allen Opern auch in der kompositorischen Umsetzung eine

140 Ebd., S.389.

141 Ebd.

142 Dass sie im Kriegswinter 1942 stattfindet und Méngel der Ausstattung darauf zuriickzufiih-
ren sein konnen, findet mit keinem Wort Erwahnung. Sie wird von Strauss behandelt wie
jede andere Auffithrung auch.

143 Strauss: SpA, S.180.

60

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

relevante Rolle spielt,'** insbesondere in Salome,'*> im Finale von Der Rosen-
kavalier'*® und in Die Frau ohne Schatten. Fur Elektra prazisiert Strauss gar
das Beleuchtungskonzept Hofmannsthals vom spiten Nachmittag des Beginns
(»ist doch ihre Stunde«) »bis zum Eintritt des Orest, der im letzten Schein der
untergehenden Sonne durch das Tor tritt. Nach seiner Ankunft tritt Nacht ein,
die aber bis zur Erkennungsscene allmahlich in Mondschein {ibergeht«.147

Strauss hat auch hier die Gesamtwirkung im Blick. Eine vollstindige Ver-
dunklung sei in Elektra wie generell in der Oper »ein Unfug«, da die Mimik
und Lippenbewegung der Darsteller fehle, was zu noch geringerem Textver-
stindnis als ohnehin fithren wiirde. Er fordert vielmehr einen Realismus mit
Augenmaf3, mit Beriicksichtigung der Bedingungen und Bedingtheiten der
Kunstform Oper. Vorbild ist ihm Max Reinhardts Verfahren, die Bithne bei
Szenen, die in Dunkelheit spielen, nur kurz abzudunkeln, um zu signalisieren,
dass das folgende eigentlich in vollstindiger Schwirze spielen miisste: »Das ist
richtiges Theaterspielen.«!48

Diskussionen zwischen Strauss und Hofmannsthal zu den Inszenierungen

Hofmannsthal und Strauss diskutieren im Briefwechsel bei jedem Projekt
ausfiihrlich Fragen der Umsetzung auf der Biihne. Sich geeignete Mitstreiter
fiir eine kongeniale Umsetzung zu suchen und zu sichern gilt ihnen fiir
einen Biihnenerfolg als unbedingte Voraussetzung; in erster Linie ist hier die
Zusammenarbeit mit Max Reinhardt und Alfred Roller hervorzuheben. Umso
grofier ist ihre Befiirchtung, wenn sie keinen Einfluss auf die Auffithrung
und Umsetzung ihrer Werke haben. In ijhren exakten Vorstellungen werden
Regieanweisungen, Szenen-, Licht und Kostiimbeschreibungen zu werkim-

144 Generell zu Lichtdarstellungen, die bereits in den Tondichtungen relevant sind: Eva-Maria
Axt, »Musikalische Lichtdarstellungen durch Richard Strauss«, in: RSB, NF, Heft 27 (Juni
1992), S. 41-47.

145 Vgl. dazu Kapitel 4, S. 450.

146 Vgl. zur Lichtregie des Finales: Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 272 ff. Der Rosen-
kavalier spielt in seinen drei Akten zu drei aufeinanderfolgenden Tageszeiten: der erste
vom Morgengrauen bis in den spéaten Vormittag reichend, der zweite beginnt am hellen
Mittag, der letzte Aufzug im Gasthaus spielt am Abend. Auch der Tonartenplan reagiert auf
diesen Verlauf.

147 Strauss: SpA, S.183.

148 SpA, S.184. Karl Bohm berichtet ebenfalls von einer solchen Genauigkeit mit Blick auf
die Inszenierung und nennt Strauss in diesem Zusammenhang einen »ausgezeichnete[n]
Bithnenpraktiker« (ebd., S. 184, Anm. 4).

61

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

manenten Bestandteilen mit Giiltigkeitsanspruch, auf deren Festschreibung
fiir Folgeauftithrungen beide dringen. So lassen sie Alfred Roller eine »sehr
gewissenhafte Anleitung fiir alle Bithnenchefs tiber die Durchfithrung der
Verwandlungen, Zaubereien etc.« verfassen, in der Hoffnung, aus ihrer Sicht
fehlgeleitete Inszenierungen in Zukunft zu verhindern '’

Strauss beschrankt sich gegeniiber Hofmannsthal dabei keinesfalls auf die
Rolle des Komponisten, sondern kritisiert offen und direkt ihm zuwiderlau-
fende Festschreibungen der Inszenierung. Fiir den Beginn der Ariadne-Oper
schldgt er beispielsweise in der Erstfassung von 1912 vor, aus bithnenprakti-
schen Erwédgungen die Betonung der metaleptischen Struktur der Oper im
Schauspiel fallen zu lassen und stattdessen Jourdains handlungsimmanentes
Publikum mit dem tatsachlichen zusammenzufiihren:

Wire es nicht moglich, die neue Ankleideszene in einem eigenen Nebenraum spie-
len zu lassen; vor dem Auftritt Jourdains und seiner Gaste dann verwandeln zu
lassen, so daf$ die >Ariadne<-Bithne und die Theaterbithne quasi eins sind, d. h. dafl
die »Ariadne«Bithne mdglichst weit nach vorne geriickt wird. Uberlegen Sie sich’s
bitte. Eine im Hintergrunde des Theaters spielende Oper ist sehr schlimm.!%°

Hofmannsthal gesteht ihm dabei in den Fragen der Biihnenrealisierung
durchaus Kompetenzen zu und geht auf Strauss’ Anderungswiinsche mehr-
fach ein, insbesondere in Fillen der Umsetzung des Bithnengeschehens »in
genauester Anlehnung an die Musik«.>! Dies hat auch mit seinem Verstdndnis
von Musiktheater generell zu tun. In Bezug auf den ersten Akt von Die
dgyptische Helena formuliert er den entscheidenden Unterschied zwischen
musiktheatralen Realisierungen und dem Sprechtheater: »Die Dichtung muf3
alles im Nacheinander bringen, wo der Musik ein gewisses Nebeneinander,
ja Ineinander gewihrt ist. Im gleichen Augenblick, als die Beschwérung
anhebt, verlangt ihr Bithnensinn mit Recht, daf§ der Zuschauer auch etwas
sehe.«!>2 Genau diese Moglichkeit zur Simultaneitdt und insbesondere zur
Multiperspektivik ist bei Strauss in fast allen seiner Arbeiten typisch; schon
die Eroffnung zu Feuersnot ist unmittelbar von dieser Idee der Anschauung
eines Gleichzeitigen geleitet.

Besonders deutlich wird Strauss® Betonung des Visuellen in seiner Reaktion
auf den Erhalt der ersten Version des ersten Aktes von Arabella im Mai 1928.

149 Strauss/Hofmannsthal: BW, S.382. [Alfred Roller]: Die Frau ohne Schatten. Oper in drei
Akten von Hugo von Hofmannsthal. Musik von Richard Strauss. Regieskizze, Berlin 1919.

150 Strauss/Hofmannsthal: BW, S.158.

151 Strauss/Hofmannsthal: BW, 382.

152 Strauss/Hofmannsthal: BW, 438.

62

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Findet er ihn zundchst zwar in typischer Manier »famos«, so verstirkt sich im
spateren Verlauf des Briefwechsels die sich anfangs schon andeutende Kritik
zunehmend, so dass er sich schliefllich Hilfe durch den von beiden gleicher-
maflen verehrten Bithnenpraktiker Reinhardt wiinscht, da ihm die szenische
Wirkung als zu schwach erscheint und er die Bedeutung des »eigentlich
Bildhafte[n]« betont:

Haben Sie unsre neue Arbeit mit Reinhardt durchgesprochen? Hat er nicht ein paar
hiibsche Regisseureinfalle? Es fehlen mir bis jetzt an >Arabella< so eine Reihe sze-
nisch wirksamer Glanzlichter, wie sie >Helena< und besonders der >Rosenkavalier<
enthilt. Denken Sie an das Lever, die lange, so ungeheuer stimmungsvolle Schlufi-
szene des I. Aktes, die fabelhaft gute Uberreichung der Rose, den Walzerschluf}
des II. Aktes, das Terzett des III. Aktes. Kurz: das eigentlich Bildhafte, rein pantomi-
misch Verstdndliche, dessen ein guter Operntext bedarf, von dem fast immer gut ein
Drittel der Worte verloren geht, der beste Dialog dem grofien Publikum mehr oder
minder uninteressant bleibt.!>?

Reduktion

Im Alter ist bei Strauss zunehmend die Hinwendung zu einer zuriickgenom-
menen Regie festzustellen. So kritisiert er (mutmaflich in den frithen 1930er
Jahren):

Bei der Opernregie wird jetzt meistens in den Fehler verfallen, daf3 fast jede be-
sondere Orchesterphrase auf der Bithne in Bewegung umgedeutet wird. Hier ist
mit duflerster Vorsicht und Geschmack zu verfahren. [..] In ein- bis zweitaktigen
Vorspielen ist oft deutlich — gerade bei Mozart — eine Spielgebdrde zum Ausdruck
gebracht. Aber nicht jeder Flotentriller ist ein Augenblinzeln der Primadonna, nicht
jeder nachschlagende Streicherakkord ein Schritt oder eine Handbewegung.1*

Rudolf Hartmann sieht hierin durchaus eine Differenz zur Entstehungszeit
der fritheren Werke, aber auch eine nachvollziehbare Folge zwischenzeitlich
aufgekommener Bithnenpraxis. Fiir Salome

duflerte Strauss vor einigen Jahren den Wunsch nach einer fast statischen Anlage
des Spiels - auch fiir die Titelrolle selbst. Das ist sicherlich tiberraschend und von
den Forderungen des Jahres 1905 sehr verschieden. Gleichzeitig aber imponiert
die intuitive Einfithlung in die Entwicklung der Darstellungsformen und ihrer die

153 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 552. Auch diese Kritik wird in einen mehrschrittigen Umar-
beitungsprozess miinden.

154 Strauss: SpA, S.156. Zur Datierung: Anmerkung der Hg. auf S.157. Vgl. Strauss: BE S. 60,
dort auf Mitte der 40er Jahre datiert.

63

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

geistigen Krifte ansprechenden Relation zum Zuschauer. Tatsachlich ist es kaum
noch ertréglich, daf$ vor hysterischem Gezappel und falschlich ausgedeutetem >Aus-
spielenc< jeder Orchesterfigur die Prinzessin Salome zum hocherotisierten Dirnchen
wird und nichts von der grandiosen Beziehungslosigkeit der beiden Hauptfiguren
tibrigbleibt [...].1

Ein Grund fiir die Hinwendung zu mehr Ruhe im Schauspiel mag in einer
verstarkten Betonung des psychologischen Moments liegen, ein anderer in der
Gefahr einer zu einseitigen Betonung des Wesenszuges einer Figur bei einer
eigentlich komplexeren Gemengelage. Strauss schreibt dazu:

Uberhaupt muf3 sich, im Gegensatz zu der allzu aufgeregten Musik, das Spiel
der Darsteller auf grofite Einfachheit beschrinken, besonders Herodes muf sich
vor dem herumrennenden Neurastheniker darauf besinnen, dafl er, als oOstlicher
Parvenu, seinen romischen Géasten gegeniiber bei allen monumentalen erotischen
Entgleisungen sich stets bemiiht, in Nachahmung des grofleren Cisars in Rom
Haltung und Wiirde zu bewahren. Toben auf und vor der Bithne zugleich - ist
zuviel! Das Orchester allein gentigt daftir!™>

Hier zeigt sich fiir Strauss ein wichtiger Wesensunterschied zwischen der
Inszenierung von Opern- und Sprechtheater. Die Darsteller miissen sich in
ihrem Schauspiel teilweise zuriickhalten, da die Musik wesentliche Bereiche
der Charakterzeichnung tibernommen hat. Ein Schauspieler miisste im obi-
gen Beispiel des Herodes in Wildes Salome versuchen, moglichst beides zu
vermitteln: gespielte Wiirde und sich dahinter offenbarende Unruhe bis hin
zur Manie. Da die Musik die Hyper-Nervositit und den Verfolgungswahn des
Herodes bereits in den Fokus nimmt - schon Ravel zeigte sich laut Rolland
insbesondere von den Sturm-Visionen (Szene 4, Z. 164-170; Z. 233-241)
beeindruckt'™ -, soll sich Strauss zufolge das Schauspiel des Sangers daher
insbesondere auf die aufgesetzte Wiirde des Herrschers konzentrieren. Erst
in der Gesamtsicht wird die Figur in ihrer Zerrissenheit zwischen bemiihter
Auflendarstellung und innerer Verfassung vollstindig.

In der Charakterisierung der Klytimnestra kritisiert er ebensolche Uber-
zeichnungen der Figur, welche die Betonung der psychologischen Vorgénge in
den Hintergrund treten lasse:

Zur Auffithrung sei dem Regisseur bemerkt, [...] Klytdmnestra nicht als alte, hafili-
che Hexe darzustellen, die in 6dem Culissenreiflen sich kaum vor Schwiéche auf

155 Hartmann: »Grundsitzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S. 103.

156 Strauss: BE, S. 226; Strauss: SpA, S. 59.

157 Rolland: Aus meinem Leben, S.312. Paul Bekker nennt die Musik zu Herodes einen »bis
jetzt beispiellose[n] Versuch, die Nervenzuckungen in einem musikalischen Spiegel zu
fangen« (Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 45).

64

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

den Beinen halten kann. Sondern als schone Frau von 50 Jahren miissen ihre
vornehmen, sparsamen Gesten im Gegensatz stehen zu ihren Traumgesichten.!>®

Hofmannsthals Text bezeichnet eindeutig keinen korperlichen Verfall, son-
dern ein seelisches Leiden, einen Zerfallsprozess der Personlichkeit, worauf
die vielfachen Metaphern des Verrottens und Verwesens der Psyche klar hin-
weisen (»Kann man denn vergehend lebend, wie ein faules Aas? Kann man
zerfallen, wenn man gar nicht krank ist?« Z. 191). Bis auf den heutigen Tag
wird die Figur, nicht selten ihre eigenen Worte ignorierend, in der von Strauss
monierten Weise (miss)verstanden und inszeniert.

Die zweite Gefahr einer solchen Uberzeichnung fiihrt er an Salome aus,
in einer Bemerkung, die sich direkt an Hartmanns obige Ausfithrungen an-
schlieflen ldsst. Die Hauptfigur diirfe »als keusche Jungfrau, als orientalische
Prinzessin nur mit einfachster, vornehmster Gestik gespielt werden [...]«, soll
sie nicht »in ihrem Scheitern an dem ihr entgegengetretenen Wunder einer
reinen neuen, groflartigen Welt statt Mitleid nur Schauder u. Entsetzen erre-
gen«.!® Der einseitige Fokus auf die Perversion sexueller Triebkrifte lasse,
wie Strauss klar festhilt, jegliche mitfiihlende Anteilnahme mit der Figur
zuriicktreten. Diese sei aber gerade deshalb entscheidend, da sie zu weiten
Teilen in der Oper (trotz ihrer buchstéblichen >Unerhértheit<) auch als Foka-
lisationsfilter fungiert. Salome ist beides: »Ungeheuer« (Z. 351) und verliebter
Teenager.

Raum

Neben den genauen Vorstellungen zur Inszenierung und damit zur Lesart der
Figuren werden auch die angestrebten Raumwirkungen im Zusammengehen
von Musik und szenischer Aktion von Strauss thematisiert - wenn auch
weniger ausfiihrlich. In der gemeinsamen Ausarbeitung von Friedenstag - von
Stefan Zweig konzipiert und von Joseph Gregor ausgefiihrt — wiinschte sich
Strauss fiir den Schluss eine Anderung, namlich den klangperspektivischen
Effekt eines von auflen hereinklingenden Gesangs, der schlieflich von der
ganzen Biihne Besitz ergreift und den Handlungsumschwung herbeifiihrt:

158 Strauss: SpA, S.183; eine vergleichbare Stelle findet sich in BE, S.237: »[..] ebenso wie
Klytimnestra keine alte verwitterte Hexe, sondern eine schone, stolze Frau von 50 Jahren
sein soll, deren Zerriittung eine geistige, keineswegs ein korperlicher Verfall sein soll«.

159 Strauss: SpA, S. 58.

65

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Ganz anders muf§ der Schlufl werden, von dem Moment an, wo sich die beiden
Kommandanten in die Arme fallen. In diesem Moment der Stille mufl ganz leise
von auflen der Friedenshymnus des Volkes einsetzen; nur mehr Lobgesang ohne
Erinnerung an den Krieg. In diesen Hymnus stimmen allméhlich Maria, die beiden
Kommandanten und alle Anwesenden ein, wihrend langsam der Turm versinkt.160

Ein gradueller Prozess, hervorgerufen durch ein von aufen in den Bithnen-
raum dringendes akustisches Ereignis, fithrt schlief3lich zur Peripetie und be-
stimmt das gesamte letzte Drittel der einaktigen Oper (ab Z. 148 ff.). Zunéchst
erklingen zwei Glocken »von ferne«, dann jene der Stadtkirchen und Tiirme,
zuletzt gesellen sich die des Doms hinzu (Tamtam, Z. 152), um den Frieden zu
verkiinden. In der Zitadelle wird diesem Ereignis — trotz der Mauerschau-Sze-
nen, die den Umschwung vermuten lassen - jedoch nicht getraut. Auf das an-
schwellende Glockenensemble, das bereits Teil des ersten Entwurfs von Zweig
war, folgt im letzten Schritt die Konkretion durch die menschliche Stimme,
durch den Friedenshymnus, der zunichst basslos nur mit Frauenstimmen
und Tenoren derriére la scéne im pianissimo erklingt. SchliefSlich erklingt der
Chor auf der Bithne (wechselnd zusammen mit den Protagonisten) zu einem
den ganzen Bithnenraum einnehmenden, vollstimmigen Chorfinale in C-Dur.

Dass ein akustisches Signal von auflen ein Opernfinale einleitet und prégt,
ist freilich nicht neu - man denke an das Trompetensignal in Fidelio oder
den »Chceeur des meurtriers« in Les Huguenots. Neu an dieser Idee ist jedoch
in Friedenstag die groflangelegte Dimension und Steigerung als mehrstufiger
Prozess, der den Klang- wie den Bithnenraum schlussendlich vollstindig
einnimmt.!6!

Strauss duflert sich zu Friedenstag nur hinsichtlich der Konzeption der
Raumwirkung, nicht jedoch der szenischen Umsetzung. Am Beispiel der
Uberleitungsmusik zur IT1. Szene von Lohengrin (I, Szene 2, T. 605-660), die
ebenfalls eine grof} angelegte Chorszene ist und das Nahern und Erscheinen
des Schwanenritters raumperspektivisch thematisiert, lasst sich sehen, wie
genau er dabei Inszenierungsdetails beriicksichtigt. Die dargestellte Raumsi-
tuation auf der Bithne muss fiir Strauss in ihrer Wirkung und Motivation
vollstandig plausibel sein und mit der musikalischen Dramaturgie nahtlos
zusammengehen. In diesem Fall handelt es sich um eine Kombination aus
Mauerschau und tatsichlicher Sicht auf das Ereignis von Seiten des Publi-

160 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 235.
161 Ein fritheres Beispiel findet sich zu Beginn des zweiten Aktes von Der Rosenkavalier, vgl.
dazu Kapitel 5, S. 458 ft.

66

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

kums, die von Wagner genau festgeschrieben wurde. Strauss schreibt zu dieser
Lohengrin-Szene:

Wird das Trompetenthema nur um eine Idee zu rasch intoniert, erhdlt das Stiick
eine Nervositit, die seinen anfangs ganz beschaulichen Charakter (der sich erst
bei den Worten: >seht, ndher kommt er an< [T. 628] steigert, [sic] verwischt. Die
Ritter rufen doch >von riickwiarts die dem Ufer zunéchst stehenden< denen im
Vordergrund ihre Beobachtungen zu, darum ist es auch nicht notig, dafl sofort der
Chor in Bewegung gerdt u. in wilder Hast nach hinten rennt, um dann bei >Ein
Wunder< moglichst ungeordnet wieder nach dem Kapellmeister zu zu laufen.'¢?

Der Auftritt Lohengrins ist fiir das Thema dieses Buches auch insofern
von besonderer Bedeutung, da Wagner insbesondere in dieser Passage neue
psychische und rdumliche Perspektivierungen erprobt (was in gewissem Sin-
ne fiir die Oper insgesamt gilt), die fiir die nachfolgenden Werke verbind-
lich bleiben sollten. In Lohengrin wird sowohl bei der Instrumentation als
auch beim komplexeren Einsatz leitmotivischer Semantisierungen ein neu-
es Stadium musikdramatischen Komponierens erreicht.!%3 In dieser Passage
kommt es durch den tatsdchlichen Auftritt des nun real gewordenen Lohen-
grin zur >Verwirklichung< des zuvor in Clairvoyance erkannten rettenden
Ritters (Traumerzahlung II. Szene) auf der Bithne. Die Fokussierung auf
Elsa schwenkt als auskomponierter Naherungsprozess Lohengrins in einem
mehrstufigen Bithnen-Raumeffekt auf die Wahrnehmung der iibrigen Opern-
figuren um. Das dreistimmige Trompetenthema, um das es oben im Zitat
geht, ist zugleich das erste Erklingen des Personenmotivs Lohengrins in
»seiner< Instrumentalfarbe und Tonart A-Dur, aber noch verhalten in der
Dynamik (pianissimo). Diese steigert sich innerhalb der 56-taktikgen Passage
der Szene bestdndig, bis das Thema zu Beginn der dritten Szene im vollen
Blech im fortissimo erklingt. Im Zuge der Traumerzidhlung Elsas (»In lichter
Waften Scheine ein Ritter nahte da«; T. 355 ff.) erschien das Lohengrin-Thema
zwar schon zuvor, jedoch in As-Dur und in den Holzblasern gesetzt,'** so
dass es sich riickblickend als eine Art >In-Erscheinung-treten-Wollen< der

162 Strauss: SpA, S.174.

163 Strauss bezeichnet Lohengrin als »stileinheitlicher« im Vergleich zum Tannhduser (BE,
S. xy) und nennt dezidiert »dessen Instrumentationswunder«, die thn »stets von neuem
entziicken« (SpA, S.248). Auch Dahlhaus begreift Lohengrin als Wendepunkt auf dem Weg
zum Musikdrama. Insbesondere der Dialog Ortrud-Telramund zu Beginn des zweiten
Aktes »antizipiert die Technik der Ring-Tetralogie«. Dahlhaus: Richard Wagners Musikdra-
men, Ziirich 1985, S. 75.

164 Die Trompete erhdlt dort nur eine auftaktig dringende Fanfarenfunktion zwischen den
Motivgliedern, die sich bereits bestindig steigert (sie erklingt zundchst ein-, dann zwei-
und schlieSlich dreistimmig, T. 358-368).

67

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Klangfarbe interpretieren liefle. Zur dynamischen Steigerung der gesamten
Passage wiinscht sich Strauss nun aus dirigentischer Perspektive eine analoge
Tempogestaltung, die Wagner so jedoch nicht festschreibt (die ganze Passage
ist von Beginn an mit »lebhaft« tiberschrieben). Fiir Strauss scheint diese
Steigerung jedoch wichtig, weil sie parallel zur klanglichen Materialisierung
des Ritters auch eine sichtbare dramatische Steigerung des Bithnengeschehens
unterstreicht. Um ihre volle Wirksamkeit herauszuarbeiten, verlangt Strauss
daher einen zunachst »beschaulichen« Charakter - nicht nur im Tempo,
sondern auch in den Bewegungen des Chors. (Immerhin dauert es 32 von
insgesamt 56 Takten, bis Wagner tiberhaupt ein forte vorschreibt.)

Strauss wird dieses Vorbild eines buchstéblich in Szene gesetzten Auftritts
fir seine Hauptfiguren Kunrad, Salome, Jochanaan, Klytimnestra, Ochs
oder Rofrano in immer wieder neuen Varianten ausgestalten, um hier nur
die fritheren Beispiele zu nennen. Insbesondere dann, wenn (wie im Falle
des Lohengrin) die Figur und ihr erhofftes Erscheinen bereits zuvor in der
Bithnenhandlung thematisiert werden und der Auftritt integrativer Teil des
Spannungsaufbaus innerhalb der Dramaturgie ist, werden diese Passagen
zu herausgehobenen Schliisselmomenten der Handlung. Das bekannteste Bei-
spiel diirfte bei Strauss der schon von Zeitgenossen vielfach besprochene
Auftritt Jochanaans in Salome sein. Mit seinem aus aufgetiirmten Quarten
gebildeten Motiv thematisiert der Szenentibergang und -beginn ebenfalls ein
Sichtbarwerden sowie die Losung einer lange aufgebauten Spannung - war
Jochanaan doch als blofie Stimme aus der Zisterne seit Beginn des Dramas
zugleich an- und abwesend und schiirte auf diese Weise zunehmend Salomes
Begehren, ihn zu sehen. Ist es in Elsas Fall der Glaube, der den ménnlichen
Protagonisten aus einer metaphysischen Sphére stammend in Erscheinung
treten ldsst, so ist es hier Salomes ganz und gar diesseitiger Wille und
Besitzanspruch (sowie ihre erotische Verfithrungskunst, der der willfdhrige
Narraboth nichts entgegenzusetzen weif}), der den Auftritt Jochanaans aus
der Zisterne herbeifiihrt. Nicht das Massenereignis als musikalisches Tableau
(wie im Falle des Lohengrin), sondern die subjektive Wahrnehmung Salomes
steht im Zentrum. In einer Mischung aus Furcht und kérperlichem Begehren,
aus Grauen und Verziickung entwickelt sie im Verlauf der Szene ihre zuneh-
mend sich steigernde Obsession. Dabei wechselt Strauss nicht nur zwischen
den unterschiedlichen Motivsphéren Jochanaans, sondern auch zwischen den
teils abrupt wechselnden Emotionen Salomes. So ist auch diese Szene von
hochbeschleunigten Fakturwechseln dominiert, von denen sich die drei eroti-
schen Werbegesédnge der jugendlichen Prinzessin als geschlossenere Formteile
deutlich absetzen.

68

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Von einer anderen Art des Szenenwechsels bei Wagner, der ihm bereits
in jungen Jahren - noch ganz unter dem anti-Wagnerschen Einfluss seines
Vaters Franz stehend - groflen Eindruck gemacht hatte, spricht Strauss noch
im Alter: ,Aus spiteren Jahren ist mir nur im Gedédchtnifl geblieben vom
ersten Tannhéuser als grofler Eindruck die Verwandlung aus dem Venusberg
in die Friihlingslandschaft der Wartburg.“1%> Es handelt sich dabei um einen
der >drastischsten« Fokalisierungswechsel im frithen (Euvre Wagners, der im
Gegensatz zur iiberleitenden Lohengrin-Szene mit einem abrupten Wechsel
des Bithnenbilds einhergeht: Tannhdusers Versetzung ins Wartburgtal, nach-
dem er den Namen der Gottesmutter ausspricht. Nachdem sich die Szene
laut Wagners Anweisungen schnell verwandelt und »Venus verwindet«, befin-
det sich der Protagonist schnittartig in einer neuen Umgebung, ohne selbst
die Position gewechselt zu haben: »Tannhduser, der seine Stellung nicht ver-
lassen, befindet sich plotzlich in ein schones Tal versetzt. Blauer Himmel,
heitere Sonnenbeleuchtung. Rechts im Hintergrund die Wartburg«.!°¢ Parallel
dazu findet ein ebenso abrupter musikalischer Wechsel statt, der samtliche
Bereiche der musikalischen Faktur betrifft und die neue >Soundscape« des
maienhaften Wartburgtals in auffilliger Akkumulation der Elemente herstellt
(»das Geldute von Herdeglocken«,'9” unbegleiteter Gesang, einfaches G-Dur,
solistische Klarinette, dann Englischhorn als intradiegetische Hirtenschalmei,
Pilgerchor a capella).

Wann dieses Tannhéduser-Erlebnis fiir Strauss (immerhin sein erster Be-
such einer vollstdndigen Wagner-Auflithrung) erfolgte, ist schwer zu datieren;
in jedem Fall ereignete es sich im Miinchner Hoftheater lange vor seiner
Meininger Wandlung zum Wagner-Bewunderer. Eingebettet in seinen Erinne-
rungen (anldsslich des im Oktober 1943 zerstorten Opernhauses), steht es
zwischen seinem ersten Opernerlebnis, Webers Freischiitz (»im Alter von 6-8
Jahren«) und dem »vollstindige[n] Versagen gegeniiber dem ersten Tristan
u. Siegfried im Alter von 16 Jahren«. Aufgrund der auch im spiéten 19. Jahrhun-
dert noch durchaus als anst68ig empfundenen Thematik der Oper diirfte eher
von einem jugendlichen Alter ausgegangen werden. Diese Passage dient nicht
der nachtréglichen Konstruktion eines schon frithen Wagner-Verstandnisses,

165 Strauss: SpA, S.119; vgl. eine dhnliche Auflerung in den Erinnerungen an seinen Vater, in:
Strauss: BE, S. 201, SpA, S. 247.

166 Wagner: Tannhduser und der Singerkrieg auf der Wartburg, 1, 3, T. 771.

167 Nicht in der Partitur notiert, aber in der Anweisung zu Beginn rdumlich genau bezeichnet:
»von der Hohe links vernimmt man das Geldut von Herdeglocken, auf einem hohen
Vorsprung sitzt ein junger Hirt mit der Schalmei dem Tal zugekehrt« (Tannhduser, 1, Szene
3).

69

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

wie es etwa im Fall der Erzahlung des heimlichen Tristan-Studiums als 17-Jah-
riger (»gleichsam wie im Fieber«) der Fall gewesen sein mag.'®8 Sondern diese
Notiz hebt vielmehr hervor, dass sich der fast 80-Jahrige nach iiber sechs
Jahrzehnten zwar kaum an Details erinnert, den unmittelbaren Eindruck der
Wirkungsmacht dieser Verwandlungsszene jedoch nie vergessen hat.

Zwischen »wirkungsvoll genug« und »opernhaft trivial«

Die Ausfithrungen zu Regie und Bithnenbild zeigen es: Sowohl im Auffiih-
rungs- als auch im Kompositionsprozess geht Strauss stets von der intendier-
ten Wirkung auf das Publikum aus und versucht diese so genau als mdglich
zu antizipieren: »[I]ch versuche mich auf den Standpunkt des Publikums zu
stellen, fiir das wir doch schliefllich Komddie spielen«1®® Immer sein Publi-
kum im Blick, verlangt er mehrfach von seinen Librettisten »wirkungsvollere«
Szenen, ein stets schwelender Grunddissens, der sich durch den Briefwechsel
mit Hofmannsthal zieht,””? aber auch gegeniiber Stefan Zweig und Joseph
Gregor zur Sprache kommt. In diesem Zusammenhang steht auch seine be-
reits angesprochene Kritik an Hofmannsthals Erstversion des ersten Aktes
von Arabella. Hier stort ihn insbesondere das Finale, man miisse »unbedingt
mit einer Solostimme, Arie, lyrischem Ergufl von Arabella schlieflen«. Der
vorliegende Aktschluss sei zwar »recht hiibsch, aber fiir eine Oper nicht
wirkungsvoll genug«.!”! Wenige Tage spiter fithrt er seine Bedenken auch
andere Passagen betreffend weiter aus und begriindet seine Kritik mit den
spezifischen Gattungsbedingungen der Oper: Teile des ersten Aktes seien »arg
zersplittert«, es gibe »zuviel Durcheinander im Dialog«, und »fiir die Oper,
wo sowieso immer so viel Text verlorengeht, ist die Linienfithrung zu zart«.1”2

168 Strauss: SpA, S.246, 247. Walter vermutet eine nachtrigliche Konstruktion, vgl. ders.:
Richard Strauss und seine Zeit, S.42. Doch eine solche ist nicht zweifelsfrei beweisbar:
Strauss schreibt namlich, dass auf dieses begeisterte Studium wiederum eine Phase des
Zweifels folgte, und zwar wegen einer »Discrepanz zwischen den [...] Intentionen« und
der erlebten »mittelmafligen Auffithrung« — abermals ein Hinweis auf die entscheidende
Bedeutung, die er einer gelungenen musikalischen und szenischen Realisierung beimisst.
Erst nach der Erkenntnis, dass diese Kluft iberwunden werden konne, also nicht Defizit
des Werkes sei, sei er dann »[v]oll Wagnerianer« geworden (SpA, S. 248).

169 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 525.

170 Zu diesem Thema grundlegend: Frangoise Salvan-Renucci: »Ein Ganzes von Text und
Musik«. Hugo von Hofmannsthal und Richard Strauss, Tutzing 2001.

171 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 545.

172 Ebd., S. 547, 549.

70

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Gegen diese immer wiederkehrenden Bedenken des Komponisten gegen-
tber allem zu Feinen und Zarten, die bereits bei der ersten wirklichen
gemeinsamen Zusammenarbeit im Rosenkavalier sichtbar werden, steht auf
der anderen Seite Hofmannsthals Kritik an einem zu »opernhaft trivialen
Weg«.” Der Dichter stort sich mehrfach an Strauss’ Fixierung auf die Wir-
kung. Umso mehr zeigt er sich beeindruckt vom Endergebnis der zweiten
Fassung von Ariadne auf Naxos, da der Komponist hier - aus Hofmannsthals
Sicht die Ausnahme - ganz mit ihm gegangen sei und sich frei gemacht
habe vom »Gedanken an Wirkung«.”* Hofmannsthal sieht somit in Strauss’
Bestreben, den Standpunkt des Publikums einzunehmen, die Gefahr eines
Schielens nach Theatereffekten und den damit verbundenen rezepthaft be-
rechneten Schablonen, die den Anspruch und die kiinstlerischen Konzeptio-
nen verdecken kénnten. So wird Hofmannsthal gelegentlich sogar sehr direkt,
etwa bei Strauss’ Vorschlag, in der zweiten Fassung von Ariadne auf Naxos
zur Verdeutlichung und Abrundung eine Passage aus der Rahmenhandlung
des Vorspiels am Ende der Oper einzubauen (er denkt dabei an einen letz-
ten Auftritt des verzweifelten Komponisten). Hier antwortet Hofmannsthal
unverblimt: »Ich fiirchte, hier hat Sie der Theateropportunismus total auf
den Holzweg gebracht.«!”> Aus Sicht des Komponisten handelt es sich bei
diesem Vorschlag jedoch nur um die konsequente Fortfithrung bisheriger
Schlusskonzeptionen: Seine beiden grofiten Theatererfolge tiberhaupt, Salome
und Der Rosenkavalier, stellen in der letzten Minute der Auffithrung einen
deutlichen Perspektivwechsel her, der aus dem geglaubten finalen Zustand
(Salomes Ekstase, Octavians und Sophies Liebesgliick) als ein letzter Bruch
herausfithrt. In diesen beiden finalen Schlusspassagen verschiebt sich der
Blick auf das Geschehen von auflen, wenn auch Genre- und Sujet-bedingt
auf hochst unterschiedliche Weise: bei Salome durch das brutale c-Moll des
Todesurteils, in Der Rosenkavalier durch die heitere Pantomime des kleinen
Dieners im leeren Bithnenraum. Insofern wire Strauss’ Vorschlag eine weitere
und durch die Brechung der diegetischen Ebenen genuin neue Realisierung
dieses Konzeptes gewesen.

173 Ebd., S. 614; dhnlich auch Zweig, der einen Vorschlag Strauss’ zum Entwurf zum spéteren
Friedenstag als »zu sehr opernhaft im schlimmen Sinne« abtut, vgl. BW Strauss/Zweig:
BW, S. 84.

174 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 345.

175 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 280.

71

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte
»Psychologische Charakteristik« und »Mein lieber Ausdruck«

Immer wieder findet sich im Zusammenhang mit Expression und der Frage
der Figurencharakterisierung die Betonung des Psychologischen - sicher ne-
ben >Nervositit« sowie Kraft- und Energiebegriffen'”® (>Elan<, >Schwung«)
der vielleicht wichtigste Topos der Musikalischen Moderne um 1900. In
diesem Sinne bezeichnete Strauss einmal das Komponieren als »die Ubertra-
gung eines Sinnes- oder Gefithlsausdruckes in Musik«./”” Seine auf menschli-
che Wahrnehmung und psychologische Prozesse ausgerichtete dramatische
Grundeinstellung wird hier evident - ein Umstand, den bereits Zeitgenossen
wie Romain Rolland (siehe Kapitel 1.3) oder Gerhard Hauptmann betonen,
der fast gleichlautend mit beiden als wesentliches Merkmal seiner Musik das
»Ausdrucksvermdgen des Psychischen«!”® benennt. Fiir Strauss geht es dabei
jedoch nicht nur um Aspekte der Produktion, sondern auch um den brei-
ten Raum der Rezeption von Oper. Ein dezidiert zeitgendssisches Moment
liegt fiir ihn darin, vom neuen Typus eines »aufmerksame[n] Zuschauer([s]«
auszugehen, der »nicht blofl als Musikfreund &lterer Ordnung im Theater
sitzt«.”? Letzterer sei nur fiir »den reinen Ohrenschmaus« im Opernhaus
und ganz »unbekiimmert um seelische Vorginge der handelnden Personen«.
Erst durch Wagners Dramen konne man von einer »Inanspruchnahme des
Denkvermogens« beim Publikum sprechen. So sehr er der Operngeschich-
te mit dieser radikalen Scheidung in ein prd- und ein post-wagnerisches
Musiktheater Unrecht tun mag - und zudem in Widerspriiche zu eigenen
Aussagen tber Gluck, Mozart oder Weber gerdt —, zeigt sich hier deutlich
seine Vorstellung von zeitgendssischer Opernkomposition als psychologisch
motiviertem Ausdrucksbediirfnis. Die Adjektive »psychisch«, »seelisch« und
»psychologisch« finden sich héufig in Strauss” Schreiben, auch wenn sie
wohl eher Widerhall des Zeitgeistes und weniger Zeugnis einer intensiven
Lektiire frither psychoanalytischer Schriften sein mdgen, die hingegen im
Fall Hofmannsthals durchaus dokumentiert sind - zumindest finden etwa die
Arbeiten Freuds, Breuers, Jungs oder anderer keine direkte Erwahnung.

Oper ist fiir Strauss zwar seit jeher die Kunstform, die tiber die Ebene
der Musik intime Innenansichten ermdgliche bzw., in seinen Worten, »héhe-

176 Vgl. dazu Eggers, Katrin/Stollberg, Arne: Energie als Kriftespiel in den Kiinsten, Wiirzburg
2021

177 Strauss: BE, S. 47.

178 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 209.

179 Strauss: BE, S.101, 102.

72

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

re seelische Offenbarungen«!3® zulasse als es Literatur, Instrumental- oder
Kirchenmusik vermogen; dennoch markiert fiir ihn Wagners Schaffen eine
Wegscheide. Als eine Hauptaufgabe des zeitgendssischen Dramatikers sieht er
daher die Ausdifferenzierung in die Ausleuchtung sowie Darstellung psychi-
scher Prozesse und der Gefiihlsinhalte der Figuren. Diese Palette muss dann
mit kompositionstechnischen Mitteln korrespondieren, bis hin zu einer »psy-
chische[n] Polyphonie«, dem »seelischen Contrapunkt des III. Tristanaktes«
und »subtilste[m] Nervencontrapunkt«.8!

Trotz der Bedeutung Wagners fiir diese Uberlegungen bleibt fiir Strauss
allerdings die traditionelle Form der Arie der Idealtypus musikalisch-theatra-
ler Gefiihlsausleuchtung und mithin Wesenskern der Oper: »Die Arie ist nun
einmal die Seele der Oper! [...] Geschlossene Nummern, dazwischen Rezitative!
Das war, ist und bleibt die Oper!«!3? Dieses Bekenntnis zur traditionellen For-
mensprache fritherer Opernformen, die er bereits seit Feuersnot mit Prinzipi-
en von Wagners kontinuierlichem Drama zu synthetisieren sucht, erhdlt nun
gerade in der Zusammenarbeit mit Hofmannsthal und dem gemeinsamen,
planvollen Riickgriff auf altere Operntraditionen neue Nahrung fiir psycho-
logische Charakterzeichnungen. Strauss® (Euvre ldsst sich in diesem Sinne
als stets im Wandel befindliche eigenstindige Ausformung von Musiktheater
begreifen, die mit dsthetischen und kompositorischen Pramissen unterschied-
licher Traditionen spielt, sie aufgreift, verandert, ironisiert oder verwirft.!#3
Dabei strebt er zu keinem Zeitpunkt seiner Karriere etwa ein >Zuriick-zu«
an (allenfalls bezogen auf extreme harmonische Realisierungen in den frithen
1930er Jahren).!8* Er sucht vielmehr nach neuen Mdglichkeiten und Realisie-
rungsformen von »Seelenschilderungen«!® und blattert sozusagen fiir diesen
Zweck auch im Katalog der Operngeschichte.

Dabei scheint er bisweilen auch von der Idee der Komplettierung einer
Sammlung geleitet, gewissermaflen als Kurator musikalischer Psychogramme.
In einem Brief an Stefan Zweig zum nicht ausgefithrten Semiramis-Projekt
offenbart sich die wohlerwogene Absicht des dlteren Komponisten, eine
Vollstindigkeit bei der musikalischen Rubrizierung und Charakterisierung
unterschiedlicher Frauengestalten zu erreichen. Er riickt dabei die musikali-

180 Vgl. Anm.75.

181 Strauss: SpA, S.98.

182 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 609.

183 Siehe dazu insbesondere die analytischen Kapitel 4 und 5.
184 Vgl. Anm. 105.

185 Strauss: SpA, S. 218.

73

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

sche Ausleuchtung seiner weiblichen Hauptfiguren, deren emotionale Befind-
lichkeiten, Motivationen, psychologische Konstitutionen, Beziehungen und
Handlungen ins Zentrum des musikdramatischen Interesses: »Der weibliche
Démon als Staatsmann und Feldherr fehlt mir noch in meiner Frauengale-
rie.«1%¢ Diese Aussage legt zudem nahe, dass ihn gerade die Figuren reizen, die
in den traditionellen Denkmustern seiner Zeit »aus der Rolle< des stereotyp
Weiblichen fallen.!” Riickblickend hebt er im Alter aus dieser Galerie vor
allem Salome hervor, »die erste schone Vertreterin all der Frauengestalten [...],
deren feiner differenzierter Psychologie alle nervésen Contrapunkte und alle
diffusen Farben meiner spateren Partituren dienen sollen«.!88

Diese Auffassung kann man ebenso wahrend der Arbeit an Intermezzo fest-
stellen. Strauss hat, dem Rat Hermann Bahrs folgend, sich selbst das Textbuch
zu schreiben, nun doch eine erste Szene »hingehauen« und bittet den Schrift-
steller um sein Urteil. Sollte Bahr Gefallen finden, so denkt er bereits weiter,
wiinscht er sich von ihm vergleichbare Stoffe, nicht zuletzt, um mit einer gan-
zen Werkreihe eine neue Gattung, »die moderne Spieloper«, zu konstituieren.
Auch hier findet sich bereits die Idee einer »Frauengalerie«, allerdings — und
deshalb ist dieser Gedanke im Zusammenhang dieser Untersuchung vor allem
interessant — bezogen auf unterschiedliche AuSenperspektiven:

Ich plane dann einen Zyklus: Die Frau, etwa 5 Komddien, die Frau von den ver-
schiedenen Seiten gesehen. Da sie meine holde Gattin offenbar wieder ganz anders
sehen als ich, so ware ein 2.tes Stiick von Thnen entziickend. Aus meiner Frau
kann man 10 Stiicke machen: das sehe ich jetzt, wo ich anfange sie poetisch zu
analysieren; tragen Sie mir noch eine Komddie zum Zyklus bei, das wiére famos,
wenn sie sich schon, was ich begreife, in meine Anschauung nicht hineinfinden. Um
die moderne Spieloper zu begriinden, geniigt nicht ein Werk.!8

Der Weg zu neuen Stoffen ist fiir Strauss von Beginn seines Opernschaffens
an in erster Linie geleitet von der Suche nach neuen Ausdrucksmoglichkei-
ten und nicht per se nach neuen kompositionstechnischen Wegen oder In-
novationen: Diese konnen, aber miissen nicht die Folge der angestrebten

186 Brief vom 20.04.1935, in: Willi Schuh (Hg.), Richard Strauss — Stefan Zweig. Briefwechsel,
Frankfurt (M.) 1957, S. 111.

187 Zu dem Thema: Melanie Unseld: »Man tote dieses Weib!« Weiblichkeit und Tod in der
Musik der Jahrhundertwende, Stuttgart/Weimar 2001; speziell zu Strauss: Michael Lehner:
»Die heroische Stimme gegen die menschliche.« Zur musikalischen Konzeption gegensitz-
licher Frauengestalten in den frithen Opern von Strauss und Hofmannsthal, in: Osterrei-
chische Musikzeitschrift (OMZ), Jahrgang 67/1 (2012), S. 26-35.

188 Richard Strauss: BE, S. 180.

189 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 188.

74

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Konzeption sein. Seinem Jugendfreund Ludwig Thuille gibt er 1890 eine
Einschatzung Siegfried Wagners (in eigenen Worten) wieder, die in diesem
Verstandnis vor allem aber seine eigene Meinung abbilden diirfte. Siegfried
Wagner habe in einem Streitgesprach {iber moderne Orchestertechnik (und
die Bedeutung Berlioz’) bemerkt, dass

das Hauptmoment der Unterscheidung der modernen Orchesterbehandlung von
der Beethovenschen nicht in den gesteigerten Mitteln, sondern in der gesteigerten
Ausdrucksfahigkeit der einzelnen Instrumente, ihrer Individualisierung liege.!*°

Diese Ausdrucksfahigkeit erlaube es, so Strauss weiter, iiber den Einsatz der
solistischen Instrumentalfarben eine »bestimmte menschliche Sprache« zu
sprechen, wie dies Weber vorbildhaft in Der Freischiitz eingefithrt habe. Auch
»die gesteigerten Orchestermittel des Rings« (die er dann doch zugesteht)
seien »nicht die Folge der Sehnsucht nach unbekannten, raffinierten Kldngen
an sich, sondern des Dranges nach neuem Ausdruck«. Auch wenn der 26-jih-
rige Strauss im Brief an Thuille noch sehr im Schatten seiner einflussreichen
Mentoren steht sowie deren Meinung teilweise ungefiltert tibernimmt und
weitergibt,'! so wird die geduflerte Forderung eines »Dranges nach neuem
Ausdruck« doch sein Credo der folgenden Jahre werden. So sehr er sich in
dieser Zeit gerne als junger Wilder gebardet - als einer, der »so wiitend auf
Alles, was nach Vergangenheit riecht«,°? ist -, gilt ihm hier bereits die Riick-
bindung klanglicher Neuerungen an eine konkrete Expression als verbindlich:

Wenn ich also neue Farben im Orchester entdeckt haben soll, was wahrscheinlich
gar nicht der Fall ist, aber nehmen wir es einmal an, so muf$ doch das Bediirfnis
vorausgegangen sein, mit diesen >neuen Farben« etwas auszudriicken, was sich mit
den alten Farben nicht sagen lief3; - wenn dies nicht der Fall ist, findet man namlich
diese sogenannten >neuen Farben«< gar nicht. Da heifit es, wer nicht sucht, der
findet.!%?

190 Strauss/Thuille: BW, S. 116.

191 Die zunehmende Emanzipierung von fremden Meinungen und Urteilen zieht sich durch
den gesamten Briefwechsel mit Thuille. Strauss selbst reflektiert im Alter hellsichtig den
Einfluss sowohl Biilows als auch Ritters in der Meininger Zeit. So sehr er deren Bedeutung
als Mentoren und Lehrer fiir seine eigene Entwicklung heraushebt, so betont er gleicher-
maflen die Wichtigkeit der Loslosung von deren dsthetischen Ansichten. Vgl. Strauss: BE,
S.207: »Die Ergebnisse meiner damaligen Brahmsschwirmerei (unter Biilows suggestivem
Einflul)«; S.212: das individualistische Prinzip in Guntram als Grund »der inneren Ent-
zweiung« mit Ritter.

192 Strauss/Thuille: BW, S. 116.

193 Brief an Friedrich von Hausegger, abgedruckt in: Friedrich von Hausegger: Gedanken
eines Schauenden, hg. von Siegmund von Hausegger, Miinchen 1903, S.396. Vgl. auch
Steinitzer: Strauss, S. 99.

75

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

»Ausdruck« war bekanntlich einer der bevorzugten Begriffe seit seiner Mei-
ninger Zeit — durch den wesentlichen Einfluss Alexander Ritters; Cosima
Wagner ging so weit, ihn in der Briefanrede als »Mein lieber Ausdruck« zu
bezeichnen.!%*

Ein solchermaflen psychologisch motiviertes Ausdrucksbediirfnis ist
Strauss denn auch ein wesentlicher, wenn nicht alleiniger Gradmesser an
Qualitdt. So kénne Verdis Falstaff »in psychologischer Charakteristik« »den
besten Werken des deutschen Theaters an die Seite gestellt« werden und er-
reiche »durch das Orchester [eine] Vertiefung der Shakspeareschen [sic] Vor-
lage«.%> Otello hingegen sei »psychologisch nicht geniigend motiviert[]«.1%
Natiirlich finden sich daneben die typischen nationalen Klischees seiner Zeit:
Verdis Melodien fanden (im Gegensatz zu denen Mozarts) allenfalls Gefallen
und Beifall, ihnen wohne aber kein »Geheimnis« inne, und dem Orchester
fehle die Sprachfdhigkeit: »Zudem ist die Verdische Kunst bei aller inspirier-
ten u. genial erfundenen Gesangsmelodie wie die aller romanischen Meister
[...] Oberflaichenkunst, die durch die primitive Orchestersprache niemals in
geheimnisvolle seelische Tiefen heruntergreift [...].«!” Hier und in vergleich-
baren Auflerungen iiber >musikalische Tiefe< versus >Oberflichenkunst< be-
wegt er sich in stereotypen Diskursen und verweist passenderweise auf Wag-
ners Bemerkungen zur Rossinischen Melodik."”® Mit dem asthetischen Wert-
urteil der >Tiefe< sind einerseits im buchstablichen Sinne die unter der Me-
lodie liegenden musikalischen Schichten gemeint: Harmonik, Kontrapunkt
und »Orchestersprache, die hier national vereinnahmt werden. Andererseits
meint er aber auch die damit zusammenhdngende Mdoglichkeit, der Musik
psychologische Ausdrucksmoglichkeiten zu geben.'” Denn dieses Vordringen
in >seelische Tiefen«< gehe damit einher, moglicherweise keinen »allgemeinen

194 Vgl. Strauss/Cosima Wagner: BW.

195 Strauss: SpA, S. 40, 45. Die Partitur des Falstaff bewunderte Strauss Zeit seines Lebens und
erwihnt sie mehrfach.

196 Strauss: SpA, S.45. Auch gegeniiber seinen Librettisten ist ihm dies ein auschlaggebendes
Argument. So schreibt er an Stefan Zweig tiber Joseph Gregors Grundidee zu Daphne: »Es
fehlt uns ein interessierender seelischer Conflikt«, Strauss/Zweig: BW, S. 148.

197 Strauss: SpA, S. 45. Eine vergleichbare Passage findet sich in SpA, S. 40: Verdi sei »doch die
Entwicklung des modernen Orchesters [...] mehr oder minder fremd geblieben, gleicher-
maflen die »Ausdrucksfihigkeit zur Darstellung innerlichster Seelengeheimnisse«.

198 Strauss: BE, S. 95; analog: SpA, S.123f.

199 Er relativiert allerdings wieder in nationaler Lesart an anderer Stelle das Unvermdgen,
eine solche >Tiefe« auf melodischem Weg zu erreichen, wenn er auf den angeblichen
»fundamentalen Unterschied zwischen den tiefinnerlichen Tonsymbolen der melodischen
Offenbarungen unserer Klassiker: Haydn, Mozart, Beethoven, Schubert gegeniiber den
Arien der Romanen« hinweist (BE, S. 95).

76

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Gefallen und Beifall« zu erreichen. Die dgyptische Helena nennt er unter
den eigenen Werken als ein Beispiel dafiir, dass ein »Verstdndnif fiir solche
psychologische Probleme [sic] (dieses war allerdings nur mit Musik ganz zu
l6sen)« nicht »Jedermanns Sache« sei. Dabei betont er die Aktualitit und
Neuheit der Grundidee, eine bereits gescheiterte Ehe und den Versuch ihrer
Rettung zwischen den Polen von Vergessen und Erinnern ins Zentrum zu
riicken. In heutiger Lesart liefle sich die Handlung als gegliickter Verlauf einer
unkonventionellen Paartherapie begreifen. »[D]ieses interessanteste und mo-
dernste Problem« gerade in einem mythischen Rahmen psychologisch auszu-
leuchten gilt ihm dabei als besonders reizvoll, er sieht darin jedoch auch den
Grund von Missverstandnissen in der allzu voreiligen Frage: »[W]as sagt uns
heute noch Helena u. Menelas?« 200

Bereits bei Mozart findet Strauss vorbildhafte Figurendarstellungen, die
vom Typenhaften ins unverwechselbar Individuelle tibergehen - eine Quali-
tat, die er der spatbarocken Oper, insbesondere Handels Werken, noch nicht
zugesteht.?! Auch wenn die Opernstruktur mit ihrer Aufteilung in geschlos-
sene Nummern eine gednderte Zuordnung von Arien prinzipiell zulasse, sei
in Mozarts Werken der psychologisch-ausleuchtende Aspekt so konkret, so
individuell gefasst, dass eine Austauschbarkeit der Figuren unméglich werde.

Genau diesen Eingriff durch Eduard Devrient kritisiert er an einer Auf-
fithrung von Cosi fan tutte. Dort wurde Fiordiligis Arie Come scoglio — die
letzte Zuriickweisung, bevor auch sie dem werbenden Ferrando nachgibt -
Dorabella zugedacht,

[...] als ob man bei der enormen Charakterisierungskunst Mozarts einfach Gefiihl-

sduflerungen zweier Personen beliebig vertauschen kénnte und als ob der feine
Psychologe Mozart den Charakter der sentimentalen und gewissenhaften Fiordiligi

200 Strauss: SpA, S.211. Zweig stellt in einem seiner ersten Briefe an Strauss im Fall der
letzten Hofmannsthal-Opern einen ebensolchen Befund aus, ist aber in der Erklirung tiber
den ausbleibenden Erfolg hirter, da er diesen nicht nur in der Rezeption verortet. Er
spricht von der »Allgiltigkeit eines Kunstwerks fiir jeden und alle«, die letztlich doch die
»entscheidende Probe«, aber nicht erreicht sei. Er sieht die Griinde weniger in der psycho-
logischen Thematik als in Hofmannsthals Stil und der symbolisch aufgeladenen Sprache:
»Darf ich offen sprechen, so finde ich die letzten Hofmannsthaltexte zu sehr mit der Suche
nach einem Stil belastet, zu sehr in eine Symbolik gedringt, fiir die die normale Sehschérfe
eines unbefangenen, nicht mit der Textbuchbrille ausgeriisteten Zuschauers nicht mehr
ausreicht.« Strauss’ Musik bleibt in dieser Kritik selbstredend aufien vor (Strauss/Zweig:
BW, S.11).

201 Allerdings verraten die wenigen, ausschliefSlich negativen Kommentare zu Héndel keine
grofiere Kenntnis oder Beschéftigung mit dessen Werken.

77

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

nicht genau von der munteren, leicht erregbaren und praktischeren Dorabella ge-
schieden hitte.2

Man merkt dem Text deutlich Strauss’ Ungehaltenheit an, dass er hier als
Bewunderer gerade dieser Oper Mozarts spricht. Er nennt Mozart einen
musikalischen »Psychologen«, der so genau in der Charakterzeichnung diffe-
renziere, dass der Zuschauer »unschwer erkennt, daf sich eine derart unge-
heuerlich gebardende Leidenschaft [diejenige Dorabellas] recht leicht in ihren
Zielen wankend gemacht werden kann und ganz umschlagen kann«. Insbe-
sondere in Dorabellas voriger Es-Dur-Arie Smanie implacabili, che mugitate
(Strauss nennt sie noch unter ihrem tibersetzten Titel »Furchtbare Qualen«)
werde dies gerade durch die musikalischen Ubertreibungen deutlich. Interes-
santerweise ist es nach Strauss’ Beobachtung die Exaltiertheit der Zuschau-
stellung von Emotionen und nicht deren Abwesenheit oder Zuriicknahme,
welche die leichtfertige, weniger >tief« empfindende Figur charakterisiert. Mo-
zart vermittelt dies insbesondere durch die Ironisierung einer pathosbehafte-
ten Heroinenarie: eine kompositorische Losung, die - denkt man Strauss’
Argumentation weiter - demnach einerseits auf einem spielerisch-parodisti-
schen Umgang mit etablierten Ausdruckstopoi basiert. Andererseits ist diese
Umsetzung nur auf Grund einer erfahrenen Menschenkenntnis moglich, des
Wissens um typisch menschliche Verhaltensmuster. Aus diesem Grund gilt
Strauss Cosi fan tutte in der Ubereinstimmung der psychischen Prozesse
mit den musikalischen Mitteln (in diesem Beispiel des parodistischen Um-
gangs mit konventionalisierten Semantisierungen) als vorbildlich. Zeit seines
Lebens setzte er sich fiir das Bithnenwerk ein, das erst im frithen 20. Jahr-
hundert - mafigeblich durch seine Fiirsprache befordert - eine den beiden
anderen Da-Ponte-Opern vergleichbare Wertschitzung erhielt. Er selbst sieht
in Mozarts Opera buffa eine Wesensverwandtschaft zu seinem eigenen Bestre-
ben, das Parodistische mit dem Sentimentalischen - die zwei Elemente, die
er selbst als seinen eigenen kompositorischen Wesenskern benennt?’® - zu
vermitteln, zu kontrastieren und diese beiden Pole immer wieder neu auszuta-
rieren.2%4 Besonders deutlich wird dies in den beiden Werkkommentaren zu
Intermezzo,?%°> doch bereits 1910 spricht er die Vorbildfunktion in einem Text
anlésslich einer Neueinstudierung der Oper in Miinchen an:

202 Strauss: BE, S.101.

203 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 291.

204 Vgl. dazu das Unterkapitel »Unmittelbarkeit und Distanz«, S. 87 ff..
205 Vgl. Strauss: BE, S.135-139, 140-150.

78

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Eine allerdings noch kleine Gemeinde erfreut sich heute schon an dem Reiz einer
intimen, psychologischen, konsequent durchgefithrten und sorgfaltig abgetonten
Handlung ohne grofle Haupt- und Staatsaktionen, an der kiinstlerischen Bearbei-
tung eines ganz bestimmten Ausdrucksgebietes, wie es der in «Cosi fan tutte» mit
feinster Ironie behandelte humoristisch-pathetische, parodistisch-sentimentale Stil
ist [...].206

Umso vehementer verteidigt Strauss die musikalische Qualitdt und das Kon-
zept der Oper gleichermaflen, gerade wegen »der psychologischen Entwick-
lung des Textbuches«,2%7 die ihm weitaus wichtiger ist als die »etwas unmogli-
che[] Voraussetzung der Handlung, da sie es ist, die die eigentlichen musika-
lischen Angriffspunkte ermdglicht.

Die Bedeutung des Orchesters

Mehrfach ist es in den obigen Zitaten bereits angeklungen: Eigentliches Mittel
zur Darstellung seelischer Prozesse, zur Ausdrucksfdhigkeit ist fiir Strauss
das Orchester: »[D]ie musikdramatischen Gebilde [...] sind eben durch das
Orchester letzte Erfiillung des Theaters mit einem Gefiihlsinhalt u. innerster
Geistigkeit, die keine Theatermaschinerie u. kein noch so genialer Schauspie-
ler auf der Bithne darzustellen im Stande war.«?%® An anderer Stelle spricht
er von der »Psychologie des sprechenden Orchesters« und nimmt sich als
Endpunkt und Abschluss in die Ahnenreihe »Weber, Berlioz, R. Wagner u.
R. Strauss«?%? auf. In einer weiteren Notiz greift er weiter zuriick: Seit Haydn
habe sich durch das moderne Orchester »die Offenbarung der kiinstlerischen
Seele in den innersten Menschen« zuriickgezogen.?' Hierin ist der Grund
zu suchen, warum er der italienischen Oper des 19. Jahrhunderts wenig
Wertschitzung entgegenbringt?! und sie zumeist als defizitdr beschreibt. Wie
bereits am Beispiel Verdi ausgefiihrt, ist ihm die Orchesterbehandlung zu

206 Strauss: BE, S.102, 103.

207 Strauss: BE, S.98. Einer der wenigen Fille, in denen er offen Wagner widerspricht, dessen
Ausfithrungen er sonst allenfalls ergdnzt oder anders betont wissen will.

208 Strauss: SpA, S. 97.

209 Strauss: SpA, S.218. Diese Aufzdhlung kehrt in seinen Aufzeichnungen in Variationen
immer wieder, vgl. etwa SpA, S.97. Siehe generell zum Geschichts- und Selbstverstandnis
des Komponisten: Katharina Hottmann: »Die andern komponieren. Ich mach’ Musikge-
schichte!«. Historismus und Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss. Untersuchungen zum
spdteren Opernschaffen, Tutzing 2005, S. 116 ff.

210 Strauss: SpA, S. 39.

211 Aus diesem Argument heraus scheint es kaum triftig, warum die Werke Giacomo Puccinis
bei Strauss ebenfalls unter diese Einschétzung fallen.

79

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

unterkomplex; dadurch habe sich dem Komponisten mit Ausnahme des Fal-
staff die »Ausdrucksfahigkeit [des Orchesters] zur Darstellung innerlichster
Seelengeheimnisse nicht erschlossen«.?’? Wie sehr fiir ihn psychologische
Darstellung und Orchesterbeherrschung zusammengehen, zeigt sich bis in die
Formulierungen hinein, denn nur diese beiden werden mit der gleichen Folge
von Adjektiven beschrieben: »mein feinst differenziertes Orchester«?3 und
die »feine[] differenzierte[] Psychologie«?'* der Figuren, die eine entsprechen-
de musikalische Ausarbeitung erst ermdgliche.

Strauss meint dabei insbesondere die klangfarbliche Ausgestaltung der
»Tonsymbole«, wie er Leitmotive lieber bezeichnet wissen will.?!®> Bereits zum
Thema Ausdruck wurde im obigen Zitat deutlich,?'¢ dass ihm das »Hervortre-
ten des solistischen Elements« neue Mdglichkeiten der klangfarblichen Ausge-
staltung bietet. Eine entsprechende, »von dem poetischen Inhalt des Dramas«
geleitete dirigentische Umsetzung ermdgliche es in Wagners Tannhduser,

durch den Vortrag z. B. der Klarinettenmelodie in der Ouvertiire, der Oboensoli
in dem Vorspiele des II. und III. Aktes dem Auge des Zuhdrers beinahe schon
die Gestalten hervorzuzaubern, deren Schicksal den horenden Zuschauer dann von
der Bithne herab zu innigster Teilnahme zwingen und aufs Tiefste ergreifen und
erheben sollte.?”

Es sei diese »Schopfung des belebten, sprechenden Orchesters«, die eine
solche »Seelenschilderung« und bildhafte Konkretion erst méglich werden
lasse,?!® sowohl in Einzelfarben als auch in Mischungen durch deren Zuord-
nung zu dramatischen Situationen. Strauss nennt dafiir in dieser Textpassage
mehrere Beispiele: »Die Esdurkarinettenmelodie der Freischiitzouvertire«,??
die Wagner »das Flehen der sorgenden Unschuld«??® genannt habe und »in

212 Strauss: SpA, S. 40.

213 Strauss: SpA, S. 98

214 Strauss: BE, S.180.

215 Strauss: SpA, S.222. Zum Begrift des Symbols bei Strauss: Hottmann: Historismus und
Gattungsbewusstsein bei Richard Strauss, S.262 fL.; siehe auch den Abschnitt Leitmotivik in
Kapitel 3, S. 282.

216 Vgl. Anm. 190.

217 Strauss: BE, S. 86.

218 Strauss: SpA, S. 218.

219 Carl Maria von Weber: Der Freischiitz, Ouvertiire, S. T. 96 ff. (»con molta passione«).

220 Wagner spricht mehrfach von der Ouvertiire des Freischiitz und betont Webers klangfarb-
liche Innovationen. Auch die Klarinettenstelle findet mehrfach Erwédhnung und wird in
»Uber das Dirigieren« mit Notenbeispiel explizit genannt (»den langen gedehnten, dem
Adagio entlehnten Gesang der Klarinette«, SSuD, Bd. 8, S.299). Allerdings findet sich die
von Strauss erinnerte Formulierung nirgends. Die Herausgeber der spaten Aufzeichnungen

80

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Berlioz’s Learouvertiire Cordeliens Cduroboe«.??! Beide Instrumentalfarben
sind fiir Strauss klar auf jeweils eine Bithnenfigur bezogen, gehoren ihr buch-
stablich; mit dem fiktiven Wagner-Zitat ist Agathes Charakter im Wesenskern
beschrieben: Thre beiden solistischen Auftritte??? betonen die Sphire religio-
ser Unschuld, in beiden erhilt die solistische Klarinette kurze, aber auffilli-
ge Wendungen.??® Der erste Auftritt beginnt als typische Opern-Preghiera
(»Sie tritt vor und erhebt kniend die Hénde«), die spétere Cavatine ist mit
»wehmiitiger Andacht« vorzutragen, zudem ist die Protagonistin »brautlich
geschmiickt«. Strauss gebraucht fiir eine solche instrumentenspezifische Kon-
kretion den Begriff des »Klangindividuums«:

[D]as sind einmalige Gestalten, nur dem Orchesterinstrument moglich, dem ein
schopferisches Seel Genie seine Seele eingehaucht hat. Das Orchesterinstrument
allein als Klangindividuum, dann in den verschiedenen Mischungen mit andern
Klanggruppen. Ferner das vom Instrument vorgetragene Motiv oder Melodie, ihre
rhythmische Zeichnung, ihr Tempo, oft ein einziger Ton: die tiefe iibrig bleibende
Bassclarinette bei Wotans: »Und schweigend schwand mir das Weib« I1. Akt.2?*

In Strauss’ Werken lassen sich vergleichbare Passagen allenthalben finden,
hier seien nur zwei besonders charakteristische Stellen herausgegriffen. Ein
frithes Beispiel ist die G-Dur-Episode in Don Juan mit der solistischen Oboe
iber dem liegenden Oktav-Quintklang in vierfach geteilten Kontrabédssen
(T. 232ff.). Strauss selbst war von der Wirkung der Stelle iiber die Maflen
angetan.?® In fast allen Interpretationen des Werkes wird sie als Liebesszene
gedeutet: Del Mar bezieht sie unmittelbar auf das erotische Erlebnis der
Titelfigur, nennt sie »Don Juan’s deepest love experience«.??® In jedem Fall
ist sie als lyrische Verbreiterung und Ruhepunkt Vorldufer fiir zahlreiche

nehmen eine Verwechslung mit einer Aussage Berlioz‘ an. Vgl. SpA, S. 225; Strauss/Berlioz:
Instrumentationslehre, S.187.

221 Stauss: SpA, S.218.

222 Vgl. Weber: Der Freischiitz; »Wie nahte mir der Schlummer/Leise, leise fromme Weise«
(Akt IT) und die Cavatine »Und ob die Wolke sie verhiille« (Akt IIT).

223 Im Rezitativ des ersten Auftritts gleich zu Beginn, in der Cavatine in T. 34/35, hier zudem
wieder in Es-Dur.

224 Strauss: SpA, S.218.

225 »Besonders schon klang die Oboenstelle in G-dur mit den vierfach geteilten Kontrabds-
sen«, in: Richard Strauss: Briefe an die Eltern 1882-1906, hg. von Willi Schuh, Bonn 1953,
S.119. Ebenso S.121 nach der Urauffithrung: »Wundervoll klang das Oboensolo mit den
vierfach geteilten Kontrabéssen mit Sordinen«.

226 Del Mar: Strauss, Bd. 1, S. 21. Hansen spricht von einer »erotischen Atmosphére«, obwohl
er sich generell einer ,solche[n] Konkretheit« verwahrt: sie lenke nur ab »vom Nuancen-
reichtum der klingenden Realitit«, Mathias Hansen: Richard Strauss. Die Sinfonischen
Dichtungen, Kassel u. a. 2003, S.71.

81

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

spatere Passagen in Strauss” Opern, die er von Hofmannsthal immer wieder
vehement einfordern wird. Klangfarben kénnen zudem in neuer Zuordnung
zu bekannten Leitmotiven bzw. bereits erklungenen Melodien die Verweis-
oder Erinnerungsfunktion derselben éndern. In Der Rosenkavalier klingt
wiahrend des letzten Dialogs der Marschallin mit Octavian als Einleitung in
das Terzett nochmals das »Wo war ich schon einmal und war so selig« (II, Z.
32, 4ff.) der ersten Begegnung des jungen Grafen mit Sophie an, obendrein
in derselben Tonart, in Des-Dur (III, Z. 284 ff.). Allerdings spielt das Motiv
nun die Solotrompete, die sich auffillig vom Kontext des liegenden, vielfach
aufgefdcherten Akkordes in Streichern, Holz und Hornen abhebt. Es erklang
beim ersten Mal in den Solostimmen und wurde schliefSlich vom Orchester
in unterschiedlichen Kombinationen (Horn, Holzbldser und Streicher) aufge-
nommen. Im Finale erhilt es allein durch die Klangfarbe und die viel klarere
Satzstruktur der Begleitschicht eine Pragnanz und Eindringlichkeit, die meh-
rere Interpretationen zuldsst: ein wehmiitiges Erinnern, ein Bewusstwerden
der Situation oder gar ein ironischer Beigeschmack - in jedem Falle eine
gewandelte Bedeutung des urspriinglichen, mit dem Gefiihl der Zeitentho-
benheit und dem Entriicktsein konnotierten Motivs.2?

Im obigen Zitat spricht Strauss bei Wagner von der Konzentration auf
die Bedeutung der Klangfarbe in der Reduktion auf nur einen einzigen Ton.
Auf ein solches Beispiel in eigenen Werken verweist er in Salome, um vor
einer fehlgehenden Interpretation zu warnen: »Hier sei bemerkt, dafl das
hohe B des Kontrabasses bei der Ermordung des Taufers nicht Schmerzens-
schreie des Delinquenten sind, sondern stdhnende Seufzer aus der Brust der
ungeduldig wartenden Salome.«??8 Jiirgen Maehder weist darauf hin, dass
Strauss diesen besonderen Klangeffekt durch die Beschiftigung mit Berlioz’
Instrumentationslehre im Rahmen seiner Uberarbeitung und Aktualisierung
der Schrift kennengelernt hat. Dort wird die Spieltechnik, die der Kontrabas-
sist Langlois entwickelt habe, genau beschrieben.??® Der Klangeffekt sei von
diesem erzeugt worden,

indem er die hohe Saite, statt sie auf das Griffbrett aufzudriicken, zwischen dem
Daumen und dem Zeigefinger der linken Hand festklemmte und so bis nahe an

227 Die Passage wird in Kapitel 4, S. 400 wieder aufgegriffen. Vgl. dazu auch Jiirgen Maehder:
»Klangfarbenkomposition und dramatische Instrumentationskunst in den Opern von Ri-
chard Strauss, in: Richard Strauss und das Musiktheater, hg. von Julia Liebscher, Berlin
2005, S.139-182, S.172

228 Strauss: BE, S. 226.

229 Maehder: »Klangfarbenkomposition und dramatische Instrumentationskunst, S. 148, 149.

82

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

den Steg heranriickte, sehr eigentiimlich hohe Tone, Tone von unglaublicher Kraft.
Wire man gendétigt, im Orchester das heftige Aufschreien einer weiblichen Stimme
wiederzugeben, kein anderes Instrument als die Kontrabdsse, auf diese Weise be-
handelt, wiirde hierzu besser befahigt sein.?*

Strauss Anmerkung in der Partitur (Z. 304,6) folgt der technischen Ausfith-
rung bis in den Wortlaut hinein, umschreibt die Klangwirkung jedoch pré-
ziser: Sie dhnele »dem unterdriickten Stohnen und Achzen eines Weibes«.
Dabei meint er jedoch nicht, wie Berlioz vorschldgt, die onomatopoetische
Imitation eines tatsichlichen menschlichen Schreis, sondern den musikali-
schen Ausdruck eines inneren Vorgangs. Um einer solchen Missdeutung zu
begegnen, gibt er Jahrzehnte spater die zitierte Prézisierung mit auf den Weg,
welche die Passage klar als musikalische Fokalisierung Salomes beschreibt.

Aus diesem Grund geht ihm Wagners Analogie des Orchesters als moderne
Form des griechischen Theaterchors nicht weit genug:

[Slein schoner Gedanke, dafy der Chor des antiken Dramas, der die Handlung
als Kritiker, Erklarer und Deuter begleitete, durch das Orchester [...] ersetzt sei,
ist jedoch nur zum Teil richtig. Es braucht keines weiteren Beweises, daf3 die Aus-
drucksmoglichkeiten des modernen Orchesters — seit Weber und Berlioz besonders
- ganz andere sind als die eines umschreibenden, erlduternden Chors der Aeschylei-
schen und Sophokleischen Tragodien. Das moderne Orchester untermalt nicht nur,
erklart nicht nur - es gibt den Inhalt selbst, enthiillt das Urbild, gibt die innerste
Wahrheit.?*!

Dabei soll nicht im Zentrum stehen, dass Strauss Wagners weiterreichende
Ausfithrungen hier zum Teil vereinfachend und verkiirzt wiedergibt.?*> Seine

230

231
232

Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S.146. Maehder weist bereits auf die frithere Fas-
sung in Berlioz Artikelserie De I'Instrumentation hin, vgl. Maehder: »Klangfarbenkompo-
sition und dramatische Instrumentationskunst, S. 149.

Strauss: BE, S.91.

Strauss bezieht sich vermutlich auf folgende Passage: »An dem Gesamtausdrucke aller
Mitteilungen des Darstellers an das Gehor, wie an das Auge, nimmt das Orchester somit
einen ununterbrochenen, nach jeder Seite hin tragenden und verdeutlichenden Anteil:
es ist der bewegungsvolle Mutterschofi der Musik, aus dem das einigende Band des
Ausdruckes erwidchst. Der Chor der griechischen Tragodie hat seine gefiihlsnotwendige
Bedeutung fiir das Drama im modernen Orchester allein zuriickgelassen, um in ihm, frei
von aller Beengung, zu unermefilich mannigfaltiger Kundgebung sich zu entwickeln; seine
reale, individuell menschliche Erscheinung ist dafiir aber aus der Orchestra hinauf auf
die Bithne versetzt, um den im griechischen Chore liegenden Keim seiner menschlichen
Individualitat zu hochster selbstindiger Bliite, als unmittelbar handelnder und leidender
Theilnehmer des Dramas selbst, zu entfalten.« (Oper und Drama, in: SSuD, Bd. 4, S.191).
In Wagners Lesart ist die Funktion des Chores weiter gefasst als Strauss es darstellt: Er
betont, »daf8 der Chor von der Scene ab ganz in das Volk zuriicktreten« kénne »und dafiir

83

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

eigenen Bemerkungen sind zwar wesentlich von Wagners Uberlegungen zur
Rolle des Orchesters und zur musikalischen Gebérde geleitet. Vielmehr greift
er sich daraus Argumente fiir seine zumeist auf musikalische Realisierungen
und Wirkungen ausgerichteten dsthetischen Fragestellungen heraus. Aspekte
eines operntheoretischen oder geschichtsphilosophischen Uberbaus interes-
sieren ihn weit weniger, vielmehr strebt er danach, in Wagners Schriften
Legitimationen fiir eigene kiinstlerische Uberzeugungen und musiktheatra-
le Losungen zu finden - im vollen Bewusstsein seiner weit von Wagners
Klangasthetik wegfiihrenden Musiksprache.

Die von Strauss angefithrten Funktionen, die er im obigen Zitat zwar als
relevant, aber nicht als wichtigste Aufgabe des Orchesters erachtet, lauten in
der Reihenfolge ihrer Erwahnung: kritisieren, erklaren, deuten, umschreiben,
erldutern, untermalen. Sie alle benennen ein Daneben-Stehen: eine zweite,
getrennte Mitteilungsschicht zur Bithnenhandlung im Sinne einer Kommen-
tarebene oder gar als narrative Warte mit eigener Haltung und Meinung zum
Geschehen. Diese Funktionen sind fiir Strauss' Komponieren und das Thema
dieser Studie durchaus von Bedeutung;?3 allerdings ist im Vergleich zu Wag-
ner eine klare Bedeutungsverlagerung zur unmittelbaren und présentischen
Darstellung evident. Das Orchester gilt ihm in seinen eigenen Werken als
»Kern des dramatischen Inhalts«, mit dem Ziel, »alle Regungen des Gemiits,
alle Schwingungen der Leidenschaft mit einer Deutlichkeit in die Klangfarbe
des Orchesters umzusetzen, die jeden Horer unbezwinglich bannt und iber-
zeugt«?3* - zugleich wird wieder die Bemithung um eine immersive Wirkung
betont.

Ahnungslose Kritiker haben Salome und Elektra »Sinfonien mit begleitenden Sing-
stimmen« genannt. Daf} diese »Sinfonien« den Kern des dramatischen Inhalts
bergen, ebenso wie in meiner biirgerlich-biographischen Komddie Intermezzo »die
sinfonischen Zwischenspiele« kundgeben, was gesprochene oder gesungene Prosa
u. beste Darsteller dem Publikum nicht voll verstandlich machen konnen, werden
vielleicht spétere Zeiten wiirdigen.?*

Zu jenen Kritikern hitte Strauss auch seinen eigenen Librettisten rechnen
kénnen; auch Hofmannsthal haderte, nicht nur zu Beginn der gemeinsamen
Arbeit, mit der prominenten Rolle des Orchesterapparats. Gegeniiber Strauss

als belebender und verwirklichender Theilnehmer der Handlung - als solcher - selbst
behiilflich werden konnte« (Oper und Drama, in: SSuD, Bd. 3, S. 268)

233 Sie kommen im Unterkapitel »Unmittelbarkeit und Distanz® zur Sprache, vgl. S. 87 ff.

234 Strauss/Berlioz: Instrumentationslehre, S.120.

235 Strauss: SpA, S. 98.

84

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

formulierte er es freilich diplomatisch, aber gegeniiber Dritten wird er durch-
aus deutlich. So schreibt er wiahrend der Arbeit an Der Rosenkavalier an
Harry Graf Kessler:

[N]Jun mufl aber das Arienhafte sein, denn mache ich dem Strauss eine arienlose
Dialog-oper, so componiert er (ohne viel Kritik zu iiben) driiber hinweg — und es
entsteht, wie bei Elektra (ich verstehe diese Dinge jetzt klar) ein in sich complettes
Stiick, iiber das er eine - entbehrliche - Symphonie schiittet wie sauce tiber den
Braten. Durch die Arien zwinge ich ihn, die Hauptfiguren durch die Stimmfiihrung
zu charakterisieren (nicht bloff durch das Orchester) - und nur so kann eine
organische Oper entstehen.?3

Strauss® Orchester als »sauce tiber den Braten« gilt hier Hofmannsthal gera-
dezu als Bedrohung fiir seine eigenen kiinstlerischen Ziele. Nicht nur mit
Elektra, auch mit Der Rosenkavalier wird er aus diesen Griinden Zeit seines
Lebens in Teilen hadern, trotz des ausnehmenden Erfolges. Ihm gilt dabei
das Orchester nicht, wie Strauss es betont, als eigentliche Darstellung der
seelischen Zustdnde und Entwicklungen, sondern als zweite, charakterisieren-
de Schicht, die — wenn sie zu aufdringlich wird - die eigentlichen Nuancie-
rungen zerstort. Nur in Ariadne auf Naxos sah Hofmannsthal seine Ideal-
vorstellung eines Zusammengehens von Text und Musik weitgehend erfiillt,
aus diesem Grund betont er mehrfach im Briefwechsel den herausragenden
kiinstlerischen Wert der Oper.

Auch in den letzten Jahren ihrer Zusammenarbeit zeigt sich diese Haltung
unverandert; Hofmannsthal winscht sich, anstelle des Orchesters »das Ent-
scheidende der Singstimme zu geben« was nicht zwangslaufig zu »italieni-
sche[r] Stifle« fithren miisse. Er fithle bei Albert Lortzing,

wie die ganze Charakteristik dieses Peter van Bett, dieser Marie in den Gesang ge-
legt ist, das Orchester nur begleitend bleibt (und so auch, meine ich, vollzieht sich’s
im Vorspiel zu «Ariadne», wihrend im «Rosenkavalier» und doch auch im «Inter-
mezzo» (Irre ich da? Habe ich unrecht?) die Stimme immer nur dem im Orchester
zentrierten Leben des Ganzen sich einflicht, auftauchend, untertauchend, aber —
wenn mein Gefiihl mich nicht betrligt - nie ganz souveran, nie ganz als Trdger.?’

Hofmannsthal betont in dieser (durchaus als Kritik, zumindest als Fingerzeig
fir die aktuelle Arbeit an Arabella zu lesenden) Beobachtung mehrfach abmil-
dernd sein musikalisches Laientum, und doch beschreibt er sehr prézise und
treffend den Straussischen Orchestersatz. Die Singstimme ist dort nur ein Ele-
ment im Gesamtgefiige, nicht einfach die Oberfldche, die melodische Kontur,

236 Hofmannsthal/Kessler: BW, S. 234.
237 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 584.

85

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

der das Orchester subordiniert ist. Sie bleibt insbesondere in lyrischen Passa-
gen meist eng verwoben mit dem fortstromende Klangfluss des Straussischen
>Schwungs«.

Eine solche unterschiedliche Haltung, die in erster Linie die gemeinsame
Arbeit an den »Lustspielopern«?3® betrifft (aber — wie am Beispiel Elektra
gezeigt — weit dariiber hinausgeht), zeigt sich auch an der Bedeutung, die
beide den orchestralen Zwischenmusiken einrdumen. Warnt Hofmannsthal
vor einem tberméafligen Gebrauch, der zu einer »halbe[n] Sinfonie«?* fiih-
re, so nutzt Strauss die Eigenstdndigkeit in Intermezzo aus, um auch hier
neue Wege zu gehen. Einerseits entwickelt er aus den Erfahrungen des Ariad-
ne-Vorspiels den >Konversationston« in seiner Zuriicknahme und Reduktion
weiter und iibertragt ihn auf die Alltéglichkeiten des zeitgendssischen biirger-
lichen Lebens. Andererseits kontrastiert er diese beschleunigten Dialog-Sze-
nen durch raumgreifende, rein instrumentale Passagen und bringt die beiden
unterschiedlichen Darstellungsmodi in den Aktfinali als Synthese zusammen.
In diesem Dreischritt sieht er die Mdglichkeit, die wesentlichen Charakteris-
tika seiner Musiksprache — vom parodistisch-humoristischen Tonfall bis zu
den »stiddeutschen Bourgeois-Gemiitskisten«?# — in einer kontinuierlichen
Steigerung in den vollen Orchestersatz einzubinden und zeitgleich den jeweils
innewohnenden Gefahren der unterschiedlichen Darstellungsmodi - einer
musikalischen Kargheit im ersten Fall, eines zu starken »Retardierens«?# im
Letzteren - durch gegenseitigen Ausgleich zu begegnen. Dabei ist klar der
Fokus der psychologischen Ausleuchtung bestimmt: In den Dialogpassagen
bleibt es bei Andeutungen (»mit lyrischen Elementen durchsetzt«), erst das
Orchester erhilt die Aufgabe einer Fokalisierung der Charaktere:

[D]as lyrische Element, die Darstellung der seelischen Erlebnisse der handelnden
Personen gelangt hauptséchlich in den lingeren Orchesterzwischenspielen zu voller
Entfaltung. Eigentlich erst in den beiden Schluflszenen des ersten und zweiten Aktes
ist dem Sdnger die Moglichkeit zu ausgedehnter Kantilene gegeben.«?*?

238 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 584.

239 »Zwischenmusiken von drei Minuten wire ein erschreckender Gedanke! Das wire ja
eine halbe Sinfonie! Und das sechsmal an einem Abend! Auch zwei Minuten ist zuviel!«
Strauss‘ vorheriger Brief, in dem er diese Idee ausfiihrt, hat sich nicht erhalten (Strauss/
Hofmannsthal: BW, S. 375).

240 Strauss bezieht sich hier insbesondere auf »das Arabelladuett und das Rosencavalierter-
zett«, Strauss/Zweig: BW, S. 55.

241 Den Gegensatz »dramatisch-mitstromend« versus »retardierend« diskutieren beide im
Briefwechsel (S. 351-354).

242 Strauss: BE, S. 145, 146.

86

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Zudem erhilt das Orchester neue Funktionen als Verwandlungsmusik in der
Transformation von Szenen. Strauss gestaltet Orts- und Zeitwechsel, die teils
als Zeitraffer und Uberblendung, also nicht nur im metaphorischen Sinne

>filmisch« fungieren; gegeniiber Hermann Bahr spricht er selbst von »Kinobil-
der[n] «3

Unmittelbarkeit und Distanz

Die Ausfithrungen zu Intermezzo machen es bereits deutlich: Strauss un-
terscheidet zwischen unterschiedlichen klanglichen Darstellungsmodi, die je-
weils von einer anderen Funktion und Perzeptionshaltung ausgehen. Die Im-
mersion des Publikums im »Lyrischen« — wie Strauss und Hofmannsthal die
nicht handlungsorientierten, ganz der Musik iiberlassenen Passagen in ihrem
Briefwechsel zumeist nennen - ist dabei ein zentrales dsthetisches Ziel in
fast allen Opern. Dies zeigt sich insbesondere an der Finalgestaltung, die den
Fokus auf eine oder zwei Hauptfiguren legt. Strauss selbst schreibt dazu ganz
am Anfang der Zusammenarbeit mit Hofmannsthal: »Ich bemerke hierzu,
daf$ in der Oper alle Massenszenen, grofle Ensembles schlechte Aktschliisse
sind, dagegen Soloszenen oder Liebesduette, entweder mit jubelndem Fortis-
simo oder ganz poetisch ausklingenden Pianissimo-Schliissen, das dankbarste
sind.«?** Haufig kniipfen sie dabei in neuer Konzeption und Ausgestaltung
an die bis ins 17. Jahrhundert zuriickreichende Opernkonvention des Schluss-
duetts an. Elektra féllt dabei aus dem Rahmen - als einziges der gemeinsa-
men Projekte kennt sie kein Liebespaar - besitzt aber ebenfalls einen »gro-
8en Zwiegesang zwischen Elektra und Chrysothemis nebeneinander«®* in
orchestraler Steigerung, ein Verfahren, das Hofmannsthal in solchem Umfang
zunehmend kritisch sehen sollte. Anldsslich der Finalgestaltung von Die Frau
ohne Schatten versucht er Strauss zum Umdenken zu bewegen: »Nun eine
neue Verbreiterung der fritheren Stelle. Mehr und immer mehr! Muf3 es sein?
Lieber Dr. Strauss!«24® Der Rosenkavalier geht trotz mehrerer Paarkonstella-
tionen nicht diesen Weg, sondern wihlt in zwei von drei Aktschliissen eine
Distanzierung durch Parodie und Humor, durch Ochs’ »Leiblied« im Fall des
zweiten und durch die Schlusspantomime des kleinen Dieners im dritten Akt.

243 Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 186.
244 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 25.

245 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 33.

246 Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 298.

87

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Hofmannsthal nennt dies treffend ein »Wiirzen des Sentimentalen durch ein
widersprechendes Element«.247

Das Verhiltnis dieser unterschiedlichen Darstellungsweisen ldsst sich im
Verhiltnis von >Unmittelbarkeit< und »Distanz< naher fassen, und zu beiden
Modi duflert sich Strauss mehrfach. Bei Ersterem nimmt er eine unmittelbare
Ubertragung des Ausdrucks an, der keiner Abstraktion oder Mediation be-
darf. Dies ist eine entscheidende Denkfigur von Strauss und zieht sich durch
die thematisch vielféltigen und wenig geordneten Aufzeichnungen in seinen
spaten Notizheften. So habe Mozart

von den, theatermifig gesehen, nicht schlechten Figuren seiner Textdichter Inspira-
tionen empfangen, die weit tiber das seelische und poetische Mafd derselben hinaus-
ragen, indem er ihnen Melodien in den Mund legt, die unmittelbare Offenbarungen
der Seele geworden sind, ich nenne sie die Platonischen Ideen - zu denen sich die
darstellenden Sanger nur mehr wie Schattenbilder verhalten.?*8

Der immer wiederkehrende, duflerst eigenwillige Vergleich zur platonischen
Ideenlehre erschopft sich letztlich in dieser Betonung der Unmittelbarkeit
der Musik selbst. Weil Mozarts Melodien »als kiinstlerische Eingebungen
unmittelbar aufgefasst werden« kénnten und nicht des Schattenbildes bediir-
fen, bemiiht Strauss den Ideenbegriff, der bei Plato eigentlich der sinnlichen
Wahrnehmung iibergeordnet ist.>*° Bei Mozart konne deshalb »fast ganz
von der Betrachtung der dramatischen Gestalten« abgesehen werden; nicht
jedoch bei Wagner, wo

die den Ausdruck der Empfindungen, Leidenschaften unmittelbar beleuchtenden
Tonsymbole im Orchester (nicht sehr gliicklich Leitmotive genannt) sich dem Ohr
u. Gefithl des Zuschauers u. Zuhoérers gleichzeitig mit solcher Eindringlichkeit
einpragen, dafl dies sich sogar bis zur Eindeutigkeit der Tonarten erstreckt, in denen
diese Motive zum ersten Male erklungen waren.?*

247 Hofmannsthal schreibt an Strauss wihrend der Arbeit an der zweiten Fassung von Ariadne
auf Naxos: »[U]nd mir scheint, sogar, dafl dieses Wiirzen des Sentimentalen durch ein
widersprechendes Element ganz in Threm Geist ist, so dies ironisch, reizvolle Element in
dem kleinen sentimentalen Schluflduettchen im «Rosenkvavalier» [...].« (BW, S.286). Es
bleibt jedoch auf Hofmannsthals Drangen in Ariadne auf Naxos nur bei einer angedeuteten
Brechung vor dem eigentlichen Schluss: »dann mag das Orchester sie zudecken« (ebd.).
Wihrend der Proben im Oktober 1916 wird Hofmannsthal diese Entscheidung im Nach-
hinein bedauern (BW, S. 305).

248 Strauss: SpA, S.123.

249 Siehe dazu Anm. 7 in SpA, S.125, sowie Hottmann: Historismus und Gattungsbewusstsein,
S.267-273.

250 Strauss: SpA, S.222.

88

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Den eigentlichen Unterschied scheint fiir Strauss die Rolle des Orchesters
zu bilden, um unterschiedliche Grade einer solchen Unmittelbarkeit herzu-
stellen. Mozarts »Wiedergabe dieser unendlich feinen u. reichen Seelenge-
bilde«, die »die ganze Scala des Ausdrucks menschlichen Empfindens um-
fasst«,2! liegt fiir Strauss in der melodischen Beschaffenheit, insbesondere
der Singstimmen - an anderer Stelle schreibt er bewusst zweideutig von
»Mozarts melodische[n] >Gestalten««.2>2 Einer solchen, gewissermaflen arche-
typischen und allgemeingiiltigen Zuschreibung, wo »die Leidenschaft [...]
allen Irdischen entkleidet ist und gleichsam aus der Vogelperspektive betrach-
tet scheint«,?> stellt er die »subjektive Eindringlichkeit« des Wagnerschen
Klangkonzepts entgegen. Damit sind klar unterschiedliche Formen von musi-
kalischer Subjektivitat bzw. Individualitit in der Figurendarstellung beschrie-
ben, die Strauss jedoch inkonsequenterweise beide unter »Unmittelbarkeit«
subsummiert; teilweise gerdt er hier in Widerspruch zu anderen Aussagen
tiber Mozarts Musiktheater, insbesondere, wenn er von dessen psychologi-
schen Qualitdten spricht. Strauss betont bei Wagner wieder die Gleichrangig-
keit der »Zuschauer u. Zuhdrer«, wohingegen dieses Zusammengehen der
Sinneseindriicke ihm bei Mozart weit weniger wichtig scheint.?>4

Der Beispiele, wo ein besonderes Gefiihl zum Ausdruck gebracht wird u. unmittel-
bar zum Horer spricht, sind unzidhlige. [...] Die erschiitterndsten im Tristan: die
Motive des Vorspieles, die contrapunktischen Verkniipfungen der Naturstimmungen
mit den Schmerzen der menschlichen Seele im 3. Akt Tristan, die Ruckkehr von
»Gottlich ewiges Urvergessen« in die Trauer des Tages durch den einen Ruck der
Bratschen von Fis nach F [IILl, T. 321], Tristans Edur Vision der kommenden
Isolde: nach dem Violinsolo [sic] der erschiitternde Eintritt der tiefen Streicher
vor der Hornstelle [IIL1, 91]: das Versinken in den Traum (durch Harmonik und
Klangfarbe).?>

Die Passage ist in mehrfacher Hinsicht fiir dieses Thema relevant. Strauss
betont hier sowohl die Subjektivitit der musikalischen Gefiihlsdarstellung
als auch die angestrebte Unmittelbarkeit der Wirkung und Immersion der
Zuschauer bei Wagner, die hier eine noch viel nihere ist — zweimal gebraucht

251 Strauss: SpA, S.153.

252 Strauss: SpA. S.114. Inkonsequenterweise verweigert er den italienischen Opernkomponis-
ten des 19. Jahrhunderts genau aus diesem Grund ein solches Ausdrucksvermégen. Siehe
oben S. 52.

253 Strauss: SpA, S.153.

254 Generell zum Thema: Arne Stollberg: Ohr und Auge — Klang und Form. Facetten einer
musikdsthetischen Dichotomie bei Johann Gottfried Herder, Richard Wagner und Franz
Schreker, Stuttgart 2006.

255 Strauss: SpA, S.222.

89

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Strauss das Adjektiv »erschiitternd«. Zudem sind die gewéhlten Beispiele aus
Tristan und Isolde vielsagend: Strauss beschreibt stets ein Gegeniiber von
>Auflen< (»Naturstimmungen«; »Trauer des Tages«) und >Innen< (»Schmer-
zen der menschlichen Seele«; »Tristans [...] Vision«; »das Versinken in den
Traum«). Insbesondere die Schnittstellen zwischen Traum und Wirklichkeit
sind bei beiden Komponisten Markierungen der Fokalisierungen, die bei
Strauss zudem héaufig géngige Mittel der Zusammenhangsstiftung und Konti-
nuitdt bewusst in den Hintergrund treten lassen. Um der dramatischen Wir-
kung willen wird hingegen ein Aufbrechen in Teilgestalten und in mehrfach
wechselnde Fakturen angestrebt, um wechselnde Wahrnehmungsweisen und
Perspektiven zu markieren.

Unzweifelhaft bleibt eine solche >Unmittelbarkeit« fiir Strauss kiinstleri-
sches Ziel und erhilt nach Rudolf Hartmann sogar noch eine erhéhte Bedeu-
tung, weil seine Opern als Theater des Diesseitigen, des »Allzumenschlichens,
weit mehr als Wagners Welten etwas Présentisches, Situatives und damit
gerade nicht Erinnertes oder auf Erlésung Gerichtetes thematisieren. Es sei

als kennzeichnendes Element allen Strauss-Opern eines eigentiimlich: die fruchtba-
re Verwurzelung in den Urbegriffen des Mimus, das tiefe Wissen um den Zauber der
Wandlung und Verwandlung, die Lust am Spiel iiberhaupt ohne vorgefassten analy-
sierenden oder sonstwie belehrenden Sinn, nicht die Schilderung eines gewesenen
Vorganges, sondern das unmittelbar anrithrende Erlebnis, die dionysische Freude
am Festlichen schlechthin.?%

Dieses Erleben im Augenblick prallt nun bei Strauss auf unterschiedliche
Arten von Distanzierung, die sich in unterschiedlichen Darstellungsmodi nie-
derschldgt. Diese vom unmittelbar Wahrgenommen, Gefiihlten oder Gedach-
ten abweichenden Modi dienen mehreren Zwecken: erstens dem Wechsel zu
einem >Aussens, sei das die Realitdt der Szene gegeniiber einer Traumvision
oder eine illustrative Naturdarstellung; zweitens der Konzentration auf das
Sozialverhalten der Figuren, zumeist im schnellen Konversationston. Drittens
konnen musikalische Parodie oder extradiegetische Orchesterkommentare
eine solche Distanz erzeugen. Beide Modi bedeuten eine Brechung oder Er-
gianzung des Handlungsverlaufs und sind schlechterdings nur mittelbar durch
eine (nicht zwangsldufig bestimmbare) duflere Warte formulierbar. Diese As-
pekte werden in den spateren Kapiteln aufgegriffen.?”” Im Folgenden sollen sie
nur insoweit eine Rolle spielen, wie sie sich auf wortsprachliche Auferungen
Strauss’ beziehen lassen. Fiir den ersten Fall, den Moduswechsel zwischen

256 Hartmann: »Grundsétzliches zur Strauss-Regie«, in: Strauss/Hartmann: BW, S.105.
257 Insbes. in Kapitel 3, S. 232 fF.

90

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

»Innen< und >Aussen<, wurde bereits seine kurze Ausfithrung zu Tristan und
Isolde genannt. Der zweite Fall, der »ganz natiirliche, dem Alltagsleben abge-
lauschte und nachgebildete Gesprachston«,?*8 bildet gerade in Strauss Werken
typischerweise den Kontrast zur »Darstellung der seelischen Erlebnisse« -
nicht erst seit Intermezzo. Es handelt sich im Grunde genommen um eine
Neuformulierung der etablierten Aufteilung in Arie und Rezitativ, auf die
Strauss selbst bewusst mehrfach Bezug nimmt und auf deren prinzipieller
Giiltigkeit er beharrt.?> Eine Neuformulierung des Operndialogs®®® sieht er
explizit in dessen Beschleunigung; Wagner habe »in seinem Jugendwerke «Ri-
enzi» (5. Akt, Duett zwischen Adriano und Irene) einen einzigen interessan-
ten Versuch eines solchen Prestissimo-Dialoges gemacht, der mir besonders
fur die [..] ekstatischen Reden meiner Elektra vorbildlich war«.2! Dieser
Ausgangspunkt fiihrte schliefSlich zum »Tempo des rezitierten Dramas« und
zum Ziel der »Erzielung eines improvisierten Dialogs von absoluter Natiir-
lichkeit«. Zwar nennt er Wagner als Ideengeber, fiihrt aber an anderer Stelle
aus, dass ihm schon wiahrend Elektra bewusst wurde, »wie grundlegend«
sich dadurch sein »Gesangsstil selbst vom Wagnerschen unterscheidet«.262
»Gesanglicher und rezitierender Vortrag« seien von Siangern und Kapellmeis-
ter dabei »genau auseinanderzuhalten«:

[D]er Zuhorer muff dem natiirlich flieflenden Gesprach ununterbrochen folgen
kénnen, und die im Stiicke dargestellten Charaktere in ihren feinsten Regungen
deutlich sich entwickeln sehen, soll nicht unertrigliche Langeweile die Wirkung
einer Auffithrung sein, in der einerseits durch ungeniigendes Textverstindnis die
Handlung nicht in allen Details aufgefafit werden kann, andererseits das musikali-
sche Ohr in sinfonischen Orgien keinen gentigenden Ersatz findet.2%3

Eine solche Anlage erhoht demnach die Aufmerksamkeitsspanne des Publi-
kums, die Strauss stets im Blick behilt: Durch die dramatisch sinnfallige
Gruppierung und Gewichtung beider Modi vermag er es so, den jeweils
innewohnenden Gefahren zu begegnen. Dieses Ideal eines abwechslungsrei-
chen Musiktheater-Erlebnisses ldsst ihn sogar — die Einschrankungen machen
deutlich, wie schwer es ihm fdllt - eine klare Kritik an Wagners Dramen-
konzept formulieren. Bei diesem verbleibe »die Rezitation in eine[m] nie

258 Strauss: BE, S. 145.

259 Vgl. Anm. 182.

260 Siehe grundsitzlich Wolfgang Winterhager: Zur Struktur des Operndialogs: Komparative
Analysen des musikdramatischen Werks von Richard Strauss, Frankfurt u.a. 1984.

261 Strauss: BE, S.137.

262 Strauss: BE, S. 232, S.139, S.232.

263 Strauss: BE, S.146.

91

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

allzu schroffen Wechsel von gehobenem Rezitativ und lyrischem Gesang
[..], nicht ohne bei besonders langen Werken mit viel Dialog, z.B. im 2.
und 3. Akt der «Meistersinger», ab und zu den Eindruck leichter Monotonie
zu erwecken«. Diesen von Wagner verwischten Unterschied hebt Strauss in
neuer Ausgestaltung wieder hervor; dabei kennt die Trennung von unmittel-
barem Erleben und Handlung zahlreiche Mischungen und Abschattierungen:
Strauss selbst erwdhnt das Zusammengehen von beiden bereits in Mozarts
Aktfinali®®* und betont, dass sich sein Konversationsstil durch eingestreute
Orchesterminiaturen und gestische Figuren ebenfalls »voriibergehend zu lyri-
schen Ergiissen erheben« konne.?®> Dennoch herrscht im Dialog eine Form
von Distanzierung vor - nicht nur aus dem offensichtlichen Grund, dass
Handlung und Aktion statt psychologischer Ausleuchtung {iberwiegen. Wir
sehen insbesondere in den Hofmannsthal-Opern die einzelnen Charaktere in
unterschiedlichen sozialen Rollen agieren, sich >verhalten< und dabei reale
und imagindre Masken bzw. Kostiime tragen, die zwischen dem Publikum
und der Figur bzw. ihrer Befindlichkeit stehen konnen - oder, wie es Richard
Specht formuliert: »Das Kostiim verbietet das Elementare.« Er konstatiert
unterschiedliche Distanzgrade - »dreierlei Musik« wiirden bei Strauss neben-
einanderstehen:

[..] eine, die aus den Menschen und Dingen der Komédie kommt, weil in ihnen
Musik ist, eine ,,Funktion; wie Atmen und Blutumlauf; eine, die um andre Men-
schen und Dinge der Komédie ist (und nicht in ihnen), die gleichsam der Schatten
ist, den sie werfen; und eine, die nicht unmittelbar zu ihnen gehért, die ihnen erst
aufgezwungen werden muf}, mit der die ,bekleidet” werden — aber mit einem Ge-
wand, das nicht von Anbeginn das ihre ist. Die eine ist Seelenlaut und Herzenslaut
an sich; die andere ist gleichsam Musik zum Lebensmarsch, begleitet die Aktionen
(von denen sie manchmal bedingt wird); die dritte ist Uberwindung des Musikwid-
rigen oder doch Musikleeren.?6¢

Im weiteren Verlauf unterscheidet Specht — sowohl an Strauss’ »Kardinalbei-
spielen« Le nozze di Figaro und Die Meistersinger von Niirnberg als auch an
Der Rosenkavalier — zwischen »voller Musik sein« und »mit Tonen versehen

sein«.267

264 Strauss: BE, S.134, S.136.

265 Strauss: BE, S.147; ebenso BE, S.145: Das »sinfonische Element« sei in Intermezzo in den
Konversationspassagen »nur mehr auf Andeutungen reduziert«. Gefiihlsdarstellung, der
Begriff des Lyrischen und eine volle orchestrale Ausgestaltung (»sinfonisch«) gehen fiir
Strauss so gut wie immer zusammen.

266 Richard Specht: Richard Strauss und sein Werk, 2 Bd., Leipzig 1921, Bd. 2, S. 231, 229.

267 Specht: Strauss, Bd. 2, S. 230.

92

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Dies fiihrt direkt zum dritten Punkt: der Bedeutung der Parodie oder Iro-
nisierung als Brechung bzw. Kontrastierung einer immersiven Unmittelbar-
keit. Eine solche bedarf stets im Mittel der Uberzeichnung einer Auflensicht
und kann bei Strauss dabei von feiner Ironie bis zur drastischen Karikatur
reichen. Ein solcher Modus muss immer (zumindest teilweise) im Distanzier-
ten?%8 verbleiben, er kann nicht eine Figur »voller Musik« im Sinne Spechts
meinen. Diese wird durch einen musikalischen Filter oder Spiegel dargestellt,
der zum {brigen Kontext eine auffillige Andersartigkeit bis hin zum scharfen
Kontrast herstellt. Anders formuliert, stellt sich in solchen Fillen die Frage:
Wer tiberzeichnet hier, von wem geht die Karikatur aus? Dabei ist es weniger
entscheidend, beantworten zu kénnen, wer diesen parodistischen Blick lan-
ciert — dies ist in den meisten Fallen nicht zweifelsfrei méglich -, sondern der
Umstand, dass die Frage Relevanz erhilt.

In einigen Fillen kann dadurch klar eine intradiegetische Fokalisierung
zum Ausdruck gebracht sein, etwa wenn Elektra in Aegisth keinen Hausherrn
sieht, sondern - entgegen seiner realen Machposition - nur »die Memme«
und den »tapfre[n] Meuchelmoérder« (Elektra, Z. 69 ff.).26° Dadurch mischt
sich mit dem distanzierenden Moment einer verzerrenden Uberzeichnung
gleichzeitig das Gegenteil, die Konzentration auf Elektras radikale, von der
Realitdt abgekoppelte Wahrnehmung: Durch die karikaturhafte musikalische
Darstellung héren und sehen die Zuschauer Aegisth so, wie ihn Elektra sieht:
als armseligen Gegensatz zur iiberh6hten Vaterfigur. Insbesondere der wieder-
kehrende Anapist, der stockend auf der Stelle tritt und mit dem Leerlauf der
harmonischen Repetitionen korreliert, erzeugt durch seine Kleingliedrigkeit
und die fehlende Richtung eine stockende, komische Wirkung bei gleichzeiti-
ger diastematischer Verwandtschaft zum Agamemnon-Motiv. Diese verstarkt
sich in den folgenden Takten zur Verhohnung: Die Aegisth-Figur wandert
triolisch in die tiefe Lage und erhélt durch Bassklarinette, Bassetthdrner
und Fagotte einen dumpfen, bei Strauss meist klar parodistisch konnotierten
Klang. Sowohl darunter als auch dariiber erklingen chromatisch verriickte
Alkkorde in den Streichern, die als Umkehrung auf das gerade erklungene
Klytamnestra-Motiv (Z. 68) verweisen, genau wéihrend Elektras Worten: »er,
der Heldentaten nur im Bett vollfithrt«. Bereits im Monolog der Hauptfigur

268 Stefan Kunze gebraucht auf Strauss bezogen das Begriffspaar »eigentlich« versus »unei-
gentlich«, vgl. Stefan Kunze: Von der Elektra bis zum Rosenkavalier. Fortschritt oder
Umkehr?, in: ders.: De musica. Ausgewdhlte Aufsdtze und Vortrige, hg. v. Rudolf Bockholdt,
Tutzing 1998, S. 503-506.

269 Vgl. auch Kapitel 2, S.154.

93

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

lasst Strauss ihre innere Vorstellung der kopulierenden Leiber des Morder-
paars musikalisch offenbar werden, wenn er die Motive auch hier bei entspre-
chender Textpassage kombiniert (Z. 39: »dein Weib und der mit ihr in einem
Bette schlift, in deinem koniglichen Bett«).2”0 Diese klare Semantisierung
eines sexuellen Akts, dargestellt durch die sich wechselnde Uberlagerung
zweier Personenmotive, wird Strauss in der Einleitung zu Der Rosenkavalier
plakativ und »durchaus parodistisch« aufgreifen (Der Rosenkavalier, 1, Z. 3)
— dort jedoch deutlich positiver konnotiert und folglich ohne intervallische
Verzerrung.?”!

Agisth-Motiv Klytdmnestra-Motiv
Z.692 — Z.70  Viol, FL
E.H., Heckelphon, Br.
?ﬁéﬁm—“&ﬂl—k Iy o 5% ‘ﬁ.¥= T t + ‘l
: LIS O
) & I I t b Ed
3
3
et — e
S i TR
— e tHe T T E— T i
=== S
Basseth., B-KI,, Fag.
Klytamnestra-Motiv Agisth-Motiv

Notenbeispiel 4: Motiv des Aegisth (Elektra, Z. 69,2)

Haufiger sind jedoch die Fille, in denen die Karikatur eine AufSensicht au-
Berhalb der Bithnenwelt bezeichnet, eine einer Erzahlerperspektive dhnliche
Warte, die meist jedoch nicht naher bestimmbar bleibt — in von Parodie
und Karikatur geprégten reinen Orchesterwerken wie Till Eulenspiegels lustige
Streiche und Don Quixote umso weniger. Teilweise kann damit »ein person-
liches, polemisches Bekenntnis des Autors«?’? gemeint sein, auf das Strauss
beziiglich des satirischen Charakters von Feuersnot explizit verweist. Auch
in Salome ist die Darstellung der Figur des Jochanaan von Strauss’ eigener
religionskritischer Haltung gefarbt, mit der Intention, ihr im Gegensatz zum
Wildeschen Theaterstiick eine klare Lesart mitzugeben, ganz gleich, ob diese
erkannt wurde oder nicht.

270 Bereits Kurt Overhoff weist auf diesen Umstand hin, vgl. Overhoff: Die Elektra-Partitur,
S.162.

271 Strauss kommentiert nach Richard Specht selbstironisch seine bereits von Paul Bekker
attestierte »erotische Ader«: Als ihm auffillt, dass er den Hofmannsthalschen Worten der
Marschallin »Nicht mehr als ein Busserl kann ich Dir geben« durch die rhythmische
Akzentuierung auf Busserl eine andere, unzweifelhaft weniger unschuldige Bedeutung ver-
leiht, erwidert er laut Specht: »Da sieht man’s mal wieder: der unsittliche Strauf3! Haben
die Leut' nicht recht?« (Specht: Strauss, Bd. 2, S.238).

272 Strauss: SpA, S. 196.

94

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Ich wollte in Salome den braven Jochanaan mehr oder minder als Hanswursten
componieren: fiir mich hat so ein Prediger in der Wiiste, der sich noch dazu von
Heuschrecken nahrt, etwas unbeschreiblich komisches. Und nur weil ich die 5
Juden schon persifliert und auch Vater Herodes reichlich karikiert habe, muf3te ich
mich nach den Geboten des Gegensatzes auf den 4 Horner-Schulmeister-Philister-
ton beschrinken.?’?

Paul Bekker betont ebenfalls dieses Charakteristikum, kann ihm jedoch gera-
de wegen der entstehenden Distanz zum dargestellten Gegenstand nur wenig
abgewinnen - ein Gedankengang, den Adorno in seinen beiden Strauss-Auf-
sitzen tibernehmen und als Anstof3 zu Kritik aufgreifen wird:

Bald kam der hinkende Bote: ,Don Quixote®, die Karikatur. Da war wieder der
objektive Schilderer, der einen innerlich fremden Gegenstand nach allen Seiten
wendet, beleuchtet, kommentiert. Weiter schlingt sich diese Linie durch das ,Hel-
denleben®, herrscht vor in der ,Feuersnot® und spukt noch im Judengezink der
»Salome* nach.?”*

Doch auch diese musikalische Schilderung >von auflen<, wie sie hier Bekker
beschreibt, erscheint — anders als es Strauss’ Generalisierung nahelegt -
nie als alleiniger Modus, sondern wird stets mit dem oben beschriebenen
Bestreben nach Unmittelbarkeit kontrastiert und ergénzt, was mal zu einem
Nebeneinander, bisweilen sogar zur Juxtaposition oder gar Verflechtung der
beiden Darstellungsweisen fithren kann. Strauss® bereits zitierte Formel von
»Parodie und Sentimentalitdt« driickt eine solche Gegeniiberstellung aus.?”
Vorbild ist ihm auch hier Mozart, der in Cosi fan tutte eine

feine Unterscheidung [...] im Gefiihlsausdruck der je nach Maf3gabe ihres besonde-
ren Charakters sich im Kampfe des Gewissens durchaus ernsthaft gebenden Damen
und demjenigen der nur Komddie spielenden Herren so genial durchgefiihrt hat
(Bei diesen hohlpathetischen Liebesschwiiren sei nebenbei ganz besonders auf die
hochst originelle und dufSerst humoristische Verwendung der Trompeten aufmerk-
sam gemacht).?’

273 Strauss/Zweig: BW, S.128. Allerdings ist Jochanaan in dieser eindimensionalen Lesart
nicht vollstindig zu fassen. Neben dieser dufleren Zeichnung als religiéser Fanatiker ist
die ginzlich andere (Klang-)Wirkung auf Salome in ihrer Groflartigkeit, Unnahbarkeit
und korperlichen Schénheit zu betonen; ebenso erhilt er radikale Fokalisierungen seiner
emotionalen Regungen, die den Herodes gewidmeten Passagen oder dem Judenquintett an
dissonanzenreicher Schroftheit in nichts nachstehen.

274 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 38.

275 Vgl. Einleitung, Anm. 30.

276 Strauss: BE, S.100.

95

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Der von Mozart »mit feinster Ironie behandelte humoristisch-pathetische,
parodistisch-sentimentale Stil« finde sich im 19. Jahrhundert erst »wieder in
den «Meistersingern>, im <Barbier von Bagdad> und in Verdis <Falstaff>«%7 —
als eigentlichen Erben sieht Strauss jedoch sich selbst. Eine solche Trennung
einer >eigentlichen«< von der >uneigentlichen«< Gefiihlsduflerung spielt in der
Tat seit Feuersnot eine entscheidende Rolle in seinen Bithnenwerken; gegen-
tiber Stefan Zweig verlangt er, einen solchen Unterschied in Die schweigsame
Frau besser auszuschirfen. Die Figur der Aminta miisse klarer unterschieden
werden zwischen »wirklich echte[r] von Sympathie [gegeniiber Morosus] ge-
tragene[r] Schiichternheit« einerseits und »gespielte[r] Zaghaftigkeit anderer-
seits«.?’8 Auch eine Simultanitit von Distanziertheit und Direktheit scheint
ihm nicht ausgeschlossen, wie eine von Oscar Bie erinnerte Aussage nahelegt:
»[E]in Amerikaner nannte meine Musik kithle Wohllust [sic]; ich finde das
gar nicht falsch.«?”® Schlieflen sich die zwei Modi auf den ersten Blick als ge-
gensitzlich aus, so kann gerade die Kunstform der Oper durch ihre plurime-
diale Verfasstheit ein solches Zusammengehen vermitteln. Strauss nennt zwar
keine Beispiele, insbesondere fiir die Finali von Feuersnot, Salome und Ariad-
ne auf Naxos konnte eine solche Denkfigur aber einen Interpretationsschliis-
sel bieten. In Strauss’ und Wolzogens »Singgedicht« prallt Stadtoffentlichkeit
auf intime Zuneigung. Adorno formuliert dies ungleich schérfer und spricht
zugleich die moralische Fragwiirdigkeit des lebensphilosophischen Bekennt-
nisses der Oper offen an: Dort werde »die Defloration der blutjungen Diemut
stadtoffiziell zelebriert«,?80 das Finale kombiniert im weiteren Verlauf eigen-
willig (und durchaus fragwiirdig) postkoitalen Liebesschwur mit satirischem
Kinderreim. In Salome werden Voyeurismus und Gefiihlsduf3erung, Ekel und
Ekstase amalgamiert. Strauss betont, es ist bereits darauf hingewiesen worden,
dass die Figur der Salome nicht ausschliefllich Abscheu, sondern Anteilnahme
in ihrem (zugegebenermafen ungewohnlichen) ersten Liebeserwachen erwe-

277 Strauss: BE, S.103.

278 Strauss/Zweig: BW, S. 34.

279 Zitiert nach Strauss: Dokumente (Hg.: Trenner), S. 204.

280 Adorno: »Strauss. Zum hundertsten Geburtstag«, S.578. Einzig die Szenenanweisung
(»Diemut [...] nimmt Kunrad bei der Hand und zieht ihn rasch in die Kammer hinein,
Z.202,3) mildert den Schluss durch die Betonung der gegenseitigen Einvernehmlichkeit
ab. So sehr Wolzogen und Strauss den Schluss als Abkehr von {iberkommenen biirgerli-
chen Moralvorstellungen empfunden haben mégen: Dass Kunrad den sexuellen Akt be-
dingungslos einfordert, dass die Stadtbevolkerung Diemut als die Schuldige sieht (»Deine
gottverlassene Sprodigkeit«, Z. 207) und ihre Vergewaltigung in Kauf nimmt (Z. 208-209:
»Soll'n wir verrecken hols die Pest! Weil sich ein Madel nit lirumlarum laf3t?«), ist klar
formuliert.

96

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

cken miisse.?8! Im Finale fallen schlieflich wertfreie Fokalisierung der Ge-
fithlsiiberwiltigung und moralisches Urteil zusammen, symbolhaft verdichtet
in der bifunktionalen Mischung der zwei kontrastierenden Akkordschichten
(1, Z. 361) nach ihren letzten Worten.

Der Operndirigent: Auffiihrungspraxis und Perspektive

Besonders ergiebige Hinweise fiir den Aspekt des Perspektivischen bieten
Strauss’ Bemerkungen zur Auffiihrungspraxis fremder wie eigener Werke.
Auf diesem Gebiet fiihlt sich der seit Jahrzehnten international anerkannte
Orchester- und Operndirigent deutlich mehr berufen, seine Meinungen und
Haltungen schriftlich kundzutun. Vor allem die Frage angemessener Tempo-
gestaltung ist Ausgangspunkt seiner Kritik an vielen zu seiner Zeit etablierten
Interpretationsweisen. Eine solche ist fiir ihn, wie die folgenden Beispiele
zeigen, auf dem Gebiet der Oper meist unmittelbar an Figurencharakterisie-
rungen und dramatische Vorgange gekniipft und fiir ihn gerade deshalb bei
entstehenden Inkongruenzen Stein des Anstofies.

So kritisiert Strauss an Auffithrungen der dritten Leonore-Ouvertiire (op.
72b), »in der die Idee des Fideliodrama zur reinsten unsichtbaren Darstellung
gelangt« und »nur dem geistigen Auge sichtbar«?8? sei, ein ausuferndes Ritar-
dando vor dem Einsatz des berithmten Trompetensignals:

Ein grober Schnitzer ist es, in der Durchfithrung vor Eintritt der Trompete auf der
Biihne den letzten Takt [Notenbeispiel] zu verbreitern. Im Gegenteil, diese ganze
Stelle ist accelerando zu spielen: der auf Leonore eindringende Pizarro weiff doch
nichts von dem B der Trompete.?83

Die Fanfare erklingt in der Oper derriere la scene als Klang von drauflen -
aulerhalb der Kerkermauern - und markiert die Ankunft Don Fernandos.
Strauss denkt die Passage der Ouvertiire auch im konzertanten Kontext
klar figurenperspektivisch und versteht demnach die Passage davor als die
aggressive Aktion Pizarros: den Versuch des Doppelmordes an Leonore und
Florestan. Aus diesem Grund muss das Signal fiir ihn unmittelbar und unvor-
hergesehen erfolgen, um Pizarros Uberraschung auszudriicken.

281 Vgl. Anm. 186.
282 Strauss: SpA, S. 97.
283 Strauss: BE, S. 63; ebenso: SpA, S.108.

97

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Br. bs Trp. auf dem Theater
0 1 e ® £ £ £ \£ | _—
 — ——— ; t t 5 bl — < = }
51— —— ——_ 1 = t T 12 e ——
SRS — — ; t ; t f :
VL ff I— hi‘ Uu
b ba I
Celli . e 2
e B b  ——— i o bl I T
€ f t t S > » f e 5
= —— ——_ i : T bt ’S-
o * ° o o N p bo
2 -~

Notenbeispiel 5: Beethoven: Leonore-Ouvertiire Nr. 3 (op. 72b), T. 270-272

Bezeichnenderweise spricht er nicht von den iibrigen drei Charakteren, auf
die die plotzlich hereinbrechende Anderung der Ereignisse ebenso zutrife,
ordnet also die Takte davor klar einer agierenden Figur zu. Aus rein musika-
lischer Perspektive wire eine solche Verbreiterung im Zuge der Kadenzvorbe-
reitung durchaus sinnvoll, aber das dramatische Moment gilt Strauss hier als
ausschlaggebend.

»Sixtinische Objektivitat«

Wie sehr Strauss in unterschiedlichen Darstellungsmodi und damit zugleich
in klar differenzierten Distanzgraden denkt, zeigen insbesondere seine Aus-
fithrungen zum Vortrag Wagnerscher Opern. In Parsifal unterscheidet er
zwischen »drei genau geschiedene[n] Vortragsgruppen [...], deren Stil und
Inhalt fiir die Temponahme mafigebend sein muf3«.28* Die distanzierteste be-
treffe die »Liturgie, d.i. die heilige Handlung im Gralstempel«. Insbesondere
das >Abendmahlmotiv< und das >Gralsmotiv¢, das bekanntlich durch seine
Verwandtschaft zum >Dresdner Amenc eine direkte Beziehung zu liturgischer
Musik aufweist und von Wagner bereits in Tannhduser als sakrale Semantisie-
rung eingesetzt wurde, miisse als »rein kirchliche[s] Element!« »ohne gefiihl-
volle Dehnungen mit sixtinischer <Objektivitit>« dargeboten werden.

Durch »sentimentale[] Verbreiterungen« wiirde »dessen wundervolle, vor-
bildliche rhythmische Gestaltung geradezu zerstort«. In diesem Sinne repra-
sentiert die metronomische Genauigkeit, die Strauss explizit einfordert, eine
distanzierte Uberzeitlichkeit, die er selbst als »liturgische[] Gleichgiiltigkeit«
bezeichnet.?%> Die Musik ist als Ritus gegeben und nicht durch den Filter einer
der handelnden Opernfiguren gelenkt oder gestaltet; sie ist in entscheidenden
Momenten der Oper als intradiegetische Musik présent. Strauss selbst wird in

284 Strauss: BE, S. 67; SpA, S.167.
285 Strauss: SpA, S.167.

98

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

S e e e  ——————

7 #} #‘“r o — 2
—
3 ~
0 1. A | — =
e mrm T N t f } - = =
A2 — T 1y t o = - t f
o7 b— - o - ' | o o
- i i f & - f
S%{—g—$ o o =
b)
I 5 . P
7 T g f &
Yerb 5 & 3 2 & f
s ; # 1 B 7
b T 7 i P 7
14 T
A
0 1 A | A A A A
e —t t T T T |
A5 — f f f f T |
Q) oo S —a - I b I T |
1 - & = 1 i

Notenbeispiel 6: Parsifal, a) >Abendmahlmotiv< b) >Gralsmotiv« ¢) >Glaubensmotiv«

seinen Werken mit solchen sakralen Momenten immer wieder operieren, da-
bei jedoch betréichtliche Verdnderungen der Lesart bzw. weitere Kommentare-
benen miteinbeziehen. Dies betrifft sowohl die Darstellung von Religiésem im
Besonderen als auch die Sphire des Zeremoniellen im Allgemeinen.28¢ Am
ehesten findet sich eine zur oberen Aussage vergleichbare Anwendung in sei-
ner Gestaltung des ersten Aktfinales von Die Frau ohne Schatten. Der Gesang
der Wichter ab Z. 128 gemahnt in Tempo (»sehr ruhig und feierlich«), Instru-
mentation (Posaunen, Trompeten) und der Tonart As-Dur unmittelbar an die
Gralssphire aus Parsifal.

Deren schlichte Weise bildet - ebenfalls als intradiegetischer Gesang -
die Kontrastfolie zur Hauptfigur Barak, die ihm nachhorcht (Vgl. Kapitel
5, Notenbeispiel 13). Wir, das Publikum, werden in dieselbe Wahrnehmungs-
perspektive wie Barak versetzt; auch dies, das Mithdren mit einer Figur, ist
ein typischer Fokalisierungseftekt, den vor Strauss bereits Meyerbeer und
Wagner vielfach einsetzten.?” Dabei wechselt in dieser konkreten Szene die
musikalische Perspektive zwischen dem >Auflen, dem Horen des Gesangs
und der musikalischen Darstellung der emotionalen Befindlichkeit der Figur.
Dabei gemahnt die fokalisierende Innenschau in Instrumentation, Motivbil-
dung und stabiler Bassfithrung deutlich an das erste Aktfinale von Der Rosen-
kavalier; beide vertreten Strauss’ Ideal der »poetisch ausklingenden Pianissi-
mo-Schliisse[]«.288 Barak - die einzige Figur der Oper, die (neben dem nicht
erscheinenden Keikobad) einen Namen tragt — erhilt insbesondere durch

286 Neben Rudolf Hartmann betont insbesondere Hans Mayer diesen Umstand. Vgl. Hans
Mayer: Der Widerruf, Frankfurt (M.), S. 85.

287 Siehe Kapitel 2, S. 215 ff,, dort insbesondere die Auseinandersetzung mit: Carolyn Abbate:
Unsung voices, Princeton 1991.

288 Vgl. Anm. 275.

99

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Strauss’ Musik eine der Marschallin vergleichbare Funktion als Identifikati-
onsfigur der Oper. Mehrfach gesteht Strauss im Briefwechsel mit Hofmanns-
thal, dass er mit dem Kaiserpaar oder der Farberin weniger anzufangen weif3,
und stellt selbst eine Verbindung zwischen der Figur des Barak und der
Marschallin her.28

Eine ebenfalls distanzierte Wiirde mit der Aura des Transzendenten erhilt
die Figur des Orest in Elektra. Strauss gibt ihm ein mediantisches Leitmotiv
im Grofiterzabstand, ebenfalls »langsam und feierlich«, das in der Instrumen-
tation mit Tubenquartett und Posaunen unmittelbar an die Walhall-Sphire
aus Wagners Ring gemahnt. Orest ist die erste Figur der Oper, die abermals
»von aulen« hinzutritt, durch die Klangbildung betont Strauss ein in Hof-
mannsthals Dichtung angelegtes transzendentes Element: Orest handelt nicht
aus freiem Willen, sondern ist in der unentwirrbaren Verstrickung von Recht
und Unrecht des Atridenmythos ein blofles Werkzeug der Goétter: »Die diese
Tat mir auferlegt, die Gotter, werden da sein, mir zu helfen« (Z. 173a). Zum
anderen erhilt seine quasi-religidse Aura eine offensichtliche dramaturgische
Funktion: In seiner Ruhe und Erhabenheit stellt er den Gegenpol zu Elektras
Rastlosigkeit dar, die gerade dabei ist, nach der von ihr versteckten Mordwaffe
»eifrig zu graben, lautlos wie ein Tier« (Z.110a).

%Iek(ra tempo primo poco accelerando

. A .
SCrEu = —T—]
i = ==
Die da drin- nen? Du liigst.
e o e e w e
14 — T rr 14 T
ich mug hier war-ten, bis sie mich ru-fen.
£ \A\ | $
PE ) ‘ H
3 Ira 3 SEg Vil =
5 3
Pos. Kb.-tuba “ e h#F 2 -
k‘/ p
= /T\
| fenle it =
! .
s T
N &
= = S i =
o — = =
Mk/ 7 mf —f
— E.H., Heckelphon, Fg.

Tuben, Kb-pos.

Notenbeispiel 7: Orests Ruhe und Elektras Rastlosigkeit (Z. 124a-125a)

Beide Pole — homophone, ganztaktige Blockakkorde versus auffahrende Ges-
tik und Tremolo-Effekte - bilden nun den Ausgangspunkt einer gegenseitigen
Annidherung im bestdndig wechselnden Fokus auf die Figuren, werden ins
Wanken gebracht und fiithren schliefSlich in die Losung der Erkennungsszene.

289 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 304.

100

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Nicht selten sind solche feierlichen Passagen bei Strauss jedoch in sich
selbst doppelbodig angelegt: Ochs” bemiihter Versuch um religiose Wiirde,
wenn er sich in eine Reihe ehrwiirdiger Ahnen und »Klosterstifter« einreiht,
ist als parodistische Brechung konzipiert (I, Z. 207), ebenso Strauss™ bereits
erwahnter Versuch, Jochanaan als religiésen Eiferer zu iiberzeichnen.

Baron

e b |9 com— ! b
{ o m——— — j—  —— e e PP " 1
S e e s e = —— e 1 T — —P —]
e ™ ™ e e P e s s —— = 1 1 T 1
£ H T = T T 1 T 1 =" T 1
1 LA T T
nebst ei-ner Lok - ke vom Ahn - herrn Ler-chen-au der ein  gro - Ber Klo - ster - stif - ter ~war und
n 3 Pos., BaBtuba +Trp. +Horner
' T T t t
> T T T f T .
o> —%— I T f I ] bz 5 T
= : : : = ——— :
D) EX §: - §: g [ A—— B ] 3
PP T —
I
™~
( ‘ | | | | e |
2 T 1w e — G >0 yioss 7o —
j B 1o b s =i = f f e
el T bes T e i 1 t 1 et
e T s T o= bz on s i =
—_ @ — — \ =

Notenbeispiel 8: Der Rosenkavalier, 1, Z. 207

Passagen wie diese, in denen eine zusatzliche Kommentarebene hinzutritt und
die Figur in ein (in diesem Falle pejoratives) Licht riickt, sind hier sicherlich
auch Strauss’ kritischem Blick auf die christliche Religion generell geschuldet:
Aus seiner atheistischen Haltung machte der begeisterte Nietzsche-Leser nie
einen Hehl. Die religidse, distanzierte Sphire dient hier eben nicht dazu,
etwas Gegebenes in »liturgischer Gleichgiiltigkeit« zu présentieren, sondern
iiber die Unangemessenheit des Aufeinanderprallens zweier kontrastierender
oder sich widersprechender Ebenen - in diesem Falle Jochanaans Fanatismus
und Ochs’ moralische Verkommenheit - Komik zu erzeugen.?®® Ein anderes
Beispiel findet sich ebenfalls in Der Rosenkavalier: Die Marschallin rettet
sich in die distanzierte Wiirde des beabsichtigten Kirchgangs, um durch die
gespielte Kiihle den Abschied von Octavian zu erleichtern (I, Z. 312: »Auch sie
ist ein Geschopf des Vaters«; I, Z. 325: »und Gott, und Gott erbarmt sich ihrer
niCht«).

290 In der philosophischen Literatur hat sich fiir dieses Erklarungsmodell von Humor der
Begrift der Inkongruenztheorie etabliert. Vgl. z. B.: The philosophy of laughter and humor,
hg. von John Morreall, Albany, NY 1987.

101

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Marschallin

H
A

L4 T ~ b 14
und  Gott und Gott er barmt sich ih - rer nicht.
Br. /d //\
0w | | | |
s s o T —— 1

—— E’\
o ]
Lk
DD
Lol
—
§
ae ||

Notenbeispiel 9: Der Rosenkavalier, 1, Z. 325

Die Vergeblichkeit der Vortduschung wird dem Publikum jedoch mehrfach
bewusst gemacht: Zum Einen erklingt durch die ganze Szene das seit Aktbe-
ginn mit der Sphire der Melancholie assoziierte Motiv mit der charakteris-
tisch fallenden grofien Septime;*®' zum Anderen bedauert die Marschallin
ihre abweisende Haltung umgehend, wird sich der Unangemessenheit eines
von ihr bereits geahnten endgiiltigen Abschieds bewusst (»Ich hab’ ihn nicht
einmal gekiisst«) und versucht Octavian zuriickzurufen. Zunéchst endet die
immer ruhiger werdende E-Dur Passage (I, Z. 327: »schon ziemlich ruhig«;
I, Z. 329: »immer ruhiger«) in einer Kadenz bei ihren Worten: »und folg’
Er mir« (I, Z. 332). Strauss fithrt anschlieffend den Klang zu den letzten Wor-
ten Octavians (,Wie sie befiehlt, Bichette®) auf synkopische Tonrepetitionen
zuriick. In harmonischer Lesart ldsst sich die Passage als Reduktion einer
finalen Kadenz tiber die >Abschiedsseptime*? begreifen, die jedoch nicht
ins Ziel fihrt. Der subdominantische Liegeklang cis-e bleibt stattdessen vier
Takte lang synkopierend >hdngen<. Die Unabgeschlossenheit dieses Abschieds
wird offenbar durch den vergeblichen, zweimaligen Versuch der tiefen Strei-
cher in Form einer authentischen Kadenz zu schliefSen, was eine auffillige

291 Schattmann nennt das Motiv im ersten Werkfiihrer »Resignierende Liebe I«. Vgl. Schatt-
mann: Der Rosenkavalier. Ein Fiihrer durch das Werk, Berlin 1911, S. 2.

292 Die etwas pathetische, aber im Rosenkavalier durchaus passende Bezeichnung meint
eine letztmalige Dominantisierung der erreichten Tonika iiber die kleine Septime, die
als Zwischendominante in die Subdominante innerhalb einer finalen Kadenz strebt. Die
Benennung geht vermutlich auf die musiktheoretische Lehrpraxis im Umfeld von Heinrich
Poos zuriick. Wie hiufig bei musiktheoretischer Begriffsbildung, entstammt sie zunéchst
miindlichen Lehrtraditionen und erfihrt erst relativ spét eine Verschriftlichung. Vgl. dazu
Hans Aerts: »Modell< und >Topos« in der deutschsprachigen Musiktheorie seit Riemann,
in: ZGMTH 4/1 (2007), S.143-158. Vgl. ebenso Laura Kramer: »Die »Abschiedsseptime«
und ihre Transformation bei Schubert und Brahms«, in: Musik ¢~ Asthetik, Heft 56 (Okto-
ber 2010), S. 60-71.

102

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

Funktionsiiberlagerung aller drei Grundfunktionen Tonika, Dominante und
Subdominante erzeugt.?®?

Octavian

N (leise) (Er geht ab)
i T T T ' T |
% i t t N——F t = — T + |
4 ! e e e e ™ f t |
+
Wie Sie be-fiehlt, Bi - chet - te!
V1.2 (geteilt)
0 &t &
ity
i t f = t T i T + AN — T ‘v = t t e
A s[5 e o o eilieos oo oo # S o o+ #3355 3§ &
= r ! _ 1 ] 3
) p— Celli/Cb. (pizz.)
" | N
(Bt o o T T 1y = ra
= = = B
o o 3 °
~— : o
heftig bewegt P
(Die hallin fahrt heftig leidenschaftlich auf)
mosso M
.k V1.1, F1. Ob, Klar (B)5
s — ﬁm:rzfz
e ; T Tk T T K —— =
e " e
$ & $ $ s [ = $ ¥ R 3 $
K ~_|* S " B

———
B

B3
i
D

ole Ll
ollal
BN
N
‘
{ |

Notenbeispiel 10: Der Rosenkavalier, 1, Z. 332, 2 ff.

Der plétzliche Sinneswandel der Hauptfigur wird fokalisierend durch den
Fakturwechsel iiberdeutlich gemacht: Plotzlich fahrt bei Z. 333 »heftig be-
wegt« eine aus dem beschleunigten Resignations-Motiv herausstiirmende
Geste auf, um das Herausfallen aus der gespielten Ruhe und Wiirde, der
scheinbaren Abgeklartheit darzustellen. Die ruhige Passage mit ihren reli-
giosen Fdrbungen und ihre anschlieflende Kontrastierung dienen hier der
Darstellung eines psychischen Vorgangs und der musikalischen Offenlegung
eines aufgesetzten Sozialverhaltens. Sie stellt ein dufleres Handeln gegen die
innere, emotionale Verfasstheit perspektivisch dar, ein Umstand, den die Zu-
schauer durch die Musik unmittelbar wahrnehmen - nicht aber Octavian:
Thre Abgeklértheit und Distanzierung bleibt ihm unverstindlich und fiihrt zur
ungestiimen Wut des Davonreitens.

293 Vgl. zur Passage: Reinhold Schlotterer: »Komddie als musikalische Struktur, in: ders
(Hg.): Musik und Theater im »Rosenkavalier«, Wien 1984, S. 20, 21. Schlétterer deutet den
kadenzierenden Bass unmittelbar szenisch als »das Weggehen Octavians, das cis-e [als] das
Bleiben der Marschallin.«

103

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.


https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte
»Das erzahlende Moment«

Den nachsten Modus benennt Strauss als

[d]as erzdhlende Moment: in Gurnemanz verkorpert, der, eine Art «Evangelist»,
durchwegs in objektiv referierender Weise zu halten ist. In seiner Partie finden sich
die bei Wagner sonst ganz ungewdhnlichen Bezeichnungen «nicht schleppen». Hier
den ruhigen Fluf nicht zu hindern, erfordert von der Seite des Dirigenten viel Takt
und dramatisches Feingefiihl 2%

Auch hier fillt die Bezeichnung »objektiv«, die auf den ersten Blick verwun-
dern mag, denkt man an die Passagen, in denen Gurnemanz »mit grofler Er-
griffenheit« und »in Erinnerung sich verlierend« (I, T. 506, 511) vom Verlust
des Speeres oder des Bruchs mit Klingsor berichtet (»Oh, wunden-wunder-
voller heiliger Speer!«). Strauss wihlt den Begriff wohl, um die Distanz zum
aktuellen Geschehen der Handlung zu bezeichnen, die musikalisch durch die
immer wieder erfolgende Zuriicknahme in eine quasi-rezitativische Schlicht-
heit verdeutlicht wird. Die Darstellung und Vermittlung vergangener Ereignis-
se ist dabei an den Erzdhl-Filter« einer berichtenden Figur gekniipft und
damit bithnenwirksam subjektiviert. Dieser narrative Modus ist bei Wagner
spatestens seit Das Rheingold leitmotivisch voll ausgebildet und lebt dort hau-
fig von einer ausgepragten rezitativischen Deklamation und einer (zumindest
anfinglichen) orchestralen Zuriicknahme, am ausgeprégtesten in Wotans Er-
zéhlung im zweiten Akt der Walkiire (»Als junger Liebe Lust mir verblich«, II,
2, T. 693 ff.). In diesem Sinne ist dieser Modus fiir erzahltheoretische Perspek-
tivkonzepte besonders relevant, da in diesen Fallen die mimetische Kunstform
Oper teilweise mit narratologischen Beschreibungskategorien einholbar wird:
Einzelne Figuren werden dezidiert zu intradiegetischen Erzdhlern, was im
zweiten Kapitel ausfithrlicher behandelt werden wird. Allerdings bleibt es bei
Wagner selten bei der von Strauss hier angesprochenen Distanziertheit des
Erzéhlers; diese bildet zumeist nur die Ausgangssituation. Wagners Theater ist
bereits vor der Ring-Tetralogie durchdrungen von Erzdhlpassagen, die gerade
als fokalisierende Knotenpunkte der Handlung relevant sind - wobei ihre
referierende Funktion zunehmend vom Gegenteil der radikalen Subjektivie-
rung der Wahrnehmungs- und Gefiihlswelt der Erzéhlenden iiberlagert wird.
In Der fliegende Holldnder steht Sentas Ballade im Zentrum, in der sie die
Legende des Hollanders sowie ihre eigene Geschichte zugleich erzdhlt und
dabei aus der distanzierten Haltung »im Grofivaterstuhl« schlieSlich zur ak-

294 Strauss: BE, S. 67.

104

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

tiv miterlebenden Person der intradiegetischen Handlung wird. Sie wechselt
selbst aus dem Rahmen gewissermaflen in den Bildinhalt und vergisst ihre
Rolle als Singerin und Erzéhlerin.?*> Ebenso wiren Eriks Traumerzahlung
anzufithren, die sich direkt an die Ballade anschliefit, oder Tannhiusers Be-
richt seiner Pilgerfahrt in der Romerzahlung (Tannhduser, III, Szene 3, T.
1011F.), der aus der anfinglichen Erzéhlhaltung heraus in ein erneutes Durch-
leben der Ereignisse gerdt. Auch im Falle des Gurnemanz-Beispiels findet sich
Vergleichbares, nicht nur, indem er selbst von seinen Erzdhlungen immer
wieder ergriffen wird und sie nochmals durchlebt — was Wagner nicht nur
in gesteigerter Instrumentation, sondern auch hiufig durch Tempowechsel
und Vortragsbezeichnungen deutlich macht. Der erzéhlende Modus wird von
Gurnemanz im ersten Akt selbst mehrfach verlassen, wenn er sich z. B. unmit-
telbar vorwurfsvoll an Kundry wendet, die er gerade noch in seinem Bericht
wegen ihrer Unterstiitzung des Ordens verteidigt hat (I, T. 481: »He! Du! Hor’
mich und sage: wo schweifest Du damals umher, als unser Herr den Speer
verlor?«).

Strauss erldutert am Beispiel des Gurnemanz wohl eher den Umstand, dass
er trotz allem immer wieder in den quasi-rezitativischen Modus zuriickkehrt,
den Wagner in seinem Spitwerk zudem in teilweise auffilliger Sparsamkeit
gestaltet. Beispiele fiir diese stete Riickkehr in einfache Deklamation sind
zahlreich, etwa nach der religiosen Steigerung und Verkldrung in der Erzédh-
lung tiber Titurels Bau des Heiligtums (I, T. 623: »Drum blieb es dem, nach
dem ihr fragt, verwehrt«). Sie bilden immer wieder Eck- und Knotenpunkte,
die Wagners rekapitulierende Erzdhlungen untergliedern.

Strauss” Musiktheater ist weniger reich an Erzahlungen, stattdessen — wie
Hartmann betont*® — vom mimetisch-préisentischen, sich ereignenden Mo-
ment bestimmt. Die Kontrastebene zum »lyrische[n] Element«?*” bilden, wie
oben bereits ausgefiihrt, eher die Dialogszenen. Gerade in der Zusammenar-
beit mit Hofmannsthal treten zwar immer wieder meist kiirzere narrative
Passagen auf, sie sind dann jedoch haufig als Abkehr von Wagners Konzept zu
verstehen. Die Magdeszene zu Beginn von Elektra ist ein solches Beispiel: Sie
leitet als gemeinschaftliche Erzdhlung mehrerer Protagonistinnen die Oper
ein und ist damit auf den ersten Blick formal und funktional der Nornensze-
ne der Gétterddmmerung vergleichbar. Berichtet wird jedoch nicht von den
bedeutenden Ereignissen der Vergangenheit, sondern von den alltdglichen

295 Vgl. dazu eingehender: Kapitel 2, S. 208 ff.
296 Vgl. Anm. 256.
297 Vgl. Anm. 242.

105

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Konflikten mit der Konigstochter. Die Dichtung weist den Figuren keine
lingeren Erzdhlanteile zu, sondern bindet die kurzen Erinnerungsschnipsel
von vergangenen Wortgefechten mit Elektra in den steten Wechsel eines
geschwitzigen Austauschs, der weniger der Mitteilung als vielmehr der Selbst-
vergewisserung einer langt gefassten Sichtweise auf die Hauptfigur dient. Das
Publikum lernt dadurch eine Facette der Hauptperson, ihre tierhafte Aufien-
wirkung kennen. Die Musik reagiert auf die Struktur der Dichtung: Der
Wandel und Wechsel zwischen verschiedenen, idiomatisch musikalisierten Fi-
guren ist hochgradig beschleunigt und durch zusitzliche Kommentarebenen
bereichert. Adorno erkennt — die Bewunderung ist uniiberhérbar - in diesen
»musikalische[n] Teilgestalten« einen generellen Straussischen Wesenszug,
den er exemplarisch an dieser Szene festmacht:

Was auseinander strebt, sammelt Strauss wieder ein. Er nimmt seine Motive bei der
Hand, anstelle der motivisch-thematischen Entwicklung von einst. Das vermochte
er desto iiberzeugender, je reiner er dem zentrifugalen Prinzip sich iiberantwortete,
ohne vom Gebot des Auskomponierens sich beirren zu lassen; seine Idee von
Einheit realisierte sich im Zerfall.2%8

Eine generelle Besonderheit ist, dass die musikalischen Erzéhlungen nur in
geringem Mafle dem Verstindnis der aktuellen Handlung geschuldet sind;
stattdessen dienen sie, wie im genannten Fall, entweder der Darstellung von
Auflensichten, oder sie sind radikale Zuschnitte auf die Wahrnehmung oder
psychische Verfasstheit einer Figur. Ein extremes Beispiel ist Elektras mono-
logische Erzéhlung tiber den Tod ihres Vaters als fiktiver Dialog (»Du-Erzdh-
lung«?®) - aus ihrer Sicht werden die Zuschauer auch das ganze spitere
Drama miterleben.

»Das unmittelbare Erlebnis«

Die letzte »Vortragsgruppe« nennt Strauss das »unmittelbare Erlebnis« und
ordnet sie in Parsifal den Figuren Amfortas, Kundry und Parsifal zu: »Hier
ist, natiirlich immer bei hochster rhythmischer Genauigkeit in der Deklama-
tion, dem rein gefiihlsmafligen Vortrag zu unmittelbarster Wirkung freier
Spielraum gegeben.«3%0 Dieser Darstellungsmodus ist der eigentlich figuren-
perspektivische, der den musikalischen »Seelenschilderungen« freien Raum

298 Adorno: »Richard Strauss. Zum hundertsten Geburtstags, S. 588.
299 Monika Fludernik: Erzdhltheorie. Eine Einfiihrung, Darmstadt 2010, S. 169 f.
300 Strauss: BE, S. 68.

106

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

lasst. Besonders die Uberginge vom einen in den anderen Darstellungsmodus
machen den Wechsel von Nahe zu Distanz oder umgekehrt sowohl als plotz-
lichen als auch als vermittelten Perspektivwechsel deutlich, wobei Raumwir-
kung und Fokalisierungen im Sinne figurenspezifischer Wahrnehmungs- oder
Emotionsfilter hier Hand in Hand gehen konnen. Die Auftritte von Hauptfi-
guren sind hier sowohl bei Wagner als auch bei Strauss stets herausragende
Ereignisse, in denen die Musik die Wahrnehmung der Biithnenszene fiir die
Zuschauer lenkt und gestaltet; der Eintritt der drei Hauptfiguren im ersten
Akt als musikalisierte Mauerschau®”! (Kundry, Parsifal) bzw. als Kondukt mit
dem siechen Amfortas, in der Sinfte getragen (I, T. 239), sind dafiir eindriick-
liche Beispiele.

Ganz so einfach, wie es Strauss darstellt, ist es freilich nicht: Die drei
Modi, die er fiir Parsifal beschreibt, sind nicht immer strikt geschieden,
sondern kénnen sich mischen, etwa wenn Gurnemanz im ersten Akt von Ti-
turels Gewinnung der heiligen Reliquien berichtet und sich das »Liturgische«
und »das erzihlende Moment« vermengen.3> Wagner schreibt bei den sich
anschlieffenden Wiederholungen des »>Abendmahl<-Motivs in Bassklarinette,
Englischhorn, Streichern und Horn wiederholt die Vortragsbezeichnung »aus-
drucksvoll«; Strauss” Lesart der »sixtinischen Objektivitit« ist hier kaum zu
halten. Entscheidender als die Triftigkeit des Befunds zum Parsifal ist viel-
mehr, dass Strauss in diesen Kategorien als Komponist und Dirigent denkt.

Tempo und Fokalisierung

Mehrfach kniipft Strauss solche Wechsel und Unterschiede von Distanzgra-
den an unterschiedliche Temporelationen, sowohl beim Komponieren als
auch in seinen schriftlichen Ausfithrungen zur dirigentischen Interpretation.
So deutet er Tempounterschiede in Wagners Werken wieder im Sinne des ge-
duflerten Unterschiedes eines erzahlenden, aus der Erinnerung berichtenden
Modus und des »unmittelbaren« Erlebens, diesmal am Beispiel des Tannhdu-
ser. Besonderes Augenmerk legt er auf

301 Kundry: »Seht dort, die wilde Reiterin!« (I, T. 196); Parsifal: »Vom See her vernimmt man
Geschrei und das Rufen der Ritter und Knappen« (I, T. 742).

302 Siehe Partitur I, T. 565 ff.: Das Motiv Titurels ist selbst bereits aus der Sequenz des Glau-
bensthemas abgeleitet und erscheint zunachst im punktierten, sritterlichen< Duktus (»der
fromme Held«), geht dann in Orchestration und Melodiefithrung in die Glaubenssphire
tiber.

107

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

das bedeutend langsamere Tempo des Vorspieles zum III. Akt (Laut Metronom
Viertel =50) gegeniiber dem Tempo der Erzdhlung Tannhiusers (Viertel =60).
Dies erklért sich aber aus dem epischen Charakter des letzteren gegeniiber dem
wirklich erlebten Vorgang, den das Vorspiel, von dem Meister selbst: «Tannhdusers
Pilgerfahrt» tiberschrieben, darstellen soll.>%

Abermals ist es das ziigigere Tempo, schon im Falle Gurnemanz’ machte
Strauss es an Wagners Forderung »nicht schleppen« fest, das er mit dem
geraftten Erinnern des Berichtens assoziiert, im Gegensatz zum unmittelbaren
Erlebnis, das mehr im Moment, ausgestalteter und breiter erfolgen darf34
Strauss’ Tempobeobachtung liele sich im Tannhduser-Finale durchaus wei-
terdenken. Tannhdusers Erzahlung beginnt nach der klaren rezitativischen
Markierung als erzahlende Episode (,Hor an, Wolfram, Hor an! IIL, 2, T.
99) - im von Strauss genannten Tempo Andante (Viertel = 60) im Gegensatz
zum vorherigen Lento. Nach zusitzlicher Steigerung erfolgt die Wiedergabe
der Worte des Papstes in wortlicher Rede wieder in Tempo 50 der Einleitung,
der Fortgang der Erzahlung geht anschliefSend wieder iiber in ein meno lento.
Wagner setzt die Rede deutlich ab. Strauss® Denkfigur folgend, konnte man
sie als ein erneutes Durchleben Tannhiusers begreifen, indem dieser die Rolle
des Papstes als >reenactment< einnimmt und nach Beendigung der Worte
einer langen Pause bedarf.

In Die Meistersinger von Niirnberg ordnet Strauss die unterschiedlichen
Tempi wiederum unterschiedlichen Ausdrucksbereichen zu, die

hauptsachlichste Tempobestimmung gerade der «Meistersinger»: sehr maflig - ma-
Big, mafig schnell - charakterisiert genau den Grundton Behaglichkeit und Beha-
bigkeit, an dessen Spitze der geistig iiberlegene Sachs — Uberlegenheit bedingt
mafdvolle Zuriickhaltung!3%°

Unterbrochen werde dieser nur von den »leidenschaftlichen Kundgebungen
des Liebespaars«, also von einem Bereich unmittelbarer Gefiihlsdarstellung
und den »gehissigen Ausbriichen Beckmessers«, die als Bereich der musikali-
schen Karikatur und der Persiflage wieder eine distanzierte Warte beinhalten.
Auch hier findet sich Strauss’ Denkfigur von Parodie und Sentimentalitit, die
er hier nicht auf sein eigenes Komponieren, sondern zur Bestimmung grund-

303 Strauss: BE, S. 84.

304 Strauss erwéhnt hier nicht, dass es auch die gegenteilige Relation geben kann, wie oben bei
Gurnemanz angesprochen. Sein Herausfallen aus der Rolle als abgeklarter Erzahler wird
bei Wagner meist mit »etwas belebter« oder »belebt« markiert.

305 Strauss: BE, S. 64; SpA, S. 37.

108

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L1 Selbstzeugnisse des Komponisten

sdtzlicher Ausdrucksbereiche fiir die musikalische Interpretation anwendet.39¢
Zur Figur des Hans Sachs wird er genauer: Seine Ausfithrungen zeigen aber-
mals, dass er erklingende Musik klar fokalisierend der Wahrnehmung oder
den Denkprozessen einer Figur zuordnet. Dessen Fliedermonolog (I, T. xy)

diirfe keinerlei Adagiostimmung enthalten und keine unnétigen Dehnungen von

[ s 307
A f T I |
L(5)) = N I — f t Fo N—1 1l
D #;t = = - & - ©

das doch ein stiirmisches Motiv vom Anfang ist und dem beunruhigten, griibelnden
Sachs im Kopf spukt.?%8

Mit dem Anfang bezieht sich Strauss auf den ersten Akt, genauer auf eine
Passage aus Walthers Probegesang (Akt I, Szene 3, T. 1269 ff.: »Es schwillt und
schallt, es tont der Wald«), an die sich Hans Sachs erinnert - eine Melodie,
die ihn ohrwurmartig nicht loslasst.

Strauss rekurriert hier auf ein besonderes Charakteristikum von Kiinstler-
opern, das auch in Ariadne auf Naxos und fast zeitgleich in Pfitzners Palestri-
na oder Schrekers Der ferne Klang zum Tragen kommt: Das Orchester stellt
Gefiithlszustdnde nicht (nur) tiber konventionalisierte Zuschreibungen musi-
kalischer Mittel dar, sondern kann die Gedankenginge als erinnerte Musik
selbst erklingen lassen, was ein anderes Mafl an Unmittelbarkeit erméglicht.
Generell erwartet Strauss von einer guten Interpretation in puncto Tempo-
relationen, dass sie nicht nur »nach der musikalischen Phrase«, sondern
»nach deren dramatischem Gefiihlsinhalt«*%® erfasst und umgesetzt werde.
An anderer Stelle spricht er abermals von der »Erfassung des psychologischen
Gehalts«* und verweist in seinen Werken auf die Erkennungsszene der Elek-
tra, die ebenfalls nur dann tiberzeugend aufgefithrt und interpretiert werden
konne.

306 Die drei Bereiche ordnet er auch dem Vorspiel zu, vgl. Strauss: BE, S. 64.

307 Wagner: Die Meistersinger von Niirnberg, 11, 3, T. 274. Strauss verschweigt allerdings die
Tempoangabe »sehr miaflig« und die zusitzliche Vortragsanweisung: »gedehnt«.

308 Strauss: BE, S. 66; SpA, S. 38. Vgl. dazu auch Hans Sachs® Sinnieren zu Beginn des 3. Aktes,
insbesondere II1, 1, T. 301 ff.

309 Strauss: BE, S. 66; SpA, S. 38.

310 Strauss: BE, S. 61.

109

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte
1.2 Zeitgenossen

Schier unerschépflich scheinen die zeitgendssischen Bemerkungen iiber
Strauss und seine Musik. Spétestens nach 1900 ist er einer der meistrezipier-
ten und thematisierten Komponisten iiberhaupt. Die franzosischsprachigen
Quellen zeigen etwa, dass er als musikalischer Hauptrepréasentant des wilhel-
minischen Deutschland empfunden wird.

Viele direkt mit Strauss in Beziehung stehende Kiinstler und Musikgelehr-
te wurden bereits in den vorigen Teilkapiteln ergdnzend angefiithrt. Im Fol-
genden sollen die Ausfilhrungen Romain Rollands, Claude Debussys und
Hans Pfitzners niher thematisiert werden, weil sie sich dezidiert zu Fragen
von musikalischer Unmittelbarkeit, der Lenkung der Zuschauer, psychischen
Innenschauen und Raumwirkungen duflern und diese Gedanken teilweise
ausfiihrlich formulieren.

Die ersten beiden beziehen sich dabei zumeist direkt auf Strauss’ Musik,
wihrend Pfitzner seine Gedanken in erster Linie an eigenen und an Wagners
Werken ausfithrt. Die Beziehung der drei zu Strauss ist dabei hochst unter-
schiedlich: Mit Rolland besteht zeitweise ein enger, freundschaftlicher Kon-
takt, der sich dann jedoch wieder verliert. Claude Debussy ist bewundernder
und gleichzeitig kritischer, ferner Beobachter, der jedoch nie in engerer Bezie-
hung zu Strauss steht. Das Verhdltnis zwischen Pfitzner und Strauss ist von
Konkurrenz und gegenseitiger Antipathie geprégt — nicht nur, weil ihre Musik
und Asthetik so verschieden ist;*!! sie sind wohl auch durch Gemeinsamkeiten
getrennt.

Romain Rolland

Romain Rolland ist der engste Kontakt, den Strauss zur franzésischen Musik-
welt besitzt. Mehrere Male begegnen sich der Literat und Musikgelehrte und
der Komponist, meist bei Strauss’ Konzerten in Paris; vornehmlich tauschen
sie sich jedoch brieflich aus. Ihr Briefwechsel spannt sich von 1901 bis 1926,
wobei die intensivste Phase das Jahr 1905 ist, in dem Rolland Strauss ausfiihr-
lich bei der Einrichtung der Salome-Partitur fiir das franzosische Original
der Dichtung Oscar Wildes berit — eine Arbeit, die Strauss fiir die Pariser
Auffithrung von 1907 mit grofier Akribie - trotz seiner eingeschrénkten Fran-

311 Vgl. Gunter Brosche: »Nicht ausgefiihrte Opernpldne von Richard Strauss und das Feind-
bild Hans Pfitzner, in: Richard-Strauss-Jahrbuch, 2016, S. 115-130.

110

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

zOsischkenntnisse — selbst unternimmt. Dank des Briefwechsels, mehrerer
Essays, der Autobiographie und der Tagebuch-Notizen ldsst sich ein relativ
detailliertes Bild Rollands von Strauss zeichnen, das in erster Linie von Be-
wunderung und Faszination gezeichnet ist, aber auch nicht mit Kritik,3> -
auch ihm direkt gegeniiber gedufert - nicht hinter dem Berg hilt. Uber den
Abgleich mit den privaten Aufzeichnungen lassen sich dartiber hinaus Brief-
passagen aufzeigen, die eher den brieflichen Gepflogenheiten der Konzilianz
zuzuschreiben sind und sich bisweilen nicht vollstindig mit seiner tatsachli-
chen Meinung decken. Bei Rolland finden sich mehrere Charakterisierungen
von Strauss’ Musik, die fiir das Thema dieser Studie von Interesse sind: Mehr-
fach thematisiert er Strauss’ Interesse an psychologischer Deutung durch mu-
sikalische Mittel sowie an der Subjektivitit menschlicher Wahrnehmung, die
»Stiirme[] der Seele und der Sinne« wiirden auf Strauss »einen seltsamen Reiz
ausiiben«.3® Dabei kommt er bereits in einem Essay von 1899, seiner ersten
ausfiihrlicheren Beschreibung seiner Musik, zu dem Urteil, die »Strauss’sche
Kompositionskunst« sei »eine der literarischsten und beschreibendsten, die es
gibt«.

Till Eulenspiegels lustige Streiche zeige »[d]ie Neigung des Komponisten
Strauss, in kurzen musikalischen Bildern einen Charakter, einen Dialog, eine
Situation oder eine Landschaft zu schildern«.3* Am Beispiel des Don Quixote
fithrt Rolland dabei aus, wie Strauss Gedankengidnge und Vorstellungen des
Protagonisten fiir das Publikum erfahrbar mache. Wie spiter gezeigt werden
soll, ist ihm dieses Verfahren, das die Musik - vor allem in der Oper - >im
Namen« der Charaktere spreche, durchaus suspekt:

In der Einleitung erscheint uns Don Quixote ganz in die Lektiire von Ritterromanen
versunken, und wie auf den alten kleinen, flamischen oder hollandischen Bildern
miissen wir die Wesensziige des Don Quixote nicht nur aus der Musik entnehmen,
sondern auch die Bucher lesen, die er liest. Hier — der Roman eines Ritters, der
mit einem Riesen kdmpft. Dort die Abenteuer eines Paladins, der sich den Diensten
einer Dame widmet;3”

312 So bemingelt Rolland (dhnlich wie Humperdinck) eine »Mittelmafigkeit seines melodi-
schen Gefiihls«, Rolland: Aus meinem Leben, S.298. Ebenso attestiert er Strauss 1924
eine »mangelnde Fahigkeit, grofle Gedankenthemen zu gestalten«. Rolland: »Tagebuchauf-
zeichnungenc, in: Strauss/Rolland: BW, S.194.

313 Romain Rolland: Aus meinem Leben, Ziirich 1949, S. 301.

314 Rolland: »Richard Strauss«, abgedruckt in: Rolland/Strauss: BW, S. 213, 208.

315 Ebd., S.210.

111

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Rolland fasst die Musik klar als Fokalisierung des Lesevorgangs von Don
Quixote, dessen Einbildungskraft die Zuhorer miterleben: »[S]ein Verstand
verwirrt sich — wie der unsere — inmitten dieser Lektiire.«316

In seiner Autobiographie berichtet Rolland ausfiihrlich von seinem Erst-
kontakt mit Strauss’ Musik im Januar 1899 in Paris sowie bei einem Kolner
Konzert des Gilirzenich-Orchesters unter der Leitung von Franz Wiillner im
April desselben Jahres, in dem Tod und Verklirung sowie Ein Heldenleben
aufgefithrt werden.3” Als ein wesentliches Element benennt auch er die das
Publikum in den Bann ziehende Wirkung, stellt in seiner Beschreibung ihre
Zugkraft, Beweglichkeit und Schnelligkeit in den Vordergrund. Neben ihrer
Bildhaftigkeit beschreibt er insbesondere die unmittelbar physische Reaktion,
die sie auf ihn als Zuhorer ausiibe - nicht undhnlich dem bekannten Aus-
spruch von Strauss’ Vater, die Musik zu Salome fiihle sich an, als »wenn einem
lauter Maikifer in der Hose herumkrabbelten«.3!

Wenn diese Musik heute noch gliiht, so kann man sich vorstellen, wie sie siedete, als
sie gerade aus dem Rachen des Ofens kam! Die Zunge schalte sich, der Atem brann-
te... Es war einem zumute wie dem heiligen Laurentius, den man auf seinem Rost
mit weiflglithenden Spieflen umdrehte.. Man bidumte sich, schnappte nach Luft...
Die markdurchdringenden Trompetenstofie schiirten die Feuersbrunst. Das Wehen
des Geistes entfesselte Gegenstiirme, Orkane; Stadte wurden auf Leitern erstiirmt,
ein Volkertumult, den ein eiserner Wille lenkte; finstre Abgriinde taten sich auf, in
die der musikalische Gedanke hineinzustiirzen drohte; aber immer wieder sprang er
mit unglaublicher Elastizitit empor. Man schritt auf des Schwertes Schneide... Das
artige, aus der Fassung gebrachte Publikum hitte gerne gepfiffen. Aus Riicksicht auf
den alten Wiillner zollte es Beifall, doch ging ein beunruhigtes Kopfschiitteln durch
den Saal. Ein Teil der Orchestermitglieder bog sich vor Lachen. Ich lachte nicht, ich
bifl die Zahne zusammen, ich zitterte am ganzen Kérper.??

Beschreibungen dieser Art lassen sich auf Strauss bezogen immer wieder fin-
den. Paul Bekker z. B. spricht bezogen auf Elektra von einer Musik, »die unser
Blut hastiger zirkulieren lasst, unsere Sinne erregt«.3?’ Bei einer weiteren
Auffithrung von Ein Heldenleben beim Diisseldorfer Musikfest, im Mai 1899,
beschreibt er abermals unmittelbare korperliche Reaktionen, diesmal des ge-
samten Publikums: »Ich sehe Leute erschauern, beinahe hochspringen an

316 Ebd, S.210.

317 Strauss dirigierte in Paris Beethovens 7. Sinfonie, A-Dur, op. 92 und Also sprach Zarathustra.
Rolland lernte ihn dann noch im selben Jahr bei seinem Aufenthalt im Frithling 1899 in
Berlin personlich kennen, vgl.: Aus meinem Leben, S. 301 f.

318 Strauss: BE, 226.

319 Rolland: Aus meinem Leben, S. 298.

320 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 53.

112

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

bestimmten Stellen.«3?! Eine Kritik an der Plastizitdt der Musik wird jedoch
in dieser frithen Tagebuchnotiz auch geduflert. Die beschreibende Funktion
der Musik drohe in ihrer Vielheit die zusammenbindende Gesamtwirkung zu
zerstoren: »Das ware ein kolossales Werk, wenn nicht eine falsche literarische
Vorlage die einzelnen Teile auf dem Hohepunkt ihrer kiinstlerischen Wirkung
auseinandergerissen hitte, um andere Szenen zu beschreiben.«*?? Der frithe-
ren Komposition Tod und Verklirung attestiert Rolland noch ein gelungenes
Verhaltnis zwischen der Gesamtform und den einzelnen bildhaften Momen-
ten: »Die realistischen Elemente der Tondichtung: die Halluzinationen des
Sterbenden, die Fieberschauer, das Pochen des Blutes in den Adern, der
verzweifelte Todeskampf werden durch die Vollkommenheit der Form ver-
kldrt.«32 Er stort sich folglich an der Vielheit und Uberfiille unterschiedlicher
musikalischer Passagen und an den damit einhergehenden, teils abrupten
Fakturwechseln, die er dem zugrundeliegenden Programm anlastet — wohl
wissend, dass diese Heterogenitit Teil des dsthetischen Konzepts ist. Zwar ge-
linge es Strauss in seinen Werken, dass »eine starke Einheit die ungeordneten,
oft sehr gegensitzlichen Elemente« zusammenbhalte, diese Einheit sei jedoch
eine der Willenskraft, fiir die ein Preis zu zahlen sei: »[O]ft mangelt es ihr
an Originalitit«3?* In einem der ersten Briefe an Strauss schildert Rolland
ihm seine Eindriicke von Till Eulenspielgels lustige Streiche, das er in einem
Pariser Konzert (geleitet von Arthur Nikisch) gehort hat. Er betont auch hier
insbesondere die »szenischen Wirkungen« seiner Musik und bedauert bei
einer solch theatralen und komischen Begabung, dass er keine musikalischen
Komédien schreibe — nicht wissend, dass Strauss zu diesem Zeitpunkt bereits
Feuersnot vollendet hat.?> Hinsichtlich der Symphonia Domestica fihrt er
dies genauer aus und scheidet Strauss’ Vermogen zu plastischen, bildhaften
Darstellungen in zwei kategorial getrennte Verfahren: eine duflere Beschrei-
bung von Gestalten und innere »Seelenschilderungen«. Den ersten Fall kenn-
zeichnet er dabei dezidiert als »objektiv«:

321 Strauss/Rolland: BW, S. 153, 154.

322 Ebd,, S.154. Rolland geht falschlicherweise von der Existenz einer ausfiihrlichen literari-
schen Vorlage aus. Eine solche hat Strauss nie verfasst (vgl. Rainer Bayreuther: »Der Held
des Heldenleben«, in: Archiv fiir Musikwissenschaft, Jg. 62, Heft 4 (2005), S.286-302,
286 1.). Allerdings gibt er Rolland bei spéteren Begegnungen teilweise prézise Beschreibun-
gen des musikalischen Verlaufs in Erzahlform, etwa iiber den Formteil »Des Helden
Gefahrtin, vgl. Rolland/Strauss: BW, S. 166.

323 Ebd., S.203.

324 Rolland: »Richard Strauss«, S. 214.

325 Strauss/Rolland: BW, S. 32.

113

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

[G]lauben Sie nicht, dafl die Introduktion Threr Domestica mehr beschreibende
Elemente enthilt, auf jeden Fall objektivere? Sie wollen hier drei Gestalten vor-
stellen, drei Charaktere: hier kann ich weder Seelenschilderungen noch absolute
Musik erkennen. [...] Wahrend im Heldenleben Thr Ausgangspunkt von glithendem
Uberschwang und heroischer Freude geprigt ist (welche Gestalt auch immer die
Leidenschaft empfindet), scheint mir in der Domestica der Ausgangspunkt weniger
subjektiv und lyrisch als objektiv und beschreibend.?

Nicht undhnlich zu Strauss’ bereits diskutierten eigenen Ausfithrungen be-
nennt er damit unterschiedliche Distanzgrade in der kompositorischen Dar-
stellung und tbertrégt ein literarisches Verfahren (den Einsatz unterschiedli-
cher Erzédhlerpositionen) auf Musik.3?”

Dabei wird sehr deutlich, dass Rolland aus diesen Griinden die Symphonia
Domestica weniger schatzt als Ein Heldenleben, in dem er das subjektive
Prinzip voll ausgebildet sieht.38

Diese Denkfigur unterschiedlicher musikalischer Haltungen (bzw. eines
unterschiedlichen Verhiltnisses der Musik zu den jeweiligen musikalischen
Charakteren oder Figuren) fithrt Rolland anhand von Salome in einem aus-
fithrlichen Brief an Strauss nach dem Besuch der dritten Auffithrung in Paris
im Mai 1907 genauer aus. Auch hier wird deutlich, wie er voller Faszination
und Bewunderung ist angesichts des neuen ,Meteor[s]“:

Sie sind zum Meister des Musikdramas geworden, Sie kennen die Mittel, mit denen
Sie das Publikum in Thren Bann schlagen. Sie haben sich die besonderen Kenntnisse
der Bithnenkunst angeeignet, diesen Sinn fiir dramatische Wirkungen, der oft genug
selbst den grofiten Musikern versagt bleibt.??

326 Strauss/Rolland: BW, S. 49.

327 Strauss geht darauf jedoch nicht ein (obwohl er Jahrzehnte spiter eine dhnliche Unter-
scheidung vornehmen wird) und weist bereits in einem fritheren Brief die illustrativ-be-
schreibende Funktion der Musik zuriick: Musik enthalte »keine musikalische[n] Beschrei-
bungen«, sondern sei nur »Anlafl zum Ausdruck und zur rein musikalischen Entwicklung
meiner Empfindungen« (Strauss/Rolland: BW, S. 44). Es handelt sich dabei um eine gén-
gige Argumentation, wohl auch, um dem Vorwurf eines fehlenden innermusikalischen
Zusammenhaltes programmatischer Musik zu begegnen. Vgl. dazu: Katrin Eggers: Narrati-
on que-me veux tu? Uber Untiefen und Chancen einer Theorie musikalischen Erzihlens,
in: Musiktheorie 27/1 (2012), S. 69-79.

328 In seinen Tagebuchnotizen zu einer Auffihrung der Symphonia Domestica beim ersten
Elsafi-Lothringer Musikfest 1905 schreibt Rolland: »Die erste Exposition der Themen
macht einen zu gewollten Eindruck, sie wirkt konventionell, schematisch. Die Themen
haben tibrigens nicht viel eigenen Charakter. Das des Kindes ist besonders uninteressant
und abstrakt. (Bemerkenswert der Stimmungswechsel bei Strauss, wenn er vom Kinde
spricht. Seine Ironie verliert sich sofort. Ein grofler Ernst, eine religiose Inbrunst dringt in
die Gestaltung ein - aber auch etwas weniger Aufrichtiges.« Rolland/Strauss: BW, S. 169.

329 Strauss/Rolland: BW, S.118.

114

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

Andererseits ist sein Brief von deutlicher Abneigung geleitet, nicht nur der
Wildeschen Dichtung gegeniiber,33 sondern auch beziiglich der musikali-
schen Umsetzung. Hier kommt er konkret auf das Verhiltnis der Musik zu
den Opernfiguren zu sprechen, wobei er nicht nur das Analogon eines Erzih-
lers als musikalischem Schilderer, sondern direkt die Haltung des dahinterste-
henden Autors Strauss anspricht:

Der Eindruck, den ich von Thnen habe (vielleicht irre ich mich hierin), ist der
eines ausgesprochen lyrischen Komponisten. Sie erfiihlen auf geniale Weise nur Ihre
eigene Personlichkeit (und alles, was ihr mehr oder weniger dhnlich ist). Da Sie -
abgesehen von Threm Genie - eine auflerordentliche Intelligenz und Willenskraft
besitzen, gelingt es Thnen, die Leidenschaften und Charaktere anderer Personen zu
begreifen und sie darzustellen — aber mit einem gewissen Abstand, ohne sie bis ins
Innerste aufnehmen und nachfiihlen zu kénnen. !

Rolland spricht also zu einem gewissen Teil Strauss die Fahigkeit ab, andere,
seinem Wesen fremde Figuren glaubhaft musikalisch darstellen zu lassen.
Wie hart seine Meinung tatsiachlich ist, offenbaren erst seine personlichen
Tagebuchaufzeichnungen:

Ich glaube, daf3 er trotz seines unbestrittenen Sieges auf der Theaterbithne und
seiner meisterhaften Beherrschung der Opernszene mehr verliert als gewinnt, wenn
er fiir die Bithne schreibt; denn er ist eine wesensmaflig lyrische Begabung, [...] so
kann er die duflere Welt, fiir die er {ibrigens wenig Sympathie aufbringt, nur tiber
den Intellekt und eine grofle Willenskraft darstellen.3

Es bediirfe stets einer Kraft der Sympathie, und die Tondichtungen seien
voll dieser »wohltuenden Krifte«, »die sich verstromen und Liebe erzeugen«.
In Salome fehle dies, allenfalls bleibe das Mitleid, »das Sie immer wieder
fiir Thre traurige Heldin aufzubringen versuchen, um es auf die Zuhorer zu
tibertragen«.333

Zu Elektra hat Rolland ein deutlich positiveres Verhiltnis. Die Dichtung
sei »viel schoner als diejenige der Salome«. Zwar sei der Schluss des fritheren
Einakters auflerordentlicher, aber Elektra besitze mehr »Grofle«. Dies macht
er auch an der Figurendarstellung fest:

Der Mythos der Atriden hat etwas Unerschopfliches, Ergreifendes; von ihm geht
ein tragisches Mitleid und Entsetzen aus, das einen von Anfang an erfafit und

330 In seinen Tagebuchnotizen ist er direkter: »Ich bedaure, daf§ er eine so ungesunde und
abstoflende Dichtung verwendet hat wie die von Wilde.« Strauss/Rolland: BW, S.177.

331 Strauss/Rolland: BW, S.118.

332 Strauss/Rolland: BW, S.177.

333 Ebd., S.117,118.

115

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

bis zum Schluf3 nicht mehr loslafit. Strauss wurde selbst davon ergriffen (trotz
seiner Bayerischen Nonchalance und Spottlust, die ich, da ich ihn kenne, tiberall
wiederfinde, in den altviterlichen Phrasen und den ewigen Tanzrhythmen, die er
immer mit sich herumschleppt, selbst bei Agamemnon: es mutet einem seltsam
an, wie diese deutschen Walzerrhythmen sich unter seinen Hianden verdandern und
nach und nach mit frenetischer Leidenschaft die Gefiihlsaufwallungen Elektras oder
Klytamnestras widerspiegeln.>**

So sehr sich Rolland eine Spitze gegen Strauss’ Walzertonfall — selbst im
mykenischen Griechenland - nicht verkneifen kann, attestiert er ihm hier
eine personliche Beteiligung, eine Anteilnahme und Empathie, die ihm, wie
oben ausgefiihrt, stets kiinstlerische Grundvoraussetzung bleibt.

Hierin diirfte der Grund liegen, dass Rolland den Rosenkavalier iiber die
Maflen schitzte, trotz seiner Stefan Zweig vergleichbaren Vorbehalte gegen-
tiber Hofmannsthals Fihigkeit als Opernlibrettist. Er hort die Oper zum
ersten Mal in Genf im Jahr 1927 und sieht seine Zuneigung bestitigt, die
er seit Jahren fiir das Werk beim bloflen Spielen und Studieren der Noten
hegt. Strauss habe »sein Bestes hineingelegt — als Mensch und als Musiker«.
In diesem Werk spiirt er die Sympathie und die Anteilnahme des Komponis-
ten am Schicksal seiner Figuren, was ihm eine Grundbedingung einer glaub-
haften musikalischen Darstellung ist. Hofmannsthals Text ermdgliche diese
musikalische Empathie. In seiner Tagebuchnotiz spricht Rolland mehrfach
von der »Poesie der Dichtung, betont die »Zirtlichkeit«, die »Feinheit des
Ausdrucks«, die »Anmut des Textes«. Auf Grund dieses lyrisch-poetischen
Charakters scheint ihm Hofmannsthals Dichtung so gelungen, denn als Dra-
matiker und Librettist stellt er ihm generell ein schlechtes Zeugnis aus und
sieht die gemeinsame Zusammenarbeit nach Der Rosenkavalier durchweg
kritisch: »Ich bedaure nur, daf3 es dem grofien Schriftsteller, der Thnen so
brillante Dichtungen bietet, zu oft an einem gewissen Sinn fiir szenische
Wirkungen fehlt. Seine Themen, wie in der Frau ohne Schatten, treten etwas
zu oft auf der Stelle oder sind von dunkler Gedankenfiille belastet.«

Noch direkter wird Rolland in seinen privaten Aufzeichnungen: »Und die
Dichtung von Hofmannsthal [Die Frau ohne Schatten] bestdtigt die dramati-
sche Unféhigkeit dieses Schriftstellers. Seine dunkle Gedankenwelt wirft einen
eisigen Schatten. Er lastet auf der Leidenschaft. Strauss leidet unter dieser
Zusammenarbeit.«3> Obwohl Strauss und Rolland zu diesem Zeitpunkt nicht
mehr miteinander korrespondieren, finden sich hier parallele Sichtweisen zu

334 Strauss/Rolland: BW, S. 189.
335 Strauss/Rolland: BW, S.197, 136 f, 195.

116

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

Strauss’ kritischen Anmerkungen im Briefwechsel mit Hofmannsthal. Strauss’
vergleichbare Kritik am Libretto der Frau ohne Schatten wurde bereits ange-
fihrt;3% er erwdhnt dort mehrfach die aus seiner Sicht besonders gegliickte
Arbeit an Der Rosenkavalier?” und begriindet dies ebenfalls mit der Tatsache,
dass er fiir die Hauptfiguren von Anfang an besondere Sympathie aufbringen
konnte — moglicherweise hat Rollands Brief zu Salome doch einen nachhalti-
geren Eindruck bei ihm hinterlassen als ihm bewusst war. Ebenso wird dieses
Sympathie-Empfinden bei spiteren Arbeiten ein wichtiger Sensor fiir seinen
seismographischen »Theaterinstinkt«. Ob ihn das von Hofmannsthal verfasste
Szenarium iiberzeugt oder nicht, ob er es kompositorisch umsetzt oder grofie-
re Umarbeiten und Anderungen verlangen wird: Er begriindet dies, wie oben
gezeigt, hdufig mit einer unmittelbaren emotionalen Reaktion bzw. mit einem
Ausbleiben derselben.

Eine Figur steht aus demselben Grund im Zentrum von Rollands Salome-
Kritik von 1907, er hadert insbesondere mit der Figur des Jochanaan:

Hier tritt meines Erachtens die Tatsache klar hervor, daf Sie in keinem Augenblick
der Handlung ein Gefiihl fiir den Glauben dieses menschenscheuen Wegbereiters
des Christentums empfunden haben. Aber es gelang Ihnen, ihm trotzdem echte
und kraftvolle Ziige zu verleihen, - aber etwas abstrakt, ohne wirklich personlichen
Ausdruck. Diese Geisteshaltung verleitet Sie manchmal sogar dazu, einige fragwiir-
dige Melodien einzuflechten, welche zwar die dramatische Wirkung hervorrufen,
die Sie beabsichtigen, die aber sicher nicht den Ausdruck echter Leidenschaften
wiedergeben konne, der Thnen vorschwebt. Wahrscheinlich, weil Sie diese niemals
empfunden haben.?3

Hier stimmt Rolland mit der unabhingig geduflerten Kritik Paul Bekkers
iiberein, der zu diesem Zeitpunkt durchaus noch ein Fiirsprecher und Bewun-
derer Strauss’ ist:33° »Empfindlicher als je zuvor tritt hier bei Strauf} die objek-
tive Stellung zu seinem Stoff zutage. Die Kunst des beobachtenden Schilderers
erlahmte und verflachte vor der inneren Herrlichkeit des Tdufers.«34° Strauss

336 Vgl. S. 48.

337 Dies widerspricht Hofmannstahls Sicht, der vielmehr Ariadne auf Naxos mehrfach als
wirklich gelungene Zusammenarbeit nennt.

338 Strauss/Rolland: BW, S. 118.

339 In den 1910er Jahren wird Rolland sich zunehmend von Strauss abwenden und immer
kritischer mit dessen neuen Werken ins Gericht gehen. Vgl. Bekker: Kritische Zeitbilder,
Stuttgart 1921, S.91-145. In dieser Umkehr eines einst glithenden Verehrers ist er nicht
allein: Gleiches gilt z. B. auch fiir Arthur Seidl, dem Widmungstréger von Till Eulenspiegels
lustige Streiche, ders.: StraufSiana. Aufsdtze zur Richard StraufS-Frage aus drei Jahrzehnten,
Regensburg 1913.

340 Bekker: Das Musikdrama der Gegenwart, S. 44.

117

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

gibt gegeniiber Rolland, Jean Marnold** und anderen®*? unumwunden zu,
dass er der Figur nicht viel abgewinnen konnte: »Im tbrigen wollte ich
ihn nicht zu ernst nehmen. Wissen Sie, Joikanaan ist ein Schwachkopf. Ich
kann diesem Menschenschlag keine Sympathie entgegenbringen. Ich habe ihn
zuerst etwas grotesk darstellen wollen.«343

Dieser Dissens riihrt durchaus an eine zentrale Wesensart des Straussi-
schen Musiktheaters - ganz gleich, ob man seine Darstellung der Figur
als gelungen bezeichnen mochte oder nicht. Seine Opern sind meist von
unterschiedlichen Darstellungsmodi der jeweiligen Figuren bestimmt, die er
selbst bereits, wie oben gezeigt, bei Wagner ausmachte und in den extremen
Polen von »Sentimentalitit« (Marschallin, Ariadne, Barak etc.) und »Par-
odie« (Don Quixote, Jochanaan, Aegisth, Ochs etc.) fasst, dazwischen jedoch
weitere Spielarten kennt. Ein und dieselbe Figur kann in ihren unterschiedli-
chen sozialen Rollen, von der zeremoniellen Formlichkeit, der parodistischen
Uberzeichnung oder der Kostiimierung her aufgefichert erscheinen. Zu die-
sem Spiel mit unterschiedlichen Polen von Nihe und Distanz, von individuel-
lem Ausdruck einer Figur einerseits und beobachtender oder karikierender
Auflensicht andererseits, von >Eigentlichkeit< und >Uneigentlichkeit< scheint
Rolland nur begrenzten Zugang zu besitzen bzw. ein solches Konzept auf
Grund seiner Forderung nach »authentischem« Empfinden (»echte und kraft-
volle Ziige«), der Fahigkeit des »Nachfiithlens« und »wirklich personlichem
Ausdruck«*** abzulehnen.

Rolland, der Strauss’ in den 1920er Jahren eine fehlende Kenntnisnahme
zeitgendssischer Tendenzen*#* und damit einen kreativen Stillstand vorwirft,
kann oder will eine spezifische Modernitit oder Neuartigkeit seines Theaters
nicht sehen — namlich das genau von ihm kritisierte Nebeneinander unter-
schiedlicher Figurendarstellungen, Haltungen und Fokalisierungen - eine

341 Auch er teilte dessen Kritik an der Musik zu Jochanaan und empfand sie als ,wenig
originell” (vgl. Strauss/Rolland: BW, S. 186)

342 Bspw. Stefan Zweig: BW, S.128.

343 Strauss/Rolland: BW, S.186.

344 Strauss/Rolland: BW, S. 118.

345 »Ich habe das Gefiihl, daf3 es bei Strauss einen kiinstlerischen Stillstand gibt, wie auch
in der ganzen deutschen Musik. Daf} keiner der bedeutendsten Wiener Kunstexperten
diese bemerkt, ist ein Beweis fiir die Richtigkeit meines Eindrucks. Wien: die grofle, alte
Provinzstadt. Sie ahnt nichts von den neuen Stromungen, dem beschleunigten Rhythmus,
dem Beitrag Strawinskys, Honeggers u. a., nichts von dieser Frenesie, ohne die wir in der
Musik nicht mehr auskommen kénnen, vor allem im Bereich der Oper« (Strauss/Rolland:
BW, S.193).

118

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

Haltung, die sich bereits in seiner Salome-Kritik duf8ert und die er beibehalten
wird.

Rolland sieht die Gefahr, dass Strauss sein »starkes lyrisches Innenleben
der objektiven Darstellung einer dufleren Welt unterordnen« wiirde; er unter-
scheidet dabei »aus sich selbst heraus sprechen« und »im Namen des Herodes
oder des Heiligen Johannes sprechen«.

Wie er scharfsinnig erkennt, ist das Letztere (die musikalische Darstellung
aus der Sicht einer Figur) dabei eine wesentliche Besonderheit seines Musik-
theaters, wenngleich Rolland dies als problematisch erachtet. So berichtet er
etwas verwundert von Marnolds und Ravels Begeisterung fiir eine Passage
aus Salome, die ihm absolut nebenséchlich erscheint, aber genau dies tut.
Ravel, der ebenfalls Salomes fesselnde Wirkung hervorhebt, die »uns mit sich
reifit wie der Wind ein Blatt, vom Anfang bis zum Ende des Werkes«,34¢
ist laut Rolland insbesondere angetan von der Darstellung der »bebenden
Halluzination des Windes, der die Gestalt des Herodes umweht«. Es handelt
sich um eine Passage, in der Strauss fiir das Publikum radikal perspektivisch
die Wahrnehmung einer Figur in ijhrer Paranoia und Nervositit horbar wer-
den ldsst, die aber fiir alle anderen Figuren auf der Bithne nicht existiert.
Ein vergleichbares Beispiel in Salome (allerdings auf mehrere Figuren aufge-
fachert) ist die Wahrnehmung des Mondes. Er wird von Anfang an (»Sieh
die Mondscheibe, wie sie seltsam aussieht«, Z. 1) von verschiedenen Figuren
durch das Stiick hindurch betrachtet und unterschiedlich beschrieben; das
Orchester stellt diese Sichtweisen illustrativ dar.

Rolland zieht Strauss’ »kithle[m] Kopf«, wie bereits erwahnt, Glucks
»innere Erschiitterung«*¥” wihrend des Kompositionsprozesses vor; diese
erscheint ihm notwendig, um eine ebensolche Anteilnahme beim Publikum
zu erreichen. Dabei simplifiziert er jedoch Strauss' eigene Uberlegungen zum
Schaffensprozess. Nur selten erreiche Strauss wegen dieser deskriptiven Hal-
tung dieses Ziel, jedoch sei er niemals »tiefer in die Schilderung der Seele,
des Schmerzes eingedrungen« als bei Elektra, in der »Wiedererkennungsszene
zwischen Orest und Elektra reicht er an die erhabensten und tiefsten Gefiihle
des menschlichen Herzens«.348

346 Strauss/Rolland: BW, S.180. In seiner Autobiographie schreibt Rolland: »Und der junge
Ravel, kristallklar, aufrichtig, objektiv und uneigenniitzig, gestand, dafl die elementare Ge-
walt dieses Genies und der brennend-heifle Wind der Salome, der die Seelen umherwirbelt
wie trockene Blatter, ihn geradezu umgeworfen hatte« (Aus meinem Leben, S. 312).

347 Rolland: Aus meinem Leben, S. 301.

348 Strauss/Rolland: BW, S. 189.

119

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Diese Forderung einer solchen Gefiihlsdarstellung der Charaktere schlief3t
tiir ihn dabei den ironischen Tonfall nicht generell aus, wie seine Beobachtun-
gen zu Ariadne auf Naxos zeigen. Zwar ist er von dem Werk wenig angetan,
er empfindet es als »kalt und hybrid« und erblickt »keine klare Linie in der
Konzeption, der dramatischen Handlung«. Doch stort er sich weniger an der
Selbstreferenzialitét einer Oper in der Oper oder an den ironischen Brechun-
gen, sondern eher am Verhiltnis der gegensitzlichen Elemente zueinander
und an den feinsinnig erkannten Unstimmigkeiten zwischen Textautor und
Komponist: »Ernst oder ironisch? Vor lauter Uberlegungen wuf3ten die Auto-
ren es schliefflich selbst nicht mehr.«**° Mit dieser Kritik verkennt Rolland
jedoch eine fiir Strauss eigentiimliche und mehrfach angestrebte Ambiguitat
der Lesarten bzw. Horweisen, die — zumindest sukzessiv - beides zuldsst
und bis in die Tondichtungen zuriickreicht. Die Musik der >Hinterweltler<
in Also sprach Zarathustra lebt von dieser Doppelbddigkeit genauso wie die
Arie des italienischen Tenors in Der Rosenkavalier; beide Passagen sind ernst
und ironisch zugleich bzw. konnen einem Vexierbild gleich ihre Bedeutungen
wechseln.

Insbesondere kritisiert Rolland in Ariadne auf Naxos die Finalgestaltung:
Eine konsequente Losung wire fiir ihn entweder ein stirkerer dionysischer
Schluss oder eine Vereinigung beider Elemente gewesen; die jetzt gewiahlte
Variante der zweiten Fassung befriedige nicht, da die Brechung durch das
Buffo-Element zu schwach ausfalle:

Ich bedaure auch, dafl in der endgiiltigen Fassung der Ariadne die Buffo-Gruppe
aus dem Finale entfernt worden ist. Eines von beidem: entweder hitte man mit
dem dionysischen Taumel eines Bacchus-Reigens schlieflen (Chor und grofies Or-
chester) oder - die Ironie der Harlekingruppe beibehaltend - die pompdse Tragodie
zum Schlufl mit der Buffo-Komddie vereinen miissen, in einem Septett der fiinf
Buffos mit Bacchus und Ariadne: das wire das non plus ultra gewesen.

Ich habe das Gefiihl, daff Hofmannsthal jedes seiner ,pastiches aus vergangenen
Zeiten mit einem ironischen Gedanken beginnt, den seine bewundernswerte Vir-
tuositit so iberzeugend gestaltet, dafl er ihn schliefilich selber ernst nimmt. Und das
ist schade: ein Pastiche-Thema wie Ariadne verdankt seine Bedeutung gerade dieser
Ironie; und diese Ironie mufd sich bis zum Schluf} steigern und entfalten konnen.3>

Interessanterweise hat auch Strauss eine Betonung des ironischen Elementes
geplant, allerdings nicht als Vereinigung, sondern als typisch Straussische Idee
einer plétzlichen finalen Brechung, eine Losung, die aber von Hofmannsthal

349 Ebd., S.192.
350 Strauss/Rolland: BW, S.137.

120

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

entschieden abgelehnt worden ist. Strauss selbst scheint mit der definitiven
Fassung ebenfalls wenig zufrieden, in diesem Punkt ist er Rolland - ohne
es zu wissen — sehr viel ndher als seinem Librettisten. Strauss schlagt vor,
am Ende in die Rahmenhandlung des Vorspiels zuriickzukehren, indem der
Komponist nochmals einen letzten Auftritt hitte, um sein zerstiickeltes und
zerstortes Werk zu beklagen.?>! Der Schluss des Rosenkavaliers steht ihm dabei
Pate, wenn das Duett der beiden Liebenden in den letzten Takten durch die
heitere und durchaus parodistische Pantomime des kleinen Dieners aufgebro-
chen wird. Hier ware der Effekt noch starker, in Strauss Worten >drastischer«<
gewesen, da das Schlussduett des Rosenkavaliers bereits selbst eine komposi-
torische Distanz zur ersten Begegnung der beiden Jugendlichen aufweist.3>?
Somit wire ein abrupter und harter Schnitt von der »fast mystische[n] Hohe«
des neuen Paares Ariadne und Bacchus zur extradiegetischen Ebene der Rah-
menhandlung zugleich aber ein Bogen zuriick zum Anfang, eine Rahmung
gewesen. Hofmannsthal hat sich durchgesetzt: Es bleibt bei einer feinsinnige-
ren Andeutung, wobei Zerbinettas Perspektive ungleich schwicher ausfllt.?>3
Wihrend der Proben scheint auch Hofmannsthal ein Gefiihl des Unbehagens
auf Grund des fast vollstindigen Wegfalls des bisher eng verflochtenen Buffo-
Elements zu beschleichen. Er schreibt an Strauss: »[D]ie heiteren Figuren
sind zum Schluf nicht zu ihrem Recht gekommen, weder in der Musik noch
in der Erscheinung - sie sind fallen gelassen — und daraus resultiert ein Gefiihl
von Inkomplettheit, leider.«** An eine Anderung ist nun aber nicht mehr zu
denken, allenfalls an eine szenische Berichtigung, die freilich kosmetischer
Natur bleiben muss. Rolland selbst hitte sich eine Korrektur gewiinscht und
halt eine dritte Fassung fiir notig.3%

Claude Debussy
Debussys Haltung zu Strauss wurde bereits in der Einleitung angesprochen,

mehrfach zeigt er sich in seinen Musikkritiken fasziniert von Strauss’ Musik.
Im Gegensatz zu den meisten Vertretern austro-germanischer Musik wird er

351 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S.280, 281. Hofmannsthal reagiert auf den Vorschlag
entsetzt und weist ihn entschieden zuriick.

352 Vgl. Walter: Richard Strauss und seine Zeit, S. 272 ff.

353 Hofmannsthals und Strauss® Sichtweisen auf die Figur sind sehr verschieden, durch die
Komposition erhilt sie eine deutliche Aufwertung.

354 Strauss/Hofmannsthal: Ariadne, S. 305.

355 Strauss/Rolland: BW, S.192.

121

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

geradezu konziliant behandelt, wenngleich er aus einer kritischen Distanz
heraus stets auch ein gewisses Unverstindnis und Befremdnis ausdriickt. Er
spricht allerdings in seinen verdffentlichten Kritiken und Texten zur Musik
fast ausschliellich von Strauss® Tondichtungen. Die Pariser Salome-Auftiih-
rung von 1907 - die einzige vollstindige Opernauffiihrung, die Debussy ken-
nen konnte — bleibt unerwiahnt, was auch daher riihrt, dass er zwischen 1904
und 1909 nur wenige Texte und Kritiken veréftentlicht.

Debussy kommt immer wieder auf die bildhafte Wirkung der Tondichtun-
gen zuriick, sieht »merkwiirdige Beziehungen zwischen der Kunst Bocklins
und der von Richard Strauss« in derselben »Neigung, die Form direkt in der
Farbe zu suchen und aus dieser Farbe dramatisch-illustrierende Wirkungen
zu ziehen«.?*® An anderer Stelle schreibt er, Strauss denke »gewissermafien in
farbigen Bildern und scheint die Linienziige seiner Ideen mit dem Orchester
nachzuzeichnen«.3’ In einer Kritik zur Pariser Auffithrung von Tod und
Verkldrung nennt Debussy ihn einen »auflerordentlichen Zauberkiinstler, der
es mit den durchtrainiertesten Fakiren aufnehmen konnte«, und beschreibt
die Wirkungen der Musik unmittelbar plastisch, auf alle Sinne tibergreifend:
»Zu Beginn weht uns dumpfe Grabesluft entgegen, in der sich unruhige
»Schatten« zu bewegen scheinen; die Seele liegt in harten Kdmpfen und strebt
mit allen Kréften, sich von diesem Leib zu befreien.«**® Spater wiirde sich
die Verkldrung »vor den Augen des Publikums, ohne sichtbare Kunstkniffe,
nur in méchtigen C-Dur Akkorden« vollziehen. Insbesondere betont er -
Rolland und anderen vergleichbar - den unmittelbaren Mitvollzug, die ban-
nende Wirkung des >Dabeiseins¢, der man sich im Publikum nicht entziehen
konne. Kritisiert er Till Eulenspiegels lustige Streiche zwar zundchst durchaus
scharf,3% so stellt er anschlieffend auch hier diese Eigenschaft der Musik
fest: »Das alles sagt nichts dagegen, dafy das Stiick geniale Ziige besitzt, vor
allem eine auflerordentliche Sicherheit in der Orchesterbehandlung und eine
unbindige Bewegung, die uns von Anfang bis Ende mitreifit und zwingt, alle
Streiche des Helden mitzuerleben. «36°

Allerdings trennt Debussy klar zwischen dem Symphoniker und dem Dra-
matiker Strauss, den er nur einmal in seinen Schriften erwahnt; hier fallt

356 Debussy: Sdamtliche Schriften und Interviews zur Musik, hg. von Frangois Lesure, Stuttgart
2009, S. 221.

357 Ebd., S.141.

358 Ebd., S.222.

359 »Dieses Stiick gleicht »einer Stunde neuer Musik bei den Verriickten; man hat gute Lust
lauthals rauszulachen oder todtraurig loszuheulen [...]« (S. 47).

360 Ebd.,S.48.

122

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

sein Urteil anders aus. Dies wird am Verhiltnis zu Wagner deutlich: 1912 be-
zeichnet er Strauss noch als »eines der eigenstindigen Genies unserer Zeit,
1903 spricht er ihn sogar von jeglichem Einfluss Wagners frei, nennt ihn
»einen Sonderfall in der musikalischen Geisteshaltung Deutschlands« und
zieht vielmehr die Linie Berlioz - Liszt - Strauss.>*! Mit der Betonung des
aktiven Miterlebens des Publikums und der bildhaften Wirkung nennt er zwei
Faktoren, die insbesondere fiir die Perzeptionsperspektive des Publikums und
fiir musikalische Raumwirkungen zentral sind; er thematisiert dies jedoch
ausschliefSlich an nicht-szenischer Musik. Die musikalischen Figurendarstel-
lungen des Musikdramas sieht er ungleich kritischer.

Dies scheint ein wesentlicher Grund zu sein, warum Debussy 1910 plétzlich
eine gegensitzliche, der oben zitierten Meinung direkt widersprechende Ein-
schitzung kundtut, denn an dieser Stelle spricht er von der Oper: »Wagner
hat aus der Oper alles herausgeholt, was sie zu geben vermochte. Jetzt muss
etwas anderes gefunden werden. Richard Strauss ist nur ein gesteigerter Wag-
ner, ein Kinstler und zugleich ein bewundernswerter Taschenspieler, wenn
er seine eigenen Werke dirigiert.«*%? Details zu Strauss als Musikdramatiker
bleibt er schuldig, doch aus zahlreichen Kritiken zum Wagnerschen und
insbesondere zum post-Wagnerschen Musiktheater’¢* wird deutlich, was ihn
daran stort. Anlésslich der Auffithrung der Oper L'Ouragan von Alfred Bru-
neau und Emile Zola kritisiert Debussy deren zu grofle Abhingigkeit von
der Idee des Musikdramas Wagners, insbesondere vom Einsatz personaler
Leitmotive, die er an anderer Stelle als einen den Figuren zugehdrigen »>Pro-
spekt<, ihre Photographie« bezeichnet.’** In der Kritik an Bruneaus Musik
wird deutlich, dass er eine zu sehr die Figuren thematisierende und emotional
ausleuchtende Musik als problematisch erachtet. So sehr Leitmotivik den
Kompositionsprozess erleichtere, liege darin das grundsitzliche Problem, dass
eine »geradezu sklavische Abhédngigkeit der Opernmusik von den Personen«
entstehe. Das Darstellen oder Nachzeichnen von Gefiihlsregungen, also die
musikalische Innenschau der Charaktere, ihre musikalische Fokalisierung, ist
ihm generell suspekt — wohl, weil er die Gefahr einer zu platten Standardi-
sierung und unangemessenen Konfektionierung sieht: »Zu behaupten, daf3
diese Akkordfolge dieses Gefiihl, jene Phrase jene Person ausdriicke, heifst

361 Ebd., S. 83; ebenso: S.140.

362 Ebd., S.289.

363 Oder vielmehr: zu Komponisten, die er der Wagnerfolge zuordnet.
364 Debussy: Samtliche Schriften, S.276.

123

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

ein ziemlich unerwartetes anthropometrisches Spiel treiben.«*%> Er begriindet
die Unangemessenheit mit der Inkongruenz des musikalischen Rhythmus,
»dessen geheime Kraft die Entwicklung lenkt« und den Regungen der Seele,
die einem »anderen, instinktiveren Rhythmus, der von vielféltigen Ereignis-
sen abhingt«, folge: »Entweder jagt die Musik hinter einer Person her und
kommt dabei auler Atem, oder die Person setzt sich auf einer Note zur Ruhe
und ermdglicht so der Musik, sie wieder einzuholen.« Die wenigen Momente,
wo beide Rhythmen zusammenkdmen - was er Wagners Dramen durchaus
zugesteht —, seien jedoch dem Zufall geschuldet. Beziiglich seiner Ausfiithrun-
gen uber das dsthetische Konzept von Pelléas et Mélisande in Le Figaro von
1902 ist dieser Gedanke weiter ausgefithrt: Der Ausdruck der Figur auf der
Bithne und jener der Musik wiirden fast immer nebeneinander herlaufen:

Der Opernhorer ist es gewohnt, zwei sehr unterschiedliche Ausdruckswelten zu
empfinden, den musikalischen Ausdruck auf der einen, den der Personen auf der
anderen Seite; im allgemeinen erlebt er sie nacheinander.[...]. Die Melodie ist, wenn
ich das sagen darf, fast antilyrisch. Sie ist unfdhig, das Auf und Ab der Seelen und
des Lebens wiederzugeben. Ihre eigentliche Domaine ist das Lied, das ein fixiertes
Gefiihl bekraftigt.>6¢

Die Bedenken sind demnach grundsitzlicher und gehen weiter. Debussy wen-
det sich nicht nur mehrfach gegen eingingige Melodiositat, die er als zu
starr und wenig anschmiegsam empfindet — auch die Rolle des Orchesters als
»Seelenschilderer< ist ihm suspekt, wie aus einem redigierten Interview mit
Louis Schneider hervorgeht:

Er [Debussy] schliefit also aus seiner Konzeption die »iiberfliissige« Musik aus,
auch die 135 Takte, die geschrieben wurden, um einen Seelenzustand verstandlich zu
machen, der danach auch nicht klarer geworden sei als vorher. Nur die Person selbst
hat ihre Seelenlage auszudriicken und darf ihre Zuflucht nicht zu einer symphoni-
schen Ausschweifung nehmen. [...] Der Ausdruck des Schmerzes oder der Freude
teilt sich auf der dichterischen und der musikalischen Ebene gleichzeitig mit; er
vollzieht sich also ohne den Einschub von soundsovielen Takten, welche anderwarts
die Wirkung herbeifithren miissen.®”

Und an anderer Stelle:

Ich wiirde es nie zulassen, dafy meine Musik wegen technischer Erfordernisse den
Lauf der Gefiihle und Leidenschaften tibereilte oder hemmte. Sie tritt bescheiden

365 Ebd., S. 44, 45.

366 Ebd.,S.275.

367 »Am Vorabend der Urauffihrung von »Pelléas et Mélisande«, in: Debussy: Sdmtliche
Schriften, S.272-273.

124

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

zuriick, sobald es geraten scheint, den Gesten, den Ausrufen, der Freude oder dem
Schmerz dieser Personen volle Freiheit zu lassen.3%8

Die asthetischen Vorstellungen zum Musiktheater von Debussy und Strauss
kénnen geradezu als diametral beschrieben werden, vergleicht man Strauss’
Ausfiihrungen zu den Orchesterzwischenspielen in Intermezzo als »Darstel-
lung der seelischen Erlebnisse«3¢°.

mit Debussys Kritik an solchen »symphonischen Ausschweifungen«. Be-
reits Rolland sieht die Konzepte antithetisch: Strauss habe durchaus begriffen,
dass es sich bei Debussys Pelléas et Melisande »um eine Reaktion handelt,
allerdings nicht nur gegen die franzésischen Opernkomponisten, wie jener
vermutet: »Nicht nur gegen Massenet und Gounoud. Auch gegen Wagner
— auch gegen Strauss. Und ich kann ihm dies nicht sagen.«¥’° Debussy kri-
tisiert bei einer Opernauffihrung des Wagnerianers Georges Hiie, dass sie
»zuviel Musik« enthalte.?”! Strauss hingegen duflert mehrfach Unverstindnis
gegeniiber der Musik von Pelléas von Meélisande, um sie genau gegenteilig
zu kritisieren, am detailliertesten von Rolland geschildert, anldsslich eines
gemeinsamen Besuches der Oper im Mai 1907 zusammen mit Maurice Ravel
und Jean Marnold. Konstatierte er bereits zuvor beim bloflen Lesen des Kla-
vierauszuges musikalische Monotonie, so festigt sich beim ersten Horen des
Werkes sein Eindruck, dass es »nicht genug Musik« enthalte:

Es gibt nichts... Keine Musik... Da geht nichts weiter... da hdngt nichts zusammen...
Keine musikalischen Phrasen. Keine Entwicklung. [...] Wo es Musik gibt, muss sie
tiber allem stehen, sie darf nicht nach der Dichtung kommen.?”?

Debussy ist der hiufig erhobene Vorwurf einer »montone[n] Deklamation«
in seiner Oper - der auch in der franzosischen Kritik erhoben wird - nicht
unbekannt, er vertritt jedoch die Uberzeugung, dass sich »die Gefiihle einer
Person nicht unausgesetzt auf melodische Art ausdriicken« lassen. »Die Leu-
te, die im Theater Musik horen wollen, lassen sich mit jenen vergleichen,
die um Straflensinger herumstehen! Hier kann man sich fiir zwei Sous
melodische Gemiitsbewegungen verschaffen [..].«3” Stattdessen verlangt er
eine »Knappheit des Ausdrucks« und sieht in »zu viel Musik« die Gefahr

368 Ebd., S.276.

369 Siehe Anm. 242.

370 Rolland: Tagebuchnotizen, in: Strauss/Rolland: BW, S. 183, 184.

371 Vgl. Debussy: Samtliche Schriften, S. 43. Die gleich formulierte Kritik findet sich hinsicht-
lich einer Auffiihrung von L’Etranger von Vincent d'Indy ebenfalls (ebd., S. 73, 75).

372 Strauss/Rolland: BW, S. 182.

373 Debussy: Samtliche Schriften, S. 67.

125

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

der Einebnung in der Darstellung komplexer Gefiihlslagen: »Wenn man
Liebesschwiire wechselt, so geschieht das unterm Zuspruch der Posaunen:
Logischerweise miissen die zarten Schwankungen eines Gefiihls unter so viel
unvermeidlichem Larm verlorengehen.«37* Folglich attestiert er auch Strauss
um 1907 laut Rolland »die Krankheit des Klangrausches«.’”> So sehr sich auch
Strauss von Wagners Konzeption zunehmend entfernen, »einen Umweg« um
den »ungeheure[n] Gipfel«¥¢ suchen und finden wird, bleiben bei aller Um-
gestaltung unverriickbare Pramissen bestehen, insbesondere eine komplexe
Leitmotivik als semantische Netzstruktur, ein Festhalten an der Ausdrucksas-
thetik des 19. Jahrhunderts und der Fokus auf die Darstellung der inneren
Verfasstheit der Figuren tiber orchestrale Mittel. Inwieweit Debussy genauere
Kenntnis von Strauss’ Opern besitzt, insbesondere nach Salome, geht aus
seinen schriftlichen Auferungen nicht hervor. Neue kompositorische Wege
gerade im Vorspiel zu Ariadne auf Naxos — das ebenfalls von Reduktion und
Knappheit der musikalischen Zeichnung gekennzeichnet ist — hitte Debussy
noch zumindest in Notenform kennenlernen kénnen. Allerdings kommt die
Offenheit eines gegenseitigen Austausches in den deutsch-franzésischen Mu-
sikbeziehungen, wie sie die (distanzierte) Freundschaft Rollands zu Strauss
dokumentiert, mit dem Beginn des Ersten Weltkriegs ohnehin fast zum Erlie-
gen.

Hans Pfitzner

Abschliefiend sollen Ausfithrungen Hans Pfitzners zur Sprache kommen, die
durchaus Parallelen zu Strauss’ Uberlegungen aufweisen. Beide zeigen, dass
im frithen 20. Jahrhundert - zeitgleich zu neuen Wegen im Theater und im
Roman - Fragen zu Figuren- und Raumperspektiven auf der Opernbiihne re-
flektiert werden. Die Beziehung der beiden Komponisten ist trotz zeitweiliger
rdumlicher Néhe distanziert, bisweilen antipodisch. In Strauss® Briefen und
Aufzeichnungen finden sich fast durchweg negative Kommentare zu Pfitzners
Person und Werk;¥7 dennoch zeigt sich eine gewisse Achtung und Wertschit-
zung des Kollegen, wenn er gegeniiber Hofmannsthal erwédhnt, dass eine

374 Ebd., S. 65.

375 Strauss/Rolland: BW, S.187.

376 Zweig: Die Welt von Gestern, S. 410.

377 Vgl. Strauss/Hofmannsthal: BW, S. 585, 351.

126

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

Anfrage Pfitzners nach einem Operntext »hundert schlechte Rezensionen«*”8
aufwiege.

Bei allen kompositorischen und ésthetischen Unterschieden - etwa Pfitz-
ners Bekenntnis zu einer Autonomie der Instrumentalmusik, die eine Ableh-
nung jeglicher »ideenmafige[r] Bindung [..] als musikfremd«¥® zur Folge
hat - finden sich klare Ubereinstimmungen. Auch Pfitzner plidiert im dritten
Band seiner gesammelten Schriften Werk und Wiedergabe fiir das Konzept
einer Werktreue, die fiir die Oper nicht nur die musikalische Realisierung,
sondern auch die Giiltigkeit der Szenenanweisungen zu Bithnenbild und -ak-
tion umfasst. Auch er fiithrt diese Uberzeugung (wie Strauss) in erster Linie an
Wagner aus, iibernimmt dessen Ansatz aus den Ziircher Kunstschriften, wenn
er vom Orchester als »méchtige[m] Bundesgenosse[n]« spricht, das das Spiel
das Séngers bzw. Schauspielers »auslegt und mit klingender Deutung unter-
stiitzt«. Im Folgenden betont er die Zusammengehorigkeit von Rolle und
Musik und geht auf die entstehende Illusion ein, dass diese Musik diejenige
der dargestellten Figur wird: »Er [der Sanger] kehrt jetzt den Spief§ um, macht
die Gebundenheit zur Macht, und sein Ausdruck, seine Geste, Bewegung,
Mimik wird in jedem Augenblick von einer gehorsamen, entsprechenden
Musik begleitet, die es niemals anders machen kann; [...] Sie gehort dann zu
ihm, wie sein Schatten.«3? Dabei kommt er aber mehrfach auch auf seine
eigenen Werke zu sprechen. Bezogen auf Palestrina fiihrt er aus:

Ich sprach von einer Musik, die den Sénger ,angeht®, von seiner Musik. Und dann,
daf3 sie richtig ausgedeutet wird. Zum ersten: Es ist der Musik natiirlich nicht immer
moglich, die Empfindungen und Bewegungen mehrerer auf der der Biihne befindli-
cher Personen gleichzeitig auszudriicken; sie wird sich meist auf eine beziehen und
dann im Ausdruck auf eine andere {ibergehen, so dafl sich jhre Stimmungswerte
angrenzen oder hochstens in einem Moment zusammenfallen. Wenn im ersten Akt
meines Palestrina [...] nach den Worten ,setzt auf der Tone Wunderhorn“ das Or-
chester stark und tiberschwiénglich einsetzt, so gehort diese Musik dem Borromeo.
Er steht begeistert, mit erhobenen Armen, zu Palestrina gewendet, und scheint ihn
zur ebenfalls begeisterten Einstimmung aufzufordern. Da dieser sich nicht riihrt,
tritt bei Borromeo Erniichterung ein in dem Diinnerwerden des Orchesterklangs,
mit dem zugleich die Musik den Palestrina anzugehen beginnt, die dann véllig zu
der seinigen wird [...].%

378 Ebd., S.510.

379 Hans Rectanus: Art. Pfitzner, Hans, Wiirdigung, Asthetisches, in: MGG Online, hg. von
Laurenz Liitteken, 2016 ft., zuerst veroffentlicht 2005, online veréftentlicht 2016, https://ww
w.mgg-online.com/mgg/stable/392604.

380 Pfitzner: Werk und Wiedergabe, Augsburg 1929 (Gesammelte Schriften, Bd. 3), S. 84.

381 Ebd.,, S.84-85.

127

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://www.mgg-online.com/mgg/stable/392604
https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.mgg-online.com/mgg/stable/392604

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Pfitzner schildert hier den Ubergang eines musikalischen Perspektivwechsels,
allerdings ist sein kompositionstechnischer Ansatz traditioneller. Die Mog-
lichkeit der gleichzeitigen Schilderung der »Empfindungen und Bewegungen«
ist bei ihm nur eine Ausnahme (»nicht zwei Ausdriicke in einer Musik«382),
bei Strauss hingegen ein typisches Mittel, um das Biithnengeschehen musi-
kalisch darzustellen, ob sukzessiv im steten Wechsel zwischen den Figuren
oder simultan. Fiir Letzteres ist die zweite Strophe der Singerepisode aus
Der Rosenkavalier ein bezeichnendes Beispiel, wenn der musikalische Vortrag
des Sdngers (als intradiegetische Ebene) mit den Vertragsverhandlungen zwi-
schen Ochs und dem Notar (beide Charaktere klar in der musikalischen
Faktur voneinander abgegrenzt) zusammenfallen. Zum anderen zeigt das
Zitat, dass Pfitzner von einer flieflenden Vermittlung der beiden >Musikenx
der Charaktere ausgeht, im Sinne der Wagnerschen >Kunst des Ubergangs-.
Bei Strauss gibt es diese Technik durchaus, genauso tritt jedoch der Schnitt
als Abgrenzung und abrupter Wechsel auf — am Beispiel der ebengenannten
Séngerepisode drastisch am Ende, wenn Ochs® Wutausbruch die Szene vor
der Kadenz buchstiblich abbrechen lasst und der Riickzug der Lakaien ges-
tisch-illustrativ dargestellt wird (I, Z. 249). Ein weiterer Unterschied ist, dass
Pfitzner zwar Uberlegungen einer solchen psychologischen Fokalisierung vor-
stellt, sich jedoch nur ein synchrones Verhiltnis von Musik zum Schauspiel
vorstellen kann: »Wie wirkungslos und tot aber wird alles , wenn dieser
leidenschaftlichen Stelle unten [im Orchestergraben] nichts oben [auf der
Bithne] entspricht.«33 Dass Gebérde bzw. Mimik und Klang bewusst nicht
zusammenfallen sollen, spielt in Pfitzners Vorstellung keine Rolle, die Zwi-
scheniiberschrift der Passage lautet denn auch »Oben und unten eins«. Bei
Strauss tritt dies mehrfach auf, er fordert es bezogen auf die schauspielerische
Darstellung des Herodes explizit ein: »Toben auf und vor der Bithne zugleich
— ist zuviel!«3#* Ebenso sei auf das Beispiel Rudolf Hartmanns in Die Frau
ohne Schatten verwiesen, wenn er einen »darstellerische[n] Kontrapunkt« zur
Musik verlangt.3> Gerade die Diskrepanz zwischen Bewegungslosigkeit auf
der Bithne durch innere Unruhe in Form einer psychologisierenden Musik
kann im Straussischen Musiktheater das Wesentliche ausdriicken; im ersten

382 Ebd, S.90.

383 Pfitzner, Werk und Wiedergabe, S. 86. Er bezieht sich hierbei auf eine Wagnersche Regie-
anweisung aus Lohengrin (»Friedrich macht eine Gebarde der schmerzlichsten Wut«)
wihrend eines kurzen fiinftaktigen Anschwellens des Orchesters (11, 5, T. 2028 ff.).

384 Vgl. Anm. 156.

385 Vgl. Anm. 133.

128

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

Aktschluss von Der Rosenkavalier fordert die Regieanweisung dezidiert: »Die
Marschallin stiitzt den Kopf in die Hand und bleibt so, in trdumerischer Hal-
tung, bis zum Schluss« (I, Z. 340). Die Erkennungsszene in Elektra kommt
ohne jegliche Anweisung aus und ist in vollstindiger Bewegungslosigkeit, in
schockhafter Paralyse der {iberwiltigten Protagonistin denkbar. Eine weitere
Beziehung zwischen Bithne und Musik bleibt bei Pfitzner unerwéahnt - wohl
auch, weil er nie eine musikalische Komddie verfasste: dass Musik und szeni-
sche Aktion nur scheinbar zusammenfallen, durch Ironisierung oder Parodie
jedoch in ihrer Inkongruenz gekennzeichnet sind. Dies ist z. B. der Fall, wenn
eine Bithnenfigur nicht die Wahrheit spricht, die Musik dies aber kundtut,
so dass eine bewusste Diskrepanz zwischen >oben< und >unten< entsteht.3%
Strauss war bekanntlich ein Bewunderer von Mozarts Cosi fan tutte, einer
Oper, die — wie er selber ausfithrt — genau mit solcher Doppelbodigkeit
operiert, etwa im Zusammengehen von >falscher< und »echter< Abschiedstrau-
er.3%” Fir seine eigenen Werke voller ironischer, parodistischer und mehrdeu-
tiger Bedeutungs- oder Sinnebenen ist Diskrepanz bis hin zur Inkongruenz
freilich bedeutsamer als fiir Pfitzners Musiktheater — und das nicht nur in den
humoristischen Opern. Der Schlussgesang Salomes, der die Zuschauer beides
(ihr Liebeserwachen und die Brutalitat der Szene) gleichermaflen wahrneh-
men ldsst, wére in Pfitzners Dramendsthetik undenkbar — vom Sujet der Oper
ganz abgesehen.

Pfitzner spricht in seinen Ausfithrungen immerhin als Ausnahmefall auch
die Vermischung zweier musikalischer Ebenen an, so dass zwei Figurenper-
spektiven artikuliert werden: am Beispiel der Fiirbitte Elisabeths im zweiten
Akt des Tannhduser kommt er auf den Umstand zu sprechen, dass zwar die
Musik klar Elisabeth zugeordnet ist, aber die auffillige rhythmische Figur der
Bratschen dort nicht hineinpasse,

rein musikalisch ganz unverstindlich, und zum Charakter dieses Musikstiicks in
scharfem Gegensatz. [...] Es ist die Reaktion Tannhéusers auf Elisabeths Worte, die
allméhliche Erkenntnis dessen, was er ihr angetan hat.38

386 Vgl. das Unterkapitel: Wahrheit und Liige auf der Opernbiihne, S. 36 ff..
387 Vgl. Kapitel 1, S. 95.
388 Pfitzner: Werk und Wiedergabe, S. 89.

129

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Elisabeth

—_— —_— p >
' i v 3Ty o e i f—» — | — i N—]
" ——— — J—L_ o o
Dj —= ——
reu' - voll zur Bu - Be len - ke er__ den Schritt! Der Mut des
Klar./Fg. N Bratsche
s 4 | % auf dem C T~
3 L — t i

k2
£

T
e C—
#C—
 —

1: ﬁ
4 NE
;(
.
. [
~ QN[
% ~e
-
K
<N - :j ‘(mu__

e — === £
+# i i
—_—
0 st
i I f : - e ——
p— = » - T =
& ==
Glau bens sei ihm neu ge ge ben,
Nt = T
gt ——t T T 3 ! I
== = = E
o+ — — L — - — — = =
vy = L TP ST v |C—
) oo PP I L4 L g 1 J |
{52 - o
i g t
- &

Notenbeispiel 11: Wagner: Tannhduser, Akt I1, T. 875 ff.

Tannhdusers allméhliche Verwandlung vom Bekenntnis zu Venus hin zu der
Einsicht, dass er Elisabeth eine nicht mehr wiedergutzumachende Verletzung
zugefligt hat, fithrt hier zu einem Phédnomen der Gleichzeitigkeit, das Pfitz-
ner als Ausnahmefall gelten lésst, allerdings klar hierarchisiert: Ein kontras-
tierendes, einzelnes Element wird in die dominierende musikalische Faktur
eingebunden und bereitet in einer allméhlichen Steigerung den Fokalisations-
wechsel auf Tannhiuser vor.

Der Komponist Wagner hatte es aber schwer, den Schauspieler Tannhéuser hier
zu unterstiitzen; denn die Musik gehort jetzt Elisabeth, und, wie vorhin gesagt,
kann die Musik nicht gut zu gleicher Zeit die Empfindungen mehrerer Personen
ausdriicken.*®

So werde bei Wagner ein allmihlicher »Ubergang des Gefiihls« von einer
Person auf die andere auskomponiert: Die Bratschen »gehdren Tannhduser,
sind seine Musik; und dieses [das iibrige Orchester] Elisabeth, ist die ihrige.«
Zwar fordert Pfitzner hier — Strauss wiirde wohl zustimmen - ein reduziertes
Spiel auf der Biihne, aber doch bleibt fiir ihn eine erkennbare mimische oder
gestische Darstellung des Vorgangs Pflicht, sei es ein »Blick auf Elisabeth, ein
Zucken, ein Schritt«. Die Einheit von »musikalischem Ausdruck« und »szeni-

389 Ebd., S.90.

130

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.2 Zeitgenossen

scher Geste«®? ist ihm selbstverstandlich. Er selbst verlangt eine musikalische
wie szenische Umsetzung, die das Publikum von einer Figur zur anderen
lenkt:

Das Interesse mufs jetzt allgemein auf Elisabeth hingelenkt sein, bis zu ihrer zusam-
menhingenden Rede ,,der Ungliicksel'ge, den gefangen® etc.; mit der Bratschenfigur
beginnt dann sozusagen sein Wiedereintritt in die Aufmerksambkeit der Zuschauen-
den¥!

Im folgenden Beispiel aus Meyerbeers Les Huguenots wendet sich Pfitzner
von der Darstellung der seelischen Regungen der Wahrnehmung zu. Raoul
erkldrte sich gegen Ende des ersten Aktes bereit, mit verbundenen Augen zu
einem geheimen Rendezvous gefithrt zu werden, und folgt dem Pagen der
Konigin in die Kutsche, der ihn in die koniglichen Gérten fahrt. So tritt er
im zweiten Akt dort auf, um auf Geheifl Marguerites die Binde abzunehmen.
Nach Stunden der Dunkelheit blendet ihn die taghelle Pracht der Girten,
nach einem fiinftaktigen Orchester-Forte ruft er aus: »O ciel! ol suis-je? de
mes yeux éblouis n’est-ce pas un prodige?«*? Pfitzner beschreibt genau den
harmonischen Verlauf der angestrebten Des-Dur-Kadenz, die in plétzlichem
Forte in das trugschliissige A-Dur (bzw. Heses-Dur) iibergeht, und weist
auf den angestrebten Lichteffekt hin, der einerseits durch die tonartliche
Entfernung, andererseits durch den Ubergang vom schlichten Rezitativ in den
vollen Orchestersatz musikalisch genau zur Szenenanweisung realisiert wird:
»Raoul arrachant le voile et regardant autour de lui«.3%3
Insbesondere auf die Linge des Akkordes weist Pfitzner hin:

[..] vier Takte lang nur helles, starkes A-Dur. [...] - er sieht die schone Konigin,
die Pracht der Garten. Das Bild in sich aufzunehmen, sich zu erstaunen, um sich
zu schauen - dazu mufl er etwas Zeit haben; nur ein Komponist, der nichts vom
Theater versteht, liefle ihm diese Zeit nicht. Und Meyerbeer gibt ihm vier deutliche
Takte, wahrend er das ganze Erblicken, Erstaunen und Entziicken spielen kann.3%*

390 Ebd., S.90f, 92.

391 Ebd.,S.91

392 Wie auch bei italienischsprachigen Werken zeitgemifi, zitiert Pfitzner die iibersetzte
Fassung: »O Gott! wo bin ich? dem geblendeten Aug’ scheint dies Alles ein Wunder«
(Giacomo Meyerbeer, Die Hugenotten. Grofie Oper in fiinf Aufziigen, Vollstindiger Klavier-
auszug. Dichtung von Eugen Scribe, deutsch bearbeitet von I. F. Castelli. Neue revidierte
Ausgabe von Gustav F. Kogel, Leipzig, Breitkopf & Hartel (V.A. 321) [0.].], S.163).

393 »Raoul sich die Binde abreifiend und um sich blickend«.

394 Pfitzner, Werk und Wiedergabe, S. 93.

131

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kapitel 1 - Ausgangspunkte

Marguerite AlL° moderato
rf — A
l s b tm—re—Pe—— f I |
o€ S B e t 1 |
A e t . 1 |
Ko rr K (Raoul arrachant le voile
ot-ez ce voile! et regardant atour de lui.)

Holzbl. |

N ok
el

= ; N ==
S wEaee ‘ EEETE
- et detaché
( P - = it elle . e
D Ee— b Fa ot
e=" fi4 P eSS iaass - SEE Seesssisss= =

o

e
N
o

olt  suis - je?

Notenbeispiel 12: Meyerbeer: Les Huguenots, Akt 2, No. 10

Was Pfitzner an der Passage im Besonderen interessiert, ist die Sensibilitit,
mit der Meyerbeer — den er anders als Strauss sehr schétzt*> - die menschli-
che Wahrnehmung, das Geblendetsein nach langer Dunkelheit in Szene und
Musik darstellt, weshalb ihn die fehlende Umsetzung im Schauspiel geradezu
argert. Fokalisierungseffekte dieser Art als Konzentration auf einzelne, her-
ausgehobene Figuren werden insbesondere bei Wagner zu komplexeren Lo-
sungen fithren: Sprechendes Beispiel ist Isoldes Horchen nach dem Hoérner-
schall zu Beginn des zweiten Aktes von Tristan und Isolde, wenn ihre von
Sehnsucht und Brangines von Sorge geleitete Wahrnehmung auseinanderklaf-
fen.>¢ Inwieweit Strauss einen solchen Fokus auf Perzeptionsweisen aufgreift,
wird Gegenstand des vierten Kapitels sein.

395 Vgl. die kurzen Kommentare Pfitzners auf S. 93 und 95. Strauss hingegen erwihnt Meyer-
beer zumeist in pejorativem Kontext, vgl. SpA, S. 341
396 Wagner: Tristan und Isolde, I1, 1, T. 105 ff. Vgl. dazu Kapitel 2, S. 218-219.

132

https://dol.org/10.5771/9783988581549-21 - am 20.01.2028, 01:20:54.



https://doi.org/10.5771/9783988581549-21
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Kapitel 1 – Ausgangspunkte. Spuren perspektivischen Denkens bei Strauss und seinen Zeitgenossen – Diskursgeschichtlicher Überblick
	1.1 Selbstzeugnisse des Komponisten
	Selbstverständnis als Dramatiker
	Wahrheit und Lüge auf der Opernbühne
	Oper und Instrumentalmusik
	»Kühle« versus »Kälte«
	Der »Theaterinstinkt« und die Adäquatheit musikalischer Mittel
	Bedeutung der Regie
	Umsetzung der Gebärden
	Musikalische Kulissen
	Diskussionen zwischen Strauss und Hofmannsthal zu den Inszenierungen
	Reduktion
	Raum

	Zwischen »wirkungsvoll genug« und »opernhaft trivial«
	»Psychologische Charakteristik« und »Mein lieber Ausdruck«
	Die Bedeutung des Orchesters
	Unmittelbarkeit und Distanz
	Der Operndirigent: Aufführungspraxis und Perspektive
	»Sixtinische Objektivität«
	»Das erzählende Moment«
	»Das unmittelbare Erlebnis«
	Tempo und Fokalisierung


	1.2 Zeitgenossen
	Romain Rolland
	Claude Debussy
	Hans Pfitzner



